ID_ESEHS'IQSLE Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales
ETUDES EN

SCIENCES
SOCIALES

Ecole doctorale de ’EHESS

Centre Georg Simmel (UMR 8131)

Thése de Doctorat

Discipline : Droit et Sciences sociales

Nour Benghellab

Du modernisme juridique chez Carl Schmitt
De la fiction a la mythopoiese

These dirigée par : Rainer Maria KIESOW

Date de soutenance : le 24 novembre 2023

Rapporteurs 1. Ninon GRANGE, Université Paris 8 Vincennes-
Saint-Denis
2. Alejandro LORITE ESCORIHUELA, Université du
Québec a Montréal

Ninon GRANGE, Université paris 8 Vincennes-Saint-Denis
Alejandro LORITE ESCORIHUELA, Université du Québec a Montréal
Paolo NAPOLL Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales (Paris)
Vincent FORRAY, Sciences Po-Paris

Rainer Maria Kiesow, Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales

Jury

Al






Sommaire

INtrodUCTION GENEIAIE .......ccuei i 1
Tour d’horizon : Carl Schmitt dans la littérature ...........cccccoeevv e, 9
1 — Prémisses : Les premiers pas de Carl Schmitt ...........ccccooeiiiiiiniiniicie 11

2 — LeS aPOIOGISIES STFICTES ... .eetieiiieiieie ittt 24
A — ArmMIN MONIEE ....oeiie e 25

B — AlQiN de BENOIST.......cccoiiiiiei et 28

C — JUBEN FIEUNG.......oiiiiie ettt ettt e et eenneee s 30
D SYNENBSE... ettt 32

3 — Les apologistes charitables ... 33
A — GEOIgE SCNWAD ..ottt s 33

B — J0Seph W. BENAEISKY .......ooiiiiiiiiiieec e 37

C o SYNENESE ... 40

4 — LeS CritiQUES COUITOIS ....euvreirieieeiiie sttt esiee et ettt ettt niee s 40
A — Chantal MOUTTE ... 41

B — Jean-Francois KErVEQaN ..........ccceciieeiiie e 42

C — David DYZENNAUS .......ccviieiiiie et e e 43

D — ENen KENNEAY ....c.vveeiiiie ettt e e 45

E —— SIAVO] ZIZEK ....vveveeeeceeeeeeee ettt 46

F o SYNENBSE ..o 48

5 — Les Critiques NOSLIHES .......ccuveiiiieeccee et 49
A — StEPhEN HOIMES ... 49

B — INQEDOIG MAUS ......vveeieiie ettt e e a e 51
O O | (-1 J TP P PR OPRPP 52

A — YVES Charles Zarka ..........ccoveiiieeiiiie s 52

D —— JEAN-PIEITE FAYE......cccviie ettt 54

C—— DENIS THEIWEIET ... .ei et 56

D —— SYNNBSE....eei e 56
(0] Tod V5] o] 4 [P USOPRP TP 58
REVOIULION CONSEIVALIICE ... ..ciiiiiiiie ettt 59
1 — L& CONSEIVALISIME ...ttt ettt e st e e sae e e enaee e 59

2 — La REVOIULION CONSEIVALIICE .......eeeiueiecciie et 63
(Of0] 0 o] [11S] o] o ISP PSP 69

D TU I 100 (=] 011 0 PO PPPUTOPPSPTRPRPPIN 71
i I 01 g 0] (oo [ OO RPPOPPRPROPPRR 71



2 — Des modernes a la Modernité : La modernité en Ses temps..........cccccveveennene. 72

A — Le moderne du Moyen-age a la RenaiSsance ...........cccccoverieniencenienienn 73

B —— LS LUMIBIES. ...utieiieeiie ettt ettt et et et e et eanaeenne e e naeanea e 77

C — LS ROMANTIGUES ...ttt 79

D — Modernité, NAISSANCE BN CIISE ....vvvvveiiieeeeeeieeetieiii e e e e e e e e e et rrrr e e e e e e e s e earreees 80

3 — De la modernité au MOderniSME .........c.eeiveiiiierie e see e 81
A — New Modernist STUTIES ........c.ueveiieeeiiii e 83

B — Du «modernisme » dans les humanités.................ccceeeeeee e, 86

4 — DU mOodernisme JUFTAIGUE ........coiviiieeiiiesiee ettt 92
5 — Du modernisme SOCIOPOITIQUE ........couviiiiiiiieiie e 99
(O] Tt 1151 o] o [PPSR 107
o1 o OSSPSR 109
SCNALEENTISSE ...ttt e e et e et a e e art e e snaeeeanraeeenraeeas 115
1 — WIlhem OStWald ..........oooiiiieiie et 123
A — Du monisme chez Haeckel ..........cccooovveiiii i, 124

B — D IPENEreISIME .....coiiiiiiiiiieiiiiiie e 130

C — De la Critique WEDEIIENNE .......ccvve et 136

D — De la critique SChmIttIeNNe .........ccoiiie i 140

2 — Walther RAtNENAU .........ooviiiiiiiie e 144
A — RODEI MUSIL ... s 146

B —— LS SECESSIONS ..ottt sttt ettt 151

C — De la légalité eSthetiQUE .........c.ceeiiiieiiiieiie e 155

3 — Godefroy de BoUilloNn ........coooeiiiie e 160
A —Berlin — 1907 ..ot 161

B — Neutralisation du KaISEr ..........ceeiviiiiriiieiie e 163

C — Etat neutre, obligation de droit international ..............cccccoevevevevevevreennnne. 168

D — Godefroy en PaleStine ...........coovveiiiee i 170

A — IMION FTRIE .ttt ettt e b e et e e e e nbeentee s 172
A — NIEtZSChE-AICNIV ..o 173

B — HUumain NON RUMAIN .......ooiiiiieiee e 176

C — Le teChNOPOSITIVISME. .....cuviiiiiiec e 178

D — Latyrannie des VAlBUIS..........cccviiiiiee et 180

5 —Richard DENMEL .......ooviiiieie e 184
A — L’art contre ’art pour Iart ..........ccceviiiiiiiiii e 185

B — L’art contre le politIQUE ........ccovviiiiiiiiiiiic i 188

C —L’art par 1€ droit ........eeeeiiiiiieee e 190



6 — Herbert EUIENDEIg ........ooviiie e 191

A — Schattenbilder comme pedagogie .......cccvvvvveriieeiiieiiiere e 193

B — Romantisme POITIQUE. ..........eoiiiiiiiiiieiieese e 197

T — PEPIN 18 BIef ..o 198
A — La querelle des NIStOrIENS .........cooviiiiieiii e 199

B — Collectivisme et individualiSMe...........ccveeiiireiiiieiie e 201

C — Le collectivisme n’est qu’un 0ccasionaliSme ...........eceevvvveeeeriiveeeesiinnn 203

8 — WIIhelm SChATEI .......ooeeee s 206
A —— L8 PIOTECTEUN ... 207

B — Le poéte cOMME OrdONNALEUN..........cceeiierieeieeie e see e 211

C — Lavictoire de 1a MOde ..........oveiiiieiiee et 213

9 — Eberhardt Niegeburth...........coo 215
A — Nietzsche ou la Grande expérience de I’attentisme ...........ccccoevvivvvvnennnnn. 216

B — L’aPROTiSME ...ceeiiiiiiii e 218
O Y T 0] [ o - USSR 219
A — Le prince de la littérature francaise en Allemagne ..........ccccovveviivieenn. 220
B L70CCASIO .ttt 222

C — La ruine du SCEPLICISME ....c.vvveeeivieeciie et e eiee e se et e e e s e e saeee s 224
11 — THOMAS MANN......eiiiiiiiiieiii et 227
A — De 'admiration @ 1a haine ..........cccccoiviiiiiiiiiiiiiiiiiiieeee e 227

B — The Law O FaShioN.......ccooiiiiiieiie e 229

C —Contre PIndividu .......coovviiiiiiiiiii 231
12 — FrItZ MAUENNET ...t 234
A —Lesportesde [a VEIEE .........ccvveiiiieiie e 234

B — Le silence comme philoSOPhi€.........eeoviiiiiiieeiee e 238

C — Littéralité comme Source de droit .........cocveiieeiiiienie e 240
(07013 Tod (11 o] o PP PR TR UTR PP 242
Di€ BUFIDUNKEN ...ttt 249
1 — PreaMBUIE ... 251
2 — L PASHICNE ... 255
A — Histoire du pastiChe............coovveiiiii i 258

B —— L PAraEXIE. ... i ittt 262

C — PréSence et aDSENCE .......oivieiiiiiie et 265

3 — Méditations philoSOPNIQUES..........cocviiiiiie et 268
A HEGE .o 270

B — KIBIKEQAAIT. .....cciiiiiie ettt 281

C — Par-dela de Hegel et de Kierkegaard............c..cocovveiviieiiiie i, 288

Xi



Conclusion

CONCIUSION GENETAIE ..ot

Bibliographie

Xii



Introduction générale

Le visible est la manifestation de ['invisble
Maurice Denis, Cartel du « Christ Vert »

Musée d'Orsay

L’ceuvre de Carl Schmitt a été largement revisitée, critiquée, commentée et (ré-
)interprétée.! Et ce que d’aucuns ont interprété comme un gain (ou un regain) d’intérét
pour la pensée schmittienne ne semble n’étre ni un gain, ni méme un regain. En effet,
le juriste s’attire treés tot commentaires et critiques de la part de ses contemporains et
c’est avec une relative constance qu’il est lu, commenté et critiqué depuis. Le présent
projet entend faire un pas de coté au regard des lectures dominantes, afin de s’y
intéresser comme un acteur, mais surtout un agent d’un Zeitgeist (un esprit du temps)
spécifique, et ce, en débordant les limites de 1’axe traditionnel conservateur-
progressiste, qui malgré son utilité, ne nous permet pas d’appréhender ou d’expliquer
certains phénomeénes, hormis comme paradoxes. A cet effet, nous allons adopter une
approche qui ne se pense pas sur cet axe, nommément le « Modernisme » tel qu’il en
est venu a étre défini par les New Modernist Studies (NMS). Nous reviendrons plus bas

sur ce modernisme puisque cela constituera le ceeur de notre cadre théorique.

Au préalable, nous allons revenir sur la littérature entourant Schmitt afin de
dégager les types de lectures qui en sont faites et surtout les perspectives qui s’en
dégagent afin de mettre en lumiere certaines apories dans le traitement. Précisons que
notre objectif final n’est pas tant de « dire » quelque chose sur Schmitt en soi et pour
soi, mais plutdt de le voir comme un exemple, un cas d’école, d’une tendance culturelle
et intellectuelle située et appartenant a une Histoire et a un temps, certes circonscrits,

mais ayant informé et teinté la ndtre. Tendances qui sont déja relativement bien

! Friedrich Balke rappelle I’'usage qu’est fait de Carl Schmitt par certains des plus connus penseurs de
gauche dont Michel Foucault, Judith Butler, Giorgio Agamben et Chantal Mouffe Friedrich Balke, « Carl
Schmitt and Modernity » dans Jens Meierhenrich et Oliver Simons (eds.), The Oxford handbook of Carl
Schmitt, New York ; London, Oxford University Press, 2016, p. 629-656 ; Giorgio Agamben, Homo
sacer: lintégrale : 1997-2015, traduit par traduit par Pierre Alféri et al., Paris, Seuil, 2016, 1376 p ;
Chantal Mouffe, The Challenge of Carl Schmitt, London ; New York, Verso, 1999, 228 p.



documentées dans d’autres champs disciplinaires, mais qui semblent marginaux dans

I’histoire de la pensée juridique.

En effet, si I’ceuvre de Carl Schmitt n’a cessé d’étre débattue tout au long du
20¢ siécle,? une vision, plus ou moins commune de Schmitt se dégage : il est (I’)ennemi
du libéralisme ; libéralisme dont les attributs différents, voire contradictoires, ne sont,
eux, pas partagés par les commentateurs. Certains lui reprochent, d’autres recherchent
son animosité envers le « libéralisme ».> Or, la présente étude entend s’écarter de ce
débat, dans un premier temps du moins. En effet, comme nombres de travaux sur
Schmitt, ces commentaires sont axés sur DIinterprétation des theéses des textes,
autarciquement ou en dialogue avec d’autres auteurs — contemporains a Schmitt
comme postérieurs. Ils visent a identifier la subjectivité (intentionnalité) schmittienne,
cette « conscience subjective » (Cogito) qui serait la sienne et qui transparaitrait dans

ses travaux — en dialogue ou pas.

Mais comme « no representations of consciousness are possible »°, nous nous
dirigerons alors vers des objets, des méthodes plus propices a la Darstellung
(représentation) dans laquelle se révélerait, ou plutdt dans laquelle nous révélerons, une
certaine Vorstellung (idée) : ce sont ces « formes », « pratiques » et « performances »,
ces traces avec lesquelles se manifeste ce Cogito imaginant, pour mieux lui survivre et
le dépasser. En effet, « la tendance immanente d’une ceuvre, et par conséquent le critére
de sa critique immanente, est la réflexion qui en est a la base, et dont sa forme est
I’empreinte »°. Et c’est bien cette empreinte que nous nous proposons de traquer. Pour

Walter Benjamin, I’on « ne peut saisir ’empreinte empirique d’une idée a partir des

2 Balke rappelle ’usage qu’est fait de Carl Schmitt par certains des plus connus penseurs de gauche dont
Michel Foucault, Judith Butler, Giorgio Agamben et Chantal Mouffe F. Balke, « Carl Schmitt and
Modernity », art cit ; G. Agamben, Homo sacer, op. cit. ; C. Mouffe, The Challenge of Carl Schmitt,
op. cit.

3 A titre d’exemples, voir Stephen Holmes, « Schmitt: The Debility of Liberalism » dans The Anatomy
of Antiliberalism, Revised édition., Cambridge, Harvard University Press, 1996, p. 37-60 ; Chantal
Mouffe, On the Political, 1ére édition., London; New York, Routledge, 2005, 144 p; Gopal
Balakrishnan, « Introduction » dans The Enemy: An Intellectual Portrait of Carl Schmitt, London; New
York, Verso, 2002, p. 1-10.

4 Balke rappelle ’usage qu’est fait de Carl Schmitt par certains des plus connus penseurs de gauche dont
Michel Foucault, Judith Butler, Giorgio Agamben et Chantal Mouffe F. Balke, « Carl Schmitt and
Modernity », art cit ; G. Agamben, Homo sacer, op. cit. ; C. Mouffe, The Challenge of Carl Schmitt,
op. cit.

® Fredric Jameson, A singular modernity, New York ; London, Verso, 2012, p. 53.

& Walter Benjamin, Le concept de critique esthétique dans le romantisme allemand, traduit par Philippe
Lacoue-Labarthe, Paris, Flammarion, 2008, p. 123.



phénoménes médians, mais a partir de ses manifestations “extrémes” », c’est-a-dire a
partir des formes marginales que cette idée prend. En ce sens, explique Léa Barbisan,
il faut comprendre que « ¢’est en tragant, d’un phénomeéne périphérique a 1’autre, une
silhouette dépourvue de centre mais identifiable, que les idées structurent le monde
sensible »’. Dans cette perspective, c’est par les marges qu’un ensemble théorique peut

étre approché afin d’en dégager la silhouette.

Pour ce faire, il nous faut considérer autrement notre objet, a savoir Schmitt, et
nous doter d’un corpus et d’une méthode de lecture qui permette de « lire autrement »,
de «révéler », de « découvrir », I’empreinte d’une pensée et la déchiffrer. La déchiffrer
non pas pour en révéler « Le Sens Vrai », mais plutot pour que nous puissions lui faire
jeter une lumiéere différente sur notre objet comme sur ce que nous pouvons en tirer. En
d’autres termes, nous allons nous tourner vers la « réécriture », ou plutot la « relecture »
des formes de la pensée schmittienne de telle facon a la lier au présent, afin de la
remettre en relation avec notre présent, pour mieux saisir sa trace sur notre lieu et notre

temps.

Ainsi, notre entreprise vise a remettre ’accent sur Schmitt comme producteur
d’une pensée critique, donc déployant, construisant et proposant une mythologie
alternative, et non pas de contribuer au débat sur Schmitt comme critique (ennemi) du
libéralisme. Roland Barthes définit le mythe comme paroles.? Il précise, toutefois, qu’il
ne s’agit certes pas de «n’importe quelle parole» et qu’«il faut au langage des
conditions particuliéres pour devenir mythe »°. Néanmoins, « le mythe est un systéme
de communication, c’est un message. On voit par 1a que le mythe ne saurait étre un
objet, un concept, ou une idée ; c’est un mode de signification, c’est une forme »*°.

Autrement dit, c’est la maniére dont un discours est « proféré », indépendamment de

son contenu « substantiel », qui lui donne sa qualité mythologique.

La mythologie schmittienne a, comme nous le verrons, nourri les imaginaires

politiques et juridiques postmodernes, et sa Darstellung est dans les formes, et leur

" Barbisan Léa Barbisan, « Les métamorphoses de 1’utopie. Walter Benjamin, d’une esthétique a
lautre », Nouvelle revue d’esthétique, 2016, vol. 17, n® 1, p. 32. Note 19.

8 Roland Barthes, Mythologies, Paris, Editions du Seuil, 2014, p. 211.

® 1bid.

10 1hid.



dialogue, qu’ont pris les textes schmittiens, comme empreinte de sa Vorstellung, et qui
survit a cette derniére pour mieux s’en émanciper. Et cette Critique, nous soutenons,
s’inscrit dans une période (et dans un courant ?), du tournant du 20° siécle, marqué par
la prolifération de nouvelles approches et de nouveaux courants intellectuels,
philosophiques, culturels, artistiques, politiques, économiques, etc.* Une prolifération
due a un Zeitgeist marqué par un sentiment de crise généralisée de la modernité, et qui
n’a certainement pas épargné la pensée juridique. Or, si Schmitt a été parmi les penseurs
du droit qui se sont démarqués durant cette période, I’on s’est peu intéress¢ a sa pensée
comme Critique typique de ce Zeitgeist, pris comme ensemble, et non pas comme lieu
de confrontation entre groupements politiques qui ne sont ni du méme lieu ni du méme
temps ; comme manifestation de cette crise de la modernité, et non pas seulement
comme un antilibéral, réactionnaire ou conservateur, catégories qui comme nous le
verrons sont loin d’étre en mesure d’éclairer, d’éclaircir, le Zeitgeist qui nous intéresse

ici.

Dans un premier temps, nous allons revenir sur les commentateurs/critiques de
Schmitt d’avant Deuxiéme Guerre et ceux d’apres-guerre : ceux de son temps et ceux
du ndtre. A cet effet, nous allons faire un rapide tour d’horizon des premiers et nous
pencher plus en détail sur les seconds parce que ce sont essentiellement leurs approches
qui vont structurer nos lectures actuelles de Schmitt. Cette derniere littérature, traversée
par diverses tendances, sera artificiellement divisée en quatre « familles ». Précisons,
au prealable, que certains auteurs chevauchent plusieurs familles et que cette
«classification » vise a organiser notre propos ici, mais ne saurait constituer une
«sociologie » des schmittiens, et ne repose pas sur une telle sociologie. Cela étant dit,
nous allons, ici, distinguer les apologistes stricts, les apologistes charitables, les
critiques courtois et les critiques hostiles. Cette catégorisation nous permettra de mieux
mettre en lumicre les différents « usages » et critiques que 1’on fait de ou adresse a
Schmitt depuis une cinquante d’années, ce qui mettra aussi en lumiére la maniere dont

la littérature en traite.

11 pamela L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan,
2009, 296 p ; Glenn Willmott, « Modernism, Economics, Anthropology » dans Pamela L. Caughie (ed.),
Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009, p. ; Michael LeMahieu et
Karen Zumhagen-Yekplé, « Introduction : Wittgenstein, Modernism, and the Contradictions of Writing
Philosophy as Poetry » dans Michael LeMahieu et Karen Zumhagen-Yekplé (eds.), Wittgenstein and
Modernism, 1ére édition., Chicago ; London, University Of Chicago Press, 2016, p. 1-20.



Ce dernier aspect nous amenera, ensuite, a tirer des conclusions d’ordre
méthodologique sur les traitements faits par la littérature. Nous constaterons, entre
autres, que Schmitt est le plus souvent lu comme un « conservateur », avec plusieurs
déclinaisons du conservatisme qui passe du fascisme (nazisme) a une forme de
libéralisme nationaliste en passant par le «conservatisme révolutionnaire » qui est
probablement I’étiquette par laquelle il est le plus souvent défini/percu et donc lu. Cela
nous amenera & nous interroger — tout comme cela fut le cas dans d’autres disciplines
qui sont confrontées a 1’étude de la période historique durant laquelle Schmitt émerge
et construit (constitue) sa renommée, et dont 1’entre-deux-guerres sera le dernier
épisode — sur les catégories « conservateur » et « révolution » au travers desquelles il

est lu.

Cette remise en question (cceur de notre problématique) nous ameénera 1) a nous
intéresser aux methodes (interdisciplinaires) qui se developpent (ont eté développées)
dans d’autres disciplines pour contourner les limites qu’implique la catégorie
«révolution conservatrice » ainsi que d’autres problémes liés a la classification sur
I’axe conservateur-progressiste, auxquels d’ailleurs la thése de la Révolution
conservatrice prétendait aussi pallier. Ce faisant, nous allons introduire notre cadre
théorique qui est celui du « modernisme », en tant que terme opposé€ a la « modernité »,
avec sa sociogénéalogie, ce qui nous permettra d’ancrer et d’aborder autrement le projet
schmittien, nommément comme projet de mythopoiése (création de mythes), celle-ci
étant centrale a la critique moderniste de la modernité. Cela nous amene a notre question
de recherche — qu’est-ce que le modernisme en droit (ou plutdt y a-t-il eu un
modernisme en droit) ? — et a la réponse que nous entendons y apporter (hypothése)
— Schmitt est un exemple de modernisme juridique en raison non pas seulement des
thémes qu’il aborde (crise de la modernité), mais en raison des formes littéraires qu’il
adopte dans sa production littéraire qui comme nous le verrons informe et enforme ses

écrits, scientifiques, de jeunesse et ultérieurs.

La littérature schmittienne qui nous servira de point de départ est de type
fictionnel. Or, comme ce corpus est étendu, bien que pour I’essentiel non publi¢ par
Schmitt, nous allons limiter notre étude & un moment charniére de la crise de la

modernité telle comprise par les contemporains : la Premiere Guerre mondiale. Par



ailleurs, nous limiterons notre étude aux textes que Schmitt a fait publier et dont il a
continué a faire la promotion tout au long de sa vie. Cela réduit le corpus a quatre écrits
— «Drei Tischgespriiche »'2, «Der Spiegel » (1912); Schattenrisse!®; «Die
Buribunken »'* —, mais nous ne traiterons que des deux plus longs (les deux derniers)
puisqu’ils recoupent les thémes et les formes des deux autres. Les chapitres d’analyse
seront donc consacreés a ces deux textes dont la publication encadre la Premiere Guerre,
donc I’événement de bascule entre le long 19° siécle® et le court 20°;'® guerre qui
transformera 1’arriére-plan sociopolitique et économique qui informe la pensée

schmittienne.

Les écrits fictionnels de Schmitt ont fait I’objet de peu d’études systématiques,
notamment en francais, mais depuis quelques annees ils sont remis au godt du jour.
Parmi celles-ci, « Uber die satirischen Texte Carl Schmitts »*7, publié en 1993, de Piet
Tommissen, répertorie les principaux écrits fictionnels de Schmitt et présente le
contexte biographique de leur écriture. En 1994, Ingeborg Villinger republie
Schattenrisse et propose une lecture a la lumiere de la ferveur catholique dont fait
preuve Schmitt & la lecture de Das Nordlicht par Theodor Daubler.*® Reinhard
Koselleck décrit, dans The practice of conceptual history : timing history, spacing
concepts, la nouvelle « Die Buribunken» comme «utopie négative » attaquant les

fondements philosophiques (notamment de progres) de la modernité, et donc comme

12 Carl Schmitt, « Drei Tischgesprache », Die Rheinlande : Vierteljahrsschrift des Verbandes der
Kunstfreunde in den Landern am Rhein, 1911, vol. 21, n° 7, p. 250.

13 Johannes Negelinus, mox Doctor, Carl Schmitt et Fritz Eisler, « Schattenrisse » dans Ingeborg
Villinger (ed.), Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der
« Schattenrisse » des Johannes Negelinus, Reprint 2014., Berlin, Boston, De Gruyter, 2015, p. 11-68 ;
Ingeborg Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der
« Schattenrisse » des Johannes Negelinus, Reprint 2014., Berlin, Boston, De Gruyter, 2015. Nous nous
référerons uniquement & la réédition par Villinger pour la suite.

14 C. S., « Die Buribunken », Summa, 1918, n° 4, p. 89-106.

15 Eric J. Hobshawm, L ére des révolutions : 1789-1848, Pluriel., Paris, Fayard, 2011, 434 p ; Eric J.
Hobsbawm, L Ere du capital : 1848-1875, Pluriel., Paris, Fayard, 2010, 464 p ; Eric J. Hobsbawm, L ‘ére
des empires : 1875-1914, Pluriel., Paris, Fayard, 2012, 496 p.

16 Eric Hobsbawm, L’dge des extrémes : Le Court Vingtiéme Siécle 1914-1991, Bruxelles, Editions
Complexe, 2003.

17 Piet Tommissen, « Uber die satirischen Texte Carl Schmitts » dans Volker Beismann et Markus J.
Klein (eds.), Politische Lageanalyse : Festschrift fiir Hans-Joachim Arndt zum 70. Geburtstag am 15.
Januar 1993, Bruchsal, Brienna Verlag, 1993, p. 339-380.

18 1. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der
« Schattenrisse » des Johannes Negelinus, op. cit. Voir le chapitre consacré a Schattenrisse pour plus de
détails.



une nouvelle d’anticipation du totalitarisme.'® En 2017, Johannes Tiirk inscrit certaines
fictions de Schmitt dans le cadre général de sa stratégie rhétorique.?’ En 2019,
Alexander James Lambrow consacre une thése, Theogony Ab Ovo : Carl Schmitt’s
Early Literary Writings, a la prose schmittienne afin de mettre en exergue la centralité
de la « fiction », en tant que forme, dans la pensée schmittienne.?! Finalement, notons
aussi la parution fin 2022 de Carl Schmitt und die Literatur qui retrace I’engagement
du juriste avec la littérature en tant que champs (donc tant dans ses amitiés avec les
écrivains et poétes de son époque que dans sa vie privée et personnelle).?> Nous
mentionnons ces études parce qu’elles ont, a divers degrés, informé notre propre lecture

des textes sur lesquels la présente étude porte.

19 Reinhart Koselleck, The Practice of Conceptual History : timing History, spacing Concepts, traduit
par Todd Samuel Presner, Stanford, Stanford University Press, 2002, p. 93 et suiv.

20 Johannes Tirk, « At the Limits of Rhetoric: Authority, Commonplace, and the Role of Literature in
Carl Schmitt » dans Jens Meierhenrich et Oliver Simons (eds.), The Oxford Handbook of Carl Schmitt,
New York ; London, Oxford University Press, 2016, vol.1, p.

2L Alexander James Lambrow, Theogony Ab Ovo: Carl Schmitt’s Early Literary Writings,Harvard
University, Cambridge, Massachusetts, 2019, 190 p.

22 Andreas Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, Berlin, Duncker & Humblot, 2022, 523 p.






Tour d’horizon : Carl Schmitt dans la littérature

La littérature traitant de Schmitt, et de sa pensée, est plus que prolifique. Le tres
problématique Vilmos Holczhauser note, a ce propos, que « la littérature sur Schmitt
est un champ d’expérimentation intéressant pour les questions méthodologiques. Elle
est (probablement) le seul domaine de recherche dans lequel le principe “anything
goes” s’applique presque sans restriction »?3. Si ce dernier entend défendre Schmitt
(reproduisant de ce fait ce qu’il prétend dénoncer, a savoir le manque d’honnéteté, de
rigueur et de distance dans les critiques a Schmitt), son observation est néanmoins juste
(malgré lui). En effet, la littérature consacrée a Schmitt est surdimensionnée et
comprend tant des analyses répondant aux critéres de rigueur scientifique, que des

lectures relevant du commentaire et de I’opinion (favorable comme défavorable).

Trés tot, en effet, il s’attire des commentaires élogieux, comme critiques
acerbes. Et ces commentaires, critiques, ¢loges, interrogations n’auront de cesse que de
se démultiplier tout au long de la seconde partie du 20° siecle, et se poursuivent assez
«naturellement » dans notre 21° siecle. La période 1933-1945 va marquer, si ce n’est
une rupture, du moins un durcissement des positions a son egard. En effet,
I’engagement des commentateurs de « son temps » se fait (logiquement) dans le sillon
de I’accession au pouvoir du Nationalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei (NSDAP)
et ’adhésion de Schmitt au parti. Le raidissement est, par ailleurs, trés rapide puisqu’a
la veille des élections de 1930, et méme de 1932, ’arrivée des nazies au pouvoir ne
semblait pas une option « crédible », une « potentialité » réelle, pour beaucoup (incluant
les nationaux-socialistes eux-mémes selon Chapoutot). Les événements de 1932 vont
radicalement changer la donne. En effet, en 1932, Schmitt était encore associé au
pouvoir de Kurt von Schleicher et de Franz von Papen. En 1931, Hellmut von Gerlach,
militant pacifiste, dénonce « Schleicher und sein Stahlhelm »?* — le casque d’acier
étant Schmitt —, alors que Hermann Heller, juriste socialiste, dénonce sarcastiquement

le tournant autoritaire et antidémocratique que von Papen et Schmitt entendent faire

23 Vilmos Holczhauser, Konsens und Konflikt: die Begriffe des Politischen bei Carl Schmitt, Berlin,
Duncker & Humblot, 1990, p. 259.

24 Andreas Hofele, « Carl Schmitt und der Nordlicht-Mythos Theodor Daublers » dans Daniel Graziadei,
Federico Italiano et Andrea Sommer-Mathis (eds.), Mythos - Paradies - Translation, Bielefeld,
Transcript Verlag, 2018, p. 109-122 ; A. Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 251.



prendre a la République de Weimar dans « Autoritirer Liberalismus »?°. En mai 1933,
Schmitt prend sa carte au NSDAP et le 1*" ao(t 1934, apres la Nuit des Longs Couteaux,
il publie son céleébre « Der Fiihrer schiitzt das Recht — Zur Reichstagsrede Adolf
Hitlers vom 13 juli 1934 » (Le Fiihrer protége le droit — A propos du discours d’ Adolf
Hitler au Reichstag du 13 juillet 1934) qui deviendra un marqueur de rupture dans le
rapport a Schmitt, notamment de la part de ses anciens amis et collaborateurs. Le
26 octobre 1934, Waldemar Gurian lui forge le nom de « Kronjurist des I1I. Reiches »%°
que Franz Neumann reprendra a son compte pour faire de Schmitt « the most intelligent
and reliable of all National Socialist constitutional lawyers»2’. Gurian comme
F. Neumann étaient des proches de Schmitt jusque tard sous la République de Weimar
qui, de méme qu’Eduard Rosenbaum (qui rompt avec Schmitt dés les années 1920).
Tous les trois dénonceront virulemment, quoique difféeremment, le ralliement au
nazisme du juriste.?® Dés lors, les lectures se clivent entre détracteurs et apologistes et
le spectre du 3° Reich deviendra le prisme incontournable (ne serait-ce que pour le

rejeter) des lectures des travaux du juriste.

De fait, apres 1945, les crimes de masse génocidaires qui seront portés au vu et
au su de tout le monde ne permettront a aucun commentateur de faire I’économie de ce
spectre, y compris ceux qui se feront les plus complaisants et révisionnistes, voire
négationnistes, dans leur lecture. Ainsi, s’il existe encore des ambiguités dans certaines
lectures, elles sont autrement plus politisées qu’elles n’avaient pu I’étre dans les
années 1920. Dans cette section, nous nous proposons de faire un rapide tour d’horizon
(rapide au vu de I'importante masse d’écrits qu’il est possible d’aborder), des

principales tendances qui traversent les engagements avec la pensée schmittienne. Pour

% Hermann Heller, « Libéralisme autoritaire? » dans Du libéralisme autoritaire, traduit par Grégoire
Chamayou, Paris, Zones, 2020, p. 123-139.

%6 Waldemar Gurian, « Carl Schmitt, Der Kronjurist des I1l. Reiches », Deutsche Briefe : ein Blatt der
katholischen Emigration, 26 octobre 1934, n° 5, p. 52-54. Une reproduction du texte peut aussi étre
trouvée ici: https://columnasemanalmartasalazar.wordpress.com/2017/11/24/carl-schmitt-der-
kronjurist-des-iii-reiches-waldemar-gurian-deutsche-briefe-nr-4-luzern-26-oktober-1934/ .

27 Franz L. Neumann, Behemoth: The Structure and Practice of National Socialism, 1933-1944, Chicago,
Ivan R. Dee, 2009, p. 49.

28 A propos de Gurian voir : Reinhard Mehring, Carl Schmitt : A Biography, Cambridge ; Malden, Polity,
2014, p. 158-160 et 185-187 ; et A. Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 137 et suiv. ; A
propos de Neumann voir : R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 242 et 185- 187.; et Ellen Kennedy,
« Carl Schmitt and the Frankfurt School », Telos: Critical Theory of the Contemporary, 1987, vol. 1987,
n® 71, p. 37-66 ; A propos de Rosenbaum, voir : R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 23, 133 et 185-187 ;
et Carl Schmitt, Carl Schmitt - Jugendbriefe : Briefschaften an seine Schwester Auguste 1905-1913, lere
edition., Berlin, De Gruyter Akademie Forschung, 2000, p. 9, 19 et 24-25.

10



ce faire, nous allons, d’abord, distinguer deux temps: celui de la «premicre »
génération de commentateurs, dont ’engagement commence avant 1933, et celui des

nouvelles générations, dont le premier engagement avec Schmitt est postérieur a 1945.

1 — Prémisses : Les premiers pas de Carl Schmitt

Les premiers écrits juridiques de Schmitt, imprégnés de kantianisme, bien que
ce qui deviendra son « décisionnisme » soit déja présent, sont plutdt bien accueillis, y
compris par les kelséniens.?® Durant ces années, parait aussi 1’essentiel des proses
littéraires de Schmitt. Aprés I’obtention de son poste de professeur, il renonce a publier

ses proses et sa poésie, a I’exception notable de Land und Meer°

. Mais, ce n’est qu’a
partir des années 1920 que Schmitt, avec Romantisme politique®!, se fera réellement
remarquer comme penseur et avec Théologie politique®? qu’il s’inscrira définitivement

dans le champ intellectuel avant d’assurer sa notoriété avec La Notion du Politique®.

En fait, a partir du milieu des années 1910, il se fait proche de certains

mouvements culturels/intellectuels. Il rencontre, ainsi, le poéte Theodor Déubler ce qui

29 Carl Schmitt, Uber Schuld und Schuldarten : eine terminologische Untersuchung: mit einem Anhang
weiterer strafrechtlicher und friiher rechtsphilosophischer Beitrage, Zweite Auflage., Berlin, Duncker
& Humblot, 2017, 180 p; Carl Schmitt, Gesetz und Urteil : Eine Untersuchung zum Problem der
Rechtspraxis, 3e édition., Miinchen, C.H.Beck, 2009, 129 p ; Carl Schmitt, Loi et jugement : une enquéte
sur le probléme de la pratique du droit, traduit par Rainer Maria Kiesow, Paris, Editions de L’EHESS,
2019, 167 p ; Carl Schmitt, Der Wert des Staates und die Bedeutung des Einzelnen, Tibingen, Verlag
von J. C. B. Mohr, 1914, 126 p ; Carl Schmitt, La Valeur de I’Etat et la signification de ['individu,
Geneve, Librairie Droz, 2003, 152 p ; Carl Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings :
Statute and Judgment and the Value of the State and the Significance of the Individual, traduit par Lars
Vinx et traduit par Samuel Garrett Zeitlin, Cambridge, Cambridge University Press, 2021. Nous nous
réfererons a ces traductions pour la suite.

30 Carl Schmitt, Land und Meer: eine weltgeschichtliche Betrachtung, Zehnte Auflage., Stuttgart, Klett-
Cotta, 2020, 107 p ; Carl Schmitt, Terre et mer, traduit par Jean-Louis Pesteil, Paris, Editions Pierre-
Guillaume de Roux, 2017 ; Carl Schmitt, Land and Sea : A World-Historical Meditation, traduit par
Russell A. Berman, Candor, NY, Telos Press Publishing, 2015, 116 p. Nous nous référerons a cette
traduction pour la suite.

31 Carl Schmitt, Politische Romantik, 6e édition., Berlin, Duncker & Humblot, 1998, 174 p. Nous nous
référerons & cette traduction pour la suite. Carl Schmitt, Political Romanticism, Abingdon; New York,
Routledge, 2017, 231 p ; 1l existe une traduction en francais du texte, mais elle est incompléte : Carl
Schmitt, Romantisme politique, traduit par Pierre Linn, Paris, Valois, 1928.

32 Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveranitat, Elfte, Korrigierte
Auflage., Berlin, Duncker & Humblot, 2021, 72 p; Carl Schmitt, Théologie politique : 1922, 1969,
traduit par Jean-Louis Schlegel, Paris, Gallimard, 1988, 204 p. Nous nous réfererons a cette traduction
pour la suite.

3 Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen, 9e édition, Korriegierte Auflage., Berlin, Duncker &
Humblot, 2015, 119 p ; Carl Schmitt, La Notion de politique. Suivi de Théorie du partisan, traduit par
Marie-Louise Steinhauser, Paris, Editions Flammarion, 2009, 323 p.

11



I’aménera a publier Theodor Ddublers ,Nordlicht* . Drei Studien tber die Elemente,
den Geist und die Aktualitat des Werkes®*, un commentaire élogieux. Dans ce dernier
texte se concentrent les premiéres critiques par le jeune juriste de la modernité, et
surtout de la technicisation de la société. Dans les mémes années, il se rapproche de
certains milieux intellectuels plutot catholiques, auxquels il restera li¢ bien qu’il se
refuse a jouer un role central, intellectuel ou politique au sein de ces groupes.® C’est
dans ce contexte qu’il en vient a publier Théologie politique en 1922 et, surtout,
Catholicisme romain et forme politique®® en 1923. En fait, si ce dernier texte a perdu
en importance aujourd’hui, au moment de sa publication, il assure a Schmitt une
certaine notoriété auprés des milieux catholiques. Sur cet aspect, Armin Mohler
soutient, par exemple, que « Following the publication of his work Roman Catholicism
and Political Form in 1923, Schmitt was considered a prominent representative of
political Catholicism »%’. Cela est étayé par 1’¢éloge d’Hugo Ball, alors dans sa phase

mystique. 8

En 1924, Hugo Ball, ayant abandonneé le Dada a Tristan Zara pour se consacrer
a I’é¢tude du christianisme, fait un €¢logieux compte rendu des écrits de Schmitt qu’il
considére comme une philosophie essentiellement catholique. Pour Ellen Kennedy, « le
compte rendu que Ball donne de la théologie politique de Schmitt dans la revue
catholiqgue moderniste (sic) Hochland en juin 1924 était la premiére interprétation
globale de ses [Schmitt] réflexions politiques, et jusqu’a aujourd’hui la plus
perspicace »°. Et a I’époque déja, Franz Blei assurait a Schmitt que la recension de Ball
permettait de le mettre sur le devant de la scene : « Avec I’article de Ball, je me réjouis

de voir que vos travaux se trouvent enfin mis en lumiére »*°. De fait, si la recension

34 Carl Schmitt, Theodor Daublers « Nordlicht » : Drei Studien iiber die Elemente, den Geist und die
Aktualitat des Werkes., 3e édition., Berlin, Duncker & Humblot, 2009, 74 p.

35 Armin Mohler, The Conservative Revolution in Germany, 1918-1932, traduit par F. Roger Devlin,
Whitefish, Washington Summit Publishers, 2018, p. 194-203.

3 Carl Schmitt, Rémischer Katholizismus und politische Form, 7. Druckaufl., Stuttgart, Klett-Cotta,
2016, 69 p; Carl Schmitt, La visibilité de I’Eglise ; Catholicisme romain et forme politique ; Doniso
Cortés, traduit par André Doremus et traduit par Olivier Mannoni, Paris, Cerf, 2011, 276 p. Nous nous
référerons a cette traduction pour la suite.

37 A. Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. 195.

38 Hugo Ball, « Carl Schmitts Politische Theologie », Hochland, 1924 1923, n° 21, p. 263-286 ; Hugo
Ball, « La théologie politique de Carl Schmitt », Les Etudes philosophiques, traduit par André Doremus,
2004, n° 68, p. 65-104. Nous nous référerons a cette traduction pour la suite.

% Ellen Kennedy, «Carl Schmitt Und Hugo Ball: Ein Beitrag Zum Thema “politischer
Expressionismus” », Zeitschrift fiir Politik, 1988, vol. 35, n°2, p. 144 ; Nous avons reprise la traduction
faite par André Doremus : H. Ball, « La théologie politique de Carl Schmitt », art cit, p. 57.

40 H. Ball, « La théologie politique de Carl Schmitt », art cit, p. 58.

12



portait, au départ, sur Théologie politique et Catholicisme romain et forme politique,
derniers essais parus, tres vite le poéte fait une rétrospective élogieuse et des écrits et
de la personne de Schmitt. En ouverture de texte, il affirme que Schmitt est « le type du
nouvel érudit allemand »** et ajoute, sur un mot de G. K. Chesterton qu’il paraphrase,
qu’il «est idéologue avec une rare conviction ; oui, nous pouvons méme dire qu’il
aidera ce mot, qui souffre d’une signification péjorative depuis Bismarck, a bénéficier
d’un nouveau prestige »**. Quelques mois auparavant, fin novembre 1923, dans une
lettre (extatique selon Stark) a sa femme, il écrivait :

Je suis toujours dans la jurisprudence... Pendant des mois, j’ai étudi€ les écrits
du Pr Schmitt, de Bonn. Il a plus d’importance pour I’Allemagne que tout le
reste de la Rhénanie, y compris ses mines de charbon. Rarement j’ai lu une
philosophie avec autant de passion que la sienne, et c’est pourtant une
philosophie du droit. Un grand triomphe pour la langue allemande et pour la
légalite. 11 me semble encore plus précis que Kant, et rigoureux comme un
Grand Inquisiteur espagnol quand il s’agit d’idées.*?

Cet intérét de la part de Ball porte sur la compréhension de Schmitt comme penseur du
renouveau catholique ; lecture dont les angles morts (biais) exagérant le catholicisme
schmittien ont été relevés par plusieurs commentateurs.** En fait, pour Mohler :
« Although early on Schmitt maintained close ties to the Catholic part of the
Jungkonservativen spectrum [...] he remained at a clear distance from their political
activity in a narrower sense. [And] he declined invitations to contribute to its

journals »*.

Dans ce contexte, néanmoins, le catholicisme de Schmitt I’a rapproché des
milieux conservateurs dont il deviendra 1’une des figures intellectuelles, et ce, méme
apres la sécularisation définitive de sa pensée. Pour Kervégan, « il semble que Schmitt
ait consenti a s’appliquer a lui-méme, bien qu’il se soit une fois défini comme un
“théologien du droit”, la maxime d’Albericus Gentilis, Silete theologi in munere

alieno !, dont il fait, a juste titre, I’embléme de la désimplication moderne du politique

“1 Ibid., p. 65.

%2 |bid., p. 66.

43 Ibid., p. 59 ; Trevor Stark, « Complexio Oppositorum : Hugo Ball and Carl Schmitt », October, 2015,
vol. 146, p. 31 ; E. Kennedy, « Carl Schmitt Und Hugo Ball », art cit, p. 144.

4 T. Stark, « Complexio Oppositorum : Hugo Ball and Carl Schmitt », art cit; E. Kennedy, « Carl
Schmitt Und Hugo Ball », art cit.

45 A. Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. 195.

13



et du religieux »*. Et en effet, 'intérét des intellectuels dits conservateurs pour les
travaux de Schmitt ne semble pas étre matiére & discussion. Or, il s’agit bien d’un fait
paradoxal puisque si la relation de Schmitt avec cette « famille » politique est attestée
sur le plan personnel (ami de Jinger, familier du salon Sombart, etc.) et sur le plan
professionnel extra-universitaire (conseiller de von Papen), son influence théorique sur
cette «intelligentsia» semble diffuse avant les années 1930. Ou plutdt, elle est
principalement sociale, mondaine et politique, mais pas forcément théorique. De fait, il
semble que la sécularisation de sa pensée, qui ’aménera a penser I’Etat total, laisse,
selon Mohler, les milieux catholiques sceptiques. Il explique que «there were
reservations about [his] idea of the “total state” » parmi « Schmitt’s friends and
admirers in the Catholic camp »*’. 1l précise aussi que :

Schmitt’s special influence within the spectrum of the Conservatice Revolution
— although he did not really come from the same stable — cannot be derived
from his general legal or specific constitutional ideas. Instead, it arose from the
right-wing intelligentsia’s fascination with the formulas he made available and
their decisionistic pathos.*®

Ce constat permet donc de penser que ce n’est pas tant I’appareillage théorique de
Schmitt qui fait son succes dans les milieux conservateurs et réactionnaires, mais plutot
son « sens de la formule », sens intimement li¢ a la forme et a la qualité esthétique de
sa prose. En fait, si Schmitt n’a certainement pas manqué de marquer ses contemporains
et ses jeunes pupilles de I’époque, il semble que, sauf exception, ces «pupilles »
conservatrices d’avant Seconde Guerre aient peu marqué la postérité, du moins hors
Allemagne. Ernst Forsthoff fut probablement 'un des plus influents, y compris apres
la Seconde Guerre. Toutefois, il a peu « rayonné » hors Allemagne, hormis comme nazi,

ou encore représentant de la « révolution conservatrice ».

En fait, Schmitt ne semble devenir le penseur politique de référence de la
«droite radicale» de fagcon certaine qu’aprés la Seconde Guerre mondiale et la
réorganisation d’une partie de la «droite » en ce qui deviendra la Neue Rechte en
Allemagne et la Nouvelle droite en France, son influence sur les milieux conservateurs

anglophones (Ameéricains) étant plus tardifs. En effet, malgré les promotions dont il

46 Jean-Frangois Kervégan, « Carl Schmitt et “I’unité du monde” », Les Etudes philosophiques, 2004,
vol. 68, n° 1, p. 3-4.

47 A. Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. 197.

%8 Ibid., p. 198.

14



bénéficie (professeur a ’université de Berlin, conseiller d’Etat prussien), la sympathie
certaine que Goring a pour lui et ses publications montrant clairement son attachement
au régime hitlérien ne suffisent pas a en faire la figure (unique ou centrale)
intellectuelle et/ou juridique du 3° Reich. La compétition permanente (propre a la
logique du darwinisme social du régime) ne lui fut apparemment pas favorable et
d’autres ont su I’écarter (ou du moins, le freiner) malgré toutes ses tentatives (et ses
efforts), qui se sont poursuivies jusqu’au moins la veille de I’effondrement du régime,

pour s’ imposer comme le (principal ou unique) juriste du Reich.*®

Ainsi, il n’aura a été qu’un juriste, et un universitaire, parmi la pléthore d’autres,
qui ont activement embrassé, soutenu, et surtout profité des avantages que leur procurait
le régime hitlérien, et qui n’aura, néanmoins, pas pu s’imposer comme figure unique du
régime. Anna Arendt va un peu plus loin et explique :

In all fairness to those among the elite [....] who at one time or another have let
themselves be seduced by totalitarian movements, [...] it must be stated that
what these desperate men of the twentieth century did or did not do had no
influence on totalitarianism whatsoever. [...] Intellectual, spiritual, and artistic
initiative is as dangerous to totalitarianism [...]. The consistent persecution of
every higher form of intellectual activity by the new mass leaders springs from
more than their natural resentment against everything they cannot understand.
Total domination does not allow for free initiative in any field of life [...].
Totalitarianism in power invariably replaces all first-rate talents, regardless of
their sympathies, with those crackpots and fools whose lack of intelligence and
creativity is still the best guarantee of their loyalty.>°

Et, toujours selon elle, parmi ses « €lites », I’'un des « most interesting [...] example »
qu’elle releve est celui du « jurist Carl Schmitt, whose very ingenious theories about
the end of democracy and legal government still make arresting reading; as early as the
middle thirties, he was replaced by the Nazis’ own brand of political and legal theorists,
such as Hans Frank, the later governor of Poland, Gottfried Neesse, and Reinhard
Hoehn (sic) »*. Si les assertions et analyses d’Arendt sont certes contestables a
plusieurs égards, ce qui, néanmoins, nous semble en ressortir est que I’influence de

Schmitt, tant politique qu’académique, est ambigué pendant cette période. En fait,

49 Sur les dynamiques intellectuelles et universitaires durant le 3e Reich, voir Christian Ingrao, Croire et
détruire: les intellectuels dans la machine de guerre SS, Paris, Pluriel, 2011, 699 p ; Johann Chapoutot,
La loi du sang : Penser et agir en nazi, Paris, Gallimard, 2020, 564 p.

%0 Hannah Arendt, The origins of totalitarianism, Nouvelle édition., San Diego ; New York ; London,
Harcourt Brace Jovanovich, 1979, p. 339.

51 H. Arendt, The origins of totalitarianism, op. cit. Note 65.

15



contrairement & ce que soutient Arendt, il n’a pas été remplacé par les « crackpots » du
régime. Il a conservé I’essentiel de ses fonctions académiques et symboliques (comme
conseiller d’Etat) méme s’il est permis de douter qu’a ce dernier poste il ait eu grande
influence.>? En somme, il ne fait aucun doute qu’il a pris part active a la vie politique
et surtout intellectuelle entre 1933 et 1945. En revanche, ce qui semble vraisemblable
(affermable) est que ’impact qu’il a eu sur le cours des événements reste, lui, difficile
a évaluer ou méme a circonscrire. Cette influence d’un seul et unique personnage est
toujours impossible a évaluer dans la mesure ou ce sont bien des logiques structurelles
qui prennent le pas. Mais il va de va de soi qu’il est difficile de croire que « what these
desperate men of the twentieth century did or did not do had no influence on

totalitarianism whatsoever »°2.

En fait, avant 1945, la figure intellectuelle « conservatrice » de premier plan qui
s’est activement engagée avec les travaux de Schmitt est Leo Strauss. Toutefois, il en
fut plutot critique ; surtout de La Notion de politique sur laquelle, il a émis, dés sa
premiere parution en 1927, des réserves. D’abord adressées a Schmitt, elles pousseront
ce dernier a apporter des « corrections majeures » entre la version publiée en 1927, sous
forme d’article, et celle éditée, sous forme de livre, en 1932. Il modifie son propos
initial qui faisait du politiqgue une sphére indépendante a cOté des autres sphéres
d’activités (économie, religion, etc.), pour introduire I’idée du politique comme degré
d’intensité :

Le dynamisme du politique peut lui étre fourni par les secteurs les plus divers

de la vie des hommes, il peut avoir son origine dans des antagonismes religieux,

économiques, moraux ou autres; le terme de politique ne désigne pas un
domaine d’activité propre, mais seulement le degré d’intensité d’une association
ou d’une dissociation d’étres humains dont les motifs peuvent étre d’ordre

religieux, national [...], économique ou autre, et provoque, a des époques
différentes, des regroupements et des scissions de types différents.>

Dans cette perspective, «le sens de [la] distinction de ’ami et de I’ennemi est

d’exprimer le degré extréme d’union ou de désunion »*°. En fait, cette modification est

52 Dans la préface de traduction anglaise de Land und Meer, Samuel Garrett Zeitlin remarque que Schmitt
était suffisamment libre pour critiquer ouvertement certaines décisions du Reich (notamment de rompre
le pacte Ribbentrop-Molotov), et ce, dans 1’un des principaux organes de presse du régime : Das Reich.
C. Schmitt, Land and sea, op. cit., p. Xxxiv et suiv.

53 H. Arendt, The origins of totalitarianism, op. cit., p. 339.

54 C. Schmitt, La notion de politique, op. cit., p. 77.

% Ibid., p. 64.

16



en fait un « emprunt » (pour ne pas dire un plagiat) a Jans J. Morgenthau qui introduit
cette idée d’intensité dans Die internationale Rechtspflege, ihr Wesen und ire Grenzen
en 1929 : « Le concept de politique n’a pas de substance qui serait fixée une fois pour
toutes, c’est plutot une propriété, une qualité, une coloration qui peut adhérer a toutes
les substances, qui adhére de préférence a certaines substances, mais qui ne doit adhérer

nécessairement a aucune substance ».

Toutefois, malgré les corrections de Schmitt, Strauss réitére ses réserves en
1932 dans ses « Anmerkungen zu Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen ».>" Il y
soutient, entre autres, que la critique du libéralisme de Schmitt est incapable de
«déborder » ce méme libéralisme. Elle se fait a son horizon, et donc elle y est liée et
est bornée par lui. Il conclut que «his [Schmitt] critique of liberalism occurs in the
horizon of liberalism; his unliberal tendency is restrained by the still unvanquished
“systematics of liberal thought.” The critique introduced by Schmitt against liberalism
can therefore be completed only if one succeeds in gaining a horizon beyond
liberalism »°8. Ainsi, malgré ses tentatives, Schmitt reste, selon lui, un libéral, ou plut6t
une « polarité » du libéralisme :

He who affirms the political as such respects all who want to fight; he is just as
tolerant as the liberals—but with the opposite intention: whereas the liberal
respects and tolerates all “honest” convictions so long as they merely
acknowledge the legal order, peace, as sacrosanct, he who affirms the political
as such respects and tolerates all “serious” convictions, that is, all decisions
oriented to the real possibility of war. Thus the affirmation of the political as
such proves to be a liberalism with the opposite polarity.>®

L’engagement de Schmitt dans le National-Socialisme quelques mois plus tard ne fera

qu’alimenter la critique straussienne.

% Hans J. Morgenthau, Die internationale Rechtspflege ihr Wesen und ihre Grenzen, Leipzig, R. Noske,
1929, p. 67 ; William E. Scheuerman, Hans Morgenthau : Realism and Beyond, Cambridge ; Malden,
Polity Press, 2009, 257 p ; Morgenthau fait remarquer a ce propos que « Schmitt [...] changed the second
edition of his Concept of the Political in the light of the new propositions of my thesis without lifting the
veil of anonymity from their author» dans Hans J. Morgenthau, « Fragment of an Intellectual
Autobiography: 1904-1932 » dans Kenneth Thompson (ed.), Truth and Tragedy: Tribute to Hans J.
Morgenthau, Ebook., London ; New York, Routledge, 2020, p. 1904-1932.

5" Leo Strauss, Leo Strauss : Gesammelte Schriften Hobbes’ politische Wissenschaft und zugehérige
Schriften - Briefe, s.l., Springer-Verlag, 2017, p. 217-238 ; Leo Strauss, « Notes on Carl Schmitt, The
Concept of the Political » dans The Concept of the Political, traduit par J. Harvey Lomax, Chicago,
University of Chicago Press, 2007, p. 97-122.

%8 L. Strauss, « Notes on Carl Schmitt, The Concept of the Political », art cit, p. 122.

% Ibid., p. 120.

17



Si les «intellectuels » conservateurs de I’entre-deux guerre s’inspirant de
Schmitt semblent avoir été écartés, ou plutdt marginalisés dans le monde académique
d’aprés Seconde Guerre, ce ne fut pas le cas des ses commentateurs libéraux,
sociodémocrates ou encore socialistes convaincus. Et ces derniers se sont engageés
activement avec ses theses que ce soit de fagon critique, voire hostile, comme de facon
plus élogieuse. Strong dans sa préface a I’édition anglaise de La Notion de politique,
rappelle, par exemple, que Carl J. Friedrich, qui prendra part quelques années plus tard
a I’élaboration de la Loi fondamentale allemande, cite et commente de fagon favorable
la lecture que fait Schmitt de I’article 48 de la constitution de Weimar, ainsi que de
’'usage qui devrait en étre fait.®® Sur le front de la critique, ’opposition entre Schmitt
et Hans Kelsen, Hermann Heller et Max Adler met en lumiére tant les critiques qu’ils
lui adressent, que le sérieux (voir la dangerosité chez le Heller des derniéres annees)
que ces derniers accordaient a sa théorie du droit et du politique, aussi opposée qu’elle

puisse étre aux leurs.

La controverse la plus connue de ces débats est celle sur le Gardien de la
constitution qui 'opposera a Kelsen. Schmitt défend 1’idée qu’en cas de litige
constitutionnel ¢’est au Chef de ’Etat que revient le droit de trancher et d’assurer les
garanties constitutionnelles, alors que Kelsen soutient que cette décision doit revenir a
un organe juridique, le Tribunal du Reich ou a une nouvelle cour constitutionnelle créée
a cet effet.®* Or, nonobstant ce désaccord, Kelsen soutient la venue de Schmitt a
Cologne (bientét a son grand dam), ce qui indique que malgré leur opposition, le juriste

autrichien n’en pense pas moins des contributions (qualités) académiques de Schmitt.

D’un autre coté, alors qu’Heller avait pris parti contre Kelsen dans la
controverse sur le gardien de la constitution, il s’oppose néanmoins a Schmitt et ses
tentatives de « de rabaisser ’autorité démocratique au profit de ’autorité dictatoriale

de I’Etat »%2. En effet, Schmitt promouvait un usage extensif de Iarticle 48 de la

80 Carl Schmitt, The Concept of the Political, traduit par George Schwab, Chicago, University of Chicago
Press, 2007, p. x.

61 Carl Schmitt, Carl Schmitt et Carl Schmitt, Der Huter der Verfassung, Fiinfte Auflage., Berlin,
Duncker & Humblot, 2016, 192 p ; Hans Kelsen, Qui doit étre le gardien de la Constitution ?, traduit
par Sandrine Baume, Paris, M. Houdiard, 2006 ; Carl Schmitt, Le Tribunal du Reich comme gardien de
la Constitution, Paris, Dalloz, 2017, 116 p ; Lars Vinx (trad.), The Guardian of the Constitution : Hans
Kelsen and Carl Schmitt on the Limits of Constitutional Law, Cambridge ; New York, Cambridge
University Press, 2015, 290 p.

62 H. Heller, « Libéralisme autoritaire? », art cit, p. 126.

18



Constitution de Weimar, donc d’une forme de dictature de fait par le Président du
Reich.®® Pour Heller, Schmitt et le chancelier von Papen sont en train de mettre en place,
par leur volonté d’étendre les prérogatives du Président et I’'usage permanent de 1’état
d’exception, un régime hybride qu’il qualifie de libéralisme autoritaire. Un régime qui
se soustrait au principe démocratique, sous couvert d’élection au suffrage direct du
président, qui s’attaque aux acquis sociaux et aux protections sociales, tout en assurant

un « état fort » au service du grand capital et de son « économie saine ».54

Toutefois, ce sont les commentaires, et surtout I’intérét et les emprunts des
penseurs affiliés, ou qui seront affiliés, a I’Ecole de Francfort qui feront ’objet d’une
attention toute particuliére et qui alimenteront les polémiques. Ainsi, a I’occasion du
95° anniversaire de Schmitt en 1983, Volker Neumann fait paraitre « Carl Schmitt und
die Linke » dans Die Zeit. Dans cet article, hommage non scientifique, il revient sur la
liste des intellectuels de gauche qui, avant 1933, « appréciaient » les travaux de Schmitt,
listant Georg Lukacs, Walter Benjamin, Otto Kirchheimer et Franz Neumann, entre
autres. Il rappelle que Lukacs, avant d’y voir un «dezidierten Préfaschismus »
(préfascisme déterminé) et d’en inclure ’auteur dans la liste des penseurs de cet
irrationalisme allemand qui a ouvert la voie au fascisme, dit de Romantisme politique
qu’il s’agit d’un livre intelligent et intéressant (kluges und interessantes Buch). De
méme, il revient sur I’intérét de Walter Benjamin pour les travaux de Schmitt que

Theodor Adorno et Gershom Scholem avaient jugé nécessaire d’occulter.%®

En effet, Jacob Taubes avait déja mis en avant la proximité et 'usage (pour le

moins détourné et critique) de Schmitt par Benjamin, notamment dans son

83 Carl Schmitt, Théorie de la constitution, 2e édition., Paris, Presses Universitaires de France, 2013,
576 p ; Carl Schmitt, La dictature, traduit par Mira Kéller et traduit par Dominique Séglard, Paris, Points,
2015; Voir aussi Gwénaél Le Brazidec, René Capitant, Carl Schmitt: Crise et Réforme du
Parlementarisme: De Weimar & la cinquiéme République, Paris, Editions L’Harmattan, 2022,
p- 219-231; 267-285; 292-294 concernant les influences des théses schmittiennes sur la Constitution de
la Cinquiéme République. L’article 48 de la Constitution de Weimar étant trés proche de I’article 16, de
méme que le mode de scrutin du président.

64 H. Heller, « Libéralisme autoritaire? », art cit ; Voir aussi : Carl Schmitt, « Etat fort et économie saine »
dans Du libéralisme autoritaire, traduit par Grégoire Chamayou, Paris, Zones, 2020, p. 87-118.

8 Volker Neumann, « Carl Schmitt und die Linke », Die Zeit, 8 juill. 1983p. ; David C. Durst fait, quant
a lui, remarquer la proximité théorique entre Schmitt et Lukacs. Notamment leurs visions respectives de
I’esthétisation dépolitisante : David C. Durst, « Berlin Dada, Carl Schmitt, Georg Lukacs, and the
Critique of Contemplation » dans Weimar Modernism : Philosophy, Politics, and Culture in Germany,
1918-1933, Lanham, Lexington Books, 2004, p. 33-72.

19



Trauerspiel.% 11 est aussi probable que le rappel de cette proximité intellectuelle soit
instigué par Schmitt lui-méme qui y voyait certainement une facon de se faire
réhabiliter puisqu’il est celui qui donne la lettre que Benjamin lui a écrit & Taubes. Mais
quoi qu’il en soit, et quelques soient les manceuvres douteuses derriere cela, la lettre
que Benjamin, a I’occasion de la publication de son Trauerspiel, fait parvenir a Schmitt
pour annoncer 1’envoi d’une copie du livre, exprime explicitement sa dette intellectuelle
envers Schmitt.” Le philosophe souligne, entre autres, I’importance qu’ont eue pour

lui les theses sur I’état d’exception et la méthode du « cas extréme » du juriste.

Cependant, insistant sur le « jugement positif» de la part de Benjamin « méme
apres 1933 », V. Neumann occulte, contrairement a Taubes, ’aspect critique de ’'usage
benjaminien des theses et des méthodes schmittiennes. Il est plus raisonnable de
reconnaitre que Benjamin, malgré son intérét, garde une posture critique a 1’égard de
Schmitt. En ce sens, Jacques Derrida, dans la seconde partie de Force de Loi intitulée
«Prénom de Benjamin », explique que les proximités sont certaines, notamment parce
que les deux proposent une nouvelle « Philosophie de I’histoire » en opposition au
méme « mythe » (libérale et moderne). Nonobstant cette proximité, il souligne que :

Benjamin en appelle [...] a une « nouvelle ¢re historique » qui devrait suivre la
fin du régne mythique, I’interruption du cercle magique des formes mythiques
du droit, I’abolition de la Staatsgewalt, de la violence, du pouvoir ou de
’autorité de I’Etat. Cette nouvelle ére historique serait une nouvelle ére
politique a la condition qu’on ne lie pas le politique a I’étatique, comme le fera
au contraire théologiquement un Schmitt par exemple.

En d’autres termes, Benjamin s’inspire de, et est redevable en un sens a, la conception
schmittienne du droit comme violence, et tout particulierement a sa conception du
«souverain » comme détenteur de cette violence. Mais la ou le juriste propose le « plus

d’Etats », Benjamin opte pour une mystique antiétatiste.

D’en conclure que les emprunts benjaminiens a Schmitt sont empreints d’une
critique radicale et que les usages qu’en fait le critique littéraire sont, certes, subversifs
dans leur intention, mais qu’en plus ils subvertissent, jusqu’a en renverser la logique,

les théses schmittiennes. Cela est patent dans leurs traitements respectifs de la relation

66 Jacob Taubes, Ad Carl Schmitt : gegenstrebige Fiigung, Berlin, Merve Verlag, 1987, p. 26-28.
87 Ibid., p. 27.
88 Jacques Derrida, Force de loi : Le Fondement mystique de ['autorité, Paris, Galilée, 1994, p. 128.

20



entre « Le Souverain » et « 1’état d’exception ». Sipour le juriste, le « Souverdn » décide
de I’état d’exception, décide sur (iiber) lui, pour Benjamin ce méme souverain ne décide
pas de cet état, mais plut6t le subit en tant que catastrophe. Ce dernier explique, en effet,
que le souverain a pour role/tache de prévenir, d’empécher, I’arrivée de cet état.
Mission a laquelle il échoue le plus souvent : «le prince qui détient le pouvoir de
décider de I’état d’exception se révele presque incapable de prendre un parti quelconque
dans la premiére situation venue »%. Pour Benjamin, en fait « le tyran et le martyr sont
les deux visages de Janus de la téte couronnée. Ce sont les formes caractéristiques,
nécessairement extrémes, de 1’essence du prince »°, alors que Schmitt ne retient que

celle du Tyran.

Outre Benjamin, V. Neumann insiste surtout sur la « filiation » académique
(scolaire), et théorique entre Schmitt et deux de ses étudiants de gauche les plus
célebres : Otto Kirchheimer et F. Neumann. En effet, il rappelle que les théses
schmittiennes n’ont pas seulement intéressé la périphérie de I’Ecole de Francfort, avec
la figure mouvante et insaisissable de Benjamin, mais aussi, et de fagons certainement
plus grandes, les futurs tenants de I’Ecole eux-mémes. Kirchheimer et F. Neumann ont
compté parmi les étudiants de Schmitt, et malgreé leurs divergences politiques avec leur
professeur, les deux n’ont pas manqué de largement puiser dans sa méthode et ses
analyses, notamment sa critique du parlementarisme libérale, dans leurs propres
théses.” Et ce que V. Neumann souléve superficiellement, dans sa note d’anniversaire

de 1983, Ellen Kennedy 1’étayera, en 1987, dans un article qui fera controverse.’?

Cette derniére soutient que la résonance de Schmitt auprés de 1’Ecole de
Francfort est non seulement profonde, mais aussi durable et toujours palpable chez

plusieurs de ses plus éminentes figures, y compris chez sa deuxieme génération. Selon

89 Walter Benjamin, Origine du drame baroque allemand, traduit par Sybille Muller, Paris, Flammarion,
2009, p. 93.

0 Ibid., p. 70.

"l La proximité de Schmitt et Horkheimer était la plus grande puisqu’il fut son directeur de thése. Voir:
R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 156, 174, 204 et 242.

2 E, Kennedy, « Carl Schmitt and the Frankfurt School », art cit ; La thése de Kennedy sur I’héritage
schmittien de ’Ecole de Francfort déclenche une forte réaction, notamment de Jurgen Habermas et de
certains de ses étudiants et disciples. Voir : Martin Jay, « Reconciling the Irreconcilable? Rejoinder to
Kennedy », Telos, 1987, vol. 1987, n°®71, p. 67-80; Ulrich K. Preuss, « The Critique of German
Liberalism : Reply to Kennedy », Telos, 20 mars 1987, vol. 1987, n° 71, p. 97-109 ; Alfons Sollner,
« Beyond Carl Schmitt : Political Theory in the Frankfurt School », Telos, 20 mars 1987, vol. 1987,
n® 71, p. 81-96.

21



elle, malgré le rejet postérieur de F. Neumann et de Kirchheimer, et le nettoyage
systématique par Adorno (surtout dans les travaux de Benjamin) de toute référence a
Schmitt, I’influence du juriste, bien que désormais cachée, n’en persiste pas moins. De
plus, malgré le désaveu et la volte-face de la premiére génération de 1’Ecole aprés le
ralliement du juriste au régime nazi, il «revient» avec les travaux de la deuxi¢me
génération, notamment chez Habermas.”® Elle explique que cette présence
(fantomatique apres 1945) de Schmitt est due au fait que la Théorie critique et le juriste
partagent une méme antipathie «of “merely formal democracy” »’* propre a une
« German tradition of direct democratic thought [...] reveals an attitude typical of that
tradition — the reluctance to accept social heterogeneity and value pluralism » . Elle
conclut a cet effet que « the rejection of parliamentary and representative democracy in
favor of various models of direct democracy has been a characteristic position on both
the political right and left in modern Germany »’®. Martin Jay, Alfons Sélner et Ulrich
Preuss ont contesté la thése de Kennedy, plus particulierement en ce qui concerne la
dette d’Habermas. Toutefois, « It appears fairly obvious that Kennedy has successfully
established the debt owed by most members of the Frankfurt School, including

Habermas, to Schmitt »”’.

Mais outre I’Ecole de Francfort et les débats soulevés par Kennedy, ce qui est
certain est que I’influence et I’engagement avec Schmitt se poursuivent, et ce, de fagon
ininterrompue aprés 1945. Une nouvelle génération de jeunes universitaires et de
dilettantes intellectuelles, de droite comme de gauche, vont se (re-)saisir de sa pensée.
En fait, dans les années suivant la fin de la 2° guerre mondiale, si Schmitt est mis au
ban, ¢’est pour une trés courte durée. Bien que définitivement interdit d’enseignement,
il fait de Plettenberg un « centre intellectuel » qui attira de nombreux intellectuels, ce

dont atteste Alexandre Kojéve qui, selon Jacob Taubes, aurait affirmé : « Ou donc aller

3 E. Kennedy, « Carl Schmitt and the Frankfurt School », art cit, p. 56 et suiv. ; La rupture entre Schmitt
et Kirchheimer est tardive. Aprés la guerre, ce dernier rend souvent visite a son ancien professeur et ce
n’est qu’en 1962 que Schmitt décide de rompre définitivement lui. Kirchheimer venait de refuser la these
de George Schwab portant sur le concept du politique 1’accusant d’étre apologétique. Schmitt, qui avait
suivi de prés I’écriture de la thése et s’y était investi comme directeur de 1’ombre, prit cela comme une
attague contre sa personne et estima que sa relation avec Kirchheimer (et les autres schmittiens de
gauche) était une erreur. R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 432 et 506-509.

4 E. Kennedy, « Carl Schmitt and the Frankfurt School », art cit, p. 65.

5 Ibid.

6 Ibid., p. 66.

" \oir la préface de Tracy B. Strong dans C. Schmitt, The Concept of the Political, op. cit., p. xi, note
5.

22



en Allemagne ? Carl Schmitt est bien le seul avec lequel il vaille la peine de parler » 8.
En effet, « by the end of the 1950s, the third generation of Schmitt’s pupils had formed
in the Federal Republic »’°, et parmi eux figurent : Reinhart Koselleck, qui deviendra
I'un des historiens les plus importants du 20° siécle, Ernst-Wolfgang Bdckenforde,
futur juge au Bundesverfassungsgericht, ou encore Nicolaus Sombart (fils du
sociologue Werner Sombart du salon duquel Schmitt était un familier), conseiller

culturel auprés du Conseil de I’Europe.

Outre ces «libéraux » (conservateurs), plusieurs figures de la future Neue
Rechte font aussi partie du groupe tel Hans-Joachim Arndt ou encore Armin Mohler.
Mehring explique a ce propos que : « [Schmitt’s] academic influence after the war, the
second lease of his life for his work provided by its liberal reception, was already under
way at that point »%. Et de fait, ce cercle de « pupilles » s’agrandira avec I’arrivée
d’autres jeunes chercheurs (toutes obédiences politiques confondues), parmi lesquels
George Schwab, Jacob Taubes ou encore Julien Freund (des libéraux a la droite en
passant par les mystiques de la Critique benjaminienne) qui contribueront a exporter sa
pensée hors d’Allemagne. Ces « pupilles » vont construire sur les theses de Schmitt, de
facon critique pour les uns, de facon plus ouvertement apologétique pour les autres, et
ce, afin de reconceptualiser la notion de «politique » en travaillant notamment La
Notion du politique, le Nomos de la Terre et dans une moindre mesure Théologie
politique (sauf Taubes qui s’intéressait plus a son eschatologie politique et moins aux
questions d’ami-ennemi bien que les deux soient liées). Par ailleurs, Ernst Forsthoff,
ancien doctorant de Schmitt, ayant regagné son droit d’enseigner, contribue a donner
corps a cette nouvelle génération avec des séminaires estivaux qui vont s’étendre tout
au long des années 1960, les participants constitueront plus tard «a core group of

authors publishing in the journal Der Staat »%.,

78 J. Taubes, Ad Carl Schmitt, op. cit., p. 24.

9 R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 432 et 504.

8 Ibid., p. 432.

81 |bid. ; A titre d’exemple, voir : Ernst-Wolfgang Béckenférde, « Carl Schmitt Revisited », Telos, 1996,
vol. 1996, n° 109, p. 81-86 ; Ernst-Wolfgang Bockenforde, « The Concept of the Political : A Key to
Understanding Carl Schmitt’s Constitutional Theory », Canadian Journal of Law & Jurisprudence,
1997, vol. 10, n° 1, p. 5-19 ; Julien Freund, L ‘essence du politique, Paris, Dalloz, 2003, 870 p ; George
Schwab, The Challenge of the Exception: An Introduction to the Political Ideas of Carl Schmitt Between
1921 and 1936, Westport; London, Greenwood Press, 1989, 200 p ; Jacob Taubes, La Théologie
politique de Paul : Schmitt, Benjamin, Nietzsche et Freud, Paris, Seuil, 1999, 192 p.

23



Avec ces nouvelles générations, se dégagent des tendances générales qui vont
structurer la réception de Schmitt, tout spécialement hors d’Allemagne, et assurer
I’intérét (positif comme négatif) pour Schmitt de fagon relativement continue, bien que
ces lectures soient fortement teintées du contexte politique (et parfois juridique) dans
lequel évoluent les nouveaux lecteurs de Schmitt. Dans ce qui suit, nous allons nous
attarder sur ces tendances en les subsumant sous quatre « familles » : les apologistes
stricts, les apologistes charitables, les critiques courtois et les critiques hostiles.
Précisons, avant tout, que ces « familles » ne sont pas des familles politiques, qu’elles
ne sont pas étanches et que certains auteurs peuvent trés bien en changer avec le temps.
Mais plus important, la typologie qui suit n’a pas pour objectif que de nous permettre
d’organiser une partie de la revue de la littérature dans le cadre de ce travail. En ce sens,
il ne s’agit pas d’une sociologie des « commentateurs » de Schmitt, encore moins d’un
traitement exhaustif de celle-ci. Ce regroupement entend simplement degager de
grandes approches permettant de positionner la présente étude. En somme, il ne s’agit
que d’un rapide tour d’horizon de la littérature des interprétations représentant chaque
famille sans prétention a I’exhaustivité ni des divers travaux des commentateurs ni de

celle de la famille en question.

2 — Les apologistes strictes

Parmi les premiers a réintroduire massivement, et surtout positivement, Schmitt
dans le champ académique post-guerre, en et hors Allemagne, 1’on distingue un certain
nombre d’auteurs dont I'une des principales entreprises est de distinguer 1’apport
théorique schmittien de ses engagements nazis. Pour ces derniers, bien au-dela de
I’accident de parcours, la période 1933-1945 est non significative dans la pensée du
juriste. Plus encore, ils promeuvent une these voulant que toute forme de complaisance
de Schmitt envers le régime hitlérien ft induite par une crainte, tout a fait Iégitime
selon eux, de représailles envers sa personne en raison des critiques qu’il avait faites
par le passé envers le Fiihrer et en raison de sa proximité politique passée avec Kurt

von Schleicher. En somme, ces auteurs entendent réhabiliter (quasi) complétement

24



Schmitt, lavé de toute connivence avec le régime nazi, et ce, quitte a entreprendre de

grossiéres manipulations des faits historiques.®?

Et s’ils réfutent le passé nazi de Schmitt, ou un quelconque nazisme endogene
a sa pensée, c’est pour se réclamer de son héritage. Parmi ces apologistes stricts, en
effet, nous regroupons essentiellement des auteurs qui défendent le conservatisme de
Schmitt, ou son « conservatisme révolutionnaire », ainsi qu’une interprétation stricte
(textuelle), et surtout non libérale, de la distinction ami/ennemi dont ils réaffirment non
seulement la centralité, mais surtout 1’« indépassablilité » pour la compréhension du
politique. Les chefs de file, publics du moins, de cette perspective sont trés certainement
Armin Mohler et Alain de Benoist. Les deux vont, par ailleurs, s’imposer comme les
«tétes pensantes », respectivement, de la Neue Rechte allemande et de la Nouvelle
droite francaise.®® Si les deux prennent leur distance avec ’antisémitisme du juriste
comme celui du 3° Reich, du moins publiquement, ils embrassent pleinement, et sont
méme apologétiques, de la conception antilibérale (illibérale) de Schmitt qui, pour eux,
trouve sa manifestation la plus certaine dans le fascisme italien avant qu’il ne se fasse

phagocyter par I’irrationalisme delétere (et dégénéré) du nazisme.

A — Armin Mohler

Dans cette perspective, Mohler dans sa, aujourd’hui céleébre, thése de doctorat
dans laquelle il développe le concept de « Révolution conservatrice » fait de Schmitt
I’un des penseurs de cette nébuleuse. 1l décrit Schmitt comme un penseur unique au
sein de la Révolution conservatrice. Selon lui, le juriste n’appartient a aucun des
«groupes » qui composent cette nébuleuse ; et si le juriste est proche de certaines
personnes, ou tendances, il se refuse, dans un premier temps, a prendre part activement

dans les diverses entreprises politiques, comme intellectuelles, de ces groupes, et ce,

8 A titre d’exemple, voir: J. Freund, L 'essence du politique, op. cit., p.9-17; A. Mohler, The
conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. 193-229 ; G. Schwab, The Challenge of the
Exception, op. cit.,, p. 138-143 ; Voir aussi certaines des justifications de Schmitt lui-méme: Carl
Schmitt, Ex Captivitate Salus : Erfahrungen der Zeit 1945/47, 4e édition., Berlin, Duncker & Humblot,
2015, p. 13-24.

8 A propos de ces mouvances, voir entre autres : Klaus Schonekis, « La « Neue Rechte » en République
Fédérale d’Allemagne », Lignes, 1988, vol. 4, n° 3, p. 126 ; Michael Minkenberg, « The New Right in
France and Germany : Nouvelle Droite, Neue Rechte, and the New Right Radical Parties » dans The
Revival of Right Wing Extremism in the Nineties, London ; New York, Routledge, 1997, p. ; Wolfgang
Gessenharter et Thomas Pfeiffer (eds.), Die neue Rechte, eine Gefahr fiir die Demokratie?, Wiesbaden,
VS Verlag firr Sozialwissenschaften, 2004, 251 p.

25



malgré les invitations dont il fait I’objet.®* Néanmoins, Mohler soutient qu’il « could be
considered part of the Conservatice Revolution Camp »®. Et ce, d’autant plus que
lorsque la crise politique devint évidente, dans les premiers temps des années 1930,

Schmitt s’engage plus activement avec les franges catholiques des Jungkonservativen.

En fait, pour le futur chef de file de la Neue Rechte, Schmitt, dés 1927, adopte
un ton dans sa présentation de La Notion de politique, lors d’une conférence sur « The
Problem of Democray », qui «révolutionne » la Révolution conservatrice. En effet,
Mohler considére que le ton impavide de Schmitt ainsi que « his argument brilliant and
provocative, [was] a signal for a change within the conservative-revolutionary
worldview but also for a change in the Zeitgeist that began to be dominated by the
pathos of “objectivity” »%. Et comme déja mentionné, pour Mohler, au-dela du cceur
des theses schmittiennes, ce sont ses « formulations », a 1’allure de slogans, qui font la
plus grande impression et attisent I’intérét de 1’intelligentsia conservatrice pour ses
theses. Trois éléments clés de la pensée schmittienne s’inscrivent pleinement dans
I’éthos conservateur révolutionnaire selon lui: 1) sa dénonciation de «the specefic
inability of the parliamentary system to be representative »%’, 2) ses réflexions sur le
pouvoir dictatorial, plus précisément ses théses sur le «sovereign dictatorship that
resulted from the modern conception of the people as the constitutive power »% et sur
le gardien de la constitution et 3) ses réflexions sur « der Totale Staat». En résumé,
pour Mohler, Schmitt, bien qu’étant un électron libre, fait partie de la Révolution
conservatrice et en partage la vision du politique, de la modernité, de méme que

Iattitude ambigué et le scepticisme a 1’égard du national-socialisme.8®

8 A. Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. 195 Mohler explique que
lanébuleuse de la Révolution conservatrice est composée de cing groupes distincts, mais qui partageaient
et échangeaient leurs membres (au sens de large de sympathisants) comme leurs idées. Ces groupes sont :
1] les Vdlkisch (les nationaux-populistes*], 2) les Jungkonservativen (néo-conservateurs®), 3] les
nationaux-révolutionnaires, 4) les Biinde (ligues) et 5] la Landvolkbewegung (mouvement du peuple
rural*]. Les traductions suivies d’un astérisque correspondent a celles faites dans: ; Stefan Breuer,
Anatomie de la révolution conservatrice, traduit par Olivier Mannoni, Paris, Editions de la Maison des
Sciences de I’'Homme, 1996, p. 2.

8 A. Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. 194.

8 Ibid.

87 Ibid., p. 196.

8 |bid.

8 Ibid., p. 193-198.

26



En effet, Mohler exclut le NSDAP des groupes faisant partie de la Révolution
conservatrice bien que la tendance Volklich soit I'un de ces principaux mouvements.
L’exclusion (des plus paradoxale et contre-intuitive) du nationalisme-socialisme de la
Révolution conservatrice vise, a n’en pas douter, la réhabilitation de plusicurs
personnalités et/ou mouvements en insistant sur les divergences — souvent mineures,
voire fort sujettes a interprétations — qu’ils pouvaient avoir avec une certaine
«orthodoxie » national-socialiste. D’ailleurs, Mohler insiste tout au long de son texte
sur les ruptures, les disputes, voire les froids entre certains représentant de la Révolution
conservatrice et la personne d’Hitler, les cadres du troisieme Reich ou encore des
membres de la SS (Schutzstaffel) comme preuve de la non-appartenance ou de la non-
réelle « adhérence » de ces individus au nazisme (nous reviendrons sur la catégorie
Révolution conservatrice dans la section portant ce titre).%® Et parmi les individus mis

de ’avant pour mettre a distance le national-socialisme figure Schmitt.

Ainsi, Mohler contraste Iattitude de Schmitt avec celle de (son ami) Ernst
Jiinger pour expliquer I’adhésion en mai 1933 de Schmitt au parti nazi, malgré son
scepticisme et sa réserve, tant politique qu’intellectuelle, envers Hitler et son
mouvement. Il explique ainsi que :

Jiinger’s clear distancing of himself from Hitler’s government early on [...] was
of a fundamentally moral nature. Schmitt’s political interests in the proper
sense, which give no evidence of sympathy for Hitler or the NSDAP in 1933,
explains much about his readiness to come to an arrangement with the new
circumstances and his step to join the National socialists, precisely because he
placed no more than political hope in them.%* (Mohler, 203)

Il écarte, partant, Schmitt de tout engagement plus «organique» ou
«idéologique » avec le NSDAP. Il poursuit, d’ailleurs, en affirmant que :

Schmitt’s [...] attitude towards National Socialism was related to [his]
prominent position but was also, in many ways, typical of Conservative
Revolutionaries. The principal reason for [his] ambivalence was the similarity
or the equivalence of key formulas used by both sides. The one side, like the
other, combatted the “peace of shame” and the “liberal system” and demanded
a new national-socialist order in the first postwar years. Thus, it seemed
reasonable to explore the possibilities for collaboration.®?

0 Ibid., p. 97-191.
% pid., p. 203.
%2 |bid.. Nous soulignons.

27



Il ajoute que, naivement, plusieurs Jungkonservatiren, et d’individus proches d’eux
dont Schmitt, ont vu dans le Fihrer et son mouvement un instrument pour atteindre
leurs propres objectifs qui, dans les faits, n’étaient pas ceux du national-socialisme.®®
Et il insiste sur le fait que « the ideological differences between National Socialism and
the Conservative Revolution were [...] clear »°*. D’en conclure que Schmitt, de méme
que toute la Révolution conservatrice, ne partageait ni 1’idéologie ni les objectifs du
régime hitlérien et que son alliance avec ce dernier n’était qu’un mauvais calcul induit
par une certaine proximité d’inimiti¢ (contre la paix honteuse par exemple), une sous-
estimation du « childisch anti-Semitism »* du NSDAP et, chez certains (surtout les
Jungkonservativen), une naive croyance que Hitler pourra étre écarté de son
mouvement apres la «révolution» qui permettra de mettre en place leur propre
programme idéologique et politique. Dans cette perspective, Schmitt et tous ceux
identifiés avec la Révolution conservatrice sont, au pis, coupables de naiveté et les
theses, les projets politiques et leurs mouvements culturels et intellectuels conservent
toute légitimité puisque leur différence avec 1’idéologie national-socialiste est

« sufficiently clear ».%

B — Alain de Benoist

Dans le méme ordre d’idée, Benoist s’est fait I’un des promoteurs en France du
« conservatisme révolutionnaire » schmittien, bien qu’il récuse depuis plusieurs années
tout lien avec ’extréme droite.®” L’essayiste a traduit plusieurs ouvrages du juriste et
reprend, dans divers contextes, les theses schmittiennes pour alimenter les siennes. Et
pour ce faire, il affirme, tout d’abord, que « I’incident » nazi n’était qu’un « accident »,
une « erreur », de parcours qui n’entache en rien la pensée schmittienne pré- et post-
nazisme. En ce sens, il assure méme : « | am the first to deplore the fact that Schmitt
was a member of the Nazi party for three years (from 1933 to 1936, when he was

excluded from all his official functions), the ideology of which he had never espoused

% Ibid., p. 204.

% Ibid., p. 209.

% Ibid., p. 208.

% Les théses de Mohler sont contredites par I’historiographie et procédent d’un révisionnisme historique
qui flirte, de trés prés, avec certaines formes de négationnisme. A. Mohler, The conservative revolution
in Germany, 1918-1932, op. cit.

% Voir par exemple : « Three Interviews with Alain de Benoist », Telos, 21 décembre 1993, vol. 1993,
n° 98-99, p. 189.

28



(he even called for its ban in 1932!) »%. Il poursuit en expliquant, aussi, que les écrits
principaux de Schmitt furent publiés avant 1933 et apres 1945 (excluant le Léviathan
des ceuvres majeures ?). Ainsi, d’une part, il réduit le « moment » nazi de Schmitt a trois
ans, alors que rien n’indique que cela fut le cas. En effet, Schmitt prend sa carte du parti
en 1933 et se voit octroyer certaines fonctions officielles, mais en 1936 il se fait mettre
de coté par des concurrents au sein du parti. Toutefois, cet épisode n’acte pas une
rupture de Schmitt avec le parti, mais plutét, et plus simplement, son éclipse partielle
par des franges concurrentes.’®* D’autant plus qu’il poursuit ses entreprises
intellectuelles pour justifier la pensée nazie, notamment au sein des institutions
universitaires.*?° Et spéculer sur I’opportunisme de son engagement aprés 1936, et de
la nécessaire collaboration pour des fins de survie, releve d’une entreprise glissante
puisque I’antisémitisme virulent dont il a fait preuve pendant les trois années qu’isole
Benoist est identifiable tout au long de sa vie comme en témoignent sa correspondance

et les entrées de ses différents journaux intimes.

Et pour étayer la thése de 1’accident de parcours, Benoist met de ’avant 1’'usage
fait de Schmitt par la gauche, notamment 1’ancienne gauche marxiste. Pour lui, « if so
many authors on the left are interested in Carl Schmitt, it is because [...] there are in
his work elements of critique of liberalism ([...] in the European sense of the word),
which they immediately perceive as very useful to develop a radical critique of global
capitalism »*°, Il en va de méme, selon Benoist, des théories schmittiennes sur le droit
international, les « partisans » et le terrorisme et I’état d’exception qui sont, au début de
ce 21° siecle, particulierement parlantes et revelatrices de notre monde post-moderne.
Cet usage par la gauche et I’actualité des concepts schmittiens sont donc, in fine, preuve

que cette pensée n’est pas une pensée fasciste ou fascisante en soi, mais un outil, un

% Arthur Versluis, « A Conversation with Alain de Benoist », Journal for the Study of Radicalism, 2014,
vol. 8, n° 2, p. pp. Mes italiques.

9 Voir a ce propos : J. Chapoutot, La loi du sang, op. cit., p. 145-146 et 153 et suiv. ; Johann Chapoutot,
« Carl Schmitt, un intellectuel au service du nazisme ».

100 Voir par exemple : C. Schmitt, Land und Meer, op. cit. Les propos antisémites ont été « nettoyés »
dans les 2e et 3e rééditions. Carl Schmitt, Le Léviathan dans la doctrine de [’état de Thomas Hobbes :
Sens et échec d’un symbole politique, Paris, Seuil, 2002, 246 p ; Carl Schmitt, « La science allemande
du droit dans sa lutte contre I’esprit juif », Cités, 1 décembre 2007, n°® 14, p. 173-180.

101 A, Versluis, « A Conversation with Alain de Benoist », art cit, p. 100. Il liste : « Gary L. Ulmen,
Joseph Bendersky, Ellen Kennedy, Chantal Mouffe, Ernest Laclau, Paul Piccone, Roberto Esposito,
Gopal Balakrishnan, Jorge Eugenio Dotti, Andreas Kalyvas, Reinhard Mehring, Mika Ojakangas, Danilo
Zolo, Louisa Odysseos, Pasquale Pasquino, Jean-Claude Monod, Sandrine Baume, Carlo Galli, Gabriella
Slomp and many others ». .

29



appareillage conceptuel, légitime qui permet d’articuler une critique forte du
libéralisme, du capitalisme et de jeter des lumiéres nouvelles sur un début de 21° siecle
particuliérement violent et anxiogéne. %2 En somme, comme pour toutes les autres idées
«injustement taxées» (selon Benosit) de fascisme, la méthode de lecture et
d’argumentation est essentiellement la méme : 1) le moment fasciste n’est qu’un
accident et/ou n’est pas un moment ou un élément constitutif et 2) c’est le libéralisme
I’ennemi. Preuve en est : la gauche partage la critique et tous luttent ensemble contre le
libéralisme (capitaliste et individualiste). En fait, il se repose, entre autres, et s’ inspire
dans sa lecture du parcours de Schmitt, comme du sens a donner a son ceuvre, sur les

travaux de Julien Freund bien qu’il n’en partage pas toutes les conclusions et lectures.

C — Julien Freund

En effet, Freund développe, a partir des travaux de Schmitt, une conception dite
réaliste du politique. Une conception selon laquelle, la these ami-ennemi de Schmitt
est, et restera, un indépassable du politique. Freund, d’ailleurs en désaccord avec
Schmitt, en fait I’essence du politique. Plus particulierement, il insiste sur le fait que si
un groupe ne se saisit pas, ou nie, cette distinction, il sera effacé ou « soumis » par un
autre qui, lui, entend rester un groupement politique, et qui se faisant distingue des
ennemis qui lui sont externes.' Ainsi pour Freund, « Schmitt est plus qu’un nazi »,
plutot il offre la possibilité pour ceux qui ne sont pas « satisfait[s] de I’explication
jargonnante par la lutte des classes, 1’aliénation et la distinction entre la structure et la
superstructure »*% de rendre compte autrement du politique. De plus, dans sa préface a
La Notion de politique, il explique que ’engagement de Schmitt avec le troisiéme Reich
ne saurait en rien entacher sa pensée, d’autant plus que, toujours selon lui, le juriste
aurait fait son « mea culpa» en «s’exilant » a Plettenberg.'% Il rappelle, finalement,
que Schmitt fut « critiqué par les juristes inféodés au parti nazi pour son libéralisme, [et
qu’]il subit de multiples vexations dés 1935, jusqu’au moment ou parfait] un article

menagant pour sa personne, en 1936, dans le journal SS, Der schwarze Korps »'%. Et

102 Voir a titre d’exemple son ouvrage : Alain de Benoist, Carl Schmitt — Bibliographie seiner Schriften
und Korrespondenzen., Berlin, De Gruyter, 2003.

103 . Freund, L ’essence du politique, 0p. Cit.

104 C. Schmitt, La notion de politique, op. cit., p. 7.

195 |id., p. 11.

106 1hid.

30



rappelle, comme tant d’autres, que Schmitt est lu et apprécié par des personnalités de
gauche, comme par des personnalités de droite :

On aurait tort de croire que ceux qui apprécient positivement son ceuvre
viennent d’un seul bord. Ce n’est pas sans raison qu’on parle en Allemagne
d’«une droite et d’une gauche schmittienne », encore que lui-méme renonce a
la distinction entre droite et gauche, de tels concepts appartenant a son avis a la
langue vulgaire de la politique. Sid’un c6té on trouve, par exemple, le théoricien
de la révolution conservatrice Armin Mohler, de 1’autre on trouve les noms de
Kirchheimer ou du maoiste Schickel. %’

Précisons que quelque trente années aprés la publication de cette préface, Etienne

Balibar écrit a propos de celle-ci qu’il s’agit de « I’exemple méme d’une entreprise de
camouflage de ’engagement nazi de Schmitt, & une époque ou les documents étaient
peu disponibles, non seulement en France mais en Allemagne ».1% (Cela étant dit, il
n’en reste pas moins que Freund a participé massivement a la réception francaise
(francophone), et au-dela, de Schmitt, et en a structuré les axes d’interprétation,
notamment autour de la centralité de la question ami-ennemi non plus comme « critére

de distinction », mais comme « essence », « nature », du politique.

Motionnons, avant de conclure que depuis quelque temps, nous observons
I’émergence d’une «droite radicale » universitaire (dite décomplexée) en Grande-
Bretagne et aux Etats-Unis qui promeut une interprétation « schmittienne », au sens
fort, de la Constitution (bien que la Grande-Bretagne n’en ait pas une écrite) et la
promotion de I’exécutif (notamment, le président aux Etats-Unis) comme « gardien de
la constitution ». Ces auteurs ne s’engagent pas activement dans de quelconques débats
visant a réhabiliter Schmitt ou a le laver de tout soupcon fasciste. Au contraire, pour
certains (hormis peut-étre, et nous insistons sur le peut-étre, ’aspect antisémite a
proprement parlé) cela semble méme étre un élément positif. A cet égard, ils n’abordent
pas Schmitt totalement sous le méme angle que les auteurs précédemment discutes. Ils
partagent, cependant, avec eux la vision que I’opposition ami-ennemi est au cceur du
«jeu » politique. En ce sens, bien qu’ils s’en réclament, ils divergent de Schmitt sur des
éléments centraux. S’ils font la promotion d’une lecture « schmittienne » du gardien de
la constitution, la relégation de cette tache a I’exécutif procede d’une compréhension

toute particuliere du juriste, que d’ailleurs Mohler, Benoist et Freund ne partagent pas

107 1id., p. 13.
108 Etjenne Balibar, « Schmitt : Une lecture “conservatrice” de Hobbes ? », Droits, 2003, vol. 38, n° 2,
p- 153, note 3.

31



avec ces nouveaux interpretes. En effet, si Schmitt insiste sur le r6le du
«Reichsprasident » comme gardien de la constitution, c’est parce qu’il est élu au
suffrage universel direct, et que donc son élection procede quelque part de
I’acclamation, ce qui en fait le seul représentant « non partisan » du « peuple ».1%° Or,
ces nouveaux interprétes ne promeuvent pas pour la plupart un tel suffrage alors méme
qu’en Grande-Bretagne de méme qu’aux E-U, le chef d’Etat n’est pas élu directement
par le «peuple ». Néanmoins, nous pouvons les rapprocher de la littérature de cette
famille puisque c’est le conservatisme, voire ’autoritarisme, et 1’inimiti€é comme
«essence » du politique (bien au-dela d’une hostilité au simple libéralisme) que ces

auteurs recherchent chez le juriste allemand.

D — Synthése

En somme, les apologistes stricts de Schmitt mettent de I’avant que sa vision du
droit et du politique permet de penser la relation ami-ennemi qui est I’essence méme du
politique. En effet, comme I’affirme Schmitt lui-méme, les groupes qui se refusent a
cette distinction, ne sont plus des groupes politiques et finissent par se faire soumettre
(jusqu’a disparaitre) par les entités qui se congoivent politiquement, c’est-a-dire qui
n’hésitent pas a désigner leurs ennemis.!'! En ce qui concerne son engagement aupres
du régime hitlérien, ces apologistes soutiennent que cela reléve de I’opportunisme et
d’une proximit¢ de familles politiques qui en a confus plus d’un. C’était un
conservateur (révolutionnaire), et en ce sens d’une famille politique a laquelle
appartenaient aussi les nazis. Toutefois, cela ne disqualifie pas la pensée du « maitre de
Plettenberg »'!2, et ce d’autant plus, qu’ils soutiennent que dés 1936 sa rupture avec les
nazis est consommeée, que ces derniers 1’ont mis au ban et qu’il a fait son mea culpa en

«s’exilant » et se murant dans le silence (fort bruyant !) a Plettenberg.

109 C. Schmitt, Théorie de la constitution, op. cit., p. 408-409.

110 Voir entre autres : William Baude et Stephen E Sachs, « The Official Story of the Law », Oxford
Journal of Legal Studies, 2023, vol. 43, n°1, p. 178-201; Adrian Vermeule, « Our Schmittian
Administrative Law », Harvard Law Review, 2009, vol. 122, n° 4 ; Adrian Vermeule, « A Christian
Strategy | Adrian Vermeule », First Things, 1 novembre 2017.

11 C. Schmitt, La notion de politique, op. cit., p. 94-95.

112 3, Chapoutot, La loi du sang, op. cit., p. 394.

32



3 — Les apologistes charitables

Si Freund fut I’ambassadeur de Schmitt en France, Schwab et, un peu plus tard,
Joseph Bendersky ont joué un rble similaire dans le monde anglophone. Schmitt
qualifie Schwab de « elder statesman of the American Young Schmittians » et ajoute
que « in a similar vein, Joseph Bendersky tries to minimize the significance of Schmitt’s
antisemitism and Nazi sympathies ».1*®* Notons, toutefois, que si Freund, 1’ancien
résistant, est aujourd’hui repris, et de ce fait associ€, a des mouvances d’extréme droite,
dont la Nouvelle droite ; les deux Américains, eux, sont, et restent, de facture libérale.
Qui plus est, bien qu’ils soutiennent la thése de I’opportunisme, ils affirment que cela
n’en amoindrit pas la responsabilité, ainsi que I’inacceptabilité de la collusion
schmittienne avec le régime nazi. En d’autres termes, ils affirment que Schmitt a été
nazi essentiellement pour des raisons opportunistes, voire en raison d’une certaine
arrogance naive selon Bendersky,'* mais que cela ne rend pas le juriste moins coupable
ou plus pardonnable. Toutefois, cela permet de comprendre son ceuvre comme n’étant
pas « génétiquement » nazi, et il est donc possible de la lire et de construire sur la pensée
schmittienne sans pour autant reproduire, voire cautionner, les tropes du régime

hitlérien.

A — George Schwab

Dans cette perspective, Schwab s’intéresse, tout comme Freund, a la conception
du Politique par Schmitt, et plus spécifiquement dans les relations internationales.
Ainsi, c’est les tendances dites réalistes de la conception schmittienne de 1’ordre
international que Schwab met de I’avant, notamment celle du Grofraum. Avec ce
concept, Schwab explique que Schmitt opere une généralisation de la Doctrine Monroe
(comme le soutient le juriste lui-méme d’ailleurs). Toutefois, selon lui, le projet nazi
est en contradiction avec certains des postulats du « réalisme schmittien ». En ce sens,
il soutient, par exemple, que :

Whereas Schmitt’s concept of Grossraum provided for German domination or
hegemony and perhaps even the occupation of the Sudetenland, Memel, the

113 Bill Scheuerman, « Carl Schmitt and the Nazis », German Politics & Society, 1991, n° 23, p. 71-79 ;
Voie aussi : Bill Scheuerman, « The Fascism of Carl Schmitt: A Reply to George Schwab », German
Politics & Society, 1993, n° 29, p. 104-111.

114 Joseph W. Bendersky, Carl Schmitt, Theorist for the Reich, Princeton, N.J, Princeton University Press,
1983, p. 15.

33



Polish Corridor and Danzig, regions in which ethnic Germans constituted
sizable elements of the population, and for justifying the use of force against a
nation in the Reich that pursued foreign-policy goals inimical to the security
interests of Germany, his Volkerrechtliche Grossraumordnung provides no
evidence that he condoned a policy of indiscriminate military aggression and
military occupation beyond those lines. Such developments would have been
antithetical to Schmitt’s concept of the territorial limits of Grossraum, to the
ability to subject it to scholarly investigation, and to his notion of international
law. 115

Et il insiste, ainsi, sur la différence fondamentale entre le concept de GroRraum et celui

de Lebensraum promue par le régime hitlérien.1®

Dans le méme ordre d’idée, il explique que « the legends diffused that Sdunitt
undermined the Weimar constitution — because of his latitudinarian interpretation of

Article 48 — and paved the way for Hitler, are erroneous »*’

. D’une part, il explique
que cette interprétation de I’article 48, dans les annees 1930, visait précisément a
empécher les partis radicaux (communiste et national-socialiste) de prendre le pouvoir.
Par ailleurs, une interprétation non formaliste qui étend les pouvoirs du Reichprasident
n’a pas contribué a la chute de la République de Weimar, bien au contraire. Pour lui,
c’est bien « Hindenburg’s strict interpretation in exercising the exceptional rights of
Article 48 »**8, opposé a la lecture schmittienne, qui a mené a la nomination de Hitler
a la chancellerie. En effet, il explique que le vieux maréchal répugnait a user
extensivement de ’article 48, de méme qu’a dissoudre encore et encore le parlement.!®
En ce sens, il soutient que «in late January 1933 the semi-senile and ill advised
Hindenburg was content to have acted correctly according to the predominant
interpretation of the Weimar constitution. By appointing Hitler, rather than keeping
Schleicher, Hindenburg wanted to avoid government decree under Article 48, and the

burden of the présidial system » (p. 100).

115 George Schwab, « Contextualising Carl Schmitts concept of Grossraum », History of European Ideas,
décembre 1994, vol. 19, n° 1-3, p. 89.

118 |bid., p. 188-189 ; Chapoutot soutient aussi que le concept de Lebensraum a été préféré a celui de
Grofiraum par le régime hitlérien. Toutefois, il n’en conclut pas que Schmitt est des lors forcément non
nazi. J. Chapoutot, « Carl Schmitt, un intellectuel au service du nazisme », art cit.

117 G, Schwab, The Challenge of the Exception, op. cit., p. 43.

118 bid., p. 148.

119 |bid., p. 29-100.

34



Incapable d’imposer son interprétation sous la République de Weimar, Schmitt,
explique Schwab, se rallie tardivement au NSPAD (« his membership number, because
of his late arrival, was above the two million mark »*?%) parce qu’il finit par voir dans
la prise de pouvoir par Hitler I’occasion pour I’Allemagne de renouer avec deux
traditions.*?* Celle d’un Etat fort et celle d’un droit reposant sur des « ordres concrets »,
essentiellement des institutions et des ordres (regroupements) sociaux institués :
«Under the new system Schmitt felt that his notions of concrete orders or institutions,
as already touched upon in his Verfassungslehre (1928), and the essay “Freiheitsrechte
und institutionelle Garantien” (1931), could now become the basis of a new legal

system »'%2,

En fait, selon le politologue, Schmitt, apres ’échec de Weimar, cherchait, en
s’alliant au régime hitlérien, a doter I’ Allemagne d’une « autorité », d’un souverain. Le
juriste « felt that in granting the government an enabling act of an unprecedented nature,
the Reichstag had recognized Hitler as a leader who could cure Germany’s ills »2. En
ce sens, le juriste voyait finalement la possibilité de pourvoir « steer the National-
Socialist system in a direction which, he hoped, would be superior to the bankrupt
Weimar system »*24, et cela passait par rejoindre en bonne et due forme le parti. Schwab
ajoute que cela était d’autant plus « facile » que le christianisme de Schmitt, et son
conservatisme par leur antijudaisme s’acclimataient bien avec I’antisémitisme national-
socialiste, bien que le juriste, insiste-t-il, n’ait jamais réellement embrassé le biologisme
eugeniste du national-socialisme. En fait, il explique que « because of the traditional
significance of the state in modern German history Schmitt implicitly assumed that the
new element — the party and its Fiihrer — would not only respect this tradition, but
never usurp its duties »'%°. En ce sens, Schmitt aurait mal compris 1’idéologie nazie, de
méme que la personnalité de son leader. En effet, trés vite, Hitler et son parti vont, bien
que toujours soucieux du lustre de la Iégalité, s’engager dans un démantélement en régle
de I’Etat allemand.

120 |hid., p. 17.

121 |hid,, p. 101-143.
122 |hid., p. 115.

123 |hid., p. 105.

124 g,

125 |hid., p. 130.

35



Dans ce contexte, Schmitt, méme par des écrits les plus contestables, a cherché
par tous les moyens de raisonner le Fiihrer. A ce titre, Schwab explique & propos de
«Der Fiihrer schiitzt das Recht» que I’article « constituted in effect an appeal to
Hitler’s sense of responsibility ». Un appel qu’il juge naif, mais qui selon lui était une
tentative pour inciter le Fiihrer a ramener I’ordre et a juguler la violence extrajudiciaire.
Quoi qu’il en soit, rapidement (« As early as 1934 »?%), selon le politologue, Schmitt
se rend a I’évidence de I’impossibilit¢ d’infléchir le cours des choses et de
I’impossibilité de voir sa notion d’ordre concret devenir le socle d’un nouvel ordre
juridique. Qui plus est,

Despite Schmitt’s outbursts his type of anti-Semitism failed in Nazi Germany.
As soon as it became obvious to the Nazi authorities that Schmitt’s views
differed markedly from the “biological” interpretation of race, and because the
SS, which took “political biology” seriously, became an important factor in
Germany, Schmitt received a sharp rebuke.'?’ P. 138

En 1936, Das Schwarze Korps, hebdomadaire de la SS «[that] was developed by
Heydrich into an extremely powerful instrument of blackmail and persecution »*2,
prend Schmitt pour cible. Aprés cette attaque, nous dit Schwab, « Schmitt’s position in
Nazi Germany [was] precarious. He now had several alternatives: (1) to emigrate, (2)
retire from all his activities and continue living in Germany, or (3) defend his
intellectual stand »*?°. Or, les trois possibilités étaient inenvisageables d’expliquer
Schwab. Et ce dernier de conclure, alors sur I’auto-identification de Schmitt avec le
Benito Cereno de Melville : Schmitt est « piégé » dans I’ Allemagne nazie, incapable de
solliciter une aide extérieure, comme le capitaine est prisonnier de son navire. Don
Cereno parait comme le capitaine d’un navire dont il est le prisonnier, et Schmitt passe

pour le Kronjurist d’un régime dont il est en fait prisonnier.**

126 |bid., p. 107.

127 |bid., p. 138.

128 |bid., p. 142.

129 |bid., p. 141.

130 George Schwab, The Challenge of the Exception: An Introduction to the Political Ideas of Carl
Schmitt Between 1921 and 1936, Westport ; London, Greenwood Press, 1989, p. 141-143 ; Sur le « mythe
de Benito Cereno » chez Schmitt, voir : Andreas Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, Berlin, Duncker
& Humblot, 2022, p.267-272; Herman Melville, Benito Cereno, s.l., CreateSpace Independent
Publishing Platform, 2012, 86 p. Voir aussi la conclusion de cette étude.

36



Finalement, Schwab de conclure, apres la démonstration que la pensée
Schmittienne n’est pas une pensée « nazie » (au contraire ?), explique, a propos de sa
these (non soutenue) de doctorat que son analyse :

Is neither concerned with a demonological inquisition nor an ideological
snooping. This study revolves on Schmitt’s concepts and arguments as
contained in his writings. Their political importance is undeniable, because
some political ideas do emerge as a result of his intellectual heritage, and
particularly due to his concern with specific legal questions within a concrete
historical context.!3

Quelques années plus tard, il réitere I'importance de comprendre Schmitt comme
héritier d’une tradition intellectuelle l1€gitime et qui nous enseigne de précieuses legons

pour analyser et comprendre notre actualité politique (internationale).

B — Joseph W. Bendersky

De la méme facon, Bendersky publie en 1983, Carl Schmitt, Theorist for the
Reich, un ouvrage présenté comme une introduction générale de ’ceuvre et la vie de
Schmitt au public américain. L’historien présente les théses des principaux ouvrages
publiés par Schmitt depuis ses années comme professeur a Bonn. En plus, des
restitutions des théses schmittiennes, Bendersky propose de remettre ces écrits « dans
leur contexte ». Ainsi a propos, de La Notion de politique, il écrit « Though much
criticism would be in store for the friendenemy thesis in the future, Schmitt’s work was
initially received as a major contribution to political science »**2. De fait, poursuit-il, la
réception de I’article de Schmitt fait si forte impression, qu’il est invité régulicrement
a en exposer sa thése de I’ami-ennemi et la Hochschule fir Politik fit méme publier le

texte sous forme de livre.*®?

Concernant, Théorie de la constitution, et des théses schmittiennes sur 1'usage
de larticle 48, il explique que « when Schmitt wrote his Verfassungslehre, he had not
foreseen the possibility in which repeated elections would fail to provide a viable
majority coalition in the Reichstag »*34. Plut6t, Schmitt cherchait un moyen de sauver

la République de Weimar et de rétablir I’ordre. Et de fait, il explique que « in a letter to

181 G, Schwab, The Challenge of the Exception, op. cit., p. 145.

132 J.W. Bendersky, Carl Schmitt, Theorist for the Reich, op. cit., p. 94-95.
133 |bid., p. 95.

134 [bid., p. 101.

37



Moritz Julius Bonn, Schmitt confessed that he had “... an almost continual fear [of the
manner in which] the German right and left pursue their politics.” »*** Il souligne,
d’ailleurs, que I’interprétation de 1’usage de I’article 48 que Schmitt présente dans sa
Verfassungslehre remonte a 1919, c’est-a-dire, a un moment ou le poste de président
était occupé par un social-démocrate, Friedrich Ebert. Donc, il n’est pas possible d’y
voir une manceuvre a I’avantage du camp conservateur.!3 Et il conclut, en insistant sur
le fait que c’est 1'usage répété de 1’état d’urgence (et donc de I’article 48) qui a permis
a la République de Weimar de survivre durant les premiéres années de crise.’®’ Le
juriste voyait dans I’état d’urgence le seul moyen pour éviter I’effondrement total de
’ordre politique et «a seizure of power by extremists »®. En ce sens, ’historien
rappelle qu’aprés la proclamation de la République de Weimar, en 1919, Schmitt
décide, partagé entre I’adhésion et I’opposition au nouveau régime, choisit de se ranger
derriere ce dernier estimant que « the Catholic involvement in the development of the

new order encouraging »*3°.

Lors de publication de X, une partie substantielle des documents et des archives
concernant Schmitt n’était pas accessible (Schmitt était encore vivant), mais depuis, la
publication de ses journaux intimes et d’une partie de sa correspondance a permis de
constater que [D’antisémitisme de Schmitt ne pouvait relever que du simple
opportunisme. En ce sens, ’attaque dans Das Schwarze Korps contre la supposee
«judéophilie » du juriste de Plettenberg, que Bendersky met lui aussi de 1’avant pour
«démontrer » le désaccord avec le régime nazi, est balayée. En effet, ces journaux
intimes comme sa correspondance font état de propos antisémites répétés et réguliers,
et ce, depuis 1912 (date des premiers journaux intimes accessibles). Malgré tout,
I’historien explique «though enlightening regarding Schmitt’s incessant personal
antisemitism (in a few places, also on his perspectives on Jews in history, society, and
law), the diaries do not show a preoccupation with the subject or that one can interpret

his major works in terms of his viewpoints on Jews »*%. Qui plus est, note-t-il, des

135 |bid., p. 73.

13 |bid., p. 74.

137 |bid., p. 73-74.

138 |bid., p. 74.

139 |bid., p. 27.

140 Joseph J. Bendersky, « Schmitt Diaries » dans Jens Meierhenrich et Oliver Simons (eds.), The Oxford
handbook of Carl Schmitt, New York ; London, Oxford University Press, 2016, p. 143.

38



entrées de son journal font état de sa méfiance envers les nationaux-socialistes!*! et la
figure d’Hitler lui-méme dont il qualifie ’accession au pouvoir de suicide pour la
république.*? En ce sens, si ’accointance de Schmitt avec les nazies est condamnable,
I’on ne peut réduire sa pensée a cet épisode de sa vie et de sa carriere académique,
estime Bendersky. Pour lui, les écrits d’avant 1933 et d’apres 1945 ne sont pas affectés
par le ralliement au « Reich de 1000 ans », et ce malgré le fait qu’il reconnaisse que la
virulence antisémite appelle, peut-étre, une «reconsideration of the opportunism

thesis »1*3.

La lecture de Bendersky souffre de deux faiblesses majeures. La premiere est
que son interprétation des textes schmittiens dans «leur contexte» est en fait
décontextualisée. Il souligne, souvent, I’instabilité¢ politique de la République de
Weimar et la réception positive des theéses schmittiennes par le public de I’époque. Or,
un traitement de la réception des textes aurait eu le mérite de consideérer le contexte de
montée de ’extréme droite et du fascisme comme un ¢lément expliquant la popularité
des théses «trés a droite», ce qui n’est pas fait. En ce qui concerne I’instabilité
politique, I’historien traite de toute la période 1919-1933 comme d’une période de crise
et de chaos. Or, passée les deux premiéres années et avant la crise économique de 1929,
la République de Weimar est stable et connait un fort développement économique.
C’est d’ailleurs cela qui permettra a autant d’Allemands d’investir dans les valeurs
boursieres qui causeront leur ruine a la fin de la décennie. En fait, contrairement a ce
qu’affirme Bendersky, quand Schmitt élabore sa Théorie de la constitution (avec
I’interprétation de I’article 48), I’Allemagne connait une stabilité et un essor

économique. 44

Deuxiemement, Bendersky met en exergue les réserves de Schmitt a I’égard
d’Hitler et du NSDAP, mais s’abstient d’en faire autant de ses commentaires plus

enthousiastes. De fait, le 30 janvier 1933, le juriste indique : « J’ai appris que Hitler

141 Schmitt note, en effet, le 2 avril 1933 : « Inquiétudes concernant Hitler et les nazis » dans Carl Schmitt,
Carl Schmitt Tagebucher 1930 - 1934, Berlin, Akademie Verl, 2010, p. 277.

142 7.J. Bendersky, « Schmitt Diaries », art cit, p. 143.

143 1bid.

144 Pour un rapide tour d’horizon sur la situation politique et et économique entre 1919 et 1933, voir Theo
Balderston, Economics and Politics in the Weimar Republic, Cambridge, New York-+, Cambridge
University Press, 2002, 148 p.

39



était devenu chancelier du Reich et Papen vice-chancelier. Excité, heureux, joyeux »%°.

Le lendemain, en revanche, il écrit « en colére contre ce stupide et ridicule Hitler »4°,
Le 4 avril 1933, il note : « Papen [...] m’a promis que je serais invité ces jours-Ci a une

147 ou encore, le

consultation commune avec Hitler. Parti trés excité et élevé »
13 novembre 1933 : « 99 % pour Hitler »**8. Sans dresser la liste exhaustive de toutes
les entrées sur Hitler et le NSDAP, il ressort clairement que le juriste est tout aussi
méfiant, qu’enthousiaste a I’idée de I’arrivée au pouvoir des nazies. Et ce d’autant plus,
que des les élections présidentielles de 1932, une partie de son entourage (incluant des
personnes qu’il estime) vote au premier tour pour Hitler contre Paul von Hindenburg.
Il parait donc difficile de conclure, comme le fait Bendersky, que le rapprochement du

«maitre de Plettenberg » avec le NSDAP ne s’est pas fait avant 1933.

C — Syntheése

En somme, les deux promoteurs de la pensée schmittienne en Amerique du Nord
estiment que la pensée de Schmitt est centrale et incontournable pour qui veut
comprendre la relation ami-ennemi, de méme que les enjeux et les conflits
internationaux. Toutefois, I’on ne peut certes pas nier ou occulter son problématique
engagement nazi. lls cherchent, pourtant, a le relativiser. Toutefois, contrairement a ses
apologistes, ils ne réduisent pas cet épisode a une courte période de trois ans qui en fait
un épiphénomene sans conséquence et de peu d’intérét. Bendersky explique, en ce sens,
que la transcription des journaux intimes de Schmitt va permettre de réévaluer la portée

de ’antisémitisme dans 1’ceuvre et la vie du juriste.'*°

4 — Les Critiques courtois

Contre les apologistes, se dégage une tendance, certes critique de Schmitt, mais
qui, néanmoins, insiste sur le fait que « he needs to be taken seriously »*°. Cela

implique de s’engager activement avec sa pensée. Pour celles et ceux qui adoptent une

145 C. Schmitt, Carl Schmitt Tageblcher 1930 - 1934, op. cit., p. 257.
148 1hid.

147 Ibid., p. 278.

148 [pid., p. 310.

149 J.W. Bendersky, Carl Schmitt, Theorist for the Reich, op. cit., p. 144.
150 C. Mouffe, The Challenge of Carl Schmitt, op. cit., p. 1.

40



telle posture, le diagnostic que Schmitt fait des faiblesses et des contradictions du
libéralisme doit étre pris au sérieux parce que ce qu’il met en exergue de véritables
enjeux pour ce régime. Ainsi, ¢’est moins la définition schmittienne du politique
(distinction ami-ennemi) qui intéresse ces individus, mais plutot les critiques qu’il fait
de la démocratie libérale, surtout dans sa forme partisane et parlementaire. Dans cet
ordre d’idée, bien que le critére ami-ennemi qu’il propose n’est pas ignoré, il n’est
accepté et considéré qu’en tant qu’il permet de mettre en lumiére une aporie du
libéralisme parlementaire ; & savoir son incapacité a prendre acte de I’'inimité, et par

extension a reconnaitre la conflictualité inhérente a toute communauté politique.

A — Chantal Mouffe

Au lendemain de I’implosion du Bloc de I’est, Chantal Mouffe écrivait :

Le signifiant « démocratie » fonctionne maintenant comme horizon
imaginaire ou viennent s’inscrire des revendications extrémement disparates, et
le consensus qu’il semble indiquer risque bien d’étre une illusion.

[...], Il est urgent de questionner les sociétés libérales démocratiques
afin d’¢lucider leur nature. L’effondrement du communisme devrait nous
permettre d’aborder cette question d’une fagon nouvelle et sans concession. Il
ne suffit plus de faire I’apologie de la démocratie et de 1’opposer au
totalitarisme. [...]

Cette interrogation sur la nature de la democratie pluraliste en tant que
régime, on peut la mener a partir de ’ceuvre d’un de ses adversaires les plus
brillants et les plus intransigeants : Carl Schmitt. [...], les critiques qu’adresse
Schmitt a la démocratie parlementaire libérale sont toujours extrémement
pertinentes, et ceux qui croient que 1’adhésion postérieure de son auteur au parti
national-socialiste nous permettrait de les ignorer font preuve d’une grande
Iégereté. Se mesurer a un adversaire aussi rigoureux que perspicace peut aider
a faire avancer notre réflexion, car les questions qu’il pose sont de toute
premiére importance.*! P. 83

Se qualifiant de « libérale de gauche », Mouffe considére que la démocratie libérale
repose sur un mythe voulant qu’il existe un bien commun unique atteignable par la
rationalisation du politique et de la société. Or, soutient-elle, ce qui caractérise la
démocratie libérale, par définition moderne, est son pluralisme. La prise de conscience
de la centralité de ce pluralisme est ce que I’on peut retenir de Schmitt contre Schmitt.

En effet :

151 Chantal Mouffe, « Penser La Démocratie Moderne Avec, Et Contre, Carl Schmitt », Revue francaise
de science politique, 1992, vol. 42, n° 1, p. 83.

41



Qu’un tel régime présuppose la mise en question d’une vérité absolue, Schmitt,
a la différence de beaucoup de libéraux, le percoit clairement. Ces derniers, a
cause des positions rationalistes qu’ils défendent, estiment en effet pouvoir
conserver 1’idée d’une vérité qui pourrait étre découverte par tous les hommes
a condition qu’ils puissent laisser de c6té leurs intéréts, afin de juger uniquement
du point de vue de la raison. Tandis que Schmitt, lui, est conscient du fait que
le libéralisme implique que, «par rapport a la vérité, cela signifie que I’on
renonce a un résultat définitif ».52

Et c’est 1a que s’arréte I’intérét de Schmitt. En effet, si le juriste comprend et
expose une tension interne a la démocratie libérale de laquelle il serait fallacieux de
détourner, sous prétexte du passé de son auteur, « his [antiliberal] solutions cannot be
accepted, and that liberalism should not be rejected in toto »'*3. Au contraire, en se
confrontant a la critique schmittienne du libéralisme, et de sa négation de 1’inimité,
I’objectif est de «sauver » la démocratie libérale en affirmant I’indépassable de son
pluralisme, au lieu de le rejeter au nom d’une quelconque vérité universelle et
indépassable. En somme, Mouffe soutient que « the strategy is definitively not to read
Schmitt to attack liberal democracy, but to ask how it could be improved. To think both

with and against Schmitt »%,

B — Jean-Francois Kervégan

De méme, Jean-Francois Kervégan se demande : Que faire de Carl Schmitt ? Et
il en vient a une réponse similaire a celle de Mouffe : « il faut partir de Carl Schmitt »*°°.
Il explique dans un premier temps :

Schmitt [...] pense contre (le libéralisme, le pacifisme, « Weimar, Geneve et
Versailles »...). Mais ses jugements lapidaires ont le mérite de nous inciter a
reconsidérer certaines ¢évidences que nous acceptons d’ordinaire sans
discussion. Et nous voila sinon contraints, du moins incités a partir de Carl
Schmitt [...]. Partir de [lui], parce que c’est & partir de lui que nous pouvons
tenter de formuler certains problémes dont nous nous contentons usuellement
de décliner les solutions.>®

En ce sens, comme pour Mouffe, il soutient que le juriste souléve des interrogations et

releve des lacunes au coeur de la démocratie libérale qu’il est difficile, voire erroné,

152 |id., p. 86.

153 C. Mouffe, The Challenge of Carl Schmitt, op. cit., p. 4.

154 1bid., p. 6.

155 Jean-Francois Kervégan, Que faire de Carl Schmitt?, Paris, Gallimard, 2011, p. 74.
15 bid., p. 73.

42



d’écarter du revers de la main. Ainsi, Schmitt est un point départ pour qui veut dépasser,
ou répondre, aux «contradictions internes» de la démocratie libérale. Toutefois,
Schmitt ne peut étre qu'un « point de départ ». Kervégan d’expliquer que la pensée
schmittienne est enfermée dans une «logique du “ou bien... ou bien” [qui] est
extraordinairement efficace pour dénoncer une opinion commune [...] ; [mais qui] I’est
en revanche bien moins pour penser au-dela des alternatives regues [...], tout en les
prenant au sérieux »*°’. Cela étant, il faut aussi « partir de Carl Schmitt en un second
sens : prendre congé de lui, mais a partir d’une position atteinte en partie grace a lui »*°8,

Et comme Moulffe, il estime qu’il faut penser «avec Carl Schmitt et contre Carl

Schmitt »1°°,

C — David Dyzenhaus

David Dyzenhaus, quant a lui, soutient que Schmitt pointe du doigt de véritables
enjeux pour la démocratie libérale et son pluralisme. Ainsi, il soutient :

Political theorists of the Left agree with the central aim of Carl Schmitt’s essay
'Ethic of State and Pluralistic State'. They wish to rescue the state from a
situation of general 'discredit’. [...] Hence they share Schmitt’s suspicion of the
dominant strand of liberal thought which demands that the state be ‘agnostic’ or
neutral—that it limit its action with a principle against taking morally
controversial positions.*®°

En effet, il rappelle que les dernieres années du 20° siecle ont connu une méfiance de
plus en plus grande envers I’Etat, Etat contre lequel s’est « constitué » un consensus
négatif, un consensus contre lui, contre son utilité. Pour lui, ce consensus négatif est dd
a I’agnosticisme éthique de I’Etat moderne qui délégue au privé des taches naguére
étatiques, voire régaliennes, ce qui amene une partie (importante) de la population, que
I’Etat libéral-démocrate ne « protége » plus, a se demander si I’institution a encore
quelque valeur et si elle n’existe que pour servir les intéréts d’autres. En somme, un

désenchantement généralisé frappe I’Etat libéral démocratique moderne. *6*

157 |bid., p. 74.

1%8 |hid.

159 |bid., p. 76.

160 David Dyzenhaus, « Putting the State Back in Credit » dans Chantal Mouffe (ed.), The Challenge of
Carl Schmitt, London ; New York, Verso, 1999, p. 75.

161 bid., p. 75-77.

43



Dyzenhaus de noter que Schmitt faisait déja le constat le ce désenchantement,
en raison de contradiction interne de la démocratie libérale, mais aussi en raison d’une
neutralité éthique fantasmée qui le transforme en instrument aux mains de factions
politiques pour servir leurs intéréts de groupe et non 1’intérét général. Nonobstant cela,
il affirme : « while Schmitt’s diagnosis of the ills of the state is valuable, his solution
should be rejected »1%2. Pour lui, si legon (positive) il y a a retenir de la crise de la
République de Weimar afin de penser des solutions aux crises actuelles, « these will
come not from Schmitt but, rather, from one of his main rivals, the social democrat
Hermann Heller »'%3. Heller qui, comme vu plus haut, fut I'un des adversaires les plus
hostiles théoriquement a Schmitt, bien qu’il partageat son diagnostic de la crise

weimarienne et le danger d’une neutralisation politique de I’Etat dans la régle de

droit.164

En fait, pour Heller, la solution de Schmitt n’est ni un dépassement du
libéralisme, vers un « meilleur », ni une «réparation» des dysfonctionnements du
systeme libéral. Pour lui, les theses de Schmitt souffrent, en fait, de graves
contradictions et ambiguités. En 1927, mettant en paralléle les theses schmittiennes sur
la différence entre la dictature de commissaire et la dictature souveraine avec 1’idée
qu’il développe, a partir de 1926, voulant que « there must be “an authority” in every
state that, exceptionally and “with sovereign power,” undertakes actions that fall
outside or break through the normal system of regulated responsibilities »*%, il constate
qu’il se contredit. En effet, dans « La dictature du président du Reich d’apres I’article 48
de la Constitution de Weimar », Schmitt soutient que I’article 48, au regard des limites
qu’il impose au pouvoir présidentiel, ce dernier pouvoir n’est pas une dictature
souveraine (dont la volonté peut se soustraire a la constitution et faire droit), mais
simplement commissariale, c’est-a-dire un pouvoir limité dans le temps et dans son

action puisque retreint et par la constitution et sa mission ; a savoir le retour de la paix

182 |hid., p. 75; voir aussi p. 81.

183 Ibid., p. 85.

164 Hermann Heller, Sovereignty : A Contribution to the Theory of Public and International Law, traduit
par Belinda Cooper, Oxford, New York, Oxford University Press, 2019, p. 100-102 et 183-185 ; H.
Kelsen, Qui doit étre le gardien de la Constitution ?, 0p. cit., p. 8 ; Peter C. Caldwell, « Constitutional
Practice and the Immanence of Democratic Sovereignty: Rudolf Smend, Hermann Heller, and the Basic
Principles of the Constitution » dans Peter C. Caldwell (ed.), Popular Sovereignty and the Crisis of
German Constitutional Law, Durham ; London, Duke University Press, 1997, p. 128.

185 H, Heller, Sovereignty, op. cit., p. 102.

44



civile.1®® Pour Heller, la définition de la Dictature du président du Reich comme
dictature de commissaire est incompatible avec 1’idée d’exercice du pouvoir souverain
en tant que décision sur 1’état d’exception : « One cannot simultaneously maintain that
the dictatorship of the president is necessarily commissarial and that the president is an
organ that can undertake “acts of sovereignty” »'%’. En 1932, Heller constate que le
glissement engagé par Schmitt se solde par la promotion d’un «libéralisme
autoritaire »'%8. En ce sens, contre la crise de 1égitimité de I’Etat, Schmitt promeut un
Etat « autoritaire », dans la mesure ou il exerce son pouvoir de fagon « autocratique »
reposant sur un « gouvernement avec des moyens extrémement forts en termes de
puissance militaire et d’influence de masse (radio, cinéma) »*%°. Mais cet Etat n’en est
pas moins toujours libéral puisqu’il exige, selon Heller citant Schmitt, « que I’Etat
renonce a tous les repaires qu’il occupe encore dans la vie économique, et qu’il ne
participe plus & I’économie que sous la forme d’un domaine régalien de 1’Etat, bien
délimité et clairement signalé a 1’extérieur »'7°. En ce sens, 1’Etat libéral autoritaire
schmittien s’oppose & I’Etat démocratique et social. Et ¢’est dans cette perspective que
Dyzenhaus rejette les solutions que Schmitt propose en réponse a la crise de la
démocratie libérale puisque ce dernier se propose simplement de se débarrasser de la
démocratie (contrairement a ce qu’il prétend) et conserver le libéralisme, ou plut6t,
défendre un libéralisme strict de non-intervention étatique semblable a notre néo-

libéralisme économique.*™

D — Ellen Kennedy

166 Carl Schmitt, « La dictature du président du Reich d’aprés I’article 48 de la Constitution de Weimar »
dans La dictature, traduit par Mira Koller et traduit par Dominique Séglard, Paris, Points, 2015, p.
283-342. En fait, Schmitt soutient méme qu’un exercice du pouvoir souverain par le président est
impossible parce que « dans la république, cela constituerait un dédoublement hybride du pouvoir
d’Etat» (p. 312).

167 H. Heller, Sovereignty, op. cit., p. 102.

168 H. Heller, « Libéralisme autoritaire? », art cit.

189 |bid., p. 135 ; Schmitt soutient que « I’accroissement des moyens techniques fournit [ ...] la possibilité
d’une influence de masse bien plus forte que celle dont pouvait jouir la presse et les autres moyens
traditionnels de formation de 1’opinion. Il existe aujourd’hui en Allemagne une liberté de la presse encore
trés largement respectée. [...], et personne ne songe encore a censurer la presse. Mais pour ce qui est des
nouveaux moyens techniques, le cinéma et la radio, tout Etat se doit de mettre la main sur eux. Il n’y a
pas d’Etat, aussi libéral soit-il, qui ne prétende s’arroger une censure et un contrdle plus ou moins
intensifs sur les films, le cinéma et la radio. Aucun Etat ne peut se permettre de céder a un opposant ces
nouveaux moyens techniques de domination de masse, de suggestion de masse et de formation d’une
opinion publique », dans C. Schmitt, « Etat fort et économie saine », art cit, p. 96.

170 H, Heller, « Libéralisme autoritaire? », art cit, p. 135.

171 D, Dyzenhaus, « Putting the State Back in Credit », art cit, p. 76.

45



Ellen Kennedy montre que Schmitt et les tenants de I’Ecole de Francfort font le
méme diagnostic a I’égard de la complexité et des menaces qui pésent sur la démocratie
libérale, surtout sur son pluralisme. Toutefois, les solutions qu’ils proposent, qui sont
de méme nature, ne sont en rien désirables. En fait, elle commence par faire le constat
d’une proximité plus grande et profonde qu’il n’y parait de prime abord entre Schmitt
et ’Ecole de Francfort. Pour elle, la résonance de Schmitt auprés de 1’Ecole de
Francfort est bien plus profonde, et malgré le rejet postérieur de Neumann et de
Kirchheimer de leur professeur, et le nettoyage systématique par Adorno (surtout dans
les travaux de Benjamin) de toute référence a Schmitt, celle-ci persiste.1’2

Pour elle, malgré le désaveu et la volte-face de la premiére génération de I'Ecole
aprés le ralliement du juriste au régime nazi, il «revient» avec les travaux de la
deuxieme génération, notamment chez Habermas. Force est, alors, de constater que la
démocratie libérale, donc pluraliste, fait face a des défis de taille. Il apparait alors
nécessaire de prendre au sérieux « how important Schmitt’s work has been in shaping
German ideas of democracy »''® puisque cela a donné le ton a une importante tradition,
de gauche, sur les moyens a adopter pour « dépasser » les « impasses » de la démocratie
moderne. Néanmoins, s’il importe de comprendre comment se structure cette critique,
contrairement a ce que croient et soutiennent Schmitt et I’Ecole de Francfort, la solution
n’est pas a trouver dans la refonte (ou la constitution) d’une unité politique homogene,
quelques que soit le mécanisme (décisionnisme schmittien ou communication éthique
habermasienne) pour ce faire. Plutot, c’est un renforcement du cceur pluraliste et son
affirmation qui doivent étre le premier moteur pour des solutions viables a la crise
démocratique. En effet, une démocratie « homogeéne », « organique », et donc reposant
sur autre chose qu’un pur formalisme n’est qu’un phantasme puisqu’il s’agit d’une
«democracy which has never existed in complex societies and for which there has

never been a concrete design »174,

E — Slavoj Zizek

172 E, Kennedy, « Carl Schmitt and the Frankfurt School », art cit.
173 |bid., p. 66.
174 1bid., p. 65.

46



Slavoj Zizek, en des termes plus cryptiques comme a son habitude, adopte, a
peu de chose pres, la méme ligne voulant qu’il faille partir de Schmitt pour mieux s’en
dégager. Ainsi, il explique que Schmitt s’inscrit dans une lignée de penseurs qui
reconnaissent qu’au cceur du politique se retrouve toujours une certaine forme
d’antagonisme. Cela étant, comme ces prédécesseurs, le juriste s’oppose aux courants
qui cherchent a nier la «réalité » de cet antagonisme.!’ Cependant, le philosophe
poursuit en affirmant : «does Schmitt actually provide the adequate theoretical
articulation of the logic of political antagonism ? The answer is no : his assertion of the
political involves a specific disavowal of the proper dimension of political
antagonism »'’®. De fait, pour lui « I’externalisation» schmittienne de « I’ennemi »
consiste elle-méme en une négation de 1’antagonisme politique, notamment par la
militarisation du conflit politique et le bannissement de I’ennemi (hors communauté
politique). En effet,

In ultra-politics, the ‘repressed’ political returns in the guise of the attempt to
resolve the deadlock of political conflict by its false radicalization—by
reformulating it as a war between 'Us' and "'Them', our enemy [...]. The clearest
indication of this Schmittian disavowal of the political is the primacy of external
politics (relations between sovereign states) over internal politics (inner social
antagonisms) on which he insists : is not the relationship to an external Other as
the enemy a way of disavowing the internal struggle which traverses the social
body? "’(The challenge, p. 29)

Dans cet esprit, «ultra-politics » désigne les tendances a externaliser et exacerber
I’antagonisme propre au politique pour mieux I’expurger hors du social, pour

homogénéiser 1’ordre social.

D’un autre coté, le philosophe lacanien rappelle que nous vivons dans un ordre
de «post-politics » dans lequel I’antagonisme propre au politique a été neutralisé
autrement. 1l se manifeste dans la création de nouvelles externalités voulues « hors
politique », mais dans lesquelles le politique se déchaine toujours, bien que non reconnu
comme tel. En résumé :

In post-politics, the conflict of global ideological visions embodied in different
parties who compete for power is replaced by the collaboration of enlightened
technocrats [...] and liberal multiculturalists; through a process of negotiation

175 Slavoj Zizek, « Carl Schmitt in the Age of Post-Politics » dans Chantal Mouffe (ed.), The Challenge
of Carl Schmitt, London ; New York, Verso, 1999, p. 18-22.

176 bid., p. 27.

177 1bid., p. 29.

47



of interests, a compromise is reached [...]. The political (the space of litigation
in which the excluded can protest the wrong/injustice done to them) foreclosed
from the Symbolic then returns in the Real, as new forms of racism. [...] What
defines postmodern post-politics, therefore, is the secret solidarity between its
two opposed Janus faces: on the one hand the replacement of politics proper by
depoliticized 'humanitarian' operations [...]; on the other, the violent emergence
of depoliticized 'pure Evil' in the guise of 'excessive' ethnic or religious
fundamentalist violence.!"®

Dans ce contexte, Zizek que «the reference to Schmitt is crucial in detecting the
deadlocks of post-political liberal tolerance : Schmittian ultra-politics [...] is the form
in which the foreclosed political returns in the post-political universe of pluralist
negotiation and consensual regulation »'°. En effet, par I’ultra-politics schmittienne
I’on peut accéder a ce a quoi Schmitt lui-méme n’a pu accéder (ou plutdt accepter) : la
multiplicité intrinseque a I’Universel. En ce sens, avec Schmitt, il est possible de
dépasser a la fois ’Universel universalisant, puisqu’in fine il n’est jamais plus que
I’impérialisme déguisé d’un « particularisme » combattant les « déviants », de méme
que I’Universel particularisant qui soit s’épuise et se désintégre dans les
particularismes, soit embrasse en dernier recours, sans méme s’en apercevoir, un

particularisme impérial.

De conclure, qu’avec et contre Schmitt, I’on peut dépasser les mythes des faux
«Universaux », en reconnaissant la primauté de la multiplicité, et surtout son
universalité, sans toutefois sombrer dans les travers apolitisant, voire anti-politisant, de
I’ultra-politics schmittienne, destructrice du politique parce qu’elle aspire, de fagcon
paradoxale, a ’homogénéisation. Et pour le philosophe, «the way to counteract this
reemerging ultra-politics is not more tolerance, more compassion and multicultural
understanding, but the return of the political proper, that is, the reassertion of the
dimenssion of antagonism which, far from denying urnversality, is cosubstantial with

it »180,

F — Synthese

178 |bid., p. 30-31.
179 |hid., p. 35.
180 g,

48



Pour ces critiques, Schmitt pose un diagnostic a propos des contradictions de la
démocratie libérale qu’il faut prendre au sérieux puisqu’il reléve et met en exergue de
véritables enjeux toujours d’actualité. Toutefois, si son diagnostic est éclairant, les
solutions qu’il propose ne le sont pas. Il faut renforcer, et non combattre, le pluralisme
que dénonce Schmitt. De fait, son combat contre ce pluralisme est, in fine, ce qui le
rapproche et ’ameéne a s’engager avec le régime nazi. Schmitt comme la plupart des
penseurs nazis partagent une méme vision « homogénéiste » du monde et une aversion
du libéralisme sociale, bien qu’ils s’accommodent fort bien du libéralisme €économique.
Schmitt comme les mouvements nazis et fascistes est a prendre au sérieux dans la
mesure ou leur émergence n’est pas un « accident de I’histoire », mais le symptome des
contradictions dont il faut prendre acte pour renforcer le pluralisme et la démocratie de

nos sociétés, et donc prévenir I’émergence de phénomenes politiques identiques.

5 — Les Critiques hostiles

Finalement, en réponse a la « renaissance » libérale et conservatrice, et surtout
de gauche, de Schmitt, nait une réeponse hostile au juriste comme a ceux et celles qui se
refusent a le rayer de I’histoire intellectuelle du 20° siecle. En effet, une certaine frange
«radicalement » libérale (conservatrice), les « defenders of liberalism »8!, va rejeter
(violement) Schmitt et virulemment critiquer tout ce qui peut se réclamer de son
héritage ou qui verrait autre chose que du nazisme dans sa pensée. L’un des chefs de
file de cette tendance, aux Etats-Unis, est sans nul doute Stephen Holmes. Dans une
aujourd’hui célébre anthologie, The Anatomy of Antiliberalism, Schmitt, aux cotes
d’une certaine gauche dite radicale (Strong), y sont dénoncés et virulemment critiques,
ou plutdt caricaturés : les deux sont des antilibéraux, et de ce fait prouvent que les

extrémes se rejoignent dans des « totalitarismes » équivalents. 82

A — Stephen Holmes

Dans le chapitre consacré a Schmitt, Holmes insiste sur le passé nazi de Schmitt

et soutient que, contrairement a ce qu’une certaine gauche aimerait (voudrait) croire,

181 Tracy B. Strong dans C. Schmitt, The Concept of the Political, op. cit., p. xi.
182 Tracy B. Strong remarque que ce traitement hostile est « a need they do not feel with other critics of
liberal parliamentarism who were members of the Nazi Party ». Ibid., p. xi-xii.

49



méme les ceuvres antérieures a 1933 sont fascistes. Pour lui, la définition méme du
politique, comme étant la distinction ami/ennemi, est une conception fasciste du
politique. De cette conclusion, il va aussi en déduire que toute pensée antilibérale qui
se réclame de Schmitt, méme pour le critiquer et penser « avec lui, contre lui», est
entachée par le spectre nazi. Ainsi, dans les chapitres suivants, il s’attaque, en dehors
de Schmitt, & Roberto M. Unger, décrit par plusicurs comme 1'un des chefs de file du
Critical Legal Studies Movement (CLS)*®3, ou encore a Christopher Lasch!®* dénongant
leur « anti-libéralisme » comme une attitude qui ne saurait conduire a autre chose qu’a
des régimes totalitaires et autoritaires, et qui de fait les met dans le méme groupe que
les « fascistes », en premier lieu les anciens nazis. Il explique, par exemple, que :

Lasch sees eye-to-eye with Heidegger, Schmitt, Strauss, and the more
despondent members of the Frankfurt School. He believes that the
Enlightenment “gave rise to the dangerous fantasy that man could remodel both
the natural world and human nature itself.” He conceives science as the
expression of impiety, of hubris. Science is a rebellion against natural
limitations. It rashly denies “our dependence on higher powers.””*8®

Plus brutalement encore, le chapitre consacré a Schmitt (Schmitt: « The Debility of
Liberalism ») s’ouvre sur :

Like Maistre, Carl Schmitt experienced the collapse of a national monarchy as
a world-shaking crisis of authority. The breakdown of the Reich in 1918 and its
replacement by a weak liberal regime was the principal occasion for, or
inspiration behind, his antiliberalism. He first gained a reputation as a brilliant
critic of liberal ideas and institutions in the 1920s, well before he joined the Nazi
party. And that reputation continues to grow today. His debunking of
parliamentary government and his exposes of liberal hypocrisy remain
influential among leftists. Conservatives still applaud his characterization of
liberal states as concessive and indecisive-appeaser regimes unable to defend
themselves from attack. Even his fiercest critics treat him deferentially; as an
intellect to be reckoned with. The leftish quarterly Telos recently devoted an
entire issue to his work. According to one contributor, “the rehabilitation of
Schmitt has begun.” And the editors’ introduction tantalizingly concludes : “in
the present situation of political stalemate, the left can only benefit by learning
from Carl Schmitt’” (from, not about).!8¢ P. 37

183 Voir en guise de synthése du programme de recherche des CLS : Roberto Mangabeira Unger, « The
Critical Legal Studies Movement », Harvard Law Review, 1983, vol. 96, n° 3, p. 561-675.

184 Sur la vie et I’oeuvre de Lasch, voir : Eric Miller, Hope in a Scattering Time : A Life of Christopher
Lasch, Cambridge (E-U), Wm. B. Eerdmans Publishing, 2010, 415 p.

185 Stephen Holmes, The Anatomy of Antiliberalism, Revised édition., Cambridge, Harvard University
Press, 1996, p. 128.

186 |bid., p. 37.

50



L’accent qu’il met sur le « from » ne laisse pas planer I’ombre d’un doute sur 1’aspect
problématique et délictueux d’une quelconque proximité avec le juriste allemand. Dans
le méme ordre d’idées, en France et en Allemagne, nous retrouvons le méme genre de

rejet.

B — Ingeborg Maus

Pour Ingeborg Maus, la pensée de la Freirechtsschule, insistant sur la liberté
«législative » du juge, et de laquelle le jeune Schmitt était (reste toujours ?) proche,
trouve sa tradition perpétuée tant par le réalisme juridique que par les Critical Legal
Studies Movement (CLS). Maus, en effet, de soutenir « the calculability of the rule of
law, which was guaranteed in the context of the classical precedential culture, is eroded
in the degree to which the “princely judge” of the Free Law theory, but also of Legal
Realism or of the Critical Legal Studies Movement, takes centre stage »'8" (The 1933
“Break” in Carl Schmitt’s Theory, p. 127). Elle ajoute que « An interpretation of Carl
Schmitt’s theory’ which assumed a complete turnaround in its intentions after 1933
would gain Schmitt’s own approval. [...] Schmitt himself denies any continuity in this
thinking before and after 1933. »'®, Pour ellg, il existe une cohérence et une continuité
certaine, avant et aprés 1933, dans la pensée et la théorisation du droit du juriste de

Plettenberg et qui est identifiable si I’on prend acte de la fonction politique de sa pensée.

En effet, « the political function of [his] new theory [the concrete order theorized
post-1933] is evident in the fact that Schmitt’s early decisionistic thinking continues to
underly his “theory of concrete order” : the completely irrational contents of a concrete,
substantial order of the German Volk can only be determined in a decisionistic
fashion »*8°. Cette théorie de ’ordre concret est donc le parachévement nazi du
décisionnisme schmittien. A cet égard, toute proximité avec ledit Kronjurist du
troisieme Reich est suspecte, voire dangereuse, qu’elle provienne de la droite ou qu’elle

soit le fait de certains individus se réclamant d’une gauche radicale a la naiveté certaine.

187 Ingeborg Maus, « The 1933 “Break” in Carl Schmitt’s Theory » dans The 1933 « Break » in Carl
Schmitt’s Theory, Durham, Duke University Press, 1998, p. 127.

188 |hid.

189 |hid., p. 134.

o1



C — Cités

En France, s’est constituée autour de la revue Cités une nébuleuse tres dense dont
les principaux représentants sont: les philosophes Yves Charles Zarka, Nicolas
Tertulian, Jean-Pierre Faye et le journaliste Denis Trierweiler. La revue a consacré
plusieurs numéros spéciaux a Schmitt et ses collaborateurs, notamment Trierweiler, ont
traduit plusieurs des écrits de Schmitt, publiés entre 1933 et 1950, faisant I’apologie du
régime hitlérien, de ses décisions politiques et de ses réeformes judiciaires dont les plus
violemment antisémites. C’est a eux, notamment, que I’on doit la traduction frangaise
(trés partielle) du Glossarium?®, essentiellement les extraits les plus explicitement et
violemment antisémites, et du célébre « Der Fiihrer schiitzt das Recht »*%! dans lequel
Schmitt justifie les massacres et autres exactions commises lors de la Nuit des longs

couteaux.

Si certains collaborateurs a certains numéros consacrés a Schmitt adoptent des
postures plus nuancées et prudentes, la plupart des réguliers dénoncent violement
I’intégralité des travaux de Schmitt, comme de tous les autres universitaires, en premier
lieu Martin Heidegger, ayant pactis¢ avec le « diable » nazi. La thése centrale de ces
auteurs est que 1’élément nazi traverse et impreégne 1’ceuvre intégrale du juriste. Ainsi
donc, les traces de son nazisme peuvent étre retrouvées dés ses premiers travaux, pré-
1933, étre suivi jusqu’a ces derniéres publications, post-1945, et, bien entendu, en
passant par leur expression la plus manifeste dans les écrits de 1’époque nazie a

proprement parler.

a — Yves Charles Zarka

Zarka affirme que « I’intérét que Schmitt porte pour les lois de Nuremberg n’est pas
externe et accidentel, mais interne et nécessaire »'°2, 1l ajoute : « I’adhésion de Carl
Schmitt au nazisme a été si consciente et profonde qu’il n’est pas possible d’étudier ses

textes juridico-politiques, méme ceux qui ont été écrits en amont ou en aval, en mettant

190 Denis Trierweiler et Carl Schmitt, « Glossarium », Cités, 2004, vol. 17, n° 1, p. 181-210.

191 Carl Schmitt, « Le Fithrer protége le droit. A propos du discours d’Adolf Hitler au Reichstag du
13 juillet 1934 », Cités, 2003, vol. 14, n° 2, p. 165-171.

192 Yves Charles Zarka, Un détail nazi dans la pensée de Carl Schmitt, Paris, Presses Universitaires
France, 2005, p. x.

52



entre parenthéses son engagement en faveur des principes nazis et la caution qu’il a

apportée aux pires lois du régime de Hitler »1%,

Dans cette perspective, il explique que pour lire un auteur, dont Schmitt, il faut
définir « le mode de lecture dont les textes de Schmitt doivent étre I’objet »%*, Il existe,
selon lui, deux «classes» de «productions intellectuelles» : les ceuvres et les
documents.% La différence entre les deux étant qu’« une ceuvre nous interpelle au-dela
de son temps, en dehors du contexte ou elle a été écrite pour nous parler aussi bien de
son temps que du ndtre »*%®. Un document, en revanche, est « inscrit dans un moment
historique dont il n’est qu’un témoignage. Il en est d’une certaine manicre
inséparable »**7. Autrement dit, un document ne peut rien nous apprendre de plus que
son contexte, son temps. 1% 11 affirme alors que les écrits schmittiens sont des documents
et non une ceuvre. Ainsi, le juriste n’ayant produit que des documents, ses écrits sont
liés au contexte, ici nazi, qui les a vus naitre et ne peuvent ni n’étre compris en dehors

de ce contexte, ni nous informer, ou éclairer, sur des réalités hors de ce contexte.

En ce sens, il rejette toute possibilité de voir en Schmitt plus qu’un nazi. S’attaquant,
ensuite, a celles et ceux qui y voient autre chose, il soutient que :

On ne saurait expliquer I'intérét porté a Schmitt en termes de simple mode
intellectuelle ou de complaisance pour une pensée de I’extréme, encore qu’il ne
faille pas négliger ces aspects. Mais il faut sans doute aller plus loin: il y a
probablement des causes plus générales et plus profondes d’une réception

193 Ibid.

194 Yves Charles Zarka, « Le mythe contre la raison : Carl Schmitt ou la triple trahison de Hobbes » dans
Carl Schmitt ou le mythe du politique, Paris cedex 14, Presses Universitaires de France, 2009, p. 47.

195 En fait Zarka écrit : « J’ai soutenu ailleurs qu’il fallait distinguer les productions intellectuelles en
deux classes : les ceuvres et les documents ». Toutefois, nous n’avons pas pu situer cet « ailleurs », donc
nous n’avons pas pu identifier clairement les distinctions et les critéres sous-jacents permettant
d’identifier telle ou telle classe. Précisons, néanmoins, que nous n’avons pas lu 'intégralité de la
production de M. Zarka. Ibid.

19 Ibid., p. 48.

197 Ibid.

198 1’idée qu’un document est lié a un contexte et qu’il ne peut donc, en aucun cas, nous apprendre quoi
que ce soit sur « notre » temps nous semble peu claire. En effet, a moins de supposer que « ce temps » ne
s’inscrit pas, logiquement et temporellement, dans le nétre, donc qu’il s’agit d’un temps sans contact,
sans liens, ne serait-ce que du point de vue de la continuité temporelle, avec le nétre (1’idée qu’une pensée
de son temps ne peut rien nous apprendre sur nous) nous semble peu soutenable. A minima, elle peut
nous apprendre que nous avons été fascistes par le passé et il parait raisonnable de ne pas oublier au
moins ce fait-la. Sur ce dernier point, nous renvoyons le lecteur vers les travaux de Gétz Aly (méme si
d’autres méritent aussi d’étre mentionnés) sur 1’adhésion large au régime hitlérien d’une société qui peu
de temps auparavant était tout aussi libérale que la nbtre. Gotz Aly, Comment Hitler a acheté les
Allemands: le Ille Reich, une dictature au service du peuple, traduit par Marie Gravey, Paris,
Flammarion, 2022.

53



intellectuelle qui donne naissance a ce que j’appellerai un schmittianisme de gauche
et un schmittianisme de droite.**°

Et ces deux schmittianismes prennent racine dans un contexte « d’égarement » post-
guerre froide dont le vide idéologique est comblé par la complaisance avec une pensée
d’extréme droite. En effet, pour lui « la crise de confiance en elle-méme que connaissent
les démocraties représentatives contemporaines et la quasi-disparition, avec
I’effondrement des régimes communistes, de toute alternative cohérente au libéralisme
économique et politique »?°° constituent un environnement de délitement politique
propice et favorable a un penseur du totalitarisme le plus barbare. 1l en conclut alors
que « pour des raisons ¢videmment tres différentes [de la droite radicale a la gauche
radicale], ces courants convergent dans leurs efforts pour accréditer les textes de
Schmitt contre I’Etat de droit, le libéralisme, le parlementarisme, [’autonomie
individuelle, la liberté et les droits publics, etc. Il n’est donc pas étonnant que cette
convergence s’atteste explicitement »?° (Carl Schmitt, aprés le nazisme, p. 147).
Autrement dit, bien que les deux schmittianismes aient des « couleurs » différentes,
leurs « volontés » politiques convergent dans leur lutte contre le libéralisme et tout ce
qui y est lié. A cet égard, il convient, selon lui, pour la préservation et la protection de
nos libertés et de I’Etat de droit, de dénoncer ces deux tendances du schmittianisme. Et
surtout de rappeler qu’elles se réclament d’un auteur dont toute la pensée est fasciste,

nazie et antisémite et qu’en s’en réclamant ces deux tendances affichent leurs couleurs.

b — Jean-Pierre Faye

Dans le méme ordre d’idée, Faye propose «de pratiquer une philosophie
expérimentale »?%2, Cette philosophie consiste en poser des hypothéses plausibles et
probables (?), en attendant que les documents historiques empiriques les confirment,

sur les allées et venues de Schmitt dans les mois ayant précédeé la prise du pouvoir par

199 yves Charles Zarka, « Editorial. Carl Schmitt : la pathologie de 1’autorité », Cités, 2001, vol. 6, n° 2,
p-3. La paternité des expressions « schmittiens de gauche» et «schmittiens de droite» n’est pas
attribuable a Zarka. Il s’agit de la traduction des expressions allemandes « links- rechtsschmittianismus »
ou « links- rechtsschmittianischer » déja consacrées dans la littérature.

200 |bid., p. 3-4.

201 Yyes Charles Zarka, « Présentation générale : Carl Schmitt, aprés le nazisme », Cités, 2004, vol. 17,
n° 1, p. 147.

202 Jean-Pierre Faye, « Carl Schmitt, Goring et I’“Etat total” » dans Carl Schmitt ou le mythe du politique,
Paris cedex 14, Presses Universitaires de France, 2009, p. 170.

54



Hitler et la mise au ban de Kurt von Schleicher. Pour ce faire, Faye propose un éventuel
scenario qui permet de lire différemment les événements qui, en 1932-1933, ont permis
a Hitler d’accéder 4 la chancellerie. Il affirme que « la livraison du pouvoir d’Etat aux
hitlériens le 30 janvier 1933, par la simple signature du Reichsprasident Hindenburg,
est I’effet d’une précise manipulation, préparée par le groupe de 1’ex-chancelier von
Papen. Carl Schmitt, auparavant son avocat public devant la Cour constitutionnelle, est

au noyau de cette manipulation »2%,

Et en effet, Faye revoit et spécule sur les relations entre von Schleicher,
von Hindenburg, von Papen et Schmitt, et ce, afin de mettre en évidence le réle premier
du juriste dans les diverses tractations politiques qui vont permettre a Hitler d’accéder
au pouvoir. En fait, Faye suggere que von Papen et Schmitt, en leur qualité de non-
membres du parti nazi, ont pour missions (secrétes) de convaincre Hindenburg de
congédier Schleicher et d’offrir la chancellerie a Hitler auquel le président était de
prime abord hostile. Selon lui, « ¢’est le doublet Papen-Schmitt qui tient la route durant
les semaines briilantes de décembre et janvier. Jusqu’au coup de gong du 30 janvier, ou
assurément Schmitt n’est pas loin »?%. En somme, « ¢’est lui [Schmitt] dans une grande
mesure qui a donné le pouvoir aux hitlériens »2%. Sur cette chute, Faye nous invite a
porter une attention toute particuliére et lire de facon plus attentive, a ’aune de son

nazisme, les écrits de Schmitt.

Cette attention, pour Faye, permet d’éviter les écueils de certains, de méme que
la « naiveté » d’autres. En effet, comme Zarka, Faye se désole de I’aveuglement des uns
et dénonce la «sottise » des autres. D’un c6té, il nous avertit de ne pas commettre la
méme erreur qu’ Arendt?®, reprise par Aaron, et qui a mal aiguillé plusieurs générations
d’historiens sur le role de Schmitt dans I’épisode nazi. De I’autre, il dénonce un « trait
désinvolte » inacceptable qu’il note notamment chez «un philosophe frangais [qui]

dans un dialogue avec Jirgen Habermas — évoqu[e] a la file une “tradition” de la peur,

203 1pid., p. 161. Les journaux intimes de Schmitt de la période 1930-1934 font plutdt état d’une
ambivalence envers les deux chanceliers. Ces derniers n’étaient, toutefois, pas accessibles (plutdt, ils
étaient illisibles) au moment de cette publication puisque leurs retranscriptions n’étaient pas encore
faites. En effet, Schmitt utilise la méthode Gabelsberger de sténographie pour écrire ses journaux qui,
aujourd’hui, ne peut étre déchiffrée que par trés peu de personnes.

204 |bid., p. 173.

205 |bid., p. 177.

206 H, Arendt, The origins of totalitarianism, op. cit., p. 339, note 65.

55



qui irait “de Hobbes a Schmitt et méme a Benjamin...” »?*". Pour lui, « méme les replis
de la “déconstruction” ne permettent pas de telles naivetés »2%, Il rappelle finalement
que celles et ceux qui « s’intéressent » a Schmitt sans avoir en téte, et sans tenir compte
de son role central dans I’avéenement du 3°Reich, font le jeu et participent a la

dissémination d’une pensée dangereuse.

¢ — Denis Trierweler

De méme, Denis Trierweler dénonce le fétiche de I’irrationalité chez Schmitt.
Schmitt, comme Heidegger et Jiinger, s’en prend a la rationalité moderne et renoue avec
I’idée de mythe. Or, selon lui, cette rationalité est le fondement de toute pensée non-
fasciste. En somme, il suggere que toute théorie du mythe qui se développe en réaction
ou en critique a la modernité, qu’elle soit le fait de la gauche — soit naive, soit
cherchant a occulter les crimes de son propre « camp » politique —, ou de la droite, est
aveugle au fondement fasciste de toute critique de la rationalité moderne. En effet, il
résume ainsi 1’intérét pour Schmitt :

Toute la pensée de Schmitt, peut-on dire, se déploie sur le fond d’une mise en
question de I’Etat comme forme politique, et chez lui I’idée de la mort de 1’Etat
se déploie entre, d’une part, le réve [le mythe] marxiste du dépérissement de
I’Etat et, d’autre part, le réve libéral d’une société qui se régulerait elle-méme
par-dela toute forme de domination étatique.?®

Trieweiler de conclure que toute accointance avec Schmitt et sa pensée ne saurait
qu’étre entachée de son nazisme et révele, chez celles et ceux qui y voient un intérét
quelconque, leurs attentats, fascistes ou marxistes, contre ’Etat moderne qui n’a eu de
cesse d’étre un véhicule idéologique reposant sur des mythes, ces «systeme[s]
symbolique[s] dans [lesquels] sont intégrés des éléments émotionnels. Ces systemes

[qui] ne sont pas falsifiables ; ils sont tout simplement agissants ou non »29,

D — Synthése

207 3 -P. Faye, « Carl Schmitt, Goring et 1’“Etat total” », art cit, p. 177. 11 écrit méme que : « La seule
pensée de voir Schmitt ainsi placé entre Hobbes et Walter Benjamin nous tord grossiérement 1’esprit. »,
p. 178.

208 |bid., p. 178.

209 Denis Trierweiler, « Georges Sorel et Carl Schmitt : D’une théorie politique du mythe a ’autre » dans
Carl Schmitt ou le mythe du politique, Paris cedex 14, Presses Universitaires de France, 2009, p. 45.

210 |bid., p. 16.

56



En somme, pour ces critiques hostiles, les travaux de Schmitt ne sont que
I’expression du fascisme et du nazisme les plus dangereux et toute proposition voulant
qu’il y ait quoi que ce fut de pertinent ou de « retenable » chez Schmitt est elle-méme
entachée de nazisme, voire carrément nazie. Il n’est possible de lire ces théses que
comme des mythes mystificateurs, qui, sous un faux lustre de scientificité, n’ont été
¢laborés que pour légitimer fascisme et nazisme et en permettre ’avénement. En effet,
ils soutiennent tous (excepté Maus) que Schmitt est nazi depuis plus longtemps que les
«naifs » ne le croient et tout ce qu’il a produit comme « pensée » (si cela peut étre
qualifié de pensée), politique ou autre, n’a jamais eu d’autre horizon que de permettre

I’avénement du 3¢ Reich.

S’il ne fait aucun doute que la pensée schmittienne est fortement mythologisée
(c’est I'un des propos de cette étude) et d’extréme-droite (fasciste et nazie), I’essentiel
des theses soutenues par ces auteurs sont a divers degrés fallacieuses. Conclure que
toute critique du libéralisme est en soi fasciste parce que les fascistes critiquaient le
libéralisme ne repose que sur un délit d’association qui, d’ailleurs, n’est jamais
réellement supporté par de véritables arguments. D’autant plus que les propos des
personnes critiquées sont tronqués puisque jamais il n’est fait mention du fait qu’elles
sont critiques de Schmitt. En effet, si les accusations sont graves, les procédés
argumentaires mobilisés font I’effet de montages savants de stratagémes rendus
célebres par Arthur Schopenhauer. Que ce soit la pétition de principe (est fasciste
quiconque d’intéresse a Schmitt parce que ce dernier était fasciste, argument circulaire
par excellence), la fausse dichotomie (on ne peut étre que libéral ou fasciste, il n’existe
que deux possibilités), les conséquences montées de toutes pieces (si on critique le
libéralisme, cela mene nécessairement au fascisme) ou encore I’amalgame (sur la base
du seul intérét porté a Schmitt, incluant les postures critiques), il ne ressort pas de
critiques articulées de Schmitt, ni surtout de ceux qui sont qualifiés de « schmittiens de
gauche » (d’autant que plusieurs des personnes ciblées refuseraient une telle
qualification).?!! Ensuite, dans certains cas (Faye notamment), les « preuves » avancées
relevent au mieux du fantasme, au pis de la conspiration. D’ailleurs, elles font fi de

I’historiographie et de la complexité du contexte qui a présidé a I’avenement au pouvoir

211 Arthur Schopenhauer, L art d’avoir toujours raison: La Dialectique éristique, traduit par Dominique
Laure Miermont, Paris, 1001 NUITS, 2021. Voir surtout les stratagémes 6, 13, 24 et 32.

57



du NSDAP. Malgré tout, nous avons choisi d’inclure ses « critiques » puisqu’elles ont
pour partie une grande audience (surtout médiatique) et qu’il nous est alors paru

malhonnéte de les écarter sans rien en dire.

Conclusion

De ce tour d’horizon des divers engagements, des plus hostiles aux plus
bienveillants, avec les travaux de Schmitt, nous constatons deux tendances
«méthodologiques ». D’une part, il y a un engagement « philosophique » avec ses
travaux, et surtout les concepts (chocs) qu’il a forgés. A cet effet, ’on cherche a
déterminer la pertinence des theses schmittiennes, la commodité des concepts
schmittiens pour rendre compte de « la » réalité juridico-politique moderne, ainsi que
les limites de ces theses et concepts, aux cotés de leurs aspects plus pérennes, dans et
pour la réalité post-moderne. En somme, il s’agit d’un engagement avec les concepts et
theses en elles-mémes parfois, souvent pour certains (Freund et Schwab par exemple),
sans leur inscription dans un temps ou un contexte. D’autre part, il y a une
recontextualisation historique, ou plutdt nazie, de Schmitt et de ses travaux. Dans cette
perspective, I’engagement n’est pas tant avec le concept ou les theses directement, mais
avec Schmitt en contexte, Schmitt comme nazi et/ou champion du fascisme, ¢’est-a-
dire avec Schmitt comme acteur (ou agent) d’une époque particuliére, laquelle instruit
et conditionne totalement son appareillage théorique. A cet égard, il ne devient possible
de comprendre le Schmitt théorique qu’en tant qu’émanation de cette inscription
idéologique. Précisons, au passage, que rares sont les travaux qui adoptent
exclusivement 1’'une ou I’autre des lectures. Le plus souvent, c’est une combinaison des
deux modes de lectures, mettant ’accent premier sur I’'un ou I’autre aspect, que I’on

retrouve.

La présente étude s’inscrit, trés certainement, dans celle que nous avons
nommeée « critiques courtois », toutefois, nous entendons nous dégager, en partie du
moins, de certain concept qui comme nous le verrons posent un certain nombre de
problemes qui peuvent nuire a la lecture que nous entendons faire de la prose

schmittienne, a savoir conservateur, progressisme et surtout révolution conservatrice.

58



Révolution conservatrice

De fait, les catégories «conservateur» et «conservateur révolutionnaire »
semblent aporétiques dans leurs usages les plus répandus. Elles sont généralement
acceptées comme catégories heuristiques sans autres formes de problématisations. Or,
les limites « explicatives » et « explicitatrice » de ces catégories ont été a de multiples
occasions mises de I’avant, entrainant dans certains champs académiques leur abandon
partiel, voire total. Qui plus, la seconde catégorie, elle, releve du paradoxe, voire de
I’oxymore. Ce « paradoxe » semble étre indépassable, comme nous le verrons plus bas,
pour rendre compte de divers phénomeénes sociaux, politiques et intellectuels du
tournant du siecle dernier, et ce, @ moins qu’on ne récuse ces termes et que 1’on déplace
I’angle d’analyse. Et comme I’analyse qui repose sur paradoxes et oxymores n’offre
qu’apories et contresens, il devient nécessaire de dépasser les catégories qui menent
inexorablement vers ces impasses. Dans cette perspective, la présente étude se propose
de mettre a ’écart ces catégories afin d’en dépasser lacunes et apories. Mais au
préalable, il importe de comprendre les limites de ces concepts en deux temps : 1) que
sont les substantifs « conservateur » et « Révolution conservatrice » ? 2) comment nous
informent-ils et nous désinforment-ils au regard de notre objet ? Progressisme, pour sa
part, est dans le contexte qui nous intéresse ici, sSimplement compris comme opposition
a « conservatisme ». Conséquemment, se départir de « conservatisme » implique de se

départir de son corolaire.

1 — Le Conservatisme

Etienne Balibar aborde le « conservatisme » de Schmitt en notant que
«le terme de “conservatisme” n’est pas univoque »2*2. Il explique que ce substantif,
selon Philippe Bénéton, désigne une « “réalité historique”, mais sujette a
“controverse” ». Pour Bénéton, « la question [que faut-il entendre par conservatisme]
n’est pas un simple probléme de vocabulaire, elle engage des probléemes de fond »?*2,
Malgré les ambiguités, il soutient néanmoins que « le Concept est utile et valide parce

que, loin de découper artificiellement le réel, il rend compte d’un courant historique (et

212 £ Balibar, « Schmitt », art cit, p. 149.
213 Philippe Bénéton, Le Conservatisme, Paris, Presses Universitaires de France, 1988, p. 5.

59



214 1l s’oppose par 1a a certaines tendances, sur lesquels nous allons nous

politique) »
attarder un peu plus bas, qui voudrait qu'un concept si confus soit disqualifié. Il « tire »
alors de « I’histoire » la définition suivante :

Le conservatisme est un mouvement intellectuel (et politique) de I’ére moderne
qui nait avec elle puisque contre elle ; la doctrine conservatrice s’est constituée
pour la défense de l’ordre politique et social traditionnel des nations
européennes, elle est fondamentalement anti-moderne. Le conservatisme pur est
donc un traditionalisme. Dans la mesure ou il a une filiation qui, tout en restant
fidele aux valeurs du conservatisme, s’est détachée, histoire oblige, de la
tradition prémoderne et du modele historique qu’elle incarne, I’on parlera alors
de néo-conservatisme.?*®

De cette définition, notons que le terme clé est « moderne» dans la mesure ou
« conservatisme » ne semble pas se définir en soi, mais « en opposition a ». Il n’est pas
un « Dasein » (étre-la), mais un « Gegendasein » (contre-étre-1a) : il est une négation

d’une conscience existante, mais paradoxalement aussi « existence » en propre.

Le second élément que nous pouvons tirer de cette définition est que
« conservatisme » est « traditionalisme » dans sa premicre « mouture ». Détaché de la
tradition, il devient « néo-conservatisme ». En ce sens, le traditionalisme prend le sens
d’« anti-moderne », mais le néo-conservatisme est aussi anti-moderne, mais non
traditionaliste. Il nait aprés ou avec la modernité politique, mais contre elle. Bénéton
précise, par ailleurs, que la naissance politique de la modernité est a situer au moment
de la Révolution francaise. Dans cette perspective, ’avénement du conservatisme est
daté suivant la chronologie de Karl Mannheim, expurgée de la terminologie et des
distinctions de ce dernier. Ainsi, il semble que le terme «conservatisme » soit

consubstantiel de I’équivoque.

En effet, Mannheim est généralement admis comme 1’'un des premiers, si ce
n’est le premier, penseur a avoir fourni une analyse sociohistorique du phénomene
« conservateur » qui autrement ne consistait qu’en des étiquettes politiques pouvant étre
clamées ou apposées a des personnes ou groupes qui peuvent ne rien avoir en commun.

Pour les fins de son analyse, il distingue « preideological traditionalism and modern

214 |hid., p. 8,
215 |pid., p. 8-9.

60



conservatism », et situe la transition de 1’un a 1’autre dans les années de la Révolution
francaise. En effet, pour le sociologue :

Conservatism crystallizes out of the psychological attitude of traditionalism
among social actors [...] who experience these new developments as harmful,
but cannot ignore them or simply respond in private, individual ways. ldeologies
comprise the orienting mode appropriate to the newly rationalized state-
centered societies, displacing traditional and religious ways of assigning
meanings to the experienced world. Conservatism appears [...] as a way of
thinking about “man and society” which gives weight to certain spiritual as well
as material interests damaged by rationalization but provides a practical
orientation with a measure of effectiveness in the newly politicized and
rationalized world. It thus clearly belongs to the new time, like its opponents.?%8

Ainsi, loin du «traditionalisme » fantasmant et regrettant un age d’or quelconque, le
conservatisme se veut une alternative a la rationalité moderne et a ses effets pervers. 11
ne se présente pas comme un attachement a un passé réel ou fantasme, mais plutot
comme un « stands against all constructions of human relationships which take them as
governed by rationalistic universal norms, like Enlightenment doctrines of natural
law »?Y". Qui plus est, il ne s’agit pas d’un programme politique ou d’un groupe
sociopolitique, mais bien d’une attitude, d’une « maniére de penser » historiquement
située dans et contre la modernité. Inscrivant le conservatisme dans la modernité méme
que ce dernier ambitionne de renverser, Mannheim comprend le conservatisme comme
un phénomeéne de cette méme modernité, faute d’étre moderne, et a cet égard non plus
traditionalisme, mais rationalisation, toute moderne, d’un certain traditionalisme, ou

plutot d’une idée tout irréelle (et fantasmée) d’un traditionalisme originel.

Plus exactement, « Mannheim asserts that dialectical thinking successfully
managed to rationalize what Romantic and Enlightenment thought had achieved,
integrating it into a single comprehensive theory of development under conservative
auspices »2!8, Et il ajoute que cette synthése dialectique, conservatrice chez Hegel par
exemple, sera récupérée par Marx pour étre subvertie dans un autre contraire, socialiste
celui-la. De ce fait, certains commentateurs estiment que :

The conservative contributions would be seen at last as elements in a given
originating historical context whose functions change radically and indeed
paradoxically in the course of subsequent development. The point of

216 David Kettler, Volker Meja et Nico Stehr, « Karl Mannheim and Conservatism: The Ancestry of
Historical Thinking », American Sociological Review, 1984, vol. 49, n° 1, p. 73.

27 1hid.

218 |bid., p. 81.

61



[Mannheim’s] study would be to establish the historical obsolescence of
conservatism and to ground its socialist successor’s claims upon the dialectical
reversal of conservatism’s crowning intellectual achievement.?%°

En fait, la thése de Mannheim est historique et historiciste, donc 1’obsolescence du
conservatisme n’est pas de son temps (1’essai sur le conservatisme date de 1925), mais
elle est déja actée au moment de la parution de son étude. De méme, le
«développement » du conservatisme en son «antithése» socialiste est aussi déja
histoire. Ainsi, pour le sociologue, si avenir de la dialectique il y a, elle est a trouver
dans « an alternative way of earning the right to the kind of dialectical integration which
Hegel had grounded on conservative commitments and metaphysical reasonings, and
Marx on socialist commitments and economic analysis »?2°, Et cette lecture de

Mannheim n’est pas isolée au moment ou il écrit La Pensée conservatrice.

En effet, a la méme période, Georg Lukacs se présente comme I’héritier de la
tradition dialectique et prétend en assurer une nouvelle étape, post-hégélienne et post-
marxiste. De méme, Walter Benjamin présente une synthése du mysticisme judaigque et
du matérialisme historique cherchant elle aussi a offrir une « alternative » a I’opposition
traditionalisme-socialisme. Chez des auteurs, appartenant a d’autres familles politiques
(adverses), Charles Maurras refonde cette pensée « conservatrice » en la sécularisant et
en I’inscrivant dans un éthos « scientiste » au diapason avec son temps. Et une multitude
d’autres mouvements paraitront ou se renouveleront durant la méme période, période
durant laquelle Schmitt aussi prétend offrir une alternative a la vieille opposition du
19° siecle, point sur lequel nous reviendrons ultérieurement. Ce que nous pouvons
conclure de cet état de fait est que les catégories, héritées de la Révolution francaise et
ayant structurées une bonne partie du 19° siécle, sont au tournant du siecle dernier a
«I’agonie ». Dans cette perspective, plusieurs?®? se sont interrogées sur la valeur
heuristique de la catégorie « conservateur » pour rendre compte de la « nature » de
certains mouvements ou types de pensée. Le plus souvent, malgré les interrogations, la

catégorie est retenue, mais sensiblement revisitée. Cependant, d’autres plaident pour

219 |pid., p. 81-82.

220 1hid., p. 82.

221 David Y. Allen, « Modern Conservatism : The Problem of Definition », The Review of Politics, 1981,
vol. 43, n° 4, p. 582-603 ; E. Balibar, « Schmitt », art cit ; P. Bénéton, Le Conservatisme, op. cit.

62



son abandon, concomitamment a celui de I’axe « gauche-droite » auquel elle est
historiquement liée :

The traditional distinctions of Left and Right are inadequate as a guide to
understanding nineteenth-century political ideologies, more might be achieved
by reexamining the common assumptions and interrelationships among these
ideologies. Alternate ways of grouping thinkers might be considered, such as
examining the division between individualistic and communitarian political
philosophies. Perhaps now is the time to reevaluate what all of the nineteenth-
century political ideologies have in common, to look for lines of cleavage in
new places, and to try to distinguish them more clearly from what existed
previously and from the predominant trends in the political thought of today.???

Et cet appel (datant de 1981), qui se réclame de I’héritage de Mannheim, va
(indirectement) résonner quelques années plus tard dans un contexte ou une montée en
puissance des approches dites interdisciplinaires exacerbe I’impossibilité de rendre
compte de plusieurs phénomenes ou mouvements (culturelles, politiqgues ou
intellectuelles) au tournant du 20° siécle en usant des catégories traditionnelles. Cette
crise est d’autant plus forte dans le cas de I’entre-guerre, et surtout de la République de
Weimar. Dans le chapitre sur le modernisme, nous allons revenir sur les
renouvellements de ces nouvelles approches pour mieux appréhender ces phénomeénes

qui semblent « échapper » aux catégories traditionnelles.

2 — La Révolution conservatrice

Avant d’aller plus avant, il importe ici, étant donné que notre sujet d’étude est
Schmitt, de s’arréter sur une thése importante qui s’est proposée de donner sens
autrement a plusieurs mouvements qui voient le jour sous la République de Weimar et
qui échappent aux catégories « traditionalisme » et « conservatisme ». Armin Mohler
dans sa these de doctorat conceptualise un mot de Fiedor Dostoievski pour en faire une
catégorie heuristique propre a décrire, comprendre, expliquer, mais aussi offrir un
projet politique alternatif aux modéles américain, soviétique et national-socialiste : la
Révolution conservatrice. Précisons aussi que le projet de Mohler prétend a décrire un
mouvement typiquement allemand : «a german uniqueness». Pour Benoist, la

Révolution conservatrice est un «current distinct both from the old reactionary

22 D.Y. Allen, « Modern Conservatism », art cit, p. 603.

63



conservatism and racialist national socialism »223, Et en effet, le projet de Mohler est de
«donner » une «identité» a des mouvances qui voient le jour durant I’entre-deux-
guerres en Allemagne et qui sont difficiles a circonscrire au travers du prisme de la
«réaction » importée de France. Il est toutefois plus suspect d’en exclure la «racial
national socialism ». Pour les fins de sa démonstration, Mohler passe en revue des
centaines d’individus et de groupes qu’il va rassembler en cing groupes qui
constitueront les diverses tendances : 1) les Volkisch, 2) les Jungkonservativen, 3) les
Nationalrevolutiondre, 4) les Blindischen et 5) les Landvolksbewegung. En outre aux
cbtés de ses groupes, de multiples personnalités associées a la « droite » ne trouvent pas
place dans ces familles, en premier lieu Carl Schmitt, mais qui sont néanmoins inclus

dans la « mouvance ».

De fait, Mohler ne parvient pas a classer Schmitt parmi ses groupes pour de
multiples raisons. La plus importante est que ces groupes ne sont pas simplement des
catégories conceptuelles construites par Mohler pour offrir une typologie en mesure de
rendre intelligibles certains phénomeénes. Au contraire, le plus souvent ces groupes
étaient des réalités empiriques au sens strict du terme, ¢’est-a-dire que les individus qui
les constituent se concevaient comme «groupe» et, plus important encore,
considéraient ces derniers comme des clubs ou des formations politiques. Or, Schmitt,
bien qu’en contact avec certains d’entre eux (notamment les Jungkonservativen), se
garde de prendre part, directement ou indirectement, a leurs activités ou méme de
répondre aux sollicitations qui lui sont faites. Mais au-dela de cet obstacle
«empirique », c’est la catégoriec méme de Révolution conservatrice qui est

ontologiquement problématique.

En effet, comme vu plus haut, le terme «conservateur» est hautement
équivoque, et ceci n’est en rien dépassé par I’adjonction du terme « révolution », bien
au contraire. De plus, comme le rappelle justement Balibar, « révolutionnaire » est tout
aussi, si ce n’est plus, équivoque que « conservateur ».??* Le mot Révolution est, en soi,
polysémique signifiant a la fois rupture et a la fois cycle, donc retour du méme. Or,

durant la période analysée, le terme est mobilise dans ses deux acceptions

223 A. Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. xxi.
224 £, Balibar, « Schmitt », art cit, p. 150.

64



contradictoires opérant, de fait, une confusion sur le type de révolution recherchée. Et
I’adjonction des deux termes (révolution et conservation), loin de clarifier le sens de

ces deux mots, en exacerbe la plurivocité dans I’oxymore qu’elle crée.

Bien que Révolution conservatrice soit toujours utilisée pour comprendre
certains phénomeénes de la République de Weimar, elle fait I’objet de maintes critiques.
Stefan Breuer, dans Anatomie de la révolution conservatrice, disqualifie la définition
de Mohler et initie un débat sur la valeur heuristique de cette catégorie. Pour lui, «le
terme “Révolution conservatrice” est un concept intenable, qui crée plus de confusion
que de clarté. Il devrait donc étre rayé de la liste des courants politiques du
XXe siecle »??°. De fait, se reposant sur les théses de Panagiotis Kondylis, il explique
que le conservatisme « coincide en bonne partie avec I’histoire de la noblesse, ce qui
signifie manifestement que la fin de la noblesse, en tant que catégorie
traditionnellement (dans le sens wébérien) dominante, devait forcément entrainer la fin
du conservatisme ayant une pertinence sociale et une force conceptuelle »?%5. Il en
conclut que le « I’histoire du conservatisme est déja achevée au XIXe siécle »??’. Du
moins, cela est vrai s’il ’on entend son histoire comme moment ou il fut une « force »
politique d’importance (les microphénomenes de monarchisme et d’absolutisme

résiduels étant marginaux).

De fait, aprés un tour d’horizon des écrits (programmatiques) des figures de la
Révolution conservatrice et de leur rapport a certaines thématiques (généralement
acceptées comme caractéristiques de ce mouvement), a savoir la relation a la propriété
privée, le rapport a la science et la technologie, la conception de la Nation et du Peuple,
la place de la Race dans le modele sociopolitique défendu, le type de pourvoir
(traditionnel, charismatique et bureaucratique) et finalement le Reich (forme de
’organisation du groupe), il en arrive a la conclusion que les individus en question ne
sont pas conservateurs (suivant sa définition) et encore moins révolutionnaires. Il
constate, tout d’abord, que pour I’essentiel, ces individus disposent d’un fort éthos
bourgeois et sont donc enclins a protéger les valeurs (aux deux sens du terme : morales

et matérielles) de la bourgeoisie.

225 g, Breuer, Anatomie de la révolution conservatrice, op. cit., p. 214.
226 |id., p. 6.
227 1pid.

65



Dans cette perspective, malgré le champ lexical mobilisé (Spengler affirme
«Nous sommes socialistes »22%), les figures de proue (a 1’exception notable d’Ernst
Niekisch, principale figure du trés marginal « national-bolchévisme » et d’Ernst Jiinger)
supportent une économie de marché protégée « contre les interventions dirigistes, les
charges sociales onéreuses et surtout le chantage des syndicats »%?°. Le moteur d’une
telle économie (saine et au sein d’un Etat fort) étant ’entrepreneur, « celui “qui a
contribué & créer I’économie” »?%°. Le rapport a la technique est quant a lui trés ambigu,
mais pour ce qui nous concerne dans la présente étude (Schmitt), la technique n’est pas
percue comme une menace en soi, mais comme un instrument qui doit étre controlé
politiquement. C’est la supposée neutralité de la technique qui est I’objet des critiques,
non pas la technique elle-méme. Mais il ne s’agissait pas d’une vision majoritaire ou
minoritaire. En fait, il n’y avait pas de vision commune de la technique et de la science
chez ceux qui sont désignés comme révolutionnaires conservateurs.?! Et il en va de
méme pour les concepts de nation et peuple, bien que centraux chez ces « penseurs ».
Si certains, comme Moeller, considéraient le peuple et la nation comme naturels,
d’autres, comme Schmitt, congoivent ces deux notions selon des critéres « objectifs »,
comme « un matériau inerte de la politique : [auquel] seul I’¢lan vital du mythe pouvait
[...] donner vie »?*2. Donc tous ne partageaient pas la méme conception de « nation »
et de « peuple », voire en avaient des définitions antinomiques.?*® Sur la Race, Breuer
constate que «la Révolution conservatrice était beaucoup plus contaminée par les
schémas racistes que ne veulent bien I’admettre certains de ses défenseurs (et méme

234 Toutefois, sa centralité dans les divers

quelques-uns de ses adversaires »
«idéologémes » n’était pas la norme, voire certains auteurs évitaient soigneusement

toute référence raciale. Pour Schmitt, par exemple

228 |bid., p. 71.

229 |bid., p. 72.

230 |bid., p. 73. ; Breuer cite Arthur Moeller van den Bruck, mais nous retrouvons les mémes idées chez
Schmitt. La figure particuliére de 1’entrepreneur (en tant que pouvoir charismatique) est développée par
Joseph Schumpeter, dés 1911, dans Théorie de 1’évolution économique. Joseph A. Schumpeter, The
Theory of Economic Development : An Inquiry into Profits, Capital, Credit, Interest, and the Business
Cycle, New Brunswick ; London, Transaction Publishers, 1983, eBook p ; Sur les liens intellectuels et
personnels entre Schmitt et Schumpeter, voir : William E. Scheuerman, Carl Schmitt : The End of Law,
s.l., Rowman & Littlefield, 1999, p. 117-146.

231 S, Breuer, Anatomie de la révolution conservatrice, op. cit., p. 82-91. Nous reviendrons plus bas sur
la question de la technique.

232 |bid., p. 97.

233 |bid., p. 92-101.

234 |bid., p. 109.

66



L’homogénéité [et] I’exigence de [D’exclusion de I’hétérogene [...]
n’impliquai[ent] pas nécessairement de barrires insurmontables pour
I’individu. [...] Le peuple était une catégorie relavant de la volonté, et non pas
une catégorie de I’existence physique ou culturelle. Il s’agissait d’un concept de
droit public qui n’existait que dans la sphére de la vie publique.?®

Mais étant donné que « peuple » est congu en tant que catégorie discriminatoire, il
pouvait tout aussi bien s’accommoder et se constituer autour de critéres raciaux,
culturels ou biologiques, les deux pouvant méme étre considérés comme
consubstantiels.?*® Finalement, si la préférence d’une forme de pouvoir dominante (bien
que non unanime) va a un type charismatique, il n’y a pas accord sur comment et sous
quelle forme il doit se présenter.2®” Certains privilégient des formes charismatiques
« fonctionnelles et héréditaires »**8, D’autres, parmi lesquels Schmitt, préféraient un
pourvoir, certes charismatique, mais qui devait «s’exprime[r] en tant que pouvoir
légal » 2% dans une personne « légitimée par le charisme réinterprété dans le cadre

démocratique »%*°, ¢’est-a-dire par le scrutin direct uninominal majoritaire a deux tours.

La forme Reich et la place de ce dernier dans I’échiquier politique mondial
découlaient, forcément, de la vision et de la hiérarchie entre les éléments précédents.
De ce fait, il existait une myriade de visions du Reich que Breuer divise entre «un
groupe aux ambitions limitées [et] un autre groupe aux ambitions illimitées ». Ces
ambitions concernaient tant 1’étendue du territoire (Allemagne, monde germanique,
monde), que du point de vue de la verticalité et de la concentration du pouvoir au
sommet de I’Etat : pouvoir donné au peuple supérieur (exercant de fait son autorité sur
les peuples inférieurs) ou pouvoir impérial héréditaire de type wilhelmien.?** En
somme, Breuer arrive a la conclusion qu’il n’existe pas de vision commune ou
uniforme, ni méme de large recoupement, entre les visions et les théses promues par les
différents acteurs de ladite Révolution conservatrice. Il en déduit alors qu’il est
fallacieux et peu clair de continuer a faire usage d’une catégorie politique (du moins

dans un cadre analytique) dans laquelle sont forcés une multiplicité d’individus qui

235 |bid., p. 102.

236 |pid., p. 101-112.
27 |pid., p. 112-121.
238 |pid., p. 116.

239 |pid., p. 115.

240 |pi,

241 |pid., p. 122-133.

67



n’ont pour certains pas grand-chose en commun, d’ou sa péroraison sur la nécessité de
reléguer Révolution conservatrice aux oubliettes. Ce constat est partagé, avec plus ou

moins de réserve, par une partie de la littérature.

Louis Dupeux constate aussi les limites intrinseques a la Révolution
conservatrice comme tendance politique cohérente, mais soutient qu’étant consacrée
(et utilisé par certains de ses acteurs), elle garde son utilité.?*> Roger Griffin, partant de
sa définition du fascisme (sur laquelle nous reviendrons plus bas), rejette le terme et 'y
voit une manceuvre de blanchiment idéologique. Il soutient, de fait, que

Mohler made no secret of his aim to publish a work which would contribute
directly to the eventual realisation of the Conservative Revolution (i.e. the
European revolution necessitated since the defeat of Hitler by the decadent
forces of liberal and communist imperialism): its subtitle is “a handbook”, and
the extensive introduction makes it abundantly clear that it is conceived as a
survivalist manual for those who do not wish to lose their spiritual bearings in
the present age.?*®

En fait, le regroupement de tous les groupes de droite hostile a Weimar opéré par
Mobhler repose sur une image travestie et dénazifiee (méme si ce dernier reconnait la
présence nazie a la marge) des diverses tendances fascistes ou fascisantes présente en
Allemagne avant 1933. Et Griffin de conclure qu’en fait « the Conservative Revolution
which resulted is essentially a utopian construct : not an ‘ideal type’ artifcially created
as a heuristic device to increase knowledge, but a Sorelian myth conceived to inspire
belief and (eventual) action »?*4. Avec la Révolution conservatrice, Mohler crée de fait
les bases pour un (nouveau) fascisme d’aprés-guerre qui promeut une révolution
culturelle d’extréme droite qui accoucherait alors naturellement d’une forme politique
adéquate quand les soubassements de «the present age of [liberal] decadence »2*°
auraient été intégralement minés. De son cote, Ishay Landa conteste encore plus
fortement que Breuer 1’idée d’une opposition de la Révolution conservatrice au modéle

libéral-capitaliste. Pour elle, les mouvances fascistes incluses dans la Révolution

conservatrice ne rejettent pas le «capitalism and the bourgeois socioeconomic

242 |ouis Dupeux, « Stefan Breuer, Anatomie de la Révolution Conservatrice », Revue d’Histoire
Moderne & Contemporaine, 1999, vol. 46, n° 3, p. 623.

243 Roger Griffin, « Between metapolitics and apoliteia : The Nouvelle Droite’s strategy for conserving
the fascist vision in the “interregnum” », Modern & Contemporary France, février 2000, vol. 8, n° 1,
p- 39.

244 |bid.

245 |bid.

68



order »**. Plutot, les acteurs de cette «révolution» opérent une disjonction entre
libéralisme économique et libéralisme politique, pour ne retenir que le premier. En
d’autres termes, ils acceptent I’économie de marché capitaliste, libre d’entraves, mais
rejettent les systémes de libertés individuelles et démocratiques attachées au libéralisme
classique.?*’” Dans cette optique, ladite Révolution conservatrice n’a pas grand-chose
de conservateur ou de révolution. Pour sortir de I'impasse, Jeffrey Herf propose I’idée
de «Reactionary Modernism », un éthos réactionnaire alliant progrés technique, sur

laquelle nous reviendrons dans la section sur le modernisme.

Conclusion

Finalement, au-dela des critiques qui peuvent étre faites du concept méme de
Révolution conservatrice, c’est la position de Schmitt dans ce mouvement qui nous
intéresse. Comme déja mentionné, Mohler ne classifie pas le juriste dans sa typologie
des différents groupes. Dans un premier temps, il en fait I’'un des penseurs qui vont
fournir un socle théorique a cette large famille. Il est ainsi, avec Ernst Jiinger, I’'un des
idéologues qui surplombent et embrassent I’ensemble de la vision révolutionnaire
conservatrice du « monde ». Toutefois, Mohler révise sa thése initiale et redéfinit la
mouvance autour de 1’idée de I’éternel retour nietzschéen : « those belonging to the
[Conservative Revolution] all adhered to Nietzsche’s thesis on European nihilism, the
cyclical conception of time, the rejection of egalitarian universalism, and the
expectation of the “Great Noon.” And it was this worldview that constituted the

ideological base of the [Conservative Revolution] and gave it its coherence »2%,

Or, les critiques virulentes de Schmitt a I’endroit de Nietzsche et des
nietzschéens (dont nous traiterons largement dans le chapitre portant sur les
Schattenrisse) le rendent difficilement conciliable avec une vision du monde centrée
sur le philosophe de Bale. Schmitt n’est pas le seul parmi ceux identifiés par Mohler
dont le profil ne cadre pas avec les vues nietzschéennes du monde. Toutefois, comme
Mohler en avait d’abord fait un penseur clé, son anti-nietzschéisme (et probablement

les protestations de Schmitt lui-méme) aménera I’architecte de la Révolution

248 Ishay Landa, The Apprentice’s Sorcerer: Liberal Tradition and Fascism, s.1., BRILL, 2009, p. 7.
27 hid, p. 21-58.
248 A, Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. xxii.

69



conservatrice a déclarer que « Carl Schmitt did not in the end belongs to the
[Conservative Revolution] »?4%. Si cette déclaration rapportée par Benoist suscite
légitimement la suspicion, il nous semble qu’elle n’en est pas moins le reflet des apories
intrinseques a la catégorie de Révolution conservatrice. Cela d’autant plus que Mohler
ne traite pas de Martin Heidegger dans son ontologie alors méme que la philosophie et
le parcours de ce dernier sont liés a ceux de Jiinger et Schmitt et a ceux d’autres

personnalités incluses dans cette famille.

Nous inscrivant dans la lignée des critiques a 1’encontre de la Révolution
conservatrice qui appellent a ’abandon de cette épithéte, nous nous proposons, dans le
cadre de cette étude, d’approcher d’une autre perspective, qui répond peut-Etre a ’appel
d’Allen, le cas Schmitt et plus largement ce Zeitgeist qui semble échapper aux
catégories «conservateur» dans leurs différentes déclinaisons. Toutefois, nous
retenons qu’un ¢lément central pour saisir cela reste la relation des mouvements qui
naissent en Allemagne (et plus largement en Europe) a la modernité puisqu’ils
s’inscrivent en elle, modernité dont il sera question dans la section suivante. En somme,
afin de dépasser les paradoxes et contradictions que la littérature reléve, nous
proposons, d’abord, de problématiser les termes « modernité», « modernisme »,
d’« anti-libéral » (politique) ou encore d’attaque contre les Lumieres qui ne le sont que

peu, voire pas, dans les études traitées plus haut.

29 1hid., p. xxiii.

70



Du modernisme

Modernisme est utilisé comme simple synonyme de modernité suivant un usage
longtemps répandu dans les sciences sociales, et ce, jusqu’aux années 1990. Dans cette
perspective, « attaque contre les Lumieres » et antilibéralisme sont compris comme des
attaques contre ce modernisme. Eu égard a cela, nous nous proposons de revenir sur
I’histoire, et surtout 1’histoire de la conceptualisation, de « modernité », et ce, afin de
mettre en exergue sa crise, cette crise du tournant du siecle dernier, ce qui nous
permettra de nous rattacher a de nouvelles approches de I’historiographie de ce moment
dans ce qui s’est constitué en New Modernist Studies. Pour ce faire, nous allons
recentrer notre attention sur un ¢élément qui semble étre au cceur de la pensée
«moderne » et anti-moderne, et ce, afin de « reexamining the common assumptions and

interrelationships among these ideologies »2°.

1 — La Crisologie

La crise est I’un des mythes topiques de la modernité.?>* Mythe nécessaire a la
survivance de ce récit qu’est la modernité puisque « the trope of “modernity” is always
[...] arewriting, a powerful displacement of previous narrative paradigms »2%2. Or, cette
réécriture se nourrit a méme ses propres mises en crise. En ce sens, modernité n’est pas
simple récit, mais «a narrative category»®>: elle est multitude de récits qui se
construisent et cohabitent en opposition les uns aux autres. C’est cette « crisologie »
caractéristique de la modernité.?®* En effet, « liée a une crise historique et de structure,
la modernité [n’]est pourtant que le symptome. Elle n’analyse pas cette crise, elle

I’exprime de fagon ambigué, dans une fuite en avant continuelle. Elle joue comme idée-

250 D.Y. Allen, « Modern Conservatism », art cit, p. 603.

251 Dans les lignes qui suivent nous entendons modernité comme étant un phénomeéne et une époque
centré autour du concept de crisologie. Pour plus de détails sur les débats entourant la « modernité » et
le sens a lui donner tel qu’entendu ici, voir entre autres: Gérard Raulet (ed.), Weimar, ou, L explosion de
la modernité: actes du Colloque « Weimar ou la modernité », Paris, Editions Anthropos, 1984, 323 p ;
Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire, Bordeaux, Presses universitaires de Bordeaux, 1994, 2 p ;
Henri Meschonnic, Modernité, modernité, Paris, Gallimard, 1993, 313 p.

252 F, Jameson, A singular modernity, op. cit., p. 35.

253 |bid., p. 40.

254 Gérard Raulet, « Le concept de modernité » dans Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (1), En
ligne (Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux, 1994, p. 82-96.

71



force et comme idéologie maitresse, sublimant les contradictions de I’histoire dans les

effets de civilisation. Elle fait de la crise une valeur, une morale contradictoire »2%°.

Plus précisément, « la modernité n’est ni un concept sociologique, ni un concept
politique, ni proprement un concept historique »?°. Plut6t, elle se présente a nous
comme un embrayeur (shifter). Les embrayeurs sont « une classe spéciale d’unités
grammaticales [dont] la signification générale [...] ne peut étre définie en dehors d’une
référence au message »?°’. Précisément, ils sont des symboles-index. Comme les
symboles, ils disposent d’une « signification générale propre »2°® conventionnellement
¢tablie (comme la couleur rouge). Toutefois, comme les index, ils sont en «relation
existentielle avec l’objet qu’il[s] représente[nt] »?° (comme «l’acte de montrer

quelque chose du doigt »*®°). « Les embrayeurs combinent les deux fonctions »2%L,

De méme, modernité dispose d’une signification générale propre : « le caractere
de ce qui est moderne ». Toutefois, ce « moderne » est variable et intrinséquement lié
au message (ou surtout aux messagers), dans lequel il est mobilis¢ et selon 1’objectif
dudit message. Ainsi, cette modernité comme embrayeur est déterminée par le contenu
idéologique que chaque message lui donne. « La modernité n’a en effet de sens que
placée en regard d’un autre terme qui la définit par contraste, et qui lui-méme varie
selon le moment ou le couple est utilisé : moderne et ancien, moderne et classique,
moderne et postmoderne. »2%? Cette modernité-embrayeur ne peut donc s’observer que

dans les différentes acceptions, ou débats, la mobilisant.

2 — Des modernes a la Modernité : La modernité en ses temps

Au préalable, précisons que modernité comme substantif n’apparait que durant

la seconde moitié du 19° siécle sous la plume de Théodore Gauthier, avant d’étre

25 Jean Baudrillard, Alain Brunn et Jacinto Lageira, « Modernité » dans , En ligne, Encyclopadia
Universalis.

256 1id.

257 Roman Jakobson cité dans Julie LeBlanc, « La linguistique de 1’énonciation et le concept de
déictique », Linguistica, 1 décembre 1991, vol. 31, n° 1, p. 32.

258 Roman Jakobson, Essais de linguistique generale, Paris, Editions de Minuit, 1968, p. 179.

259 1hid.

260 hid.

261 hid.

262 Alain Brunn dans J. Baudrillard, A. Brunn et J. Lageira, « Modernité », art cit.

72



«théorisée » par Baudelaire. De plus, «la date d’apparition du mot lui-méme
(Théophile Gautier, Baudelaire, 1850 environ) est significative : c¢’est le moment ou
la société moderne se réfléchit comme telle, se pense en termes de modernité. Celle-ci
devient alors une valeur transcendante, un modele culturel, une morale — un mythe de
référence partout présent, et masquant par la en partie les structures et les contradictions
historiques qui lui ont donné naissance »?®3. Comme c’est cette modernité, consciente
d’elle-méme comme substantif, qui nous intéresse ici, il nous faut retracer les processus

d’oppositions qui ont conduit a sa substantivation.

A — Le moderne du Moyen-age a la Renaissance

Selon William J. Courtenay, au moyen-age, modernité est longtemps le simple
(dans la mesure d’un simple possible) synonyme de la contemporanéité : « throughout
most of the fourteenth century the labels modernus and moderni were neutral terms
referring to contemporaries. [...] Nowhere [...] does moderni refer to a specific
group »?%. Toutefois, « the term moderni had [...] begun to change its meaning by the
second quarter of the fourteenth century »2%. Pour lui, le terme se met & comprendre un
¢lément idéologique en sus de 1’¢lément strictement temporel a la veille de la premiére
Renaissance. Le sens de moderni s’est cristallisé pour se référer, non pas a un groupe,
mais a une « frontiére » entre une ere actuelle et un passé antérieur : « Thus gradually
in the fourteenth century modernus ceased to mean approximate contemporary and
came to mean someone ‘of our age’ »?%¢. Un age post-1310/1320 (post-Ockham). Et un
siecle plus tard, le terme conservait 1’idée de ce sens et de cette « division» dans
I’opposition entre nominalistae (terministae), se réclamant d’Ockham, et les modalist,
d’abord, et les realistae, plus tard. Ce faisant, « the term moderni, [...], shifted meaning

in a way that allowed it to acquire ideological content »%°7.

De simple identité temporelle, le moderne devient le porteur d’une idéologie

d’un temps nouveau, mais qui reste ancré dans une certaine forme de chronologie

263 Jean Baudrillard dans Ibid.

264 William J. Courtenay, « Antiqui and Moderni in Late Medieval Thought », Journal of the History of
Ideas, 1987, vol. 48, n° 1, p. 3.

265 |id., p. 4.

26 1hjd., p. 5.

267 |bid., p. 4.

73



« matérielle ». Autrement dit, I’opposition entre modernes et anciens « s’est mis[e] a
signifier I’affirmation d’un changement d’époque »%%®. Quoiqu’il en soit, il semble que
ce « changement » sémantique se soit fait lire ultérieurement, faute de savoir comment
il s’est vécu, comme rupture intellectuelle et sémantique. Au quattrocento, on le
comprend comme rupture intellectuelle, comme une radicale transformation, une
coupure, avec I’dge précédent. Au 20° il devient aussi une rupture sémantique,
témoignage d’une transformation symptomatique d’une restructuration idéologique de
I’enseignement d’Aristote (idéologique dans la mesure ou cet enseignement est
fortement politique) a la fin du moyen age. En outre, I’intrusion de I’élément
idéologique ouvre la porte a des «réaménagements sociaux et intellectuels

multidimensionnels »2%°.

En effet, durant la période médievale, la scientia scolastique, la prérogative des
universitaires, « fais[ait] appel aux sources antiques, en particulier celles du monde
Gréco-romain, interprétées (sic) a la lumiére des Saintes Ecritures»?’°. Or, au
15°si¢cle, 1’organisation scolastique est chamboulée et une nouvelle catégorie
d’individus érudits fait son apparition, parmi lesquels les humanistes. Or, ces derniers
ne sont plus liés a I’institution scolastique. Et bien qu’ils restent attachés a I’antiquité
gréco-romaine comme modele, ils se délestent des méthodes scolastiques et
restructurent leur propre version du latin. Ainsi, a la dialectique, ils substituent la
rhétorique. De plus, ’arrivée de I’imprimerie mécanique facilitera la diffusion de leur
savoir. « Ces bouleversements entamérent le monopole scientifique des docteurs en
philosophie de ’université »?’1. En somme, avec « I’idéologisation » du moderne, c’est

la légitimité méme de qui peut détenir, ou aspirer a détenir, la « vérité » qui est redéfinie.

L’apogée de cette transformation survient au 16°siécle avec le début de la
seconde Renaissance. Toutefois, cette « premiere modernité » se congoit comme un
renouement réel avec ’antiquité gréco-romaine : « la modernité du [16°] siécle, qui

suppose une rupture, cohabite avec I’esprit classique, qui suppose continuité

268 G, Raulet, « Le concept de modernité », art cit, p. 86.

269 J.B. Schank, « Les figures du savant, de la Renaissance au siécle des Lumiéres » dans Dominique
Pestre (ed.), Histoire des sciences et des savoirs. Tome I : De la Renaissance aux Lumiéres, traduit par
Bruno Poncharal et traduit par Agnés Muller, [lustrated édition., Paris, SEUIL, 2015, p. 44.

210 |bid.

21 |bid., p. 47.

74



d’héritage ». L’on renoue avec une Antiquité qui nous permet de « voir venir » un
nouvel a-venir. Un a-venir qui n’est pas « futur », mais une réinsertion dans le temps
cyclique, alternant ascensions et décadences, hérité de 1’ Antiquité gréco-romaine. En
effet, « la révolution qui s’opeére dans la mentalité du XVIe siécle consiste a rapprocher
I’ Antiquité et I’ére contemporaine, et a ¢loigner d’aujourd’hui ceux d’hier, les “vieulx”.
La modernité, au sens actuel, est a rechercher dans 1’ Antiquité, qui en offre le modéle
idéal »?2. En ce sens, la « révolution », cette rupture avec les « vieulx », n’est pas une
réformation, mais une reformation qui « part de I’idée, [...], de “forme” : il s’agit de
restituer la forme initiale [...], qui s’est déformée au cours des siecles et dégradée

[...]»*".

Si cette restructuration du « légitime savoir » est décrite en termes de ruptures,
de chamboulements, de crises, elle finit par s’étioler, s’apaiser et étre dépassee. Les
deux « camps » finissant par se rejoindre, se confondre et se constituer comme un seul
méme groupe en forgeant de nouvelles alliances qui lient 'université au monde non
universitaire. Il n’en reste pas moins que c’est I'un des premiers épisodes de la

modernité qui en s’idéologisant commence & se nourrir de ses propres mises en crise.?’*

Au 17°siécle, le « moderne » est a nouveau ’objet de vifs débats : c’est la
querelle des Anciens et des Modernes. Un débat d’abord frangais, mais qui gagne
rapidement le reste de I’Europe. Si Anciens comme Modernes (frangais) partagent un
méme objectif qui est de faire rayonner le Roy, ils ne s’accordent pas sur le moyen le
plus approprié. La Querelle a donc pour but de déterminer qui est 1’autorité de
Iégitimation des idées. Donc de re-déterminer cette légitimité déja remise en question
durant la Renaissance. Pour les Anciens, ce sont les autorités maitrisant le grec ancien
et le latin, qui le sont. En effet, elles connaissent leurs classiques (d’Homére a Marc
Aurele en passant par Platon et Virgile) ; classiques dont les ceuvres sont exemplaires
de perfection. Les classiques gréco-romains doivent donc servir de modeles esthétiques
et de modes de vie. Et surtout, a ’acmé de la Querelle, les auteurs gréco-romains

n’étaient, a proprement parlé, pas critiquables. Seuls des «ignorant » (du latin et du

272 Claude-Gilbert Dubois, « Modernité du XVIe siécle francais : “Nouvelleté” ou Renaissance ? » dans
Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (1), En ligne (Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux,
1994, p. 20.

273 |bid., p. 25.

214 J.B. Schank, « Les figures du savant, de la Renaissance au siécle des Lumiéres », art cit.

75



grec) ont le « culot » de remettre en question la perfection et la grandeur de leurs écrits
tout simplement parce qu’ils ne peuvent les comprendre. Paradoxalement, ces Anciens
sont a la fois les moderni et les antiqui dont I’opposition s’est étiolée au fil du temps et

qui en sont venus a constituer un seul et méme groupe.

Les Modernes, au contraire, optent pour « une procédure de légitimation des
idées qui fait I’économie des autorités antiques et de leurs interprétes modernes »2”°. En
effet, pour Charles Perrault, I’un des instigateurs de la Querelle, « too much learning

was a dangerous thing »27

. Ainsi, c’est « le public mondain qui fait et défait la mode
[qui] est sollicité de (sic) juger souverainement sur (sic) le vrai et le faux, méme en des
matiéres ou il est notoirement incompétent »2’’. Et cela est possible parce que la
perfection n’a pas été atteinte par les antiques, mais bien par « I’époque actuelle » : celle
de la raison. Joseph M. Levine explique, par exemple, que pour Jean Terrasson « The
only true authority [...] was reason »2’8, Cette raison se manifestant par un « Common
Sense, and natural Morality »?’°. Comme les mceurs de leur siécle sont les plus
«morales » et que son sens commun est « raisonné », cela fait du public mondain un

juge tout a fait légitime. De plus, cela signifie que les productions des auteurs modernes

valent le génie de celle des Antiques, voire les dépassent en perfection.

Cette Querelle s’éteint d’elle-méme, sans vaincus et sans vainqueurs. Mais, en
ce qui nous concerne, son importance réside en deux choses. D’abord, «Les
“Modernes” sous Louis XIV sont [...] les héritiers d’une double tradition chrétienne et
monarchique de polémique contre I’Antiquité gréco-romaine »?%, Or, malgré cet
héritage, les « Modernes » vivent leur polémique avec les Anciens comme rupture,
comme mise en «crise» de la tradition jusque-la dominante. Le plus souvent,
d’ailleurs, ils ignorent leur filiation, de méme que les Anciens ignorent les nuances et

la critique des commentateurs dont ils et elles se réclament a 1’égard des auteurs

215 Marc Fumaroli, « La querelle des Anciens et des Modernes: Sans vainqueurs ni vaincus », Le Débat,
1999, vol. 104, n° 2, p. 75.

276 Joseph M. Levine, The Battle of the Books: History and Literature in the Augustan Age, Ithaca,
Cornell University Press, 1991, p. 132.

217 M. Fumaroli, « La querelle des Anciens et des Modernes », art cit, p. 75.

278 J.M. Levine, The Battle of the Books, op. cit., p. 142.

279 1hid.

280 M. Fumaroli, « La querelle des Anciens et des Modernes », art cit, p. 80.

76



classiques glorifiés. A I’aube du 18° siécle, la Querelle s’étiole et avec elle la charge

idéologique insufflée au moderne.

B — Les Lumiéres

La littérature des et sur les Lumiéres ne traite pas du moderne tant ce terme est
étranger a cette période. Le siécle des Lumieres ignore le moderne, voire le craint. Le
terme disparait presque du langage et certains dictionnaires ne le recensent pas. Tout
au plus, il est considéré comme 1’équivalent de neuf, nouveau, actuel, récent au sens
tres large de «ce qui appartient aux derniers siecles par opposition aux choses de
I’antiquité »?2. 1l est aussi utilisé pour se référer aux Querelles du 17¢ siécle, mais sans
plus de problématisation ou d’historicisation. Et de fait, en plus du neuf, moderne (a la
moderne) est principalement utilisé pour décrire des « gofits » esthétiques, notamment
en matiere d’architecture. Il n’existe aucune cohérence d’usage. Il est a la fois le « bon
golt » du neuf (néo-classique) d’inspiration antique par opposition a la barbarie du
gothique et le gothique lui-méme parce que plus récent que I’antiquité. Jean-Pierre
Seguin explique ce désintérét pour le moderne durant le siecle des Lumiéres par le fait
que les représentants des Lumicres (comme leurs précurseurs qui ont quand méme
adopté la dénomination moderne) « n’avaient nullement conscience d’étre au début
d’une ¢re nouvelle, mais bien plutdt au contraire le sentiment qu’ayant dépassé les
stades de la jeunesse — I’Antiquité — et de la maturit¢ — la Renaissance —,

I’humanité était entrée dans celui de la vieillesse »%%?

. Moderne, dans cet état d’esprit,
n’occupe que peu I’espace sémantique puisqu’ayant atteint le grand age, un terme
entendu comme « nouveau » n’avait que peu d’utilité.

En fait, le 18° siécle est trés peu friand de « néologismes et [de] dérivation »233
(pergus comme suspects. Méme des déclinaisons de « moderne» en verbes sont
regardées avec méfiances et « marqués de la croix réservée aux termes non admis dans
le Dictionnaire de 1’ Académie »?84. Nonobstant ce déclin et cette méfiance, Seguin note

quelques usages qui annoncent un début de rupture avec la synonymie avec le « neuf»

281 Jean-Pierre Seguin, « Le mot “moderne” et ses dérivés au XVIlle siécle » dans Yves Vadé (ed.), Ce
que modernité veut dire (1), En ligne (Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux, 1994, p. 29.

282 | bid., p. 28.

283 |bid., p. 31.

284 |bid.

77



et de ’opposition a « I’ancien », notamment chez Voltaire et Jean-Jacques Rousseau.
Voltaire utilise (dans un texte) moderne non comme adjectif, mais comme substantif,
«le moderne » (la «la fraicheur du moderne ») utilis€¢ pour décrire Pétrarque. S’il est
difficile pour nous d’entendre Pétrarque comme moderne, il n’en reste pas moins que
cette substantivation (aussi éphémere soit-elle) annonce déja le début d’un processus
d’«abstraction d’une qualité pour en dégager une catégorie conceptuelle

substantivée »%°.

L’autre usage notable de moderne au 18° siécle est un néologisme de Rousseau
dans une lettre adressée a « Laurent Aymon de Franquiéres, conseiller au Parlement de
Grenoble depuis 1766 »28_ Dans cette lettre, Rousseau dénonce les « matérialistes »,
les «épicuriens », les « modernistes ». En ce sens, modernisme est utilis¢é de fagon
polémique. Mais comme remarque Seguin : « la notion polémique, créée ou empruntée
par Rousseau, n’est pas située [...] sur le terrain de I’invective ou du refus de 1’actuel :
il s’agit d’opposer systéme a systéme, non pas au nom de la tradition, mais au nom de
1’évidence intime »?%”. En d’autres termes, le « moderniste » (en tant que synonyme de
matérialiste) est le tenant d’un systéme de pensée qui croit « découvrir » la vérité dans
un microscope. 11 désigne, le « moderniste, [...] montr{e] une molécule organique »2%
comme seule connaissance explicative du monde. Cette vision matérialiste « qui se
trompe de valeurs »?° pour le tenant de I’idéalisme. Malgré tout, « moderniste » dégagé

de son opposition aux anciens et au temps passé, ouvre la voie pour commencer a le

penser comme systeme et comme position (temporelle).

Il faudra cependant attendre le 19° si¢cle avant que « modernité » ne voie le jour
et qu’elle ne s’émancipe pour devenir « abstraction » en soi. En fait, Seguin explique :

Avant 1800, modernité n’avait aucune chance. La méfiance du XVIIle siécle a
I’égard d’une certaine forme d’abstraction est clairement inscrite dans les
esprits. Méme le plus métaphysicien des grammairiens en donne un témoignage
dans larticle « ABSTRACTION» de I’Encyclopédie. Les mots humanité,
beauté, vérité nous éloignent de ’enseignement de la nature, et la scholastique
(sic) en est responsable, selon Dumarsais.?%

25 |bid., p. 32.
2% |bid., p. 33,
297 |pig,
288 |pig,
299 |hid., p. 34.
29 |pid., p. 32.

78



Les abstractions, trop liées au scolastique, n’étant pas au gott du jour, la substantivation
de moderne et son autonomisation restent marginales tout au long du siecle des

Lumiéres, et jusqu’a tard au 19° siécle.

C — Les Romantiques

Durant la seconde moitié du 19°siecle, moderne est réinvesti et rechargé
idéologiquement dans un contexte de remise en question du «moderne», de
«’actuel », du «neuf». Cette nouvelle crise est d’autant plus importante pour nous
parce que 1) c’est durant celle-ci que le substantif « modernité est forgé » et 2) c’est elle
qui sert de contexte a la critique schmittienne et informe son esthétique littéraire. Cela
étant, nous allons porter une attention plus particuliére a cette crise et ses éléments
topiques. Celle-ci s’attaque aux Lumiéres et a leurs mythes. De plus, si elle ne se
cristallise que durant la seconde moitié du XIX, avant d’atteindre son apogée au début
du 20° on peut en retracer les balbutiements au tournant du 19° siecle dans chez les

premiers romantiques allemands.

Paul Gorceix note que Friedrich Schlegel emploie le mot moderne comme
équivalent de romantique. Pour le poete-philosophe « moderne, c’est I’abstraction et la

poésie romantique »%%*

, C’est-a-dire une «“une poésie universelle progressive”,
“infinie, “libre” en constant devenir, jamais accomplie »?%2. La centralit¢ du
«moderne » pour Schlegel lui vaudra de la part de Novalis le surnom de
« Hypermoderner, Hyper-Lyriker »?*3 (hypermoderne, hyper-poéte). Gorceix estime,
alors, que «le romantisme a ouvert ’ére de la modernité »2%4. Il repére certaines
préoccupations communes aux romantiques et aux poetes de la fin du 19° et début du

20°, tel « le pouvoir, pour I’ceuvre, d’étre et non plus de représenter »2%°. Mais plus

important (pour nous du moins), Philippe Lacoue-Labarthe et Jean-Luc Nancy notent

291 Paul Gorceix, « Autour de la notion de modernité dans la théorie du romantisme iénaen : Novalis »
dans Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (1), En ligne (Pessac), Presses Universitaires de
Bordeaux, 1994, p.13. Gorceix cite le texte en allemand: «Modern ist die Abstracte und die
Romantische Poesie ».

292 |bid.

293 |bid.

294 |bid.

29 1hid., p. 12.

79



que « le moindre effet du caractére indéfinissable du romantisme que d’avoir permis a
ladite modernité de s’en servir comme d’un repoussoir». En d’autres termes, le
romantisme opere une double influence sur I’histoire du « moderne ». D’une part, il
recharge idéologiquement le terme en faisant une « maniére » d’étre du romantique.
D’autre part, il le pose comme ¢lément central du romantisme le désignant, de ce fait,
comme « objet » a repousser non pas a partir du passé, dans une défense de la tradition,
maos du « futur», de I’a-venir qui pour advenir devra se dépasser, se défaire, du

« moderne ».

D — Modernité, naissance en crise

Lorsque Charles Baudelaire explique qu’« il y a eu une modernité pour chaque
peintre ancien »%%, il établit alors le lien intime entre modernité et message, entre les
modernités et leurs messages. Il la révéle comme embrayeur. Il la vide toutefois, a tort,
de sa charge idéologique. Pour Yves Vadé, «Baudelaire a créé un concept fuyant,
décevant dans la mesure ou il s’inscrit dans une historicité sans chronologie, labile
comme le temps lui-méme »%*". En effet, s’il la révéle comme un embrayeur, comme
symbole a signification contingente au messager — « la modernité, c’est le transitoire,

2% __ il perd de vue le message dans lequel le messager

le fugitif, le contingent »
I’inscrit. En la voyant en chaque peintre, Baudelaire en fait un phénoméne atemporel,
un phénoméne que chaque époque connait sous une forme ou une autre. Or, «[la
modernité] n’est pas un concept d’analyse, il n’y a pas de lois de la modernité, il n’y a
que des traits de la modernité. Il n’y a pas non plus de théorie, mais une logique de la
modernité, et une idéologie »**°. Comme toute idéologie est située, alors la modernité
aussi, I’on ne peut plus la « découvrir » chez chaque peintre. Jean Baudrillard précise,
ne ce sens, que « si I’idéologie est un concept typiquement “moderne”, si les idéologies

sont I’expression de la modernité, sans doute aussi la modernité elle-méme n’est-elle

qu’un immense processus idéologique »*%. En bref, ni la « logique » ni '« idéologie »,

29 Charles Baudelaire, « Le peintre de la vie moderne » dans Oeuvres complétes de Charles Baudelaire:
L’art romantique, Paris, Calmann-Levy, 1885, p. 69.

297 Yves Vadé, « L’invention de la modernité » dans Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (1), En
ligne (Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux, 1994, p. 70. Nous soulignons.

29 C, Baudelaire, « Le peintre de la vie moderne », art cit, p. 69.

299 Jean Baudrillard dans J. Baudrillard, A. Brunn et J. Lageira, « Modernité », art cit.

300 Jean Baudrillard dans Ibid.

80



liées a la modernité, ne peuvent étre saisies hors d’elle, et donc hors du message, du

débat, dans lequel elle adopte, momentanément, un certain visage.

Le concept de Baudelaire pose un autre probléme. Il est congu et utilisé pour
décrire des époques, des moments et des traditions antérieures, mais aussi
contemporaines, marquées par la centralité de la crise (envers les classiques puis envers
elle-méme). Ce concept décrit donc de multiples crises, toutes appartenant a ce qui,
depuis Baudelaire, est compris comme modernité. De fait, « le régime paradoxal propre
a la modernité, qui propose le nouveau comme valeur, [...] la conduit a se nier elle-
méme : d’avant-garde en avant-garde, de rupture en rupture, la modernité est
condamnée a se renouveler sans cesse ; elle prend dés lors la forme d’une crise jamais
résolue, mais au contraire nécessairement toujours reconduite »>°*. Et le sens a donner
a cette «crise» si liée a la modernité ne peut étre compris hors d’elle, hors du

«décryptage » des messages qui donnent ses traits & modernité.

3 — De la modernité au modernisme

Parmi ces crises, se demarque, au tournant du siécle dernier, une acerbe et
tranchante Critigue de la modernité et des Lumiéres — de leur rationalité
(instrumentale), leur humanisme, leur positivisme, leur progressisme, leur scientisme
et leurs prétentions universalistes — dont 1’acmé est atteinte au lendemain de la
Premiere Guerre. Il s’agit d’une rupture idéologique qui s’est traduite par une rupture
et une refonte ontologique, épistémologique, méthodologique et esthétique. Du moins,
cela en était la prétention face a une modernité qu’elle répute anxiogeéne, mortifére et
dépassée. Cette ré-action se voulait, en effet, une réponse a un désenchantement du
monde3®?, devenu particuliérement prégnant chez une « jeunesse » qui n’adhérait plus

ni au mythe progressiste ni au mythe traditionaliste.

Ce désenchantement qui s’est mué en une « angoisse mythique »*%* créant un

besoin pour de nouvelles fantasmagories comme réponse a ce qui était percu comme

301 Alain Brunn dans Ibid.

302 Max Weber, The Vocation Lectures, traduit par Rodney Livingstone, Indianapolis, Hackett
Publishing, 2004, p. Ixii.

303 Walter Benjamin, The Arcades Project, Cambridge ; London, Harvard University Press, 1999, p. 15.

81



délitement : D’esthétisation non-esthétisante d’une réalité pergue comme par trop
fragmentée.®** Cette réponse, face aux malaises envers les «pratiques» et les
« formes » dans les diverses sphéres de la production intellectuelle, artistique et
sociopolitique, se présente comme une « excroissance de la modernité » — elle en est
le produit — qui s’externalise pour se reconstituer en une Critique/praxis externe et
radicale de la modernité. Pour Malcolm Bradbury et James McFarlane, en effet, cette
nouvelle modernité (rebaptisée modernisme comme nous le verrons plus bas) née du
« breaking up of the naturalistic surface and its spirit of positivism »>%°. Cela se traduit
par une «reaction against positivism, toward a fascination with irrational or
unconscious forces »°%. Ils ajoutent qu’en observant les mouvements « modernes » en
Allemagne avant et aprés 1890, I’on observe le second « [is] growing out» " du

premier.

Cette réponse moderne a la modernité est une Critique, mais aussi un Projet pour
un ordre de vie autre, débarrassé du mythe naturaliste. Elle est « the more catastrophic
figuration of the Foucauldian breaks: [looming over] the ruins of the older system in
the midst of which a newer system is in formation »*%. Elle est Dada, Futuristes, Nabis,
Expressionnistes, mysticisme marxiste chez Benjamin, anti-romantisme chez le jeune
Gyorgy Lukacs, révolution syndicaliste (mystique) chez Sorel, « Wittgenstein [who]
writes in a form and style that is so unusual, especially for philosophy, because he finds
himself unable to rely on the conventions that might have seemed necessary conditions
for something’s being philosophy »%%°. Cette crise fait aussi de cette fin de siécle un
moment charniére de la modernité, d’autant plus que le phénomeéne affecte toutes les
dimensions de la vie sociale, économique, culturelle et politique (et donc juridique). La
spécificité de cette crise du moderne contre lui-méme a posé pour certains champs de
recherche la nécessité de distinguer cette crise de la modernité qui lui sert de contexte
sous I’appellation de modernisme. En d’autres mots, le « modernisme » devenait la

crise de la modernité de fin de siécle (19°). Depuis les années 1990, ce besoin s’étend a

304 peter Birger, Theory Of the Avant-Garde, traduit par Michael Shaw, 1ére édition., Minneapolis,
University of Minnesota Press, 1984, 192 p ; W. Benjamin, The Arcades Project, op. cit., p. 14-15.

305 Malcolm Bradbury et James McFarlane (eds.), Modernism : A Guide to European Literature 1890-
1930, Reprint édition., London, Penguin Books, 1978, p. 44.

308 |bid.

307 Ibid.

308 £, Jameson, A singular modernity, op. cit., p. 79.

309 Michael LeMahieu et Karen Zumhagen-Yekplé (eds.), Wittgenstein and Modernism, 1ére édition.,
Chicago ; London, University Of Chicago Press, 2016, p. 159.

82



d’autres champs, notamment pour faciliter les dialogues interdisciplinaires. En réponse
a ce dernier besoin, né un programme de recherche dont 1’objectif est de replacer les
productions intellectuelles de la période 1890 (1870 dans certains travaux)-1945 dans
leur contexte politique, social et culturel pour mieux en comprendre les fondements et
les évolutions : il s’agit du projet des « (New)® Modernist Studies » (NMS).3!! Ces
études se proposent de participer a, ou du moins a faciliter, un dialogue
interdisciplinaire pour traiter des productions de la période visée.>!2 Comme la présente
¢tude s’inscrit dans le cadre de ce projet, quelques précisions préalables sur le

modernisme et les NMS s’imposent.

A — New Modernist Studies

Si le terme « modernisme » nous semble trivial, ¢’est parce que nous en usons
en permanence, souvent subsumé dans le champ lexical « modernité, moderne,
modernisme, moderniste ».3** Or, il semble y avoir cacophonie quant a sa signification
et/ou portée : « As terms in an evolving scholarly discourse, modern, modernity, and
modernism constitute a critical Tower of Babel, a cacophony of categories that become
increasingly useless the more inconsistently they are used »***. Dans le méme ordre
d’idée, Vadé constate que « I'usage de plus en plus intempérant du mot “modernité”,
non seulement en histoire, en esthétique, en critique littéraire, mais aussi en economie,

en politique ou en publicité, abouti[t] a une véritable cacophonie, mélant les acceptions

310 Tes « Old Modernist Studies » n’ont jamais eu cette dénomination, mais il est d’usage d’ajouter New
lorsque 1’on veut distinguer les études sur le modernisme antérieures aux années 1990 et celles post-
1990. P.L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, op. cit., p. 1-5.

311 Voir entre autres : Michael Levenson (ed.), The Cambridge Companion to Modernism, 2e édition.,
Cambridge ; New York, Cambridge University Press, 2011, 344 p ; Sanford Schwartz, The Matrix of
Modernism : Pound, Eliot, and Early Twentieth-Century Thought, Place of publication not identified,
Princeton University Press, 2014, 248 p ; Walter L. Adamson, Avant-Garde Florence: From Modernism
to Facism, lere édition., Cambridge, Mass, Harvard University Press, 1993, 352 p ; P. Burger, Theory
Of the Avant-Garde, op. cit. ; Andreas Huyssen, After the Great Divide : Modernism, Mass Culture,
Postmodernism, Edition Unstated edition., Bloomington, Indiana University Press, 1987, 256 p ; Mark
Antliff, Avant-Garde Fascism: The Mobilization of Myth, Art, and Culture in France, 1909-1939, s.l.,
Duke University Press, 2007, 373 p; Roger Griffin, The Nature of Fascism, New York, Palgrave
Macmillan, 1991, 256 p ; Zeev Sternhell, The Intellectual Revolt against Liberal Democracy, 1875-
1945: International Colloquium in Memory of Jacob L. Talmon, Jerusalem, The Israel Academy of
Sciences and Humanities, 1996, 397 p.

812 p L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, op. cit., p. 3 ; The Modernist Studies Association, About,
https://msa.press.jhu.edu/about/index.html.

313 Susan Stanford Friedman, « Definitional Excursions: The Meanings of Modern/
Modernity/Modernism » dans Pamela L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, Basingstoke ; New
York, Palgrave Macmillan, 2009, p. 13-32.

314 Ibid., p. 15.

83



les plus contradictoires »>!°. Cette cacophonie, de dire Stephen Ross, est un « meta-
critical problem ».3'® De méme, Vadé explique :

On pourrait donc penser que le terme « modernité » exige toujours, si I’on veut
savoir de quoi 1’on parle, d’étre accompagné d’un déterminant : la modernité
philosophique, la modernité économique (que I’on ferait mieux de nommer
modernisation), la modernité viennoise, la modernité « dont parle Adorno, celle
qui va des années 1850 aux années 1960 », ou, plus restreinte, « la modernité
des années 1890-1930 », ou encore « notre modernité », comme aimait a dire
Roland Barthes et comme dit toujours Philippe Sollers.3

En effet, Susan Stanford Friedman releve que « Nominal discussions of
modern/modernity/modernism tend to be very field-specific, with definitional
dissonance and even outright contradiction developing as a result of disciplinary
boundaries and considerable isolation of disciplinary discourses from each other »°18,
Plus encore, ces désaccords de sens ne sont pas simplement des différences, mais bien
des oppositions. En sciences sociales, « modernity signifies a specific set of historical
conditions developing in the West, including the Industrial Revolution, conquest of and
expansion economically and politically into other continents, the transition to urban
culture, the rise of the nation state, and growing power of the bourgeoisie »%°. Il s’agit,
en somme, de la période historique qui se caractérise par le parachevement du projet
des Lumiéres : ’apogée du régne de la Raison. Mais dans les humanités (hors droit et
histoire politique), le modernisme est opposition (rupture) aux Lumiéres et a la
modernité qui leur est rattachée : « In the humanities, [...], modernism are most often
associated with the radical rupture from rather than the supreme embodiment of post-

Renaissance Enlightenment humanism and accompanying formations in the West »32°,

Pour résoudre ce probléme, ’on a entrepris de reconsidérer les sens et usages

qui ¢étaient faits des différentes déclinaisons des termes « modernité, modernisme,

315 Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (I), En ligne (Pessac), Presses Universitaires de
Bordeaux, 1994, p. 5.

316 Stephen Ross, « Uncanny Modernism, or Analysis Interminable » dans Pamela L. Caughie (ed.),
Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009, p. 33. Certains termes ne
sont pas traduits de I’anglais pour mettre en exergue le fait que certains phénomenes ou débats ne sont
pas, ou pratiquement pas, abordés dans le monde fracophone.

817Y. Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (1), op. cit., p. 6-7.

318 g, Stanford Friedman, « Definitional Excursions: The Meanings of Modern/ Modernity/Modernism »,
art cit, p. 19 ; Voir aussi : Y. Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (1), op. cit., p. 4-18.

819 g, stanford Friedman, « Definitional Excursions: The Meanings of Modern/ Modernity/Modernism »,
art cit, p. 19.

320 |bid.

84



moderne, etc.», afin de les harmoniser. L’objectif étant de disposer de balises
communes afin de pouvoir procéder a des études interdisciplinaires échappant aux
apories dues aux fragmentations disciplinaires et aux particularismes lexicaux. Mais,
au vu des oppositions et contradictions, chaque usage du terme nécessite, donc, un
balisage sans quoi les risques d’incompréhensions et de quiproquos ne peuvent que
venir entraver et miner les analyses qui en découlent. « Since there is no definitional
consensus within disciplines and across disciplines, each of us needs to bring to
consciousness what assumptions shape our thought »*?1. Dés lors, se tourner vers le
modernisme (comme opposition & la modernité) exige réflexivité sur le sens a lui
donner et son usage. Une telle réflexivité exige un travail de relecture et de synthese
critique duquel pourra ressortir la compréhension personnelle que nous allons avoir du

modernisme aux fins de notre projet de réinterprétations de la prose schmittienne.

Pour ce faire, nous allons procéder a I’examen des principales tentatives
deéfinitoires et taxonomiques, celles qui ont fait école, du modernisme. Nous traiterons,
dans un premier temps, des théses développées en histoire et philosophie de 1’Art
(plastique comme littéraire) puisque ce sont les disciplines qui se sont le plus investies
dans les questions définitionnelles entourant le modernisme. Les conclusions de cette
premiére partie constitueront notre socle conceptuel, en termes de definitions et de
typologie, pour la lecture que nous allons faire de deux autres champs disciplinaires
dans lesquels notre sujet s’inscrit plus directement : le champ juridique et celui de
I’histoire et de la pensée politique. Nous nous tournerons, donc, ensuite, vers les
conceptions du modernisme en usage en sciences juridiques, puisque c¢’est dans ce
champ que nous nous inscrivons. Finalement, nous nous intéresserons a celles
développées en histoire et philosophie politique; disciplines qui se sont tout
particulierement penchées sur le lien entre modernisme et fascisme et dont certains
représentants se sont penchés sur le lien entre modernisme et production philosophico-

politique antilibérale.

Cette lecture critigue nous permettra de 1) identifier A) les différentes

conceptions dominantes du modernisme et B) les inconsistances entre elles, et ce, afin

%21 Susan Stanford Friedman, « Afterword » dans Pamela L. Caughie (ed.), Disciplining modernism,
Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009, p. 263.

85



de 2) proposer une synthése transversale qui A) dépasse les apories identifiées et B)
constituera la définition (générique) et la typologie dont nous userons par la suite. En
somme, nous allons procéder a la relecture critique et « syncrétique » des auteurs/textes
« canon » sur le modernisme dans trois « champs disciplinaires » topiques au regard de

notre sujet.

B — Du « modernisme » dans les humanités

Dans les humanités, le modernisme est congu, généralement, comme un
phénomene émergeant en opposition aux Lumiéres. Comme c’est le champ
disciplinaire le plus prolifique en matiere d’analyse sur le sujet, nous allons accepter ce
postulat avant de nous tourner vers quatre des textes canoniques dans le domaine. A cet
effet, nous articulerons notre analyse, d’abord, autour de deux articles, acceptés comme
fondateurs des nouvelles définitions du modernisme; a savoir « What Was
Modernism? »*?2 de Harry Levin et « What Modernism Was »2® de Maurice Beebe.
Nous les lirons en dialogue avec I’introduction au Modernism : A Guide to European
Literature 1890-1930 (Modernism)3?4, de Malcolm Bradbury et James McFarlane, et
Theorie der Avantgarde®?® de Peter Biirger, qui eux remettent en question un postulat
cardinal des conceptions de Levin et particulierement de Beebe, 1’isolationnisme, sans

toutefois rejeter intégralement les conclusions de ces derniers.

Dans un article de 1960, Levin pose la question : « What Was Modernism? »32
dans le titre méme de son essai. L usage du passé ne laisse aucun doute sur la theése :
nous sommes en 1960 et le modernisme est chose du passé. Toutefois, il ne définit pas
clairement ce qu’est le modernisme. Celui-Ci serait le courant esthétique qui survient
aprés la «décadence » qui suit le déclin du romantisme vers les années 1870 et qui
prend fin dans les années 1950. Cela correspond, donc, a une longue période (pres d’un

siccle!) de décadence des arts, plastiques comme littéraires, et de logiques

322 Harry Levin, « What Was Modernism? », The Massachusetts Review, 1960, vol. 1, n° 4, p. 609-630.
323 Maurice Beebe, « Introduction: What Modernism Was », Journal of Modern Literature, 1974, vol. 3,
n° s, p. 1072.

324 M. Bradbury et J. McFarlane (eds.), Modernism, op. cit.

325 peter Biirger, Theorie der Avantgarde, Géttingen, Wallstein, 2017, 191 p ; P. Birger, Theory Of the
Avant-Garde, op. cit. Nous nous réfererons a cette traduction pour la suite.

326 H, Levin, « What Was Modernism? », art cit.

86



autodestructrices.®*” Toutefois, I’article fait date puisqu’il propose le « modernisme »

comme autre chose que la « modernité » et qu’il acte qu’il est achevé.

En 1974, Beebe reformule la question de Levin afin de proposer une définition
qui permette d’identifier les phénomeénes (esthétiques) modernistes. Le modernisme
est «an international current of sensibility which dominated art literature from the last
quarter of the nineteenth century until 1945 »%%, Il ajoute que le modernisme se
caractérise par « four cardinal points » qui permettent de 1’isoler des courants qui I’ont
précédé et qui lui ont succédé :

First, Modernist literature is distinguished by its formalism. [...]
Secondly, Modernism is characterized by an attitude of detachment and
non-commitment which | would put under the general heading of
“irony” [...]. Third, Modernist literature makes use of myth not in the
way myth was used earlier, as a discipline for belief or a subject of
interpretation, but as an arbitrary means of ordering art. And, finally, |
would date the Age of Modernism from the time of the Impressionists
because I think there is a clear line of development from Impressionism
to reflexivism. Modernist art turns back upon itself and is largely
concerned with its own creation and composition.?°

Cette typologie de Beebe a, par la suite, fait école dans les études littéraires et en histoire
de I’art. Effectivement, « formalist experimentation, citation, mythic analogues, irony,
and self-reflexivity [are frequently listed] as definitional markers »**° du modernisme
dans ces champs disciplinaires. Ici, deux conclusions peuvent étre tirées de la lecture
concomitante des deux Americains : le modernisme est 1) une époque historigque et 2)

un mouvement esthétique.

Néanmoins, cette acceptation n’est jamais absolue, spécialement dans un cadre
interdisciplinaire. En effet, Levin et Beebe écrivent en histoire de I’art (peinture et
littérature) lors d’une période ou la défense des autonomies disciplinaires les menait,
I’un comme I’autre, a s’opposer a I’idée d’une perméabilité entre les différentes spheres

du social, dans un cadre d’analyse « scientifique » du moins.33! Beebe soutient que « the

327 | bid.

328 M. Beebe, « Introduction », art cit, p. 1072.

329 |bid., p. 1073.

330 g, stanford Friedman, « Definitional Excursions: The Meanings of Modern/ Modernity/Modernism »,
art cit, p. 28 ; Pour une définition semblable voir : Eugene Lunn, Marxism and Modernism : An Historical
Study of Luké&cs, Brecht, Benjamin, and Adorno, s.1., University of California Press, 1982, p. 34-39.

331 M. Beebe, « Introduction », art cit, p. 1066-1071.

87



best way to identify the sensibility of a period is not to look for ways in which its art
reflected what was happening in the social and ideological climate, but to search for
traits held in common by the most representative and artists of the time »%32. Or, si les
nouvelles tendances (NMS), en histoire et histoire de I’art du moins, acceptent en bonne
partie le travail de Levin et Beebe, ils rejettent leur décontextualisation,

déshistoricisation et désidéologisation.

En ce qui nous concerne, nous allons accepter la périodisation de Levin
puisqu’elle fait, aujourd’hui, autorité.>*® Quant aux « four cardinal points » de Beebe,
nous allons les retenir comme base pour notre conceptualisation du modernisme.
Toutefois, il nous semble qu’il soit nécessaire d’y apporter quelques modifications,
précisions et « ¢largissements » étant donné qu’il propose cette définition en parallele
avec un rejet, problématique, des perspectives externes. Sa taxonomie repose
grandement sur les postulats « isolationnistes » du New Criticism®** et le formalisme
autarcique — et donc aussi isolationniste — de Clement Greenberg. Ce dernier soutient,
en effet, que le modernisme ne se caractérise que par son formalisme, c’est-a-dire le
travail sur le médium qui « soutient » la production artistique (mots, toile, etc.), parce
que I’objectif des modernistes était de « show that they afford a kind of experience that
was “valuable in its own right and not to be obtain from any other form of activity” »*°,

En ce sens, I’analyse ne doit porter que sur I’ceuvre en soi et ne considérer aucun

élément (environnement ou autre) qui lui est externe.

Théses isolationnistes dont la critique et le rejet ont mené a la naissance des
«New Modernist Studies » durant les années 1990. A cet égard, nous nous proposons

de jeter une nouvelle lumiére sur les « four cardinal points » de Beebe afin de les rendre

332 |bid., p. 1071.

333 Voir, entre autres: M. Levenson (ed.), The Cambridge Companion to Modernism, op. cit. ; P.L.
Caughie (ed.), Disciplining modernism, op. cit. ; E. Lunn, Marxism and Modernism, op. cit. ; M. Beebe,
« Introduction », art cit ; S. Schwartz, The Matrix of Modernism, op. cit. ; M. LeMahieu et K. Zumhagen-
Yekplé (eds.), Wittgenstein and Modernism, op. cit.

334 Sur I’isolationnisme du « New Critism » voir Stephen Schryer, « Fantasies of the New Class: New
Criticism, Harvard Sociology, and the Idea of the University » dans Pamela L. Caughie (ed.),
Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009, p. ; et Stephen Schryer,
« The Republic of Letters : The New Criticism, by Harvard Sociology » dans Fantasies of the New Class:
Ideologies of Professionalism in Post-World War 11 American Fiction, New York, Columbia University
Press, 2011, p. 29-53.

335 Keristin Boyce, « In the Condition of Modernism : Philosophy, Literature, and The Sacred Fount »
dans Michael LeMahieu et Karen Zumhagen-Yekplé (eds.), Wittgenstein and Modernism, 1ére édition.,
Chicago ; London, University Of Chicago Press, 2016, p. 156.

88



compatibles avec un projet non isolationniste. Cela nous amene a nous intéresser a deux
ouvrages précurseurs, et clés, en matiére de recontextualisation du modernisme :

Modernism et Theorie der Avantagarde.

En 1977, Bradbury et McFarlane, dans I’introduction a leur Modernism,
rompant avec I’isolationnisme imposé par le New Criticism, établissent le lien entre le
contexte historique de production et la «rupture» esthétique qui deviendra
caractéristique du moderniste. Pour eux, cette esthétique ne peut étre comprise et
appréhendée qu’au regard du contexte historique qui I’a vu naitre, a savoir la crise de
la modernité.3*® Cette crise résulte de « spread of urban industrial technology, the large-
scale disembedding of social (and gender) relations, and the shift to mass
consumption »*%’. Crise a la racine des réactions d’oppositions aux Lumiéres et & leur
modernité. Ils ne reviennent, par contre, pas sur les périodisations et definitions, plus

haut décrites.

Peter Biirger réintroduit aussi ’environnement sociopolitique de la production
culturelle comme essentiel pour comprendre ce qu’il nomme projet « d’avant-garde »,
qui correspond au projet moderniste chez les auteurs américains.33® 1l va, en revanche,
plus loin en termes de conceptualisation du modernisme en contexte. Pour lui, ce projet
consiste en une négation de 1’idée d’autonomie de I’art par rapport a la praxis sociale.
Et d’expliquer que ’art « bourgeois » se distingue par une autonomisation de I’art des
autres spheres de la vie sociale : il s’agit en somme de la recherche et du parachévement
d’un art pour ’art.3*° Cette négation qui accouche du projet « avant-gardiste » ne vise,
toutefois, pas la réintégration de ’art dans la praxis sociale, mais aspire plutot «to
organize a new life praxis from a basis in art »**°, En somme, le projet de I’avant-garde

cherche a établir un ordonnancement de la praxis sociale, et donc de la vie sociale, via

336 Malcolm Bradbury et James McFarlane, « The name and nature of modernism » dans Malcolm
Bradbury et James McFarlane (eds.), Modernism : A Guide to European Literature 1890-1930, Reprint
édition., London, Penguin Books, 1978, p. 1890-1930.

37 Miriam Bratu Hansen, « The Mass Production of the Senses: Classical Cinema as Vernacular
Modernism » dans Pamela L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave
Macmillan, 2009, p. 243.

338 p, Birger, Theory Of the Avant-Garde, op. cit. Terme que nous ne reprendrons pas pour des raisons
que nous exposerons plus bas.

339 |bid., p. 35-54 ; Voir aussi Theodor W. Adorno et Max Horkheimer, La Dialectique de la Raison:
Fragments philosophiques, traduit par Eliane Kaufholz, Paris, Gallimard, 1983, 281 p.

340 p_ Biirger, Theory Of the Avant-Garde, op. cit., p. 49.

89



la performance artistique. Ce que Beebe limite a n’étre qu’un projet de création
artistique sans attaches dans le réel, avec Biirger, devient le fondement d’un projet

sociopolitique radicalement alternatif a la modernité rejetée.*

Avec cette idée, nous pouvons introduire une premiere correction a la
proposition de Beebe. Elle concerne 1’usage et le role — arbitraire — du mythe dans
les ceuvres modernistes. Pour ce dernier, cet arbitraire est dd au fait que 1’allusion a des
«mythes » ne consiste pas en leur adaptation ou interprétation. Pour lui, un usage du
mythe qui se voudrait «a discipline for belief» se doit d’étre une réactualisation des
morales des histoires et allégories mythologiques établies. Tout autre usage est alors
arbitraire : il ne communique pas de message, il est seulement structure
d’ordonnancement du texte. Or, si I’on accepte, comme nous le faisons, la thése de
Biirger sur I’objectif «sociopolitique » du projet moderniste, alors nous pouvons

reconsidérer autrement le réle de la trame mythologique.

Dans le dessein de créer une nouvelle praxis sociale a partir d’une création
culturelle, la structuration du récit prend sens. Non plus arbitraire, elle répond a un
contexte de crise. Crise de la modernité qui « entailed processes of real destruction and
loss, [of which] also emerged new modes of organizing vision and sensory perception,
a new relationship with ‘things,’ [...], a changing fabric of everyday life, sociability,

342 Ainsi donc, le mythe répond au besoin d’un nouvel ordre social en

and leisure »
structurant un récit, reflet d’une réalité per¢ue comme chaotique et/ou problématique.
Le récit est le résultat d’une mythopoiese.®* Il n’est pas réactualisation parce qu’il est
un «nouveau» mythe porteur d’une nouvelle «discipline for belief». L’allusion
mythique a pour objet de signaler que ’on est face a un mythe qui présente une vision

autre du monde.

Le réexamen du role du mythe, comme structure narrative, appelle aussi une

remise en perspective de la posture ironique. Celle-ci consiste bien en une liaison, qui

341 bid., p. 35-99.

342 M. Bratu Hansen, « The Mass Production of the Senses: Classical Cinema as Vernacular
Modernism », art cit, p. 243.

343 Michael Bell, « The metaphysics of Modernism » dans Michael Levenson (ed.), The Cambridge
Companion to Modernism, 2 édition., Cambridge ; New York, Cambridge University Press, 2011, p.
9-32.

90



peut paraitre paradoxale, d’éléments disparates de la réalité décrite. Toutefois, loin
d’étre le reflet d’une attitude de « detachment and non-commitment », elle est plutot le
reflet d’une prise de position philosophique/politique3**. La juxtaposition et/ou
construction ironique vise a mettre en relief les « absurdités/faussetés/apories » d’une
vision idéaliste, métaphysique (moderne) du monde. Ainsi, elle est une critique qui
ultimement débouche sur le projet mythopoiétique. Elle est un élément formel de la
structure qui visibilise un autre aspect du modernisme relevé par Beebe :

I’autoréflexivité.

Aussi, la rupture avec les theses isolationnistes nous permet aussi de
comprendre autrement I’attitude (auto-)réflexive. Certes, « Modernist art turns back
upon itself and is largely concerned with its own creation and composition »**°. Mais,
pour nous, cela ne conduit pas a une attitude radicalement solipsiste, comme le soutient
Beebe.3%® C’est, en effet, une tentative de réponse a un malaise qui survient « when the
“present practice” of the art and its history [tradition] have become problematic »3#.
L’autoréflexivité est alors un exercice critique qui vise a refonder les « pratiques »
(formes) dans un champ donné. Or, cette refonte, comme le soutient Biirger, supporte
une volonté de « créer » un nouvel ordre qui va s’externaliser et servir de base a une
«new life praxis ». L’autoréflexivité n’est pas solipsiste a cet égard puisque, orientée
vers l’action, elle n’est pas, ou du moins plus, d’ordre (purement) métaphysique

(contemplative).

Notons, néanmoins, que [’autoréflexivité¢, la mythopoiese et I’ironie des
modernistes vont bel et bien s’exprimer dans un « formalisme », ¢’est-a-dire par une
attention particuliére envers la « forme » d’expression. Toutefois, la portée de ce
formalisme, loin de faire sens par lui-méme, ne peut étre saisie qu’au regard de son
externalité et donc comme outils de performance, de projection d’une conception d’un

ordre alternatif a celui de la modernité. Dans cette perspective, autoréflexivité, recours

344 sara Blair, « Modernism and the politics of culture » dans Michael Levenson (ed.), The Cambridge
Companion to Modernism, 2e edition., Cambridge ; New York, Cambridge University Press, 2011, p.
155-177.

345 M. Beebe, « Introduction », art cit, p. 1073.

348 |bid.

347 K. Boyce, « In the Condition of Modernism : Philosophy, Literature, and The Sacred Fount », art cit,
p. 153,

91



au mythe, ironie et formalisme sont les expressions d’une nouvelle conception du

monde.

Il ressort donc deux éléments de ces textes (canoniques). Le premier est une
définition générique du modernisme selon laquelle celui-ci est : «a historical period,

an aesthetic style, and a philosophical worldview »34®

qui se développe en rupture avec
les Lumiéres. Le second est une typologie (préliminaire) des éléments caractéristiques
de ce dernier. Nommément : 1) formalisme, 2) mythopoieses et 3) autoréflexivité
(pouvant comprendre une ironie critique). Avec en téte ces éléments, nous allons nous
tourner vers les sciences juridiques et I’histoire et la pensée politique, afin de constater

comment le débat sur le modernisme y est aborde.

4 — Du modernisme juridique

Les débats sur le modernisme en et sur le droit ont donne lieu a ce qui a été
baptise Legal Modernism (modernisme juridique). Toutefois, les définitions et
conceptions de ce dernier ne sont pas toujours consensuelles. Les contradictions du sens
a donner au modernisme n’épargnent pas les sciences juridiques. Steven Wilf soutient
sur point que :

For law and society scholars, modernism means empirical social
science, objective understandings of norms, and a pragmatic, functional,
and antifoundationalist approach to lawmaking. Critical legal studies
scholars, too, claim to be the heirs to legal modernism. Evoking the
analogy of cultural modernism in art and literature to explain its legal
embodiment, modernism, David Luban suggests, is « provocative,
creates a sudden sense of loss through disenchantment, and sows
uncertainty ».34°

Nous allons, donc, rendre compte de ce débat afin de constater comment, jusqu’ici, le
modernisme juridique a été articulé dans les études sur ou en droit, et ce, au regard des

éléments de définitions que nous avons déja dégagés.

38 M. LeMahieu et K. Zumhagen-Yekplé, « Introduction: Wittgenstein, Modernism, and the
Contradictions of Writing Philosophy as Poetry », art cit, p. 1.

349 Steven Wilf, « The Invention of Legal Primitivism Histories of Legal Transplantations », Theoretical
Inquiries in Law, 2009, vol. 10, p. 486.

92



Avant de ce faire, il faut préciser que les juristes ont été parmi les moins enclins
a s’engager avec les études sur le modernisme. Nous allons ici aborder les théses de
quelques-uns des auteurs, bien que peu nombreux, qui ont essayé de théoriser cette
notion. Nous verrons comment ils entendent ce qu’ils baptisent modernisme juridique
et comment ils s’inscrivent dans la littérature des NMS. Cela nous conduira a procéder
a une critique de leur usage respectif du modernisme afin de nous positionner dans le

débat et de pouvoir ensuite établir nos propres criteres de définition.

En 1985, David Luban publie un article intitulé « Legal Modernism » qui
donnera lieu a un livre portant le méme titre en 1994.3° Si le livre a une portée plus
générale quant a I’identification de ce qui est moderniste en droit, I’article se cantonne
a I’étude des « Critical Legal Studies » (CLS) comme manifestation du modernisme en
droit. Etant largement reprise, la thése de Luban est représentative d’une vision
répandue du modernisme juridique. Partant de 1a, nous allons retracer la
conceptualisation qu’il fait du modernisme afin de mettre en lumicre ce que nous

percevons comme des limites et contradictions.

Luban explique que «artistic modernism emerged from a drastic loss of
confidence in the capacity of the reigning traditions, [...], to sustain work of major
quality »**L. Les artistes du dernier quart du 19° siécle se retrouvent, alors, devant la
nécessité «to exhibit the next developmental step in the technical and expressive
possibilities of their medium »*°2. Et Luban d’affirmer que la théorie du droit vit la
méme crise que les arts : « Modernism in legal theory is no different from modernism
in the arts : both respond to a cultural crisis, a sense that institutions and traditions have
lost their validity »**3, 1l est ainsi sur la méme longueur d’onde que les NMS pour qui

le projet moderniste répond a un sentiment généralisé de crise.

Aux fins de sa démonstration, Luban identifie ce que partagent, selon lui,
modernisme et CLS : «It makes people angry», «It leaves an important hunger

unsatisfied », « It bursts into public surrounded by manifestos, polemics, criticisms,

350 David Luban, Legal modernism, Ann Arbor, The University of Michigan Press, 1994, 1 p ; David
Luban, « Legal Modernism », Michigan Law Review, 1986 1985, vol. 84, p. 1656-1695.

%1 D. Luban, Legal modernism, op. cit., p. 7.

352 1hid.

353 bid., p. Quatrieme de couverture.

93



labels, and words, words, words », « The characteristic failing of modernist work, when
it fails, is not that it is bad but that it is fraudulent » et « The artist herself cannot know
beyond a doubt that she is creating art, rather than non-art or fraudulent art ».3%* Or, ces
éléments, identifiables en de multiples mouvements artistiques ou sociaux,®* ne nous
semblent pas constituer des catégories heuristiques qui permettent de distinguer le
phénomeéne a I’étude, et donc de le comprendre. La plupart des critéres référent aux
réactions du public. Or, ces réactions peuvent aussi étre constatées vis-a-vis d’autres
phénomenes, y compris ceux de la modernité contre laquelle le modernisme s’inscrit
en faux. En effet, dans les définitions généralement acceptées du modernisme, comme
de la modernité, les réactions du public ne sont pas retenues comme critére. Cela est
d’autant plus vrai pour les modernistes qui cherchent a échapper a la modernité, et donc
au « jugement » et a « I’approbation » de son public bourgeois. Ce dernier est aspect
trés fortement marqué chez Schmitt comme nous le verrons dans le chapitre portant sur

les Schattenrisse.

En outre, Luban se réclame des approches au modernisme developpé par
Clement Greenberg, Michael Fried et Stanley Cavell. En ce sens, Greenberg affirme
que :

I identify Modernism with the intensification, almost the exacerbation,
of [the] self-critical tendency that began with the philosopher Kant. [...]
The essence of Modernism lies, as | see it, in the use of the characteristic
methods of a discipline to criticize the discipline itself—not in order to
subvert it, but to entrench it more firmly in its area of competence.3°

Cela conduit Luban a définir le modernisme comme projet néo-kantien qui n’est pas
rupture, mais prolongement des Lumieres. Cela nous semble incohérent avec
I’entreprise qu’il annonce, a savoir I’alignement sur les conceptions du modernisme
acceptées, et répandues, en histoire de I’art et dans les études littéraires. Or, ces
derniéres concoivent le modernisme comme phénomene qui opere une rupture

(radicale) avec les Lumiéres.

354 D. Luban, « Legal Modernism », art cit, p. 1657-1659.

35 Dans le méme ordre d’idées, voir la critique de Greenber par McEvilley Thomas McEvilley, Art and
Discontent : Theory at the Millennium, Kingston, McPherson & Company, 1993, 186 p.

36 D. Luban, « Legal Modernism », art cit, p. 1660-1661.

94



Il est vrai que dans cette optique « continuiste », il s’aligne sur les théses de
Greenberg. Pourtant, les théses de prolongement de ce dernier sont largement
rejetées,®’ y compris au moment ot Luban développe son concept de modernisme
juridique. D’ailleurs, méme Fried et Cavell, qui se réclament de I’ascendance de
Greenberg, rejettent ce dernier aspect. Cavell d’affirmer : «a modernist work is one
that breaks with the past »*®, a comprendre la modernité. Idem, Stanford Freidman,
signale que malgré les conceptions contradictoires, il existe un élément commun aux
humanités et aux sciences sociales quant a la définition du modernisme : « the emphasis

on rupture from the past »*°,

Or, cet élément de rupture est absent, voire occulté ou ignoré par Luban. Cela
nous amene a exprimer des reserves sur ses conclusions. En effet, le rejet des theses de
Greenberg a mené une grande partie de la littérature a rallier une définition, comme
celle de Levin, qui met I’accent sur la rupture plutét que sur la continuité pour
comprendre les particularismes du modernisme. Cela étant, si nous cherchons a entrer
en dialogue et nous inscrire dans le projet NMS, il nous parait alors nécessaire de nous
¢loigner de la conception de Luban et de nous aligner sur les théses qui mettent I’accent
sur I’¢lément de rupture puisqu’elles font consensus dans le cadre interdisciplinaire que

ce mouvement met de ’avant.

Mais Luban n’est pas seul a défendre 1’idée que le modernisme est «les
Lumieres, version 20° siécle ». Pour Gary Minda « Legal modernism is the lawyer’s
Enlightenment project to perfect and render pure law’s claim to foundational
authority »%%°. En ce sens, il soutient que « Legal modernism symbolizes the progressive
union of scientific objectivity and instrumental rationality in pursuit of the intellectual
project of twentieth-century Enlightenment — the century-old quest for universal truth

based on faith in the omnipotence and liberating potential of reason and science

357T. McEvilley, Artand Discontent, op. cit. ; William Buschert et Eric Dayton (eds.), « Greenberg, Kant
and Contemporary Aesthetics », Canadian Aesthetics Journal / Revue canadienne d’esthétique, 2008,
vol. 14.

%8 M. LeMahieu et K. Zumhagen-Yekplé, «Introduction: Wittgenstein, Modernism, and the
Contradictions of Writing Philosophy as Poetry », art cit, p. 13.

39 g, Stanford Friedman, « Definitional Excursions: The Meanings of Modern/ Modernity/Modernism »,
art cit, p. 21 Mes italiques.

360 Gary Minda, « One Hundred Years of Modern Legal Thought : From Langdell and Holmes to Posner
and Schlag », Indiana Law Review, 1995 1994, vol. 28, p. 353.

95



[...]»*®L. En revanche, Minda rejette Iidée d’un paralléle entre modernisme culturel et
modernisme juridique. Pour lui, les juristes ne congoivent pas le droit comme objet

%2 11 s’inscrit, ainsi, dans une perspective

d’art, et donc toute analogie serait fallacieuse.
de stricte séparation entre développements culturels et sociaux. Cela I’améne a

promouvoir un type d’isolationnisme disciplinaire.

Une telle vision suppose que les différentes sphéres de la réalité analysée se
développent, pour ainsi dire, en vase clos. Or, nous avons rejeté ce type de séparation
parce que nous croyons que les autonomisations autarciques des disciplines ne rendent
que trés mal compte des phénomenes étudiés. Et la naissance méme des NMS semble
nous confirmer dans notre choix puisque ce mouvement voit le jour pour répondre a
une crise des études sur le modernisme attribuée a I’isolationnisme disciplinaire.®® Qui
plus est, Stephen Schryer remarque que ces divisions sont le résultat de « stratégies »
de cooptation du capital culturel (intellectuel) et non de nécessités ou pertinences
méthodologiques.®®* En ce sens, il ne nous parait pas opportun de reproduire des
séparations, ou des conceptions, dont les potentiels effets « pervers » sont établis. En
somme, Minda rejette une analogie entre phénomenes sur des bases qui peuvent étre
réfragables et qui nécessiteraient donc des justifications et des arguments qui ne sont
pas avancés. Dans cette optique, il est plus judicieux de s’inscrire dans des approches
qui cherchent plutdt a « réparer » les lacunes dues a ces approches et de nous rallier au

postulat de la rupture comme caractéristique constitutif du modernisme.

Cela nous pousse vers des théses qui, elles, font écho aux théses de ruptures,
aujourd’hui, admises dans les autres sciences sociales et les humanités.3%° Ainsi, Wilf

affirme que « Modernism is the undoing of the shackles of formal legal analysis, the

361 Gary Minda, Postmodern Legal Movements: Law and Jurisprudence At Century’s End, s.l., NYU
Press, 1995, p. 5 ; Pour des theses similaires voir aussi: Sheldon H. Nahmod, « Artistic Expression and
Aesthetic Theory : The Beautiful, the Sublime and the First Amendment », Wisconsin Law Review, 1987,
vol. 1987, p. 221-264 ; Amy M. Adler, « Post-Modern Art and the Death of Obscenity Law Note », Yale
Law Journal, 1990 1989, vol. 99, p. 1359-1378 ; Stephen M. Feldman, « From Premodern to Modern
American Jurisprudence: The Onset of Positivism Comments », Vanderbilt Law Review, 1997, vol. 50.
32 G. Minda, Postmodern Legal Movements, op. cit. ; G. Minda, « One Hundred Years of Modern Legal
Thought », art cit.

363 p_L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, op. cit., p. 1.

364 S, Schryer, « Fantasies of the New Class: New Criticism, Harvard Sociology, and the Idea of the
University », art cit, p. 147-166.

365 p L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, op. cit.

96



burying of the dead hand of the past, the recognition that law is largely functional »*,

Il importe aussi que cet écho inscrive et traite du modernisme juridique comme
phénomeéne culturel afin de ne pas réifier I’idée d’un droit autarcique en tant que
phénomeéne social. Réification qui serait incohérente avec la thése que nous avons
acceptée du modernisme voulant que 1'une des ruptures qu’il opére avec les Lumiéres

se caractérise par le rejet de I’autonomie des diverses sphéres de I’activité humaine. 3%’

Cela nous améne & la tentative de Nathaniel Berman de définir ce modernisme
juridique. Ce dernier s’est, en effet, intéressé aux relations entre le modernisme et le
développement de certains concepts du droit international. Pour Berman, contrairement
a Minda, le modernisme juridique doit étre entendu comme une version parmi d’autres
du phénomeéne culturel qu’a été le modernisme de la premiére moitié du 20° siécle.368
Il accepte la thése selon laquelle « modernist poetics [...] is part of a major intellectual

development in philosophy, the arts, and other fields as well »%°

, parmi lesquels le
droit. Selon lui, les « new international lawyers constructed and operated within what
may be called an international legal ‘matrix of modernism’ »*'°, Cette matrice est, selon
lui, une « paradoxale » articulation du primitivisme, qui se manifeste par la montée des
nationalismes, et d’un expérimentalisme, qui est manifeste dans le développement de
nouveaux concepts et catégories du droit.3”* Berman met aussi en exergue 1’é1ément de

rupture qui, pour lui, se révele au travers de I’expérimentalisme. De ce point de vue, il

rejoint les conceptions anti-isolationnistes plus haut décrites.

Toutefois, nous restons quelque peu insatisfaits puisque Berman se limite a
I’articulation entre primitivisme et expérimentalisme pour identifier le modernisme
juridique. Cela nous parait peu pour rendre compte de la richesse du phénomene et de

le lier aux autres manifestations du modernisme. Néanmoins, nous croyons que

366 S, Wilf, « The Invention of Legal Primitivism Histories of Legal Transplantations », art cit, p. 486 ;
Voir aussi: Lawrence Joseph, « Theories of Poetry, Theories of Law », Vanderbilt Law Review, 1993,
vol. 46, p. 1229.

367 \Voir section précédente: P. Biirger, Theory Of the Avant-Garde, op. cit.

368 Nathaniel Berman, « “But the Alternative Is Despair”’: European Nationalism and the Modernist
Renewal of International Law », Harvard Law Review, juin 1993, vol. 106, n° 8, p. 1806 Voir note 47.
369 5, Schwartz, The Matrix of Modernism, op. cit., p. 3-4.

370 N. Berman, « But the Alternative Is Despair », art cit, p. 1804 ; Pour plus de détail sur ce concept voir:
S. Schwartz, The Matrix of Modernism, op. cit.

371 Nathaniel Berman, « A perilous ambivalence: nationalist desire, legal autonomy, and the limits of the
interwar framework. », Harvard International Law Journal, 1992, vol. 33, p. 355, 362-369 ; Voir aussi
N. Berman, « But the Alternative Is Despair », art cit, p. 1794-1821.

97



I’articulation qu’il met de I’avant est potentiellement éclairante au regard des ¢léments
définitoires que nous avons acceptés plus haut. Cette articulation est une des réponses
potentielles & I’insatisfaction avec les « pratiques » existantes. Le primitivisme n’est pas
un archaisme, mais le moyen de renouer avec des formes de créations
(d’expérimentations) non liées a la rationalité des Lumicres, antérieurs certes, mais que
I’on peut réactualiser. On accorde au « primitif » une autre manicre de penser, de vivre,
de concevoir le monde: une autre «worldview». Dans cette perspective, le
primitivisme, comme mode de « pensée et de vie » du « primitif » devient une structure
potentielle pour refonder les pratiques et les formes qu’elles prennent. Primitivisme et
usage du mythe se rejoignent, souvent se confondent, comme méthodes de structuration
dans projet mythopoiétique et autoréflexif entrepris par les artistes et intellectuels. Et
Schmitt aussi mobilise cette pratique de la réactualisation du primitif pour articuler de
nouveaux mythes. Sa réactualisation du mythe d’Epiméthée (et son opposition &
Prométhée figure de la modernité s’il en est) est caractéristique de ce type

d’entreprise."?

Qui plus est, dans sa lecture de Kelsen comme figure du modernisme, Berman
soutient que le projet kelsénien se caractérise par une volonté de « demythologization
of legal thought »*"® ce qui, selon lui, est la preuve de son modernisme. Or, cela est
incongru a deux égards. Premiérement, cela ne cadre pas avec 1’idée du primitivisme
qui, en soi, est une réification mythologique.®’# Deuxiémement, cela ne concorde pas
avec I’un des traits du modernisme — « Modernist [...] makes use of myth »*"> — alors
que Berman emprunte sa conception du modernisme a Sanford Schwatrz, pour qui le

recours au mythe est un caractére typique du modernisme.3’®

372 e mythe épiméthéen tel que Schmitt ne sera pas abordé puisque son élaboration est antérieure a la
période visée dans le cadre de cette étude. Toutefois, pour des analyses plus détaillées sur I’Epiméthée
de Schmitt, voir : A. Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 220-228 ; et Fabrizio Negro et
Matteo Grasso, « Between The Buribunks and the Christian Epimetheus » dans Kieran Tranter et Edwin
Bikundo (eds.), Carl Schmitt and the Buribunks : Technology, Law, Literature, London ; New York,
Routledge, 2022, p. 321-335.

373 N. Berman, « A perilous ambivalence », art cit, p. 364.

374 M. Bell, « The metaphysics of Modernism », art cit, p. 20-22 ; Susan Hiller (ed.), The Myth of
Primitivism, 1 édition., London ; New York, Routledge, 1991, 368 p.

375 M. Beebe, « Introduction », art cit, p. 1073.

376 \oir les commentaires sur la métaphore comme illustration du mythe dans les notes su F. Nietzsche
et T.S. Eliot par S. Schwartz, The Matrix of Modernism, op. cit., p. 78 et 201-202.

98



L’ensemble de ces inconsistances de la part des juristes nous améne au constat
d’un mésaise théorique en ce qui a trait a la définition du modernisme juridique et du
modernisme dans les sciences juridiques. Nous réitérons donc, ici, notre alignement sur
les conclusions que nous avons tirées de notre discussion des theses et définitions qui
ressortent de la section précédente. Toutefois, nous retenons 1’idée d’articulation entre
primitivisme et expérimentalisme comme une des possibles manifestations d’une

attitude moderniste.

En résumé, nous nous distancions des théses, comme celles de Luban et Minda,
que nous trouvons bien trop dissonantes avec ce qui se fait dans les autres disciplines,
disciplines qui se sont bien plus engagées avec cette question. Deuxiémement, nous
nous rallions a la thése voulant que le modernisme juridique soit 1'une des multiples
facettes du phénomene culturel que fut le modernisme. Troisiémement, nous
souscrivons a I’'idée de Berman que primitivisme et expérimentalisme soient des
¢léments caractéristiques du modernisme. N’en reste pas moins que nous estimons que
le modernisme se distingue aussi par d’autres éléments dont il faut tenir compte, soit
ceux discutés plus haut. Néanmoins, nous croyons qu’il est essentiel d’enrichir cette
conception en la mettant en perspective avec les conclusions, et idées, développer dans
un champ disciplinaire qui s’est plus systématiquement, et rigoureusement, engage avec

les aspects sociopolitiques du modernisme : I’histoire et la pensée politique.

5 — Du modernisme sociopolitique

Jusqu’aux années 1990, en science politique et en histoire, le modernisme est
compris comme le phénomene qui paracheve les Lumiéres et qui se manifeste, avant
tout, par le « culte » du progres. Dans cette perspective, modernisme et modernité ne
sont pas oppos€s, mais synonymes. Mais avec la refonte des NMS, I’étude du
modernisme comme phénomene politique est aussi revisitée. Avec ce changement,
plusieurs phénomeénes du tournant du 20° siecle sont relus et reconsidérés sous une
nouvelle lumiére ; notamment un qui est tout particulierement indiqué dans notre projet,
et qui concerne les mouvements fascisants. Mouvances jusque-la associées au

conservatisme tant politique que socioculturel. Dans les années 1980, cette thése

99



commence a étre remise en question, notamment avec la publication de Reactionary

Modernism®’” par Herf et 1’étude Breuer dont il a été question plus haut.

Dans Reactionary Modernism, Herf décrit « The paradox of [German]
reactionary modernism »°®. Il explique que :

Before and after the Nazi seizure of power, an important current within
conservative and subsequently Nazi ideology was a reconciliation
between the antimodernist, romantic, and irrationalist ideas present in
German nationalism and the most obvious manifestation of means-ends
rationality, that is, modern technology.3"

Aux fins de sa démonstration, il se penche sur le rapport a la technologie de
personnalités qu’ils considérent comme clés pour les mouvements de la révolution
conservatrice parmi lesquels Jiinger, Heidegger et Schmitt. Son analyse reste, toutefois,
attachée a cette vision classique en sciences sociales qui voit le modernisme simplement
comme manifestation des Lumicres. L’aspect « moderniste » des auteurs analysés est
leur « glorification », attachement et/ou promotion de la technologie. Toutefois, ils sont
conservateurs étant donné qu’ils rejettent la rationalité des Lumiéres et les principes et

valeurs de la démocratie libérale.38°

Si le lien que Herf releve permet de dépasser la stricte opposition entre
modernisme et fascisme, il souffre de lacunes qui n’ont pas échappé a la critique. Breuer
estime, en effet, que «son concept de “Reactionary Modernism” est [...]
problématique, parce qu’on ne voit pas trés bien en quoi doit consister I’élément
réactionnaire de ce courant. Comme si les menées non démocratiques ou
antidémocratiques ne faisaient pas partie de la modernité ! »*®1. De méme, Thomas
Rohkrémer soutient que « the combination of a reactionary political orientation and a
fully-edged acceptance of technology can strike one as “paradoxical” only if one

believes with Jeffrey Herf that technology is normally accepted by liberals, democrats

877 Jeffrey Herf, Reactionary modernism: technology, culture, and politics in Weimar and the Third
Reich, Cambridge, Cambridge Univ. Press, 2003, 251 p.

378 Ibid., p. 1.

379 |bid.

380 |hid., p. 1-48 et 70-129.

31 g, Breuer, Anatomie de la révolution conservatrice, op. cit., p. 89.

100



or socialists and rejected by reactionaries »*2. Selon lui, cette thése n’est pas farfelue
en soi, mais il n’y a ni paradoxe, ni nouveauté dans 1’acceptation de la technologie par
la droite®®® parce qu’« Instrumental reason and technology are available for an endless
number of different purposes, many of which are not humane or enlightened »3 et « It
is simply not strange or “paradoxical to reject the Enlightenment and embrace
technology at the same time”, but common practice in nineteenth- and twentieth-
century Germany as well as in many other countries »°®. Cela ’'améne a exprimer des
réserves sur la maniére dont est traitée la relation entre fascisme et modernité, ce qui le

36 contre 1'idée que

pousse a se rallier aux positions d’Ardorno et Horkheimer
I’avénement des mouvements fascistes ne serait qu’un couac dans la longue et rectiligne
avancée de I’humanité vers un futur toujours voué a étre « meilleur » qu’hier : « Instead
of distancing modernity from National Socialism, we should learn to accept that it was
by no means a necessary, but was a possible development within modernity. In that

sense, National Socialism shows modernity’s most fatal potential »387,

Dans la méme optique que les critiques de Breuer et Rohkramer, certains
historiens vont entreprendre de redéfinir le fascisme et sa relation a la modernité, au
modernisme et aux Lumiéres, et ce, afin de dépasser les limites apories des théses de la
Révolution conservatrice, comme celle du « modernisme réactionnaire ». Ces derniers
se sont notamment inscrits dans le courant des NMS et ont revu les catégories
définitoires afin de disposer de concepts qui rendent compte de la réalité fasciste sans
supposer ou s’étonner de « paradoxes ». Pour la suite, nous nous tournons donc vers des
auteurs qui ont particuliérement contribué a la redéfinition des termes « fascisme »,
«modernité » et « modernisme », et ce, en axant leurs réinterprétations sur un cadre qui

refuse la séparation entre les phénomenes sociopolitiques, intellectuels et culturels. 388

%2 Thomas Rohkrdmer, « Antimodernism, Reactionary Modernism and National Socialism.
Technocratic Tendencies in Germany, 1890-1945 », Contemporary European History, mars 1999,
vol. 8, n° 1, p. 31.

383 |bid., p. 43.

384 Ibid., p. 49.

385 |bid.

386 T,W. Adorno et M. Horkheimer, La Dialectique de la Raison, op. cit.

387 T, Rohkramer, « Antimodernism, Reactionary Modernism and National Socialism. Technocratic
Tendencies in Germany, 1890-1945 », art cit, p. 50.

38 Voir entre autres: M. Antliff, Avant-Garde Fascism, op. cit. ; Emilio Gentile, The Struggle for
Modernity: Nationalism, Futurism, and Fascism, s.I., Greenwood Publishing Group, 2003, 232 p; R.
Griffin, The Nature of Fascism, op. cit. ; George L. Mosse, La révolution fasciste vers une théorie
générale du fascisme, traduit par Jean-Francois Sené, Paris, Seuil, 2003, 272 p; Z. Sternhell, The
Intellectual Revolt against Liberal Democracy, 1875-1945, op. cit.

101



En fait, durant les 1990, les theses qui opposent modernisme/modernité et
fascisme vont étre chamboulées et renversées. Avec la publication, en 1992, d’Ordinary
Men : Reserve Police Battalion 101 and the Final Solution in Poland®®, Christopher
Browning révolutionne les études sur le nazisme en déplacant la focale et en initiant la
Taterforschung, 1’étude des perpétrateurs. Au méme moment, la chute du mur Berlin et
I’implosion de 'URSS donnent acceés a quantités de nouvelles archives et documents
divers qui révolutionnent la compréhension que nous avions du 3° Reich et des années
qui ont précédé son avénement.>®° Le régime nazi était en fait beaucoup plus complexe
qu’il n’avait semblé de prime abord : moins hiérarchique, plus flexible et surtout sans

véritable projet clair qui lui aurait servi de colonne vertébrale.3

Au contraire, on découvre dans les archives un mouvement et un régime
désordonné et chaotique, souffrant gravement de I’absence d’un projet ou méme d’une
doctrine claire sur laquelle se reposer ou vers laquelle se tourner. Contrairement, au
libéralisme (et ses avatars) et au socialisme (dans toutes ces déclinaisons : bolchévique,
spartakiste, social-démocrate, etc.) qui disposaient d’un socle « idéologique » sur lequel
se deployer et dans lequel il était toujours possible de se «ressourcer », le national-
socialisme ne disposait que d’un antisémitisme violent et d’ergotages folkloriques
insuffisants pour la bonne conduite d’une « grande nation » une fois le pouvoir politique
conquis.®®2 L’on constate, aussi, que ¢’était, contrairement a ce qu’on avait pu croire,
un Etat trés moderne, partageant les mémes problémes de productivité et de gestion que
les démocraties occidentales, et surtout les resolvants de fagon similaire : en favorisant
la créativité, la flexibilité et les initiatives individuelles.>*® Les études sur le nazisme
prennent, par conséquent, une nouvelle tournure, se délestent des arendtienne sur le
totalitarisme et replacent ce moment dans « I’histoire normale » de la modernité, non

plus couac et accident, le fascisme et le nazisme sont alors compris comme phénomenes

389 Christopher R. Browning, Ordinary Men : Reserve Police Battalion 101 and the Final Solution in
Poland, New York, Harper Perennial, 1998, 304 p.

390 Voir la postface (Afterword), non incluse dans la version originale en francais, de Christian Ingrao,
Believe and Destroy : Intellectuals in the SS War Machine, Malden, Wiley, 2013, p. eBook.

391 C. Ingrao, Croire et détruire, op. cit., p. 585-607.

392 Johann Chapoutot, Comprendre le nazisme, Paris, Editions Tallandier, 2020, eBook p ; C. Ingrao,
Croire et détruire, op. cit., p. 585-607.

393 Johann Chapoutot, Libres d’obéir : Le management, du nazisme d aujourd hui, Paris, Gallimard,
2020, 176 p.

102



dont les logiques s’inscrivent dans une modernité (incluant la postmodernité) contre la

modernité.

Dans The Nature of Fascism, Roger Griffin redéfinit le fascisme comme étant :
«a genus of political ideology whose mythic core in its various permutations is a
palingenetic form of populist ultranationalism»®%*. De cette définition, trois
caractéristiques du fascisme se dégagent : 1) il s’agit d’une idéologie politique qui
repose sur 2) un mythe fondamental, celui d’une 3) palingénésie de la Nation. En
somme, le « palingenetic ultranationalism » est le mythe d’une révolution qui va amener
une renaissance (régénération) de la Nation concue comme entité a méme de raviver la
lutte contre la décadence a laquelle ont mené les Lumiéres : c’est donc aussi une
réponse a la crise ressentie au tournant du siecle dernier, et qui s’accentue dans 1’entre-
deux-guerres.®® Aussi, pour établir sa définition, Griffin oppose modernisme et
modernité pour replacer le fascisme parmi les manifestations du phenomeéne
moderniste.®*® Pour lui, il faut avoir une « ‘maximalist’ definition of modernism as a
reaction (but a non-reactionary, revolutionary reaction) to Western ‘modernity’ [...],
posited on a reading of modernization as a process of disaggregation, fragmentation,
and loss of transcendence with respect to premodern societies »>° pour comprendre le
fascisme comme modernisme. Perte de transcendance qui est au cceur des
préoccupations du jeune Schmitt et a laquelle est consacrée sa thése d’habilitation, La

Valeur de I’Etat et la signification de l'individu.

Griffin, de poursuivre en expliquant que cette réaction qu’est le modernisme va
faire d’une époque antéricure, de la tradition, d’époques et cultures précapitalistes des
terreaux pour penser un futur autre, non moderne. Le modernisme est donc :

a generic term for a vast array of heterogeneous individual and
collective initiatives undertaken in Europeanized societies in many
spheres of cultural production, social activism, and political militancy

394 R. Griffin, The Nature of Fascism, op. cit., p. 26.

3% Ibid., p. 26-52.

39 D’autres auteurs, comme Toulmin, procédent aussi 4 ce type de distinctions. Toutefois nous rejetons
leur modéle parce que nous estimons que son principal effet est de réifier les clivages entre sciences
humaines et Lettres. En effet, pour Toulmin, modernité/postmodernité doivent étre utilisés pour décrire
les phénomeénes sociaux, politiques et économiques, alors que modernisme/post-modernisme sont
réservé a I’appréhension des phénomenes culturels. Stephen Toulmin, Cosmopolis: The Hidden Agenda
of Modernity, 1 édition., Chicago, University Of Chicago Press, 1992, 235 p.

37 Roger. Griffin, «Modernity, modernism, and fascism. A “mazeway resynthesis” »,
Modernism/modernity, 2008, vol. 15, n° 1, p. 10.

103



from the mid-19th century onwards. Their common denominator lies in
the bid to reinstate a sense of transcendent value, meaning, or purpose
in order to reverse the Western culture’s progressive loss of a
homogeneous value system and overarching cosmology (nomos) caused
by the secularizing and disembedding forces of modernization. The late
19th-century modernists’ rebellion against contemporary modernity
was shaped by innate predispositions of the human consciousness and
mythopoeic faculty to create culture, to construct utopias, and to find a
subjective access to a suprahuman temporality.

Modernism can assume an exclusively artistic expression, often
involving extreme experimentation with new aesthetic forms [...]
(“epiphanic modernism”). Alternatively, modernism [..] can focus on
the creation of a “new world” [...] through the creation of new ways of
living or an entire socio-political culture that will ultimately transform
not just art, but humankind itself, or at least a chosen segment of it,
under the leadership of a new elite (“programmatic modernism”).3%

Pour Griffin, c’est dans le cadre de ce «projet» qu’apparaissent et s’inscrivent les
fascismes italiens et allemands. Le mythe de la palingénésie de la nation répond au
projet moderniste. Il repose sur un rejet catégorique de la modernité et en dénonce la
décadence. Il se veut un projet de « re-naissance », donc contient un élément qui s’ancre
dans un passé idéalisé. Il reste toutefois tourné vers ’avenir. Les fascismes sont ainsi

1’une des manifestations possibles du « programmatic modernism ».3%

De méme, Mark Antliff reprend, raffine et pousse plus loin les theses de Griffin.
En fait, il reprend la définition du fascisme de Griffin et complexifie la
conceptualisation de ce qu’est le modernisme en dehors de son aspect « réaction a la
modernité ». Pour cela, il décrit une série de caractéristiques du modernisme qui
permettent de rendre compte de ce en quoi consiste la réaction moderniste. Il en conclut
qu’il existe essentiellement cing dénominateurs communs au fascisme et au
modernisme : 1) I’idée de régénération, 2) Usages de techniques avant-gardistes, 3)
Mouvements construits comme des «religions sécularisées», 4) Importance du
primitivisme et 5) Anticapitalisme.*® Pour en arriver a une telle liste, il va synthétiser
les théses de plusieurs historiens qui font état du lien entre modernisme et fascisme

italien ou nazisme, dont Emilio Gentile et George L. Mossen, en plus de Griffin.

398 Roger Griffin, Modernism and Fascism: The Sense of a Beginning under Mussolini and Hitler, First
Edition., s.1., Palgrave Macmillan, 2007, p. 116.

399 |bid., p. 116-117.

400 M. Antliff, Avant-Garde Fascism, op. cit., p. 17-62.

104



Gentile explique que les fascistes italiens, au diapason avec les futuristes, ont
introduit une « distinction [...] between ‘sane’ modernity and ‘perverse’ modernity »*°%,
De cette fagon, ils « pretended to be the artificers of sane modernity and the antagonists
of that perverse modernity that stemmed from Enlightenment values of liberal
reason »*%2, Ils rejettent, donc, les Lumiéres, mais acceptent et promeuvent 1'usage de
techniques, et de technologies, dites avant-gardistes parce que congue comme des
¢léments civilisationnels importants. Cette «sane modernity » consistait en la
reconstruction d’une «nouvelle civilisation » (la régénération) qui reposait sur «the
mythic use of history and tradition, and in particular the appeal to the heritage of
Rome »*%%. En revanche, « The cult of Romanness, in this sense, was celebrated
modernisitically as a myth of action for the future »*%*. C’est un primitivisme source de

ressourcement dont I’objet est de créer « Le nouvel Homme moderne ».

Et Gentile de préciser que « Toward that end modernist nationalism argued the
necessity of accompanying the industrial revolution and modernization with a
‘révolution of the mind’ order to form the sensibility, the character, the conscience of a
new Italian who could comprehend and confront the challenges of modern life »*%. 1l
ajoute, toutefois, que pour achever cette «révolution des esprits», le nationalisme
moderniste, rejetant le rationalisme politique, fait appelle « to the energy of feelings
and emotions; it sought to reactivate the mythopoetic faculties in order to create new
and modern myths of the nation »*%® qui a opéré par un « process of institutionalizing a
secular religion necessary for the spiritual unity of a mass society »*°’. Bref, la
reconstruction de la société décadente héritée des Lumicres, prend la forme d’un projet
mythopoiétique dont 1’objet est de créer de nouveaux repéres, de nouveaux systémes

de valeurs. Cette création mythologique prend la forme sacralisée d’une « religion »

politique.

Avec les Lumiéres, « ’Homme européen » a perdu tous ses reperes de valeurs,

en raison du rejet de la religion, alors il lui en faut une nouvelle pour renaitre de ses

401 E, Gentile, The Struggle for Modernity, op. cit., p. 61.
402 1pid.

403 hid., p. 60 Nos italiques.

404 1hid.

405 1bid., p. 46.

406 |pid., p. 46-47.

407 |bid., p. 55.

105



cendres. « If God died in the nineteenth century, then he had an active afterlife in the
twentieth »*%8, Contre le « désenchantement » dont seraient coupables les Lumiéres, les
mouvances fascistes comme les modernistes se proposent de le réenchanter par de
nouvelles croyances, de nouveaux mythes et de nouvelles formes — de vie comme
esthétiques. Réenchantement quasi mystique, mais non moins arrimé sur la centralité

de la création et de I’essor technologique.

Mosse arrive aux mémes conclusions concernant le nazisme. Il constate le
méme lien entre le développement de I’anti-modernité, le culte des « moments glorieux
du passé », et le culte de «1’unicité » du peuple allemand qui est a la source de la
naissance du sentiment national et du mouvement Valkisch. Or, il soutient que ce
développement a pris pour modéle la liturgie chrétienne pour développer un nouveau
mod¢le social, une nouvelle «religion politique », qui repose sur la célébration du
passé, mais tourné vers un futur «fantasmagorique » dans lequel renaitront les

Volksdeutsche.*%

Il ressort de cela que le modernisme sociopolitique (modernisme épiphanique)
et les projets fascistes et nazis (modernisme programmatique) s’articulent autour
d’¢éléments communs. Ces ¢léments sont 1) le rejet des Lumieres qui s’exprime de
différentes facons (y compris anticapitalisme et/ou antilibéralisme), 2) la célébration du
passé, que I’on peut rebaptiser tendance au primitivisme, 3) célébration de 1’essor
technologique et de la créativité, 4) mythopoiése : production de nouveaux mythes, de
nouvelles «religions politiques », pour retisser un lien social supposé détruit par les
Lumigres, 5) le projet de refonder, de recréer, de régénérer, la « nation », le « groupe
sociopolitique » et 6) I’attention particuliere donnée aux formes (sociales ou autres)
pour désavouer celles des Lumieres et en créer (performer) de nouvelles dans le cadre

du projet régénérateur.

En bref, modernistes comme fascistes ont recours a des processus

mythopoiétiques pour des fins de régénération et de renaissance socioculturelles et

498 pericles Lewis, « Modernism and religion » dans Michael Levenson (ed.), The Cambridge
Companion to Modernism, 2 edition., Cambridge ; New York, Cambridge University Press, 2011, p. 180.
409 George L. Mosse, La nazionalizzazione delle masse: simbolismo politico e movimenti di massa in
Germania (1815-1933), s.1., Il Mulino, 2009.

106



politiques qui s’expriment au travers du rejet des Lumicres, de la célébration du passé
et de la valorisation de I’essor technologique afin de créer de nouvelles formes
d’organisation, d’ordonnancement, de la vie — de la praxis sociale. Cette derniere
conclusion nous permet alors de rappeler les deux précédentes et de procéder a la
synthése finale.

Conclusion

Nous allons, donc, commencer par rappeler nos conclusions. La premiére est la
définition générique du modernisme que nous avons retenue : « a historical period, an
aesthetic style, and a philosophical worldview »*1° qui se développe en rupture avec les
Lumiéres et satypologie (formalisme, mythopoiese et autoréflexivité). Avec la seconde
conclusion, nous avions convenu que nous pouvions retenir I’articulation entre
primitivisme et expérimentalisme qui résulte de I’autoréflexivité d’un champ.
Autoréflexivité, elle-méme, résultat d’un malaise, d’un sentiment de crise,
manifestation du rejet des Lumieres et source de mythopoieses. Finalement, de la
derniére, nous avons établi que modernisme et fascisme partagent certains points
communs : 1) Rejet des Lumieres, 2) Projet de régeneration — du corps social ou de la
pratique culturelle, qui passe par un travail sur la forme que «1’objet » régénéré va
prendre (Formalisme esthétique), 3) Valorisation de la créativité et de 1’essor
technologique (Expérimentalisme), 4) Célébration du passé (Primitivisme) et
transcendantalisme et 5) Recours aux mythes et création de nouveaux mythes
(Mythopoiese).

Cela étant, nous pouvons synthétiser nos trois conclusions comme suit afin de
typologiser les points communs que nous retenons pour les fins de notre analyse. Le
modernisme est observable, socialement, culturellement, politiquement, etc., au travers
de la combinaison des éléments suivants : 1) Rejet des Lumiéres, du positivisme et du
naturalisme, 2) Primitivisme comme idéal transcendantal, 3) Expérimentalisme par la
refonte des formes modernes et traditionnelles de la production des « ceuvres » (recours

a de nouvelles formes discursives), 4) Mythopoiése et 5) Régénération. Toutes ces

40 M. LeMahieu et K. Zumhagen-Yekplé, « Introduction: Wittgenstein, Modernism, and the
Contradictions of Writing Philosophy as Poetry », art cit, p. 1.

107



manifestations seront, par ailleurs, comprises comme a la fois les produits et les
réponses a ce que Benjamin qualifie d’«angoisse mythique »*!!, c’est-a-dire cette
réaction a la modernité et aux Lumiéres qui résulte de I’impression d’un effondrement
des structures normatives (légales, morales ou autre), d’un sentiment de crise, d’un
désenchantement du monde. Eléments qui sont les manifestations d’une (esthétisante)
tendance culturelle, artistique, sociale, politique, philosophique et économique qui
émerge, au tournant du siécle dernier, d’une volonté de refonder une nouvelle réalité

sociale.

C’est dans ce modernisme que la prose de Schmitt est située afin de 1) dépasser
les étiquetages de « conservateur » qui ne nous permettent pas toujours de saisir la
portée de sa pensée, et 2) d’essayer d’identifier ce que le kronjurist du Troisieme Reich
peut nous apprendre sur I’édification d’une société et d’un droit fasciste et qui nous
permettrait de comprendre la montée, 1’implantation, susceptible de germer, des
extrémes droites hier comme aujourd’hui. A cet effet, nous allons accepter la définition
de Griffin du « fascisme générique ».**2 En effet, le phénoméne fasciste n’est pas en soi
notre objet d’étude, alors nous choisissons de nous aligner sur une définition générique
qui ne nous contraint pas a nous égarer dans des débats qui ne concernent pas
directement notre principale thése qui porte sur le « modernisme » et non le « fascisme »

de Schmitt (qui n’est plus a discuter).

411 \Walter Benjamin, Paris, capitale du XIXe siécle, Paris, Allia, 2015, p. 9.

412 Deux raisons nous poussent a faire cela : d’une part ’acceptation générale de sa définition pour ses
qualités heuristiques dans les analyses du modernisme et d’autre part le manque d’espace qui ne nous
permet pas de pleinement discuter ce phénomeéne R. Griffin, The Nature of Fascism, op. cit.

108



Fiction

Cela étant dit, la présente étude a pour objet de questionner et d’interroger les
formes qu’a pu prendre le projet moderniste dans la pensée juridique. De fait, avec la
modernité « the judicial and juridical systems, [...] gradually find themselves endowed
with their own personnel and their own local history and precedents and traditions »*2,
Nous posons, alors, que le « droit » connait aussi une « Critique » moderniste***, a la
fois comme nouveau vceu, nouvelle promesse d’a-venir, comme nouveau souvenir
d’hier et comme nouvelle «réalité». Le droit comme modernisme se présenterait
comme souvenir d’un ordre ancien, nouvel ordre en devenir (2 voir venir, cette utopie).
En d’autres termes, nous nous proposons ici de nous attaquer a ce qu’a été le
modernisme juridique — le modernisme en tant que phénomene/courant dans la pensée
juridique. Modernisme, ce passé chargé de notre a-présent postmoderne dont
I’archéologie s’avere donc nécessaire pour comprendre l’actualité de notre pensée

juridique. L’on va donc s’intéresser au modernisme tel qu’il a pris « forme » dans la

pensee juridique — ou tel qu’on lui a donné « forme » dans cette pensée.

La question qui se pose alors est : quel a été ce modernisme juridique ? Qui en
a ou ont été la/les figure(s) ? Qu’est-ce que « Dada » en droit ? Nous nous proposons,
alors, de nous tourner vers I'un des juristes les plus « marquants » du 20° siecle et qui
se voulait (disait) Dada (avant I’heure 1)*!° : Schmitt. Schmitt est une figure idoine pour
qui cherche a traiter de la crise du Récit moderne de la premiére moitié du 20° siecle (et
méme de la seconde), surtout d’une perspective juridique. Et outre son autoqualification
(ampoulée), il semble que ce choix se justifie par ses proximités — personnelles ou
intellectuelles — avec nombres de personnalités et milieux dits modernistes, parmi
lesquels la Bohéme berlinoise, Georg Lukacs, Walter Benjamin ou encore certains
expressionnistes comme Theodor Déubler. Proximités qui I’inscrivent aussi parmi ces
Critiques de la modernité qu’ils soient philosophes, artistes, juristes ou « intellectuels

publics ». Cela n’est, d’ailleurs, pas passé¢ inapergu puisque ces proximités

413 F. Jameson, A singular modernity, op. cit., p. 90.

414 5, Wilf, « The Invention of Legal Primitivism Histories of Legal Transplantations », art cit ; D. Luban,
« Legal Modernism », art cit; N. Berman, « A perilous ambivalence », art cit ; N. Berman, « But the
Alternative Is Despair », art cit.

415 Carl Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schiler, Berlin, Akademie Verlag, 1995,
p- 42.

109



«paradoxales » de Schmitt — conservateur/réactionnaire (?) — ont été a maintes
reprises commentées.*!® N’en reste pas moins que cette proximité et ses propres
déclarations tendent a le « qualifier » comme potentielle figure moderniste ; objet de

cette étude.

De fait, David C. Durst, dans Weimar Modernism, met de I’avant la critique
« moderniste » — commune a Georg Lukacs, aux dadaistes berlinois et a Schmitt — de
Iattitude « contemplative » des romantiques allemands.*!” Toutefois, si Durst met en
lumiére cet aspect commun a Schmitt et a certaines figures du modernisme artistique,
il réduit ce point commun a la these défendue par le juriste dans Romantisme politique,
et n’étend pas 1’analyse a I’ensemble de 1’ceuvre schmittienne. Cela étant, cette critique
partagée n’est pas Systématisée. Bien que nous puissions trouver des occurrences qui
rapprochent Schmitt et modernisme, elles sont loin de pouvoir rendre compte du
phénoméne que nous cherchons a éclairer. Encore moins de la lecture que nous
entendons avoir de Schmitt comme modernisme. En somme, nous allons explorer le
modernisme en tant qu’expérimentations formelles (esthétiques — lui, le critique de
I’esthétisation du politique) afin d’interroger les formes mythiques, les fictions qui pour

Schmitt sont centrales a toute pensée juridique.

Pour le juriste de Plettenberg, « un artifice de la pensée humaine, qui a regu une
formation techniquement parfaite dans la jurisprudence, la fiction, a été méconnu et mal
compris »*18. De fait, il constate un rejet de plus en plus grand de la « fiction » comme
« invention mensongeére »*° qui améne au rejet de toute « construction juridique [qui]
repose sur la prémisse de quelque chose qui n’est que pensé »*2°. Ce rejet grandissant
de la fiction juridique vient du fait que les sciences juridiques subissent I’influence de
«sciences auxiliaires » (économie, sociologie et psychologies) et de leurs méthodes
empiristes qui n’acceptent que les « réalités tangibles », rejetant les « choses pensées »

dans le domaine de la métaphysique et de la transcendance que leur positivisme rejette

416 As examples: Jacob Taubes, En Divergent accord : A propos de Carl Schmitt, traduit par Elettra
Stimilli et traduit par Philippe lvernel, Paris, Rivages, 2003, 125 p; Jens Meierhenrich et Oliver
Simons (eds.), The Oxford handbook of Carl Schmitt, Oxford University Press., New York ; London,
2016, 828 p ; T. Stark, « Complexio Oppositorum : Hugo Ball and Carl Schmitt », art cit.

417 D.C. Durst, « Berlin Dada, Carl Schmitt, Georg Lukacs, and the Critique of Contemplation », art cit.
418 Carl Schmitt, « Juristische Fiktionen », Deutsche Juristenzeitung, 1913, vol. 18, n° 12, p. 804.

419 1hid.

420 1hid.

110



violemment. Or, soutient-il, ce rejet « méconnait ce qui est important : & Savoir non pas
la réalité de quelque chose de pensé, mais 1’utilité pratique de la fiction pour la science

et la pratique juridique »*?.

Pour le juriste, la fiction est un moyen, méme au prix d’« hypothéses erronées »
d’atteindre un « but correct ».*?2 Ce but ne pouvant étre de nature immanente, mais
toujours transcendante (méme s’il n’explique pas comment 1’on peut connaitre sa
«rectitude »). En ce sens, « ce n’est [...] pas un signe d’“exactitude” que de rejeter sans
réfléchir toute fiction ; on ne fait ainsi que se nuire & soi-méme »*?3, Toute dérive ou
tout effet indésiré qui résulte d’une fiction n’est pas intrinseque a la fiction
(commandant alors son rejet), mais d’un mésusage de cette fiction. Se reposant sur Die
Philosophie des Als Ob (La philosophie du « comme si») de Hans Vaihinger, il
explique que

La raison et la limite du bien-fondé d’une fiction ne résident pas dans son
rapprochement de la réalité, mais dans I’utilité qu’elle a pour la connaissance.
Il n’y a pas de science qui puisse s’en passer, mais la jurisprudence et les
mathématiques [...] ont donné naissance a la fiction sous sa forme la plus pure.
La fiction est une hypothese délibérément arbitraire ou fausse, qui peut
néanmoins faire progresser la connaissance et fournir des résultats précieux. *?*

Pour Vaihinger, en effet, ce que I’on considére ordinairement comme des hypotheses
sont en fait des fictions puisqu’elles n’ont pas d’existence empirique (ne peuvent étre
« soumis » a une expérimentation). I1 s’agit de toutes les « hypothéses » métaphysiques,
religieuses ou de la logique elle-méme, en dernier lieu qui n’a aucune existence
matérielle. Malgré tout, comme le rappelle Schmitt, elles ont un intérét non pas en
raison de leur «réalité objective », mais en raison de « I’utilité pratique » qu’elles ont

pour le développement de la connaissance.*®

A titre d’exemple, Schmitt explique que la « volonté du législateur »*2® par
I’interprétation ne peut étre comprise que comme une réalité objective, mais seulement

comme fiction pratique, donc opérante. De fait, « il est évident qu’il ne s’agit plus de

421 |hjd,, p. 804-805.

422 |hjd., p. 805.

423 |bid.

424 |bid.

425 Hans Vaihinger, The Philosophy of « As If », 2¢ édition., London ; New York, Routledge, 2021.
426 C, Schmitt, « Deutsche Juristen-Zeitung », art cit, p. 805.

111



ce que I’on peut appeler la volonté contenue dans la loi, qui s’impose au juriste de
maniére immuablement déterminée »*?’. Cependant, I’on considére que le résultat de
I’interprétation de la régle de droit (quel que soit la méthode utilisée pour y parvenir :
analogie, interprétation textuelle, travaux préparatoires, etc.) est «la volonté du
législateur » bien que ce ne soit pas empiriquement le cas. En bref,

Le fait de faire une supposition arbitraire et fausse pour calculer des realités,
mais en méme temps de devoir rester toujours conscient de cet arbitraire, crée
un «état de tension désagréable » de I’ame que 1’on essaie d’éliminer en
attribuant une réalité¢ a ce que I’on pense. « C’est ainsi que la fiction devient
simplement un dogme, le comme si devient le parce que », et ¢’est ainsi que la
meéthodologie juridique et de nombreuses controverses individuelles sont
éclairées d’une lumiére toute nouvelle.*?

La seule erreur possible, dans ce genre de configuration, est d’oublier qu’il s’agit de
fictions et de les comprendre comme « vérités empiriques ». Si « I’arbitraire » de ses
fictions est conscient, alors la fiction permet d’atteindre des « vérités » (en tant que

connaissance sur le réel) qui ne sont pas atteignables autrement.

De fait, dans Loi et jugement, Schmitt accuse la doctrine dominante (positiviste)
d’occulter 1’¢lément fiction au cceur du droit et donc de confondre réalité pensée
(fiction) et realité objective (empirique). Pour le jeune Schmitt,

The contradictions and inconsistencies of the doctrine of the will of the
legislator had their ground in the fact that one did not wish to admit to oneself
that one was operating with a mere fiction. Had one been consciously aware of
the fact that one treated a number of “transpositive” moments and contents as
though they were the will of the legislator, and had one—always remaining
conscious of this fiction and proceeding from it—tried to develop a theory of
interpretation, one would have arrived at theoretically and practically valuable
results. Instead, the fiction was transformed into a dogma. *?°

Ainsi, la dénégation de la centralité (et de I’'importance) de la fiction, mobilisée en
conscience, dans la science du droit, ne permet d’atteindre de « vérités » plus objectives.
Bien au contraire, une telle manceuvre ne fait que transformer la fiction en dogme, ce
qui n’¢élimine pas la fiction, mais occulte simplement sa dimension pensée. Cela induit,
dans les faits, une confusion entre le caractere artificiel de telles constructions

fictionnelles et la « réalité » objective, confusion propre au dogme. Dans La Valeur de

427 1pid.
428 pid.
429 C, Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 67.

112



I’Etat, Schmitt fait le méme constat de confusion a propos de I’« individu », cette fiction
juridique, qui par fait de la confusion entre fiction et réalité (du dogme individualiste),

est posé comme source de droit, alors qu’il n’en est que la créature.**

Considérant tout cela, nous nous proposons dans les deux chapitres suivants
d’aborder les expérimentations fictionnelles de Schmitt comme ceuvre en forme :
comme empreinte d’une forme, une manifestation de la crise moderniste qui jaillit dans
la pensée juridique. Dans cette perspective, nous traiterons de son usage de la satire et
du pastiche comme expérimentations formelles mobilisées afin de fixer certaines
dimensions de son entreprise mythopoiétique. Une telle approche implique, de fait, que
nous ne nous concentrerons pas exclusivement sur ses écrits scientifiques a proprement
parler, mais que notre premier matériau sera ses proses littéraires; a savoir

Schattenrisse et « Die Buribunken ».

430 |bid., p. 217-242.

113






Schattenrisse

Schattenrisse est rédigé au courant de ’année 1912-1913. Initialement, le texte
devait étre une collaboration a quatre entre Schmitt et trois de ses amis, Fritz Eisler, Franz
Kluxen et Eduard Rosenbaum. Finalement, seuls Schmitt et Eisler participent a
I’élaboration du texte, bien que certains calembours soient le produit des soirées des quatre
étudiants. Cette période est prolifique pour Schmitt. Il vient de terminer sa thése de
doctorat, Uber Schuld und Schuldarten. Eine terminologische Untersuchung (Sur la
culpabilité et les types de culpabilité. Une étude terminologique) en 1910, il publie son
second ouvrage, Loi et Jugement en 1912, et contribue a Die Rheinlande avec plusieurs
critiques et petites nouvelles comiques. A la méme époque, il découvre la poésie de
Déubler qui le fascine et qui impulse la tonalité satirique et acerbe des Schattenrisse. De
fait, Schmitt écrit a Mohler que le « moteur [de ce texte] était la colere face au désintérét
stupide avec lequel 1’Allemagne littéraire de 1’époque réagissait a une ceuvre comme

Nordlicht de Déubler »*31.

Schattenrisse avec son ton satirique annonce déja I’antipathie de Schmitt pour le
romantisme, le positivisme, le néo-naturalisme, 1’ultra-scientisme et le culte positiviste des
sciences dites naturelles. La forme des «silhouettes», une galerie de portraits de
personnalités culturelles historiques et contemporaines, a été empruntée a Herbert
Eulenberg, qui fait lui-méme I’objet d’une Schattenrif3. Ce dernier avait, en effet, publié
sous le titre de Schattenbilder des portraits destinés a faciliter, au grand public, I’accés aux
chefs-d’ceuvre de la littérature et la philosophie allemandes comme étrangéres.*3? Outre
Eulenberg, les Schattenrisse s’inspirent également des Anekdoten de Wilhelm Schéfer.
Selon Reinhard Mehring, « the ironic subversion of these models can be seen as the literary
starting point of the Schattenrisse project, in which both Eulenberg and Schéfer are the

object of satirical treatment »*%,

431 C. Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schler, op. cit., p. 42.
432 R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 38.
433 hid.

115



Le texte est constitué d’une série de portraits parodiques du monde littéraire et
intellectuel du début de siecle. Il est signé par un certain Johannes Negelus, mox doctor
(presque docteur), derriére lequel se cachent Schmitt et Eisler. Ce texte fera la fierté de
Schmitt jusque tard dans sa vie. I1 I’offre tout au long de sa vie & une multitude de personnes
et le déclame a voix haute a ses invités durant sa retraite (forcée) a Plettenberg.*** La
parodie satirique, selon Hofele, est un moyen « que la fin de Siécle découvre pour déjouer
le vide des répétitions »**°. Elle est un moyen de « sortir de ’impasse de I’historicisme »*3®
pour une époque qui se sent héritiére de « toute ’histoire de ’humanité »*3’, mais qui se
percoit sans style propre. En ce début de siecle, la parodie devient alors, pour beaucoup de
cercles de jeunes littérateurs, un style propre pour subsumer et dépasser la simple
imitation.**® Schmitt et Eisler s’inscrivent donc dans cet air du temps qui sublime la bétise

439

et le «rire de carnaval »**” contre tous ces « esthétes et hommes de lettres dont la fierté

était d’étre modernes »**°.

Les Schattenrisse comprennent douze portraits précédés d’un avant-propos
expliquant le projet et sont suivies d’un « mot de fin», ainsi que d’une annexe pour les
« Ungebildete », les non-instruits. Les douze portraits, eux, sont divisés en cing sous-
groupes de A a E parodiant les tomes de Die Deutschen : unsere Menschengeschichte
d’Arthur Moeller van den Bruck : les Allemands qui souffrent (A), les Allemands qui
aiment (B), les Allemands qui sourient (C), les Allemands morts (D) et les Non-Allemands
(E). Les deux derniers groupes ne comprenant qu’un nom, respectivement Richard Dehmel
(D) et Walter Rathenau (E). Rathenau comme non-Allemand a été interprété comme un
premier indice d’antisémitisme public chez le juriste, et ce, malgré la co-€écriture avec

Eisler.*!

434 Ibid., p. 39.

435 A Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 33.

438 Ibid.

37 Ibid.

4% Qur la parodie satirique et la critique politique qu’elle met en ceuvre, voir: Fredric Jameson,
Postmodernism, or, The cultural logic of late capitalism, Reprinted., London, Verso, 2008, 438 p. Nous
reviendrons plus en détail sur la parodie chez Jameson dans le chapitre suivant.

439 A, Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 119.

440 C. Schmitt, Ex captivitate salus, op. cit., p. 46.

441 Raphael Gross, Carl Schmitt und die Juden: eine deutsche Rechtslehre, 1. Aufl., Durchgesehene und
erweiterte Ausgabe., Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2005, p. 35.

116



Huit des douze portraits sont ceux de grandes figures de la vie intellectuelle des
années 1900-1910. Deux d’entre eux — Godefroy de Bouillon et Pépin le Bref — sont des
personnages du Moyen Age mobilisés pour satiriser les débats qui ont enflammé
I’Allemagne au tournant des années 1900 comme nous le verrons dans les sections
consacrées a ces deux personnages. Le portrait « Mon frére » porte sur Friedrich Nietzsche
lu et interprété par sa sceur Elisabeth Forster-Nietzsche. Enfin, le portrait « Niegeburth »,

le « jamais né »*4?

, porte sur un personnage fictif qui condense les travers de 1’esprit du
temps et se veut un modele type de I’« écrivain du monde » dans sa prétendue simplicité et
surtout dans sa médiocre mise en scéne de soi.*** Dans chacun des portraits, il est affirmé,
par le narrateur ou par le personnage portraituré, que les Schattenrisse (et ce qu’elles
portraiturent) doivent « devenir le bien commun de tous les lettrés »**4. Cette « devise »
satirise 1’¢lément commun entre tous les personnages portraitures, a savoir leur popularité
aupreés de « I’Allemagne littéraire » (celle qui se prétend comme telle) et leur aspiration
médiocre a étre des modeéles universels. Leur universalité passe, en fait, par le succes
commercial aupres du public bourgeois et libéral (et pourtant conservateur) de I’ Allemagne

wilhelmienne.

De fait, dans la préface des Schattenrisse qui en annonce I’intention, le narrateur
explique que :

Le présent ouvrage est une premicre tentative. I1s’agit d’une compilation provisoire
qui, si elle rencontre I’approbation des lettrés, sera poursuivie. Un coup d’ceil sur la
table des matieres devrait suffire @ montrer ce qui nous importait : présenter dans
un ordre informel la richesse débordante de la culture de I’Europe occidentale et de
I’histoire allemande en relation avec la profonde gravité de la nature nordique (cf.
n° 5) et la légeéreté gauloise (cf. n° 10). Les seaux du présent et de I’avenir montent
et descendent (cf. n° 7, en lien avec le n° 9), et c’est 1a qu’il faut emplir a nouveau
I’homme sans ame de 1’ére mécaniste de la certitude que les vagues de la culture
déferlent aussi sur nous, les hommes du temps présent, et que chaque chose a son
temps. 44°

442 Niegeburth et composé de « nie » (jamais) et de « Geburt » (naissance). R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit.,
p. 39.

443 |bid.

444 ], Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 19, 18, 20, 21, 23, 27, 28,
36, 43, 51, 53, 62, 65.

445 |hid., p. 15. Les portraits auxquels le texte fait référence sont : 5] Richard Dehmel, 10) Anatole France, 7]
Pépin le Bref et 9) Eberhardt Niegeburth.

117



Le narrateur poursuit en expliquant que les Schattenrisse cherchent a montrer que «le
relativisme n’est pas mort et que le naturalisme est toujours vivant »*®, En ce sens, le texte
s’attaque a I’ensemble de la scéne littéraire d’avant-guerre (celle qui ignore le génie de
Daubler). Plus précisément, pour Villinger et Kennedy, les Schattenrisse se structurent
selon deux modeéles esthétiques : naturaliste et non-naturaliste. Le premier est décrié par
Schmitt, alors que le second, par la satire et « I’ordre informel », fait office d’archistructure
au texte. En effet, les Schattenrisse adoptent les codes de I’expressionnisme et du cubisme,
tandis que les portraits satiriques ironisent sur les tendances naturalistes des représentants
de la I’intelligentsia culturelle. En fait, comme dé¢ja dit plus haut, I’idée méme de portraits
a pour objet de caricaturer Schéfer et Eulenberg, les représentants, en ce début de siecle,
de la tradition naturaliste en Allemagne. Cette critique du naturalisme est intimement liée
a la critique faite au positivisme par Schmitt. En effet, le naturalisme se developpe avec la

volonté de « positiver » I’art.

Emile Zola, celui qui conceptualisa le plus explicitement le roman naturaliste,
aspirait a « appliquer dans la littérature, et, en particulier, dans le roman, les procédés de la
science »**7. Science dominée a la fin du 19° siécle par un positivisme strict et austére qui
reposait sur I’idée qu’il ne fallait qu’observer le phénomeéne en soi et pour soi pour
pleinement le saisir. Ainsi, si les sciences avaient écarté transcendance, métaphysique et
autres « entités abstraites » pour découvrir les lois de la nature, il fallait que 1’écrivain en
fasse de méme. Partant, les naturalistes présupposent que 1’ensemble des activités
humaines sont régies par des lois fixes, et donc que le réle du romancier est d’« opérer sur
les caracteres, sur les passions, sur les faits humains et sociaux, comme le physiologiste
sur les corps»*8. Le naturalisme ne traite pas de personnages abstraits, idéalisés ou
dépréciés. Son sujet n’est ni métaphysique ni théologique. Il traite, au contraire, de

I’« homme naturel » dans son environnement, et ce, afin de révéler les lois qui régissent la

46 bid,, p. 16. ,
447 Georges Pellissier, « Emile Zola et la théorie du naturalisme » dans , En ligne, 2003, p.
448 hid.

118



vie et les actions de ce dernier. De fait, « les naturalistes se réclament d’une conception

déterministe des rapports sociaux et des comportements »*4°.

Pour Zola, «les naturalistes [comme les positivistes des sciences] remplacent
I’homme métaphysique par I’homme physiologique »*°. Pour ce faire, le sujet est
dépsychologisé : « Qui dit psychologue dit traitre a la vérité »**1. Un matérialisme austére
(voire pessimiste) s’impose au romancier et 1’« homme » décrit est réduit a sa plus simple
«nature », celle d’un animal « féroce et lubrique », un animal nu... que I’on peut saisir
comme pur phénomene déterminé par les lois fixes de la nature : il mange, il dort, il
fornique, il se rase.*®? Les naturalistes prétendaient « par I’application a I’art des méthodes
et des résultats de la science positive, a reproduire la réalité avec une objectivité parfaite et
dans tous ses aspects, méme les plus vulgaires »**3. Le naturalisme positiviste et positivant
cherche a inscrire I’art dans la vague positiviste qui gagnait tous les domaines de la pensée,
et prétendait donc faire de I’art, du roman, une science. Ce positivisme qui au tournant du
siecle va aussi s’imposer progressivement a cette science normative qu’est le droit. Comme
I’« homme » de Zola, le droit est réduit a sa plus simple expression : celle du code. Certes,
codé, il nécessite encore d’étre décodé¢ par des spécialistes, mais ces derniers sont réduits

a de simples Subsumptionsautomat.*>*

Durant ce Zeitgeist qui voit le positivisme et le naturalisme devenir dominant, dans
les sciences et dans les arts, de vives critiques émergent, chez ceux qui deviendront les
avant-gardes, pour s’opposer a ce désenchantement et a cette démétaphysication du monde.
C’est dans le cadre de ces critiques que s’inscrit donc Schmitt. Les Schattenrisse sont une
critique du naturalisme littéraire, mais aussi du positivisme juridique. Elles sont publiées
I’année suivant la publication de Loi et jugement qui déja s’attaquait au positivisme

triomphant. Qui plus est, comme le fait remarquer Villinger, il est possible de voir aussi

449 Larousse, « Naturalisme » dans , En ligne.

450 G, Pellissier, « Emile Zola et la théorie du naturalisme », art cit.

451 Emile Zola, L’Oeuvre, Paris, Editions Gallimard, 2006, eBook p.

452 Le portrait d’Eulenberg et les grivoiseries dans les portraits de France sont des illustrations typiques de
cette facon de concevoir la fiction sans métaphysique. J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler,
« Schattenrisse », art cit, p. 27 et 43.

453 Larousse, « Naturalisme », art cit.

454 J.-F. Kervégan, Que faire de Carl Schmitt?, op. cit., p. 127.

119



dans ces portraits satiriques les prémisses des critiques que Schmitt développe au tournant
des années 1910-1920. Elle soutient que :

S’appuyant sur une structure fondamentalement dualiste qui, avec le début du
romantisme, n’est plus transmise, mais supprimée, Schmitt tente, contre toutes les
aspirations monistes, de définir une forme du politique qui soit en mesure de restituer
sa nature spécifique. Les critéres de cette forme sont élaborés par lui au cours des
années 1912 a 1922, de « Loi et jugement » a « Théologie politique » en passant par
« Schattenrisse ». Ils permettent finalement de formuler en 1928 «Le concept du
politique », qui doit étre compris comme une « clé¢ de I’ceuvre de droit public de Carl
Schmitt ».4%°

Et elle ajoute que « c’est contre cette “divinité” qu’est la méthode des sciences naturelles
s’étendant a tous les domaines de la connaissance, que Schmitt s’éléve »*°®. En ce sens, les
Schattenrisse s’inscrivent dans 1’ceuvre critique de Schmitt traitant de la substitution de
I’immanence de la positivité a la transcendance, le monisme au dualisme. De fait, les écrits
littéraires de Schmitt ne sont pas « ludiques », ne sont pas au sens propre des productions

d’art. Plutdt, ce sont des « mises en forme par la formation de concepts »**’.

Le jeu de mots que constitue 1’auteur (affiché) des Schattenrisse constitue la
premiére étape de cette critique. En effet, Schmitt et Eisler ont recours a de nombreux jeux
de mots pour forger certains noms, a commencer par Johannes Negelinus, ’auteur et
narrateur. Le pseudonyme en lui-méme est révélateur. Ingeborg Villinger explique qu’il
s’agit d’un clin d’ceil a Johannes Reuchlin qui est a ’origine d’une querelle avec les
scolastiques tardifs sur la place de I’hébreu dans la théologie catholique. Cette querelle
donne lieu a la publication, sous le nom de Magister Negelinus, des Epistolae obscurorum
virorum (Lettres des hommes obscurs), une série de pastiches attaquant les positions des
scolastiques. Les deux jeunes gens s’inspirent donc de cette tradition qui utilise la satire

pour critiquer le dogme dominant : le nouveau dogme positiviste.

45 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 137 ; Voir aussi : E.-W. Bockenforde, « The Concept of the Political »,
art cit.

456 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 169.

457 \oir a ce sujet Quaritsch, Positionen, p. 23, note 25.

120



Johannes Negelinus est donc une pseudépigraphie.**® Régis Burnet explique qu’un
pseudépigraphe est « un texte qui s’attribue lui-méme explicitement & un auteur différent
de l'auteur réel, mais qui pourrait en étre ’auteur avec une certaine vraisemblance. La
pratique pseudépigraphique s’affirme donc comme un déni d’auctorialité et une tricherie
sur I’autorité de I’auteur “putatif” »**°. Et de fait, les Schattenrisse, outre la temporalité des
débats abordée, reprennent tous les codes des Epistolae obscurérum virérum. Les auteurs
des lettres ont mis sous la plume de leurs scolastiques putatifs un latin maladroit et vulgaire,
des thémes triviaux et des échanges creux afin de mettre en exergue la pauvreté
intellectuelle des scolastiques et plus généralement pour dénoncer 1’état exécrable (en
niveau comme en contenu) du débat scientifique de leurs époques, marqué par le
conformisme, la bigoterie et I’ignorance (selon eux). Outre la langue, les lettres sont aussi
des satires (parfois acerbes, d’autres fois nuancées) des débats de I’époque. Satires qui,
pour les plus virulentes, menaient le contenu a I’absurde jusqu’a faire perdre tout sens au
propos. Les Schattenrisse adoptent aussi ces caractéristiques.*®® Les thémes comme la
pauvreté de la langue des personnages, pourtant illustres, ironisent et satirisent 1’état de la

culture en Allemagne au tournant du 20° siécle.

Villinger explique que le recours a un pseudépigraphe témoigne de la volonté de
Schmitt de court-circuiter, en les anticipant, les critiques en attribuant la paternité du texte
au «plus lamentable Magister des “Epistolae” »*®1. Toutefois, comme le fait remarquer
Régis Burnet, cette pratique n’est pas une entreprise de plagiat ou I’ceuvre de faussaires,
mais un procédé littéraire qui se présente comme un procédé d’actualisation
(Vergegenwartigung) au sens de Gadamer ou comme un procédé d’anachronisme. Dans le
premier cas, « I’autorité du discours ne vient pas tant de la figure qui prononce les paroles

462

que de la parousie réalisée par la communication »*°, ¢’est-a-dire que son sens s’actualise

458 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 143, note 2.

459 Régis Burnet, « La pseudépigraphie comme procédé littéraire autonome. L’exemple des Pastorales »,
Apocrypha, 2001, vol. 11, p. 80.

460 Ulrich von Hutten, Lettres des hommes obscurs, Ed. bilingue., Paris, Les Belles Lettres, 2004, 768 p.

461 |, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 143, note 2.

462 R, Burnet, « La pseudépigraphie comme procédé littéraire autonome. L’exemple des Pastorales », art cit,
p. 90.

121



dans une relation spécifique et située entre émetteur et récepteur du discours. Dans le
second cas, il s’agit plutot d’« énoncés actuels [qui] sont attribués a des figures du passé
afin de leur conférer une autorité d’emprunt» 3 et dans ce cas la pratique

pseudépigraphique efface et dé-situe le discours : ce dernier devient un écho intemporel.

Dans cette perspective, contrairement a Villinger, nous ne comprenons pas la
pseudépigraphiec de Schmitt comme une manceuvre pour contourner la critique par
I’attribution de la paternité a un tiers médiocre parce qu’il pressent une réception critique
et hostile.** Au contraire, il semble que le recours a ce procédé (extrémement rare aprés
I’antiquité) est une Vergegenwirtigung, c’est-a-dire une actualisation du passé pour les
besoins (et attentes) du présent. En ce sens, ’'usage de cette pseudépigraphie vise
’actualisation pour les besoins du présent — et donc de la critique que le jeune Schmitt
veut adresser a ce qu’il perc¢oit comme une décadence positiviste — de la forme satirique
utilisée dans les Epistolae obscurérum virorum. En ce sens, loin d’une simple « tactique de
contournement » de la critique, I’attribution de I’auctorialité¢ a Johannes Negelius est a
comprendre comme un procédé littéraire dont I’objectif est de dépasser la simple imitation
ou le masque. Au contraire, puisque « the quest for knowledge and insight is never neutral
or impartial, but is always related to the concerns of a specific individual quest »*%%, il faut
comprendre ce renoncement (ou plutdt ce déplacement) de 1’auctorialité comme procédé
portant déja en soi la charge critiqgue du texte dans son entiereté. De nous tourner,
maintenant, vers les différents personnages portraiturés dans les Schattenrisse, et ce, afin
de reconstituer le systeme de pensée que le jeune Schmitt (et son jeune co-auteur) attaque,

et surtout afin de voir comment cette satire s’inscrit dans I’ceuvre critique du juriste.

463 Ibid.

464 Deux critiques paraissent & propos des Schattenrisse, I’une plutdt positive, I’autre moins. Dans Das
literarische Echo. Halbmonatsschrift fiir Literaturfreunde, le critique estime que « I’amusant parodiste qui se
fait appeler Johannes Negelinus mox doctor fait preuve d’une grande originalité». En revanche, dans
Zwiebelfisch, I’on estime qu’il s’agit d’un « d’une Bierzitung (journal de biére) littéraire et satirique sans
valeur positive, mais néanmoins assez amusante a lire dans une ambiance alcoolisée ». Une Bierzitung est un
journal comique ou satirique écrit pour certaines occasions et généralement destiné a un public restreint. Carl
Schmitt, Carl Schmitt. Tageblcher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, Berlin, Oldenbourg
Akademieverlag, 2003, p. 367.

465 Chris Lawn et Niall Keane, The Gadamer Dictionary, London ; New York, Continuum International
Publishing Group, 2011, p. 11.

122



1 — Wilhem Ostwald

Le premier portrait porte sur le chimiste Wilhem Ostwald, prix Nobel de chimie,*®
et constitue une attaque le Deutscher Monistenbund (la Ligue moniste allemande) dont il
fut président. La satire s’articule autour de trois personnages et de leurs querelles : Ostwald,
Ernst Haeckel et Friedrich Carl Christian Ludwig Blichner. Le chimiste est I’héritier de
Haeckel, figure dominante du monisme allemand et fondateur de la Deutscher
Monistenbund. Toutefois, le monisme idéaliste de ces derniers s’oppose au matérialisme
de Biichner, fondateur du Deutscher Freidenkerbund (la Ligue allemande des libres-
penseurs) visant a visibiliser les athées et & s’opposer a la toute-puissance des Eglises.
Biichner, bien que critiqué, est néanmoins présenté comme [’opposant « sé€rieux » aux

verbiages absurdes d’Ostwald.

Les Schattenrisse s’attaquent a la dogmatique scientiste, mais surtout au culte
moniste qu’Ostwald et Haeckel vouent a I’énergie et a la nature (d’ou I’opposition avec
Biichner qui n’cut jamais la prétention d’insraurer un culte). La satire moque, pour
I’essentiel, 1’énergétisme d’Ostwald comme pensee type du monisme. En effet, le prix de
Nobel de Chimie fut, dés 1890, adapte et figure principal de I’énergétisme, avant de devenir
le président de la Ligue. Celle-ci est fondée en 1906 par Ernst Haeckel, figure marquante
du monisme au tournant du siécle dernier, membre de la Société pour I’hygiéne raciale. La
critique du monisme de ce portrait est structurante pour I’ensemble du récit. De fait, le
monisme (tel que moqué dans ce premier portrait) est un theme transversal et tous les
personnages portraiturés y sont rattachés. De fait, le monisme que Schmitt (et Eisler)
dénonce s’est constitué a partir des années 1890 comme un véritable culte autour duquel
gravitent nombre de personnalités du monde culturel allemand, comme européen. Ainsi, la
satire attaque dans ce portrait, comme dans les suivants, le prosélytisme et la bigoterie de
ce nouveau culte moniste qui cherche a se substituer aux cultes chrétiens et au dualisme

augustinien.

466 The Nobel Prize in Chemistry 1909,
https://www.nobelprize.org/prizes/chemistry/1909/ostwald/biographical/, (consulté le 20 juillet 2023).

123



Le personnage principal de la courte satire, un « grand érudit »*®’ (un « groBe[r]
Gelehrte ») est présenté comme un précheur décadent, heureux (et remerciant Dieu) que
son « pére [I’ait] engendré comme moniste, de ce que jamais la ruse de I’Eglise n’a fait
succomber [son] cceur a la faiblesse »*®® & la croyance en dieu. Se réclamant des deux
monistes (« O Ostwald, que j’ai suivi, 6 Haeckel, dont I’esprit m’enveloppe, ¢’est a
vous que je m’en tiendrai!»*%°, chante-t-il), il fait découler toute son autorité du
mimétisme de la liturgie chrétienne, incluant ses parements. En effet, aprés un poéme niais
sur le monisme et ses glorieux fondateurs, le « grand savant » est dépeint errant dans son
bureau, en arriére-fond, une chorale entonne les chants devant accompagner le préche, mais
il interrompt tout parce que « I’essentiel manque ». Il s’€crit alors « Au nom de Dieu [lui
I’athé], femme [...] les rabats, les rabats »*°. Cette satire, qui vise le mimétisme du culte
chrétien par le monisme, cherche a mettre en exergue le vide theorique, spirituel et
intellectuel de ce mouvement (pourtant si populaire). Etant donné I’importance de la
critiqgue du monisme de Haeckel et Ostwald pour les Schattenrisse, nous allons longuement
nous attarder sur ce mouvement et sur ses soubassements théoriques, de méme que les
critiques dont ce monisme a été I’objet, notamment de la part de Max Weber. Ce dernier a
trés certainement coloré la lecture schmittienne, méme si le juriste ne reprend pas a son

compte les attaques wébériennes.

A — Du monisme chez Haeckel

Haeckel a pour ambition de faire de son monisme la religion des temps modernes.
Apres la découverte des théses darwinienne, le zoologue allemand devient 1’un des plus
fervents champions, voire I’apotre (et sans doute le plus célébre en Europe continentale)
de la théorie de 1’évolution. Partant, il développe une vision radicale du monisme contre la
conception traditionnelle du monde. Face au dogme chrétien (et religieux) et ses theses
créationnistes qui supposent une origine distincte a chaque espece, Haeckel en tant

qu’évolutionniste se propose d’offrir une nouvelle Weltanschauung (vision du monde),

467 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18.
48 |bid., p. 17.

469 hid.

470 |bid., p. 18.

124



cohérente avec les nouvelles découvertes des sciences biologiques. Pour ce faire, il
promeut une vision moniste du monde. Pour lui, le monisme est un « scientific movement
which [is] based on Darwinism and which aim[s] to free science from the bonds of
“dualistic” Christianity, “metaphysics”, and all “irrationality” »*’*. Dans cette perspective,
il fait la promotion d’une religion moniste qui remplacerait les croyances des vieilles

religions et avec elles la métaphysique (méme rationalisée).

La religion moniste chez Haeckel reste ambiglie et se préte a différentes
interprétations allant d’un panthéisme spinoziste a un athéisme déguisé. Malgré tout, le
monisme que légue Haeckel a la Ligue se caractérise par un ensemble de caractéristiques
qu’il développe tout au long de sa vie. En fait, le zoologue semble tout d’abord rejeter
I’'idée du darwinisme comme « religion des naturalistes ». Toutefois, a partir de 1878, il
affirme que «scientific research captures gradually the entire province of human
intellectual effort, [and that] all true “science” is basically natural science »*'2. Il affirme
alors sa prétention de faire du monisme une philosophie naturelle « non-spéculative », en

opposition a la tradition allemande*’3, et donc purement matérialiste.

A partir de 1890, il développe aussi ’idée que le monisme est le pont qui unit
science et religion. En 1892, dans une conférence intitulée « Der Monismus als Band
zwischen Religion und Wissenschaft : Glaubensbekenntniss eines Naturforschers » (Le
monisme, lien entre la religion et la science : profession de foi d’un naturaliste), il
«développe une définition religieuse de sa doctrine, en se réclamant du panthéisme de
Goethe »*"*, ainsi que « d’un Empédocle et d’un Lucréce, d’un Spinoza et d’un Bruno, d’un
Lamarck et d’un Strauss»*” et affirme que 1’objectif de sa «profession de foi» est
d’«établir [...] un lien entre la religion et la science, et contribuer ainsi a faire disparaitre

I’opposition que 1’on a établie a tort et sans nécessité entre ces deux domaines supérieurs

471 Niles R. Holt, « Ernst Haeckel’s Monistic Religion », Journal of the History of Ideas, 1971, vol. 32, n° 2,
p- 265-266.

472 Haeckel cité dans Ibid., p. 268.

473 1bid., p. 268, note 8.

474 Marino Pulliero, « Problématique néoreligieuse et sécularisation dans 1’Allemagne wilhelminienne.
Monisme, Diesseitsreligion, Ersatzreligion », Droits, 2014, vol. 59, n° 1, p. 92.

475 Ernst Haeckel, Le monisme, lien entre la religion et la science : profession de foi d’un naturaliste, traduit
par Georges Vacher de Lapouge, Paris, Schleicher Fréres, éditeurs, 1897, p. 12.

125



de la pensée humaine »*’®. Un tel lien, conclut-il dans sa préface, a pour « but supréme »

d’accomplir « la fusion de la religion et de la science dans le Monisme »*'’.

Il poursuit en expliquant que «chaque grand progrés dans la connaissance
approfondie comporte un éloignement du dualisme traditionnel, ou du pluralisme, et un
rapprochement du monisme »*'8, En effet, avec le développement des sciences modernes
(avec les coups fatals donnés par Copernic et Darwin aux anciennes croyances
anthropocentriques), I’on arrive nécessairement a la conclusion que toutes les créations de
la nature «sont des productions différentes d’une seule et méme force premicre, des
combinaisons différentes d’une seule et méme matiére fondamentale »*’°. Cette matiére
fondamentale est régie par une la « loi de la conservation de la substance »*% ; loi qu’il
développera plus avant durant la derniere décennie du 19° siecle notamment dans Les

Enigmes de I'Univers**.

Cet ouvrage est une réponse aux adeptes d’un dualisme voulant qu’il existe des
sphéres de non-connaissance, des énigmes insolubles, que le développement des sciences
positives ne permet pas de faire reculer (linéairement) le nombre d’« énigmes », et donc ne
permet pas dépasser les spéculations métaphysiques au profit de la «connaissance
rationnelle ». A cette fin, il conceptualise une « philosophie moniste » (qu’il prétend fait
découler de la tradition spinoziste), une religion moniste, avec en son cceur « loi de la
substance » esquissée quelques années plus tot. Selon lui, cette loi qui permet de dépasser
les dualités métaphysiques (esprit-corps, idée-sensation, suprasensible-sensible, énergie-
matiére) permet d’unifier science et religion. Haeckel d’expliquer que cette loi est une
synthese philosophique entre « la loi chimique de la “conservation de la matic¢re” [et de] la

482

loi physique de la “conservation de la force” »*°“. De fait, dans la perspective moniste qu’il

476 |bid., p. 10,

477

Ibid.

478 |bid., p. 15.

479 1hid.

40 |bid., p. 16.

481 Ernst Haeckel, Les énigmes de ['univers, traduit par Camille Bos, Paris, Schleicher Fréres, éditeurs, 1902,
460 p. Publlié en allemand en 1899.

482 |bjid., p. 245.

126



adopte, il ne saurait y avoir une distinction entre « la matiére et la force (ou énergie) »*83

qui ne sont, en vérité, que des manifestations différentes, des modes différents d’une méme
substance. En ce sens, il affirme revenir aux fondamentaux de Spinoza en reprenant sa

notion de substance pour I’adosser aux découvertes des sciences naturelles récentes.*8*

A la cosmologie panthéiste de la substance de Spinoza, Haeckel adosse, outre les
deux lois de la chimie et de la physique, les derni¢res « découvertes atomistes » de Johann
Gustav Vogt et sa pycnotique. Ce dernier, explique le zoologue, soutient qu’une substance
unique remplit le cosmos et c’est sa condensation et décontraction qui crée les différences
matérielles observées. En fait, c’est cet « effort de condensation (ou contraction) »*° qui
fait varier la densité de la substance cosmique en des points individuels. Ces points de
densité variable devenant des pyknatome, ou atomes primitifs.*®® Qui plus est, comme chez
Empédocle (et sa théorie de «1’amour et la haine des éléments»), les pyknatomes
«possedent sensation et tendance [...], c’est-a-dire qu’en un certain sens ils ont une
ame »*%. Cette « tendance » pousse les points individuels de condensation les uns envers
les autres ce qui crée des «centres de déformation qui dépassent la densité moyenne
positivement, par la pycnose, [et] constituent les masses ponderables des corps
cosmiques »*, la matiére pondérable. La substance cosmique qui les entoure, elle, est

remplie d’une densité négative qui constitue I’éther, la matiére impondérable. 4°

Cette théorie physique moniste qui suppose une « ame » aux ¢léments inorganiques
permet d’expliquer I’évolution vers 1’organique et la « conscience » chez le vivant en
général, et surtout chez ’organisme le plus « développé », a savoir I’étre humain. Haeckel
soutient, en effet, que tous les organismes vivants, des plus simples aux plus évolués,
disposent d’une forme plus ou moins de conscience. Thése que vient confirmer la théorie

darwinienne de I’évolution qui prouve que les espéces vivantes les plus développées sont

43 1bid., p. 247.

44 1bid., p. 249.

45 |bid., p. 251.

45 |bid., p. 251-252.
47 |bid., p. 252.

48 |bid,

499 |big,

127



«issues » de formes de vie «plus simples» par régression jusqu’aux organismes

unicellulaires a la frontiére du non-vivant.*%°

Reste, néanmoins, la question de Dieu. Réfutant les accusations d’athéisme, le
naturaliste expliqgue que seul le «Dieu» anthropomorphe est inconcevable d’une
perspective moniste. Au contraire, dans une religion moniste, débarrassée des «divers
dogmes mystiques et [...] révélations inconcevables »*%, il resterait un Dieu moniste que
I’on retrouve en toute chose, par opposition au Dieu anthropomorphe circonscrit (et donc
jugulé) n’« occupant [qu’June partie déterminée de ’espace »*°2. En ce sens,

Dieu est plutot partout. [Et Haeckel de souligner que] Giordano Bruno [...] disait
déja : « Un esprit se trouve dans toutes les choses, et il n’y a pas de corps si petit
qui ne contienne en soi qu’une parcelle de la substance divine, par laquelle il est
animé. » Chaque atome est ainsi pourvu d’ame, et de méme 1’éther cosmique. On
peut donc définir Dieu (sic) la somme infinie de toutes les forces naturelles, ou la
somme de toutes les forces atomiques et de toutes les vibrations de 1’éther. %%

Et ce Dieu, partout présent, est le « noyau précieux et inestimable de la vraie religion, la

94

morale purifiéee et fondée sur I’anthropologie rationnelle »***. En somme, Dieu

dédogmatisé et démythifié, se révelerait tel qu’il devrait étre : comme éthique du bien.

Le monisme est donc a comprendre comme un panthéisme s’inscrivant dans
I’héritage de Spinoza et Goethe tel que (mal)compris par Haeckel. Pour ce dernier, si le
philosophe est a ’origine de la plus parfaite des pensées de 1'idée de Dieu comme
monisme,*® ¢’est avec le poéte du Sturm and Drang qu’il est possible de réfuter la derniére
des accusations portées a I’encontre du monisme : la destruction de la poésie. Le nom
Wolfgang Goethe suffit a lui seul a faire constater I’irrationalité qui voudrait que poésie et
monisme soient antinomiques asséne-t-il.*%® Cette derniére détraction dépassée, le

monisme comme lien entre science, religion et esthétique (comme manifestation

490 |pid., p. 195-216.

491 E, Haeckel, Le monisme, lien entre la religion et la science, op. cit., p. 29.
492 |bid., p. 34.

493 1hid.

494 1bid., p. 29.

495 |bid., p. 34.

496 1bid., p. 36.

128



spirituelle) s’impose. Et Haeckel de conclure son discours de 1892 en professant le
monisme comme nouvelle trinité pour le siécle a venir :

L’étude moniste de la nature comme connaissance du vrai, I’éthique moniste
comme apprentissage du bien, 1’esthétique moniste comme culte du beau, voila les
trois points principaux de notre monisme. [...] Le Vrai, le Bien et le Beau, voila les
trois divinités sublimes devant lesquelles nous plions dévotement nos genoux. Par
leur union naturelle et leur complément réciproque, nous obtenons le concept
naturel de Dieu. C’est a cet idéal de Dieu un et triple, a cette trinité naturelle du
monisme que le vingtiéme siécle qui s’approche dressera ses autels.*%’

En somme, ce tournant « énergétiste » fait basculer le monisme de Haeckel dans un
idéalisme qui I’amene a postuler une Weltseele (dme du monde) dans le concept de
Psychoma. Le tout — Matiére, énergie, Psychoma — constituant alors la trinité de la Loi
de la substance.*%® Ce faisant, il constitue un contre-culte au catholicisme (allant jusqu’a se
faire nommer anti-pape a Rome lors d’un congrés international de libres-penseurs) et une
Religion moniste dont il pose les bases dans « Der Monistenbund : Thesen zur Organismus
des Monismus » (La ligue moniste : Théses sur I’organicisme du monisme) en 1904.4%°
Dans cette conférence préfiguratrice de la fondation de la Ligue moniste, Holt explique
que :

Haeckel again referred to Monism as a link between science and religion, and he
insisted that the Monistic Religion was to be recognized by the state and its
« equality with other confessions maintained. » The last statement was one of the
most fateful, for it indicated that the Monistenbund might constitute a potential
« compromise » church, as the « link » between science and religion. >

La Ligue moniste est officiellement créée en 1906. Elle est cependant divisée entre
différents courants et manque de peu d’étre dissolue®®! jusqu’a ce qu’Ostwald I’intégre. Ce
dernier en devient le président en 1911 ce qui :

favored the image of Monism as a cult: in order to demonstrate that Monism would
replace religion, a Monistic colony or « cloister » was instituted for economic,
eugenic, and euthanasic reforms; Ostwald inaugurated his weekly speeches or
Sonntagspredigten, as the Monistic equivalent of Sunday sermons; and Ostwald
persuaded Haeckel to support cooperation with the Marxian-oriented Social

497 |bid., p. 36-37.

498 E, Haeckel, Les énigmes de [’univers, op. cit., p. 377-393.

499 N.R. Holt, « Ernst Haeckel’s Monistic Religion », art cit, p. 277.
500 |pid.

501 |bid., p. 278.

129



Democratic party in the movement to withdraw individual church memberships
(Kirchenaustrittsbewegung ), a movement which also sought to deny tax support to
church enterprises. In January 1914, Ostwald triumphantly wrote Haeckel that the
Monistenbund was fulfilling Haeckel’s lifetime plans, in the face of « helpless
religion ».°%

Avec I’arrivée d’Ostwald, donc, le culte de la Religion moniste est « institutionnalisé » et
« cérémonialisé ». Bien que Haeckel s’en ¢loigne et en abandonne certains credos, comme
le pacifisme en soutenant la guerre en 1914, la Ligue moniste connait avec Ostwald, prix
Nobel de Chimie, son acmé d’influence. Avec Ostwald, le culte moniste s’étend et, en
1911, est créé le Comité international du monisme dont le prix Nobel est aussi le président.
La méme année, est publié Monistische Sonntagspredigten (Sermons monistes du
dimanche), ouvrage qui compile les préches monistes d’Ostwald, « censés remplacer la
Bible »°%. Et c’est sous le «régne » d’Ostwald, et de son culte de I’énergétisme que le

jeune Schmitt connait la Ligue moniste.

B — De I’énergétisme

Ostwald, bien qu’il se réclame de I’héritage de Haeckel, ne reprend pas a la lettre
sa « Loi de la substance ». Plutdt, il se fait le « grand curé » de I’énergétisme. Le nouveau
président de la ligue reproche, par ailleurs, 4 Haeckel un « monisme incomplet »°%*, un
monisme qui reste matérialiste et historiqgue du fait de la centralite de la théorie de
I’évolution chez Haeckel. I1 prétend qu’au contraire son « matérialisme énergétique » est
le seul en mesure de dépasser le matérialisme scientifique qui reste dualiste. L’énergétisme
se veut une réponse a I’aporie de la loi de la substance qui, in fine, s’enferme dans une
induction spéculative avec le concept de pycnotique de Vogt. De fait, « Haeckel, who,
when he had reduced the cosmos to a unity of substance, found yet a problem in the nature

of substance »°°°,

%92 |bid.

503 M. Pulliero, « Problématique néoreligieuse et sécularisation dans 1’ Allemagne wilhelminienne. Monisme,
Diesseitsreligion, Ersatzreligion », art cit, p. 93.

%041, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 176.

%05 Elfrieda Hochbaum Pope, « Review of Monistische Sonntagspredigten. Erste Reihe », Journal of
Educational Psychology, 1913, vol. 4, n° 1, p. 49.

130



La ligne d’Oswald rompt alors avec le panthé¢isme de Haeckel, puisque le chimiste
radicalise la position moniste et promeut une identification parfaite entre science et religion
ou plutdt un remplacement complet de la religion par la science positive élevée au rang de
nouvelle religion. Pulliero note, en ce sens, que « cette version de I’idéologie moniste est
encore plus explicite [que celle de Haeckel] : la science devient le substitut de la religion
comme “vérité publique” irréfutable — une sorte de religion de I’Etat laique, peu tolérante
avec ses adversaires »°%. Et de fait, dans une brochure publiée en francais et en anglais
dans le cadre de la propagande du Comité international du monisme, « Le Monisme comme

507

but de la Civilisation »°°, Ostwald explique que le monisme est « une doctrine qui exclut

toute compatibilité en partie double, [...] c’est une doctrine qui réunit toutes [...] choses

en une seule unité s’étendant partout et ne laissant rien en dehors d’elle »°%,

Par ailleurs, pour dépasser I’aporie de la substance originelle dans laquelle

s’empétre Haeckel, il rejette ce qu’il qualifie de « monisme a priori » parce que « qu’aucun

09

monisme a priori n’est scientifiquement imaginable ou soutenable »°%°. Ce type de

monisme, initié par Thalés, voudrait trouver une substance originelle unique a la diversité
du monde. En conséquence, le seul monisme possible en un a posteriori, ¢c’est-a-dire :

Un monisme partant du fait que nous procure I’expérience, c’est-a-dire de la
diversité du monde, et, par suite, faisant converger, de tous les points du monde
connaissable par I’expérience, ses lignes d’évolution vers un centre définitif, vers
un idéal central. [...]. C’est la le véritable monisme scientifique. Monisme
scientifique au double sens du mot, car, d’une part, on y tend par des voies
scientifiques et, d’autre part, c’est la science elle-méme qui nous apparait comme
ce monisme que nous cherchions.>°

506 M. Pulliero, « Problématique néoreligieuse et sécularisation dans 1’ Allemagne wilhelminienne. Monisme,
Diesseitsreligion, Ersatzreligion », art cit, p. 93-94.

507 Wilhelm Ostwald, Le Monisme comme but de la Civilisation, Hambourg, Edité par le Comité international
du monisme, 1913, 38 p ; Wilhelm Ostwald, Monism as the goal of civilization, Hambourg, Internattional
Committee of Monism, 1913, 37 p. Le texte reprend un discours d’Ostwald tenu en 1912 a Vienne.

508 \W, Ostwald, Le Monisme comme but de la Civilisation, op. cit., p. 5-6.

%99 Ibid., p. 12.

510 Ibid., p. 17.

131



Autrement dit, au monisme spéculatif de Haeckel, Ostwald substitue un monisme normatif
appelé a étre la science positive (expérimentale), elle-méme, comme «but de la

civilisation »°1,

Ce déplacement d’un monisme orienté non plus vers le pass¢€, mais vers I’avenir a
deux conséquences. Premiérement, il devient un projet politique au sens fort du terme, dont
la finalité est de phagocyter et de se substituer a I’ensemble des sphéres d’activités
humaines, incluant la religion. Sur ce point, Ostwald remarque que ce processus de
substitution est entamé et en voie de « complétion » :

La prétendue limite entre la religion et la science se révele en effet, a qui 1’étudie
historiquement, comme tres inconstante et comme ne se déplacant que dans un seul
sens, a savoir en ce sens que le domaine de la science devient de plus en plus vaste,
alors que celui que la religion s’efforce de se réserver ne cesse de diminuer au cours
des temps et est d’ores et déja, en principe, réduit a zéro.%?

De fait, pour le chimiste, grace au developpement de la psychologie pragmatique par
William James®®3, la religion est d’ores et déja un « objet d’étude scientifique », ayant ainsi
échappé au domaine irrationnel du mythe des religions traditionnelles.>** Deuxiémement,
un tel projet implique une refonte des universités et des sciences sociales (philosophie,
droit, sociologie) qui sont encore bien trop « englués » dans une scolastique surannée et
non scientifique (non positive). Pour ce faire, toute science doit étre refondée sur les
principes du monisme comme science, a savoir « le postulat de la prévision et [...] le

postulat de I’économie d’énergie »°*°.

51 |bid., p. 5.

%12 |bid., p. 20.

°13 Sur le pragmatisme, voir le manifeste de james : William James, Le pragmatisme, traduit par Stéphane
Madelrieux, Paris, Flammarion, 2010 ; Le pragmatisme peut étre considéré comme une forme de monisme
puisqu’il est « pensé [non] comme doctrine philosophique pure, mais bien comme méthode d’éclaircissement
des concepts et des idées [et] comme théorie de 1’action ». En ce sens, le monisme « se refuse aux frontiéres
disciplinaires » et aspire & étre praxis théoriques et théorie de la praxis dans tous les champs de 1’existence
humaine. En ce sens, les pragmatiques s’opposent a un quelconque dualisme. Nour Benghellab, Des
influences politiques sur le développement de la doctrine juridique en droit international aux Etats-Unis
entre 1940 et 1960 : le tournant pragmatique, Mémoire de maitrise (LL.M.), Université du Québec a
Montréal (UQAM), Montréal, 2014, p. 7-8.

514 W, Ostwald, Le Monisme comme but de la Civilisation, op. cit., p. 22-23.

515 |bid., p. 27.

132



Le premier principe (postulat) est que toute activité scientifique a pour finalité
I’avenir et une ambition prophétique. Le monisme a posteriori, comme science et religion
des temps a venir, est donc résolument tourné vers ce qui vient, et non pas « enlisées dans
la multiplicité des faits particuliers »°'® du passé. Or, I'université, contrairement aux hautes
¢coles techniques qui «s’occupent [...] du contenu effectif de la science, du contenu
susceptible d’une application immédiate »°, « sert de refuge aux branches de la science
qui peuvent étendre dans le passé les ramifications les plus distantes, mais qui ne poussent
aucun bourgeon vers 1’avenir »°'8, Autrement dit, les universités doivent se réformer et se
«techniciser » et se préoccuper des «applications immédiates » et futures des savoirs
développés et non plus se consacrer a « I’étude des voies traditionnelles par lesquelles nous

sommes parvenus & notre savoir actuel »°°

. Une technicisation de 'université a donc pour
corollaire une rupture avec un historicisme paralysant au profit d’un prophétisme

mécaniste.

Le second « criterium » de la science, celui de I’énergie correspond a « la maniere

d’arranger rationnellement notre vie »°%°.

Ce principe découle d’une tendance de
I’humanité a «par principe et d’une fagon absolument générale, a réduire autant que
possible le déchet de I’énergie libre dont elle se sert pour ses fins »°2! (p. 31), et ce, « de la
méme que, dans les entreprises industrielles, les déchets diminuent a mesure que la
fabrication est organisée d’une fagon plus rationnelle »°%2. « Cette tendance [...] peut se
résumer [...] dans I’impératif énergétique : Ne gaspille aucune énergie; mets-la en

valeur ! »°%°

. Ainsi, 'impératif énergétique en tant qu’économie d’énergie, ou ce que nous
nommerions efficacité, est le moteur de ’activité humaine et la « la science ne vise qu’a

réaliser d’une fagon de plus en plus parfaite »°>* cet impératif.

516 |bid., p. 29.
517 |bid., p. 28.
518 |bid,
519 | i,
520 |pid., p. 30.
521 |pid., p. 31.
522 |pig,
523 |bid,
524 |bid., p. 33,

133



Afin de parachever un tel projet, il faut libérer les dernieres sciences (sociologie
dans ses variantes de science éthique et normative) encore sous I’emprise du clergg, et la
refonder sur une « éthique rationnelle, scientifique, reposant sur des faits et tenant compte
de 1’état actuel de ’humanité »°?°. Cette libération achevée, c’est une civilisation nouvelle,
rationnelle et tournée vers I’avenir, qui verra le jour. Une civilisation fondée sur la bonté
et ’amour comme nécessité. Ostwald conclut, en effet, sa brochure-manifeste en affirmant
que :

Les plus hautes valeurs du christianisme, la bonté et I’amour du prochain, ne
représentent pas encore le plus haut idéal moral que soit apte a atteindre I’individu.
Le monisme nous montre plutdét que 1’individu ne constitue qu’une cellule de ce
grand organisme qu’est ’humanité, et une cellule incapable de vivre de facon
autonome. Par suite, I’expansion de la bonté et de I’amour, I’extension de ’esprit
de sacrifice et de dévouement a I’ensemble de ’humanité, devient une exigence de
I’impératif énergétique, une nécessité immanente de toute notre vie réglée d’une
facon moniste. Et en reconnaissant que la bonté et I’amour sont nécessaires pour la
vie en commun, pour ’organisation sociale de I’humanité, nous trouvons aussi la
seule base certaine et in¢branlable sur laquelle on puisse s’appuyer pour obliger
I’individu a la bonté et a I’amour. Le devoir d’étre bons les uns envers les autres et
de nous aimer les uns les autres cesse de nous étre impose par une divinité habitant
en dehors de nous et qui nous I’aurait dicté jadis par une révélation impossible a
vérifier : ¢’est une exigence de ’esprit scientifique ; et ¢c’est 1a un devoir qui ne peut
étre parfaitement rempli que par ceux qui se donnent tout entiers au monisme et qui
ont dépouillé tout dualisme dans leur pensée et dans leur sensibilité.>?®

Le monisme en tant que nouvelle totalité de la vie (humaine et non humaine) est a cet égard
un projet de paix et de concorde, mais qui ne peut se réaliser que par I’¢limination des
tendances dualistes qui, nécessairement, impliquent conflits, oppositions et distinctions. Et
ce projet totalisant passe non seulement par 1’élimination de I’historicisme (qui rappelle les
divisions d’hier), mais aussi par une refonte culturelle universelle. Cela passe, notamment,
par I’'imposition d’une nouvelle langue, une et commune en lieu et place des multiples dont
la diversité implique nécessairement une perte d’efficience énergétique. La nouvelle

religion moniste reconstitue donc une nouvelle Babel, se débarrassant de la « brouille »

525 |bid., p. 36.
526 |bid., p. 38-39.

134



induite par le dieu biblique de la discorde. C’est en effet dans le cadre de ce projet que

I’esperanto voit le jour.>?’

En fait, Ostwald repose son analyse des sciences sur la pyramide d’ Auguste Compte
et comme lui, il estime que la sociologie (parfois dénommée Kultorologie) est la science
ultime, celle de 1’esprit humain, d’ou I’importance de la sortir des griffes de la tradition
pour atteindre la nouvelle étape de la civilisation humaine. Chez Compte, la hiérarchie des
sciences implique que les concepts des sciences les plus abstraites, les plus générales, qui
se trouvent en bas de la pyramide (ex. les mathématiques) sont aussi valides pour les
sciences du haut, les sciences les moins générales (ex. sociologie). Et Weber d’ironiser sur
I’infortune de « still wanting to believe in the “Comtean hierarchy of sciences” that has

been out-of-date for a good, long time »°?%,

L’impératif énergétique appliqué a la sociologie ou a la culturologie n’est pas, chez
Ostwald, parfaitement clair, surtout qu’il ne donne que peu d’exemples sur ce que pourrait
étre I’énergétisme culturel. Les rares exemples, en fait, semblent plutét confondre, comme
le fait remarquer Weber, amélioration et progres technique avec des éléments a proprement
parlé culturels. C’est le cas de son exemple du passage de la lampe a huile vers les lampes

a gaz, les secondes plus efficaces énergétiquement.>®

En effet, Ostwald défend I’idée qu’il est possible de traduire de toutes réalités
(chimiques, physiques ou sociales) en relation avec I’énergie : « c’est dans I’énergie que

s’incarne le réel »*%C. L’énergie est le réel, c’est-a-dire « ce qui agit »>* (pour produire

527 Niles R. Holt, « Wilhelm Ostwald’s “The Bridge” », The British Journal for the History of Science, 1977,
vol. 10, n° 2, p. 146-150 ; Wilhelm Ostwald, « Weltdeutsch » dans Monistische Sonntagspredigten, s.l., 1915,
vol.36, p. 545-559. Ostwald avait proposé sa propre langue universelle, le Weltdeutsch, basée sur une forme
simplifiée de ’allemand dont il expose les grandes lignes dans son Monistische Sonntagspredigten. Cette
langue ne rencontre guére de succeés et est méme percue comme un «acte de chauvinisme » étant donné
qu’elle ne repose que sur 1’allemand. .

528 Max Weber, « “Energetic” Theories of Culture », Mid-American Review of Sociology, traduit par Jon
Mark Mikkelsen et traduit par Charles Schwartz, 1984, vol. 9, n° 2, p. 40.

529 |bid., p. 36.

530 Wilhelm Ostwald, L *énergie, traduit par E. Philippi, Paris, Félix Alcan, éditeur, 1910, p. v.

%31 |bid.

135



I’événement) et « le contenu de 1’événement »°*2, En d’autres termes, I’énergie consiste en
le travail et en toute chose qui peut étre produite par des variations énergétiques, donc qui
impliquent un effort, une dépense d’énergie.®®® Dans le monde social, le concept
énergétique central est celui de « proportion de bonté » (Gliteverhéltnis) et elle résulte du
rapport entre « énergie utilisable » et « énergie brute » (ou stock d’énergie). L’objectif de
toute activité socioculturelle est donc d’accroitre le stock d’énergie brute afin d’améliorer
la proportion de bonté. Par exemple, I'importance du disposer d’un ordre 1égal efficace
résulte de I’amélioration de la proportion de bonté en comparaison a celle d’un ordre ou la

résolution de conflit passe par ’affrontement physique.

C — De la critigue wébérienne

Cette confusion se justifie dans la mesure ou « Presiding over the International
Monist Congress in Hamburg in May 1911, Ostwald outlined the promise of monism as
the key to “world-organization.” This was to be a technocratic solution of world
problems »°3*. En fait, cette technocratisation de la société va aussi conduire & une autre
rupture avec Haeckel : rupture sur la place du «beau» ou de ce qu’Ostwald nomme
«I’imagination ». En effet, pour ce dernier, quand le stade de la civilisation positive est
atteint, alors « I’'imagination perd de son ascendant et se subordonne a 1’observation »°%,

inaugurant une ére de prédictibilité totale.

Dans cette optique, I’art n’a de valeur que si, et seulement si, il « could place itself
in the service of mass-enlightenment and work against the wasteful use of energy »°%
ironise Weber. Et Weber de condamner vivement une telle attitude :

Poetically and artistically illustrated cooking recipes might be entirely acceptable,
but what else? [...] Ostwald’s predecessors, who were also looking for a "rational"
definition of the purpose of art, e.g.,Comte, Proudhon, ‘and Tolstoy, were every bit

532 1hid.

533 M. Weber, « “Energetic” Theories of Culture », art cit, p. 36.

534 Todd H. Weir, Monism: Science, Philosophy, Religion, and the History of a Worldview, New York,
Springer, 2012, p. 7.

535 Jan-Peter Domschke, « L’influence d’Auguste Comte sur les conceptions philosophiques de Wilhelm
Ostwald », Les Cabhiers philosophiques de Strasbourg, 14 juin 2014, n° 35, p. 200.

536 M. Weber, « “Energetic” Theories of Culture », art cit, p. 43.

136



as philistine as he. They, however, did not set themselves to the task as blindly as
he does.>®’

Cette conception «technique » (ou utilitariste) de I’art montre donc le peu de
compréhension qu’Ostwald a des phénomeénes culturels. Incompréhension qui se résume
en tant pis : « Too bad that “art” begins at just that point where the technician’s “way of
looking at things” ends! But perhaps that is the way it is with everything that we call
“culture” »**8 constate Weber. Tant pis donc si cette reductio ad technica se solde par une
réduction nécessaire de toute activité humaine a un simple perfectionnement technique
dans un monde ou toute activité qui ne permet pas « d’accroitre le stock d’énergie brute »
serait percue comme nuisible, arriérée et vouée a disparaitre. Ostwald n’affirme pas de
telles choses, mais Weber extrapolant et poussant jusqu’au bout de sa logique I’impératif
énergétique cherche, ainsi, a démontrer I’impossibilit¢ d’étendre les lois physico-

chimiques au monde social.

Weber remarque aussi qu’au-dela de ’appauvrissement que générerait un tel projet,
il conduit potentiellement a des dérives autrement plus graves. Effectivement, les
propositions d’Ostwald ne tiennent pas compte ni de la logique juridique ni du fait qu'une
telle logique, que le chimiste (et avant lui Haeckel) considere comme arriérée et
irrationnelle, ait de bonnes raisons d’étre. Plus particuliérement, le sociologue s’interroge
sur la dangerosité des commentaires sur la « proportionnalité » des sanctions et sur
I’incompatibilité du principe « d’égalité devant la loi » avec I’impératif énergétique.
Ostwald plaide, en effet, en faveur de peines moins séveres pour les plus « socially
prominent » parce qu’ils sont plus « durement » touchés par les sanctions (double peine,
juridique et sociale). 11 défend aussi I’idée que pour pouvoir assurer 1’ordre social, il faut
en « retirer » les éléments perturbants ou nuisibles (et de leur descendance potentielle, par

la castration, ajoute Weber).>%

537 |bid., p. 44.
538 |bid., p. 45.
539 |bid., p. 46-47.

137



Aussi, le prix Nobel insiste sur la nécessité de préserver 1’« énergie de travail »
lorsqu’une sanction est prononcée. Et Weber de conclure que « Since Ostwald makes
special reference to the necessity of preserving the work-energy of the offender for society,
nothing would stand in the way of distinguishing punishments according to profession »>4°,
Suivant, suggere-t-il, les individus aux « professions » les moins productives (« Pensioners,
but also philologists, historians and similar loafers »°*!) qui ne contribuent donc pas a
I’augmentation de la « proportion de bonté » (indexée sur la production par le travail de
biens matériels) devraient alors étre pendus, voire «incidentally, considering their
uselessness, why not go ahead before they make themselves a nuisance as criminals? »°4?
en les empéchant tout bonnement de naitre. Et pour les « Workers, technicians,
entrepreneurs who contribute to the well-being of society, and above all, those men who
improve the goodness proportion to the highest degree, the chemists, should, on the other
hand, get [only] corporal punishment »>*3. En fait, le sociologue explique que 1’égalité
devant la loi ne reléve pas de 1’énergétisme, mais de la métaphysique du droit naturel. D’un
point de vue d’efficacité énergétique, de nos capacités physiques a produire, nous devrions
étre inégaux. Or, Ostwald plaide pour ce droit naturel (transcendant). Weber d’en conclure

que le probléme en matiére de droit chez Ostwald résulte du « mixing up of value

judgments and empirical sciences »°**,

En somme, cette vision moniste, technocratique, techniciste et désenchantée du
monde découle d’une double erreur selon le sociologue : 1’énergétisme culturel d’Ostwald
est «logically and factually »** fallacieux. D’une perspective logique, Ostwald commet
deux impairs : 1) il « takes certain forms of abstract thinking found in the natural sciences
and makes them absolute standards for scientific thinking in general »** et 2) il juge, en
conséquence de la premiére erreur, les problématiques des autres disciplines comme

« imperfect and backward because they do not accomplish what they should not be able to

540 |bid., p. 47.
541 |pig,
542 |big,
543 |bid,
54 |bid., p. 48.
545 |bid., p. 33.
546 |bid,

138



547

do given their purpose »>*’. D’un point de vue factuel, deux erreurs, induites par les erreurs

logiques, sont aussi & relever : 1) il veut voir tous les phénoménes possibles comme

« special cases of “energetic” relations »°>*8

et cela I’améne a 2) tout déduire, méme dans le
domaine du devoir étre, des faits qu’il observe dans son milieu et donc a généraliser des
« patriotic standards of value typical of upper echelon bureaucrats »°*°. En somme, ces
erreurs le poussent a inférer un sollen (devoir étre) universel a partir du sein (étre)
spécifique a son milieu social. Ces erreurs constituent dans les faits la transformation d’une

« “world-picture” of a discipline into a world-view” »**° tout court, la transformation d’un

Weltbilder (image située du monde) en une Weltanschauung (vision du monde).

Weber conclut sa recension au vitriol en constatant, du fait de la logique du propos
d’Ostwald et de la phrase de conclusion de 1’essai Les fondements énergétiques de la
science de la civilisation, qu’en fait Ostwald semble espéré que la diffusion du savoir des
sciences naturelles résulte en un rétrécissement, voire une disparition, de la liberté de
pensée et de conviction. En effet, « For an apostle of “order” who also opposes “energy-
wasting” echauffements that serve ideals that are not technological, which Ostwald is and
must be to be consistent, unavoidably spreads an attitude of submission and compliancy
toward the given social order »*°*. Il poursuit en expliquant que « Freedom of conviction
is quite simply not a valuable ideal when considered technologically or from a utilitarian

standpoint and cannot be “energetically” established »°°2.

Et méme s’il reconnait qu’il y a des passerelles entre disciplines (c’est I’économie
qui a donné I’¢lan au développement de la chimie moderne), Weber soutient que si « we
now turn this fact about the principle (re)agents for the development of chemistry into the
“meaning” of scientific work, as was done earlier with the good Lord and his “glory”? If

this is what it comes to we are better off with God! »°*3. Quant & Ostwald comme individu,

547 |bid., p. 34.
548 |bid,
549 |bid,
550 | i,
551 |bid., p. 49.
552 |bid,
553 |bid,

139



le sociologue admet que pour lui-méme, il est sans doute un « chic type », mais que le
probléme est qu’il représente un « “type” for the way in which “naturalism” in general
(whether crudely or finely) always proceeds. For “naturalism” may be defined as the
attempt to derive valuejudgment from scientific facts »°**. Schmitt, sans doute au fait de la
critique wébérienne, fait aussi d’Ostwald le « type » de cette pensée naturaliste, positiviste
et scientiste, et ce a la fois comme représentant du monisme, mais aussi comme premiere
figure de toute la pensée médiocre de ce début de siecle. Villinger qualifie ce portrait de
« programmatisch zu nennenden Auftakt der “Schattenrisse” » (« prélude programmatique

des “Schattenrisse” »°%°.

D — De la critigue schmittienne

La critique schmittienne est, toutefois, Iégérement différente de celle de Weber bien
qu’il s’y réfere. En effet, comme le note Villinger, la critique de Weber reste dans le
domaine de la science. Le sociologue reproche au chimiste sa volonté d’hégémonie des
sciences naturelles, mais ne lui reproche pas sa volonté de «séculariser la théologie
chrétienne en tant que possibilité¢ de connaissance ou de se substituer a elle »*¢. Pour
Schmitt, cependant, la volonté hégémonique d’Ostwald est double. Certes, elle se
manifeste dans le domaine de la science, mais aussi, et surtout, pour le jeune juriste « dans
le champ de la dichotomie fondamentale entre vision scientifique du monde et vision
théologico-chrétienne »°°". Et ¢’est sur cette seconde velléité hégémonique que I’essentiel
de la critique schmittienne porte. Critique qui se superpose a celle qu’il partage avec
d’autres sur le grotesque de I’entreprise de ces vulgaires techniciens qui s’improvisent et

philosophes, et curés, et prophetes.

Schmitt porte une double aversion a Ostwald et son projet. D’une part, comme

beaucoup de jeunes gens critiques du positivisme, du progres (comme idéologie naive) et

554 Samuel Weber, « Taking Exception to Decision: Walter Benjamin and Carl Schmitt », Diacritics, 1992,
vol. 22, n°3/4, p. 51.

%55 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 171.

556 |bid., p. 172.

557 |pid., p. 173.

140



du scientisme hégémonique, il regarde d’un ceil moqueur (et sans doute méprisant),
I’arrivée a la téte d’une organisation « fanatique et blasphématoire » le chimiste, prix
Nobel, faisant autorité scientifique. Ce dernier représente 1'un des pendants de la Prusse
wilhelmienne qu’il apprend a hair en arrivant a Berlin. D’un c6té, il trouve I’ Allemagne de
Goethe aristocratique et peu imaginative. De 1’autre, il exécre 1’autre Allemagne (non
moins Goethienne), la mécaniste, ayant renoncé a toute grandeur « civilisationnelle » pour
s’enfermer dans un technicisme apathique et « philistin », dont Ostwald est le visage.*®
Franz Eisler, co-auteur des Schattenrisse, se moquait en 1911 déja de Iarrivée

« triomphale » d’Ostwald a la téte de la Ligue moniste :

“S1un Wilhelm Ostwald (non pas le grand chimiste, mais ’enfant terrible parmi les
naturalistes philosophes) a osé ouvrir le si¢cle moniste 8 Hambourg [...] ¢’est un
symptome douloureux de I’effet hypnotique que les succes [...] de la science ont
réussi a exercer, une confusion grotesque entre civilisation et culture”. Si la Ligue
moniste exigeait que la contribution a “I’ceuvre commune de I’homme [...] ne soit
pas un service divin, comme on le disait autrefois, mais un service de ’humanité”
et si la science enseignait en méme temps que tous les “processus du monde
organique doivent étre ramenés a des processus physiques et chimiques”, alors il
faudrait “se rallier au mot de Tolstoi : Nous avons été trompés par la science sur le

meilleur de I’existence”.%%®

Mais au-dela de ces critiques (et sarcasmes), c’est le projet religieux, per¢u comme
blasphématoire, qui heurte certains milieux et certaines personnalités, dont Schmitt. En
effet, comme déja mentionné, le projet moniste se veut le culte du futur et prétend « fonder
un royaume de Dieu sur terre »°%°. Pour ce faire, la Ligue reprend « la forme extérieure du
culte ecclésiastique traditionnel et de la vie communautaire »**. En plus des sermons
dominicaux, des chorales furent créées, de nouveaux chants religieux composés et une
forme de vie monastique, ayant pour emplacement le domicile d’Ostwald, fut organisée.
L’objectif était d’offrir a la « communauté » les apparences d une religion pour ces services

laiques. Ces mises en scene religieuses sont particuliérement dénoncées par 1I’Eglise

%8 Sur le malaise de Schmitt face a 1’Allemagne wilhelmienne, voir: A. Hofele, Carl Schmitt und die
Literatur, op. cit., p. 18-23.

59 Eisler cité dans I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der
« Schattenrisse » des Johannes Negelinus, op. cit., p. 180-181.

%0 Ibid., p. 181.

%61 |bid.

141



catholique en guerre depuis Pie IX contre la tentation positive de se substituer aux

révélations divines.®®?

Schmitt, comme le souligne Villinger, ne s’oppose pas par principe aux avancées
des sciences dites naturelles. Toutefois, comme Weber, il s’oppose a la prétention
universalisante des méthodes de ces sciences. Toutefois, contrairement au sociologue, il ne
fait pas une critique formelle de cette prétention. Il adopte, plutdt, une posture normative
qui dénonce toute comparaison entre science du droit et sciences exactes (au contraire de
Weber qui reconnait leur appartenance & un méme édifice : celui de la science), et plus
particulierement des méthodes inductives. Hormis dans 1’établissement des faits durant le
procés,®® I’induction par observation ne reléve pas du droit. Pour lui, « if jurisprudence is
thereby to be transformed into a natural-scientific discipline, so that it may discover ‘laws’,
by way of a hypothesis that is to be verified inductively, through the observation of
empirical facts, one is no longer engaged in jurisprudence, but is doing sociology or
psychology or national economics instead »°%*. Au contraire, soutient-il (en faisant siennes
les analogies de Siegmund SchloBmann), « there is a systematic connection — one that is
also historically demonstrable — between the methods of traditional juristic hermeneutics

and the theological doctrine of interpretation »°®.

Aux méthodes des sciences naturelles (et humaines), Schmitt promeut Ila
« fictionnalisation » comme méthode centrale du droit. En effet, pour lui, la «fiction
provides the sole means by which the state may bridge the divide between the world as it
exists and its representation before the law »°%°. Dans « Juridische Fiktionen », il souligne
que la fiction ne s’évalue pas au regard de sa « réalité » (quelque chose de pensé ne saurait
avoir d’existence tangible), mais plutdt au regard de « I’utilité pratique de la fiction pour la

567

science et la pratique juridique »*°’. Dans cette opposition au « naturalisme matérialiste »,

%62 hid.

%63 C. Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 49.

%64 1bid., p. 148 ; Voir aussi: L. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und
Analyse der « Schattenrisse » des Johannes Negelinus, op. cit., p. 183.

%65 C. Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 150.

%66 A.J. Lambrow, Theogony Ab Ovo : Carl Schmitt’s Early Literary Writings, op. Cit., p. 36.

%67 C. Schmitt, « Deutsche Juristen-Zeitung », art cit, p. 804-805.

142



il précise, dans La Valeur de I’Etat, que toute proposition matérialiste qui voudrait que
I’individu (comme entité physique) soit la présupposition de toute valeur (ou régle) procede

d’une erreur logique.®®®

S’attaquant au projet de « philosophie historique du droit » qui, selon lui, s’oppose
au projet kantien (qui reste, lui, dualiste), Schmitt soutient que

Stahl’s objection ignores the opposition and the incompatibility of the abstract and
the concrete and, moreover, commits the logical error of allowing empirical
“presuppositions” to decide about the value or, in other words, the error of the
crassest materialism, for which the brain is “more important” than the thought,
because there is no thought without the brain.%%°

[l poursuit en expliquant que la valeur (de I’individu) se mesure en relation a la seule norme
et non pas en relation a quelque chose d’endogéne a I’individu, et conclut que « the history
of the dogmas of legal science provides sufficient examples of the sovereignty with which
legal opinions have behaved towards the merely factual »°’°. Ce faisant, le juriste plaide
pour «un droit qui échappe a I’état actuel des connaissances (scientifiques) »°’* selon

Villinger.

Dans cette perspective, le projet moniste, en voulant tout inféoder aux lois des
sciences naturelles, détruit toute possibilité de valeurs (et de droit) et de politique en
général. Et lorsque ce projet prétend a une quelconque transcendance, il ne peut in fine
qu'imiter. La description satirique du savant en prétre séculaire vise précisément a
«visibiliser » cette incapacité de «créer» de nouvelles formes propres a la pensée
aseptisante du naturalisme. Au-dela de I’esthétique du prédicateur, avec sa chorale et ses
rabats, ¢’est I’interjection « Um Gottes willen »°"? (par la volonté de Dieu, au nom de Dieu)
a la fin du portrait qui vient souligner 1’absurde du projet d’une religion sans Dieu, d’un

droit sans transcendance, parce que finalement c’est a dieu que le savant fait appel lorsqu’il

568 C. Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 224.

%69 | ars Vinx, Legality and Legitimacy in Hans Kelsen’s Pure Theory of Law,University of Toronto, Toronto,
2006, p. 227.

570 |hid., p. 228.

5711, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 185.

572 3. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18.

143



ne trouve pas ces rabats, et non a la nature dont il se réclame. Ce n’est pas vers I’'immanence

qu’il se tourne, mais bien vers la force transcendante de dieu.

2 — Walther Rathenau

Le second portrait est consacré & Walther Rathenau, le banquier artiste (supréme
oxymore) incarnation de « I’intrusion de la déspiritualisation, de la désincarnation, de la
mécanisation progressive »°” dans le monde. Il fait partie de ces individus sans esprit qui
sont entrés par effraction dans le monde littéraire et qui cherchent ensuite a y imposer a la
fois leurs themes triviaux et de le rendre accessible « au grand public ». Le narrateur
explique, en effet, que « Walther, qui avait atteint ce jour-la sa quarantieme année en plus
de ses succes commerciaux, littéraires et culturels, posa la plume d’or avec laquelle il venait
d’achever avec élégance un chapitre sur le caoutchouc et la transcendance. L’essai était
destiné a un journal mondial trés lu et donc a devenir le bien commun de tous les lettrés »°7,
Le portrait satirise Rathenau comme représentant de cet esprit du temps et de 1’ére
wilhelmienne (Schmitt le voyait méme devenir chancelier du Reich®’®), qui marie

mécanisation et immobilisme.

Rathenau est une figure marquante et centrale d’avant et d’apres-guerre. 1l est un
symbole d’une certaine idée de la germanité que ce soit dans la Prusse wilhelmienne ou
durant les premieres années de la Républiqgue de Weimar. Maurice Baumont écrit a
I’occasion des dix ans de sa mort : « Artiste, mystique, penseur, philosophe, il réalise un
type jusqu’alors inconnu »°’®, Deux ans auparavant, en 1930, paraissait le premier tome de
L’Homme sans qualités de Robert Musil, dont I’écriture avait été entamée en 1913-14, et
dont I’'un des personnages est grandement inspiré par 1’industriel-écrivain : le Dr Paul

Arnheim, le noble industriel-écrivain.®”’

573 1hid.

574 |pid., p. 19-20.

575 C. Schmitt, Carl Schmitt - Jugendbriefe, op. cit., p. 137. Voir la section consacrée a Dehmel.

576 Maurice Baumont, « Walther Rathenau et son systéme », Annales, 1932, vol. 4, n° 13, p. 51.

577 Robert Musil, L’Homme sans qualités, traduit par Philippe Jacottet, Paris, Editions du Seuil, 2004,
vol.Tome 1, 833 p.

144



Schmitt et Musil partagent une proximité littéraire et philosophique certaine, bien
qu’ils ne se soient jamais réellement fréquentés. Lambrow estime que les deux
problématisent les abstractions philosophiques de facon similaire et que les deux dénoncent
« the impossibility of absolute knowledge »°'8. En 1930, Schmitt lit L "homme sans qualités
et rencontre Musil que Franz Blei (ami de Schmitt a I’époque) invite chez le juriste a
I’occasion de son passage a Berlin. Blei est un ami commun aux deux et c’est a travers lui
que se font les contacts entre les deux. Ce dernier était 1I’éditeur de Der Zwiebelfisch, ou
fut publiée une critique des Schattenrisse, et a partir de 1917, il publie la revue Summa dont
Schmitt et Musil sont des contributeurs réguliers. Le juriste contribue a trois des quatre
numéros que connait la revue avec : « Recht und Macht » (n° 1, 1917)°"°, « Die Sichtbarkeit
der Kirche. Eine scholastische Erwigung» (n°2, 1917)%° et « Die Buribunken. Eine
geschichtsphilosophischer Entwurf» (n°4, 1918)°!. « Recht und Macht », qui reprend le
premier chapitre de La Valeur de [’Etat, fait office d’article inaugural.®®? «Die
Buribunken » attire 1’attention de Musil qui écrit a Blei pour s’enquérir de 1’identité de
I’auteur (le texte étant anonyme), dont il fait I’éloge.>®® Schmitt rapporte que, lorsqu’ils se
rencontrent finalement en 1930, leur conversation a essentiellement porté sur L’homme
sans qualités, et plus précisément sur la figure de Rathenau, ce qui a semblé ennuyer Musil
selon le juriste. Le non-intérét de Musil lui vaudra d’acerbes insultes antisémites dans le
journal intime de la part de celui qui n’a pas encore sa carte du NSDAP.% En fait, Schmitt
voit dans I’un des personnages de Musil la confirmation de la satire qu’il faisait du riche

industriel quinze auparavant, d’ou la tournure de la conversation.

578 Alexander Lambrow, « 14 December 1930 : Robert Musil Meets Carl Schmitt », The German Quarterly,
2017, vol. 90, n° 3, p. 333.

57 Carl Schmitt, Die Militiirzeit 1915 bis 1919 : Tagebuch Februar bis Dezember 1915. Aufsatze und
Materialien, Berlin, Akademie Verlag, 2005, p. 432.

580 |pid., p. 445.

581 |hid., p. 453,

582 |hid., p. 431.

%83 A, Lambrow, « 14 December 1930 », art cit, p. 32.

584 C, Schmitt, Carl Schmitt Tagebticher 1930 - 1934, op. cit., p. 69 Schmitt écrit : « Musil est arrivé avec son
horrible femme. Parla trop de son roman, <...>, des juifs viennois, dégotitant ».

145



A — Robert Musil

Le personnage de Musil, le Dr Paul Arnheim est le fils du « premier maitre de

>585

“I’Allemagne de fer” »°®° et un industriel « démesurément riche » %% « pass[ant] pour étre

587

d’origine juive »*®’, mais il est aussi un «un grand esprit » °® dont les livres, portant et

relevant de tous les domaines, « passaient pour “tres extraordinaires” dans les milieux

589 Drailleurs, loin d’un simple « fils de », il ambitionnait « en s’appuyant sur le

avanceés »
cours des évenements et sur ses relations internationales, a devenir ministre de
I’Empire »90 A Vienne, ou il est de passage, il recherche «I’antidote aux calculs, au
matérialisme, a I’aride rationalisme qui sont aujourd’hui le lot du créateur civilisé »*°*. Or,
ce « nabab allemand »°%2, « causeur extraordinaire »°%3, « ne prophétisait rien de moins que
la fusion de I’Ame et de I’Economie, ou de I’Idée et de la Puissance »°%*. 1l veut a « tout
prix que le commerce ne fOt pas séparé des autres activités humaines, que les affaires
fussent traitées en liaison avec tous les probléemes de la vie nationale, intellectuelle ou

méme intime »°%.

En outre, Arnheim a été partout et fait des affaires partout : il « connaissait [...] tous
les grands personnages de la noblesse anglaise, frangaise ou japonaise ; et les champs de
courses, les terrains de golf non seulement d’Europe, mais d’Australic ou d’Amérique,
n’avaient aucun secret pour lui »°%. En somme, résume, 1’antihéros de Musil, Ulrich, « ce
que nous sommes tous isolément, il I’est en une seule personne »°°’. Et I’industriel, pense

Ulrich, en étant tout, n’est surtout rien. En effet,

%85 R. Musil, L’Homme sans qualités. 1, 0p. cit., p. 144.
586 |hid.

97 |pid., p. 159,

588 |hid.

589 |hid.

59 |bid., p. 144.

91 |id.. p. 161.

92 |id. p. 263

593 |id.. p. 264.

59 Ibid.. p. 160.

595 |id.. p. 268,

59 |bid.. p. 264.

597 |bid., p. 265-266.

146



auréolé du halo magique de sa richesse et du bruit de son importance, il devait
constamment fréquenter des gens qui, dans leur domaine propre, lui étaient
supérieurs. [...] Il avait le talent de n’étre jamais supérieur en aucun détail et en
quoi que ce soit de démontrable, mais de remonter a la surface dans toutes les
situations grace a un équilibre fluide ».°%®

Ainsi, le succes du « nabab » n’est « explicable par aucun de ses mérites et aucune de ses

99

qualités »°%°, mais par son «adaptabilité », c’est-a-dire sa parfaite fusion avec 1’air du

temps dont il n’est qu’une « composante », la composante « la plus avancée ».5%

601 celui qui, « dans le monde

En effet, cet industriel-poéte est un « Grand-écrivain »
intellectuel, [...] a succédé au prince de 1’esprit comme les riches aux princes dans le
monde politique »%%2. Tl appartient « au temps des Grandes-maisons de commerce » comme
le «prince de 1’esprit appartient au temps des princes »°%3. Ce qui est exigé de ce nouvel
Homme du temps, explique Musil, est «qu’il posséde une voiture »®%, qu’il voyage
beaucoup, et qu’il fasse des conférences, qu’il rencontre les ministres pour diffuser
humanisme et civilisation.®® Il n’est pas simplement 1’écrivain qui « gagne beaucoup

d’argent »°%%

, mais celui qui «siége dans tous les jurys, signe tous les manifestes, écrit
toutes les préfaces, prononce tous les discours d’anniversaire, donne son opinion sur tous
les événements importants et se voit appelé partout ou il s’agit de célébrer les résultats
obtenus dans tel ou tel domaine »®%7. Cela impliquait, en conséquence, de «ne pas se
montrer trop critique a I’égard de son époque »°%, ¢’est méme un « signe de grandeur » que

de ne pas le faire.

Or, Rathenau est le modéle du personnage de Musil, personnage qu’il a commencé

a créer en 1913-1914 sur le modele de ce que le vrai industriel allemand renvoyait comme

598 |bid., p. 270.
59 |bid., p. 271.
500 1pid., p. 274.
501 pid., p. 573.
502 pid., p. 274.
503 pid., p. 574.
604 pid,
605 |pid.
506 |pid.
507 |pid.
508 pid., p. 579.

147



image a I’époque. Comme le reléve Henry Pachter, Arnheim est décrit avec les mémes
manies, les gestuelles, le méme physique et la méme capacité de « talk molecular physics,
mysticism, and pigeon shooting »°%°. En effet, comme le personnage de Musil, Rathenau
semble étre un « prodige » en tout et expert en rien, ¢’est un touche-a-tout : écrivain,
industriel, politicien. Il dirige une entreprise qui a des filiéres partout, « il a battu tous les
records de participation aux conseils d’administration : au lendemain de la guerre, il était
membre de quatre-vingt-six conseils. Il a dirigé quatre-vingt-cing sociétés allemandes et
vingt et une entreprises étrangéres »®1°. « Causeur séduisant qui fourmille d’idées et de
suggestions »°11, il est aussi un polygraphe qui traite tout autant d’art, de philosophie que
d’économie, mais toujours en « outsider résolu »%12. Baumont ajoute que ses ennemis et
critiques « affectaient de ne voir en lui qu’un acteur sans caractere, millionnaire juif de la
pire espéce berlinoise, remarquablement doué certes, mais sans doctrine ni conviction : un
inquiétant spécialiste universel »**3. Et Musil et Schmitt sont du nombre de ses critiques

614

qui voient en ce « non-allemand »°** un acteur sans caractere. Il est I’essence de I’absence

de convictions ; ¢’est-a-dire le symbole de « la déspiritualisation, de la désincarnation, de

la mécanisation progressive »%%°.

Ce personnage, qui fait horreur a Musil, inspire a la fois dégodt et ambition chez
Schmitt. Lorsque Musil rencontre 1’industriel, il n’en retient dans son journal intime qu’un
fort sentiment de rejet, d’autant plus qu’il lui a mis les bras autour des épaules comme il
(et son alter ego Arnheim) le faisait si souvent pour se « mettre a la portée de tous ».%®
Schmitt, quant a lui, ambitionne tout d’abord de profiter du fait qu’il a été mis en contact
avec « vielleicht » le prochain chancelier du Reich pour avancer ses pions, tout en essayant

de garder une distance critique envers ce personnage d’un autre monde que le sien. En avril

1912, il écrit, en effet, une lettre au riche industriel dont le ton, selon Mehring, « ocillates

809 Henry Pachter, Weimar Etudes, F First Edition., New York, Columbia University Press, 1982, p. 172.

610 M. Baumont, « Walther Rathenau et son systeme », art cit, p. 51.

611 hid.

612 |bid., p. 56.

613 |bid., p. 52.

614 J, Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 6 ; Musil préfére aux propos
antisémites (de Schmitt), décrire I’industriel comme ayant « somewhat negroid in the skull » H. Pachter,
Weimar Etudes, op. cit., p. 173.

615 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18.

616 H, Pachter, Weimar Etudes, op. cit., p. 173.

148



between devotion, presumption and the polemical »%1’. Outre son ton larmoyant (« one is
nothing »®!%), il demande & Rathenau de faire la promotion de Dé&ubler et lui expose les
critiques qu’il a commencé a formuler envers son dernier ouvrage. Le riche et célebre
industriel lui répond (quelque peu étonné de ’audace) avec sa politesse d’ordinaire (de
gentlemen : Musil écrit « he is doctrinaire, but always the gentleman »%%9). 1l refuse tout net
d’aider Déubler ce qui enclenche le processus d’écriture des Schattenrisse, et surement le

fait qu’il se voit qualifier de « non-Allemand ».5%°

Mais avant la publication des Schattenrisse, Schmitt fait paraitre une critique
acerbe de Zur Kritik der Zeit, que Rethenau venait de publier (et dont il était question
dans la lettre de Schmitt). Pour le jeune juriste, I’industriel ne pouvait produire une

critique qui se dégage de la « représentation de 1’époque »°2%. Pour Schmitt, Rathenau

622

«ne dispose d’aucun point de vue extérieur »°*, et conséquemment il ne peut articuler

une veritable critique. En effet,

La critique de Rathenau [de I’époque] explique qu’il nous manque 1’ame. Mais cela
prouve la dépendance, expressément niée par Rathenau, de sa représentation de
I’époque par rapport a sa critique, car la détermination comme étant sans ame est
négative et ne recoit son contenu que par la représentation fondamentale de la
critique : I’ame. La conséquence de cette contradiction est que la représentation du
temps [...] a néanmoins son poids en dehors d’clle-méme et perd la richesse
d’impression d’une description tacite. Et beaucoup de choses émouvantes qui sont
dites sur le manque d’ame et la nostalgie de notre époque n’apparaissent pas comme
une critique, mais comme une complainte.%23

Rathenau, donc, malgré ses prétentions, est pleinement satisfait de 1’air du temps et sa

critique n’est, ultimement, qu’une défense de cette ére mécaniste qu’il prétend critiquer.

L’industriel écrivain, dans Zur Kritik der Zeit, se désole de 1’époque mécaniste

et défend un « Reich der Seele » dans lequel matérialisme et capitalisme se verront

617 R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 31.

618 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18.

619 H, Pachter, Weimar Etudes, op. cit., p. 173.

620 3. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18.

621 Carl Schmitt, « Kritik der Zeit », 1912, vol. 22, n° 9, p. 324.

8221, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 191.

623 C. Schmitt, « Kritik der Zeit », art cit, p. 324.

149



adjoint une « dame », une ¢éthique, un « idéal » plus grand qu’eux. De fait, il veut « que
I’humanité réalise le “royaume de 1’ame”, que sa pensée pratique ne sépare pas d’une
organisation rationnelle de la production moderne. Dans le monde mécanisé dont il connait
les moindres rouages, il s’attache a faire pénétrer la vie de I’esprit »%2*, Baumont ajoute
qu’« il n’utilise guére I’histoire, ni la statistique »%% pour élaborer son systéme. Plutét,
«[p]ar une ambition d’artiste, il prétend aboutir d’un coup a une vision d’ensemble de la
vérité créatrice »°?°. De méme, chez Musil, Arnheim prétend que c’est un principe qu’il
nomme le « Mystére du Tout »%27 qui est a la base de sa vision politique : c’est ce « je-ne-
sais-quoi magique »%28 indémontrable qui faisait le monde. En fait, Musil écrit que « si I’on
peut, dans la vie intellectuelle, agir en commercant, une vieille tradition vous oblige encore
a y parler en idéaliste. [Et] cette association du commerce et de I’'idéalisme occupait dans
les efforts d’Arnheim une place privilégiée »%2°. Chez Schmitt, point de « je-ne-sais-quoi
magique » et encore moins d’associations du « commerce et de I’idéalisme ». Au contraire,
le projet de Rathenau n’est qu’une mécanisation (et donc une dépolitisation) de tout, une
intrusion, qui s’ignore. Le portrait de Rathenau par Schmitt est similaire a celui que donne
Musil du « nabab allemand » et pourtant international, mais s’en distancie en le replagant
au ceeur du projet esthétique des scissions (munichoise, berlinoise, viennoise) qui comme

le grand magnat se veulent critiques de leur temps, mais qui en restent dépendantes.

Le juriste décrit I’industriel, le jour de ses quarante ans (age qu’avait Rathenau lors
de la publication de ses premieres réflexions politiques dans Reflexionen), en train de
terminer un essai sur le «caoutchouc et la transcendance » (orthographiée
« Thranszendenz ») destiné a un « journal mondial » (Weltblatt) trés u.%% L essai terminé,
le magnat de 1’électricité repose sa «plume d’or», s’allume un cigare pour ensuite

reprendre les fils avec lesquels il contrdle le monde « sobre, ferme, conciliant »%3t, Comme

624 M. Baumont, « Walther Rathenau et son systeme », art cit, p. 51-52.

625 |bid., p. 56.

626 hid.

827 R. Musil, L’Homme sans qualités. 1, op. cit., p. 270.

628 hid.

629 |hid., p. 578.

630 3. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 20.
831 hid.

150



pour Arnheim, « le monde était en ordre pour peu [qu’il] I’observat »,5%2 « assis devant son
rocher »%%3, les fils a la main, « la lumiére finement tamisée et le bruit étouffé de 1’ére
mécaniste »%3

Lechter.536

pénétraient par les « hautes fenétres gothiques »%*° fagonnées par Melchior

B — Les Sécessions

Les précisions sur Lechter, et ’allure du «bureau privé du directeur de la
banque »%7 ouvrent le portrait dont les trois quarts sont consacrés a la description de
I’intérieur imaginé®®® du Bureau du banquier-poéte. Or, si seuls deux noms sont donnés
dans le portrait d’Ostwald, c’est une douzaine de personnalités (artistes) qui sont
nommeément présentées comme avoir participé a la décoration ou construction du
bureau de Rathenau. Sont d’abord présentées les figures de «1’art intérieur» du
tournant du siécle®® : 1) Lechter a « fagonné les hautes fenétres gothiques »%°, 2) Peter
Behrens a « congu » un meuble qui « souriait sombrement dans chaque coin »***, 3) Olbrich
(ortographié Olbrecht) « pendait du plafond avec force »%*2, 4) Pankok « se tordait dans la
frise »%4%. Aux riches décorations des « artistes d’intérieurs » s ajoutent des portraits par 5)
Liebermann et 6) Munch,®* des toiles de 7) Bocklin s’étalaient sur les murs,®* une

« fontaine de couleurs précieuses »%4

par 8) Franz von Stuck trénait, un « paysage
sablonneux de Grunewald »% et 9) Leistikow lui faisait face. 10) Corinth, avec une

nature morte, un 11) Max Klinger et un 12) Fritz von Uhde (surplombant) complétaient

832 R. Musil, L’Homme sans qualités. 1, 0p. cit., p. 251.

833 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 20.
634 |bid., p. 18.

835 |bid.

836 |bid.

837 1bid.

838 |, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 191.

839 |bid.

640 3. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18.
841 |bid.

842 |bid.

643 |bid.

54 |bid., p. 19.

845 |bid.

646 |bid.

%47 |bid.

151



la liste des artistes qui s’« accumulaient » dans la piece.®*® Tous les artistes nommés
ont, malgré la diversité de leur style et de leur art, un élément commun : ils sont tous

liés d’une facon ou d’une autre au Sezessionstil.%4°

Le Sezessionstil (notamment la Sécession viennoise) est un mouvement large qui
recoupe plusieurs tendances. Dans le jeune Empire allemand, Munich fait office de capitale
de I’art allemand et plus largement germanique puisque « plus d’artistes s’y €taient installés
qu’a Vienne et Berlin réunies »*°° organisés en plusieurs associations. La scéne artistique
munichoise était dominée par Franz von Lanbach et I’Ecole de Munich. Ce dernier,
fortement marqué par un naturalisme exacerbé et le « clacissisme », prétendait qu’il était
«impossible de surpasser les grands maitres du passé et que le plus raisonnable serait de
se servir continuellement de leurs acquis »%?, ce qui a entrainé de forte contestation a son
égard et & I’égard de son école. Avec la fin de siécle, les tensions s’exacerbent et en 1892
est fondée la Sécession munichoise, « détachement (lat. : secessio) de la coopérative
d’artistes munichoise »%°2. La querelle qui méne a cette sécession « avait pour objet un
nouvel art, un nouveau théatre, un nouvel opéra, de nouveaux concerts dans des salles
nouvellement baties, un rajeunissement de toutes les institutions d’éducation, une nouvelle
vie. [...]»®%. La Sécession n’avait donc pas de programme stylistique propre et laissait,
donc, libre cours a I’éclectisme. Malgré cette absence de « manifeste », la sécession de
Munich fait des émules (jusqu’aux Etats-Unis et au Japon) et en 1897 la Sécession de

Vienne (la plus importante) voit le jour.%%*

Parmi les initiateurs de la Sécession munichoise, Franz von Stuck, « I’'un des trois
“maitres de la peinture munichoise” »®>°, est fortement influencé par le symbolisme

d’Arnold Bocklin. Stuck, peintre et sculpteur, avait un style libre, inspiré non seulement

648 |bid.

849 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 192.

850 Victoria Charles et Klaus H. Carl, La sécession viennoise, New York Paris, Parkstone, 2011, eBook p.
851 Ibid.

852 Ibid.

853 Ibid.

854 Ibid.

855 Ibid.

152



par les couleurs éclatantes de Bocklin, mais aussi par le baroque et la « beauté rigide des
sculptures antiques du temps archaique »%°® (Charles). Ces thémes de prédilection sont
mythologiques et religieux (ou allégoriques) traités « « tantot de manire sévere, tantot
luxueusement®’, mais toujours de fagon non conventionnelle malgré la facture classique
des thémes. La Sécession compte aussi parmi ses premiers membres Fritz von Uhde,
pionnier de la peinture en plein air, dont 1’expression picturale est marquée par une
« sensibilité profonde et un christianisme social »*°8, Ce dernier, privilégiant (surtout a la
fin de sa vie) les grands formats, livrait des toiles fortement teintées de religion, mais aussi

des peintures « fraiches et pittoresques » sublimées par un sens aigu de I’observation.®>®

Peter Behrens fait aussi partie des co-fondateurs de la Sécession. Ce dernier est, au
début du siecle dernier, 'une des figures majeures du design industriel. Il s’¢loigne
rapidement du mouvement (avec Lovis Corinth entre autres), mais reste li¢ a I’ Art nouveau,
style toujours attaché aux divers mouvements de Sécession. Son nom est aussi durablement
attaché a celui de Rathenau puisqu’Emil Rathenau (le pere de Walther) I’engage comme
conseiller artistique du groupe AEG pour lequel il congoit d’innombrables designs allant
des emballages au plan d’usine, en passant par le logo de la compagnie et les articles divers

et variés commercialisés par le groupe.®®°

De méme, Lovis Corinth est a Munich a cette méme cette période, durant laquelle
il fait sa renommée avant de repartir pour Berlin ou il rejoindra la Sécession berlinoise dont
il devient président en 1915 (jusqu’a son décés en 1925).%%! La Sécession berlinoise, elle,
est créée en 1898 comme avatar de la Ferklekreis autour de la figure d’Edvard Munch. En
effet, ce dernier, ayant quitté la Norvége (ce «no man’s land artistique »%°?), se voit
consacrer, en 1889, une exposition a Paris dont le succes pousse la Verein Berliner Kinstler

a lui en consacrer une en 1892. Toutefois, dans 1’Allemagne wilhelmienne (dans laquelle

6% Ibid.
857 Ibid.
6% Ibid.
859 Ibid.
660 Ibid.
661 Ibid.
662 Ibid.

153



I’Empereur décidait, selon ses gotts passablement surannés, de ce qu’était ’art dans la
peinture), les toiles du norvégien font scandale ; scandale qui sera pour lui la « meilleure
publicité imaginable®. D’autres artistes norvégiens décident de se retirer de I’exposition,
en soutien (et parce qu’ils se sentent rabaissés par le traitement fait a I'un des leurs), par

suite de I’exclusion de Munch.

Ces derniers, rejoints par d’autres jeunes artistes et critiques, se regroupent autour
de Munch pour former ce qui deviendra le Ferkelkreis, dont les dissentions internes
meneront a la création de Sécession berlinoise. Parmi les artistes de la Sécession berlinoise,
les plus notables se trouvent Walter Leistikow et Max Liebermann. Le premier est un
paysagiste qui, en début de carriére, « peignait a la maniére des vieux peintres hollandais,
puis par la suite dans un style paisible, dominé par de grandes formes fortement accentuées
et sans trop de couleurs »%%*. Max Liebermann, quant a lui, fut ’une des principales figures
de I’impressionnisme allemand. Et avant de rejoindre Berlin, il avait fait partie des
membres fondateurs de la Sécession de Munich. En 1907, Bernhard Pankok, réputé pour
ses designs de mobiliers, rejoint le mouvement berlinois. Ce dernier est 1'un des premiers
a opérer la fusion entre art plastique et art appliqué, mais aussi a saisir I’art dans tous les
domaines : peinture, graphisme, designs, architecture, etc. A cet égard, il est I'un des

précurseurs de Behrens. %%

Les Sécessions de I’art académique se multiplient dans le monde germanophone.
En 1897, Joseph Maria Olbrich, Josef Hoffmann et Gustav Klimt fondent la Sécession
viennoise qui sera la plus «intellectualisée » des Sécessions puisqu’elle dispose d’une
revue Ver Sacrum qui lui sert d’organe officiel.®®® Le mouvement viennois qui cherche a
étendre son influence pour remplir les missions qu’il s’est fixées s’adjoint des membres
par correspondance, dont Max Klinger, professeur a I’Académie des arts de Leipzig, qui

fut aussi brievement impliqué dans la Sécession berlinoise. Qui plus est, pour ces artistes

683 Ibid.
664 Ibid.
685 Ibid.
666 Ibid.

154



rebelles, «a chaque époque son art, a chaque art sa liberté »%7, et donc a chaque art son
lieu. Olbrich congoit le Palais de la Sécession, le hall d’exposition de la Sécession, de style
Art Nouveau qui sera caractéristique de la Sécession viennoise. Il rejoindra aussi la Colonie

d’artistes de Darmstadt fondée par le dernier Grand-duc de Hesse Ernst Ludwig.®%®

Cette colonie accueille de nombreux artistes du Sezessionstil et de I’ Art nouveau,
parmi lesquels Behrens, mais aussi Melchior Lechter. Ce dernier, qui fit 1’un des
principaux designers des ouvrages de Stefan George. Il est souvent exposé dans les
halls et les galeries des mouvements de Sécession, mais n’en fait jamais officiellement
partie. Il en est de méme de son implication dans la colonie. 1l est le personnage le plus
lointain des mouvements qui lient I’ensemble des artistes qui s’entassent dans le
bureau du banquier de Rathenau. Outre les designs d’ouvrages, ce sont les vitraux
gothiques qui font la réputation et larenommee de Lechter qui sera commissionné pour

créer les fenétres de la Erstes Romanisches Haus a Berlin.®°

C — De la léqgalité esthétique

Pour Villinger, le fait que les noms associés a Rathenau, dans Schattenrisse, sont
tous en lien avec la Sécession n’est pas a comprendre comme un rejet par Schmitt de ce(s)
mouvement(s), plutét il faut y avoir un autre marqueur du rejet du naturalisme et surtout
une critique de la conception de Rathenau de la Sécession, et de I’art et de la société en
général.5’® En effet, Rathenau défend une conception naturaliste et élitiste de 1’art. Dans
«Ein Grundgesez der Asthetik» (Une loi fondamentale de I’esthétique), Rathenau
explique que «le plaisir esthétique nait lorsqu’une loi cachée est ressentie »°"*, celle-ci

étant le « théoréme de la 1égalité latente »°72. Cette légalité est une loi de la nature (comme

867 1hid.

868 1hid.

869 1hid.

670 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 191-200.

671 Walther Rathenau, « Ein Grundgesez der Asthetik » dans Reflexionen, Leipzig, Hirzel, 1908, p. 41.

572 1hid.

155



toutes les autres lois que nous connaissons), toutefois la spécificité de la légalité esthétique

est qu’elle n’est pas I’objet d’une connaissance, mais est plutot ressentie.

En ce sens, la succession de mouvements artistiques correspond a la découverte de
nouvelles lois une fois que les anciennes se mettent a faire 1’objet d’une connaissance. Ce
faisant, ces derniéres ne font plus partie du domaine esthétique, mais scientifique :

De I’infinité des lois de la nature, I’art en saisit toujours de nouvelles pour les rendre
sensibles par la représentation, jusqu’a ce qu’elles soient a chaque fois transformeées
en connaissance par I’esprit en quéte de sens. Elles peuvent alors encore servir de
recettes a un exercice éclectique, mais leur force esthétique est épuisée.®”

De plus, la succession des mouvements artistiques (ou des styles) n’est pas du fait des
individus (artistes) qui les incarnent, mais est elle-méme un produit de I’époque. A cet
effet, Rathenau explique, dans « Von neuerer Malerei » (De la peinture récente), que le
style d’une époque est le produit de la nature « qui déteste tout ce qui est inerte »°™. I
ajoute, dans « Physiologie des Kunstempfindens » (Physiologie de la sensibilité artistique),
que le style est toujours « dans le giron du temps »%7°. En conséquence, le style dépasse
toujours « I’ceuvre individuelle ou I’homme individuel qui semble avoir été I’introducteur

ou ’auteur de ce style »%7C.

Ainsi, malgré sa qualité de mécéne (notamment de Munch), il reproche a I’art
moderne de « manquer d’ame ». Pour lui, «ce n’est pas dans I’abstraction purement
optique que se trouvent les effets les plus profonds de I’art : seules les lois percues par
I’ceil, mais ressenties, séparées, purifiées et transfigurées par ’dme, nous émeuvent
véritablement intérieurement »°’7. 11 se félicite alors du fait, qu’aprés les expériences
Fontainebleau, I’art se soit « libéré des schémas romantiques »°’8. Toutefois, il soutient que

bien que « cet abandon des pratiques moralisatrices et sentimentales fiit nécessaire ; [...] il

673 |bid., p. 41-42.

674 Walther Rathenau, « Von neuerer Malerei » dans Reflexionen, Leipzig, Hirzel, 1908, p. 73.

675 Walther Rathenau, « Physiologie des Kunstempfindens » dans Alexander Jaser (ed.), Schriften der
Wilhelminischen Zeit, 1885-1914, Diisseldorf, Droste Verlag, 2015, p. 303.

576 1hid.

677 W. Rathenau, « VVon neuerer Malerei », art cit, p. 62.

678 |bid., p. 63.

156



s’agissait d une performance critique négative, comme I’était a la méme époque I’évolution

nihiliste du naturalisme en littérature »%"°.

En ce sens, il assume une position paradoxale, comme le souligne Villinger,
puisqu’il fait a la fois la promotion d’une conception naturaliste de I’art et, en méme temps,
il se lamente a propos du nihilisme naturaliste et de la disparition de la « Grosze und
Personlichkeit »%8° (grandeur et personnalité). 1l est le mécéne des artistes modernes
(notamment ceux de la Sécession), mais fait de Lenbach contre lequel la premiére
Sécession s’est élevée I'un des « rares hommes de 1’art que possédait 1’ Allemagne »%2. 11
appelle au retour des grands hommes, en contradiction avec la posture naturaliste qui
tendait a effacer I’individu derriere le style comme pur produit de la nature. Le veeu formulé
en conclusion de son essai « Von neuerer Malerei » condense le paradoxe de la position de
I’industriel : « Que Dieu accorde une bonne année a I’art allemand. Qu’il lui donne de
I’ame et de I’approfondissement, qu’il lui inspire du respect pour la nature, qu’il lui donne
plus de maitrise et moins d’originalité et qu’il lui envoie quelques Grands-Hommes »%2, A
la position naturaliste, il adjoint donc une conception « élitiste » (semi-féodale selon
Villinger8®) en opposition a I’éthos naturaliste qui, lui, s’était détourné du génie subjectif

auquel renvoie 1’idée de Grand Homme de Rathenau.

Dans cette optique, Rathenau procede a une hiérarchisation et des arts et des
«peuples ». D’une part, il trace une ligne de distinction claire ente art et artisanat. Ce
dernier, étant I’art aprés « conscience », ¢’est-a-dire 1’art qui a perdu toute valeur esthétique
parce qu’il fait désormais I’objet de connaissances : I’art dont la loi n’est que ressentie et
celui dont la légalité est reconnue.%®* Or, Rathenau de souligner : « la double nature de la
loi reconnue et de la loi non reconnue produit [...] un deuxieme effet étrange: la

stratification des réceptifs, du public. [...] Il en résulte une esthétique des attardés et une

579 1hid.

680 |hid., p. 70-71.

681 W. Rathenau, « Physiologie des Kunstempfindens », art cit, p. 71.

682 \W, Rathenau, « VVon neuerer Malerei », art cit, p. 78.

83 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 197.

684 W, Rathenau, « Ein Grundgesez der Asthetik », art cit, p. 43-44.

157



esthétique des progressistes »°®° : une « Kulthur »°% (écrit Schmitt) a double couche. Mais
I’industriel remarque qu’a I’époque moderne, qu’il décrit comme ¢re mécaniste, s’opere
une « interpénétration des deux couches [qui] a naturellement entrainé la progression de la
classe inférieure, dont le type, en tant qu’homme de la finalité, confere a I’époque son

caractére »%7,

Des lors, « I’ére mécaniste est 1I’ere de la finalité [...]. Notre époque n’a que des
fins, pas d’ame, pas de conscience, pas de productivité éthique »%®. Or, pour Schmitt « cela
prouve la dépendance, expressément ni¢e par Rathenau, de sa représentation de 1’époque
par rapport a sa critique, car la détermination sans &me est négative et ne recoit son contenu
que par la représentation fondamentale de la critique : I’ame»®®. Pour le jeune juriste, cette
« détermination négative » est une contradiction puisqu’elle « a son poids en dehors d’elle-

69 ¢’est-a-dire qu’elle ne peut se représenter que de I’extérieur, alors méme que

méme »
Rathenau défend une «ame » immanente (a la nature). Le puissant magnat, de ce fait,
pronant I’'immanence, se retrouve alors a supposer une transcendance pour se désoler de
«I’absence » d’ame. Villinger explique, en ce sens, que

Rathenau s’inscrit ainsi dans la tendance décrite par Schmitt de I’extension des
représentations de I’'immanence qui commence au XIXe siécle, qui va de pair avec
la pensée scientifique et qui est marquée par la légalité naturelle valable sans
exception, avec laquelle aussi bien 1’é1ément personnaliste du concept d’Etat que la
« transcendance de Dieu par rapport au monde » cessent d’étre concevables. !

Cette pensée de la légalité naturelle est décrite en menu détail dans « Une Loi fondamentale
de I’esthétique »%%2. Outre I’affirmation de 1’existence d’une loi de 1’esthétique (ressentie
et connue) en introduction, cet essai cherche a démontrer I’existence d’une telle loi en
passant en revue les « formes » qu’a connues ’art depuis I’antiquité. Or, nous dit Rathenau,

les « formes de la nature » ont inspiré la symétrie des ceuvres antique comme les « lois de

635 |bid., p. 49.

686 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18.

887 C. Schmitt, « Kritik der Zeit », art cit, p. 324.

888 1hid.

889 1hid.

890 hid.

891 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 200.

692 Walther Rathenau, « Ein Grundgesez der Asthetik » dans Reflexionen, Leipzig, Hirzel, 1908, p. 41-57.

158



I’effet spatial » de la Renaissance. Ce ne sont pas de simple imitation, mais plutdt des
représentations des lois de la nature que seuls certains ont la capacité de relayer, par la
création artistique, a ceux qui ont la capacité de les ressentir. L’époque actuelle (celle du
tournant du 20° siécle) est, elle, caractérisée par la lumiére et ’obscurité et les lois
physiologiques-optiques qui y sont associées. Cette légalité absolue de la nature est, pour

Rathenau, la seule source d’art.

Cette critique de la contradiction de I’immanente se retrouve a la fois dans La
Valeur de I’Etat et dans Thélogie politique. En effet, dans Thélogie politique, Schmitt
explique que pour « la masse des hommes cultivés » de I’époque (auxquels sont destinées
les Schattenrisse), la transcendance ne semble plus crédible, mais il reste malgré tout Dieu,
un dieu sécularisé. De fait, « pour autant que la philosophie de I’'immanence, qui a trouvé
son architecture systématique la plus impressionnante dans la philosophie de Hegel,
maintienne 1’idée de Dieu, elle inclut Dieu dans le monde et fait surgir le droit et I'Etat de
I’immanence de I’objectivité »°%. Dieu, in fine, est remplacé par les « hommes » achevant
de détruire le dieu que cette philosophie cherchait a préserver malgré tout dans la nature.
Ce paradoxe s’exprime chez Rathenau par la promotion du naturalisme (d’ou son mécénat)
et du génie subjectif et c’est aussi ce qui fait de sa critique du temps une lamentation plutot
qu'une critique, puisqu’il ne peut se dégager de I’ére mécaniste et son culte de
I’immanence. Et c’est ce qui rapproche Schmitt du représentant du modernisme
germanique. De fait, « by ironizing Hegel’s logic, [the] two modernists criticise the spirit

of enlightenment » et de sa mécanisation et neutralisation du monde.

Finalement, Rathenau comme Ostwald, malgré leur apparente opposition, ne sont
en fait que les deux représentants du méme Zeitgeist, déspiritualisé, désincarné et donc
neutralisé et dépolitisé. Dans les Schattenrisse, si le portrait d’Ostwald est structurant,
celui de Rathenau est le plus dense. Cela est, sans doute, d au fait que Schmitt cherche
a concentrer en Rathenau, le mécéne, le « désintérét stupide avec lequel I’ Allemagne

littéraire de 1’époque réagissait a une ceuvre comme Nordlicht de Daubler »%%*, De fait, au

693 C. Schmitt, Théologie politique, op. cit., p. 59.
894 C. Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schiler, op. cit., p. 42.

159



contraire des artistes de I’immanence que Rathenau soutient financiérement, Daubler offre
une poésie de la transcendance (nous y reviendrons plus bas) dont le rejet par I’industriel
prouve qu’il n’est que I'autre face de la piece de I'immanence, rejoignant ainsi Ostwald,

malgré « sa critique du temps ».

3 — Godefroy de Bouillon

Le 7 juillet 1913, dans une lettre annongant 1’envoi des Schattenrisse, Schmitt écrit a
sa sceur Auguste : «Hier, je t’ai envoyé la satire “Schattenrisse”, promise depuis
longtemps. Tu aimeras surtout “Godefroy de Bouillon” et “Pépin le Bref”. Tous deux ne
sont amusants que dans leurs parties droles et doivent étre compris sans allusion. Le
persiflage des anecdotes de Wilhelm Schafer te plaira peut-étre aussi»®®°. Les deux
portraits annonces sont les deux seuls qui ne nomment pas les personnes satirisées, mais
qui au contraire les travestissent sous les traits de personnages historiques illustres. La
satire de de Bouillon porte, en Vérité, sur Guillaume Il et sur la situation politique de
I’ Allemagne wilhelmienne du dernier quart de siécle, c’est-a-dire depuis la naissance de
Schmitt.

Guillaume II représenté sous les traits de de Bouillon est une réutilisation d’une
caricature censurée de la revue satirique Simplicissimus. En 1898, un numéro intitulé
Palestine moque le voyage de Guillaume Il en Palestine en le représentant sous les traits
de de Bouillon au coté de Friedrich Barbarossa, le dernier Kaiser a avoir foulé le sol de
Palestine en tant qu’empereur (Friedrich Il et Guillaume 1°" ayant visité la Palestine
seulement en tant que Kronprinz). La caricature montre Barbarossa serrant un casque
prussien et riant a gorge déployée, alors que de Bouillon lui dit « Ne riez pas comme ca,
Barbarossa ! Nos croisades ne servaient a rien non plus »°%. Qui plus est, un poéme intitulé

« En Terre sainte » (Im heiligen Land), par Frank Wedekind, moque les allures de croisée

89 C, Schmitt, Carl Schmitt - Jugendbriefe, op. cit., p. 174 ; Voir aussi : E. Kennedy, « Carl Schmitt Und
Hugo Ball », art cit, p. 152, note 27.
69 A, Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 45.

160



de I’Empereur qui « n’est pas indispensable chez » ®°" lui et qui peut donc se permettre de

« quitter [son] pays en toute confiance »°%.

A — Berlin — 1907

Le choix de reprendre cette caricature, déja vieille de quinze ans au moment de
I’écriture des Schattenrisse, est certainement a lire comme une mise en abyme de la satire
puisque les deux fondateurs de la revue, Albert Langen et Thomas Theodor Heine, de
méme que Wedekind sont des critiques hostiles a I’autorité et au conservatisme régnant et
appartiennent aux franges de la Sécession de Munich a laquelle Schmitt et Eisler sont plutot
hostiles. Ainsi, reprendre la caricature de Guillaume Il en faux croisé est une satire dans la
satire étant donné qu’ils appartiennent a cette caste libérale et neutralisante accusée et
moquée dans la SchattenriB. Simplicissimus est, a cet égard, leur organe de propagande.
C’est, par exemple, dans les pages de cette revue que sont publiés les poémes de Georg
Herwegh, président de la Société démocratique allemande et de la Légion des democrates
allemands, qui avait tenté de venir porter secours aux révolutionnaires de 1848 avant de se
faire écraser par les troupes de I’armée Wurtemberg. Et de fait, alors que les Langen, Heine
et Wedekind s’attaquent a la personne de Guillaume Il en tant que monarque arrogant qui
se donne des allures de croisé outrepassant ses pouvoirs en matiere de politique étrangere,
Schmitt reproche aux franges libérales (auxquelles les trois appartiennent) d’avoir
neutralisé le Kaiser en tant qu’institution, et du fait méme d’avoir neutralisé le politique et

la société dans son ensemble.

Toutefois, le portrait est ambigu par moment parce qu’il cherche aussi a critiquer la
sociéte sclérosée des derniéres années du Second Empire dans laquelle Schmitt ne se sentait
pas a son aise (son co-auteur n’étant pas allemand). Comme le souligne Hofele, ’arrivée
de Schmitt a Berlin se solde par une désillusion. En effet, a Berlin, en cette fin de I’ére
wilhelmienne, Schmitt se retrouve dans un monde dans lequel il a peu de place. Le

catholique provincial et surtout pauvre (« arm wie ein Landigel »°%° (pauvre comme un

897 Frank Wedekind, « Im heiligen Land », Simplicissimus, 1898, vol. 3, n° 31, p. 245.
598 1hid.
699 A, Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 23.

161



hérisson) est mal adopté au monde de la grande bourgeoisie et a I’aristocratie qui fait la vie
de la capitale.”® A ’université, il est dégu par la médiocrité de ses professeurs, notamment,
Josef Kohler et Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, respectivement de droit et de
philologie, dont il espérait beaucoup en s’inscrivant a I’Université Frédéric-Guillaume de

Berlin.

Kohler, et ses plus de deux mille titres en plus d’un roman autobiographique,
révulse tres rapidement Schmitt. Dans ces réminiscences (« 1907 Berlin »), il écrit « J’ai lu
le roman et j’ai eu honte de ’homme célébre » . Le « baroque du sud »"%% n’était capable
que de se mettre en scéne : il ne pouvait «rien penser ou dire sans s’occuper de lui-
méme »"%. A I'opposé, Wilamowitz-Moellendorff incarnait 1’aristocrate prussien dans
toute sa splendeur et il faudra plus de temps a Schmitt pour s’en détourner. C’est en lisant
I’'un de ses discours (prononcé en 1900) qu’il découvre le vrai visage de Wilamowitz-
Moellendorff.”® Les deux professeurs ne sont, in fine, que les deux facettes de ce méme
monde goethéen. Tous deux portent le masque de Goethe : «le mal le plus profond de
1’époque »'%. En sommes, ces deux fleurons de 1’université allemande se révélent n’étre
que des visages masqués, dont I'optimisme envers le progres fait horreur a Schmitt
puisqu’il est la marque patente de la neutralisation politique, intellectuelle et culturelle dans

laquelle il voit les causes de I’effondrement du Second Empire.’%®

Le monde extra-universitaire n’est pas plus réjouissant. Le monde littéraire et son
culte goethéen font tout autant horreur au jeune provincial. Il se souvient que « la forte
répulsion [...] [le] sentiment de tristesse qui m’emplissait, renfor¢ait ma distance et

éveillait chez les autres la méfiance et I’étrangeté » %", Il ne trouve de répit que dans la

700 |hid., p. 18-28.

701 Carl Schmitt, « 1907 Berlin » dans Piet Tommissen (ed.), Schmittiana - Nr. 71-72, Economische
Hogeschool Sint-Aloysius., Bruxelles, 1988, p. 15. Schmitt parle du roman autobiographique de Kohler, Eine
Faustnatur.

702 |bid., p. 16-17.

703 1hid., p. 15. Schmitt parle du roman autobiographique de Kohler, Eine Faustnatur.

704 |bid., p. 16-17.

795 |bid., p. 18.

706 |bid., p. 19-21.

707 |bid., p. 21.

162



découverte de Max Stirner !7°8

Il n’est pas seul, dans la capitale prussienne, a ne pas se
reconnaitre dans « I’Allemagne de Goethe », nombreux sont ceux qui célebrent désormais
I’Allemagne d’Holderlin. Rappelant a sa mémoire 1’essai pamphlétaire de Max
Kommerell, Schmitt, note le 18 mai 1948 : « “Jugend ohne Goethe” (Max Kommerell),
¢’était pour nous depuis 1910 in concreto “Jugend mit Holderlin”, ¢’est-a-dire le passage
du geénialissime optimiste-irénique-neutralisant au génialissime pessimiste-actif-
tragique »'®°. Mais contrairement a cette jeunesse qui se rassemble autour de Stefan
George, lui se reconnait dans le bohémien souabe’*° : Theodor Daubler auquel il consacrera

un élogieux essai en 191671,

B — Neutralisation du Kaiser

Quoi qu’il en soit, le souvenir de Berlin que gardera Schmitt marquera sa vision des
derniéres années de 1’Allemagne wilhelmienne. En 1939, il décrit, dans Neutralitat und
Neutralisierungen, 1’Allemagne d’avant-guerre comme une période de neutralisation
politique consacrée par la marginalisation constitutionnelle de I’Empereur qui ménera
finalement & la chute de ce dernier et de son empire.”'? Or, son expérience berlinoise n’a
pas manqué de teinter son analyse a posteriori des derni¢res années de I’Empire. Schmitt
garde en mémoire, et souscrit en partie, au vers de Wedekind qui affirme que le Keiser
«n’est pas indispensable », mais il propose, quelque trente années plus tard, une tout autre
explication a son «inutilit¢ ». Comme Christoph Steding, Schmitt soutient que c’est

I’empereur qui gouverne, mais « sans jamais tomber dans 1’hostilité a I’Empire » 3,

L’article de 1939 se veut un pendant juridique a la theése de Christoph Steding sur

la « maladie de la culture européenne »'*4, c¢’est-a-dire de « 1’esprit de neutralisation et

708 |hid. ; C’est a lui qu’il emprunte sa célébre maxime : « Tous les concepts prégnants de la théorie moderne

de I’Etat sont des concepts théologiques sécularisés ». C. Schmitt, Théologie politique, op. cit., p. 46.

709 Carl Schmitt, Glossarium.: Aufzeichnungen aus den Jahren 1947 bis 1958., 2¢ éd., Berlin, Duncker &
Humblot, 2015, p. 115. Mes italiques.

10 A, Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 23.

11 C. Schmitt, Theodor Déublers « Nordlicht »., op. cit.

12 Carl Schmitt, « Neutralit4t und Neutralisierungen » dans Positionen und Begriffe: im Kampf mit Weimar
- Genf - Versailles, 1923 - 1939, Hambourg, Hanseatische Verlagsanstalt, 1988, p. 271-295.

713 |bid., p. 284.

714 |pid., p. 271.

163



de dépolitisation hostile a I’Empire »"*°. Cet esprit, explique Schmitt, oppose le
politique a la culture et la civilisation, et conséquemment procéde a la neutralisation
de toute réalité sociale percue comme politique, et donc « barbare ». Le paroxysme
de cet esprit (ce « front culturel ») consiste alors en la destruction d’un Empire
puissant, donc politique et forcément dangereux, au milieu de I’Europe. Cet esprit
neutralisant et dépolitisant, Schmitt va [Dattribuer a certains personnages
emblématiques du regne de Guillaume Ier; a savoir : « Burckhardt, Nietzsche,
Langbehn, Stefan George, Thomas Mann, Siegmund Freud, Huizinga et Karl
Barth »"®, Or, soutient Schmitt, cette thématique de la « neutralisation » et de la

« dépolitisation » est une spécifiquement juridique, d’autant plus que c’est le droit

qu’elle opére.™’

De fait, il rappelle que Stending ne « congoit les neutralisations intellectuelles
et culturelles que comme les effets d’une décision et d’une prise de position
essentiellement politiques »"*8. Donc, ce qu’il manque a la thése de « I’historien »
est une analyse plus poussée de la mécanique constitutionnelle ayant entrainé la
neutralisation du pouvoir et par voie de consequence des sphéres intellectuelles et
culturelles. Suivant, si Steding n’aborde que peu les aspects purement
constitutionnels de cette « maladie de la culture européenne », le juriste entend
démontrer qu’elle s’inscrit dans la  structure juridico-politique du
constitutionnalisme « en ceuvre », ¢’est-a-dire non tel que théorisé, mais tel que
pratiqué. Et c’est a cet angle mort juridique que Schmitt entend remédier dans son
analyse. Aux fins de démonstration, il se propose de s’attarder sur la dépolitisation
progressive du pouvoir depuis la création de I’Etat européen moderne dont I”histoire

est une « une histoire de neutralisation des oppositions confessionnelles, sociales,

715 |bid,
716 |bid., p. 273
717 |bid,
718 |bid., p. 284,

164



etc. »"°. Dépolitisation achevée par le développement du constitutionnalisme au
19e siécle qui a étendu le processus de dépolitisation de 1’Etat, en tant qu’appareil
institutionnel, au « au gouvernement de ’Etat », et ce, « en transformant le prince

absolu en un chef d’Etat neutre, séparé du gouvernement actif »72.

Or, dans ce systéme, « un “chef d’Etat” neutralisé fait toujours face a un “chef
de gouvernement” politique »’? et est condamné a «planer au-dessus des
oppositions en jouant un réle d’équilibre et de médiation. Il régne et ne gouverne
pas »’22. Contre ce modéle adopté par la plupart des Etats européens (Angleterre,
France, Belgique, Italie, les monarchies constitutionnelles allemandes et les
monarchies des Balkans), explique Schmitt, I’Etat prussien essaya d’opposer un
régime dit de «monarchie parlementaire», et non de «monarchie
constitutionnelle ». Or, soutient Schmitt :

La monarchie parlementaire est également, et a un degré plus élevé, une
monarchie constitutionnelle ; dans sa réalisation institutionnelle, elle n’est
devenue qu’un pas en avant sur la voie de la parlementarisation compléte.
Mais dans son effet psychologique et de propagande, elle a eu la signification
d’une formule de compromis rassurante, derriere laquelle le processus de
neutralisation du monarque, nécessairement lié au constitutionnalisme, a pu
se développer sans entrave, jusqu’a ce que son résultat apparaisse
ouvertement a 1’automne 1918, pour trouver ensuite dans la constitution de
Weimar un accomplissement quelque peu posthume, mais vraiment
complet.”®

Pour comprendre cette continuation entre la monarchie constitutionnelle et
parlementaire, en apparence opposee, Schmitt propose de se dégager de I’antithése

et d’observer le « comportement réel et les conceptions réelles des empereurs

719 |big,
720 1hid., p. 274.
721 1hid., p. 275.
722 |pig,
723 |bid,

165



régnants du Second Empire »"?*. Le juriste affirme, dans cette perspective, que si
I’on observe les pratiques,

Il apparait alors rapidement que cette doctrine du monarque allemand
constitutionnel non neutre pouvait peut-étre avoir un certain sens tactique pour
I’Etat prussien, mais qu’elle a échoué a tous égards face au gouvernement impérial
du Second Empire et qu’elle est tout au plus apte a dissimuler le fait qu’en raison
de la répartition fédérale du gouvernement entre I’Empire et la Prusse et de la
neutralisation irrésistiblement progressive du gouvernement impérial, 1’Etat de

Prusse a également été entrainé dans ce processus de neutralisation.

Aux fins de sa démonstration, Schmitt se propose donc d’observer I’évolution de la
pratique du pouvoir et, plus spécifiquement, le role de I’empereur durant le Second Empire.
Pour lui, la « doctrine du monarque allemand constitutionnel non neutre »  n’était qu’une
illusion masquant la neutralisation progressive de ’Empire du fait de sa forme fédérée,
c’est-a-dire une répartition du pouvoir entre I’Empire et la Prusse qui entrainait

nécessairement une neutralisation du pouvoir impérial.

En effet, explique le juriste, avec les succes militaires de Bismarck, une constitution
est mise en place qui permet de camoufler les contradictions d’un systéme bigarré, dont les
contradictions ne tarderont pas a émerger. En fait, la constitution de 1871 se voulait une
solution entre les revendications libérales et le conservatisme : les premiéres furent
«déchargé[es] sur PEmpire » , c’est-a-dire que I’Empire est devenu le lieu du suffrage
universel et des «droits libéraux », alors que la Prusse put se mettre «a I’abri du
libéralisme » et conserver sa forme. Mais dans les faits, il s’agissait d’un équilibre
fallacieux entre les compétences du Reich et ses unités constituées (en premier lieu la
Prusse), une « dichotomie entre libéralisme et conservatisme [qui] se transforma ainsi

dangereusement en une différence de politique intérieure entre I’Empire et la Prusse »

724 1bid., p. 276.
725 |bid,

726 |bid,

727 1bid., p. 27.
728 |bid,

729 |bid,

166



Cet état de fait se transforme en crise constitutionnelle latente (« qui décide de I’effectif de

I’armée et de ’ampleur de ’armement ?» ) durant toute la durée de vie de I’Empire.

En effet, Guillaume ler, qui veut régner, garde 1’allégeance de I’armée, toutefois le
pouvoir de lever les impots échoit aux Lander. Ainsi, si ’armée reste fidéle a ’empereur,
ce sont les parlements locaux qui controlent les budgets du Reich, incluant celui de Prusse.
Toutefois, la question de la taille et du budget militaire restait toujours en suspens et
Bismarck devait en permanence négocier des accords pour I’entretenir. Ainsi, les
négociations permanentes prouvaient que le pouvoir effectif n’était plus en un endroit, mais
en plusieurs : il n’était plus entre les mains de I’Empereur qui croyait se préserver (et avec
lui son pouvoir) du libéralisme neutralisant. En fait,

le Reich n’était gouverné ni par le chef d’Etat constitutionnel, I’empereur, ni par un
chef de parti parlementaire représentant le peuple, mais par un tiers, le chancelier
et chef du gouvernement : Bismarck, seul responsable. Malheureusement, il devait
sans cesse chercher les bases de sa possibilit¢ de gouverner auprés de 1’empereur,
du Bundesrat, en Prusse, aupres des princes des Lander, aupres des partis les plus

divers du Reichstag »

Donc, cet équilibre reposait, quasi exclusivement, sur les talents personnels de Bismarck,
et non pas sur un ordre constitutionnel concret. Ce faisant, I’« on ne se rendit pas compte
que cette solution intermediaire représentait en réalité déja une forme particulierement
compliquée, mais aussi particulierement poussée, de neutralisation de la politique
intérieure » . Toutefois, un tel équilibre n’était pas tenable a long terme et devait
nécessairement étre rompu sous la pression des contradictions, ce qui fut consommé en

1890 avec le limogeage du Premier chancelier du Reich.

Schmitt explique que « Guillaume 1er a laissé Bismarck gouverner et n’a fait
aucune tentative pour devenir actif dans I’Empire et imposer un régime

personnel »*4. Au contraire, Guillaume II a cherché a «briser la prison invisible

730 |bid,
731 |bid., p. 278.
732 |bid,
733 |bid,
734 |bid,

167



d’un chef d’empire neutre et d’étre un monarque actif, gouvernant vraiment lui-
méme, conformément a la théorie allemande officielle »"*°, mais 1’opération s’est
soldée par un échec cuisant. En effet, ’Empereur s’est retrouvé face a une forte
opposition bien déterminée a I’« instruire [...] sur ses limites constitutionnelles et
de I’éduquer a la neutralité »"¢. Pour Schmitt, I’'Empereur ne disposait d’aucune marge
de manceuvre constitutionnelle, expliquant de ce fait I’échec de ses tentatives d’incarner le
politique et de gouverner lui-méme. Faisant siennes les déclarations de Guillaume Il sur
son régne, Schmitt soutient que

Malgré sa position de chef de guerre supréme, malgreé la prétendue différence
entre un monarque actif, constitutionnel allemand, et un monarque passif,
parlementaire anglais ou belge, I’empereur allemand du Second Empire n’a
pas gouverne, et ce, comme il le dit lui-méme, parce que la constitution de
I’Empire ne le lui permettait pas.”’

Dans cette configuration 1égale, les actions de I’empereur, sans validité constitutionnelle,
tournaient court, a commencer par ses entreprises et velléités coloniales. En effet,
I’empereur ne disposait, méme en matiere d’affaires étrangeres, d’aucune prérogative et
d’aucun pouvoir réel, affirme Schmitt. Contraint de s’en remettre a son Chancelier, il se
retrouvait dans un role d’observateur extérieur a la situation. De cette position, Schmitt
suppute les causes expliquant I’attitude retirée et silencicuse de Guillaume Il a la fin du
premier conflit mondial. Finalement, I’effondrement de I’Empire en 1918 était une
nécessité pour le dernier souverain du Second Empire afin d’« épargner a [son] peuple »
«la guerre civile », soutient le juriste reprenant, encore une fois, les déclarations du

dernier Empereur.”®

C — Etat neutre, obligation de droit international

Cette neutralisation du pouvoir intérieur est, en outre, une condition sine qua

non afin d’étre admis parmi les Etats dits « civilisés » du droit international public

735 |bid., p. 278-279.
736 |bid., p. 279.
737 |bid., p. 280.
738 |bid., p. 281.

168



libéral. En effet, Schmitt insiste sur « le lien fondamental, trés important du point de
vue pratique et théorique, entre la structure de la neutralité interétatique et celle de

739 Avec la neutralisation du chef de I’Etat, seul détenteur,

la neutralité intérieure »
reconnu par le droit international, du pouvoir de représentation internationale, c’est
la signification méme des expériences de représentations interétatiques qui sont
transformées, incluant les signatures et ratifications des traités internationaux.
« Celle-ci passe d’une simple confirmation ex tunc du respect des pouvoirs
internationaux [...] a une confirmation du respect des dispositions constitutionnelles
internes »’*°. En d’autres termes, la perte de souveraineté du prince a I’interne se
traduit aussi par une perte de souveraineté a 1’externe, puisque ce dernier se voit
désormais imposer 1’obligation de respecter une certaine « forme juridique » a

I’interne comme condition préalable a I’exercice de ses prérogatives sur les affaires

internationales.

Plus encore, ce lien a un impact encore plus profond puisqu’il détermine aussi
«si un Etat appartenant a la communauté de droit international est normal et
homogéne par rapport a cette communauté »’1. Le juriste explique, en effet, que
«selon la conception développée au XIXe siecle par le constitutionnalisme libéral,
seul I’Etat neutre sur le plan intérieur est normal et homogéne en droit
international »’*2. En ce sens, la neutralisation du chef de I’Etat devient la condition
d’appartenance a la communauté internationale au regard du droit international : « le
type d’Etat libéral-constitutionnel, neutre sur le plan interne, est érigé en une sorte
de standard des membres de la communauté du droit international »"*. Les Etats ne
correspondant pas a ce type sont, eux, considérés comme des Etats incomplets que

les Etats (occidentaux) libéraux constitutionnels peuvent et doivent contraindre a

739 |bid., p. 287.
740 |bid., p. 288.
741 |bid,
742 |bid,
743 |bid,

169



changer de forme juridique. En somme, dans cette nouvelle configuration libérale
du droit international :

Les FEtats et les peuples de I’Est, encore arriérés et peu développés sur le plan
libéral-constitutionnel, devaient accepter d’étre controlés et encadrés par les
principales puissances occidentales. La soi-disant protection des minorités
du systeme de Versailles reposait entierement sur cette basel. La neutralité
nationale du constitutionnalisme libéral devient ainsi la base de 1’état normal
des membres de la communauté de droit international, présupposé par le droit
international.”**

Cette doctrine de neutralité et de neutralisation s’incarne dans le « droit de La Haye
et de Genéve » qui la consacre en 1907 (Schmitt semble ne pas considérer le texte
de 1899) avec les restrictions au jus ad bellum, I’encadrement du jus in bello (et

apres la Premiere Guerre avec la Société des Nations).”*

D — Godefroy en Palestine

Et de fait, la visite en Palestine de Guillaume Il a I’origine de sa
représentation sous les traits de de Bouillon est source d’un toll¢ diplomatico-
politique. A I’interne, il est reproché & Guillaume Il ses accointances avec le Sultan
Abdul Hamid II, le « boucher des Arméniens » (avant le génocide arménien par les Jeunes-
Turcs). De plus, comme dans la caricature de Simplicissimus, les «aventures» du
monarque en Terre sainte sont moquées et pergues comme la lubie grotesque d’un
empereur qui ne connait pas sa place (d’ou sa nécessaire instruction en matiere
constitutionnelle, incluant sur ses prérogatives internationales). Or, comme le souligne
Schmitt, en reprenant a son compte les explications (justifications) de Guillaume Il lui-
méme, c’est le chancelier qui détient toutes les informations et les dossiers en matiére
d’affaires internationales.’*® L empereur, lui, ne dispose que des bribes d’infirmations que
le chancelier consent a lui donner. Qui plus est, le chancelier peut aussi remettre sa

démission des qu’il est en désaccord avec la politique étrangere que I’empereur veut mener.

74 |bid., p. 289.
745 |bid,
746 |bid., p. 279.

170



Cela a pour effet de contraindre I’empereur a ne pas a mécontenter son chancelier. La
menace de démission agit alors comme une épée de Damocles sur ’Empire puisqu’en
raison de ses prérogatives et des qualités nécessaires a 1’exercice de sa fonction, il est

difficilement remplacable.”’

A T’externe, ses prises de paroles sont considérées comme des attaques contre les
intéréts francais et britanniques en Palestine. Outre les contrats juteux, notamment dans les
domaines ferroviaires et télégraphiques (par AEG, propriété des Rathenau), dans les zones
d’influence des deux Empires « occidentaux », la reconnaissance par Guillaume II d’Abdul
Hamid comme « chef spirituel » de tous les mahométans est percue comme provocation.
En effet, ’empereur déclare « que les 300 millions de mahométans du monde entier, qui
vénerent en [d’Abdul Hamid] leur chef spirituel, “peuvent étre assurés” que “lI’empereur
allemand sera de tout temps leur ami” »"*%. Or, au moment de cette déclaration, « la majeure
partie des mahométans vivaient dans la zone de domination, notamment de 1’ Angleterre,
de la France et de la Russie ». Qui plus est, le droit international occidental, qui neutralise
le chef de I’Etat, fait des sorties de Guillaumes |1 des provocations illégales (et criminelles)

envers les intéréts des empires occidentaux et de leurs prétentions sur le Moyen-Orient.

Ainsi, des 1913, Schmitt cherche a construire une fiction illustrant, dans le
portrait de Guillaume 11 sous les traits de de Bouillon, la contrainte neutralisante du
droit international, de méme que 1’« incapacitation » constitutionnelle de 1I’empereur
évoquee plus haut. En effet, de Bouillon-Guillaume est montré dans une situation
de détresse dans laquelle il est « coincé » et en incapacité entre deux fronts, celui de
la politique intérieure et celui de la politique extérieure. Le premier front se présente
sous les traits du conglomérat des divers partis (tels que Schmitt les congoit ¢’est-a-
dire des regroupements d’intéréts privés), a savoir des ouvriers (socialistes), des

invalides (chrétiens-démocrates) et des créanciers (libéraux-capitalistes).’® Ces

747 |bid., p. 280.

748 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 205.

749 ], Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 21.

171



derniers le contraignant a la fuite puisqu’endetté et dans I’incapacité de contracter
un prét aupres d’une institution bancaire, il ne trouve refuge qu’en se cachant sous
un pont. Le second front, en filigrane, est celui de la critique de la politique
coloniale, malvenue pour un pouvoir qui ne veut pas se résoudre a la neutralité. Ses
hauts faits d’armes sont décrits comme des « coups et blessures volontaires et criminelles
[...] contre le gardien de la mosquée Ibrahim Pacha »"°°. Il est réduit & attendre une pension
d’ancien soldat, accablé et honteux, de la part de I’Etat (le gouvernement, donc le
chancelier) qui tarde a la lui donner (puisque c¢’est lui qui dispose et décide quoi lui
donner).”! Pension qu’il céde finalement a Saint-Paul, « le représentant et I’administrateur
du ciel des lettrés » (c’est-a-dire des sociodémocrates) qui I’acceptera au ciel (des Nations
civilisées) puisqu’il se résout, par cet abandon, a la perte de tout son pouvoir et donc a sa
neutralisation politique et économique. Schmitt (et Eisler) portraiturent ainsi la chute du
pouvoir impérial qui, acculé de tous bords, a ’'interne comme a 1’externe, est contraint a

renoncer a son pouvoir décisionnel.

4 — Mon Freére

Le quatrieme portrait des Schattenrisse renvoie non pas a une personnalité, mais
aux individus qui cherchent a « vivre » au travers d’un tiers ; a savoir Friedrich Nietzsche.
La satire consiste en un échange épistolaire fictif entre un certain Wilhelm Pannitzki,
enseignant a Diinneborn & Grimma, Fichtelgebirge, et Elisabeth Forster-Nietzsche.
L’échange s’inscrit dans le débat entourant les controverses autour des Nietzsche-Archiv
et I’héritage (et surtout la récupération instrumentale) de la pensée du philosophe. Villinger
identifie derriere Wilhelm Pannitzki, Rudolf Pannwitz qui a cherché au début du 20° siecle
a développer une nouvelle pédagogie se reposant sur les préceptes nietzschéens. Le projet
de ce dernier, explique Villinger, est complémentaire a la fois de la vision qu’avait Forster-
Nietzsche de son frére et de 1’idée qu’elle se fait de son héritage. ® Les deux « épistoliers »

rejettent et s’opposent dans leur échange a Heinrich Koselitz (Peter Gast, orthographié

750 1hid.

751 |bid., p. 20.

521, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 214.

172



Gas), Franz Overbeck et Carl Albrecht Bernoulli. Ces derniers se sont opposes, de fagcon
plus ou moins virulente, aux projets de Forster-Nietzsche pour I’ceuvre de son frére. La
querelle mise en scéne dans la Schattenri moque le culte, qui se développe de son vivant,
du philosophe de Bale. L’influence, néfaste, de la pensée nihiliste de ce dernier est un autre
des ¢éléments (aux co6tés du monisme et de I’immanence) qui structurent la critique contenue

dans les Schattenrisse.

A — Nietzsche-Archiv

En 1894, Forster-Nietzsche, décide de créer les Nietzsche-Archiv pour préserver
I’ceuvre de son frere et en faire la promotion. Apres la mort du philosophe en 1900,
plusieurs falsifications de sa part, notamment de ce qui fut présenté jusqu’en 1935 comme
I’ceuvre majeure (La volonté de puissance) du philosophe, sont découvertes. Mais, au
moment de la publication des Schattenrisse, les manipulations de Forster-Nietzsche ne sont
pas encore connues. Malgré tout, certains des anciens amis et collaborateurs du philosophe
se méfient de Forster-Nietzsche et dénoncent ses tentatives de récupérations de 1’ceuvre
nietzschéenne. Aprés 1889, Gast, qui avait joué le r6le de secrétaire pour Nietzsche depuis
1886, récupére les manuscrits de Nietzsche et écrit a Overbeck en vue de les publier.
Toutefois, Forster-Nietzsche, rentrée du Paraguay et desormais veuve, récupere la tutelle
de son frere malade et met un terme au projet de Gast en 1893, avant de fonder les archives
a Weimar. Néanmoins, Gast viendra travailler pour les archives entre 1899 et 1909 et
participera a la publication de La Volonté de puissance avant de rompre définitivement
avec la sceur Nietzsche. N’ayant pas acces a tous les documents collectés scrupuleusement

par cette derniére, il participe en partie a I’opération de falsification.

Overbeck (ami du philosophe), quant a lui, se méfie immédiatement de Forster-
Nietzsche, d’autant plus qu’elle ’accuse d’avoir égaré trois des quatre livres qui devaient
constituer La Volonté de puissance, alors que le projet avait été abandonné par Nietzsche
(Paolo D’lorio). Le professeur de théologie refuse de céder sa correspondance avec
Nietzsche a sa sceur et dénonce, dans sa correspondance privée, ce qu’il estime étre un

dévoiement de la pensée de son ami. Il dénonce tout particulierement la « déification » du

173



philosophe et de la volonté de sa sceur d’éliminer toute lecture critique de la philosophie
nietzschéenne. Apres sa mort en 1905, Bernoulli (I'un de ses anciens éléves) publie
Friedrich Nietzsche und Franz Overbeck. Eine Freundschaft. L’ouvrage en deux volumes
se présente comme une biographie de I’amitié entre les deux hommes qui n’occulte pas les
réserves et critiques que pouvait avoir le théologien envers le philosophe, et évite la
glorification propre aux ouvrages produits sous la tutelle des Nietzsche-Archiv. L’ouvrage
exploite essentiellement la correspondance d’Overbeck, notamment celle avec Nietzsche,
que ce dernier s’¢était refusé a céder a Forster-Nietzsche. Cette publication se soldera par

un proces sensationnaliste entre les Nietzsche-Archiv et Bernoulli.

C’est dans ce contexte de tension entre ceux qui se réclament de I’héritage de
Nietzsche que « Mon frere » s’inscrit. Ainsi, des le début du portrait ’enseignant zélé
(Pannwitz) interroge sa correspondante sur deux thémes. D’abord, il la questionne sur « les
relations de [son] génial frére avec 1’aviation » que « Peter Gas et [son] neveu a cornes
ont négligé »"*%. Le jeune instituteur poursuit en rapprochant les deux « génies », Nietzsche
et Zeppelin (une note de page précise que « Cette humble personne n’a méme pas de
prénom ! »4). Ensuite (dans 1’extrait d’une autre de ses missives ?), il s’interroge sur « le
rapport entre [...] ’aviation et le génie de la pensée, et le point crucial des révélations [du]
génial frére, la doctrine de 1’éternel retour »">°. Le texte renvoie aussi a la Schattenri 9 qui
porte sur Niegeburth, et donc Nietzsche lui-méme et sur laquelle nous reviendrons. 1l
conclut sur I’importance de I’enseignement de Nictzsche et la nécessité d’en faire « le bien
commun de tous les lettrés »"®. La missive de Pannwitz est un verbiage embrouillé, le
lecteur ne sait pas s’il s’agit d’une lettre ou d’un collage de bouts de lettres envoyées a des
moments différents. Ce procédé cherche a moquer I’ergotage, obscur et non structuré, que

Schmitt associe aux nietzschéens.

753 3, Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 72. La fratrie Nietzsche
avait deux cousins beaucoup plus jeunes qui se sont mis au service des Nietzsche-Archiv. Les deux avaient,
jusqu’a la mort de Forster-Nietzsche, peu d’influence et de visibilité. Mais apreés son déces, ils participent
activement a la récupération nazie de la pensée de leur cousin, les deux étant membres du NSDAP.

54 lbid.. La fratrie Nietzsche avait deux cousins beaucoup plus jeunes qui se sont mis au service des
Nietzsche-Archiv. Les deux avaient, jusqu’a la mort de Forster-Nietzsche, peu d’influence et de visibilité.
Mais aprés son déces, ils participent activement a la récupération nazie de la pensée de leur cousin, les deux
étant membres du NSDAP.

5 Ibid., p. 22-23.

8 Ibid., p. 23.

174



La réponse (fictive) de Forster-Nietzsche est enthousiaste. Aprés avoir dénoncé les
publications fallacieuses d’Overbeck et Bernoulli (« tout ce qu’Overbeck et Bernoulli ont
publié a ce sujet [I’aviation] est un tissu de mensonges »""), elle confirme le lien entre
génie et aviation en procédant a une lecture textuelle des aphorismes de son frere, mélée a
des anecdotes d’enfance :

Dés le berceau, mon frére avait 1’habitude d’imiter avec la bouche le
bourdonnement d’acier des hélices [.] Plus tard aussi, il vola douloureusement dans
I’escalier a cause d’un lacet de botte arrach¢ — mon frére n’avait jamais [’habitude
de bien attacher ses bottes — et pour me démontrer les lois de la chute, mon frere
lanca, le 23 février 1854, une pierre qui m’atterrit dans I’ceil. ™

La démonstration du lien entre son génie et aviation est aussi confirmée, selon elle,
par le «célebre aphorisme» : «Not only onward shalt thou propagate thyself, but
upward! »° (« Nicht nur fort sollst du dich pflanzen, sondern hinauf ! ». La traduction en
francais dit : « Il ne s’agit pas seulement de propager ta race, mais de la porter plus haut »'°
(ce qui fait perdre le jeu de mots et les doubles sens). En effet, elle interprete cet aphorisme
comme un «appel & construire des dirigeables »’®%. Elle conclut par un aphorisme
posthume (inventé de toute piéce) qui incite a « Montez dans les airs, naviguez dans les

762

nuages ! »*“, qu’elle présente comme ultime ¢élément venant confirmer le lien entre la

philosophie de son frére et I’aviation.

Cet échange fictif a un double objectif : 1) déenoncer les projets de la pédagogie
réformeée de Pannwitz et de 2) moquer la lecture faite par Forster-Nietzsche. En effet,
la lecture textuelle de la sceur de Nietzsche occulte les dimensions proprement
nihilistes (selon Schmitt) de la pensée nietzschéenne que le juriste n’aura de cesse de
dénoncer (bien qu’il entretienne une relation ambigué avec 1’ceuvre du philosophe).

Contrairement a lui, le juriste ne situe pas le « nihilisme européen » dans la tradition et

7 Ibid., p. 24.

%8 Ibid.

759 Schmitt écrit : « Nicht fort sollt ihr euch pflanzen, sondern hinauf» 4 la place. Ibid.

760 Friedrich Nietzsche, Ainsi parlait Zarathoustra, traduit par Geneviéve Bianquis, Paris, Flammarion, 20086,
p. 109.

761 . Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 24.

762 |bid.

175



I’histoire de la pensée (et de la morale) européenne (et de la chrétienté dont la tendance
autodestructrice la méne nécessairement vers ce nihilisme destructeur, incapable de le
dépasser en embrassant créativité et changement). Au contraire, pour Schmitt ¢’est
dans le « troisieme humanisme », dont Ernst Cassirer et Thomas Mann (et Anatole
France) sont les représentants les plus achevés (Mann et France sont respectivement
les sujets des Schattenrisse 11 et 10), que le nihilisme est a identifier. En ce sens,
I’éthos nihiliste n’est pas a placer dans I’histoire longue de la tradition européenne
(comme avec Nietzsche), mais est un phénomene qui nait avec 1848 contre cette
tradition. Ce nihilisme destructeur (de la terre par la promotion de I’air) est central dans

les theses que Schmitt développe, notamment en matiere de droit international.

B — Humain non humain

C’est I’humanisme qui est un nihilisme ; et cet humanisme est intimement li¢
au positivisme et a « I’esprit juif ». Or, pour Schmitt cet esprit est, dans sa cosmogonie
antisémite, I’incarnation de I’humanisme en tant qu’idéologie non terrestre et donc non
humaine puisque « Der Mensch ist ein Landwesen »’®3 (L humain est un étre terrestre).
Dans Terre et Mer, Schmitt explique que les étres qui ne sont pas ou plus « terrestres »,
n’appartiennent plus au genre humain : ce sont les britanniques qui ont abandonné la
vie terrestre pour devenir un peuple de la mer, les déracinés qui ne sont plus liés au
«boden » (les cosmopolites et les internationalistes) et les juifs. De fait, pour lui, il

existe un certain nombre de « peuple » qui ne sont pas ou plus terrestre. "%

Outre les peuples des mers du sud (Kanaks et Sawoiori) dans lesquels « one
recognizes still the last remnants of such fish-humans »’%), les Anglais sont des
« poissons » puisqu’ils en ont décidé ainsi. Mais il existe d’autres non-humains : les
juifs qui, parce qu’ils n’ont pas de terre a habiter, a occuper, ne peuvent pas non plus
prétendre a I’humanité. « Humans, for Schmitt, are land-dwellers who, in their “pure”

form, are peasant farmers who live in farm houses. Jews [...] are landless wanderers

763 C. Schmitt, Land und Meer, op. cit., p. 7.
764 Voir la préface de Samuel Garrett Zeitlin : C. Schmitt, Land and sea, op. cit., p. xlii-xIvi.
765 |bid., p. 8.

176



who live in tents »’®%. La non-territorialité est, quant a elle, associée a un type de
normativité (non concrete) purement normativiste, caractéristique des peuples sans

terres, des non-humains.

Schmitt congoit donc une humanité exclusive qui s’oppose a I’humanité (sans
bornes) de I’humanisme « illimité ». Or, cet humanisme sans limite, et par conséquent
déterritorialisé, est un humanisme sans humains, hostile a la vie et nihiliste. De fait,
dans « La science juridique allemande en lutte contre ’esprit juif»'®, il établit un lien
entre nihilisme, anarchie, matérialisme et normativisme positiviste, tous liés a 1’esprit
juif caractéristique de la pensée humaniste dans sa version libérale d’avant 1848 ou
dans sa version socialiste-marxiste aprés 1848. Il explique que :

L’étrange polarité entre le chaos juif et la 1égalité juive, entre le nihilisme
anarchiste et le normativisme positiviste, entre le matérialisme grossierement
sensualiste et le moralisme le plus abstrait, est désormais présente a nos yeux
d’une facon tellement claire et tellement concréte que nous pouvons fonder le
travail juridique a venir sur ce fait, a savoir la découverte scientifique de notre
Congres, également décisive pour la psychologie des races.’® 173-174

Mehring résume « Le nihilisme est [...] associé€ au chaos et au matérialisme, la Iégalité
normativiste au moralisme universaliste » et le tout «a 1’“esprit juif” de maniére

antisémite »'°,

De méme, dans Le Nomos de la Terre, Schmitt date la consécration de
I’humanité déterritorialisée au moment de 1’apparition de I’Etat moderne au 19° siécle.

Il soutient que c’est a ce moment-la que la «scission définitive entre ordre et

766 |hid., p. 5, note 3 (éditeur). Cette mention des juifs comme « vagabonds sans terre » provient de 1’édition

de 1942, mais est retirée, par Schmitt, de 1’édition de 1954 et des éditions subséquentes. La traduction
francaise repose sur 1’édition de 1988 (la troisiéme) et ne contient donc pas cette thése. Par ailleurs, nous ne
nous réfererons pas cette a édition parce qu’elle s’¢loigne (trop) du texte original et occulte donc certains
éléments. A tire d’exemple, alors que le texte de Schmitt est rédigé a la seconde personne du singulier (du,
dich, dir, dein), la version francaise utilise le « nous » neutre ce qui change la nature du texte. La totalité du
« commandement » prescriptif (avec le « tu») disparait au profit d’une tonalité descriptive « neutre ».

767 Carl Schmitt, « La science allemande du droit dans sa lutte contre 1’esprit juif. », Cités, 2003, vol. 14, n° 2,
p. 173-180.

%8 |bid., p. 173-174.

769 Reinhard Mehring, «Die dritte Religion des Deutschen: Die Goethe-Revokation des »dritten
Humanismus«, Carl Schmitts Kanonpolitik, sein Nihilismusbegriff und sein langer Weg zu Goethe » dans
Matthias Lowe et Georg Streim (eds.), « Humanismus » in der Krise, Berlin, De Gruyter, 2017, p. 142.

177



localisation » '’ est consommée et que le passage de I’anarchie (absence de hiérarchie)
vers le nihilisme s’opére. Avant les Lumicéres,

L’homme avait peur du vide, il avait I’horror vacui. [...] Pourtant, les
philosophes des Lumiéres se sont gaussés cet horror vacui. Celui-ci, apres tout,
n’était peut-étre que le frisson, bien compréhensible, que ’homme éprouve face
au Néant et a la mort, face a la pensée nihiliste, face au Nihilisme tout court.”"*

Avec les Lumiéres, I’horreur qu’inspire 1’utopie (le non lieu, le sans topos) est moquée
et I’on instaure un ordre dont le principe est utopique. Ainsi, le nihilisme, selon
Schmitt, est un ordre sans topos : un ordre utopique. Cet ordre « utopique », non
délimité territorialement, s’observe dans le normativisme positiviste a vocation
universaliste. C’est tout d’abord la « Loi juive », nihiliste par excellence, puisqu’elle
n’est qu’un normativisme désincarné et sans terre. Mais avec le 19° et le 20° siécle, un
autre nihilisme émerge : celui du droit « sans limites » des Lumiéres qui s’incarnera
dans la Société des Nations. Mehring note que pour Schmitt, « un normativisme
universaliste “déréglé” est [...] utopique et devient en fait nihiliste en tant que
programme d’action futuriste — mise en ceuvre mondiale des droits de ’homme ou
promesses de citoyenneté mondiale a 1’humanité entiére »’’2. Ce nihilisme qui fait
désormais ordre (contre 1’ordre des choses) aboutit a une crise, crise du nihilisme a

laquelle Nietzsche et ses héritiers cherchent a répondre (avec plus de nihilisme).

C — Le technopositivisme

En effet, le technopositivisme de Pannwitz procéde d’une tentative de refonder
une pédagogie qui permettent de dépasser cette crise. Suivant Nietzsche, le pédagogue
associe le nihilisme ambiant a la longue tradition chrétienne et se propose dans Der
Volksschullehrer und die deutsche Sprache et Der Volksschullehrer und die deutsche
Kultur de s’attaquer en priorité a la formation de la jeunesse pour qu’elle échappe au
nihilisme que véhicule 1’école (par son inscription dans la tradition chrétienne). Pour

ce faire, il se propose d’établir un projet d’éducation populaire qui échappe aux

770 Carl Schmitt, Le nomos de la Terre, 2° éd., Paris, Presses Universitaires France, 2012, p. 70.
71 |bid., p. 155.
"2 R. Mehring, « Die dritte Religion des Deutschen », art cit, p. 143.

178



institutions traditionnelles, a commencer par 1’université dont le savoir « appartient a
I’époque de la rhétorique et de la scolastique et empéche la formation de toute la
personnalité » "3, En ce sens, sur la base du chapitre « Du Pays de la culture » d’Ainsi
parlait Zarathoustra,’’* il entend créer une « école libre de I’expérience »'"°. Nietzsche, en

effet, soutient que les hommes d’aujourd’hui, «tout gribouillés des hiéroglyphes du

6 777

passé »'’® «sont stériles » ’" et ne sont que « des portes entrebaillées au seuil desquelles
le fossoyeur est en attente »'’2. 1l conclut,

Ils me sont étrangers, ils me sont dérision, ces hommes d’a présent vers qui mon
coeur, naguere, m’appelait, et je suis banni de toutes les patries, des pays des peres
et des méres.

Je n’aimerai donc plus que le pays de mes enfants, I’1le inconnue au cceur des mers
lointaines ; c’est sur elle que je mettrai le cap, sans me lasser.

Je réparerai dans la personne de mes enfants le fait d’avoir été ’enfant de mes
péres ; et je dédommagerai tout ’avenir — de ce présent.’”®

Sur cette base, Pannwitz propose une €cole dans « laquelle ne doit rester “comme objets
d’enseignement” que “le grand domaine de I’histoire et de la géographie” »®° (Villinger,
p. 216). Le reste est acquis par « I’observation et la libre création ». En effet, Pannwitz voit
en la méthode inductive le moyen de dépasser le nihilisme instruit par les croyances et
steréotypes religieux : «le développement et I’utilisation croissante de la méthode
d’induction dans tous les domaines du savoir un pas important “vers le laicisme”, qui doit
étre développé, car c’est la seule facon de prendre en compte les réalités » 8. Or, un tel
projet suppose, tout d’abord que 1) disparaissent les anciens maitres, garants de 1’ordre
ancien (les hommes d’aujourd’hui dont Nietzsche se détourne au profit du « pays de [s]es

enfants »), et que 2) I’ensemble de la population participe au projet (Pannwitz y alloue

731, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 217.

74 E, Nietzsche, Ainsi parlait Zarathoustra, op. cit., p. 164-167.

%5 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 216.

778 F. Nietzsche, Ainsi parlait Zarathoustra, op. cit., p. 165.

7 1bid.

778 |bid., p. 166.

79 |bid., p. 167.

780 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 216.

78L |bid., p. 217.

179



90 % de la population)’®. Cette refonte implique, de ce fait, une reconfiguration du
systéme de valeurs et I’émergence d’une « philosophie des valeurs qui congoit la valeur

comme un processus d’échange permanent entre ’individu et la communauté »'82,

D — La tyrannie des valeurs

Or, pour Schmitt, philosophie de la valeur et nihilisme vont de pair. Dans Die
Tyrannei der Werte (La tyrannie des valeurs), le juriste explique que « la philosophie de la
valeur est née dans une situation philosophique et historique trés marquante, en réponse a
une question menagante qui s’était posée comme la crise du nihilisme du XIXe siécle »'84,
Qui plus est, reprenant la these de Martin Heidegger dans Chemins qui ne méenent nulle
part, Schmitt associe la popularisation de la pensée en valeurs a la diffusion de I’ceuvre de
Nietzsche.”® Heidegger écrit en effet (et Schmitt le cite « in extenso »'8®) que :

C’est seulement au XIXe siecle que le parler « valeurs » devient courant, et la
pensée en termes de « valeurs » usuelles. Mais, il a fallu la diffusion des ouvrages
de Nietzsche pour populariser la valeur. On parle maintenant de valeurs vitales,
culturelles, éternelles, de la hiérarchie des valeurs, de valeurs spirituelles. [...] On
consideére la science comme libre de valorisation et on range les valorisations du
coté des Weltanschauungen. La valeur et tout ce qui tient d’elle deviennent ainsi
I’ersatz positiviste de la métaphysique. A 1’allure a laquelle on parle de valeurs
correspond I’indétermination de ce concept. (Schmitt ne reproduit pas la dernicere
phrase).’®’

En plus de ’origine nietzschéenne, le juriste défend aussi 1’idée d’une indétermination
intrinséque de la «valeur » (surtout quand elle quitte la simple sphére économique)

qu’Heidegger souligne.”®®

82 |bid., p. 216.

83 Ibid., p. 221.

784 Carl Schmitt, Die Tyrannei der Werte, Vierte, Unveranderte Auflage., Berlin, Duncker & Humblot, 2020,
p- 38.

85 Ibid.

788 Ibid., p. 37.

787 Martin Heidegger, Chemins qui ne ménent nulle part, traduit par Wolfgang Brokmeier, Nouvelle édition.,
Paris, Gallimard, 1986, p. 273-274.

788 C. Schmitt, Die Tyrannei der Werte, op. cit., p. 35-55.

180



Toutefois, alors que le philosophe estime que la valeur a son essence dans 1’étre,
Schmitt soutient que « la valeur dont parle la philosophie de la valeur ne doit pas avoir
d’étre, mais une validité. La valeur n’est pas, mais elle est valable »"®°. La valeur comme
validité est donc liée au positivisme normativiste qui rejette 1’étre au profit de la validité,
de la 1égalité formelle, un « ersatz positiviste a la métaphysique »’%, et ¢’est cela méme qui
fait de la philosophie de la valeur, non pas la solution a la crise nihiliste comme elle se
voulait, mais plutét une autre forme de ce nihiliste. De fait, poursuit Schmitt, si les valeurs
n’ont pas d’étre, mais seulement une validité, cela présuppose que quelqu’un fixe ces
valeurs. Selon Weber, poursuit-il, les valeurs sont fixées par les individus « de maniére
purement subjective »"°%. Or, une « liberté purement subjective de la fixation des valeurs
conduit a une lutte éternelle des valeurs et des visions du monde, une guerre de tous contre
tous »'%2. Cette guerre de tous contre tous, ajoute-t-il, est plus terrible et plus destructrice

(parce que nihiliste) que « I’état de nature meurtrier »'*> de Thomas Hobbes.

De fait, pour Schmitt, cet état de guerre permanent est intrinséque a 1’idée de valeur
comme validité. Comme les valeurs relévent d’une subjectivité absolue, elles échappent a
toute logique historique ou transcendante, et ne sont, in fine, que contingence. Une valeur
n’est donc pas «attachée a sa validit¢ idéale, mais a sa validité actuelle »’®,
Conséquemment, les valeurs sont toujours en processus d’actualisation (d’ou la guerre de
tous contre tous), ¢’est-a-dire le processus d’imposition de valeurs contre d’autres valeurs.
«Qui dit valeur, veut faire valoir et imposer »'%°. De fait, les valeurs sont, de prime abord,
assimilables a des points de vue qui en valent d’autres dans un processus permanent de

« réévaluation des valeurs »'%,

Cependant, malgré lui, note Schmitt, Weber adjoint aux valeurs comme point de

vue, I’idée d’«angle d’attaque », révélant ainsi toute la violence de la pensée des valeurs

789 |bid., p. 35-36.
790 |bid., p. 39.
791 |big,

792 |bid,

793 |bid,

794 1bid., p. 40,
795 Ibid., p. 41.
796 Ibid., p. 42.

181



comme validité.”®” Schmitt explique, en ce sens, que « dés que I’on prend conscience que
des angles d’attaque sont également en jeu, les illusions [des points de vue également
valides] neutralistes tombent »’%8, De telles illusions neutralisantes sont, une fois le voile
levé, identifiables dans le positivisme scientifique auquel la philosophie des valeurs a tenté

99

d’échapper en embrassant « la liberté de la valeur purement subjective »’*® contre «la

liberté de valeur nihiliste »2% du positiviste, et ce, « afin de surmonter la grande crise du
nihilisme »8%. Alors, «la tolérance et la neutralité illimitées des points de vue et des
perspectives [...] se transforment immédiatement en leur contraire, en hostilité, dés qu’il

s’agit concrétement de les imposer et de les faire valoir »8%2,

Schmitt affirme qu’il s’ensuit une autodestruction de la philosophie des valeurs elle-
méme :

Il est bouleversant de voir que méme 1’origine et le sens de la philosophie des
valeurs finissent par se perdre et que I’approche d’un dépassement du nihilisme
scientifico-positiviste s’autodétruit selon cette logique. Car méme I’absence
absolue de valeur de la science peut étre posée et revendiquée comme valeur, et
méme comme valeur supréme, et aucune logique de valeur logique ne peut
empécher le poseur et ’exécuteur de cette valeur supréme de condamner toute la
philosophie des valeurs comme non scientifique, contraire au progreés et nihiliste.8%

De cet état de fait, le juriste tire la conclusion que la violence des valeurs, la volonté de
soumettre, Pannwitz écrit « volonté de valeur et de puissance » explicitant le lien entre les

deux, n’est autre chose qu’une « tyrannie des valeurs »%,

Une telle tyrannie implique dans et pour le droit une destruction totale. De fait, la

valeur comme violence d’autres valeurs signifie aussi violence et destruction de la « non-

797 |bid., p. 43.
798 bid., p. 44.
799 |bid., p. 46.
800 |bid., p. 45-46.
801 |bid., p. 46.
802 |bid., p. 46-47.
803 |bid., p. 47.
804 |bid., p. 48.

182



valeur », c’est-a-dire de ce qui lui est oppose puisque « la négation d’une valeur négative
est une valeur positive »®%. Finalement, comme

La non-valeur n’a aucun droit sur la valeur, et aucun prix n’est trop élevé pour
imposer la valeur la plus élevée. Par conséquent, il n’y a ici que des destructeurs et
des détruits. Toutes les catégories du droit de la guerre classique du Jus Publicum
Europaeum — ennemi juste, juste motif de guerre, proportionnalité des moyens et
action ordonnee, le debitus modus — sont désespérément victimes de cette absence
de valeur.8%

Le droit (celui de la guerre juste en particulier, ultime droit de pures valeurs actualisées et
donc au contenu variable) en vient alors a exiger la « destruction de la vie indigne d’étre
vécue »®7 si le juriste omet ou se méprend sur la nature tyrannique des valeurs comme
validité actuelle. Schmitt renvoie alors au «législateur » (il identifie Lycurgue, Solon et
Napoléon comme modéele mythique de législateurs !) le soin de contrer cette tyrannie par
«des regles prévisibles et exécutables et d’empécher la terreur de ’exécution immédiate

et automatique des valeurs »%%,

En somme, Schmitt congoit toute philosophie des valeurs, a fortiori le projet
totalisant de Pannwitz, comme un projet nihiliste. Ains, I’échange épistolaire satirique met
en exergue le caractére nihiliste du projet nietzschéen (tel que compris avec la publication
posthume, et falsifiée, de La volonté de puissance par Forster-Nietzsche). Et de fait, les
liens saugrenus entre les aphorismes sur 1’élévation spirituelle, le culte du génie
(qu’entretient Nietzsche comme sa sceur) et ’aviation, paraissent alors comme une
dramatisation, jusqu’a I’absurde, du positivisme scientifique (et du normativisme) et de ces
effets mécanisant et neutralisants. Mécanisation et neutralisation étant pour Schmitt la
source de la « violence totale », de la volonté de puissance qui se transforme en volonté
d’extermination. Mais paradoxalement, comme le notent Mehring et Samuel Garrett
Zeitlin, le propre projet de Schmitt est nihiliste.2%° En effet, la fixation et la territorialisation

du droit par le juriste, ’amene a restreindre (de la méme facon subjective qu’il dénonce)

805 |bid., p. 51.

806 |id., p. 51-52.

87 |bid., p. 53.

808 |jd., p. 54.

809 R. Mehring, « Die dritte Religion des Deutschen », art cit ; C. Schmitt, Land and sea, op. cit., p. xlii-xIvi.

183



I’appartenance a I’humanité, ce qui conduit a une destruction et une autodestruction tout

autant, si ce n’est plus, meurtriére que celle qu’il dénonce dans La tyrannie des valeurs.

5 — Richard Dehmel

Richard Dehmel, aujourd’hui un quasi illustre inconnu, fut au tournant du siecle
dernier I'un des poétes les plus en vue et controversés de son temps.®1? Il représente pour
Schmitt un type particulier de neutralisation, de dépolitisation et de normativisme, sur
lequel vient se surajouter un culte du soi individualiste. A ses débuts, Dehmel est proche
des courants naturalistes et darwinistes. Dans Erlosungen : Eine Seelenwandlung in
Gedichten und Sprichen, paru en 1891, son premier recueil de poémes, les
influences naturalistes, de méme que celle de Nietzsche, sont nettement
reconnaissable.?'! Dans ses ceuvres antérieures, incluant une version révisée de
Erlésungen, I’influence naturaliste s’estompe et disparait au profit de sa propre
vision du monde marquée par un fort tournant métaphysique.®? Toutefois, ce ne
sont pas ses theses qui font sa réputation, mais les controverses et la forte
polarisation qui entourent ses écrits, notamment Weib und Welt (Femme et monde).8*
Jirgen Viering explique que Dehmel « était “fanatiquement adulé” ou “fanatiquement
ridiculisé” »8*. C’est tout particuliérement la rupture avec les tabous sexuels de son époque
qui fait sa réputation sulfurcuse. Mais c’est toute sa poésie qui est marquée par un
«abandon enivré au plaisir sensuel de la vie » qui lui donne la réputation d’homme

sauvage, d’un « berserker » bien habillé. Il en vient, alors, a étre per¢gu comme

810 Sur la vie et I’influence de Dehmel au début du siécle, voir : Carolin Vogel (ed.), « Schone wilde Welt »:
Richard Dehmel in den Kiinsten, Géttingen, Wallstein Verlag, 2020, 160 p.

811 Richard Dehmel, Eridsungen : Eine Seelenwandlung in Gedichten und Spriichen, Reprint 2021., Berlin,
De Gruyter, 1892.

812 Jurgen Viering, « Dehmel, Richard » dans Bernd Lutz et Benedikt JeRing (eds.), Metzler Lexikon
Autoren : deutschsprachige Dichter und Schriftsteller vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Stuttgart ; Weimar,
Verlag J.B. Metzler, 2010, p. 131.

813 Gary D. Stark, Banned in Berlin : Literary Censorship in Imperial Germany, 1871-1918, Reprint edition.,
New York ; Oxford, Berghahn Books, 2012, p. 160 et suiv.

814 . Viering, « Metzler Lexikon Autoren », art cit, p. 131.

184



I’annonciateur d’un « homme nouveau », celui de la modernité, rompant avec toute

tradition tout en restant un parfait dandy citadin.8'®

A — L’art contre |’art pour |’art

Son attrait premier pour le naturalisme vient de sa proximité avec « I’esprit
social et du pathos réformateur de la vie »®. Mais trés vite, il se distancie des
naturalistes afin de développer une nouvelle approche poétique, une nouvelle

modernité. Il oppose aux naturalistes un «pathos de la vie dirigé contre la

817 et se positionne contre le « pessimisme des naturalistes »%18. C’est dans

“décadence” »
cette perspective qu’il s’oppose a « I’art pour I’art », dont le représentant est Stefan George
a I’époque. Dans « Die neue deutsche Alltagstragddie » (La nouvelle tragédie allemande
du quotidien), il soutient que « I’art et la nature ne sont pas une seule et méme chose dans
le sens superficiel de I'imitation de I’apparence extérieure, de la simple reproduction
d’impressions sensorielles »%'°. Au contraire, « la création artistique, comme toute autre
production humaine, est une transformation de la matiére premiere, et non une simple
reproduction. La matieére premiére de I’artiste est précisément le monde des phénoménes

dans le miroir de ses sens »%%°,

Dans cette perspective, I’artiste joue un rdle social et nombre des thématiques que
Dehmel aborde tourne autour d’événements sociopolitiques. Toutefois, le poéte s’étant
détourné du naturalisme (surtout dans ses versions socialistes), les conditions matérielles
d’existence ne jouent quasi aucun role dans sa relation au peuple pour lequel il veut
produire son art. La «réalité » comme « matiére premicre » est congue comme un agrégat
de phénomenes a exploiter, non a interpréter ou a politiser. En fait, il congoit 1’« artiste

créateur » comme le lieu de réalisation entre nature et art. L’art devient, non plus un

815 1hid.
816 hid.
817 hid.
818 |hid.
819 Richard Dehmel, « Die neue deutsche Alltagstragddie », Die Gesellschaft, 1892, vol. 8, n° 4, p. 511.
820 hid.

185



contenu (un étre), mais «’adéquation des moyens de représentation spécifiquement
techniques aux stimuli esthétiques de 1’imagination »®?1. En ce sens, « la thématique sociale
n’était pour lui qu’un autre moyen de faire avancer le “développement psychique global de

I’humanité” »%22,

Son attitude et son art relévent donc d’un vitalisme qui se congoit et se constitue
contre les valeurs bourgeoises et les tabous de 1’Allemagne wilhelmienne. Et comme
nombre de jeunes gens, il se reconnait dans le projet nietzschéen qu’il veut porter et
incarner. Ainsi, Zwei Menschen, son roman le plus achevé, est marqué par la pensée de
Nietzsche. L’ensemble des scénes pathétiques qui constitue le roman s’interroge sur
I’existence (fortement esthétisée a la maniere Art Nouveau) humaine en s’intéressant aux
tensions dans la relation la plus restreinte, celle entre deux personnes (un homme et une
femme). Les relations humaines sont de la sorte ultra-individuées, mais sans étre enfermées
sur le soi. L’individu reste ouvert a ’autre dans la nécessité de 1’interaction. Ainsi, la
« rencontre enivrante avec la “vie” se produit de maniere exemplaire dans la rencontre entre
les sexes, qui est ensuite élargie a une expérience cosmique : “Wir Welt” [nous,

monde] »%%.

La satire de la Schattenri? Dehmel met en scene ce pathétique recentrage sur soi
comme condition de I’ouverture sur le monde. Ainsi, nous est décrit un dialogue entre
Dehmel et son « jeune ami » dans lequel le premier soliloque sur son existence entre deux
bouffées de cigare. Alors que le «poéte» expose ces triturations, le «jeune ami» ne
I’entrecoupe que pour demander si c’est «a deux personnes » et le pocte de répondre
«Nous, monde » avant que de poursuivre son discours décousu centré sur le soi.8?* Ce qui
est aussi moqué c’est aussi le culte et la mise en scene de soi. La premiére phrase du portrait
est : « Croyez-moi, mon jeune ami, personne en Allemagne n’attend plus anxieusement

que moi que je me sois signalé »®%. Or, ce culte du soi (interprétation du surhomme et de

821 |, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 228.

822 J. Viering, « Metzler Lexikon Autoren », art cit, p. 131.

823 1hid.

824 3. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 25.

825 3. Viering, « Metzler Lexikon Autoren », art cit, p. 131.

186



la philosophie nietzschéenne telle que comprise a I’époque) fait horreur a Schmitt qui
I’associe au naturalisme dont Dehmel prétend se détacher. Et en effet, comme le souligne
Villinger, «la focalisation de la nouvelle théorie de I’art de Dehmel sur la personne de
I’artiste lui attribue certes une place centrale en tant que médium de I’art ; il ne devient
cependant pas le porteur et le médiateur de I’individualité, mais le porteur élitiste des lois

naturelles supra-individuelles »%2°

. En somme, le « Wir Welt», le soi tourné vers
Pextéri . o , .
extérieur, constitue pour Schmitt rien de plus qu'une autre forme de naturalisme, une

forme extréme de naturalisme.

Qui plus est, faisant sien le mot de Zola définissant I’art comme « un coin de nature
(sic) vu a travers un tempérament »®2" (Zola écrit « création » au lieu de nature dans sa
composition sur manet), il explique que ce «qui décide de la plus haute signification

poétique et artistique d’une ceuvre, de son immortalité »8%8

, ¢’est la capacité de transformer
un « morceau de matiere premiere en formes solides sous le baton d’une conception de
1’évolution qui croit au but »%°. Le point de vue du « tempérament » se traduit alors par
«I’abandon du réalisme naturaliste des détails, d’une stylisation dans le sens de I’Art
nouveau, qui est synonyme de réduction a I’aspect typique et d’une intensification allant
bien au-dela de la représentation du réel »%%°. 11 fait méme la promotion d’une langue
artificielle tournée vers les besoins du quotidien, vers des finalités et non plus vers les
normes supra-individuelles. Pour Villlinger, « cette exigence d’une langue qui correspond
aux €changes et aux nécessités du quotidien marque I’opposition radicale a Carl Schmitt et
a sa description de la langue de Daubler, qui se caractérise précisément par un renoncement

a la finalité et qui est donc soustraite au quotidien comme au temps »3L,

826 |, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 228.

827 R, Dehmel, « Die neue deutsche Alltagstragddie », art cit, p. 511 ; La citation exacte est « Une ceuvre d’art
est un coin de la création vu a travers un tempérament ». Emile Zola, Mes haines : causeries littéraires et
artistiques, Paris, G. Cahrpentier, éditeur, 1879, p. 307.

828 R. Dehmel, « Die neue deutsche Alltagstragddie », art cit, p. 511.

829 hid.

830 J. Viering, « Metzler Lexikon Autoren », art cit, p. 131.

81 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 231.

187



B — L’art contre le politique

La compréhension que Schmitt a du sulfureux poete est, en fait, liée et opposée a la
description qu’en fait Moeller van den Bruck. Ce dernier explique :

Ce qui donnait a Dehmel le pouvoir d’étre a la fois sensuel et spirituel dans tout ce
qu’il faisait, c’était, comme cela ne pouvait pas étre autrement a notre époque, la
force de la personnalité, le sentiment du moi. Mais son « Sois toi! sois toi! » nous
a fait comprendre une tout autre puissance que celle de Nietzsche. [...] Déja le
langage, que Nietzsche adressait & son propre moi, mais que Dehmel adressait au
moi de I’autre, les séparait. [...] L’éducation a I’étre personnel émane des deux.®

Ce «Soi toi-méme » dans lequel van den Bruck voit la réalisation de prophétie
nietzschéenne, Schmitt le dénonce dans La Valeur de I’Etat. |l explique dans une
note que «the abuse, which many have made of “be yourself’, who draw out of the
sublime, super-human [iibermenschlich] principle of an autonomous ethics the open letter
for an indolent or narcissistic sufficiency, self-evidently cannot be spoken of in this
treatise »%%3. L essai n’aborde, certes, pas la dimension « narcissique et suffisante » du « soi
toi-méme » (la qualification se suffit a elle-méme), mais il dénonce la fallace et la
confusion d’un tel credo. Pour lui, cette injonction, correctement comprise, vise a « tersely
juxtaposes the difference between a concrete being and a demand that is to be fulfilled, and
therewith the two different subjects, constituted in different spheres, which it contains »%4,
Une compréhension reposant sur le culte de I’individu passe, en somme, a c6té de « the
insignificance of the individual in comparison » a la «supra-individual validity of every

correct norm »&%,

Or, cette validité supra-individuelle reléve du politique duquel éloigne la confusion
qu’entraine l’injonction «soi toi-méme» dans son interprétation narcissique.
Effectivement, Villinger note que la « reformulation de 1’esthétique par Dehmel [...] ne
s’accompagne pas seulement d’une “vénération extréme de Nietzsche”. Elle engendre

également le renoncement de Dehmel a la politique et une nouvelle poésie qui traite

832 Moeller van den Bruck, Die Deutschen, Bd. V, S. 293.

83 C. Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 218, note 6.
834 |bid., p. 218.

835 |pid., p. 219.

188



principalement d’éléments optiques et surtout acoustiques »*. Le poéte de la Schattenrif,
dans un éclair de lucidité vite passé, constate que c’est son « lyrisme qui fait constamment
obstacle a [ses] études philosophiques et politiques »®7. Son jeune interlocuteur met
rapidement fin & ce doute par un « Pardon ? » interloqué, mais sa stupéfaction raméne le
pocte a son rejet du politique. Il répond, conscient de son égarement, que la « politique de
haute protection douaniere, la propagation constante de la maladie du sommeil, associée

a I’essoufflement du mouvement de dissidence, ont déja ébranlé le cartel lyrique »%%,

D’ailleurs, ajoute-t-il, « la personnalité est également en danger »%%.

Dehmel, en effet, explique dans un entretien radiophonique que « Quel homme
meilleur que lui pourrait étre tenté de participer a une telle politique ? [...] Il laisse le
présent a des gens qui sont maintenant considérés comme précieux, a des bavards et a des
opportunistes »%*°. En lieu et place, lui se consacre & un lyrisme qui, ayant rompu avec les
préoccupations sociales du naturalisme, se caractérise par une stylisation totale et une
refonte de la langue. La poésie de Dehmel abandonne « I’expérience vécue, I’“ambiance” »
au profit d’'une « conception “ornementale” d’images simples »®*!. Cette réorientation
impligue une poésie de plus en plus technique (épurée, dirait-on), un « style télégraphique »
en phase avec ’accélération du temps en ce début de 20° siecle. Le poéme se raccourcit :
«le long poéme “par un poéme trés bref et extrémement condensé” »342. Ce qui contraste

avec Daubler et les quelque trente mille vers de Nordlicht.

Schmitt associe ce «rationnement» poétique a la technicisation et a la
mercantilisation de I’art par le droit. En effet, dans la satire est mentionné le Cartel des
auteurs lyriques dans lequel Dehmel était fortement impliqué. En effet, le narrateur des

Schattenrisse, soucieux de compléter la « formation» des «érudits » par un maximum

836 |, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 229.

87 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 25.

838 hid.

839 1hid.

840 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 230.

81 ], Viering, « Metzler Lexikon Autoren », art cit, p. 132.

8421, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 231.

189



d’informations, explique dans ’annexe a I’adresse des « incultes » le rdle de ce Cartel. 11
est alors précisé que :

Dans 1’état avancé de la technique, un long poéme ne donne pas plus de peine aux
poctes qu’un court, de sorte qu’ils ne peuvent pas exiger moins d’honoraires pour
I’un que pour I’autre. Comme le gotit du public exige aujourd’hui des po¢mes aussi
courts que possible, ils ont pris des dispositions pour maintenir les prix en concluant
un cartel. Ils ne voulaient pas se laisser surprendre comme les ouvriers des fabriques
de soie. Ceux-ci, on le sait, se sont retrouvés sans emploi lorsque la mode des jupes
étroites est apparue, qui a elle-méme profité a I’imagination des poétes.*

La note sur le Cartel est double : elle porte sur le cartel comme sur le contenu de la poésie
de Dehmel. En effet, la poésie de Dehmel est caractérisée par une centralité de la sexualité
(destruction des tabous sexuels) et par une €rotisation des relations humaines. L’annexe
précise aussi que « Zwei Menschen » signifie, cela va de soi, deux personnes de sexe

opposé puisque c’est dans le plus petit cercle, celui du couple, que toute vie se réalise.®**

C — L’art par le droit

Le cartel lyrique est fondé en 1902, a I’initiative d’ Arno Holz et de Dehmel, afin de
défendre les intéréts des poetes et, comme d¢ja dit, Dehmel s’y implique « avec force pour
“les conditions de vie matérielles de sa profession” »®*°. Au tournant du siécle, les ventes
de recueils de poémes sont tres faibles, les gens lui préférant les anthologies qui, elles, ne
rapportaient que peut (voire pas) de revenu aux poetes. Le cartel se donne alors pour
mission de « surveiller la réimpression de la production littéraire et assurer la representation
juridique de ses membres, dans le but d’empécher “le pillage sans scrupules de la
production lyrique [...], tel qu’il est pratiqué sous la forme de réimpression non payée par
les revues et les journaux et surtout par les faiseurs d’anthologies” »34. Le cartel se
constitue donc comme une entité aspirant au monopole sur I’impression et la publication
des ceuvres lyriques. Ce faisant, la littérature devient une marchandise comme une autre et

il faut renforcer les contrdles sur sa production et sa reproduction, et ce, notamment par un

843 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 58.

844 1hid.

85 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 233.

846 hid.

190



renforcement du droit de la propriété intellectuelle. Se met alors en place pour Schmitt un

véritable « programme de légalisation de la propriété intellectuelle »347.

Selon Villinger, ce programme implique aussi une « stylisation de la personnalité
de I’artiste en tant que médium et nouveau garant de la vérité »®*. Conséquemment, la
légalisation de la création artistique participe du « sacerdoce privé » que Schmitt reproche
au romantisme politique. Ce dernier étant caractérisé par « un occasionalisme politique »
dont I’origine est a trouver dans la « stylisation » et la « sacralisation » de la personne de
I’artiste, et non dans 1’étre de sa production. En effet, Schmitt soutient que

It is only in an individualistically disintegrated society that the aesthetically
productive subject could shift the intellectual center into itself, only in a bourgeois
world that isolates the individual in the domain of the intellectual, makes the
individual its own point of reference [...]. In this society, it is left to the private
individual to be his own priest [but also] his own poet, his own philosopher, his
own King, and his own master builder in the cathedral of his personality. The
ultimate roots of romanticism and the romantic phenomenon lie in the private
priesthood.84°

Le portrait dépeint, en effet, un poéte qui se veut a la fois philosophe, politologue, et seul
capable de tout : « Je suis seul dans ma force,/Ce que seul celui qui est seul peut faire,/Et
toutes mes hautes ceuvres/Sont glorieuses, comme au premier jour ». La Schatenrifl se
conclut sur la satisfaction du poéte de savoir toutes ses « hautes ceuvres » reliées et
republiées en dix volumes « chez Fischer ». Le cartel fut, pour lui, tout du moins, fort utile
pour protéger ses intéréts contre le « pillage sans scrupules de la production lyrique » ! Le
portrait de Dehmel est, dans cette perspective, a lire comme une dénonciation de
I’influence, encore forte, du romanticisme dans cette Allemagne ignorante, mais qui se

prétend moderne.

6 — Herbert Eulenberg

847 1hid.
848 hid.
849 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. 20.

191



Le portrait d’Herbert Eulenberg, au milieu des Schattenrisse, est un clin d’ceil au
modele utilisé pour cette galerie de portrait. Les Schattenrisse sont, en effet, dans leur
forme, un « pastiche » des Schattenbilder d’Eulenberg, ce que le narrateur ne manque pas
de mettre en exergue. Il explique que

Les présentes Schattenrisse, qui ont recu leur inspiration du grand artiste en
question, ne peuvent donc pas ne pas lui exprimer ici leur plus respectueux
remerciement, en particulier pour 1’enseignement qu’il a dispensé sur la tache
de véritables Schattenrisse. Car une Schattenrif3 n’est pas si facile a réaliser, et
sans génie, on peut bien en écrire une, mais pas 12 ou 50.8%°

Le portrait explique aussi le role d’une « silhouette » qui est de « présenter de la maniere la
plus impressionnante » %! les mystéres de I’Ame des artistes & «chaque personne
cultivée »®2. Fort heureusement, comme le remarque le narrateur, «nous avons en
Allemagne tout au plus 130 analphabétes et pas beaucoup plus de non-bacheliers »®. La
Schattenrifl d’Eulenberg se présente alors comme le concentré de tout ce qui est moqué et
satirisé dans les Schattenrisse puisqu’il est celui qui, inconsciemment (et sans talent),
incarne le mieux cet esprit du temps faussement subversif que Schmitt et Eisler cherchent
a moquer. En effet, Eulenberg incarne tant le monisme d’un Ostwald que le néo-
romantisme de Dehmel en passant par le culte de la personne de Nietzsche, la médiocre
banalité¢ de Rathenau et la suffisance des « cultivés » de I’ére wilhelmienne incapable de se
rendre compte de la neutralisation dont ils étaient et porteur et victime. Il est I’archétype
de Dartiste-prétre et les Schattenbilder qu’il publie en 1910 sont le résultat de son ceuvre

sacerdotal 8%

Au départ, Eulenberg est un dramaturge dont les succés sont plus que mitiges,
surtout auprés du grand public. En effet, Bernd Kortlinder explique qu’en « 1911, la

critique faisait déja remarquer qu’il entrerait dans I’histoire comme 1’auteur allemand ayant

850 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 28.

81 1hid.

82 1hid.

853 1hid.

841, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 235.

192



eu le plus de premiéres et le moins de représentations »®°. Seuls ses Schattenbilder
connaissent un certain succes puisqu’ils sont tirés a 85 000 exemplaires entre 1910 et 1927
avant de tomber aussi dans un demi-oubli.8® Malgré son peu de succes littéraire, Eulenberg
était néanmoins

En tant que personnalit¢ de la vie intellectuelle allemande, en tant qu’autorité
intellectuelle et morale, en tant qu’aimable incarnation du ‘pocte rhénan’, il était
toujours présent dans la conscience d’une partie étonnamment importante non
seulement du public rhénan, mais aussi de ’ensemble du public allemand. Sans
qu’il s’en rende compte lui-méme et certainement sans qu’il le veuille, Herbert
Eulenberg était déja devenu de son vivant une légende.%’

Et nombre de personnalités de la scene littéraire allemande, & commencer par Thomas
Mann, I’ont, a maintes reprises, salué¢ et défendu. De plus, son attitude tout au long du

troisiéme Reich n’a fait qu’accroitre I’aura « morale » du résident de la « Haus Freiheit ».8%

A — Schattenbilder comme pédagogie

Eulenberg se décrit comme un « néo-romantique » ce qui explique pour partie, selon
Kortlander, son échec littéraire a une époque ou la scene littéraire allemande est dominée
par le naturalisme.®®® Malgré tout, le Rhénan «s’en tient [...] & son approche
antinaturaliste »%®° qui congoit I’art comme un « contre-projet conséquent au monde de la
vie »%!. En conséquence, ses écrits ne font pas grand cas de « cohérence logique et d’une
construction rigoureuse des personnages »%2. Plut6t, ses récits et personnages sont des
stylisations €laborées qui visent a dépasser la réalité, plutot que de la rendre telle qu’elle.
En résumé, pour Eulenberg, « I’art et la littérature sont I’expression de la spiritualité [...],
ils témoignent de la capacité de I’homme a s’élever au-dessus de la réalité par le biais de

I’imagination et de la créativité et a construire sa propre réalité, une réalité qui soulage,

85 Bernd Kortlander, « Weltbirger am Rhein. Leben und Werk Herbert Eulenburgs. » dans Sabine
Brenner (ed.), Ganges Europas, heiliger Strom!, Diisseldorf, Droste Verlag, 2001, p. 77.

856 |bid., p. 88.

857 |bid., p. 77.

88 |bjd., p. 79-80.

859 |bid., p. 85.

860 hid.

861 hid.

862 hid.

193



éléve et instruit le spectateur »®®3. Toutefois, il n’en adhére pas moins au monisme
d’Ostwald. Et comme tout moniste, il considére que « tous les phénomenes, qu’ils soient
physiques ou psychiques, sociaux ou culturels, peuvent étre expliqués par des causes

naturelles et sont donc accessibles aux sciences empiriques »%4.

Dans cette optique, il donne a I’art une fonction pédagogique. Et comme ’'un des
objectifs des monistes est de se débarrasser de la religion et de la superstition, Eulenberg
propose une religiosité artistique qui a pour vocation de remplacer I’ancienne. LeS
Schattenbilder, moquées par Schmitt, sont au centre de cette vision pédagogique de I’art.
Strictement parlant, Eulenberg considére ses Silhouettes comme un « sous-produit de son
travail » de dramaturge. Mais elles sont «un instrument de sa mission culturelle, les
déclarations d’un “prédicateur populaire” ». De fait, en 1905, le Rhénan prend en charge
les «Dichter-und Tondichter-Matinee » (Matinées des poctes et compositeurs) a la
Schauspielhaus de Disseldorf nouvellement ouvert par Louise Dumont et Gustav
Lindemann. Ces matinées sont consacrées a la lecture des « grands textes des grands
hommes » et a leur vulgarisation auprés du grand public. Les Schattenbilder sont

composées des introductions écrites a I’occasion de ces messes culturelles.

Dans la préface, Eulenberg explique que :

Ces matinées [...] ne visaient ni plus ni moins qu’a remplacer pour le peuple, le
dimanche, le culte qui, sous ses anciennes formes, ne peut plus aujourd’hui donner
satisfaction aux hommes supérieurs. Elles réunissaient chaque dimanche un public
nombreux sous le piédestal d’un grand homme pour une belle célébration
silencieuse en son honneur, respectant dans ses manies la divinité qui nous 1’a
donné. Car pour nous, aujourd’hui, les artistes qui nous ont précédés, immenses ou
délicats, en musique, en peinture, en philosophie, en art politique et en poésie, sont
vraiment devenus nos saints et nos patrons, en qui Nous pouvons nous réjouir dans
le bonheur, nous consoler dans la souffrance. Tu n’auras pas d’autres dieux a c6té
d’eux.8%

%3 |bid., p. 86.

94 |bid.. p, 87.

85 Herbert Eulenberg, Schattenbilder : eine Fibel fiir Kulturbediirftige in Deutschland, Berlin, Bruno
Cassirer, 1918, p. xxii-xxiii.

194



Ces Silhouettes sont un ensemble de petits portraits en cing a six pages de « grandes »
personnalités artistiques. Pour leur écriture ; il précise qu’« il fallait étre bref, clair, éviter
les phrases toutes faites et rester compréhensible pour tout le monde, méme pour les
profanes en matiére de littérature »%%®. Schmitt raille cette dimension en expliquant que fort
heureusement « nous avons en Allemagne tout au plus 130 analphabétes et pas beaucoup
plus de non-bacheliers »®’ ce qui facilitait la tdche du dramaturge puisque son public était
intégralement constitué de personnes « qui n’[ont] pas échappé a 1’obligation scolaire »%®

et qu’il était donc parfaitement inculte.

Le tout est constitué de 48 « portraits » qui devaient permettre au lecteur de pénétrer le
«destin et I’essence » des personnages mis en scénes.?®® Le narrateur des Schattenrisse
explique a ce propos que, contrairement a Eulenberg, ’auteur a bien inclus douze portraits
puisqu’avec du « génie » on peut écrire « 12 ou 50 » silhouettes ce que ne semble pas avoir
réussi le Rhénan. Le contenu des esquisses est, quant a lui, variable : « il s’agit tantot de
descriptions anecdotiques, tantot de conversations ou de rencontres inventées ; tantot il
choisit trois jours exemplaires pour dessiner toute la vie, tant6t il en donne un apercu
complet »37°. Cependant, le point commun est qu’aucun de ces contenus n’est strictement
factuel. Fidele a son romantisme, Eulenberg était plutdt préoccupé par I’imaginaire qu’il
devait creer et vehiculer autour de ces personnes illustres que par les détails historiques de
leurs vies et ceuvres. Méme dans la construction de ces introductions (qui précédaient les

lectures des ceuvres de ces « dieux »), son credo restait « L’imagination au pouvoir »%"*,

Cette imagination au pouvoir reste celle de celui qui écrit. En ce sens, les mises en
scenes et stylisation des Schattenbilder sont plus souvent qu’autre chose des mises en scéne

d’Eulenberg lui-méme. En effet, il explique dans la préface que pour «trouver 1’essence

872

du modeéle »°’4, il a dii y mettre de sa personne donc « il faut bien siir s’intéresser a peu prés

86 H, Eulenberg, Schattenbilder, op. cit.

87 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 29.

868 hid.

869 B. Kortlander, « Weltbiirger am Rhein. Leben und Werk Herbert Eulenburgs. », art cit, p. 88.
870 hid.

871 |bid., p. 8.

872 H, Eulenberg, Schattenbilder, op. cit., p. Xxiv.

195



a cette personnalité » puisque « plus le peintre donne de lui-méme, de sa personnalité ou
— en termes anciens | — plus I’artiste met de son ame dans le portrait, [...] plus le tableau
aura de la valeur, plus il sera intéressant et plus il ressemblera a I’original »873. A ce propos,
Frank Thissen explique que « les héros des célébrations matinales [sont alors] abandonnés
a la subjectivité d’Eulenberg »%74. En conséquence, Villinger conclut que ces « matinées ne
donnent donc pas seulement un apercu de la vie et de I’ceuvre de figures exemplaires, mais
aussi et surtout »®’® celle d’Eulenberg. En d’autres termes, 1’occasion que met en scéne
Eulenberg pour « éduquer » a la vie des « personnalités exemplaires » n’est en vérité qu’une

occasion de se mettre lui-méme en scéne.

Du moins c’est ce qui ressort du portrait d’Eulenberg dans les Schattenrisse. En
effet, le narrateur nous fait entrer dans I’intimité de son sujet (comme Eulenberg prétend
le faire avec les grands personnages) pendant sa séance de rasage matinale parce que
«méme les grands hommes se rasent »%’®. Le « grand artiste », devant son miroir, se rase,
mais crée aussi : « schabend und schaffend »®'7 (grattant et créant) tel est son credo. La
description circulaire et I’autofascination qui ressort de la description du portrait permettent
de dénoncer la mise en scéne comme occasionalisme. En effet, la séance de rasage du
«grand artiste » devient trés rapidement l’occasion de quelques vers, puis «d’une
silhouette et d’une matinée »®'8. Et pendant qu’il élaborait la Silhouette, triturant son ame,
«la plus vaste du monde »®'°, ou se passaient des choses fabuleuses, lui vint a I’esprit que
son savon n’était peut-étre pas bon marché. Et cette pensée fut a son tour ’occasion de
nouveaux Vers :

La vie n’est que de la mousse de savon ;

Mais la vie est aussi un réve ;

C’est pourquoi la mousse de savon est aussi un réve,
Et tout réve est du savon.

Vois, qui comprend cela.®®

873 H, Eulenberg, Schattenbilder, op. cit., p. Xxiv.

874 cité dans 1. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der
« Schattenrisse » des Johannes Negelinus, op. cit., p. 237.

875 ¢ité dans Ibid.

876 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 27.

877 |bid., p. 28.

878 hid.

879 |bid., p. 29.

880 |bid., p. 30.

196



B — Romantisme politique

La satire reprend donc les thémes de Romantisme politique. En 1919, Schmitt
systématise sa pensée et reproche aux romantiques un occasionalisme qui consiste en une
stylisation de leur vie et de leur personne. Pour les romantiques « world becomes nothing
more than an occasion for the free play of the individual imagination »%!. En d’autres
termes, pour eux, toute réalité n’est que 1’occasion de se mettre en scéne et le Rhénan
n’échappe pas a la regle. Qui plus est, les romantiques, qui n’incarnent rien de plus qu’une
polarité de la bourgeoisie, procédent au remplacement de dieu par I’individu privé. En ce
sens, le projet d’Eulenberg de remplacer le culte religieux par un culte sécularisé dans
lequel Dieu est remplacé par les « grands esprits» reléve du pur projet romantique.
D’autant plus, qu’Eulenberg admoneste : « Tu n’auras pas d’autres dieux a coté d’eux »%2,
Or, cet individu qui remplace Dieu n’est plus ni moins que le bourgeois. En effet, « The
conditions for a perpetual fascination with one’s own subjectivity can be satisfied only in
the bourgeois social order, which guarantees an absolute dichotomy of public and private

spheres »%,

Ainsi, alors méme que le « grand artiste » met a distance le bourgeois dont le role
n’est que d’«acheter des livres avec respect et admirer les grands artistes dans leur
scandale déchiré par la douleur [...] plutét que de mettre son nez dans le grand art »,
Eulenberg « s’inscrit pourtant parfaitement dans les espoirs culturels et conservateurs
d’une grande partie de la bourgeoisie “cultivée” »%8. Pour Villinger, le traitement et le
choix des «grands hommes » « montrent clairement la tendance a subsumer le passé
comme garant et fondateur du présent bourgeois, afin de le stabiliser »%°. Cela permet, in
fine, de conserver 1’ordre social bourgeois nécessaire a la possibilité méme de

I’occasionalisme romantique. Comme Dehmel, Eulenberg est donc un des représentants du

81 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. Xxxiv.

82 H, Eulenberg, Schattenbilder, op. cit., p. xxiii.

83 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. xlv — xlvi.

84 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 238.

85 hid.

197



«sacerdoce privé » du romantisme, et par extension de 1’ordre social bourgeois. Le poéte

rhénan est, a cet égard, le pivot tant de la forme que du propos des Schattenrisse.

La centralité de la figure d’Eulenberg fait des Schattenrisse un préambule de la
critiqgue que fera Schmitt du Romantisme au sortir de la Premiére Guerre. Le nom
« Eulenberg » ne parait pas dans I’essai qui mettra le juriste sur le devant de la scéne
intellectuelle de la République de Weimar. Toutefois, concomitamment, et en complément
de cet essai, 1l publie aussi une nouvelle au titre énigmatique « Die Buribunken » (voir
chapitre suivant). Dans cette nouvelle dystopique, une note de bas de page portant sur la
vie du génie Ferker, moise du monde Buribunke (Buribunktum), indique au lecteur les
biographies et autres essais a consulter pour connaitre les détails de vie du visionnaire.
Parmi les références, 1’auteur (un C. S. anonyme) indique « Plus populiste et pédagogique
[que les autres références indiquées] : la silhouette “Ferker” d’Herbert Eulenberg dans sa
belle collection Schattenbilder, Berlin 1912 »%¢. Cette nouvelle décrit le monde qui
succede finalement a la société bourgeoise une fois les processus de neutralisation et de

dépolitisation achevés.

7 — Pépin le Bref

La Schattenrif3 de Pépin le Bref est la seconde que Schmitt recommande a sa sceur
dans la lettre lui annongant 1’envoi des Schattenrisse. Elle met en scéne le débat
historiographique qui secoue le monde académique allemand autour des années 1900.
Comme pour les portraits précédents, c’est le positivisme rampant qui est au cceur de la
satire. Le narrateur rapporte un échange qu’il a avec Pépin le Bref aprés un banquet a
Naumburg (clin d’ceil & Nietzsche). Pépin, modeste pere de famille, chasseur de lion et
amnésique, se fait interroger par le narrateur sur les débats historiographiques qui ont agité
le banquet de Naumburg.®’ Pépin confirme avoir été marqué par 1’opposition entre ceux

qu’il nomme les «relativistes », mais qui sont tout de méme absolutistes, et ceux qu’il

86 C. S. et Carl Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch » dans Ernst Hismert et
Gerd Giesler (eds.), Die Militérzeit 1915 bis 1919 : Tagebuch Februar bis Dezember 1915. Aufsditze und
Materialien, Berlin, Akademie Verlag, 2005, p. 462, note 8.

87 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 31-32.

198



qualifie de légitimistes.®® L’objet de cette seconde Schattenrisse, qui ne désigne pas
explicitement et nommément sa cible, est Karl Lamprecht, et la querelle des méthodes qu’il

déclenche.

A — La querelle des historiens

A partir de 1890, Lamprecht est au cceur et a I’initiative d’un débat méthodologique
considéré comme ’un des premiers pas vers |’institutionnalisation de I’historiographie en
Allemagne. En fait, « he was considered the extreme advocate of a new concept of history
that seemed embodied in his person and his work »%°. Entre 1891 et 1909, il publie
Deutsche Geschichte (Histoire de 1’Allemagne), étude en douze volumes, qui pose les
bases de I’histoire culturelle allemande et les enjeux méthodologiques et théoriques
qu’implique la bascule d’une histoire politique (Grands hommes et institutions politiques)
vers une histoire des masses, des cultures, des religions et autres phénomeénes sociaux. Si
Lamprecht s’attire I’hostilité de ses collégues historiens, ses ouvrages connaissent un grand
succes aupres « de la bourgeoisie cultivée »%%°. Trés vite, il acquiert le titre de « professeur
politique »%* et il occupe méme la fonction de conseiller auprés du chancelier Theobald
von Bethmann Hollweg.%%? En effet, « Lamprecht a eu le mérite de traduire dans le discours
historiographique la nouvelle situation d’une discipline, qui risquait de perdre ses liens
avec la bourgeoisie cultivée. 11 a su traduire la peur face a une société de masse hantée par

la question sociale »®%.

Les disputes qui entourent Lamprecht portent sur deux éléments liés. I1s’agit, d’une
part, de la méthodologie inductive qu’il cherche a imposer comme seule méthode
permettant d’assurer la scientificité de la discipline historique et, d’autre part, du recadrage

ontologique du « sujet » des études historiques. Lamprecht s’oppose au courant historiciste,

8 hid, p. 33.

89 Ernst Cassirer, The Problem of Knowledge : Philosophy, Science, and History Since Hegel, traduit par
William H. Woglom et traduit par Charles W. Hendel, New Haven, Yale University Press, 1969, p. 281.

890 Matthias Middell, « Méthodes de I’historiographie culturelle: Karl Lamprecht », Revue germanique
internationale, 1998, n° 10, p. 93.

891 |hidl, p. 94

892 i, p. 95.

893 |bid., p. 114.

199



surtout a I’idéalisme historique de Leopold von Ranke, et cherche a créer des ponts entre
sciences de la nature et Humanités.?%* Rendant compte des débats du Congrés des historiens
allemands a Innsbruck de 1896, Georges Blondel explique que les historiens allemands
sont divisés en deux groupes qui s’opposent. Les premiers, qui suivent la voie tracée par
Ranke, sont qualifiés « d’individualistes ». Ces derniers divisent « I’espéce humaine [en]
deux parts, I’'une ou ils placent les hommes célebres, ou ceux qui ont eu, d’aprés eux, une
action prépondérante sur la marche des choses, 1’autre dans laquelle ils rejettent la foule
des inconnus, en méme temps que les mille petits faits qui n’attirent point I’attention »%.
Conséquemment, ils n’accordent leur attention qu’a ceux qui ont eu «une action
prépondérante sur la marche des choses »%%, les autres sont « volontiers [laissés] dans une

obscurité qu’ils ont tout intérét a faire aussi profonde que possible pour obtenir de plus

puissants effets »%’.

A ce courant, s’oppose un « courant collectiviste ou socialiste » (sic) dont la figure
de proue est Lamprecht. Pour ce dernier, « c’est une erreur [...] de mettre I’individu au
premier plan; I’individu regoit du groupe social auquel il appartient sa maniere d’étre.
C’est dans le groupe social, ¢’est-a-dire dans la nation, qu’il faut chercher 1’esprit collectif
dont I’individu n’est qu’une émanation »%%. Pour ces derniers, le groupe social est I’objet
le plus important parce qu’ils postulent « que I’humanité, considérée dans son ensemble,
se développe par la vertu d’une force intime comparable a celle qui oblige un homme ou
un animal a atteindre une certaine taille, a créer une certaine forme, a réaliser un certain
type »3%°. Ces hypothéses de travail sont dues aux influences des sciences naturelles, mais
les tenants de ce courant ne se contentent pas de cette influence, ils veulent intégrer les
méthodes de ces sciences pour «scientifiser» 1’étude de I’histoire. En effet, pour

Lamprecht, I’idéalisme de Ranke n’est pas scientifique puisqu’il suppose des « des idées

894 Karl Lamprecht, « Was ist Kulturgeschichte?: Beitrag zu einer empirischen Historik », Deutsche
Zeitschrift fur Geschichtswissenschaft, 1897, vol. 1896/97, p. 78 et suiv.

8% Georges Blondel, « Le Congrés des distoriens allemands 4 Innsbruck et la science de I’histoire en
Allemagne », Revue Historique, 1897, vol. 65, n° 2, p. 327.

8% Ibid.

897 Ibid.

89 |bid.

89 |bid., p. 327-328.

200



qui planent au-dessus des choses et des faits, des idées qui viennent de Dieu »°. A cet

¢gard, il est un mystique plutdt qu’un scientifique.

En somme, estimant que I’Histoire n’était pas suffisamment « scientifique »,
Lamprecht cherche a y faire entrer les méthodes développées par les sciences naturelles.
Pour ce faire, il tente de mettre en place des groupes de recherche interdisciplinaire qui
travailleraient sur un méme théme. Pour Mathias Middell, son modele était sans doute le
taylorisme : un saucissonnage du sujet qui serait, ensuite, traité en série par des groupes de
recherche composites et internationaux.®* Il tente, par ailleurs, de se rapprocher de la
sociologie dans laquelle il voit la science sociale la plus aboutie. Malheureusement, ses
projets échouent, surtout du fait de 'opposition de Weber a son égard. Ce dernier écrit, en
effet, a Willi Helpach,

Pourriez-vous vous décider a laisser Lamprecht de coté... Il ne me semble pas
vraiment possible de publier un essai scientifique qui le prenne au sérieux, car il
serait alors nécessaire d’expliquer aussi — et ce serait probablement moi qui
jouerais le bourreau — que nous le tenons pour un imposteur et un charlatan de la
pire engeance dés qu’il prétend étre un critique et un historien de la culture.%%?

Le projet d’histoire sociale de Lamprecht, apres prés de deux décennies de polémiques, ne
fera pas des émules et se soldera par un échec. Au moment de la parution des Schattenrisse,
Lamprecht et son projet n’ont presque plus d’influence dans le monde académique. Malgré
tout, cette histoire sociale, faite d’esprit du peuple et de psychologie des civilisations, reste
des plus populaire auprés du grand public. Ainsi, en plus de son aspiration scientiste, c’est
cette publicité et cette popularité qui explique la satire et I’hostilité de Schmitt a 1’égard de

ce courant historiographique.

B — Collectivisme et individualisme

En effet, dans ce conflit, Schmitt prend parti pour ceux que Blondel nomme les

«individualistes » contre les «collectivistes » de deux manieres (le narrateur oppose

90 i, p. 328,
91 M. Middell, « Méthodes de I’historiographie culturelle », art cit, p. 112.
902 Weber cité dans : Ibid., p. 96, note 1.

201



«légitimistes » et «relativistes »). Comme I’explique Villinger, Schmitt inscrit ce débat
dans «un contexte qu’il caractérise comme la différence entre la “race gauloise et la race
germanique” »°%. De fait, Lamprecht, s’il était isolé dans le monde académique allemand,
était bien accueilli en France et Belgique, malgré certaines réserves.®* Ces théses sur
I’universalité de I’histoire et le temps long ont exercé une influence certaine sur 1’Ecole
des annales (bien qu’elle ne reprenne pas ces hypothéses dont certaines sont on ne peut
plus farfelues et infondées).®® Mais Iui-méme est influencé par les travaux de
I’historiographie sociale frangaise, notamment par les travaux de Gabriel Monod.
L’allusion aux «légitimistes » des Schattenrisse est sans doute liée a 1’opposition du
francais a la Revue des questions historiques contrdlée par des légitimistes opposés a
I’historiographie officielle républicaine. A la tradition de la «race gauloise », Schmitt
oppose celle de «race germanique », c’est-a-dire «une historiographie politique »°°.
L’historiographie politique allemande, du c6té de laquelle se range Schmitt, met de I’avant
I’histoire des institutions politiques (et des grands personnages historiques qui les animent),

et s’oppose de ce fait & I’histoire « psychologique » de Lamprecht. %"’

En effet, pour Lamprecht, « I’Etat n’est [...] qu’une fonction de la nation, le cas
idéal correspondant a une coincidence des deux phénoménes dans le cadre de 1’Etat-
nation »°%, Partant, il établit son programme de recherche sur I’histoire universelle comme
étude des « interdépendances culturelles entre les nations »°*°. L’Etat n’étant rien d’autre

910

qu’«un produit de I’économie naturelle »°*", il ne pouvait constituer I’objet unique d’une

véritable historiographie. Pour une véritable science des lois historiques, 1’historien se

93 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 242 ; J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse »,
art cit, p. 15.

94 G, Blondel, « Le Congreés des distoriens allemands a Innsbruck et la science de ’histoire en Allemagne »,
art cit, p. 330.

95 Son influence sur Marc Bloch est a souligner. Peter Schéttler, Die ‘Annales’ - Historiker und die deutsche
Geschichtswissenschaft, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2015, p. 11-12 et 251 et suiv. (sur Bloch).

%6 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 242.

%7 Lamprecht oppose le courant individualiste et son histoire politique a son propre courant collectiviste,
dont il qualifie I’histoire de culturelle K. Lamprecht, « Was ist Kulturgeschichte? », art cit, p. 144.

908 M. Middell, « Méthodes de I’historiographie culturelle », art cit, p. 114, note 1.

909 hid.

%10 |, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 247.

202



devait d’investir le « whole remaining record of humanity »°**. A cet effet, I’histoire
culturelle doit se centrer sur les « humeurs » de chaque nation. Toutefois, conscient des
influences interculturelles, Lamprecht développe une vision de I’histoire universelle qui
permet de comprendre les dynamiques d’échange culturel comme dimension de lois
historiques universelles. De fait, afin de découvrir les lois historiques naturelles, « even

geographical barriers must fall, and one’s gaze must encompass the whole earth »%12,

Les théses de Lamprecht reposent, paradoxalement, sur un nouvel idéalisme. S’il
rejette ’'idéalisme héroique de Ranke, il soutient qu’un « idéalisme immanent est tout a fait
concevable »°**. Pour Ernst Cassirer, « He did not give up the “organic” view of
romanticism though he tried to transform such fundamental concepts as the idea of a
national spirit, to bring them nearer to the requirements of modem natural science »°4. Ce
dernier souligne aussi que Lamprecht s’est toujours défendu d’un quelconque positivisme
ou matérialisme.®*® Au contraire, sa thése totalisante des phases (époques) de civilisation
repose sur lI’idée que c’est par la généralisation (excessive) que les véritables lois
historiques peuvent étre découvertes, d’ou le peu de cas qu’il fait des contradictions et des
détails factuels qui contredisent ses théses.®® Contradictions que ses adversaires, tenant de
I’école politique, ne manquent pas de mettre en exergue dans leurs attaques. La Schattenrif3
et la note la complétant décrivent cette situation de tension et d’opposition entre

Iégitimistes (individualistes) et relativistes-absolutistes (collectivistes).

C — Le collectivisme n’est qu’un occasionalisme

Les Schattenrisse mettent aussi de I’avant la généalogie romantique du courant
collectiviste. A propos des relativistes, le narrateur explique, en effet, que « I’instinct de

conservation leur fermera éternellement les yeux sur le fait qu’il n’existe qu’une seule

%11 E, Cassirer, The Problem of Knowledge, op. cit., p. 283.

912 hid.

13 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 246.

%14 E, Cassirer, The Problem of Knowledge, op. cit., p. 281.

95 |bid., p. 284

916 \oir la réponse de Lamprecht répond a ses détracteurs K. Lamprecht, « Was ist Kulturgeschichte? », art
cit, p. 146-150.

203



division de I’humanité : Le peuple et le génie — et que celui qui n’a pas le droit de se
considérer honnétement et sans sottise comme un génie doit s’approcher silencieusement
et naturellement du peuple »°Y’. 11 ajoute que le projet de ces relativistes est de tirer « le
petit vers le haut, le grand vers le bas »'8. En niant 1’importance de 1’individualité et des
grandes personnalités historiques, ces historiens nivellent tout. Et si les masses
« d’insignifiants » font autant I’histoire que les « grands personnages politiques », alors tout
se vaut. S’enclenche alors le méme relativisme de la philosophie des valeurs que Schmitt
dénonce. Il n’est pas alors €tonnant, pour Schmitt, que Lamprecht reprenne les theses de
Goerg Simmel (qualifi¢ de « le sociologue berlinois difficile & comprendre »°*°). En effet,
«1’ouvrage de Simmel paru en 1890 “Uber sociale Differenzierung. Soziologische und
psychologische Untersuchungen” [A propos de la différenciation sociale. Recherches
sociologiques et psychologiques] constitue un point de référence essentiel pour 1’“Histoire
de I’ Allemagne” de Lamprecht »°%. Dans Die Buribunken, Schmitt fait de la théorie de la
monnaie de Simmel I’expression de la philosophie de la valeur, puisqu’elle réduit la valeur

de toute chose a la valeur la plus fongible qui soit : I’argent !92*

Qui plus est, comme tous les «relativistes », Lamprecht opére une substitution
subjectiviste dans sa prétention a 1’universel. Lamprecht met de co6té les grands
personnages historiques, au profit d’une nouvelle figure: celle de 1’historien.
Effectivement, étant donné de la nécessité de donner un « sens » (dans les deux acceptions
du terme) aux lois historiques, il est alors nécessaire qu’une figure se charge de cette tache.
Or, c’est a D’historien que revient cette tadche d’organisation et d’interprétation,
aboutissement du processus inductif promu par Lamprecht. Le narrateur des Schattenrisse
résume cela en expliquant que les «relativistes » assouvissent leur « soif de vérité» en

jetant un « coup d’ceil derriére les coulisses »%?? qu’ils ont eux-mémes construites. En ce

9173, Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 32.

%18 |bid., p. 33.

%19 hid., p. 61. Simmel est aussi attaqué dans Die Buribunken.

920 [ ’historien et 1’économiste ne partagent pas réellement les mémes théses, mais I’influence que Simmel
exerce sur Lamprecht suffit a Schmitt pour en faire les tenants de la méme vision relativiste du monde. .
Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » des
Johannes Negelinus, op. cit., p. 243.

921 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 454.

922 3, Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 32-33.

204



sens, cette historiographie n’est, in fine, que 1’occasion pour I’historien de se mettre en
scene lui-méme. La centralité et I’individualité de Lamprecht dans la polémique entourant
I’histoire culturelle ne sont qu’une preuve de plus que 1’objet du débat n’est pas tant la

« vérité historique », mais plutét Lamprecht lui-méme.

Dans Romantisme politique, Schmitt explique qu’aprés la mort de dieu et la fin de
la transcendance, il fallait répondre & « the question of who assumed his functions as the
highest and most certain reality, and thus as the ultimate point of legitimation in historical
reality »°2%. La réponse a cette question (humanité et histoire), Lamprecht en est un
condens¢. Nouveau prétre, il devient le prédicateur d’une histoire de I’humanité :
I’humanité et I’histoire ayant remplacé Dieu. « Completely irrational when considered in
terms of the logic of the rationalistic philosophy of the eighteenth century, but objective
and evident in their superindividual validity, in reality they dominated thought as the two
new demiurges »°2*. « Qui dit humanité veut tromper »%?° prend alors une autre dimension.
L’histoire de I’humanité de Lamprecht n’est que le résultat de la pure subjectivité¢ de ce

dernier habillement camouflé derriére le concept neutralisant d’induction.

Ainsi, I’idée que «la conception que I’historien doit se faire du monde ne doit
reposer que sur des observations purement scientifiques et se tenir en dehors de toute idée
transcendantale »°%® devient dans les faits 1’occasion d’une neutralisation de 1’histoire,
d’une histoire sans amis et sans ennemis. L’ histoire de « I’humanité » est alors réduite a
une pure mécanique universelle qui implique alors une marginalisation, voire une
élimination du politique. En ce sens, la marginalisation de I’Etat et des grandes
personnalités politiques trahit, selon Schmitt, le projet neutralisant et dépolitisant de
I’historiographie scientifique de Lamprecht. La traduction juridique de ce processus est une
technicisation du droit, le juriste n’étant plus alors qu’un simple technicien de régles, et

I’¢limination de toute compréhension transcendantale du droit. A cela, Schmitt oppose,

923 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. 58.

924 |id., p. 59.

925 C. Schmitt, La notion de politique, op. cit., p. 96.

926 G, Blondel, « Le Congreés des distoriens allemands a Innsbruck et la science de ’histoire en Allemagne »,
art cit, p. 328.

205



dans La Valeur de I’Etat, une définition du droit comme phénomeéne transcendant, hors
individu, insistant ainsi sur un dualisme métaphysique que le développement de 1’histoire
culturelle cherche a noyer dans le monisme de Haeckel et d’Ostwald dont Lamprecht se

réclame.

La satire sur Pépin le Bref cherche, par son procédé satirique, a dénoncer les
conséquences d’une conception « apolitique » du monde. Le narrateur nous présente un
Pépin le Bref, non comme roi, mais pére de famille qui gronde Carloman et rapporte a
manger. 1l est si dé-politisé qu’il en a oublié sa propre histoire. A c6té de Pépin, homme
ordinaire, ’essentiel du récit rapporte un échange (débat) sur un débat ayant eu lieu un peu
plus tét. Qui plus est, le débat sur le débat, avec Pépin le Bref, cherche a montrer que ce ne
sont pas les questions historiques qui intéressent ceux qui y participent. Au contraire, ce
qui les occupe c’est eux-mémes et ce qu’ils ont pu dire : leur debat est circulaire. Ainsi,
I’on montre que cette histoire culturelle, et dépolitisante (Schmitt ne peut concevoir des
« foules » politiques... la foule ne décide pas), n’est qu’ergotages absurdes et rien de plus

que I’occasion pour certains de parler d’eux-mémes.

8 — Wilhelm Schafer

Les anecdotes de Wilhelm Schafer, aprés les Schattenbilder, sont le second modéle
des Schattenrisse.??’” Ce dernier, en effet, est réputé pour les petites histoires anecdotiques,
sur le quotient, qu’il publie, notamment, dans sa revue Die Rheinlande dans laquelle
Schmitt publie plusieurs petits textes dont des anecdotes. D’ailleurs, Schifer est mentionné,
aux co6tés de de Bouillon et de Pépin le Bref, dans la lettre que Schmitt envoie a sa sceur
pour annoncer I’envoi de sa série de portrait : « le persiflage des anecdotes de Wilhelm
Schifer te fera peut-étre aussi plaisir »%2%. Au moment de la parution des Schattenrisse, la
relation entre Schmitt et I’écrivain rhénan est dégradée. Outre la paranoia et les rancceurs
que Schmitt entretient toujours avec ses protecteurs (qu’il soupgonne toujours de vouloir

I’exploiter et I’humilier), ¢’est une brouille avec I’un de ses amis, Eduard Rosenbaum, qui

927 R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 38.
928 C. Schmitt, Carl Schmitt - Jugendbriefe, op. cit., p. 174.

206



attise la méfiance du jeune Schmitt. En effet, le portrait de Schéfer est sans doute le plus
chargé d’affects personnels. De ce fait, il semble aussi détonner dans 1’ensemble des
portraits puisque I’écrivain patriote rhénan est difficilement assimilable aux monistes,
universalistes, romantiques et nihilistes qui sont décrits dans les autres portraits. Et Schmitt

fut trés élogieux a 1’égard de Schéfer dans un premier temps.

A — Le protecteur

Le 19 janvier 1912, Schmitt annonce a sa sceur qu’elle recevra bientot un livre de
Schafer, Ankdoten : « une série de petites histoires drdles, tristes et joyeuses, racontées de
maniére exemplaire »°?°. Il lui recommande d’écrire un mot a I’écrivain, « bien connu » de
lui (et lui indique ses coordonnées), si les petites histoires lui plaisent. Le 12 mars, il écrit
encore : « Wilhelm Schifer est un homme bon et aimable, un peu professoral, mais sinon
trés sympathique ; un homme défiant et déterminé »%°. Le 31 mars, il réitére : « c’est un
homme bon (il m’a rendu visite en février) et il a un grand respect pour moi. Grace a lul,
je suis entré en correspondance avec un célébre conseiller de gouvernement a Berlin
(Walter Rathenau) qui sera peut-étre encore chancelier du Reich »*%*. Le 16 avril, il indique
qu’il n’a pas « encore vu Schifer » (depuis février). Ensuite le ton change. Il ne fait plus
mention de I’écrivain a sa sceur jusqu’a la lettre du 7 juillet 1913 qui annonce 1’envoi

prochain des Schattenrisse.

Entre mars 1912 et juillet 1913, le journal intime de Schmitt montre une défiance
grandissante a I’égard de son ancien protecteur. Le 19 octobre 1912, il inscrit dans son
journal «Schifer: Gepinselte Kinkerlitzchen »**2  (broutilles gribouillées). Le
23 novembre 1912, il se plaint aupres d’Eisler et de Cari (Pawla Dorotic, sa future premicre
épouse) du rapprochement entre Rosenbaum et Schifer, qu’il considere se faire a son
détriment. 1l se plaint en effet que Rosenbaum soit allé se réclamer de lui aupres de Schéfer

et explique que cela constitue une double offense. Il écrit a Eisler :

929 |hid., p. 127.
930 |hid., p. 134.
%1 |hid., p. 137.
932 C. Schmitt, Carl Schmitt. Tagebiicher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, op. cit., p. 25.

207



C’est quelque chose qui me révolte dans sa vocation, sans tenir compte des
personnes et des objets, que quelqu’un dispose derriére mon dos, sans me demander
mon avis, d’une partie de ma personnalité sociale. Si je vais au Dusseldorfer
Generalanzeiger et que j’emprunte un mark au nom de la société Eisler, qu’est-ce
qui vous indigne ? Pas le mark que vous pourriez perdre ? Le double effet du
manque d’égards d’un tel appel non sollicité apparait ici trés clairement : non
seulement on dispose de I’influence que je pourrais avoir, non seulement on me
prive de quelque chose, non seulement quelqu’un s’arroge le droit d’utiliser mon
nom, mais en plus, le fait que Schéfer réponde a I’appel et croie me faire une faveur,
il fait de moi son obligé; je suis li¢ sans qu’on me demande mon avis. Il est
indifférent a un honnéte homme de savoir qui lui rend service ; chacun choisit les
personnes dont il veut qu’on lui témoigne une amabilité ; mais en faisant appel a un
tiers pour « quelque chose » a I’insu de 1’autre, j’impose un bienfait de la manicre
la plus désagréable.®%

Le méme jour, il écrit au quasi-mot prét, la méme chose & Cari.®** Ernst Hiismert explique
qu’en 1912, alors que Schmitt se rapproche de Ddubler, ses relations avec Schafer se

refroidissent bien que celui-ci le prit sous ailes I’année précédente.®®

En 1900, Schafer crée la Die Rheinlande, une revue visant a faire la promotion et a
diffuser les évenements culturels de la Rhénanie qu’il édite jusqu’en 1922. En 1911, le
jeune Schmitt soumet un court texte, « Drei Tischgespriache » (Trois discussions de table)
qui reprend la forme « anecdote » de 1’éditeur. Grace a cela, il attire 1’attention de celui qui
¢tait, alors, au c6té d’Eulenberg, la figure centrale de la scene culturelle rhénane. Schéfer
prend alors Schmitt sous son aile et I’encourage en publiant ses textes dans sa revue (que
Schmitt décrit comme un « journal prestigieux »%%) et en le faisant profiter de ses contacts
(notamment avec Rathenau comme il I’indique a sa sceur). Toutefois, ses brouilles avec
Rosenbaum et, surtout, son rapprochement de Daubler 1’éloignent de Schéfer qui devient
pour lui un « Ziis Biinzlin male »%¥’, ¢’est-a-dire une figure insipide qui fait étalage de sa

culture en débitant des inepties qui n’impressionnent que les simples d’esprit.%®

933 |bid., p. 50.

934 Ibid., p. 51.

935 C. Schmitt, Carl Schmitt - Jugendbriefe, op. cit., p. 23.

936 C. Schmitt, Carl Schmitt. Tagebiicher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, op. cit., p. 50-51.

%7 Ibid., p. 253.

938 Ziis Biinzlin ’est un des personnages (féminin) d’une nouvelle de Gottfried Keller qui raconte I’histoire
de trois compagnons économes, frugaux, peu conflictuels et travailleurs. Chacun veut racheter la fabrique de
peignes dans laquelle ils travaillent, mais pour ce faire ils doivent épouser une jeune femme fortunée Zis
Binzlin. Celle-ci les impressionne par sa « culture », qui consiste en verbiages décousus, alors méme que

208



C’est dans le contexte de ces tensions et des rapports de plus en plus compliqués
entre Schmitt et Schéfer, que le juriste en vient a faire des anecdotes de Schafer, une forme
de culte de la personnalité. Conséquemment, la Schattenrif} « Wilhelm Schéfer » semble
moins cohérente dans I’ensemble. Hofele explique que les «critéres selon lesquels les
auteurs des Schattenrisse ont été choisis [sont] la surestimation de soi et ’avidité des
applaudissements publics »**°. Toutefois, il est difficile d’y rattacher Schifer (du moins pas
au regard de ce qu’il se dégage de la correspondance et du journal de Schmitt). D’ailleurs,
lors de la parution des Schattenrisse, une recension dans Das literarische Echo.
Halbmonatsschrift fir Literaturfreunde, note que les satires « sont bien au-dessus de la
moyenne de cette époque si riche en parodies bon marché »%, bien que certains portraits
soient moins convaincants. Ceux de Rathenau et de Eulenberg sont jugés « pas trés juste »,

mais le moins convaincant des portraits, selon le critique, est celui de Schafer.%*!

Villinger considére que la critique faite a Schifer est liée a son projet « éducatif ».
Elle explique que les anecdotes de ce dernier n’en sont pas au sens strict du terme, mais
sont plutét de courtes nouvelles traitant de themes historiques considérés comme mineurs :
des « “événements [...] qui n’étaient pas entrés dans I’histoire”, mais qui “éclairent dans
I’histoire du monde d’un coté fortuit” »%*2. Ainsi, il ne se préoccupe pas toujours de grands
personnages historiques, bien qu’il ne se tourne pas vers I’histoire culturelle et 1’histoire
des « masses » telles que comprises par Lamprecht. Il cherche, par ses anecdotes, non pas
a rendre compte des événements historiques, mais a mettre en lumiére les « forces du
destin qui disposent de I’homme »**. Ces forces du destin sont, dans les nouvelles de

Schifer, le « hasard qui commande le déroulement de I’action »%**. Dans cette perspective,

sans fortune personne ne se serait jamais intéressé a elle. Sans sa fortune, et donc sans pouvoir de changer la
vie de I’'un des compagnons , ses verbiages auraient, sans doute, étaient reconnus comme tels. Gottfried
Keller, Hamburger Lesehefte, Nr.47, Die drei gerechten Kammacher, Husum/Nordsee, Hamburger
Lesehefte, 1986, 40 p.

939 A, Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 48.

940 C. Schmitt, Carl Schmitt. Tagebiicher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, op. cit., p. 367.

%1 |bid.

%21, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 250-251.

3 Ibid., p. 251.

944 Ibid.

209



Il ne reste & I’homme qu’une seule possibilité d’échapper a la contrainte imposée
par les lois de la nature ou de conquérir une marge de manceuvre par rapport a
celles-ci : se comporter de manicre telle que « le destin et I’étre ne fassent qu’un ;
et ainsi étre libre signifie ne plus “pouvoir faire ce que nous voulons”, mais “vouloir
faire ce que nous devons faire” ».94°

Au regard de cette vision déterministe (et conservatrice), Schafer redéfinit le réle
du poéte. Celui-ci n’est pas celui qui « réveille le chaos », mais celui qui « méne le combat
pour Pordre »**. Ainsi, «le poéte qui représente les forces de I’ordre, le plus souvent
cosmiques et organiques, doit étre “[...] un éducateur national” »°*’. Au coté du poéte,
I’écrivain professionnel (lui-méme en premier chef) joue un role sacerdotal, il est le

98 A cet égard, il est un prétre « de la culture » dans la

« gardien de I’ame du peuple »
société bourgeoise en perte de transcendance. Il « incarne a la fois le gardien de la langue
et le porteur de I’éducation »**°. C’est dans le cadre de ce projet que la revue Die
Rheinlande est créée. Elle est congue comme un organe éducatif, dont la mission principale
est de diffuser et de faire connaitre la culture rhénane, passee comme contemporaine. Cet
«enracinement » régional s’inscrit trés tot dans la mouvance « volkisch » par opposition
aux courants «déracinés» du «milieu littéraire de Berlin».%%° I s’oppose aussi a
I’ouverture internationaliste et humaniste d’Eulenberg, dont le projet ne connait «ni
couleur ni races ». Il développe, en somme, une « conception de la littérature et de I’art
dont le programme, face au monde industrialisé, dessinait consciemment une esthétique
prémoderne et rétrograde, mais qui utilisait néanmoins ses moyens [ceux du monde
industrialisé] »®1. Or, I’esthétique et le projet de Schafer sont partagés par son jeune

protégé, Schmitt.

%5 bid., p. 252.
%5 |pid.
%7 pid.
%8 pid.
%9 |pid., p. 253.
950 pid,
%1 |bid., p. 254.

210



B — Le poete comme ordonnateur

En fait, si certaines tendances de Schafer irritent Schmitt (notamment sa critique du
catholicisme), il n’en partage pas moins certaines des idées du poéte. Dans La Valeur de
I’Etat, Schmitt défend aussi I’idée que ’individu n’est qu’une émanation de 1’Etat, qui lui-
méme est transcendé par le droit comme commandement. Ce commandement souverain
est chez Schifer la «terrible 1égalité »**? de la nature et chez Schmitt I’expression d’un
pouvoir souverain.®® De méme, dans Theodor Diéublers « Nordlicht », Schmitt explique
que dans 1’épopée boréale

Le probléme le plus profond de la philosophie du droit et de I’Etat est clairement
formulé :

Un élément, et non un ordre, crée des moments de droit. [...].
et

En premier lieu, il y a le commandement. Les hommes viennent aprés.***

Il poursuit, en expliquant que tout commence avec « les paysans dans les champs »%>°
rejoignant, de ce fait, les théses agraires de Schéfer. Aprés la prise de terre, la constitution
d’un Etat devient alors possible. Mais I’Etat n’est que I’expression d’un dualisme originel :
celui de la terre et de la mer, que les fondateurs du premier Etat, la Perse, voient dans « une
vision naturelle »* : celle de la pluie qui s’abat sur la terre. Et c’est avec I’Etat que parait
’ordre : ’ordre qui émerge de la Terre, d’un « un élément », non des hommes.*’ Schmitt,
par sa conception de ’ordre comme émanation d’un ¢élément naturel, reprend les théses de
Schéfer sur la primauté du «terroir ». De plus, Schifer, comme Schmitt, suppose un
dualisme entre nature et ordre qui les distinguent des theses monistes de Lamprecht,

Eulenberg et Ostwald.

92 |hid., p. 252.

953 C. Schmitt, Théologie politique, op. cit. ; C. Schmitt, La Valeur de I'Etat et la signification de I'individu,
op. cit.

94 C. Schmitt, Theodor D&ublers « Nordlicht »., op. cit., p. 29.

95 |bid., p. 30.

96 |bid., p. 32.

%7 Ibid., p. 29-30 ; Voir aussi C. Schmitt, Le nomos de la Terre, op. cit.

211



Les deux font aussi du poéte celui qui incarne cette distinction entre nature et ordre.
Schmitt explique, a propos de Nordlicht, que « la stylisation des personnages est totalement
dépourvue de psychologie, jamais naturaliste, méme si de nombreuses observations
pertinentes sont faites »°>%. De méme, Schifer promeut une esthétique « simple, proche de

59

la nature, rurale et provinciale »*°, en opposition aux stylisations subjectivistes et

psychologisantes qui ressortent des théses de Lamprecht et des courants berlinois centrés
sur le moi. Dans cette perspective, le juriste soutient que « le “je” dans presque tous les
chants [de Nordlicht], sont (sic) en fait des locuteurs, des idées qui s’efforcent de s’incarner
dans la parole et qui s’expriment sans retenue dans le langage humain. C’est pourquoi il ne

peut étre question d’un développement du caractére au sens individualiste du terme »°¢°.

En somme, les deux opposent au poéte créateur de chaos, par la mise en scene de
soi, le poéte qui trouve un ordre dans le chaos de la nature. Et en effet, Schmitt fait de
Diubler le poéte qui « fait contrepoids a 1’ére mécaniste »%* parce que son essence, celle
de I’artiste, est I’intuition. Pour lui, « le poéte n’est que la plume d’un autre qui écrit, une
“plume d’aigle”, un outil ; il exécute ce qui lui est commandé »%?2. Ainsi,

Déubler s’empare de ce moyen [la langue] avec la violence de I’artiste, qui doit
transformer un monde fébrile de visions en forme artistique ou périr. Mais sa
violence n’est que dévouement total. La plus haute affirmation de soi devient la
plus profonde négation de soi, la négation de soi devient I’affirmation de soi, la vie
est abandonnée afin d’étre gagnée. %3

La conception du poéte comme un créateur d’ordre traversé par des forces (de la nature)
qui le dépassent, mais qu’il doit sublimer ou périr, est donc commune au jeune juriste et a

son protecteur.

98 C. Schmitt, Theodor D&ublers « Nordlicht »., op. cit., p. 38.

99 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 256.

90 C. Schmitt, Theodor D&ublers « Nordlicht »., op. cit., p. 38.

%1 |bid., p. 64.

%2 |bid., p. 55.

93 |bid., p. 47.

212



Schmitt congoit aussi la mission du poete, qui «exécute ce qui lui est
commandé »%“, comme une mission éducative. Contrairement a « 1’écrivain irréprochable,
bon et apprécié »°®° qui doit plaire a un public, et qui donc est balloté et soumis aux effets
de mode, le poéte est libre parce qu’il « n’a absolument aucun rapport avec un public »%°°,
Et cette liberté qui lui permet de dire, de vocaliser (et la poésie de Daubler est condensée
dans le simple son « Ré ») ce que le public ne veut entendre, est ce qui lui permet de remplir
sa fonction sociale d’éducateur. C’est parce qu’il n’a pas d’attaches dans ce monde
(mécanisé) qu’il peut jouer ce rdle. Villinger explique que la « littérature agraire dans I’Etat
industriel bien organisé »7, promue par Schifer, a, elle aussi, pour objectif de se détourner
de la « mode » du monde mécanisé. Cette prise de distance s’exprime « a ’aide de formes
linguistiques et de contenus prémodernes » °®8 qui rappellent 1’épopée mondiale de Déubler

qui retrace la marche de la lumiere du monde en réactivant les mythologies anciennes

(notamment mésopotamiennes et egyptiennes) pour en forger de nouvelles.

C — La victoire de la mode

Toutefois, Villinger souligne que I’orientation de Schifer vers «une pure prose
artistique »*° qui esthétise tous «les domaines de la vie »°° le rend paradoxalement
vulnérable a la mode contre laquelle il veut ériger un contre-modeéle. Cette vulnérabilité a
la mode est d’autant plus exacerbée qu’il inscrit son contre-modéle dans un projet educatif
orienté vers ce méme public dont il rejette les effets de mode. En effet, la mission éducative
de Die Rheinlande réinscrit le poéte dans le monde mécanise et le transforme, malgré lui,
en un « écrivain irréprochable, bon et apprécié »°’* et donc compagnon du monde mécanisé
et neutralisé. C’est cette tension chez Schifer qui est, en partie, a 'origine de la

circonspection de Schmitt a son égard. Sa présence au centre des Schattenrisse n’est,

%4 |bid., p. 55.

%5 |bid., p. 40-41.

96 |bid., p. 41.

%7 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 254.

98 hid.

99 hid.

970 hid.

971 C. Schmitt, Theodor Daublers « Nordlicht »., op. cit., p. 40-41.

213



néanmoins, pas un rejet total, comme cela peut 1’étre, pour les autres personnages satirisés.
Jusqu’a la fin de la Premiére Guerre, Schmitt restera ambivalent a son égard, tantot il se dit
qu’il doit lui écrire®’?, tantot il le qualifie d’« antiparasite raté »°" soulignant ainsi le fait

qu’il ne rejette pas son projet, mais lui reproche son échec.

Et cette ambivalence est perceptible dans le sujet méme de la satire-anecdote. En
effet, le récit met en scéne Schmitt lui-méme rencontrant dans le Rhin un compagnon et un
protecteur qu’il a du mal a suivre et qui finit par se faire engloutir par la masse des ombres
(par la foule des morts qui attendent de traverser le Styx). De fait, la satire met en scéne un
jeune facteur promu « sous-fonctionnaire de haut rang » qui tombe, et se noie, par accident
dans le Rhin (rencontre avec Die Rheinlande et Schéfer). Schmitt est le fils d’un petit
fonctionnaire et est, en 1913, en train de se destiner a la haute fonction publique (trop
pauvre, il n’envisage pas encore de carriere académique). Dans le Rhin, il rencontre un
artiste-peintre qui venait de se donner la mort. L’artiste-peintre en question est Karl
Stauffer-Bern, qui s’était suicidé en 1891, et auquel Schéfer a consacre un livre écrit a la

premiére personne.®’#

Cela permet a Schmitt de décrire I’attitude de son protecteur a son égard sous les
traits de I’artiste-peintre. En effet, le compagnon du facteur ne cesse de I’encourager a
«écrire des anecdotes » et il en fait de méme avec un « Hollandais au front haut et a la
barbe rousse »°"° peintre de son état qu’ils trouvent en train d’attendre Charon au bord
1’ Achéron. L’artiste-peintre lui annonce, fierement, que ses toiles connaissent désormais
un pic de succes et qu’il est désormais une référence pour ceux qui veulent montrer « qu’ils
comprenaient de 1’art »°’®. Ce a quoi le Hollandais répond : « Toujours dix ans en arriére
et avec un visage comme s’ils avaient cent ans d’avance. Toujours avec une téte comme

s’ils n’avaient eu qu’a étre la a I’époque et que tout aurait été différent ; et pourtant, il se

972 C. Schmitt, Carl Schmitt. Tagebiicher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, op. cit., p. 287.

973 |bid., p. 313.

9741, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 256 et suiv.

975 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 36.

976 1hid.

214



passe toujours la méme chose et leur téte reste toujours la méme »°’7. L artiste-peintre ne
comprend pas ce qu’il veut dire et lui recommande d’écrire des anecdotes ce qui irrite la
foule qui attend avec eux I’arrivée de la barque de Charon. Incapable d’échapper a son
destin, I’artiste-peintre, amateur d’anecdotes, se fait avaler par la foule sombre et dans le
silence qui lui impose de conformer aux gouts de la masse d’ombres. Cette chute illustre
I’aigreur de Schmit a 1’égard de Schifer qui ’encourage a écrire des anecdotes, mais est
incapable, malgré ce qu’il prétend, de reconnaitre et d’encourager les talents avant qu’ils
ne soient « a la mode ». Ici, se révele encore la colére face a I’ Allemagne (trop stupide et
pourtant moderne) pour reconnaitre Daubler qui a su mettre le doigt sur « le probléme le
plus profond de la philosophie du droit et de I’Etat »°", et ce,  la veille de I’effondrement

de I’Etat malade qu’était le Second Empire.

9 — Eberhardt Niegeburth

Niegeburth est un «idéal type » dont le nom signifie : « jamais né ». Il représente
I’archétype du « génie » tel que compris et théorisé par « tous ceux qui sont décrits dans
cet ouvrage »*’°. Il est donc une figure fictive agissante. La description qu’en fait le
narrateur rejoint les dénonciations qui sont faites dans les autres portraits du romanticisme,
de la mise en scéne de soi et de la neutralisation et de la dépolitisation propre a ce type de
personnage. Niegeburth est aussi, de ce fait, le produit de 1’ére capitaliste et mécaniste. Le
portrait, un des plus longs de Schattenrisse, est une vue d’ensemble de la vie et de ’ceuvre
de Niegeburth, avec un une attention particuli¢re sur ’expérience majeure de sa vie. L’on
ne sait pas quand et ou il est né, mais cela est sans importance puisqu’il est un génie

immortel et qu’il est donc universel et intemporel.

Il est de ces génies qui maitrisent tout et qui produisent les « quantité» que I’on
attend des génies, la quantité étant preuve de qualité.®®° Il écrit des nouvelles comme

Gottfried Keller, des opéras comme Ludwig Fulda et des anecdotes comme Schéfer. Il ne

77 Ibid.

978 C. Schmitt, Theodor D&ublers « Nordlicht »., op. cit., p. 29.

979 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 37.

%90 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 454.

215



produit que des ceuvres courtes, comme I’exige le marché, et veille a produire avec
régularité parce qu’« il faut veiller a ce que le marché du livre progresse avec le temps »%L,
Et comme les themes exploités sont du go(t du public, trés rapidement, il rencontre le
succés commercial qui vient confirmer son génie. De plus, en homme moderne, il s’entend
en musique et se passionne pour la biologie, du pithécanthrope (sous espére de 1’homo
erectus) a Thomas Mann erectus, il s’imprégne « des ames de toutes les cultures », et

%2 En somme, entre sa

construit des «dirigeables et des toilettes a chasse d’eau »
production littéraire, son intérét pour les sciences et sa négativité, Niegeburth est le pur

produit d’une société moderne qui se réclame de Nietzsche et de Darwin.

A — Nietzsche ou la Grande expérience de |’attentisme

Schmitt reproche, en effet, a la critique de Nietzsche de rester interne a la modernité
qu’elle prétend critiquer et subvertir. Carlo Galli explique, par exemple, que
Schmitt « impute a Nietzsche un rapport excessif entre la raison et la réalité, ¢’est-a-dire
que sa réflexion (son mot) n’est ni critique ni dépassée, mais qu’elle est idéologiquement
interne et subordonnée a la dynamique et aux dérives de ’époque moderne, de sorte que
I’effet critique de sa pensée est rare, occasionnel et circonscrit »%2, De ce fait, la critique
nietzschéenne tend a s’autosaborder et se transformer en simple expérience subjective a
esthétiser et non en un véritable événement politique en mesure d’induire une véritable
subversion de I’ordre sociopolitique. Un tel événement aurait pour effet de redéfinir les
catégories d’amis-ennemis, ce que la pensée nietzschéenne échoue a produire puisqu’in fin
elle aboutit toujours a une contemplation du soi qui fait de toute circonstance, une occasion

de se mettre en scéne.

Cette critique est parfaitement illustrée dans le portrait de celui qui jamais n’est né.

Le narrateur, apres avoir décrit le parcours et les succes de Niegeburth, s’attarde sur un

%1 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 38.

%2 |pid., p. 38-39.

983 Carlo Galli, « Nichilismi a confronto: Nietzsche e Schmitt », Filosofia politica, 2014, n° 1, p. 102. Notre
traduction. Voir aussi : Carlo Galli, Janus’s Gaze : Essays on Carl Schmitt, traduit par Amanda Minervini,
Durham, NC, Duke University Press, 2015, p. 28 et suiv.

216



épisode que le « génie » a succés annonce comme « la grande action de sa vie »%4, En effet,
aprés «la lecture d’une biographie de Cesare Borgia, il congut le projet d’un crime;
audacieux, bestial, froid comme du cristal »°. En fait, Niegeburth avait, avec sa
compagne, congu le plan de simuler une attaque a I’encontre d’une riche héritiére et de sa
grand-tante (baronne de Rothschild), de se faire passer pour son sauveur et d’ainsi gagner
ses graces (et sa fortune). Le jour du Grand soir, s’enhardissant avec deux verres de vin, il
glisse un «revolver dans sa poche » et se rend devant 1’hotel des Drei Tahitianer (Paul
Gauguin) ou elles séjournaient pour attendre le retour des deux dames du théatre (moment
qu’il avait prévu pour commettre son forfait).%®® Sur place, excité et «jouissant de la
situation sensationnelle et de lui-méme »%”, il note attentivement toutes les sensations qu’il
éprouve et qu’il projette d’éprouver apres sa « grande action ». Avec ses notes, il estime
«le produit de cette soirée riche en expériences a cinq nouvelles, treize anecdotes, cing ou
six poémes lyriques et au moins quinze aphorismes »°%. Une fois la voiture des dames
arrivée, il se rend compte qu’il n’avait pas tenu compte de tous les ¢éléments (notamment
du valet somalien des dames) qui risquaient de compliquer son passage a I’action. Face a
ce constat et de celui que la soirée fut déja riche en expérience, il décide de rentrer chez lui
pour

Assimiler la richesse des expériences de cette soirée fructueuse et de leur donner
une forme artistique. Car en fin de compte, il n’était ni un cultivateur ni un Haut-
Bavarois, mais un homme d’ambiance pour qui ce qui compte n’est pas de faire,
de provoquer ou d’atteindre quelque chose, mais de vivre et de profiter de
I’expérience. C’est pourquoi, a partir du 19 mars de 1’année 26, il n’a plus
appelé cette soirée la grande action, mais la grande expérience de sa vie.%?°

Satisfait, Niegeburth transforme son échec et son inaction en occasion d’esthétiser son

expérience subjective de I’attentisme.

La satire Niegeburth constitue, donc, une illustration dans une figure fictive, ’idéal

critiqué de la culture dépolitisée et esthétisee du tournant du siecle. La forme de la satire,

94 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 39.
95 |bid., p. 40.

%6 |pid., p. 40-41.

%7 |bid., p. 42.

98 hid.

%9 |pid., p. 42-43.

217



elle-méme, constitue une attaque. En effet, Niegeburth, qui n’existe que dans 1’imaginaire
de ceux qui le reconnaissent comme génie, ne vit son existence que dans son imagination.
Sa grande action qui devient sa grande expérience n’est que le songe qu’il en fait et qu’il
projette d’esthétiser dans des « créations artistiques ». Confronté a la situation concréte
(celle du passage a I’acte), la seule décision dont il est capable est celle du renoncement
parce qu’il se retrouve face a une réalité qui, avec la violence (exprimée par les injonctions
du valet Mohammed), vient invalider tout ce que son « imagination » avait pu concevoir et
imaginer. En somme, la satire est une mise en abyme de la « vie imaginaire » qui, dés

qu’elle veut se réaliser, achoppe sur la réalité¢ qu’elle cherche a nier en 1’esthétisant.

B — L’aphorisme

Finalement, outre 1’esthétisation neutralisante et incapacitante décrite dans ce
portrait, un autre ¢lément est mis de I’avant par la satire comme expression de
I’appauvrissement induit par la modernité mécanisée et capitalisée : la forme méme que
prend I’ceuvre produite. En effet, le narrateur explique que Niegeburth se fait un devoir de
ne jamais rien produire qui dépasse les 200 pages.®*® Ensuite, lorsqu’il projette le format
de «son expérience de vie », il I’estime a « cinq nouvelles, treize anecdotes, cing ou Six
poémes lyriques et au moins quinze aphorismes»%?, c’est-a-dire des formats courts
permettant de produire de la quantité avec une méme base. Et de fait, tout au long des
Schattenrisse, Schmitt s’attaque a la tendance de la surproduction littéraire qui, selon lui,
est directement liée au besoin du «marché du livre » et a I’extension de I’éducation
obligatoire universelle. Cela se traduit non plus par une création littéraire, mais par

« I’éjaculation »*%2 pure et simple de produits préts a étre absorbé par le marché.

Or, ces formats capitalistes de 1’écriture sont eux-mémes des formes de
dépolitisation et de neutralisation. Dans la préface de Le Concept du politique de 1963,

Schmitt explique que 1’ére des Etats, comme manifestation du politique (c’est-a-dire de la

90 Ibid., p. 37-38.
%1 Ibid., p. 42.
992 Schmitt fait dire 8 Dehmel que sa pensée « doit étre éjaculée, comme tout ce qui est fécond » : 1bid., p. 26.

218



distinction ami-ennemi) a amorcé son déclin,®® de méme que le jus publicum Europaeum
et 'organisation et la rationalisation du politique entre les entités souveraines. Partant,
Schmit constate que «1’ére des systémes [hégéliens en premier lieu] est révolue »**.
Toutefois, le défi de « comprendre » le politique dans cette ¢re de déclin reste entier. Mais,
sans systéme, la seule possibilité qui reste pour rendre compte du politique est «une
rétrospective historique recueillant I’'image de cette grande époque [celle des systemes] du
jus publicum Europaeum, avec ses concepts d’Etat, de guerre, d’ennemi juste, dans la
conscience de ses systématisations »°®. Si I’on renonce a cette rétrospective (la seule
possible), qu’il nomme le corollaire (d’'un monde qui ne sera bientot plus), alors ’on
renonce au phénomeéne politique comme concept présupposé de 1’Etat (ou de toute autre
organisation du politique). Cette renonciation prend la forme du « contraire » du corollaire,
a savoir 1’aphorisme.?®® Dans cette perspective, I’aphorisme est la forme (privilégiée par
Nietzsche) spécifique et particuliere de la pensée qui a renonce au politique pour embrasser
«I’impolitique » du relativisme et du subjectivisme.’®’ L’aphorisme comme mode
d’organisation de la pensée est ainsi la forme « court[e] et raboté[e] »**® de 1’impolitique
99

dont Niegeburth fit le drame « brillamment accueilli par le public » : « Zu klein geraten »°

(S’avéra trop petit), ultime mise en scéne du nihilisme nietzschéen.

10 — Anatole France

Les Schattenrisse reprenant le modé¢le d’Eulenberg, il leur fallait une dimension
internationale. L une des caractéristiques des Schattenbilder était, en effet, la diversité des
individus portraiturés. Kortlinder soutient, que «ce qui est remarquable dans les
“Schattenbilder”, au-dela de leur conception, c’est leur caractére international. La table des

matiéres indique que 28 contributions sur I’histoire de la pensée allemande [...] font face

993 C. Schmitt, La notion de politique, op. cit., p. 42-51.

%4 |bid., p. 51.

95 |bid., p. 51-52.

96 |bid., p. 52.

%7 Carlo Galli, « Nichilismi a confronto », art cit.

998 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 39.
99 1hid.

219



a 20 contributions sur les grands esprits d’autres nations [...] »°%. Dans les Schattenrisse,
France ne fait pas face aux Allemands, mais les compléte. France est «l’esprit»
neutralisant et dépolitisant des « autres nations ». Il est I’incarnation du relativisme, du faux

scepticisme et de la mise en scene permanente de soi.

A — Le prince de la littérature francaise en Allemagne

Aujourd’hui, le nom d’ Anatole France est, pour partie, oubli¢ du grand public, mais
il était, au tournant du siécle dernier, «un prince de [la] littérature » frangaise. Tres
rapidement, ses romans rencontrent le succés commercial et se voient décerner plusieurs
prix littéraires. En 1896, il est élu a I’ Académie frangaise (Georges Renard écrivait déja en
1896 qu’il « en sera sans doute un jour »'%%) et, en 1921, il se voit décerner le prix Nobel
de littérature. Le succes de France vient en grande partie de son style optimiste, jugé
rafraichissant par ses contemporains. Outre ses succes littéraires, France se distingue par
sa critique littéraire et son parcours idéologique qui le voit passer de « conservateur [qui]
d’instinct [...] penche vers Iaristocratie »'°%? & communiste et collaborateur de I"’Humanité.
En 1913, au moment de la publication des Schattenrisse, son revirement a gauche est
consommé¢, donnant de lui I'image d’une girouette politique qui change de cap lorsque
I’opinion en fait autant. Toutefois, France garde la défiance (dite laicarde par ses
détracteurs) envers le clergé et la doctrine de I’Eglise catholique qui en 1922 condamne
I’intégralité de son ceuvre. La Schattenrif3 satirise tout autant le relativisme, que les thémes

et le style littéraire du « bénédictin narquois »*°%,

A partir des années 1890, les ceuvres de France sont de plus en plus traduites en
allemand et la critique est plutdt positive. Son ton ironique ne fait pas I’'unanimité, mais
son humour est percu comme une vision du monde rafraichissante rompant avec la

littérature de décadence francaise. En effet,

1000 Bernd Kortlander, « Weltbiirger am Rhein. Leben und Werk Herbert Eulenburgs. » dans Sabine
Brenner (ed.), Ganges Europas, heiliger Strom!, Dusseldorf, Droste Verlag, 2001, p. 75-98.

1001 Georges Renard, Les Princes de la jeune critique : Jules Lemaitre, Ferdinand Brunetiére, Anatole
France, Louis Ganderax, Paul Bourget, Paris, Librairie de la nouvelle revue, 1890, p. 136.

1002 |hid., p. 141.

1003 |hid., p. 140.

220



Les critiques [...], qui saluent le plus souvent I’humour dans les romans commentés
et rejettent en revanche ’ironie, [...] ne se référent cependant pas a « 1’humour
objectif » de Hegel et a son rejet de la mauvaise subjectivité de 1’ironie, mais traitent
les notions d’humour et d’ironie de maniére tout a fait non-théorique. L’ humour
n’est pas compris comme un « humour épique », comme un «jeu de la fonction
narrative avec elle-méme », mais comme une question de vision du monde et, en
outre, comme une caractéristique typiquement allemande. Souvent, les
commentateurs entendent par 1a I’attitude de 1’auteur [...] envers le monde, envers
ses personnages, qui est empreinte de chaleur (du cceur), de compassion, de
religiosité, de nostalgie de la totalité, ou simplement d’une atmosphére
accueillante. 0%

Techniquement, France passe pour un ironiste aupres d’une partie de la critique allemande,
mais il semble qu’il fasse partie des rares pour lequel une telle épithete est considérée
comme positive. La critique allemande « loue la “fine ironie” qui caractérise France en tant

que Frangais »10%°

et il est décrit comme « I’ironiste au style le plus fin et Partiste de
I’humeur la plus intime, et dans la combinaison parfaite de ces deux qualités, comme le
maitre de la littérature francaise actuelle »°°®. Georg Brandes forge méme le « I’expression
“treuherzige Ironie” pour France »°” — (candide ironie rédemptrice). Avec France le

jugement négatif et le rejet de I’ironie s’ estompent chez les critiques allemands. 1%

En fait, son ironie est percue comme le vernis frangais d’une esthétique littéraire
germanique, une esthétique de terroir et d’harmonie. A titre d’exemple, Anna Brunnemann
soutient que France « pourrait tout a fait étre d’origine germanique, tant il est saturé d’une
conception harmonieuse et saine de la vie. Seule la fine ironie [...] témoigne de 1’esprit
d’outre-Rhin »'%%, Elle ajoute, a propos de Le Crime de Sylvestre Bonnard qu’il « n’est pas
un livre fin de siécle, mais un livre sain, d’ou souffle le vent frais du matin d’un si¢cle qui
se leve »1%1°, D’autres critiques soutiennent que I’écriture de France est similaire a celles

des Allemands qui, contrairement aux Francais, ne «tissent » pas de fables, mais tentent

1004 Nathalie Malzer-Semlinger, Die Vermittlung franzdsischer Literatur nach Deutschland zwischen 1871
und 1933, Université de Duisbourg et Essen, Duisbourg ; Essen, 2009, p. 111, note 251.

1005 |pid., p. 130.

1006 hid.

1007 Cité dans Ibid.

1008 |hid., p. 130-131.

1009 Cité dans Ibid., p. 131.

1010 Cité dans Ibid.

221



1011 ot donc « méprise[ent] la fable »1°%2. D’autres

de créer « créer une image du monde »
constatent des «influences germaniques chez Anatole France »'%3. Ces «traits»
germaniques prennent la forme d’« interruptions continuelles dans le roman [qui sont]
fenétres d’ou surgissent les visages tranquilles du poéte, de ses amis et amies »914. En
1912, Les Dieux ont soif fait I’objet de critiques plus mitigées. Est notamment regretté, le
ton froid qui détonne avec I’ironie chaleureuse et légere des écrits précédents du désormais
académicien. Nonobstant, la critique reste plutét favorable a la «langue claire,
transparente, mélodieuse, souple et riche en couleurs »1°*° de France (opposée a celle de

Proust).

Ce sont sur ces aspects, appréciés par la critique allemande (mainstream dirions-
nous aujourd’hui), que porte la satire de la Schattenril de France. En effet, harmonie,
conception saine de la vie, optimisme et fraicheur, intérét pour le détail (trivial) sont
mogqués, aux cOtés de la surprésence de la personne France associée a ce relativisme
individualiste et romantique de la mise en scene de soi décrié dans tous les Schattenrisse.
France a sa place au milieu des Allemands des Schattenrisse parce que, comme eux, il est
a I’image de ce début de 20° siécle marqué par un optimisme de terroir et d’une vénération
de soi néo-romantique qui se traduisent par une esthétisation neutralisante et dépolitisante
et un occasionalisme politique. Les revirements des engagements politiques de France (de
conservateur vénérant les militaires'®® & dreyfusard dénoncant les agissements et les
manipulations de 1’armée®*”) sont pour Schmitt des traits qui ne sont pas sans rappeler les

retournements de veste d’Adam Miiller dénoncé dans Romantisme politique. 1%

B — L’occasio

1011 pid., p. 134.

1012 id.

1013 pid., p. 137.

1014 pid., p. 134.

1015 id., p. 217.

1016 G, Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 144.

10171, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 119, note 23.

1018 C, Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. 127-144.

222



1019

En effet, Schmitt reproche a Miiller sa « passivité féminine » 7, « his feminine and

1020 hature, face aux événements et ses errances politiques et spirituelles qui

vegetative »
I’ameénent a se convertir au catholicisme non par conviction, mais pour une éni¢me
esthétisation de lui-méme.2%?! Pour Schmitt « Miller can do nothing but pursue an
occupation with himself, regardless of whether he is engaging in astrology (or today in
psychoanalysis, or at some future point perhaps in astrology again) or composing his
rejection of the aestheticism of others »%22, Les mémes reproches sont adressés a France
dans les Schattenrisse joignant, ainsi, la voix aux nombreuses critiques qui pointent du
doigt le dilettantisme politique du francais. Et de fait, France se condamne lui-méme aux
yeux de Schmitt lorsqu’il écrit dans Le livre de mon ami :

Je n’ai jamais €té un véritable observateur; car il faut a I’observation un
systéeme qui la dirige, et je n’ai point de systeme. L’ observateur conduit sa vue ;
le spectateur se laisse prendre par les yeux. Je suis né spectateur et je
conserverai, je crois, toute ma vie cette ingénuité des badauds de la grande ville,
que tout amuse et qui gardent, dans I’age de [’ambition, la curiosité
désintéressée des petits enfants. De tous les spectacles auxquels j’ai assisté, le
seul qui m’ait ennuy¢ est celui qu’on a dans les théatres en regardant la scene.
Au contraire, les représentations de la vie m’ont toutes diverti [...].10%

Mais plus qu’un spectateur, France, comme Miiller, voit ce spectacle comme

I’occasion de se mettre en scene.

Renard écrit, en ce sens, que France « professe qu’un critique a pour fonction de
parler de soi a propos des autres ; que, ne pouvant regarder 1'univers avec les yeux d’une
mouche ou d’un orang-outang (sic) ni méme d’une femme, il en est réduit a étaler

discrétement sa maniére d’étre personnelle »19%4

. Il ajoute que, pour France, il n’existe
«aucun principe qui puisse servir de base a un jugement. Rien que des impressions
personnelles. Tel est mon godt: voila le fort dans lequel se retranche habilement

M. Anatole France »'°%°. France fait, donc, preuve en toute circonstance d’une indifférence

1019 [hid., p. 128.

1020 jid,

1021 |hid, p. 128-132.

1022 |pid., p. 128.

1023 Anatole France, Le livre de mon ami, Paris, Calmann-Levy, 1923, p. 113-114.
1024 G, Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 131.

1025 |hid., p. 145.

223



aux évenements qui le conduit a une relativisation de tout. La Schattenrisse ironise sur cette
relativisation des actions en demandant :

Le triste sourire avec lequel Alexandre Robespierre accueillit la nouvelle du
mariage de sa fille ainée, le douloureux froncement de sourcils qui assombrit I’ceil
d’Evariste Gamelin lorsqu’on lui annonga la résiliation de son dernier appartement
de la rue de I’Echelle, n’égalent-ils pas en grandeur de geste, en héroisme de
I’incompréhensible, toutes les autres actions d’Etat que notre poéte a attestées a son
peuple, ainsi qu’aux nations voisines, dans leur abime bourgeois 7102

Cette attitude relativiste découle du scepticisme général duquel fait preuve France. 11 « fait
partie du gros bataillon des aimables sceptiques qui, [...] ont [...] sapé, miné, ruiné presque
toutes les doctrines [...] et ont ainsi réussi a créer une des plus belles anarchies d’idées et

de volontés qui se soient jamais (sic) vues »1%?7.

C — La ruine du scepticisme

Cette ruine sceptique s’exprime, entre autres, par son ironie (la douce ironie
appréciée des critiques) qui « “joue avec tout et tout le monde”, de sorte que le lecteur ne
sait souvent plus quand il “prend ses personnages au sérieux et quand il ne le fait pas” »0%8,
Pour Renard, il ne croit en aucune réalité, hormis I’idée qu’il s’en fait lui-méme, c’est-a-
dire que son rapport a la realité reléve quasi exclusivement de lui-méme, de ses godts et de
ses jugements (de valeurs).2%?° Cette position, nécessairement, conduit a I’incohérence et a
la relativisation et donc a I’ironie sarcastique a I’encontre de tout ce qui déplait a France.
C’est pour cela « qu’il ne consideére les hommes ni comme bons ni comme mauvais, ni
comme tout a fait bipedes, ni comme de mauvais microcéphales, mais simplement comme
des étres qui, parce qu’ils portent des noms, peuvent figurer dans des romans et des

fantaisies cosmiques »*%°. Du moins pas en soi, ils ne deviennent I’un ou 1’autre qu’au
9

regard de ’humeur du critique sceptique.

1026 3. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 44.

1027 G. Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 134-135.

1028 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 266.

1029 G, Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 136.

1030 3, Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 44.

224



Dans cette perspective, il ne peut concevoir qu’«une sorte de vertu moyenne,
souriante et paterne, faite surtout de tolérance, de respect pour soi-méme, de pitié attendrie
pour ceux qui souffrent ; il ne veut aller ni trop haut ni trop bas ; il entend rester a mi-cote
entre le vice qui est laid et I’austérité qui est rébarbative »'%L. En d’autres termes, il se tient
hors du monde qui n’est pour lui qu’un environnement pour parler de lui-méme, dans ses
romans, comme dans ses critiques qui ne parlent que de lui-méme parce qu’« il n’est pas
élégant du tout de s’intéresser »1%%2 aux choses publiques trop passionnément. Dans le
méme ordre d’idée, Jean Levaillant explique que France défend un humanisme et une
liberté dont le contenu n’est pas toujours clairement défini. Schmitt dirait : sans contenu.
D’aucuns, se plaint Levaillant, voudraient que France «dise plus fortement de quelles
passions on doit nourrir cette liberté, cette vie, une fois défendues et conquises »1933 Pour
ce dernier (bien qu’il juge cette attitude positivement, contrairement a Schmitt), France se

refuse a toute doctrine, et donc a tout systeme de valeurs et de jugements.

Comme déja ecrit plus haut, ce relativisme des valeurs et cet abandon de toute
volonté de «jugements objectifs » reléve, selon Schmitt, d’une hypocrisie politique qui
pousse a la guerre de tous contre tous. S’il n’y a pas de critére objectif de jugements et que
tout n’est que question de gotts personnels, alors ce sont les gotts (et les valeurs) de celui
qui impose les siens avec le plus de violence qui I’emporte. Or, France, qui se réclame du
scepticisme le plus absolu, est en méme un critique violent et catégorique. Celui qui
explique que «Juger c’est comparer, et nous n’avons qu’une mesure qui est nous »1%34
rejette tout ce qui ne lui ressemble pas. De fait, Renard, narquois (adoptant le ton de celui

qu’il critique), dénonce la virulence ouatée de France qui sous couvert d’une douce ironie

n’exprime que le mépris le plus violent.10%

La Schattenrif sur France satirise [1’attitude contemplative (et passive),

I’insignifiance de la recherche d’harmonie et le relativisme de I’écrivain francais dans le

1031 G, Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 138.

1032 |hid., p. 141.

1033 Jean Levaillant, Essai sur [’evolution intellectuelle d’Anatole France, Paris, Armand Colin, 1965, p. 832.
1034 G, Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 137.

1035 |hid., p. 151.

225



propos comme dans le théme abordé. La narration du portrait donne 1I’impression que rien
n’est portraituré. L’essentiel de la description est constitué « d’interruptions » spéculatives
dans le récit qui prennent I’allure de digressions interrogatives et absurdes. Ainsi, le
narrateur commengant a expliquer que la « Terre tourne a un rythme éternel autour [du]

Soleil »1036

, conclut par la description du destin d’un morceau de papier froissé mis a
la poubelle.’®®” De 1a, le narrateur s’interroge alors sur I’insignifiance des actes
héroiques (Robespierre et Gamelin) dont I’intérét lui parait tout aussi significatif que
les triturations triviales des héros qui les accompliraient.2%® Il décrit le déménagement
de I’orme, sous lequel se succedent les conversations creuses, mis en scene dans
Histoire contemporaine pour moquer un cléricalisme d’intrigues, de messes basses et
de ragots, le tout saupoudré de grivoiseries.'®® La seule action décrite est celle de
I’abbé Coignard s’asseyant au pied de I’orme — sous lequel le professeur Bergeret et
I’abbé Lataigne (deux personnages de France) discutaient du prix de la viande du
boucher Lafolie — pour lire une histoire qui sans le dire laisse entendre des
gauloiseries.%0 L >abbé lit cette histoire dans une page ouverte au hasard de Der GroRe
Plotz, plus grande encyclopédie historique allemande, moquant ainsi la tendance de
France a ouvrir la bible pour en citer des passages au hasard alors qu’il défend un

anticléricalisme strict.

L’ensemble de la composition donne une impression de lourdeur, d’inaction,
d’attentisme parsemé d’élucubrations alambiquées. En somme, une dépolitisation et
une neutralisation stylisée dont le seul objet est une surproduction en vue d’assurer le
succes en librairie. L abbé se plaint que méme 1’affaire (Dreyfus) ne lui a rapporté que
guatre volumes, mais aux vues de ses succes outre-Rhin il se dit qu’«il faudrait
vraiment que les livres paraissent tout de suite en allemand »'%4!, Ainsi, Schmitt satirise
le succés germanique de France dans lequel on admire, comme il ressort de la critique, son

harmonie et sa prose de la vie saine. Cette méme critique qui est moquée dans la préface

1038 3, Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 44.

1037 hid.

1038 hid.

1039 |hid., p. 44-45.

1040 | e texte, écrit en francais, semble décrire a la fois un rapport sexuel et un accouchement. lbid., p. 45.
1041 id,

226



pour son incapacité a apprécier I’art de Manet et de Van Gogh préférant le trivial, le petit
et I’insignifiant de France. D’ailleurs, France comme Niegeburth privilégient la concision
qui assure la quantité et donc le succés en libraire : « C’est que I’écrivain, maitre en
orfévrerie fine, semble se dire de chaque morceau qu’il écrit : Il faut le faire petit pour le

faire joli »1%42,

11 — Thomas Mann

Le 22 décembre 1948, Schmitt annonce I’envoi, « a défaut d’un véritable cadeau de
Noél »1%4, des Schattenrisse & Armin Mohler. 11 attire son attention sur la satire de Thomas
Mann et écrit : « on ne s’est pas fait avoir par Thomas Mann »1%*. De plus, il explique que

Le moteur [de I’écriture des Schattenrisse] était la colere face au désintérét stupide
avec lequel I’ Allemagne littéraire de 1I’époque a réagi a une ceuvre comme Nordlicht
de Daubler. Qui aurait pu se douter a I’époque qu’il faudrait les révélations de
Thomas Mann sur lui-méme en 1945 pour que 1’on reconnaisse généralement cet
honorable haut gradé pour ce qu’il a toujours été 2104

En effet, en 1948, Mann est quasi persona non grata en Allemagne parce qu’il s’en est pris
violemment a la passivité des Allemands pendant que I’irréparable était perpétré devenant
I’un des plus vocaux tenants de la culpabilité collective des Allemands face aux crimes du
nazisme. Les propos (virulents) de Mann irritent 1’opinion publique allemande en général,
et font de Mann I’ennemi de I’Allemagne chez les franges dites « conservatrices » et

« réactionnaires » dont Schmitt et son entourage faisaient partie. %

A — De ’admiration a la haine

Dans ce contexte, les Schattenrisse vont connaitre une seconde vie. En 1950, a
I’occasion du 75° anniversaire de Mann, Gerhard Nebel signe, dans la trés lue Frankfurter
Allgemeine Zeitung, un article qui attire I’attention du public sur le texte satirique et sur

Schmitt (ce dont il se plaint parce que c’est selon lui une autre occasion pour ses

1042 G, Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 164.

1043 C. Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schiler, op. cit., p. 42.

1044 1hid.

1045 1id.

1046 Andreas Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, Berlin, Duncker & Humblot, 2022, 523 p.

227



«détracteurs » de le « vilipender »). Dans son style polémique, offensant et ordurier, Nebel
dénonce la « haine » de Mann pour les Allemands, le qualifiant d’« avocat du monde des
ordures de I’Est». L’article met en exergue une des piques de Schmitt a I’égard de
I’écrivain exilé : « C’est mon destin et ma profession de ne pas ignorer ce que tout le
monde sait et de ne cacher a personne cette position particuliére »'%’. Pour Nebel, ce
persiflage de 1913 concentre ce qu’est Mann dans son essence : un opportuniste imbu de
lui-méme qui n’a sa place que « 1a ou sa langue ne dit rien du tout ». Schmitt, méme s’il se
plaint de se voir jeter sous les projecteurs, est dans le méme état d’esprit comme I’indique
sa lettre de 1948 : il a, dés 1913, vu Mann pour ce qu’il était. Il prévoit méme de faire
reparaitre les Schattenrisse en 1955 a I’occasion de I’anniversaire de Mann. Mais méme
avant la disgrace de Mann, Schmitt exprime sa réserve envers Mann dans ses journaux
intimes. En 1927, il écrit dans son journal « Stresemann, Scheidemann, Bethmann, Thomas
Mann, Heinrich Mann, et < ... > produits de I’ére wilhelmienne »'%*. Le 14 avril 1928, il
note « Thomas Mann: Stylisation littéraire, effet d’augmentation de 1’odeur de
décomposition. I1 avait un bon esprit, mais ne pouvait I’affirmer que de maniere a le rejeter

avec indignation a chaque occasion »%4°,

Toutefois, Mann n’a pas toujours fait l’objet de I’aversion de Schmitt
(contrairement a ce qu’il affirme dans sa lettre a Mohler). Le 28 novembre 1911, il écrit a
sa sceur :

Je t’envoie comme imprimé un fragment d’un roman non encore paru de Thomas
Mann, ’auteur de «Le Petit Monsieur Friedemann» et de « Luisette ». Lis-le
lentement ; il est écrit avec une finesse et une conscience extrémes, je 1’ai lu un
nombre incalculable de fois et je me réjouis toujours a nouveau de son style brillant
et de sa narration froide, & moitié ironique, mais tout a fait objective, 100

Et, avant de signer, il insiste : «Prends [...] a cceur le récit de Thomas Mann que je

t’envoie »1%2, Le récit en question est sans doute un extrait de la 98 édition, parue en 1912,

1047 Gerhard Nebel, « Thomas Mann / Zu seinem 75. Geburtstag », Frankfurter Allgemeine Zeitung, 6 juin
1950p. ; Voir : J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 48.

1048 Carl Schmitt, Tageblicher 1925-1929, Berlin, Duncker & Humblot, 2018, p. 385.

1049 [pid., p. 430.

1050 C, Schmitt, Carl Schmitt - Jugendbriefe, op. cit., p. 110.

1051 hid.

228



du recueil Tristan. 11 semble alors que c’est bien 1’arriére-plan du rejet de Daubler par le
monde littéraire allemand qui est a I’origine du rejet de Mann par Schmitt. En effet, un an
apres les chaudes recommandations a sa sceur, Schmitt note dans son journal « Nous
n’acceptons pas un génie sans limites comme Diubler. /A propos de Thomas et Heinrich

Mann : homo homini lupus »%%2,

B — The Law of Fashion

La satire de Mann dans les Schattenrisse s’inscrit donc dans son opposition
(supposée par Schmitt) avec Daubler. Ce dernier devient alors ’antithese de la créativité
et du génie de Déubler. La Schattenri? met, de fait, en scéne, un échange entre Mann et
deux autres personnages, Kip et Tip, respectivement Anton Kippenberg (éditeur de
Nietzsche et de Zweig) et Samuel Fischer (éditeur de Thomas Mann).1% Tip et Kip sont
aussi deux personnages de Das Nordlicht, les deux eunuques qui tentent de convaincre
Roland de prendre Fatime pour épouse alors qu’il avait juré fidélité « a son sang » et que,
par conséquent, il ne pouvait prendre qu’une franque.!%®* La représentation des deux
éditeurs, les plus en vue dans le monde littéraire des années 1900-1910 sous les traits de
deux eunuques serviles, vise a mettre en exergue leur soumission au goQt du public et leur
incapacité a reconnaitre le génie malgré leurs prétentions a reconnaitre et publier les vraies

avant-gardes de la littérature.

En effet, outre leur représentation, Kip et Tip se lancent, chacun, dans un
monologue professant la banalité comme ultime originalité. Se défendant d’un « reproche
d’esthétisme »19°, Kip clame : « Une grande banalité nous fait cruellement défaut ! » 1056,
Tip de poursuivre en expliquant qu’« il doit donc étre du devoir le plus sacré de tout

homme a la pensée exclusive de prévenir le danger de la banalité par la banalité et de

1052 C, Schmitt, Carl Schmitt. Tagebiicher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, op. cit., p. 62.

1053 A, Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 49.

1054 Theodor Daubler, Das Nordlicht (Roland), https://www.projekt-
gutenberg.org/daeubler/nordlicg/part2chap007.html, (consulté le 1 juin 2023).

105 3, Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 47.

1056 id.

229



chercher dans la banalité une protection contre la banalité »%7. Or, I’incarnation de la
banalité comme originalité n’est autre que Mann qui se félicite de leurs « brillantes
interventions »1%8 et souligne que c¢’est lui-méme qui a développé cette philosophie de la
banalité comme originalité. Celle-ci, poursuit-il, est le coeur de son métier.2%%° I1 explique,
de fait, que « ¢’est mon destin et ma profession de ne pas ignorer ce que tout le monde sait

et de ne cacher & personne cette position particuliére »1°,

Par ailleurs, cette dévotion a la banalité est, pour les trois personnages de 1’échange,
la source de tout succes et «le terreau d’une saine culture populaire »%!. Et Mann
entend le démontrer par son cas personnel. Il explique qu’a tort on lui reproche de se
proclamer «plus grand artiste vivant d’Allemagne »1%2. Accusation qui le fait sourire
puisqu’il ne se considére comme tel que par ce « serait un mépris sans coeur des
sentiments les plus sacrés de mes admiratrices »°® et non par vanité. Cette derniére
affirmation de Mann, avant qu’il ne se mette a chanter et danser, met en exergue
I’hypocrisie du personnage qui masque son narcissisme et son €go sous le couvert d’une
modestie de soumission au public. C’est cet élément qui fait dire a Schmitt qu’il a
découvert, des 1913, le vrai visage de Mann, avant qu’il ne le montre a I’Allemagne tout
entiere en 1945). Toutefois, cet ¢lément vise aussi a mettre en lumicre ’appartenance de
Mann au néo-romantisme centré sur soi qui est denoncé tout au long des Schattenrisse et

le type de légalité qui régne dans la société bourgeoise dominée par « I’opinion publique ».

Koselleck explique que John Locke a introduit, pour la société bourgeoise, aux
cotés de la « Loi divine » et de la « Loi de I’Etat », la « Loi de la censure privée » qui prend
aussi le nom de « Loi de la mode » (Law of fashion).%®* De fait, comme Hobbes soustrait

au contrdle de I’Etat la faculté de penser (et surtout la liberté de pensée), les individus ont

1057 hid.

1058 [hid., p. 48.

1059 1hid.

1080 g,

1061 [hid., p. 47.

1062 [hid., p. 48.

1083 hid.

1064 Reinhart Koselleck, Critique and Crisis: Enlightenment and the Pathogenesis of Modern Society,
Cambridge, The MIT Press, 1998, p. 56-57.

230



pleinement conservé leur faculté de jugement. Or, cette faculté qui devait ne s’exprimer
que dans le privé est devenue publique ; et elle ne pouvait que devenir publique. La faculté
de jugement des individus, dans le cadre des interactions sociales, est devenue de ce fait la
source de ce qui qualifie et distingue la vertu du vice. Donc, «their moral judgements
themselves had the character of laws »'%%°. De ce fait, «is no longer the sovereign who
decides; it is the citizens who constitute the moral laws by their judgement »1%%. L historien
conclut alors que :

Without citing the laws of the State, but also without any political executive power
of its own, the modern bourgeoisie unfolded in continuous alternation between
moral censure and intellectual critique. « Not till then », said Schiller a century
later, « not until we have decided for ourselves what we are and are not—not till
then have we escaped the danger of suffering from alien judgements ». The citizens’
verdict legitimises itself as just and true; their censure; their critique — these
become the executive of the new society.%¢’

En ce sens, I’acception de Mann et de ses deux interlocuteurs de la «loi du public », de
I’opinion comme source primaire afin de qualifier ce qui a ou non qualité et mérite a tre
décrit comme « plus grand artiste » participe de ce renversement de la source du droit qui
n’est plus située dans I’Etat (ou le divin), mais dans la subjectivité du « spectateur » dont
se revendique Kip et Tip. D’ailleurs, le public ne « légifére » pas seulement sur la qualité
«d’artiste », mais sur tous les domaines. Cela a pour conséquence, selon Schmitt,
d’« impossibiliser » la possibilit¢ méme d’une objectivation du droit. Et cette législation
«de la mode » qui ne dit pas son nom prend la forme des envolées hypocrites comme celles

sur laquelle se clot la Schattenril « Thomas Mann ».

C — Contre I’individu

L’individu comme source de droit est I’objet de la critique de La Valeur de [ ‘Etat,
ouvrage dans lequel Schmitt dénonce la subjectivation du droit et cherche a démontrer que
ce dernier dispose d’une réalité objective qui ne peut étre réduite aux simples

subjectivations de I’individu. En effet, pour lui « the law, [...] that [...] must precede power

1065 |bid., p. 55.
1066 |bid., p. 56.
1067 |bid., p. 58.

231



as mere fact, thus also precedes the individual and can, if this is so, only be an objective
law; it does not have its origin in the opinions of the individual as such and it also does not
address it to that individual; it knows no individuals at all »}°%®, 11 ajoute que «such a
subsumption of the individual [...] may appear to a swooning romanticism as an unbearable
austerity, but it does not signify a degradation »1%%°, Reprenant un mot de Hegel, il explique
que toute pensée qui pose I'individu comme source de droit, niant de ce fait I’objectivité
du droit, n’est que « the boredom and feebleness of empty being, indeed as “bawdiness
with oneself” »1%7°, Les présuppositions empiriques, comme chez Locke, ne peuvent
«décider » de la valeur autrement cela procéde de la méme erreur logique qui voudrait que
«the brain is ‘more important’ than the thought, because there is no thought without the

brain »1071,

Afin d’illustrer cette primauté du droit et de I’Etat sur I’individu, et toute réalité
empirique, Schmitt met en avant la fiction juridique au cceur de tout droit (voir chapitre :
fiction). Il soutient que le terme « fiction » n’est pas une simple métaphore (un ¢lément
éditorial) dans le droit. Elle est, en fait, indépendante de toute réalité. Pour lui, la fiction
juridique est valide en soi et pour soi, elle n’est pas une chimeére : « the authentic fiction in
the law is thus not a “consciously false assumption” »'°’2. Au contraire, c’est I’intrusion
d’élément empirique qui dénature la fiction : « that which is ‘untrue’ is first inserted into
[fiction] via naturalism »'°”%. II rappelle, a titre d’exemple, deux fictions juridiques
centrales : la volonté de la loi et la volonté contractante, qui toutes deux sont valides
indépendamment de toute contingence ou de « volonté réelle existante » dans le cas de la
premiére. Plus exemplaire a cet égard, selon Schmitt, est le droit de succession qui assure
une immortalité impossible au regard de toutes réalités empiriques et qui assure donc au
phénomene 1égal une supériorité sur les phénomenes physiques et biologiques. Ainsi, « the

testament [...] which finds its sense in the continuation of the legal personality of the

1088 C. Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 226.
1069 [bid., p. 222.

1070 [pid., p. 221.

1071 [bid., p. 227.

1072 |pid., p. 228.

1073 1hid.

232



testator into infinity, signifies the greatest abstraction from empirical embodiment »1%4, En
somme, contre le droit empiriste qui présuppose I’'individu comme source de droit, Schmitt
oppose un droit supraindividuel, irréductible a 1’individu, qui prend vie dans la fiction,
opérante, en tant que réalité autonome de toute réalité empirique apriori, mais déterminant

celle-ci a posteriori.

Villinger remarque que c’est ultimement cette vision de la fiction — et ajoutons la
conception de la légalité et de sa source — qui en derniére instance oppose Schmitt a
Mann.1°”® Ce dernier fait, comme mentionné plus haut, du public et donc d’un agrégat
d’individus la source de sa qualité et s’inscrit de ce fait dans une tradition philosophique
que Schmitt associe au « matérialisme le plus grossier »°7®, Mais plus encore, il congoit,
contrairement au juriste, la fiction comme « acception fausse », comme supercherie. En
effet, Villinger soutient que la poésie de Mann « refuse explicitement la fiction pure ou
I’“invention” et se référe au réel qui, en oscillant, pénétre I’imaginaire et renvoie a son
point de départ. L’*“ironie comme pathos du milieu”, qui résulte de cette structure de
médiation, finit par se confondre avec I’art en général. I1 lui reste I’““invention mensongere”

de I’imposteur »°77.

Finalement, la demi-ironie, encore objective en novembre 1911, confronté a
Déubler qui formule le plus clairement le « probléme le plus profond de la philosophie du
droit et de I’Etat »'°"® parce qu’il «n’a absolument aucun rapport avec un public »°°,
rejoint I’ironie neutralisante et dépolitisante décriée chez France. La publication, en 1918,
par Mann de Betrachtungen eines Unpolitischen (Considérations d’un apolitique), de
méme que 1’abandon de ses positions conservatrices et aristocratiques (il fut un soutient

vocal a I’Allemagne et Guillaume Il lors du déclenchement de la Premiere Guerre

mondiale) pour embrasser les idéaux démocratiques de la République de Weimar, allant

1074 pid., p. 229.

1075 1, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 284.

1076 3. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 30.

10771, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 285.

1078 C. Schmitt, Theodor Daublers « Nordlicht »., op. cit., p. 29.

1079 |pid., p. 41.

233



jusqu’a se faire soupgonner de communisme par les autorités américaines (parcours qui
rappelle celui de France) ne feront que renforcer Schmitt dans son rejet de I’empirisme et

du naturalisme et de Mann lui-méme.

12 — Fritz Mauthner

Le dernier portrait est consacré a I’écrivain et philosophe sceptique Fritz Mauthner,
«lecture favorite du peuple et de ’école obligatoire »'%%°. Malgré les affirmations des
Schattenrisse et malgré le succés de Beitrage zu einer Kritik der Sprache (Contributions a
une critique du langage), Mauthner comme sa philosophie sont restées marginales tout au
long de sa vie. Seule I’influence qu’il exerga sur Wittgenstein et certains écrivains (Joyce,
Jorge Luis Borges et Samuel Beckett) lui assure une postérité dans ’ombre de ces derniers.
De fait, ses Contributions ont rencontré un certain écho auprés du grand public, mais n’ont
pas convaincu les milieux universitaires qui le considéraient comme un dilettante qui
écrivait aussi de la philosophie®! ou « as a journalist who meddled in higher affairs about
which he understood nothing »1%82, Mauthner était un critique littéraire et écrivain (plutét
mauvais) dont les écrits philosophiques étaient composés durant son temps libre. Et s’il
¢tait rejeté par les « philosophes professionnels » des universités, il les rejetait tout autant :
«he regarded them with commensurate contempt and made endless fun — echoing
Schopenhauer - of Philosophieprofessoren and their trade, the

Professorenphilosophie »1%8,

A — Les portes de la vérité

La thése principale de Mauthner, qui fait ’objet de la satire, repose sur un
scepticisme linguistique radical. Pour lui, la philosophie avait jusque-la échoué a interroger

le fondement de toute métaphysique, a savoir le langage, et, de ce fait, ne pouvait prétendre

1080 3, Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 49.

1081 Maria Kager, « James Joyce and Fritz Mauthner: Multilingual Liberators of Language », The Germanic

Review: Literature, Culture, Theory, 2 janvier 2018, vol. 93, n° 1, p. 41.

1082 Gershon Weiler, Mauthner’s Critique of language, Cambridge, Cambridge University Press, 1970,
.338.

?083 Ibid.

234



a une connaissance « vraie ». Il affirme, en ce sens, que « Kant est resté devant les portes
de la vérité. Seule la critique du langage peut ouvrir ces portes et montrer avec une joyeuse
résignation qu’elles ménent du monde et de la pensée au vide »1%84, 11 se propose alors, dans
les quelque 2200 pages de ses Considérations, d’interroger le fonctionnement du langage
en prenant pour point de départ le langage ordinaire. Il soutient, en effet, qu’il n’est pas
possible de produire une philosophie du langage en faisant abstraction du « sens ordinaire »
des termes utilisés. I1 devient ainsi, le premier philosophe moderne a faire de I’interrogation

du « langage » le cceur de toute spéculation philosophique. 1%8

Il commence par interroger les termes centraux a toute métaphysique, a savoir les
substantifs « das Denken » (action de penser) et son corollaire « das Sprechen » (action de
parler). 1l note alors que les deux termes sont polysemiques dans le langage ordinaire, et
qu’ils ne peuvent donc pas étre les termes d’une véritable interrogation rigoureuse
puisqu’ils renvoient a une multitude de phénomenes distincts. Toutefois, dans tous les cas,
il s’agit d’actions et, par conséquent, ce sont les verbes « penser » et « parler » qu’il faut
interroger en lieu et place puisque les substantifs en dérivent et non le contraire.*%8 1|
explique alors que

What stands most stubbornly in the way of knowing the truth is that men all believe
themselves to be thinking, when in fact they only speak and also that scholars and
students of the mind all speak of a thinking for which speaking should be at most
the instrument. Or the clothing. But this is not true; there is no thinking without
speaking, i.e. without words. There is no thinking, there is only speaking.1%8’
Mauthner nie donc I’existence d’une « pensée » abstraite qui serait quelque part et qu’il

serait possible de découvrir comme telle.

Pour lui, puisqu’ils sont des verbes, avant d’étre des substantifs, « penser » et « parler »
sont donc des actions, non des « choses » (aussi abstraites puis-elles étres) identifiables.

Les verbes, eux, renvoient a des mouvements et la différence entre les verbes est liée a une

1084 Mauthner cité dans : M. Kager, « James Joyce and Fritz Mauthner », art cit, p. 40. Notre traduction.

1085 | inda Ben-Zvi, « Samuel Beckett, Fritz Mauthner, and the Limits of Language », PMLA, 1980, vol. 95,
n°2, p. 144.

1086 Voir : G. Weiler, Mauthner’s Critique of language, 0p. Cit., p. 18-33.

1087 Mauthner cité dans : Ibid., p. 32.

235



différence de mouvements et d’appréciation dudit mouvement. La question concernant
«parler » et « penser » est alors de savoir si ces deux verbes renvoient a des mouvements
distincts ou non. Il affirme alors que « and speaking are movements; I have only to show
that they are the same movement, seen from two different points of view and speaking are
movements; | have only to show that they are the same movement, seen from two different
points of view »1%8, Pour ce faire, il explique d’abord qu’il est impossible d’identifier un
«acte de pensée » indépendamment d’un « acte de langage ». De plus, ajoute-t-il, les deux
mouvements « penser » et « parler » sont physiologiquement de méme nature. En effet,
Gershon Weiler explique que pour lui :

Both veibs, to think and to speak refer to definite movements; that speaking is only
a movement of speech-organs, and that also the comprehension or understanding
of words heard is closely tied to memories of movements
(Bewegungserinnerungen), | assume as known. One can feel the movement of
speech-organs in case of soundless but distinct thinking with one’s fingers on the
Adam’s apple. If I wanted to make an inference from that to the effect that thought
is language, i.e. movement, then this would be a circular inference. However, if
thinking in general, as we all believe, is a process (\VVorgang) in the brain, then this
process cannot be given an account of except in terms of movements. Through
movements of the, as yet little known, microscopic cells of the organ. Thinking and
speaking are movements; | have only to show that they are the same movements,
seen from two different points of view.108°

La question alors est quelle « sensation » induit le mouvement « penser » ? A ce point, la
pensée de Mauthner frole ’aporie de laquelle il réchappe en revenant a son point de départ,
a savoir le langage ordinaire. Penser tel qu'usuellement compris, explique-t-il, c’est faire
des connexions (entre des termes et des réalités, entre réalités ou entre termes). Or, il n’est
pas possible de faire de telles connexions sans mots, qu’ils soient verbalisés ou non ne
change pas la nécessité de recourir au mot pour produire de la pensée. Par ailleurs, les actes
de pensée (les mouvements) faits sans verbalisation découlent d’un nécessaire
apprentissage avant I’internalisation qui méne I’individu a exécuter certaines tiches « sans
penser » (savoir est distinct de pensée). La encore, outre le fait que I’on pense lorsqu’on

n’y pense pas, le processus d’apprentissage lui-méme nécessite a un moment ou un autre

1088 Mauthner cité dans : Ibid., p. 33.
1089 |id., p. 37.

236



une verbalisation. Ce faisant, les mouvements « penser » et « parler » sont un seul et méme

mouvement, 1090

Toutefois, ce constat ameéne un autre questionnement. Si penser c’est parler et qu’il existe
plusieurs facons de parler (plusieurs manieres, plusieurs types de discours, plusieurs
langues), alors la méme pensée peut étre exprimée de plusieurs fagons et inversement un
méme enchainement de «paroles» peut exprimer diverses pensées. A ce probléme,
Mauthner oppose le fait que « the identity which he asserts to exist between thinking and
speaking refers to the processes which take place in the individual who speaks and

thinks »1%, 11 s’agit donc d’un phénoméne purement subjectif.

Une fois la subjectivité du penser-parler établie, Mauthner s’interroge sur I’objet du
penser-parler. Il constate alors que lorsque 1’on recherche ses mots pour exprimer quelque
chose, I’on ne recherche pas un mot pour exprimer quelque chose de précongu, plutot, ce
processus de recherche de mot est le processus de réflexion en soi. L’on ne cherche pas des
mots, mais I’on précise et affine la pensée. Cet affinage porte, en fait sur la nécessité de
faire rapprocher la pensée a « I’'image » dans I’esprit de la réalité :

And a careful self-observation has shown me - what was to be expected - that this
seeking after the expressive thought is nothing but a ceaselessly repeated effort to
reach out, beyond the word or concept which first emerges in the mind, to my
picture ofthe world ofreality and to test in this way whether the first word which
occurs to me or whether the available concept corresponds to my picture of
reality.10%?

En d’autres termes, le penser-parler est toujours lie a une réalité empirique a
laquelle nous n’avons pas un acces direct, mais qui est médiée par le langage. Cela signifie
que la « vérité » est inaccessible sans médiation du penser-parler. En fait, « when we are
‘looking for the right word’ we are, really, trying to get back to or revive our pre-verbal,

i.e. pre-thought impression or picture®®,

1090 1hid., p. 73 et suiv.
1091 |hid., p. 42.

1092 |hid., p. 42.

1093 hid.

237



Or, la plupart du temps, nous ne cherchons pas les mots. Nous disposons
« immédiatement » de systéme de classification et d’organisation que nous plaquons sur la
réalité. Comme « our means of classification, nouns for objects and verbs for kinds of
activities, are given [then] when we say what we see, all we do is to repeat what is already
known »19%, Donc, il est impossible de faire de nouvelles observations, d’atteindre de
nouvelles veérités, par le moyen du penser-parler. Les seules nouvelles observations
(connaissances) réelles sont celles pour lesquelles nous ne disposons pas de moyens
linguistiques d’expression. Autrement dit, la vérité, comme nouveauté, ne peut émerger du
penser-parler (comme le prétend la métaphysique), mais ne peux exister que dans le silence
du pré-pensé et du pré-parlé. Ainsi, toute entreprise de recherche de la vérité est condamnée
a la renonciation au penser-parler, au silence, au vide. Contrairement a Kant, par la
philosophie du langage, Mauthner affirme qu’il démontre « avec une joyeuse résignation

[que les portes de la vérité] ménent du monde et de la pensée au vide ».

B — Le silence comme philosophie

La Schattenril3 prend cet élément comme point de départ de la satire. En effet, le
narrateur indique que la réflexion qu’il présente est une réponse a la «lettre » d’un
admirateur au « grand écrivain ».19% La lettre en question est La Lettre de Lord Chandos
de Hugo von Hofmannsthal, nouvelle publiée en 1902, soit un an apres la parution du
premier tome des Considérations. Il s’agit d’une lettre fictive que Philipp Lord Chandos
(personnage fictif) écrit a Francis Bacon « afin de s’excuser d’avoir renoncé a toute activité
littéraire »9%. Aprés avoir rappelé ses nombreuses réalisations littéraires (avant 1’Age de
24 ans), le Lord explique qu’il avait congu un projet totalisant qui devait porter le titre de
«Nosce te ipsum » afin de rendre compte de toute la culture et de la pensée du monde.%%’

Toutefois, il explique qu’il s’est alors vu confronté a une crise (mentale) du langage : «j’ai

completement perdu la faculté de méditer ou de parler sur n’importe quoi avec

1094 1hid.

1095 3, Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 49.

10% Hugo von Hofmannsthal, Der Brief des Lord Chandos, Ditzingen, Reclam, 2019, p. 7.
1097 [pid., p. 10.

238



cohérence »19% 11 continue d’expérimenter des moments de bonheur et d’harmonie, mais
lorsque son esprit se pose, il ne peut les exprimer. Le doute le rongeant se fait de plus de
plus aigu et il n’arrive méme plus a saisir les choses les plus simples «avec le regard
simplificateur de ’habitude »%%°. Aprés s’étre replongé dans les classiques (Cicéron et
Sénéque) pour se sortir de son état de Iéthargie mentale,1% il écrit & Bacon :

Jai su en cet instant, avec une précision qui n’allait pas sans une sensation de
douleur, qu’au cours de toutes les années que j’ai a vivre, celles qui vont venir
bient6t et celles qui viendront ensuite, je n’€crirai aucun livre anglais ni latin : et
ce, pour une unique raison, d’une bizarrerie si penible pour moi que je laisse a
I’esprit infiniment supérieur qu’est le votre le soin de la ranger a sa place dans ce
domaine des phénomenes physiques et spirituels qui s’étale harmonieusement
devant vous : parce que précisément la langue dans laquelle il me serait donné non
seulement d’écrire, mais encore de penser n’est ni la latine ni I’anglaise, non plus
que I’italienne ou I’espagnole, mais une langue dont pas un seul mot ne m’est
connu, une langue dans laquelle les choses muettes me parlent, et dans laquelle
peut-étre je me justifierai un jour dans ma tombe devant un juge inconnu. %

Il arrive donc a la conclusion que nul langage ne peut lui permettre de rendre compte de

son expeérience.

La tres courte nouvelle de Hofmannsthal reprend donc le scepticisme empirique
pour le langage et de son incapacité a rendre 1I’expérience non-pensée et donc a atteindre
une vérité partageable et communicable. Toutefois, Hofmannsthal pose la question de la
possibilité de dépasser cette impossibilité, ne serait-ce que « devant le jugement dernier ».
En effet, il décrit un Lord Chandos en crise et souffrant mentalement comme physiquement
de son incapacité a exprimer quoi que ce soit de facon cohérente. La Schattenrif3 satirise la
«réponse » de Mauthner aux questionnements soulevés par la « Lettre » du Lord Chandos :
il répond « Schmarnn » (non-sens).!1%? Mauthner explique que c’est le « Schmarnn » qui
assure le succes en librairie et renvoie vers sa démonstration sur le vide du langage. 1l
soutient alors « Penser c’est parler, parler c’est un mouvement musculaire, un mouvement

musculaire c’est un effort, un effort c’est désagréable, désagréable c’est Aristote, Aristote

1098 |hid., p. 12.
1099 [hid., p. 13.
1100 |hid., p. 14.
101 |hid., p. 21.
1102 3, Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 50.

239



c’est du bric-a-brac, par conséquent penser c’est du bric-a-brac »'1%. 11 ajoute qu’a cela
I’on pourrait alors objecter que sa pensée est elle aussi pure sottise. Il ’admet bien
volontiers, mais renvoie a son « article a=a et a la problématique du théoréme d’identité

qui y est démontrée »*1%

qui, selon lui, réfute ce qu’il veut bien admettre comme vrai.

Ce théoréme satirisé par Schmitt veut qu’en raison de la subjectivité du langage
et de son identité avec la pensée, il ne puisse y avoir d’adéquation entre « réalité » et
concept. En fait, la relation logique n’est pas « a est b », mais plutot « a est appelé b ».
Donc, la relation n’est pas une qui décrit le sein (étre), mais plutot le heil3en (qui
s’appelle).11% Ici est mis en exergue le nominalisme radical de Mauthner puisque les
concepts ne rendent compte d’aucune « essence », mais sont de simples constructions
que I’observateur appose au réel observé. En ce sens, la réfutation de la sottise de sa
pensée découle du fait que qualifier sa pensée de sottise n’est pas une description de
son sein, mais simplement un choix subjectif de son interlocuteur (c’est pourquoi il
peut la reconnaitre bien volontiers). En ce sens, sottise ou genie sont alors
interversibles. Quant a la tautologie a = a, elle devient inexprimable dans la mesure ou
la médiation du langage entraine toujours une non-adéquation entre réalité et penser-
parler. En fait, pour Mathnau, « logical discourse which develops from ordinary language
has no connection with the structure of reality, since it, too, is simply a series of
conventions »'1%. Qui plus est, «all true propositions are tautologies; they are not true
because of empirical proof but because of our prevailing mode of speaking »*'%. Cela
entraine 1’impossibilité de connaitre une quelconque « réalité extéricure », le sein. Donc, a
I’angoisse devant le vide exprimé par Lord Chandos, Schmitt fait dire Mauthner en guise

de réponse : « plus de vide ».

C — Littéralité comme source de droit

1103 hjd,

1104 1hid.

1105 G, Weiler, Mauthner’s Critique of language, 0p. cit., p. 232.

1108 Jennie Skerl, « Fritz Mauthner’s “Critique of Language” in Samuel Beckett’s “Watt” », Contemporary
Literature, 1974, vol. 15,n° 4, p. 477.

1107 1hid.

240



En effet, pour Schmitt, un tel raisonnement procede de I’erreur logique puisqu’il en
vient a déterminer la valeur par des « présupposés empiriques ». C’est le « matérialisme le
plus grossier » qui veut que le cerveau soit plus important que la pensée'®®. Bien qu’il ne
soit pas nommé dans La Valeur de I’Etat, ¢’est bien Mauthner qui est pour Schmitt le
représentant du « matérialisme le plus grossier ». D’ailleurs, Schmitt reprend le méme
procédé de régression utilisé dans les Schattenrisse dans le cadre de sa thése d’habilitation.
Il explique, en effet, que ce matérialisme constitue « [a line of argument] that can then be
extended, into infinite regress, to other ‘presuppositions’, such as good digestion and its
‘presuppositions’, such as the supply of a definite quantity of nutrients, which in turn has
its presuppositions »1%°. En somme, cette régression nominaliste procéde d’un monisme
qui ne peut que se solder par des contradictions (ou par un Schmarnn). Toute tentative de
ne comprendre le monde que sensoriellement, donc, hors langage est vouée a un nihilisme.
Pour lui, les theses de Mauthner aboutissent nécessairement a un tel nihilisme puisqu’elle
finit par exiger un silence, car seule ’expérience sensorielle peut conduire a la vérité (ce

que Mauthner, le vrai, accepte aussi bien volontiers).

Le cas de Lord Chandos qui ne vit que des épiphanies qu’il est bien incapable de
rendre en mots illustre cet état de fait illustre ce silence auquel est condamné tout individu
qui accepte les theses nihilistes de Mauthner. Mais la nouvelle de Hofmannsthal illustre
autre chose pour Schmitt. Outre le mal psychique dont la situation afflige le Lord, celui-ci
perd toutes capacites décisionnelles : il n’a pas de conception religieuse ni de conceptions
métaphysiques et il se retrouve dans I’incapacité d’émettre de jugements politiques comme
esthétiques. De méme, il ne peut distinguer le vrai du faux. Il écrit, en effet, a Bacon :

Il me devint peu a peu impossible de disputer d’une matiére élevée ou assez
générale, de fournir alors & ma bouche ces mots dont pourtant, d’habitude, tous les
hommes font un usage spontané, sans hésiter. [...] J’étais empéché, au fond de moi,
de porter un jugement sur les affaires de la cour, les incidents au Parlement, sur tout
ce que vous pourriez imaginer. [...] N’importe quel verdict, ils se décomposaient
dans ma bouche tels des champignons moisis. Il m’arriva de vouloir réprimander
ma fille Katharina Pompilia, 4gée de quatre ans, pour un mensonge d’enfant dont
elle s’était rendue coupable, de vouloir lui montrer la nécessité de dire toujours la
Vérité, et, ce faisant, les notions qui me vinrent a la bouche prirent soudain une

1108 C. Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 227.
1109 hid,

241



coloration si changeante, débordeérent a ce point les unes dans les autres, que,
dévidant tant bien que mal ma phrase jusqu’au bout et comme pris de malaise, ayant
effectivement le visage bléme et ressentant une violente pression autour du front,
je laissai I’enfant seule, claquai la porte derriére moi [...].11*°

Ainsi, ce matérialisme le plus grossier, une fois qu’il habite la réflexion, rend toute
possibilité de décision et de jugement impossible. Il est 'ultime arme de neutralisation et

de dépolitisation.

Sur ce point, la critique de Schmitt est d’autant plus sévére que le nominalisme de
Mauthner a pour autre conséquence de nier toute littéralité aux mots, au langage. Or, pour
le juriste c’est dans « la littéralité des mots [que] sont enregistrés [...] les processus et les
événements constitutifs, méme si les hommes les ont oubliés »*1%, En effet, Schmitt repose,
en grande partie, ses theses sur la littéralité des mots et des concepts qu’il mobilise. Une
littéralité qui se veut etymologique et historique puisque contrairement a Mauthner, il
affirme que les sens, méme oubliés, inscrits dans les mots sont révélateurs de verités.
Celles-ci sont donc nécessairement transcendantes puisqu’elles sont dans le concept et non
dans I’expérience. L’exemple le plus achevé de I’anti-nominalisme de Schmitt est Le
Nomos de la Terre. 1l y avance, en effet, un lien nécessaire entre droit et prise de terre en
raison des liens etymologiques entre Nomos, Nomoi et Nemein (et donc Nehmen et
Landnahme). Ces termes étant étymologiquement liés, le nomos (malgré notre oubli), et le
droit, contient toujours et nécessairement 1’idée d’un rattachement a la Terre duquel nous
sommes inconscients. La source premiere du droit est ainsi la prise de terre (prendre,
paturer, partager).!*? Or, si I’on accepte le nominalisme subjectiviste de Mauthner qui nie

toute littéralité du mot, alors nous perdons la transcendance enfermée dans nos concepts.

Conclusion

1110 4, von Hofmannsthal, Der Brief des Lord Chandos, op. cit., p. 12.

111, Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse »
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 273.

1112 C, Schmitt, Le nomos de la Terre, op. cit., p. 71-86.

242



Pour le lecteur actuel, le contenu des Schattenrisse a une tonalité étrange,
voire, I’on se demande s’il y a un quelconque intérét a lire les facéties de jeunes étudiants
alcoolisés. Cela d’autant plus que, comme nous venons de le voir, la plupart des
personnages ou débats satirisés dans le texte ont été oubliés. D’ailleurs, Schmitt fait lui-
méme remarquer en 1948, que «la plupart des choses sont incompréhensibles

aujourd’hui »113

, et nous dirions, d’autant plus incompréhensibles aujourd’hui. Toutefois,
cela implique que la satire est un genre, comme le serait le roman ou le poéme lyrique, et
que donc il aurait une vocation universelle, au regard du public et du temps. Or, comme
I’expliquent Dustin Griffin et Linda Hutcheon, la satire n’est qu’un mode discursif et non
un genre en soi. La satire est amorphe, !4 elle n’a pas de formes identifiables a priori : la
satire transparait au-dela de la forme pour devenir forme. En ce sens, la satire est
identifiable dans des formes littéraires (au sens large du terme) diverses variées. Toutefois,
en tant que discours, les satires sont situées temporellement et spatialement. La satire est
adressée a un public situé en mesure de dechiffrer les «allusions» (avec « quelques
bouteilles de bon vin »*'!° ou sans). Elle est aussi située au sein du corpus du satiriste, et
dans cette perspective, dialogue avec le reste de son corpus, satirique ou non. Cela implique
deux choses : 1) que I'effet satirique, voire le sens du propos, est intimement lié a son
public (il est difficile de rire en lisant les Schattenrisse aujourd’hui, et que 2) aussi

éphémere flt-ce un discours satirique, il n’en reste pas moins des traces, les traces de 1’idée

que Benjamin invite a découvrir.

Cela étant, il convient alors de procéder a une « intens[e] historicist understanding
of [a] satire »*11®, ce qui nous a conduits a retracer (bien que superficiellement) les débats
et les objets de la satire des Schattenrisse. En effet,

To assess the satirist’s purpose and strategy, we need to know for whom and against
whom the satire is written. And historical context must be understood not just as
inert background but as that milieu which produced the satire, the historical world

1113 Carl Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schiiler, Berlin, Akademie Verlag, 1995,
p-42.

1114 Howard D. Weinbrot, Menippean Satire Reconsidered : From Antiquity to the Eighteenth Century,
Baltimore, The Johns Hopkins University Press, 2005, p. 2.

1115 C, Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schiler, op. cit., p. 42.

1116 Dustin Griffin, Satire : A Critical Reintroduction, 1" éd., s.l., University Press of Kentucky, 1994,
p. eBook.

243



it conjures up, and (rhetorically speaking) the various historical audiences for which

it was originally intended. !’
Et comme, nous venons de le voir, malgré 1’éclectisme premier des sujets abordés dans les
Schattenrisse, le texte est écrit contre quelque chose de spécifique. En attaquant diverses
figures du monde culturel et littéraire du début du 20° siecle, Schmitt (et Eisler) ne s’attaque
ni a la culture ni méme a I’ensemble des individus qui font vivre ce monde. Les cibles
principales de ce texte satiriqgue sont clairement délimitées: c’est le scientisme, le
positivisme, le relativisme, le monisme et I'immanence qui sont pour Schmitt intimement

liés.

Donc, au-dela de la dimension personnelle que les noms portraiturés mettent en
exergue, le texte est aussi une satire ménippéenne ; une satire qui ne vise pas (seulement)
les individus en soi, mais des fagons d’étre, des rapports au monde, des visions du monde.
Plus speécifiquement, la satire ménippéeenne est identifiable par certains traits specifiques
que nous retrouvons dans les Schattenrisse. Howard D. Weinbrot explique que dans ce type
de satire :

We see copiousness, various mixtures of genres, languages, plots, periods, and
places [...]. We also see finite and recurring topics: concern with dangerous,
harmful, spreading views whether personal or public, whether by the individual
human being who needs to learn not to fantasize about harmful heroism or beauty,
the governor who needs to learn not to tyrannize, or the nation that needs to learn
not to destroy its benevolent heritage.!8

Pour Weinbrot, il s’agit de « responses to a dangerous or threatening false orthodoxy »*°,

Elle opére une série de « brief guerilla attack that emphasizes the danger »'!?°. Il s’agit d’un
type de discours qui dénonce et cherche a visibiliser un ou des dangers auxquels est
confronté une société donnée. De ce fait, « Menippean satire lives in a precarious universe
of broken or fragile national, cultural, religious, political, or generally intellectual

values »'*2!, Ce qui différencie la satire ménippéenne du texte comique est précisément

117 1hid.

1118 H.D. Weinbrot, Menippean Satire Reconsidered, op. cit., p. 5-6.
1119 |hid., p. 6.

1120 |hid., p. 7.

1121 hid,

244



cela: dans ce type de satire, le « comique » (produit par des effets d’exagération, de
contradiction et de mises en scene ridicules) devient effrayant. Le comique devient le
moyen d’un jugement sévere sur une dérive, une décadence ; et de ce fait méme, cherche a
avertir et convaincre du danger des attitudes et figures dépeintes. Les Schattenrisse
fonctionnent sur ce modele puisqu’au-delda du grotesque, de I’absurde et du vide
« intellectuel » mis en scéne, chacun des portraits, en sous-texte, dénonce le danger et la
«destruction » culturelle, scientifique, morale et politique a laquelle mene (forcément) les

différentes postures et théses satirisées et moquées.

En outre, le public auquel le texte s’adresse est aussi clairement identifiable. Les
deux étudiants s’adressent a eux-mémes, c’est-a-dire a cette jeunesse qui avait fait du
« contre Goethe » un « avec Holderlin », afin de la détourner du cercle George au profit de
Déubler. Jeunesse qui est appelée a devenir, sous la République de Weimar, I’intelligentsia
culturelle et politique. En effet, le public d’une satire contient toujours, en plus de ceux
moqués, ceux « whose attitudes it may actually hope to alter »**?2, Conal Condren explique,
de fait, que de la satire est un discours de persuasion : le satiriste cherche a convaincre un
public donné (du danger dépeint comme de la solution a ce danger). Or, «persuasion

1123’ ce

depends upon the exploitation of shared communal expectations and prejudices »
qui implique un public en mesure de recevoir le texte, et qui partage aussi avec le narrateur
un ensemble de croyances et d’attentes qui font des destinataires un groupe ouvert (au
moins minimalement) a la critique et aux dénonciations mises de 1’avant par la satire. Dans
cette optique, le public des Schattenrisse est bien identifiable (et identifié par Schmitt lui-
méme des années plus tard) dans cette jeunesse de début de siecle qui cherche a rompre

avec I’Allemagne de Goethe.

Si nous pouvons, a juste titre, douter de la réussite du succes de I’entreprise
schmittienne (il ne réussira jamais a imposer Daubler, bien que si ce dernier n’est pas tombé
dans I’oubli, c’est sans doute en partie grace au juriste), il n’en reste pas moins qu’il y a eu

tentative a cet effet. Tentative qui n’était pas motivée par un simple effet de mode, ou

1122 p, Griffin, Satire, op. cit.
1123 Conal Condren, « Satire and definition », Humor, 2012, vol. 25, n° 4, p. 382.

245



simple préférence, voire caprice de golt, mais par I’interprétation politique que Schmitt
superpose a Nordlicht. En effet, comme mentionné plus haut, pour lui, Daubler a réussi a
mettre le doigt sur « le probléme le plus profond de la philosophie du droit et de I’Etat »'*2*,
En ce sens, le projet avait un objectif certain d’imposer (bien que pas encore clairement)
un discours alternatif a celui qui dominait le monde culturel et littéraire a la fin du Second
Empire. Un discours que Schmitt veut repolitiser et débarrasser des traces du romantisme

et du positivisme aliénant (selon lui).

Mais il y a plus qu'une vague tentative a retenir du texte. En effet, si 'inflexion
vers Déubler échoue, il n’empéche que les Schattenrisse permettent a Schmitt de faire autre
chose ; a savoir d’expérimenter et mettre a I’épreuve sa « méthode du cas extréme ». Ainsi,
I’ironie des Schattenrisse remplit sa fonction seconde, celle qui lui survit, apres le silence
des rires : I’expérimentation formelle qui permet de dénoncer la menace que constituent
certaines Weltanschauungen. En effet, I’ironie radicale (dada avant 1’heure) des
Schattenrisse est aussi a comprendre comme une premiere expérience du potentiel
heuristique du cas exceptionnel (de la situation poussée a son extréme limite) a contrario
de la situation normale. L’ironie satirique autorise des effets d’exagération, voire de
caricature, qui poussent un discours dans ses extrémes retranchements. La forme satirique
qui permet de créer artificiellement la situation exceptionnelle (de la mort de I'un des
personnages, en passant par 1’incapacité de trouver des objets ou la mise en face d’une
situation ou une décision forte est nécessaire) qui selon Schmitt permet d’évaluer la

viabilité (la validité) heuristique des concepts et des theéses que 1’on cherche a défendre.

Ainsi, le lecteur, méme en ne saisissant pas tout le contexte et toutes les allusions,
se Vvoit poussé a constater la non-viabilité des discours et attitudes satirisées. En effet,
comme nous I’avons vu, Schmitt ne s’attaque pas aux fondements philosophiques des
theses auxquelles les sujets qu’il satirise adhérent. Nulle part, nous ne trouvons une critique
articulée du spinozisme ou du positivisme dans le texte. Plut6t, les Schattenrisse nous

présentent les discours ou les figures les plus radicalement « caricaturales » de ces écoles

1124 Carl Schmitt, Theodor Daublers « Nordlicht » : Drei Studien iiber die Elemente, den Geist und die
Aktualitét des Werkes., 3e édition., Berlin, Duncker & Humblot, 2009, p. 29.

246



de pensée, afin de nous mettre devant ’aporie a laquelle ils ménent inexorablement
(toujours selon Schmitt). Cela explique aussi pourquoi le critique de Das literarische Echo
a estimé que certains des portraits étaient injustes ou trop sévéres.!'?° L objectif de la satire
schmittienne étant de prévenir d’un danger, hors situation normale. Les portraits ne
cherchent donc pas a rendre compte de fagon comique d’un état de fait (les individus
moqués tels qu’ils sont et telles que sont les idées qu’ils défendent), mais plutot a créer les
conditions (par la mise en scéne) dans lesquelles les limites des themes abordés sont
dévoilées. Les chutes de chacun des portraits révélent cette ambiance caractéristique de la
satire ménippéenne dans laquelle le rire se confond avec I’inquiétude, ’ombre du danger,
voire la peur qui ressort des situations contradictoires, absurdes et désastreuses

portraiturées.

Finalement, I’ironie autour des thémes qui occupent et continueront d’occuper,
Schmitt, permet a ce dernier de tester leurs limites. Si ’exercice n’est pas complet et peut
sembler superficiel, il n’empéche que I’on retrouve dans sa production académique de la
méme epoque et ultérieure, les mémes raisonnements, voire des piques et ironies
identiques. C’est particuliérement le cas dans Loi et Jugement et dans La Valeur de I’Etat
qui sont écrits a la méme période. En somme, 1’on peut comprendre les Schattenrisse
comme experimentation formelle sur les limites de certains concepts ou courants de pensée.
L’effet dépolitisant et neutralisant du scientisme, du positivisme, du relativisme, du
monisme et de I’immanence qui aboutissent au « Schmarrn » du dernier portrait (Mauthner)
est de fait transversal dans 1’ceuvre du juriste. C’est sans doute I’effet que les Schattenrisse

produisent encore « si 1’on s’est mis dans 1’état d’esprit nécessaire aux allusions ». 128

1125 Carl Schmitt, Carl Schmitt. Tagebilicher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, Berlin, Oldenbourg
Akademieverlag, 2003, p. 367.
1126 C. Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schler, op. cit., p. 42.

247



248



Die Buribunken

En 1918, une courte nouvelle, « Die Buribunken » (Les Buribunkes), signé par un
certain C. S., derriére lequel on retrouve Schmitt, est publié par la revue catholique
SUMMA. La premiére chose qui déconcerte le lecteur est la forme narrative de Les
Buribunkes. 11 est rédigé sous la forme d’un article scientifique, selon le modéle classique
de publication scientifique. Cependant, son titre est pour le moins intrigant et il est
complété par un sous-titre qui souligne [I’étrangeté du titre: «Ein
geschichtsphilosophischer Versuch »'27. Parallélement a sa prétention philosophique,
I’auteur présente 1’objet de son étude : les Buribunkes. Ainsi, le projet académique,
respectant les régles reconnues de I’article scientifique, notamment en ce qui concerne
I’'usage des citations, en tant que contribution sérieuse a la noble discipline de la

philosophie de I’histoire, coexiste avec le non-sérieux, la parodie et la fiction.

Les sujets de I’article philosophique de C.S./Carl Schmitt sont les Buribunkes, des
créatures fictives, qu’il décrit comme 1’achévement ultime de I’évolution humaine. Mais
comment ce court texte/article de non-fiction/fiction doit-il étre lu ou compris ? Il semble
que, presque a 'unanimité, ce texte ait €té lu comme une ceuvre de fiction. De fait, tous les
commentateurs semblent penser que l’objet du texte, les Buribunkes, est le critére
déterminant pour identifier la nature littéraire de Les Buribunkes. Suivant, il est compris
soit comme fiction satirique, soit comme nouvelle dystopique de science-fiction, selon que
la primauté de la classification est donnée au ton du texte ou au monde post-humain et

techno-scientifique qui y est dépeint.}!?® Outre ces tendances, nous proposons ici de

1127 C. S., « Die Buribunken », Summa, 1918, n° 4, p. 89-106 ; C. S. et Carl Schmitt, « Die Buribunken : Ein
geschichtphilosophischer Versuch » dans Ernst Hiismert et Gerd Giesler (eds.), Die Militarzeit 1915 bis
1919 : Tagebuch Februar bis Dezember 1915. Aufséatze und Materialien, Berlin, Akademie Verlag, 2005, p.
453-471. Nous nous référerons a cette version pour la suite.

1128 Edwin Bikundo et Kieran Tranter, « The Buribunks: Carl Schmitt on diaries, modernity and future »,
Griffith Law Review, 3 avril 2019, vol. 28, n° 2, p. 95-98 ; Friedrich A. Kittler, Gramophone, film, typewriter,
traduit par Emmanuel Guez, traduit par Emmanuel Alloa et traduit par Frédérique Vargoz, s.l., Les Presses
duréel, 2018, p. 378-393 ; Reinhart Koselleck, The Practice of Conceptual History : timing History, spacing
Concepts, traduit par Todd Samuel Presner, Stanford, Stanford University Press, 2002, p. 85-99 ; Kieran
Tranter, « Die Buribunken as science fiction: the self and informational existence », Griffith Law Review, 3
avril 2019, vol. 28,n° 2, p. 118-136.

249



prendre au sérieux la forme narrative scientifique du texte et de le lire comme une

contribution scientifique puisque c’est ce que sa forme suggere.

Pour ce faire, nous accorderons une attention particuliere au sous-titre de la
nouvelle : « Ein geschichtsphilosophischer Versuch ». Le sous-titre a généralement pour
fonction de préciser I’objet d’un texte ou de le situer dans un champ d’études. Cependant,
ce sous-titre, en allemand, peut étre compris de deux manieres, double sens qui ressort dans
les différentes traductions qui en ont été faites. Suivant la traduction anglaise officielle de
Les Buribunkes, il peut étre compris comme « An essay on the philosophy of history »,1%°
ce qui suggere que le sujet est la philosophie de I’histoire. Cependant, il est également
possible de le comprendre comme une contribution au champ disciplinaire de la
philosophie de I’histoire. Dans ce cas, la « philosophie de I’histoire » n’est pas son sujet,
mais sa nature. Par exemple, Geoffrey Winthrop-Young et Michael Wutz, les deux
traducteurs de Gramophone, Film, Typewriter, de Friedrich A. Kittler, dans lequel une
partie du texte est reproduite, traduisent le sous-titre en « A History-Philosophical
Meditation ».**3° De méme, Frédérique Vargas, en francais, le traduit par « Un essai
historico-philosophique ».1*3! Ces diverses traductions dénotent d’une tension entre le
sous-titre et le contenu des Buribunkes, indiquant que le texte peut étre compris de
multiples facons. Nous accepterons ici la coexistence de ces deux significations, car toute
contribution a la philosophie de I’histoire est toujours, d’une manic¢re ou d’une autre, un
commentaire sur la philosophie de I’histoire. En d’autres termes, Les Buribunkes sera lu
comme un commentaire sur différentes traditions de la philosophie de I’histoire et comme
une tentative, une expérimentation, afin de construire une alternative a ces traditions sur le

modéle de Georg Lukacs, et comme nous le verrons contre ce dernier.113?

1129 Carl Schmitt, « The Buribunks. An essay on the philosophy of history », Griffith Law Review, traduit par
Gert Reifarth et traduit par Laura Petersen, 2019, vol. 28, n° 2, p. 99-112.

1130 Friedrich A. Kittler, Gramophone, Film, Typewriter, traduit par Geoffrey Winthrop-Young et traduit par
Michael Wutz, 1 edition., Stanford, California, Stanford University Press, 1999, p. 99 et suiv.

1181 £ A, Kittler, Gramophone, film, typewriter, op. cit., p. 231 et suiv.

1132 Georg Lukécs, Die Theorie des Romans: Ein geschichtsphilosophischer Versuch tiber die Formen der
grofRen Epik, Bielefeld, Aisthesis, 2009, 156 p.

250



Plus précisément, nous comprendrons I’article comme étant écrit par C.S.1133
comme contribution a la science appelée buribunkologie. Ce faisant, nous soutiendrons que
cet article adopte les codes du pastiche et constitue une esquisse de la conception
particuliére du décisionnisme de Schmitt. A cette fin, nous situerons d’abord I’article dans
le domaine auquel il prétend contribuer. Nous situerons ensuite, dans le temps et dans la
littérature, le pastiche en tant que technique littéraire et esquisserons quelques-uns de ses
principaux traits. Dans la quatrieme section, nous examinerons les premiers engagements
de Schmitt avec cette technique. Dans les trois sections suivantes, nous analyserons de prés
la maniere dont Schmitt, par I’intermédiaire de C.S., utilise le pastiche pour poser les bases
de sa compréhension personnelle du décisionnisme dans Les Buribunkes. Enfin, nous
verrons comment cet article/nouvelle éclaire I’enchevétrement de la question de la

technique et du décisionnisme dans I’ceuvre de Schmitt.

1 — Préambule

La premicere partie de ’article nous présente la buribunkologie en tant que science
et décrit les caractéristiques des propres aux Buribunkes. C.S. affirme d’emblée que
«I’ambition de toute science devrait étre, avant tout, de prouver son existence par des
réalisations réelles et de faire en sorte qu’une masse conséquente de travaux empéche tout
doute subversif sur son potentiel en tant que science ».13* Il explique alors que les
Buribunkes existent parce qu’il y a une science qui les étudie, comme les Americains
existent parce qu’une science, les Ftudes américaines, les étudie. Au-dela de cette
tautologie parodique, on notera que les sciences modernes acceptent en effet souvent cette
relation de « prophétie auto-réalisatrice », une relation de co-construction, vis-a-vis de leurs

objets.

En effet, chaque science (du moins depuis Descartes) va definir son objet et
délimiter ses frontiéres ontologiques. A cette fin, il existe toujours une interaction entre

une science et son épistémologie. Ce sont les divisions classiques entre les approches

1133 |_e texte étant signé un certains C.S. et non Schmitt, nous supposerons donc qu’il s’agit de deux personnes
différentes. C. S., « Die Buribunken », art cit.
1134 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 453.

251



fondationnelles et anti-fondationnelles, ou entre I’empirisme-matérialisme et
I’idéalisme.***® En outre, ’a priori de I’épistémologie utilisé pour délimiter les frontiéres
ontologiques est I'une des principales caractéristiques des sciences modernes. C’est
I’introduction de la subjectivité dans les postures définitionnelles, surtout depuis Descartes.
En ce sens, C.S. décrit la buribunkologie comme une science selon I’acception post-

cartésienne du terme.

Avec le cogito, ergo sum, Descartes déplace 1’ordre entre I’ontologic et
I’épistémologie :

Roughly speaking and admitting some exceptions [...], pre-Cartesian philosophy
was definitely ontologically oriented, but post-Cartesian thought became largely
preoccupied with epistemology. In this sense, Descartes is the father of modern
philosophy. In fact, cogito, ergo sum [...] clearly suggests that an ontological
statement (1 am) is based on an epistemological datum (I think).13¢

En d’autres termes, depuis Descartes, la connaissance
(philosophie/sciences/buribunkologie) précede I’étre (ontologie/Buribunke). C’est le sujet
pensant, la subjectivité, qui est au cceur du systéme, qui devient la « cause premiere », qui
fonde la connaissance. Descartes se sait étre parce qu’il pense et se pense comme étre. De

méme, « I’existence des Buribunkes découle du fait que la buribunkologie existe »**%’

, car
«il n’y aurait [...] pas de buribunkologie s’il n’y avait pas de buribunkologues »!%, C.S.

nous dit donc qu’il est cartésien (caricaturé).

Une fois la «scientificité » de la buribunkologie affirmée, I’auteur entreprend de
présenter les Buribunkes : ceux qui sont a la fois les producteurs de cette science et ses
sujets. Il insiste alors sur le fait que son entreprise est une contribution a la philosophie de
I’histoire et non a la biologie ou a la zoologie, ou autres sciences du genre. En ce sens, si

le terme buribunke ne nous est pas familier, nous ne pouvons néanmoins pas inférer qu’il

1135 Simon Blackburn, The Oxford dictionary of philosophy, 2nd ed., Oxford ; New York, Oxford University
Press, 2005, p. 118.

1136 Jan Wolenski, « The History of Epistemology » dans llkka Niiniluoto, Matti Sintonen et Jan
Wolenski (eds.), Handbook of epistemology, s.1., 2004, p. 4-5.

137 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 453, note 1.
1138 |bid., p. 453.

252



se réfere a des €tres fictionnels et non réels. C.S. écarte, d’ailleurs, la réalité « biologique »
des Buribunkes en tant que donnée pertinente. Au moment de s’interroger sur ce qui
« caractérise » un Buribunke, il hésite entre deux critéres, I'un physique — la « grande
gueule » des Buribunkes —, 1’autre social — I’écriture permanente d’un journal intime. 11
finit par écarter (de prime abord) la grande gueule parce qu’il s’agit d’un critere
«physique » qui n’est pas I’objet de la philosophie de I’histoire : «une considération

physiologique et anatomique, [donc] une considération plus médicale »113°,

En effet, C.S. explique que « tout en étant conscient de I’importance spirituelle de
la gueule élargie, [il s oriente] malgré tout vers une préférence pour le journal intime »14°,
en raison d’«une appréciation résolument historique de I’évolution, dont les étapes se
laissent justement retracer historiquement dans le développement de I’idée de tenir un
journal intime »**!. Pour lui, donc, la «réalité » biologique des Buribunkes n’est pas ce
qui les caractérise physiquement, bien que cela puisse avoir une certaine importance, mais
plutdt le processus historique qui a fait advenir la pratique sociale qui les distingue des
humains spirituels qui ont aussi une «grande gueule », contrairement aux « peuples
inférieurs, les Polynésiens, les Terre-de-Feu et les Ba-Ronga-Négres, ainsi que d’autres
tribus inaptes a 1’éducation [qui] ont une gueule relativement petite, bien qu’ils soient

cannibales »1142,

Qui plus est, C.S. suggére aussi que la « grande gueule » (erweitertes Maul) des
Buribunkes peut étre comprise comme une caractéristique sociale, bien que secondaire. En
effet, en allemand comme en frangais, « grande gueule » peut étre utilisée pour qualifier un
individu trop bavard ou qui parle haut et fort, mais dont les paroles sont rarement (si ce
n’est jamais) suivis d’actes ou décisions. En d’autres termes, la « grande gueule » qui se
présente de prime abord comme un trait physiologique, se trouve aussi a étre un trait

social/psychologique. En somme, la « differencia specifica »'*® des Buribunkes est double,

1139 pid., p. 456.

1140 | pid,

1141 |pid,

1142 id., p. 455-456.
1143 pid., p. 455.

253



et ce, malgreé la préférence de C. S. pour le journal intime. Donc, sous couvert de donner la
priorité a la philosophie de I’histoire, I’auteur ne rejette pas 1’autre trait qui reste typique
des Buribunkes. Les deux traits étant intimement liés puisqu’ils révelent tous deux

I’inaptitude a décider des Buribunkes.

En somme, pour C.S., la « differencia specifica » des Buribunkes est sociologique :
le post-humain buribunke est identifiable par ses pratiques sociales et non par une évolution
(darwinienne) physiologique. Ainsi, «Buribunke» peut étre compris comme
«néologisme pour désigner un groupe (social) spécifique qui existe méme si 1’on ne peut
le reconnaitre ou I’identifier grace a des critéres physiologiques. En effet, si 'on admet le
buribunkes non comme un donné historico-empirique, mais comme une tentative d’isoler
et de nommer un certain groupe, alors il n’est nulle raison de supposer que les Buribunkes
n’existent pas. Plutot, 'on peut inférer qu’il s’agit d’individus que nous ne savons pas
identifier, isoler et nommer. La contribution a la philosophie de I’histoire de cet
article/fiction se propose de réparer cette lacune en décrivant ces « pratiques sociales » ou

ce que C.S. nomme traits « spirituels ».

Cependant, derriere C. S. le cartésien moderne, il semble y avoir quelqu’un d’autre.
Quelqu’un qui nous ameéne a douter de C.S. et du sérieux de son entreprise. C’est ce
quelqu’un qui semble suggérer que I’entreprise de C.S. est risible. Avec C.S. coexiste un
esprit, « un manager supérieur, tirant la marionnette multicolore qu’est [C.S.] par les fils
de son savoir commercial et de son intelligence supérieurs ».1** Les Buribunkes n’ont pas
un, mais deux auteurs. C.S. n’est ni le pseudonyme ni les initiales de Carl Schmitt, mais
I’interlocuteur et la cible des critiques du juriste. C.S. n’existe qu’en tant que scénariste des
Buribunkes, mais non comme créateur. Pour ce faire, Schmitt utilise une technique littéraire
qui lui permet de coexister en tant que critique, d’étre un co-auteur critique invisible (pas
si invisible que cela puisqu’il apparait dans les notes 2 et 13 du texte) de C.S., afin de poser

les jalons de sa propre pensée.

1144 pid., p. 458.

254



La technique de Schmitt pour coexister en tant que challenger (et) co-auteur, qu’il
avait déja expérimentée dans Schattenrisse, est celle du pastiche. Le pastiche est souvent
confondu avec la parodie ou I’imitation, voire la contrefagon. Pourtant, il se distingue de
ces trois derni€res en ce qu’il n’est ni un genre littéraire ni une usurpation. Plutdt, il s’agit
d’une technique qui peut étre subsumée sous de multiples formes littéraires. La nature et
I’'usage du pastiche ont fait I’objet de multiples débats au cours de la seconde moiti¢ du

20° siécle, d’ou la polysémie qui est associée a cette technique.

2 — Le pastiche

Les principaux ouvrages consacrés au postmodernisme et a sa relation complexe
avec la modernité et le modernisme, ainsi qu’a son enracinement dans ces derniers,
considerent le pastiche comme un genre opposé a la parodie. En effet, « en tant que jeu
formel, le pastiche dans la littérature contemporaine est souvent associé au post-
modernisme dans son acception anglo-saxonne de jeu gratuit ou de parodie vide ».11%° De
fait, selon Frederic Jameson, le pastiche doit étre « sharply distinguished from the more
readily received idea of parody ».14® Il soutient que :

Pastiche is, like parody, the imitation of a peculiar or unique, idiosyncratic style,
the wearing of a linguistic mask, speech in a dead language. But it is a neutral
practice of such mimicry, without any of parody’s ulterior motives, amputated of
the satiric impulse, devoid of laughter and of any conviction that alongside the
abnormal tongue you have momentarily borrowed, some healthy linguistic
normality still exists. Pastiche is thus blank parody, a statue with blind eyeballs.14

En ce sens, il admet une ressemblance « formelle » entre la parodie et le pastiche, mais
souligne leur profonde différence (motivé/politique vs neutre/apolitique). 1l en conclut que
le pastiche, contrairement a la parodie, est déconnecté de I’histoire. Ce n’est pas un objet

ou une pratique historique, mais seulement une « random cannibalization of all the styles

1145 Steen Bille Jgrgensen, « Pastiche et poétique de I’oeuvre. Stratégies de réécriture contemporaines »,
Revue d’histoire littéraire de la France, 2012, vol. 112, n° 1, p. 106.

1146 Fredric Jameson, Postmodernism, or, The cultural logic of late capitalism, Reprinted., London, Verso,
2008, p. 16.

147 Ibid., p. 17.

255



1148

of the past, [a] play of random stylistic allusion »,**° « freed from [any] historical forces

[...]. Pastiche means style separated from history ».14°

Cette conception du pastiche comme le style vide d’un postmodernisme vide
s’oppose a la description par Linda Hutcheon d’un postmodernisme parodique et ironique.
Pour elle, «postmodern fiction remains historical, precisely because it problematizes
history through parody ».***° Elle explique que la « Parody — often called ironic quotation,
pastiche, appropriation, or intertextuality —is wusually considered central to
postmodernism — est généralement considérée comme un élément central du
postmodernisme ».1*°! Contrairement a Jameson, elle n’oppose donc pas parodie et
pastiche. Le pastiche n’est pas la pratique anhistorique et apolitique décrite par Jameson.
Elle précise :

In objecting [...] to the relegation of the postmodern parodic to the ahistorical and
empty realm of pastiche, | do not want to suggest that there is not a nostalgic,
neoconservative recovery of past meaning going on in a lot of contemporary
culture; 1 just want to draw a distinction between that practice and postmodernist
parody.11%2

De fait, pour elle, toutes les productions de la postmodernite, en tant que période
socio-économique caractérisee par le capitalisme tardif, ne sont pas postmodernes en soi.
Elle déplore le fait que Jameson confonde 1’'usage du « the word postmodernism for both
the socio-economic periodization and the cultural designation ».1*®® En d’autres termes,
pour elle, il existe une pratique critique spécifique de la parodie, le pastiche n’étant qu’un
autre « nom » pour cette pratique, qui caractérise les productions culturelles postmodernes.
C’est dans le contexte de ce débat sur le postmodernisme que le pastiche est abordé dans

la littérature (surtout anglophone) contemporaine.

1148 |hid., p. 18.

1149 Michael Coyle, « Doing Tradition in Different Voices: Pastiche in The Waste Land » dans Gabrielle
Mclintire (ed.), The Cambridge Companion to The Waste Land, 1 éd., s.I., Cambridge University Press,
2015, p. 199.

1150 john N. Duvall, « Troping History: Modernist Residue in Fredric Jameson’s Pastiche and Linda
Hutcheon’s Parody », Style, 1999, vol. 33, n° 3, p. 272.

1151 | inda Hutcheon, The politics of postmodernism, 2nd ed., London ; New York, Routledge, 2002, p. 94.
1152 hid,

1153 |bid., p. 25.

256



Dans le cadre de cette étude, nous nous écarterons de ce débat. D une part, nous
nous intéressons ici a un texte produit avant le « postmodernisme », qu’il soit compris
comme une « périodisation socio-économique » ou comme une « désignation culturelle ».
D’autre part, ’opposition de Hutcheon a Jameson ne permet de distinguer le pastiche de la
parodie puisqu’elle se contente de plaider une identité entre les deux, alors que les deux
pratiques littéraires ont des origines et des histoires distinctes. Finalement, le débat

Hutcheon-Jameson coexiste avec une compréhension dite « socio-historique »1%*

qu’il
ignore. Or, cette approche permet de tenir compte de ’histoire dans la pratique littéraire du
pastiche et de la parodie et de dépasser le clivage entre « modernisme » politique et
« postmodernisme » neutralis¢ — un clivage qui, en soi, est problématique puisqu’il repose
sur la distinction par Theodor W. Adorno et Max Horkheimer entre « haute culture » et

« culture industrielle » dont les limites (et la myopie) ont été démontrées. !>

Effectivement, I’approche sociohistorique n’oppose pas le pastiche a la parodie,
mais ne comprend pas non plus le premier comme simple synonyme de parodie. Pour les
tenants de cette approche, «Jameson a raison [...] de distinguer le pastiche de la
parodie ».11%¢ Paul Aron, par exemple, insiste sur le fait que «le pastiche désigne, de
maniére exclusive, ’emprunt d’un style pour I’appliquer a un autre objet, tandis que la
parodie transforme un texte singulier ».*®" Néanmoins, pour eux, il ne s’agit pas de « that

1158 avec 1’ére de la culture

strange new thing [that] slowly comes to take [parody’s] place »
industrielle. Au contraire, il s’agit d’une pratique plus ancienne qui a évolu¢ au fil du temps

pour devenir une pratique critique forte au tournant du 208 siécle.1°°

1154 3, Bille Jgrgensen, « Pastiche et poétique de I’oeuvre. Stratégies de réécriture contemporaines », art Cit,
p. 105 ; Paul Aron, Histoire du pastiche: le pastiche littéraire francais, de la Renaissance a nos jours, 1. ed.,
Paris, Presses Universitaires de France, 2008, 295 p ; Gérard Genette, Palimpsests: literature in the second
degree, traduit par Channa Newman et traduit par Claude Doubinsky, Lincoln, University of Nebraska Press,
1997, p. 7.

1155 \/oir entre autres Enzo Traverso, « Adorno et les antinomies de 1’industrie culturelle », Communications,
2012, vol. 91, n° 2, p. 51-63.

11%6 M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit, p. 123.

1157 p, Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 17.

1158 £, Jameson, Postmodernism, or, The cultural logic of late capitalism, op. cit., p. 17.

1159 M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit ; P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit.

257



En somme, au regard de I’approche « socio-historique », la parodie est comprise
comme un genre littéraire et le pastiche comme une technique d’écriture. A cet égard, la
parodie peut parfois avoir recours au pastiche, mais ne peut s’y réduire. Une parodie peut
&tre écrite sans aucun recours au pastiche, et une ceuvre utilisant des pastiches peut étre non
parodique. En ce sens, « James Joyce parodie 1’Odyssée dans Ulysse, [alors que] Proust
pastiche Balzac, Flaubert et Sainte-Beuve dans L’Affaire Lemoine, de maniére non
parodique »''%°. De méme, T.S. Eliot use aussi du pastiche non parodique dans The Waste
Land'!®l, De plus, comme une ceuvre littéraire peut utiliser différentes techniques
littéraires, le pastiche peut étre utilisé avec d’autres techniques, Les Buribunkes combine
ironie et pastiche. Ce qui caractérise donc cette pratique critique de la parodie est que « le
pastiche interroge [...] toujours la ressemblance entre un texte et son modele, 1a ou la
parodie peut se contenter d’une allusion »'162, L utilisation du pastiche vise a faire ressortir
une autre vérité¢ (une ceuvre unique) faite des vérités qu’elle rassemble (les « morceaux »
d’autres ceuvres qu’elle assemble). Il s’agit d’une pratique stylistique visant a produire une
«nouvelle vérité » pour diverses raisons, de ’hommage a la parodie, en passant par le
persifflage. En ce sens, le pastiche n’est «ni original ni imitatif »'1%3, Et cet usage critique
et créatif du pastiche s’est répandu au début du si¢cle dernier, surtout aupres de ceux qui
voulaient subvertir les formes et les usages d’un début de sie¢cle qui se vivait comme la fin

d’une ére. 1164

A — Histoire du pastiche

En effet, en tant qu’exercice de style, le pastiche remonte a I’ Antiquité. Selon Aron,
I’on peut identifier des pratiques du pastiche dés I’antiquité, notamment dans le Ménexéne
de Platon qui y

met [...] en place une sorte de petit dispositif, que nous retrouverons dans la plupart
des pastiches. Deux voix sont clairement identifiées, celle d’un narrateur (ici
Socrate), et celle de ’auteur imité (ici Aspasie). Il y a 1a comme un cadre, mettant

1160 p_ Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 15.

1161 M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit.

1162 p_ Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 17.

1163 Ingeborg Hoesterey, Pastiche: cultural memory in art, film, literature, Bloomington, Indiana University
Press, 2001, p. 5.

1164 p_ Aron, Histoire du pastiche, op. cit. ; M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit.

258



a distance le fragment pastiché, et lui donnant son statut de performance. La
fonction du discours-cadre est de donner un code de lecture du discours encadré, de
signaler le nom ou la nature du texte pastiché. 1%

Aron précise encore que cette pratique serait probablement plus vielle en se reposant sur
les théses de I’égyptologue Jean Winand qui attribue des pratiques similaires a celle que
nous incluant sous le terme de pastiche a certains scribes du Moyen Empire. Mais ce n’est
qu’a la fin du 18°siécle qu’en frangais, le terme pastiche, jusque-la réservé aux arts
picturaux, commence a désigner une pratique littéraire.*'% Le francais emprunte le mot a
I’italien au 17° siécle, afin de désigner une contrefagon,'®” mais son sens s’est peu a peu
transformé pour définir une technique artistique qui va prendre un sens trés particulier en
littérature.?®8 C’est I’évolution, surtout aux 19 et 20° siécles, de la compréhension de cette
technique qui explique qu’on la retrouve dans une variété de genres littéraires souvent
utilisés a des fins différentes, voire contradictoires, allant du jeu a la critique littéraire et

philosophique, en passant par ’exercice pédagogique.*®°

Au 18° siecle, le pastiche désigne I’imitation du style d’un auteur, un style « a la »,
qui s’affiche comme tel, souvent de manicre €logieuse. Mais entre I’ Ancien Régime et la
Premiére Guerre mondiale, I’'usage du pastiche évolue et prend diverses formes. Il est
associé a la parodie dans les arts scéniques et du spectacle. Il est également utilise comme
pratique pédagogique, I’imitation étant per¢ue comme le meilleur moyen d’acquérir une
écriture distinguée.*’® Or, «les usages scolaires du pastiche [...] ont [...] deux effets

majeurs sur ’histoire du genre ».*1* Cet usage systématique a permis de former toute une

1185 payl Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur ’histoire du genre »,
Modeles linguistiques, 1 juillet 2009, XXX, n° 60, p. 11-12.

1166 Jacques-Philippe Saint-Gérand, « Parodie et pastiche dans quelques dictionnaires francais (1680-1890)
ou destins dictionnairiques de la lexicographie? » dans Catherine Dousteyssier-Khoze et Floriane Place-
Verghnes (eds.), Poétiques de la parodie et du pastiche de 1850 & nos jours, Oxford ; New York, Peter Lang,
2006, p. 37-51.

1167 |, Hoesterey, Pastiche, op. cit., p. 4.

1168 J.-P, Saint-Gérand, « Parodie et pastiche dans quelques dictionnaires francais (1680-1890) ou destins
dictionnairiques de la lexicographie? », art cit.

1169 b Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur I’histoire du genre », art
cit, p. 16 ; I. Hoesterey, Pastiche, op. cit., p. 9-10.

1170 p_ Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur I’histoire du genre », art
cit, p. 20 et suiv. ; P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit.

1171 p_ Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur I’histoire du genre », art
cit, p. 21-22.

259



génération, celle du tournant du 20°si¢cle, dont les futurs modernistes, a 1'usage du
pastiche. Ce faisant, cela a aussi « contribué a valoriser la dimension critique du genre ».
En somme, avec le temps, la pratique et 1'usage du pastiche se sont diversifiés et sont
devenus une technique phare pour s’exercer a de nouvelles formes littéraires a des fins de

critiques. 1’2

De fait, Michael Coyle explique que « before the modernist era, pastiche typically
functioned either as homage or as instruction »'”3. Le pastiche était considéré comme un
« exercise apprentice artists undertake to achieve mastery of a tradition »174. Mais avec le
modernisme, le potentiel critique du pastiche a été renforce et exploité. En d’autres termes,
le pastiche commence a étre utilisé comme un outil de critique, et non plus seulement
comme un outil d’enseignement. Ainsi, pour Gérard Genette, « Proust dit (et démontre)
que le pastiche est la critique en action »'"°. Donc, au fil du temps, I’usage du pastiche
s’est diversifié jusqu’a s’imposer, a la Belle Epoque (et le Second Empire allemand),
comme une technique de critique littéraire'!’®, connaissant alors son age d’or. Selon Coyle,
le pastiche est alors devenu une «formal embodiment of history that [...] produces
something new and models how “the past should be altered by the present as much as the

present is directed by the past” »*177,

Durant cette méme période, le terme pastiche fait son entrée dans le vocabulaire
anglais*'’® et allemand (1871)!7° afin de désigner une pratique propre a la critique
littéraire. En anglais, 1’acception frangaise moderne du mot continuera a coexister avec

celle héritée de I’italien « pasticcio » (méli-mélo, mélange d’¢léments disparates :

172 p_Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 189-197.

1173 M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit, p. 123.

174 bid., p. 117.

175 G, Genette, Palimpsests, op. cit., p. 8.

1176 p_ Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 186-189 ; P. Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire.
Quelques réflexions sur 1’histoire du genre », art cit, p. 22.

177 M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit, p. 128.

1178 Claire Bowen, « Pastiche » dans Roland Greene et al. (eds.), The Princeton encyclopedia of poetry and
poetics, Princeton, Princeton University Press, 2012, p. 1005 ; P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. note
2.

1179 Jan Erik Antonsen, « Pastiche » dans Klaus Weimar, Harald Fricke et Jan-Dirk Muller (eds.), Reallexikon
der deutschen Literaturwissenschaft: Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte,
Berlin, de Gruyter, 2007, vol.3, p. 34.

260



«Hodgepodge »). En allemand, c’est la définition frangaise moderne qui prévaudra. Jan
Erik Antonsen reprend la définition frangaise et explique que :

Le « Larousse du XIXe siecle » [...] identifie déja deux sens différents, tous deux
utilisés au XIXe siecle : (a) I’« imitation servile » du style d’autrui en raison de
I’incapacité de 1’auteur a créer un style propre ; et (b) I'imitation du style d’autrui
pour souligner sa propre virtuosité stylistique, qui peut prendre la forme d’une
parodie continue. Ce n’est que dans cette seconde acception que le terme
« pastiche » apparait comme un terme technique littéraire. 18

C’est ce second sens qui prévaudra chez les littérateurs frangais et allemands du 20° siecle,
surtout avec Marcel Proust et André Riboud. Ainsi, cette technique devient chez les jeunes
littérateurs, écrivains et critiques une des principales a maitriser et a utiliser pour faire
valoir tant ses talents littéraires que pour moquer ou louer ceux des autres. Cependant, si
I’utilisation du pastiche comme arme critique en France est bien documentée, c’est loin
d’étre le cas de I’autre c6té du Rhin. Antonsen n’identifie que quelques utilisations du
pastiche dans la littérature allemande, en dehors des ceuvres de Clemens Brentano, Thomas
Mann et Robert Neumann. Il nuance néanmoins cette absence et explique que les études
de littérature allemande ont eu tendance a ignorer le pastiche en tant qu’objet d’étude, ce
qui peut expliquer pourquoi si peu d’ceuvres littéraires allemandes sont associées a cette
technique.'!8! Néanmoins, si le pastiche n’a pas eu le méme prestige en Allemagne qu’en
France, il ne fait aucun doute qu’il s’agissait d’une technique connue et en usage parmi les

jeunes littérateurs, surtout ceux se voulant subversifs, parmi lesquels le jeune Schmitt.

En bref, le pastiche ne peut étre réduit a la « parodie vide » postmoderniste qui vient
remplacer la parodie dérangeante du modernisme, plutét, il est une pratique d’opposition
que I’on peut identifier dans certaines ceuvres majeures du modernisme. Il ne s’agit donc
pas de la simple imitation d’un faussaire, mais d’une technique artistique et littéraire. Le
pastiche, contrairement a I’imitation, ne cherche pas a se confondre avec 1’original. Il se
présente comme un écrit «a la maniére » d’un auteur, d’un style ou d’une époque, mais
son auteur ne renonce pas a sa paternité, a son auctorialité. Il utilise le style et les mots des

autres, mais s’affirme comme un auteur distinct. I1 n’est pas le faussaire qui tente de se

1180 |pig,
1181 |hid, p. 35.

261



faire passer pour un autre. Ce n’est pas non plus une parodie, car en tant que technique ou
pratique, on peut I'utiliser de maniére non parodique.''®? En d’autres termes, « le pastiche
n’est [pas] tant a considérer comme un genre qui signale 1’objet (auteur ou ceuvre) pastiche,
mais comme une pratique permettant d’explorer les limites du genre romanesque. Cette
pratique [...] prend la forme d’un jeu qui, loin d’étre gratuit, mise sur I’engagement du

lecteur »1183,

B — Le paratexte

Au début du 20°siecle, I'utilisation du pastiche procéde dun jeu littéraire
complexe. Tout d’abord, a la différence des contrefacons et des imitations, I’auteur d’un
pastiche affiche souvent la nature factice de son ceuvre, de maniere explicite ou implicite.
Explicitement en I’annoncant dans la préface ou en I’expliquant dans la postface.
Implicitement, en incluant des éléments (souvent des jeux de mots et des allusions) qui ne
manquent pas d’attirer ’attention du lecteur sur la nature de I’ceuvre. C’est ce qui constitue
en général le «discours-cadre» qui sert de «code» d’interprétation du «discours
encadré », c’est-a-dire pastiché. Qui plus est, I’auteur « réel » du texte prend ses distances
et fait usage d’un subterfuge pour se distancier, créant un effet de miroir, de 1’auteur
« fictif » (signant le vrai texte publi¢). Le plus souvent, le nom de ce dernier est également
un élément du discours-cadre puisqu’il repose sur des jeux de mots ou des allusions
détournées a des personnes ou a des événements permettant d’interpréter le « discours
encadré ». L’usage des psecudonymes est particuliérement répandu aux 18° et

19¢ siécles.!'8 Ces jeux de mots et ces allusions, au caractere fallacieux du texte, reposent

1182 p_ Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur I’histoire du genre », art
cit ; S. Bille Jgrgensen, « Pastiche et poétique de ’oeuvre. Stratégies de réécriture contemporaines », art Cit ;
M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit ; G. Genette, Palimpsests, op. cit.

1183 g, Bille Jgrgensen, « Pastiche et poétique de I’oeuvre. Stratégies de réécriture contemporaines », art Cit,
p. 105.

1184 En témoigne notamment le nombre élevé de textes répertoriés dans 1’étude d’Aron qui sont signés par
des pseudonymes. Néanmoins, le fait que le pastiche ait été considéré comme un genre mineur, vulgaire ou
utilisé principalement pour se moquer explique en grande partie cette utilisation massive de noms de plume.
P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit.

262



sur la relation entre I’auteur (réel) et son lectorat : il « mis[ent] sur I’engagement du

lecteur ».118°

Ensuite, le pastiche peut prendre plusieurs formes d’imitation : collage, citation,
plagiat ou «dans le style de ». Ecrire «a la maniére de », ou suivant le «style de», ou
encore dans le « genre (de) » sont les pratiques les plus répandues du pastiche au début du
20° siécle.® Ces usages du pastiche sont communs aux écrits qui se veulent élogieux
comme a ceux qui cherchent a moquer ou a mettre en exergue les lacunes et les défauts
d’un auteur, d’un genre ou d’une « école littéraire ».118” Or, I’ensemble de ses allusions et
de ces jeux stylistiques et verbaux n’ont de sens que dans une relation particuliére entre
I’auteur (réel et fictif) et son lectorat. Cette relation repose sur deux ¢léments, a savoir la
recontextualisation et la reconnaissance. En ce sens, «la recontextualisation et la
reconnaissance sont ainsi les mécanismes par lesquels s’organise le transfert des enjeux
d’un pastiche [du texte premier] vers le texte second »'!8. Ce sont ces mécanismes qui
permettent de comprendre ce que nous dit sérieusement le pastiche en lui-méme au-dela de

sa dimension imitative.

La recontextualisation opére comme un rappel au lecteur de la double nature du
texte. Dans cette perspective, le pastiche est a la fois un discours citant et un discours cité,
¢’est-a-dire un discours qui « dit » quelque chose (a citer) tout en « citant » autre chose.
Ainsi, «un certain nombre de signaux ou de conventions aident le destinataire du texte
parodique a se rappeler qu’il a affaire a3 un double discours, citant et cité»'8,
Généralement, les élements contextuels ou les tropes topiques du modéle pastiché (auteurs
cultes, sujets de prédilection) servent de signaux réveélateurs de la tromperie. Ces indices

informent le lecteur du double discours du texte, du fait que quelque chose d’autre y est

dit. La reconnaissance, elle, consiste en « 1’élection d’un public susceptible de comprendre

1185 3, Bille Jgrgensen, « Pastiche et poétique de I’oeuvre. Stratégies de réécriture contemporaines », art Cit,
p. 105.

1186 |, Hoesterey, Pastiche, op. cit., p. 9-15.

1187 p_ Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 6.

1188 p_ Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur I’histoire du genre », art
cit, p. 9.

1189 |bid., p. 18.

263



et d’apprécier la recontextualisation »'1%. En d’autres termes, I’auteur du pastiche écrit
pour un public déterminé dont il peut anticiper les réactions, la reconnaissance des tropes
dont il use pour les fins de son pastiche. La reconnaissance est I’appel a I’engagement du
lecteur. Reconnaissance et recontextualisation, ces deux faces du pastiche, s’entre-

nourrissent, s’entre-renforcent donc pour assurer au pastiche ces traits caractéristiques.

De cette dynamique entre ’auteur et son lecteur par jeu de reconnaissance et de
contexte, qui implique une forme de « proximité », de complicité entre les deux, le pastiche
déborde la simple imitation et la forme naive sous laquelle il se présente. Il devient « une
pratique hétérogene : une observation, voire une étude préalable du paradigme des traits
itératifs communs a un texte ou a plusieurs et la production d’un texte inédit, conformément
a I’idiolecte imité ».11°* En ce sens, le pastiche est un discours indépendant, un discours qui
acquiére son indépendance en tant que texte. Mais il est aussi, une étude, une analyse et
une critique des ceuvres pastichées. Et c’est en tant que lecture critique d’autres discours
qu’il est un discours indépendant, bien que jamais autonome. Il dit plus que ce que dit le
discours pastiché. Ensuite, cette surcharge de sens, cette « plus-value » sémantique, selon
le genre qu’elle prend, produit un discours spécifique par le recyclage de « recognizable
ingredients »'1%. C’est ce jeu entre I’auteur, son lecteur et la plus-value sémantique du

pastiche qui en fait une technique protéiforme.

A cet égard, le pastiche est toujours & prendre au sérieux, en tant que discours disant,
en tant que discours au-dela du modéle pastiché. C’est une critique positive ou négative
d’un genre, d’un mouvement, d’un contexte, d’une époque, d’un air du temps. C’est en ce
sens que Roland Barthes a écrit a propos des pastiches de Proust : « Quel meilleur
témoignage de fascination et de démystification que le pastiche ? » On peut ajouter, et
quelle meilleure fagon de prouver sa propre valeur. Le pastiche est donc cet exercice qui

permet a la fois de reconnaitre et de critiquer, mais aussi d’affirmer son talent. Nous verrons

1190 hjid,
1191 André Petitjean cité dans : P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 17.
1192 C. Bowen, « Pastiche », art cit, p. 1005.

264



alors que, dans Les Buribunkes, Schmitt fait usage du pastiche suivant comme pratique

critique, comme « critique en action ».

Précisons que ce texte n’est pas le premier exercice (la premicre expérimentation)
du pastiche par Schmitt. Nous pouvons déja en identifier les traits caractéristiques dans
Schattenrisse. Comme dit plus haut, la forme méme du texte de 1913 est pastichée a partir
de trois modeéles : les Lettres des hommes obscurs, les Schattenbilder et les Anecdotes de
Schafer. Ainsi, en 1913 déja, Schmitt et Eisler s’inscrivent dans cette tradition qui utilise
le pastiche pour critiquer le dogme dominant. Et Les Buribunkes constitue une autre
expérimentation formelle de cette technique, mais de maniére plus élaborée et plus
complexe que le simple pastiche de structure. Si a priori Les Buribunkes n’a pas la méme
forme que les Schattenrisse, il utilise néanmoins aussi les mémes techniques littéraires pour
s’attaquer une nouvelle fois aux traditions intellectuelles dominantes a quelques mois de la

fin de la Premiére Guerre.

C — Présence et absence

De prime abord, Les Buribunkes est un article scientifique. Pour une sémiologie qui
ne s’intéresse pas au «sens» des mots, mais a la forme comme seul code sémiotique
permettant de classer un texte, il ne fait aucun doute qu’il s’agit d’un article scientifique.
La premiére indication du pastiche réside donc dans la forme littéraire de I’article. Elle
pastiche le modele de I’écriture scientifique. Cependant, si la forme est celle d’un article
scientifique, le titre, un mot inventé, donne le ton et suggere que la forme narrative est
subvertie : le mot inventé (et a la sonorité absurde) sert alors de discours-cadre, de code
d’interprétation. En effet, il ne s’agit pas d’un néologisme, ces inventions savantes dont
notre science moderne, et surtout postmoderne, est si friande. Au contraire, le titre est
absurde. Il ne renvoie a rien que le lecteur puisse reconnaitre, tout au contraire de la forme
trés reconnaissable. Ainsi, le contraste entre la forme — imitative (conforme) — et le titre
— absurde — suggere au lecteur que I’article scientifique est autre chose : il est plus que

ce qu’il semble étre tout en affirmant sa scientificité par le propos comme par la forme.

265



Drailleurs, en parcourant rapidement les pages, on ne manque pas de reconnaitre
les pontes de la philosophie moderne, principalement de la philosophie de I’histoire. Ces
noms aisément reconnaissables renforcent le sérieux de la forme que le titre court-circuite.
Or, ce type de discours citant, cité, citant est I'une des manifestations types du pastiche. 11
utilise des signes diamétralement opposés pour brouiller la frontiére entre le discours réel
et le discours fictif et, ce faisant, trahit un double discours. La deuxiéme caractéristique du
pastiche dans Les Buribunkes est la présence/non-présence de ’auteur. Un certain C. S.
signe Darticle.!'% La réédition dans Carl Schmitt : Die Militarzeit 1915 bis 1919'% et la
traduction anglaise!!®® indiquent Carl Schmitt comme auteur, mais les notes de bas de
page 2 et 13 suggérent que Schmitt n’est pas le C. S. qui signe la version originale.*%® 11y
a donc une mise en abyme qui fait du « je » un autre. Celui qui écrit n’est pas I’auteur, mais
celui qui est attaqué/refuté par ’auteur. Ainsi, I’auteur est présent dans sa non-présence et

absent dans sa non-absence.

Barthes explique, dans « La mort de I"auteur » que « I’écriture est destruction de
toute voix, de toute origine. L’écriture, c’est ce neutre, ce composite, cet oblique ou fuit
notre sujet, le noir-et-blanc ou vient se perdre toute identité, a commencer par celle-la
méme du corps qui écrit ».*'% En effet, la disparition de I’auteur derriére le scripteur
participe de cette distanciation qui indique que le discours est double parce qu’habité par
deux personnages. L’ombre, la silhouette de I’auteur (Schmitt) qui s’efface, qui est dé¢ja
passé€, qui est déja dépassé, qui n’est qu’une présence absente. Mais c’est aussi le scripteur
(C.S.) présent, cette présence hantée, qui n’est jamais qu’un ici et maintenant. Il est ici et
maintenant parce qu’il ne saurait étre autre chose que le script qu’il scripte. Il est ce qu’il
écrit et ce qu’il est écrit pour étre. Il est probablement déja un Buribunke : une non-présence
(un non-étre) en dehors du script qu’il scripte, de son processus d’écriture permanente de

soi, qui seule assure son existence. 1%

1193 C. S., « Die Buribunken », art cit.

1184 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit.

1195 C, Schmitt, « The Buribunks. An essay on the philosophy of history », art cit.

119 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 455 et 470.
1197 Roland Barthes, Le bruissement de la langue, s.1., Seuil, 1984, p. 61.

1198 C, S, et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit.

266



Et, le pastiche est idéal pour créer, pour assurer, cette absence non-absente, 1’auteur
qui n’est pas la, mais toujours 13, et cette présence non-présente, le scripteur qui n’est
présent que dans sa non-présence. Plus encore, le pastiche est plus qu’une écriture, c’est
un collage. Ce sont des voix multiples qui ne peuvent exister que dans cet espace qu’est le
lecteur, qui recontextualise et reconnait, construit et donne un sens au texte. En effet,
comme le pastiche est la construction d’un nouveau avec des ingrédients anciens, il
constelle différents styles et se construit par une série de collage de «phrases » et de
«mots » aisément identifiable d’un méme auteur ou de plusieurs auteurs. Par son imitation
créative, par «plagiat», le pastiche devient plus que ce qu’il assemble et par son
accumulation textuelle et son traitement intertextuel, il acquiere une plus-value

sémantique.

Les Buribunkes reprend ces schémes qui permettent 1’accumulation, et
I’encombrement, sémantique que le pastiche rend possible. En effet, on retrouve cette
relation entre le scripteur, cette présence non-présente, qui remplace I’auteur, cette absence
non-absente, dans la relation ambigué que l’on observe entre C.S., qui appose son
autographe, et Carl Schmitt, ’auteur-fantome qui n’apparait comme une absence que dans
les notes de bas de page 2 et 13.1% En outre, Les Buribunkes est un collage de différentes
voix : il est tantdt rationalisme, tantét romantisme, materialisme ou positivisme, et en

d’autres moments il est a la fois métaphysique et ennemi de la métaphysique.

Dans les sections suivantes, nous accorderons une attention toute particuliere a ce
collage, car c’est en lui que nous pouvons identifier le cceur de la véritable contribution
scientifique de buribunkologie. En effet, comme mentionné plus haut, le pastiche n’est
qu’une technique littéraire qui peut étre empruntée et utilisée dans différents genres
littéraires ; et pour Les Buribunkes, Schmitt I’emprunte, s’en serre et le relégitime comme
technique d’argumentation philosophique/scientifique, alors que la technique avait été
reléguée a la parodie, a la littérature de divertissement ou a la polémique et a la controverse

politique.

1199 |bid., p. 455 et 470.

267



3 — Méditations philosophiques

Rappelons, au préalable, que le pastiche, en tant que technique de critique, est
ancien non seulement comme critique littéraire, mais aussi comme critique
philosophique.?® Outre le Ménexéne de Platon, Les lettres des hommes obscurs du
Magister Negelinus, auxquels Schattenrisse fait un clin d’ceil, sont un exemple de pastiche
«scientifique » (du moins philosophique, voire universitaire). En effet, les écrits du
Magister Negelinus contribuent a la littérature scolastique tardive, mais celui qui le fait
écrire contribue a la critique humaniste de la scolastique. Or, von Hutten, qui est en partie
a I’origine de ce texte, pastiche la scolastique pour critiquer ses théses et surtout son mode
de raisonnement. Ce faisant, il fait de son pastiche, une critique qui pose les bases de la
tradition humaniste dans le monde germanique : tradition qui tendra a remplacer celle des
scolastiques. On peut donc voir dans Les Buribunkes une tentative similaire par laquelle
Schmitt reprend la méthode critique de von Hutten pour attaquer ses propres scolastigques,

ses propres ennemis intellectuels théoriques.

Aux fins de sa propre critique, Schmitt redige un article qui reprend les codes et les
theses de divers courants théoriques et philosophiques. Il en critique certains, en rendant
visibles leurs limites et leurs apories, et rend hommage a d’autres en dénongant la
comprehension limitée qui en est faite. Souvent, hommage et critique se rejoignent et méme
se confondent. Cela dit, compte tenu de sa densité, nous n’explorerons que quelques
aspects de la plus-value sémantique des Buribunkes. En particulier, nous nous
concentrerons sur ce qu’il nous dit du positivisme et du cartésianisme a travers sa lecture
élogieuse et critiqgue de Georg Wilhelm Friedrich Hegel et de Sgren Kierkegaard. Nous
verrons ensuite comment ce pastiche scientifique permet a Schmitt d’attaquer les courants
théoriques dominants de son époque, principalement le positivisme et le normativisme, de
la méme maniere que Reuchlin, von Hutten et leurs co-auteurs I’ont fait avec la scolastique

tardive. Nous verrons qu’en effet, il est ce qu’il prétend étre : une contribution a la

1200 p_ Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur I’histoire du genre », art
cit.

268



philosophie de I’histoire ; une contribution qui esquisse certains des éléments que nous

retrouverons dans les theses ultérieures de Schmitt.

Comme nous I’avons déja dit, Les Buribunkes s’ouvre sur la question, apparemment
vite évacuée, de la réalité méme de la buribunkologie en tant que science, et de celle des
Buribunkes en tant que réalité empirique et historique. C.S. explique qu’il existe une
relation tautologique entre la buribunkologie et son objet d’étude. La buribunkologie existe
parce qu’il y a des buribunkologues qui produisent de la littérature dans ce domaine. Mais
les Buribunkes existent aussi dans la mesure ou ils sont un a priori de la buribunkologie.!?
Au-dela de I’absurdité, pas si absurde, de cette affirmation, Schmitt engage C.S. de front
avec une question centrale, sinon la question centrale, de la philosophie moderne :
I’épistémologie. En effet, la question premiére qu’aborde Les Buribunkes est la suivante :
« Comment puis-je savoir ce que je sais ?» La premiere entreprise de C.S. est donc de
prouver que son savoir, ou le champ de connaissances auquel il contribue, est valide, qu’il
s’agit d’un savoir scientifique. Bien qu’il utilise le ton rationnel de I’argumentation
scientifique, I’argument tautologique enchevétré dans le monde absurde des Buribunkes

laisse entrevoir ’attaque que Schmitt a I’intention de porter au rationalisme cartésien.

En effet, la réflexion de Descartes sur le fondement de la connaissance 1’a conduit
a son cogito, ergo sum. Une telle relation entre cogito et sum (étre) implique que la
« philosophy should and could find its starting point in epistemology »*?%? et non dans
I’ontologie, c¢’est-a-dire dans la question de I’étre. Ainsi, Descartes bouleverse les priorités
de la philosophie. Ce renversement du point de départ des méditations philosophiques
impliqgue deux éléments discutés dans Les Buribunkes. Le premier est le rejet de la
scolastique par le rationalisme a la Descartes. Le second, lié au premier, est le recentrage
de la philosophie sur I’épistémologie. Cette ouverture sur la question épistémologique est
d’ailleurs la premicre charge du juriste contre Descartes, ou plutét contre son héritage.
Nous trouverons la conclusion de ce reproche au cartésianisme dans la troisiéme partie des

Buribunkes.

1201 . S, et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 453, note 1.
1202 7 Wolenski, « The History of Epistemology », art cit, p. 14.

269



A — Hegel

Cela étant dit, il convient de noter que la tradition philosophique centrale dans Les
Buribunkes est ’hégélianisme. Cherchant a complexifier 1’évidence de la buribunkologie
en tant que science, C.S. explique :

I1'y a un point ou — pour reprendre la brillante expression de Hegel — la quantité
se transforme en qualité, alors la discussion sur la question de la buribunkologie en
tant que science doit tourner autour du point cardinal de savoir si la quantité
factuelle des réalités buribunkologiques a atteint un tel niveau qu’il est seulement
sensible de I’aborder en tant que qualité (ce qui signifie ici en tant que science). 2%

Il poursuit en présentant plusieurs « preuves » quantitatives qui permettent, selon cette
«loi», de prouver la « qualité » de la buribunkologie en tant que science par la quantité.
On apprend ainsi que 4 000 000 de théses ont déja été publiees dans le domaine, que
I’Institut international de buribunkologie pour la recherche sur Ferker et apparentés
(ITIBRFA) s’est vu décerner de nombreux prix et fait I’objet de nombreux ¢loges, que la
buribunkologie est 1’'une des plus prolifiques industries de publication et que la
Commission de recherche sur Les Buribunkes et Ferkel (la CRBF) dispose d’un budget
annuel de plusieurs millions.*?% Ce budget est la preuve ultime de la transformation de la
quantité en qualité puisque, selon les mots du « grand philosophe de I’argent » Simmel,
«c’est a I’argent, au sens supréme, que s’applique le plus le passage de la quantité a la

qualité »,*2% conclut C.S.2%

1203 C, S, et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 453.

1204 |bid., p. 454.

1205 | bid.

1206 Schmitt rejette Simmel parce que la conception de ’histoire de ce dernier est liée a celle de Lamprecht.
En effet, I’ouvrage Uber sociale Differenzierung a grandement influencé les théses de I’historien. Le juriste
mentionne d’ailleurs Simmel dans la Schattenrif? consacrée & Lamprecht. Toutefois, comme le remarque
Lukas, Simmel et Schmitt appartiennent & une méme tradition kierkegaardienne (et pour Simmel
schopenhauerienne) caractérisee par une forme de mysticisme (un culte pessimiste) aigu qui rejette fortement
la tradition moderne et surtout matérialiste. Pour Lukécs, Schmitt comme Simmel (avec une série d’autres
penseurs de la « réaction ») font partie de cette intelligentsia qui a participé a la destruction de la raison, des
« soldats » qui offrent au fascisme comme a I’impérialisme des mythes irrationnels qui permettent de justifier
leur violence. C’est tout particulierement le cas de Schmitt qui parfois laisse tomber le voile de son
«incognito» kierkegaardien. Georg Lukacs, The Destruction of Reason, s.l., The Merlin Press, 1980,
p- 442-459, 641-661 et 839-843.

270



Compte tenu de la double tonalité de I’article, Schmitt, en mettant sous la plume de
C.S. le rapport entre quantité et qualité, cherche & se moquer et a critiquer ce rapport.
Cependant, il ne rejette pas entierement Hegel, 1’un des penseurs qu’il a le plus loués avec
Thomas Hobbes. Au contraire, Schmitt dénonce, malgré ses réserves a I’égard d’Hegel, le
mauvais usage et la mauvaise compréhension du philosophe. Dans Science de la logique,
Hegel déconstruit la conception simpliste du rapport entre qualité et quantité. Pour lui, cette
relation doit étre comprise dans la complexité de son mouvement dialectique, et non
comme une relation d’équivalence. Pour les fins de sa démonstration, et contrairement a
ses prédécesseurs, dont Kant, Hegel commence par la qualité et non la quantité.'?%” Ainsi,
« il observe que la variation qualitative transforme la nature du réel. Le domaine du
qualitatif est donc celui de la détermination différenciante : la seule fagon pour I’étre
qualitatif de changer, c’est de passer dans 1’étre-autre et la différence. On ne peut passer
du rouge au bleu sans qu’il y ait un saut. C’est donc ainsi que peut se manifester la

qualité »120%8,

Le philosophe souabe aborde ensuite la question de la quantité. Il observe que,
contrairement a la variation qualitative, la variation quantitative n’affecte pas le réel. Elle
le laisse tel qu’il est : elle est « indifférente » a la nature du réel. Hegel d’en conclure alors
que la « variabilité » est la nature méme du quantitatif. En effet, contrairement a la qualité
qui se dissout, qui disparait pour étre remplacéee par un étre-autre, dans le changement, la
quantité ne s’exprime comme changement que comme variation dans le déterminé sans
affecter autre chose. En d’autres termes, lorsqu’il y a variation de la qualité, comme le
passage du rouge au bleu, le passage au bleu implique la disparition du rouge, un saut dans
une autre qualité. Au contraire, la variation de la quantité de rouge — le rouge en tant que
déterminé — ne change pas la nature du rouge en tant que rouge, il reste rouge. Seule son
intensité, plus ou moins rouge, varie. Ce n’est que comme variation d’un méme étre-nature

que nous percevons la quantité.12%°

1207 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, The Science of Logic, traduit par George Di Giovanni, Cambridge ; New
York, Cambridge University Press, 2010, p. 45-336.

1208 Bertrand Quentin, « Hegel et la matiére : le philosophe allemand a-t-il encore quelque chose a nous
dire ? », Les Etudes philosophiques, 1 décembre 2006, n° 79, n° 4, p. 539.

1209 G,W.F. Hegel, The Science of Logic, op. cit., p. 45-336.

271



La quantité est, en somme, le produit d’une qualité qui s’exacerbe, le produit d une
qualité qui se dépasse dans son « automouvement ». Elle est donc une variation dans une
homogénéité : une différence indifférente. C’est une multiplicité qui n’est pas un étre-autre,
mais une identité. Hegel conclut alors qu’il n’y a pas de quantité sans qualité. De fait,
n’étant qu’une variation d’ un déterminé, elle ne peut étre congue en elle-méme et pour elle-
méme sans référence a une qualité. Ainsi, Hegel bat en bréche toute croyance voulant que
I’on puisse réduire, ou déduire, quelconque qualité d’un simple agrégat de quantités en

ignorant la relation dialectique entre qualité et quantité, 2

Par conséquent, la relation entre la quantité et la qualité est une relation complexe
qui exclut une réduction a la méme chose. La qualité¢ est implicitement quantité... et la
quantité est implicitement qualité et, dans leur développement dialectique, elles « passent
I’une dans I’autre ». Ainsi, une accumulation de quantités ne peut étre équivalente,
identique, a une qualité. Le philosophe explique que la quantification de la qualité n’est
qu’un premier processus qui permet de rendre le « matériel » intelligible. Ce faisant, c’est
a une opération de mesure que 1’on procede. Or, « la mesure est une nouvelle forme de
qualité, une régulation interne de la quantité ; la mesure se constitue comme la réintégration
de la qualité dans la quantité ».*21* Alors, la mesure est une nouvelle forme de qualité parce
qu’en effet, toujours suivant la dialectique hégélienne, la dialectique commence avec un
en soi, une potentialité, ici la qualité qui se confronte a sa négation — la quantité qui lui
est indifférente — pour se dépasser et réémerger non comme potentialité, mais comme un
pour soi, comme nouvelle qualité qualifiée. En somme, la mesure est 1’Aufhebung (la
réconciliation dans la négation), I'unité dialectique, de la qualité et de la quantité. En
d’autres termes, eclle est le dépassement de ces deux processus (qualité et quantité)

puisqu’elle n’est plus I’un ou I’autre, mais contient, suppose, 1’'un et ’autre.

Cependant, la mesure, cette nouvelle qualité quantifiée, n’est pas la fin du systéme.

En effet, la théorie de la mesure constitue la troisiéme partie de la Doctrine de I’Etre, la

1210 hid,
1211 B, Quentin, « Hegel et la matiére », art cit, p. 541.

272



premiere partie de la Science de la Logique. Cette derniere étant la premiere partie de
I’Encyclopédie des sciences philosophiques. Ainsi, selon la dialectique hégélienne, ce
premier « stade » va s’aufheben (se dépasser) : La Doctrine de I’Etre est alors aufgehoben
dans la Doctrine du Concept, et la Science de la Logique dans la Philosophie de I’ Esprit 1?12
Ainsi, méme si I’on se borne a la Science de la Logique, ’entreprise de Hegel n’est pas de
réduire la qualité a la quantité dans une logique positiviste, surtout celle du positivisme de
son temps. Mais bien de critiquer une telle démarche en montrant que le lien entre qualité
et quantité n’est pas un lien unilatéral de causalité ou de corrélation, que 1'une ne saurait
se réduire a ’autre. Bien au contraire, il s’agit d’une relation qui doit se penser dans la

complexité de la dialectique.

De plus, Hegel fait de cette relation « empirique » le point de départ du systéme, de
la connaissance. En d’autres termes, la science pour Hegel ne peut se réduire a
I’expérimentation ou a I’accumulation empirique. Certes, « la matiere ne peut €tre pensée
par I’esprit sans que celui-ci passe d’abord par la réalité¢ empirique et les constructions des
sciences positives »?13. Cependant, la qualité et la quantité sont des propriétés de I’étre en
tant que Dasein (bien que ce ne soit pas le vocable d’Hegel). Elles ne sont, par conséquent,
que «le premier moment de la réalité et de la vérite, qui enfin absorbe ou retient une
conscience qui ne s’en est pas encore dégagée par le retour a soi de la réflexion et
’explication du concept »*2*4. Cette relation ne peut donc étre une fin en soi ni la preuve
d’une quelconque vérité. La vérité émerge toujours d’un mouvement dialectique et non
d’une réduction de «1’un a I’autre ». En somme, on peut dire avec Jean Theau que pour
Hegel, si le rapport dialectique entre qualité et quantité se réduit au méme, alors il n’y a

plus de science. Et c’est a cette conclusion que Schmitt conduit C.S.

En effet, si C.S. commence sa démonstration par le « fameux » mot de Hegel, la

quantité comme preuve de la qualité le conduit a un probléme. La scolastique, a laquelle

1212 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Encyclopédie des sciences philosophiques en abrégé (1830), traduit par
Maurice de Gandillac et traduit par Friedhelm Nicolin, Paris, Gallimard, 2001.

1213 B, Quentin, « Hegel et la matiére », art cit, p. 550.

1214 Jean Theau, « Le rapport quantité-qualité chez Hegel et chez Bergson », Philosophiques, 1975, vol. 2,
n°1,p.12.

273



s’oppose la buribunkologie en bonne science positive, répond aux critéres de
quantité=qualité, ce qui lui permet de prétendre a la méme qualité scientifique que la
buribunkologie. Ce qui, dit C.S., est absurde. Il explique que la scolastique

a depuis longtemps été annulée par le Weltgeist (Esprit du Monde) qui va toujours
de I’avant [...]. Il ne nous est donc pas difficile de reconnaitre la différence entre la
buribunkologie d’aujourd’hui et la scolastique obsoléte — elle réside exactement
dans I’essence, dans 1’esprit : la buribunkologie est vivante, la scolastique est morte,
les Buribunkes vivent et les scolastiques sont enterrés depuis longtemps. 121°

C.S. poursuit cette disqualification de la scolastique en opposant la factualité concrete de
la buribunkologie a la spéculation scolastique. S’il admet que la scolastique a été un
moment « nécessaire » du développement, il insiste néanmoins sur le fait qu’«un grand
effort [a été] gaspillé sottement, [et qu’Jun gaspillage de forces presque immoral a entrainé
I’humanité des champs verts de l’ici et maintenant vers les théories grises de la
spéculation »*?6, Au contraire, C.S. nous rappelle que la buribunkologie ne prend en

compte que « des faits et encore des faits »1?17,

Le discrédit de la scolastique par C.S. est un pastiche de la formulation hégélienne.
Qu’il s’agisse de la négation de la scolastique par le Weltgeist, du concret par I’entrée dans
I’histoire, ou du passage obligé par la scolastique, on reconnait les schémas typiques de la
phraséologie et de la dialectique hégéliennes. Néanmoins, C.S. utilise encore Hegel de
maniére approximative, voire fallacieuse. La dialectique hégélienne, spécifiquement
spéculative, est ramenée, réduite, a une positivité positive, a un simple fait, niant sa nature
métaphysique. Cependant, malgré toutes les triturations de C.S., il conclut en confirmant
les théses hégéliennes qu’il cherche a détourner. Ainsi, il confirme, inconsciemment, que
la réduction de la science a des « faits » empiriques, a des expériences sensibles, n’est pas
de la science. Effectivement, il finit par expliquer que « la buribunkologie est plus que de
la théologie, de la jurisprudence ou de la philosophie, c’est en effet plus qu’une science,
c’est un fait »218, Par conséquent, si la buribunkologie est un fait, elle se nie elle-méme en

tant que science. Si la buribunkologie reste un fait, cela signifie qu’elle n’est jamais passée

1215 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 454.
1216 |hid., p. 455.

1217 1hid.

1218 hid.

274



de la quantité a la qualité. C.S. échoue donc dans son projet de nous convaincre que la
buribunkologie est une science parce que son raisonnement tautologique échoue a rendre
compte d’un quelconque processus dialectique : la quantité des « faits » buribunkologiques
se réduisent a n’étre que ces mémes faits, puisqu’ils échouent a étre une science, donc une

qualité qui dépasse le simple agrégat de faits.

Cela permet a Schmitt de montrer que sa compréhension (et sa critique) du
positivisme est similaire a celle de Hegel. Pour I’'un comme pour I’autre, la représentation
positiviste de la positivité découle d’un mauvais raisonnement, du réductionnisme d’une
complexité qui ne peut étre appréhendée que dialectiquement a une simple équivalence. La
comprehension hégélienne de la relation qualité-quantité en est une illustration. Et dans Le
concept du politique, Schmitt revient sur ce détournement de 1’idée de Hegel. Ainsi, il
explique :

The often-quoted sentence of quantity transforming into quality has a thoroughly
political meaning. It is an expression of the recognition that from every domain the
point of the political is reached and with it a new qualitative intensity of human
groupings. The actual application of this sentence refers to the economic domain
and becomes virulent in the nineteenth century. The process of such a
transformation executes itself continuously in the autonomous, so-called politically
neutral economic domain. The hitherto nonpolitical or pure matter of fact now turns
political. When it reaches a certain quantity, economic property, for example,
becomes obviously social (or more correctly, political) power, property turns into
power, and what is at first only an economically motivated class antagonism turns
into a class struggle of hostile groups.t?t°

1219 Carl Schmitt, The Concept of the Political, traduit par George Schwab, Chicago, University of Chicago
Press, 2007, p. 62 ; La traduction francaise s’écartait trop du texte original et opére une confusion entre
pouvoir et puissance, la ou Schmitt utilise le mot frangais pour préciser le sens a donner a « Macht» : « La
phrase, souvent citée, relative a la transmutation de la quantité en qualité a un sens fonciérement politique,
elle exprime la conviction que tout secteur de 1’activité humaine s’ouvre sur le lieu du politique, et partant
sur regroupement des humains commandé par un antagonisme d’une intensité qualitativement nouvelle. Au
XIXe siécle, c’est a I’économie qu’il convient d’appliquer cet axiome ; une transmutation de cette sorte, ¢’est-
a-dire ce passage a 1’état de phénoméne politique de faits jusqu’alors non politique et soumis a leur propre
logique, s’y est opérée de fagcon continue dans le domaine, réputé autonome et politiquement neutre, de
I’économie ; la propriété économique par exemple, quand elle atteignait un certain quatum, y devenait
manifestement une puissance sociale (plus exactement politique), la propriété devenait pouvoir, et
I’antagonisme des classes, a motivation purement économique au départ, devenait une lutte des classes entre
groupes ennemis ». Carl Schmitt, La Notion de politique. Suivi de Théorie du partisan, traduit par Marie-
Louise Steinhauser, Paris, Editions Flammarion, 2009, p- 105-106 ; « Der oft zitierte Satz vom Umschlagen
der Quantitat in die Qualitat hat einen durchaus politischen Sinn und ist ein Ausdruck der Erkenntnis, dal
von jedem »Sachgebiet« aus der Punkt des Politischen und damit eine qualitativ neue Intensitét menschlicher
Gruppierung erreicht ist. Der eigentliche Anwendungsfall dieses Satzes bezieht sich fiir das 19. Jahrhundert
auf das dkonomische; in dem »autonomenc, angeblich politisch neutralen Sachgebiet » Wirtschaft« vollzog

275



En somme, Schmitt s’attaque a I’incompréhension par I’économisme positiviste et
apolitique de la célebre phrase de Hegel. 1l fait de méme dans Les Buribunkes, mais dans
I’article/nouvelle, il utilise le pastiche et la caricature pour sa démonstration. Rédigé par
C.S., Les Buribunkes met en avant un discours naif reflétant une compréhension simpliste
d’une des philosophies les plus arides du 19° siécle. Schmitt pousse C.S. jusqu’a ’absurde :
C.S. cherchant a affirmer que la buribunkologie est une science en vient a affirmer qu’elle
n’en est pas une. Et C. S., scripteur z&I¢é, rapporte son raisonnement avec franchise. Ce
faisant, Schmitt, qui s’adresse a un lectorat qui comprend a priori I’écart entre la
philosophie hégélienne et la compréhension qu’en a C.S., rend hommage a Hegel tout en

rendant visibles les lacunes des approches empiristes/positivistes.

Cette utilisation du pastiche par Schmitt est similaire a ce que I’on peut trouver dans
les Lettres des hommes obscurs. Dans ces derniéres, les auteurs sont les scripteurs des
débats entre le « camp » scolastique, le leur, et le camp humaniste. Ils reproduisent presque
«textuellement » leurs disputes avec le camp adverse. Cependant, les scolastiques, les
scripteurs, sont décrits comme utilisant un latin simpliste et vulgaire. Par conséquent, la
position des scolastiques est ridiculisée, et celle des humanistes parait alors comme plus

maitrisée et mieux argumentée, 22

En résumé, on pourrait dire que le pastiche permet a Schmitt d’attaquer les
comprehensions simplistes de 1’hégélianisme et de réaffirmer, voire de coopter la pensée
hégélienne dans la sienne. Sur un autre ton, il lui permet aussi de souligner les limites de
la pensée hégélienne. En effet, comme le pastiche repose en partie sur le collage et

I’emboitement de plusieurs styles/pensées, c’est une technique idéale pour visibiliser les

sich fortwéahrend ein solcher Umschlag, d.h. ein solches Politisch-Werden des bisher Unpolitischen und
rein »Sachlichen; hier wurde z.B. der ékonomische Besitz, wenn er ein bestimmtes Quantum erreicht hatte,
offensichtlich »soziale« (richtiger: politische) Macht, die propriet¢é zum pouvoir, der zundchst nur
6konomisch motivierte Klassengegensatz zum Klassenkampf feindlicher Gruppen». Carl Schmitt, Der
Begriff des Politischen, 9e édition, Korriegierte Auflage., Berlin, Duncker & Humblot, 2015, p. 49.

1220 Pour une analyse des lettres, voir : Reinhard Paul Becker, A War of Fools: The Letters of Obscure Men.
A Study of the Satire and the Satirized: Letters of Obscure Men - Study of the Satire and the Satirized, Bern,
Frankfurt, Lang, Peter Bern, 1981, 190 p ; Ulrich von Hutten, Lettres des hommes obscurs, Ed. bilingue.,
Paris, Les Belles Lettres, 2004, 768 p.

276



lacunes, les apories et les insuffisances en contrastant des approches multiples. Dans la

deuxie¢me partie de I’article, nous trouvons une telle utilisation du pastiche.

La deuxieéme partie de I’article s’attache, entre autres, a reconstituer la généalogie
des Buribunkes. A cette fin, C.S. envisage plusieurs ancétres possibles afin de déterminer
qui a ¢été le premier véritable Buribunke. C.S. explique qu’un «sentiment moral de
responsabilité nous impose la question de savoir quel personnage historique nous devons
reconnaitre comme le prédécesseur de cette glorieuse époque — la colombe que le
Weltgeist a envoyée avant sa derniére et plus avancée des périodes »*??!; « I’instrument
inconscient du Weltgeist »222, Aprés avoir examiné plusieurs candidats,'??® il identifie
Schnekke comme étant le premier véritable Buribunke. Il est le héros du Buribunkdom (du

monde buribunke).

Nous reconnaissons, une fois de plus, la formulation et le schéma argumentatif
typiquement hégéliens. En effet, comme Hegel pour César, Alexandre ou Napoléon
Bonaparte, CS soutient que Schnekke, I’instrument du Weltgeist, poursuivant son projet,
sa passion, fait le jeu de I’histoire et permet d’étendre le mode de vie buribunke a
I’ensemble de I’humanité tout entiere. Ainsi, comme chez Hegel, nous trouvons une figure
héroique, poursuivant une ambition personnelle, a ’origine d’un ordre social particulier,
par le fait de la ruse de la raison. Schnekke fonde un nouvel ordre normatif en faisant de
I’objet de sa passion personnelle, I’écriture d’un journal intime, une obligation
collective.'?** Ce faisant — dit C.S. —, il réalise la volonté de Weltgeist. De méme, pour
Hegel, Napoléon en envahissant I’Europe, dans la poursuite de son ambition « €goiste », a
répandu dans toute I’Europe I’Esprit de la Révolution (frangaise), I’Esprit des Lumicres

qui ouvrira la voie a I’accomplissement de I’Esprit de I’Esprit.

1221 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 456.
1222 1jid,

1223 |pid., p. 456-464.

1224 1hid., p. 464 et suiv.

277



Hegel comme Schmitt justifient la nécessité d’un pouvoir fort — « tyrannie pour le
premier, la dictature pour le second »*?2° — dans un ordre politique donné. Autrement dit,
les deux «s’accordent & refuser d’opposer la norme (I’état de droit, 1’Etat) et I’exception
(tyrannie, dictature) »*?2°. Toutefois, pour Hegel c’est la « rationalité inconditionnelle de
I’ordre éthico-normatif qui donne son sens a I’affirmation du moment négatif qui est, en
regard de cet ordre, I’exception en elle-méme »'??7. Le tyran d’Hegel est donc cet esprit du
monde dont la ruse de ’histoire se sert pour se réaliser comme rationalité. Ainsi, tout ordre
éthico-politique réel (effectif) est rationnel. Hegel ne dit d’ailleurs pas autre chose dans sa
préface aux Principes de la philosophie du droit quand il affirme que « ce qui est rationnel
est effectif ; et ce qui est effectif est rationnel »1228, Or, Schmitt se distancie de cette vision
de ’ordre politique. Pour lui, comme I’exception en tant que moment irrationnel fonde le
droit, elle est une violence fondatrice, alors 1’ordre juridique est irrationnel.*??° Et c’est ce

qu’il entreprend de démontrer aussi dans cet article.

Cependant, avant d’arriver a Schnekke, C.S. démontre que d’autres personnages ne
sont pas de vrais Buribunkes. L’étude de C. S. sur la généalogie des Buribunkes commence
par le pastiche d’un autre passage célébre de la philosophie hégélienne : la dialectique du
maitre et de I’esclave. Don Juan est le premier personnage qu’il considére comme potentiel
ancétre des Buribunkes. Néanmoins, rapidement, et nous y reviendrons, il I’écarte comme
candidat potentiel et se tourne vers son valet : Leporello. C.S. explique que ce n’est pas
Don Juan qui a initié le décomptage des femmes conquises (pour lui premiere étape de
I’écriture du journal obligatoire et systématique qui caractérise le monde buribunke),?3°
mais son valet, son esclave, son Knecht, qui I’a fait. Néanmoins, ce dernier est également

rejeté en tant qu’ancétre et, ce faisant, Schmitt, qui guide la plume du scripteur, s’écarte de

Hegel en remettant en cause la buribunkité de Leporello.

1225 Jean-Francois Kervégan, « Politique et raison. Remarques sur I’attitude de Carl Schmitt envers Hegel »,
Cahiers de Fontenay, 1990, vol. 58, n° 1, p. 180.

1226 Jean-Francois Kervégan, Hegel, Carl Schmitt: le politique entre spéculation et positivité, 1. éd., Paris,
Presses Universitaire de France, 2005, p. 140.

1227 |hid., p. 141.

1228 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Principes de la philosophie du droit, traduit par Eduard Gans, 3. éd.
entiérement rev. et Augm;French Edition., Paris, Presses Universitaires de France, 2018, eBook p.

1229 3 -F. Kervégan, Hegel, Carl Schmitt, op. cit., p. 25 et 141 et suiv.

1230 C, S, et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 459.

278



En effet, C.S. explique que « par une ruse admirable, [Leporello] s’éléve au-dessus
de son maitre et méme s’il ne devient pas Don Juan lui-méme, il devient plus que cela »'%,
De méme, Hegel affirme que le Knecht finit toujours par dépasser son maitre, autre ruse de
la raison. Le maitre qui fait faire les choses par un autre et ne fait rien ne peut que jouir de
I’immédiateté des objets. Il ne vit que dans la jouissance immédiate. Au contraire, le
Knecht, qui fabrique ’objet par son travail, transforme la nature. Il accéde ainsi a la
dimension active de I’objet. Pour lui, ’objet n’est pas un simple « objet passif» dont on
jouit, mais le résultat d’un travail actif. Il est le résultat de la domination et de la
transformation de la nature. Ce faisant, I’esclave dominé renverse la situation de
domination qu’il entretient avec son maitre. D’une part, le maitre, en faisant du Knecht
celui qui « fait » et se réduisant a celui qui ne fait que « consommer », devient en fin de
compte « esclave » de son « esclave ». C’est Leporello qui fait Don Juan parce que c¢’est lui
qui tient le décompte des conquétes du séducteur. S’il ne le faisait pas, il n’y aurait pas de

Don Juan.

De plus, Aufhebung oblige, I’esclave devient plus que son maitre par sa maitrise de
la nature. Il n’a plus une relation de simple jouissance de la nature (de la liberté). Il
transforme et domine la nature, écrit I’histoire, et domine donc plus que le maitre. Il domine
la nature et permet au maitre d’exister dans I’histoire, ce que le maitre, qui ne fait que jouir,
ne peut faire par lui-méme. Pour Hegel, et la est la différence entre le philosophe et C.S.,
I’esclave gagne son autonomie par ce processus dialectal. Au contraire, C.S. ne reconnait
pas une telle autonomie a Leporello. C. S., guidé par Schmitt, affirme que Leporello ne
peut pas étre un Buribunke, car il n’est pas son propre maitre. Leporrelo n’ayant pas
conscience de sa participation a 1’écriture de 1’histoire, ne dispose pas du véritable esprit
buribunke, d’une véritable autonomie. Ainsi, Schmitt rejette cette these centrale de
I’hégélianisme. Pour C.S., Leporello ne peut étre I’ancétre des Buribunkes, car il n’écrit
pas sa propre histoire, mais celle de son maitre. Il ne se considere pas comme un
protagoniste de I’histoire, mais comme un simple spectateur. Pour paraphraser Schmitt,

Leporello n’a pas pris de décision, n’a pas fait I’histoire et n’est donc pas souverain. Il n’est

1231 pid., p. 458.

279



que le produit de la marche du temps, une marionnette du Weltgeist. Pour Schmitt, cette
absence de décision est I’'une des lacunes de la dialectique hégélienne, point sur lequel nous

reviendrons.

In fine, cette critique de la dialectique du maitre et de I’esclave permet a Schmitt
d’introduire discrétement sa critique de 1’hégélianisme en opposant les theses de Hegel a
celles du philosophe hégélien «le plus anti-hégélien» du 19°siécle, a savoir Sgren
Kierkegaard. Selon Mehring, « the encounter with Kierkegaard was highly important »'22,
Il ajoute qu’«a with the help of Kierkegaard he finally left his religious pessimism
behind »'233, En effet, aprés avoir découvert Kierkegaard, en 1915 dans I’édition qu’en fait
Theodor Haecker, I’ombre du philosophe danois transparaitra souvent dans les theéses de
Schmitt, méme s’il elle reste discréte. Evoqué, mais rarement, cité ou mentionné

nommément, Kierkegaard reste une figure fantomatique, mais dont la présence est certaine,

dans I’ceuvre du juriste de Plettenberg.

En effet, si ’on peut trouver des références a Hegel dans les premiéres publications
de Schmitt, on ne trouve aucune mention de Kierkegaard avant 1916. En 1919, I’année qui
suit la publication des Buribunkes, parait Romantisme politigue. On y observe une
augmentation des réferences a Hegel, mais aussi I’apparition, bien que discréte, du nom de
Kierkegaard. Et Hegel et Kierkegaard se retrouveront encore mentionnés dans les textes
qui feront la renommée de Schmitt, a savoir Théologie politique et Le Concept de politique.
Si Hegel reste, aprés Hobbes, I’auteur le plus influent dans la pensée schmittienne, la
rencontre avec Kierkegaard va contribuer de maniére significative a la lecture que Schmitt
fait de I’hégélianisme. Cette lecture, qui permet a Schmitt de compléter par la pensée de
Kierkegaard ce qu’il ne trouve pas chez Hegel, sera décisive dans sa critique du romantisme
et sa conception du décisionnisme.*?3* A cet égard, Les Buribunkes est I'un des premiers
textes ou I'on peut trouver la synthése trés particuliére que Schmitt fait de Hegel et de

Kierkegaard.

1232 Reinhard Mehring, Carl Schmitt : A Biography, Cambridge ; Malden, Polity, 2014, p. 80.

1233 pid.

1234 Voir entre autres : J.-F. Kervégan, Hegel, Carl Schmitt, op. cit., p. 127-131 ; R. Mehring, Carl Schmitt,
op. cit., p. 80.

280



B — Kierkegaard

L’introduction de Kierkegaard au lecteur se fait par le biais de la discussion sur la
dialectique du maitre et de I’esclave. Le premier candidat que C.S. considére comme
premier Buribunke est Don Juan, le séducteur. Il explique que la fierté que ressent le
séducteur face a la liste croissante de ses conquétes résonne avec «un sentiment qui
traverse fréquemment le véritable buribunkologue lorsqu’il considere 1’étendue ou le
nombre sans cesse croissant de ses publications ».12% De plus, pastichant Kierkegaard,
Schmitt fait en sorte que C.S. nous introduit le célebre coureur de jupons avec I’un des airs
du Don Giovani de Mozart. En effet, le premier extrait du Journal d’un séducteur de
Kierkegaard est une citation du méme opéra.}?*® En ce sens, la simple introduction de
Kierkegaard est un jeu de pastiche. Le Danois anti-hégélien est introduit au cceur d’une des

theses centrales de 1’hégélianisme.

Néanmoins, C.S. remettra immeédiatement en question le caractere
buribunkologique de Don Juan. Pour lui, « Don Juan ne s’intéressait pas du tout au passe,
et méme aussi peu a ’avenir, qui pour lui ne dépassait guere le prochain rendez-vous ; il
vivait dans le présent immédiat et son intérét pour I’expérience €rotique singuliére ne
contenait rien qui puisse laisser entrevoir un début d’autohistoricisation »*23’, Cette
description correspond donc a la vision du séducteur, de I’esthéticien, du romantique de
Kierkegaard. L’individu qui ne vit que dans I’immédiateté pour satisfaire ses instincts. Don
Juan est le séducteur : la premiere étape de la dialectique kierkegaardienne. Il est ’esthéte
— celui qui ne vit que pour satisfaire ses désirs, pour jouir dans I’immédiateté, la jouissance
étant son seul objectif. C’est le stade de I’étre immédiat. Pour Kierkegaard, ce stade est
celui du « romantique suivant la conception de Schlegel, qui ne souffre aucun joug, qui

cherche la jouissance, dissout toute réalité en possibilité, crée une suite bigarrée d’humeurs,

1235 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 456.

1238 Sgren Kierkegaard, Either/or, Part I, traduit par Howard V. Hong et traduit par Edna H. Hong, Princeton,
N.J, Princeton University Press, 1987, p. eBook.

1237 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 457.

281



et va sans cesse vers de nouveaux désirs »12%8, Il est celui qui court aprés le changement, le
changement en tant qu’accumulation, en tant que quantité et non en tant que qualité. A cet
égard, le Don Juan de Mozart chante sa longue liste de conquétes, comme le Don Juan de

Moliére déclame : « tout le plaisir de I’'amour est dans la variété »12%,

Courant aprées les plaisirs immédiats, « la possibilité [...] est plus intense que la
1240

réalité »“** pour le romantique. Il vit hors du temps, hors de I’histoire, hors du concret. 11
cherche a s’extraire de toutes les contraintes, y compris celles du temps. Selon Kierkegaard,
il «n’y a dans [la] conception romantique [de la vie, de I’idé€al,] aucun sens de I’activité et
aucun sens de la durée, et finalement aucun contenu »*?*. Pour le Danois, « I’esthéticien
[ne] vit [que] dans le possible et le passé »'?*2. Selon cette définition, il est aussi le
romantique que Schmitt attaque violemment dans Romantisme politique. En effet, il y
explique que « in commonplace reality, the romantics could not play the role of the ego
who creates the world. They preferred the state of eternal becoming and possibilities that
are never consummated to the confines of concrete reality »*?*3. Et il ajoute que le
romantique utilise « the past as a negation of the present, as a way out of the prison of the
reality that is concrete and present »*244. Ainsi, pour lui, le réel, le concret, n’est qu’une
possibilite, un occasio de romancer, d’exercer son esprit romantique. Il n’est jamais dans
I’instant, le passé ou le futur, mais toujours dans une révasserie appelée a ne jamais se
réaliser comme celle du Niegeburth des Schattenrisse. Il ne décide jamais, car « a legal or
a moral decision would [...] inevitably destroy romanticism. This is why the romantic is

not in a position to deliberately take sides and make a decision »24°,

Dans cette perspective, le romantique pour Kierkegaard, comme pour Schmitt et

C. S., est celui qui vit hors du temps, de I’histoire et du concret. Pour cet esthéte, la « reality

1238 Kierkegaard cité dans : Jean André Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, Paris, Fernand Aubier : Editions
Montaigne, 1938, p. 64.

1239 Moliere, Don Juan, s.l., Houghton Mifflin Harcourt, 2001, p. 15.

1240 3 A. Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 64-65.

1241 |bid., p. 63.

1242 | bid., p. 66.

1243 Carl Schmitt, Political Romanticism, Abingdon; New York, Routledge, 2017, p. 66.

1244 |bid., p. 71.

1245 id., p. 124.

282



is empty, a realized possibility, a decision that has already been made »*2%®. Il est I’esthéte
dont la nullité politique, pour Schmitt (morale, pour Kierkegaard), ne peut étre exprimée
par des décisions concrétes. En ce sens, C.S. est tres kierkegaardien et schmittien en
rejetant Don Juan comme ancétre. Ici, les multiples voix du pastiche s’expriment
bruyamment. Ce sont trois voix qui ne veulent ni ne disent la méme chose méme si elles
sont « mises en voix » dans le méme discours ; trois voix dont la différence ne peut étre
percue chez le lecteur que comme un espace de sens. Leur différence n’apparaitra que

lorsque C. S., marionnette naive, reprendra sa quéte d’un ancétre.

Apres avoir rejeté Don Juan et Leporello ainsi que d’autres candidats potentiels,
C.S. conclut finalement que « ce n’est que Ferker qui a su faire du journal une réalité éthico-
historique. C’est a lui que revient le droit d’ainesse dans le royaume de Buribunkanie »'%47,
Ferker est issu d’un milieu modeste. Il a fréquenté la « lateinlose Realschule » (école
d’enseignement secondaire de cycle court sans latin). Il a poursuivi, avec succes, de
nombreuses carriéres, devenant finalement « maitre de conférence de publicité et
d’arrivisme a 1’école supérieure de commerce d’Alexandrie »1248 Selon C.S., Ferker a eu
une vie dynamique et diversifiée, mouvementée et pleine de rebondissements. Une vie qu’il
a soigneusement consignée dans ses journaux intimes afin que chaque seconde entre dans
I’histoire.*24°

Ferker est le type idéal du bourgeois. Il ne jouit pas des choses comme 1’hédoniste,
’esthéte, le romantique, jouissance qu’il laisse a I’aristocrate. 11 a conscience de lui-méme,
de I’¢élévation sociale qui lui a permis d’atteindre les sommets qu’il a atteints. Il se sait
maitre de son destin. Surtout, il fait de cet ultra-individualisme la plus haute vertu et la plus
haute valeur dans la société. En effet, « non seulement 1’étre humain Ferker a été élevé sur
le plan éthique, mais les progres scientifiques les plus incroyables ont été accomplis et un

splendide exemple a été donné de la vérité selon laquelle ’humanité ne peut progresser

1246 [hid., p. 69.

1247.C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 460.
1248 [hid., p. 461.

1249 |hidl., p. 461-462.

283



que si chacun ne pense qu’a soi et laisse tout le reste suivre son cours »'2°. Ainsi, Ferker
¢leve I’individualisme égocentrique au rang de nouvelle religion. Avec Ferker, tout
dualisme métaphysique est aboli. De fait Ferker

N’a pas seulement, en démontrant par sa vie qu’on peut faire une carriére consciente
de ses objectifs et étre un esprit a part entiére sur le plan éthique, li¢ I’esprit et la
matiére en supprimant un dualisme hostile a la vie, et éliminé les constructions de
metaphysique théologisante, impossibles pour la constitution de 1’esprit du
vingtiéme siecle, par un nouvel idéalisme victorieux. Il a trouvé, et c’est la
I’essentiel, une forme de religiosité contemporaine, tout en conservant strictement
un positivisme exclusif et une foi inébranlable dans le « rien que les faits ».121

En d’autres termes, Ferker a fait un saut qualitatif par rapport a Don Juan et a Leporello.
C’est dans Ferker que Kierkegaard affronte Hegel. C’est la confrontation que Schmitt a
inventée et que C.S. rend comme les scripteurs des Lettres des hommes obscurs 1’ont fait

naivement avec les arguments des humanistes.

Jean Wabhl explique que pour Kierkegaard, la totalité synthétique et synthétisée de
Hegel reste profondément ancrée dans le stade esthétique. Elle reste en quelque sorte
romantique. De fait,

Ne serait-ce pas une sorte de Don Juanisme, que cette volonté d’épuiser toutes les
beautés particuliéres pour arriver a la beauté totale, ou méme d’amasser toutes les
vérités particulieres, pour les intégrer, transformées, dans une vérité totale ? [1y a
une logique qualitative tout a fait distincte de ce culte, malgré tout quantitatif, de
’ensemble dans le temps et 1’espace.!?%?

Et I’esthéte, le Don Juan, n’est jamais que celui qui accumule les beautés, pensant que ce
décompte deviendra qualité selon la regle qui veut que quantité et qualité entretiennent une
relation dialectale de médiation continue. Au contraire, pour le philosophe danois, la
dialectique n’est pas une médiation continue. La dialectique, selon lui, est un saut qualitatif.
Jean Wahl explique, en ce sens, que :

La continuité est pour Kierkegaard une abstraction ; elle ne répond a rien de réel.
La vie de I’esprit est faite de stades, séparés par des coupures absolues (1). On arrive
a I’éthique par la suspension de I’esthétique (2), et par la suspension de I’éthique

1250 [bid., p. 463.
1251 id.
1252 3 A, Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 157.

284



on arrive au religieux. Il y a la une dialectique qualitative, par opposition a la
dialectique hégélienne, qui supprime les différences, qui mélange les sphéres(3).12%

La négation de la qualité ne peut donc pas étre une quantité, mais une autre qualité. En ce
sens, la négation de 1’esthétique est le stade éthique de Ferker, ignoré par Hegel, car il n’y

a pas de décision dans sa dialectique, il reste au stade esthétique.

En effet, le stade éthique est celui ou I’individu se choisit lui-méme, c’est le stade
du choix, du choix individuel. C’est le stade du « citoyen et de I’homme marié »*2%*, Pour
I’homme éthique, le temps devient une « tache », la tache de se réaliser soi-méme. Par
opposition au stade esthétique dominé par le « ceci aussi bien que cela » ; par opposition a
I’hégélianisme dominé par 1’idée du «jusqu’a un certain point », ce sera le domaine du
choix, du choix par lequel I’individu assume la responsabilité de soi-méme, prend sur lui
d’étre lui-méme, et adopte sa situation. Par la réaffirmation éthique, ’homme se jure
fidélité a lui-méme, se voue a une tache ; car le temps a cessé d’étre un ennemi pour devenir
une tiche ; I"homme s’engage, conquiert son courage et assure son bonheur. %> Lukacs fait
de cette étape celle du travail comme réalisation de la bonté.1?>® C’est le stade ot I’homme
s’enracine en lui-méme. « The esthetic [...] is that in a person whereby he immediately is
the person he is; the ethical is that whereby a person becomes what he becomes »'%7. Et
Ferker, issu d’un milieu modeste et éduqué dans une Realschule sans latin, devient le

messie d’une nouvelle religion, d’une nouvelle vision du monde.

De plus, pour Kierkegaard, le stade éthique est celui ou « I’homme se choisit dans
le stade éthiqgue comme personnalité individuelle, mais comme personnalité individuelle a
I’intérieur d’un ensemble général, historique et social. Il se transforme dans le général »2%,

De méme, C.S. décrit un Ferker :

1253 |bid., p. 57.

1254 |hid., p. 72.

1255 1hid.

125 Georg Lukacs, « On Poverty of Spirit : A Conversation and a Letter » dans Arpad Kadarkay (ed.), The
Lukacs Reader, Oxford ; Cambridge, John Wiley & Sons, 1995, p. 42-56.

1257 Sgren Kierkegaard, Either/or, Part 11, traduit par Howard V. Hong et traduit par Edna H. Hong, Princeton,
N.J, Princeton University Press, 1987, p. eBook.

1258 3 A. Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 75-76.

285



En pleine conscience de sa propre agitation sauvage, j’aimerais presque dire de sa
propre modernité, voire de sa propre justice scénique, cette conscience de soi
commence par s’abstenir, par principe, de toute idéologie tout en s’émerveillant du
fait que la vie est (pour parler avec le ton cru de cette époque) une formidable chose
ancienne. Cette connaissance de soi en tant que sujet d’intérét (artistique,
scientifique et historique), cette conscience extréme de soi, est inextricablement liée
a la dissolution compléte dans la communauté.*?>°

En fait, la dissolution de Ferker dans le général va encore plus loin puisque méme sa
personne physique « devient générale ». Apres sa mort, nous dit C.S., il est incinéré et ses
cendres sont partout mélangées aux encres que tous utiliseront désormais pour que tout soit
imprégné de sa présence. Ainsi, sa personne imprégnera la Buribunkanie pour tous les
siecles a venir parce qu’un petit bout de lui se retrouvera (par I’encre) dans chaque journal

que chaque Buribunke écrira dorénavant.126°

Ferker est la « personnification » du moment éthique. En plus de consacrer sa vie a
une tache, I’écriture de son journal, en plus d’embrasser la vie comme un travail (les
quelques dizaines de carrieres qui ont été les siennes), il s’est aussi astreint a un devoir qui
nie le style de vie de I’esthéte. En effet, « ce que Don Juan cherchait vainement dans la
multiplicité des étres, la connaissance de 1’ame humaine dans toute sa richesse, le mari
1’acquiert par la vie en commun avec une femme qui est sa femme »'%1, Et Ferker a épousé
sa femme de chambre (clin d’ceil moqueur au scandale du mariage de Goethe avec
Christiane Vulpius et au rejet de ce mariage par ce qui tenait Goethe pour représentant de
I’ame allemande) ; c’est cette connaissance de I’ame par le mariage que Ferker entreprend
a la fin de sa vie, car «le mariage est le symbole du stade éthique »*?%2, Ce faisant, il

embrasse complétement le moment éthique : il devient le juge Wilhelm, le bourgeois. 263

Cependant, déplore C. S., scandale qu’est ce mariage a propos duquel rien n’est
consigné dans les journaux intimes de Ferker. Il ne fait nulle part allusion aux raisons qui

I’ont poussé, « peu avant sa mort [...] & contracter un mariage bourgeois et chrétien [avec]

1259 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 462.
1280 [pid., p. 161.

1261 3 A. Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 76-77.

1262 |hid., p. 72.

1263 5, Kierkegaard, Either/or, Part Il, op. cit.

286



sa propre gouvernante »*2%*. De plus, C.S. nous dit que de source sfire, nous savons qu’il
craignait la mort; et sur ce point également, rien n’est consigné dans les journaux
intimes.12%° Pour C.S., ce secret est un grave manquement. Comme Kierkegaard, il pense
que les secrets isolent du général, qu’ils maintiennent 1’individu en dehors du général,
qu’ils le maintiennent hors de lui-méme et loin des autres.'?%® Ainsi, en ayant des secrets,
Ferker est resté isolé du général, il n’a jamais atteint la Buribunkanie dont il n’avait pas su
embrasser tous les principes, toute la culture. Il n’est pas entré en Terre promise. Il n’est
donc pas le héros de la Buribunkanie, mais seulement son Moise. Celui qui a vu la terre

promise, mais qui n’a pas pu fouler son sol sacré. 2%’

Ferker ayant failli, le fondateur de la Buribunkanie doit encore advenir. Un autre
stade qualitatif doit étre atteint. « The individual [who] by his guilt [secret] has gone outside
the universal [...] can return to it only by virtue of having come as the individual into an
absolute relationship with the absolute »'28. Apres la chute, le péché du secret, « le stade
éthique ne peut étre qu’un lieu de passage »'2%°. En effet, pour Kierkegaard, le stade éthique
est toujours, d’une maniére ou d’une autre, un stade d’illusions et de folies comiques.*?"°
I1 faut alors s’en échapper, la dépasser. En ce sens, la folic de Ferker n’était que le stade
éthique qui ne parvient pas a devenir, a étre universel. Un autre saut qualitatif est alors
nécessaire : celui qui permet d’atteindre «an absolute relation to the absolute »*?":,
L’individu qui a atteint cet absolu est Schnekke. Il est le héros de la Buribunkanie.
Contrairement a Ferker, ce dernier réalise au plus haut degré I’idéal universel
buribunkinien : il consacre toute sa vie a 1’écriture de son journal intime. « Il n’est rien
d’autre que le gardien de son journal intime, il vit pour le journal, il vit dans et par le journal
— méme, a la fin de sa vie, il tient un journal sur le fait qu’il n’a plus d’idées sur ce qu’il

pourrait écrire dans son journal ».12"2

1264 C. S, et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 463.

1265 |bid., p. 464.

1266 3 A. Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 78.

1267 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 463.

1268 Sgren Kierkegaard, Fear and trembling, and, The book on Adler, traduit par Walter Lowrie, London,
Everyman’s Library, 1994, p. 86-87.

1269 3 A. Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 79.

1270 |hid., p. 59.

1211 5, Kierkegaard, Fear and trembling, and, The book on Adler, op. cit., p. 29.

1212 C, S, et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 464-465.

287



Schnekke choisit de se consacrer a I’absolu du monde des Buribunkes : I’écriture
de son journal. Ainsi, si la vie de Ferker a été « sensationnelle », celle de Schnekke est sans
individualité, sans couleurs. Contrairement a Ferker qui, dans son éthique, s’est reconnu et
s’est dissous dans le général, Schnekke est devenu plus que le général. 1l s’est sacrifié¢ pour
et a travers sa subjectivité au Weltgeist. Schnekke a tout abandonné, y compris tout ce qui
faisait la vie tumultueuse de Ferker, pour se consacrer totalement a ’esprit du monde.
Schnekke, en fait, se choisit absolument lui-méme, il n’est plus qu’intégrité qui se projette
pour mieux revenir a elle-méme. C.S explique que, « le Je qui se projette sur un Tu-Monde
tangible retourne dans le Je-Monde avec un rythme puissant, I’harmonie la plus haute est
atteinte par la dévotion absolue de tous les pouvoirs au moi intérieur et a son identité ».1?"
Il fait un saut qualitatif vers «autre chose ». Il se défait, nous dit C.S., de tout atavisme
humain pour devenir le premier représentant d’ une « espéce » nouvelle. De plus, il fait de
la tenue du journal intime une obligation, et ce faisant il crée une nouvelle communaute,
un nouveau genre humain. De son subjectivisme, « son égocité », a émergé un Nouveau
Monde. Il s’est fait créateur d’une nouvelle communauté et initiateur d’une nouvelle ere
historique. Néanmoins, si Schnekke réussit a atteindre le stade du «je» de la relation
absolue a I’absolu, il échoue d’une certaine manicre dans cette absoluité kierkegaardienne

puisqu’il refuse le dieu chrétien irrationnel.

C — Par-dela de Hegel et de Kierkegaard

Ainsi, poussant Hegel et Kierkegaard par le pastiche dans une aporie, Schmitt trace
les grandes lignes de sa lecture et de sa conception de la philosophie de I’histoire. Dans
Les Buribunkes, 1’on peut déja retracer ce qu’il développera dans Romantisme politique,
La Théologie politique et Le Concept du politique. En effet, I’année suivant la publication
de Les Buribunkes, on peut lire dans Romantisme politique : « Under the impression of
Fichte’s individualism, the romantics felt strong enough to play the role of the creator of

the world themselves, and to bring forth reality out of themselves. At the same time, they

1273 1hid., p. 465. 11 s’agit aussi d’une critique du « nous, monde » de Dehmel. En ce sens, Dehmel par sa vie

au travers de ses écrits (qu’il éjacule) est sans doute le modele de Schnekke.

288



were the heralds of the two new realities, community and history, to whose power they
immediately succumbed »'?’4. Schnekke, en faisant de la tenue du journal intime une
obligation collective, a créé une nouvelle communauté, une nouvelle race humaine, un
Nouveau Monde. Donc, Schnekke s’est fait par I’absolutisation de son moi, 1’idéal-type du
romantique tel que Schmitt le congoit. En effet, Kierkegaard pense que le stade religieux
conserve en son sein quelque chose de romantique. Et comme nous le verrons, pour

Schmitt, tout lendemain romantique est un renoncement a une veéritable décision politique.

De prime abord, il peut sembler paradoxal de partir de Hegel et de Kierkegaard
pour aboutir a un idéal romantique. Mais cela découle de la compréhension particuliére
qu’a Schmitt de ces deux philosophes. D’une part, selon lui, il y a une tension
insurmontable dans la dialectique hégelienne. Une tension contradictoire qui résulte du fait
qu’il n’y a pas de décision dans sa dialectique. Seule une marche irrémédiable de
I’histoire ».12"> Pour Schmitt, cette absence de décision est 1’archétype du monde moderne
neutralisé et dépolitisé. La neutralisation et la dépolitisation sont héritées de 1’esprit
romantique. Contre cette indécision, « chez Kierkegaard, il [Schmitt] trouve en quelque
sorte la décision »*278, De fait, pour le Danois :

Le hégelianisme est un des signes les plus visibles de la maladie du monde moderne,
de la mollesse et de la tiédeur, qui ne veut que du « jusqu’a un certain degré » [...]
et obéit au ne quid nimis, du manque de caractére, de I’absence de choix, du besoin
qu’ont les hommes, pour ne pas voir le réel et ne pas vivre leur pensée, de tout
ramener a des questions d’origine et d’histoire [...], et de I’incertitude des esprits
qui veulent se rassurer en se pensant comme emportés par I’esprit universel, en se
sentant d’accord avec 1’esprit du temps.1?”’

Néanmoins, pour le juriste Schmitt, Kierkegaard reste romantique. Il le décrit d’ailleurs
comme « the only great figure among the romantics »'2’®. 11 ajoute que « in Kierkegaard,
all the elements of the romantic were in force: irony; the aesthetic conception of the world;

the antitheses of the possible and the real, the infinite and the finite; the feeling for the

1274 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. 64.

1275 J.-F. Kervégan, Hegel, Carl Schmitt, op. cit., p. 150.

1276 |bid., p. 145.

1217 3 A. Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, op. cit., p. 124.

1278 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. 166, note 10.

289



concrete moment »'2’°, De plus, Kierkegaard refuse la politique et, comme Schnekke et
Ferker, choisit le moi subjectif. Contrairement a Hegel, qui reste politique malgré 1’absence
de décision, Kierkegaard n’a pas adopté la position objectiviste qui lui permet d’accéder

au moment politique.

Karl Lowith, critiquant I’utilisation de Kierkegaard par Schmitt, est néanmoins
d’accord sur ce point. Il explique que « Kierkegaard n’a pas voulu décider politiquement
dans la situation exceptionnelle de 1848, mais qu’il s’est décidé pour I’autorité chrétienne
[...], alors que Schmitt fait jouer au contraire, d’une maniere politique, 1’exception contre
le général »128°, En d’autres termes, alors que Kierkegaard se prononce contre le politique,
pour le subjectif, pour la contemplation, Schmitt met en avant la décision politique, la
décision controversée, la décision objective. Schnekke intégrerait ainsi ’absence de
décision dans la dialectique objective de Hegel et le décisionnisme subjectif
kierkegaardien. Il symbolise I’aporie entre la décision danoise pour une concrétude
subjective et I’indécision souabe dans la concrétude objective — une aporie qui est devenue
une porte ouverte pour I’homme libéral neutralisé. Ce dernier étant celui qui ne recherche
qu’une liberté absolue de poursuivre ses affaires privées et ne s’engage dans aucune

entreprise politique au sens de prise de décisions.

En effet, C.S. décrit un Schnekke qui met en place un systeme dans lequel seul
I’Homme libéral neutralisé a vocation d’étre. Il explique qu’en Buribunkanie, la liberté des
Buribunkes est totale — dans leur vie privée. Cependant, la seule limite a cette liberté
concerne les décisions publiques, politiques : les Buribunkes n’ont pas le droit d’arréter
d’écrire leur journal.'?! Ils n’ont donc pas le droit de prendre une décision politique, celle
de changer I’ordre juridique et politique. Il va de soi que dans le monde pacifié€ et neutralisé
des Buribunkes, aucune sanction « physique » n’est prise a I’encontre de celui qui décide
de ne plus étre du pays des Buribunkes, de refuser son organisation politique. Au contraire,

il sera condamné a disparaitre de I’histoire. « La roue du progres passe silencieusement sur

1219 [bid., p. 166.

1280 Karl Lowith, « Le décisionnisme (occasionnel) de Carl Schmitt », Les Temps Modernes, traduit par Mira
Koller et traduit par Dominique Séglard, 1991, n° 544, p. 21.

1281 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 466-467.

290



le silencieux ; il ne sera plus mentionné, il ne pourra donc plus se faire entendre jusqu’a ce
qu’enfin, sombrant pas a pas, il soit contraint d’entrer dans la classe la plus basse, pour
aider a créer les conditions extérieures de la possibilité d’une noble Buribunkanie »1%82, Le
Buribunke, qui n’écrit plus, sort de I’histoire et du temps. Il prend congé de la Buribunkanie
devenue la totalit¢ du monde, 1'universel. Alors simple « homo sacer », il n’est plus qu’une
vie nue, sans contenu, un homme sans qualité.*?®® Il deviendra le Morlock qui produit les
conditions matérielles nécessaires pour le plus grand bien de la Buribunkanie et de son

monde harmonieux et sans conflit.1284

Le vrai Buribunke, au contraire, ¢’est I’idéal libéral de la fin du 19 et du début du
20° siécle (selon Schmitt). En effet, dans un monde ot « chacun ne pense qu’a soi et laisse
tout le reste suivre son cours »*2®°_ le Buribunke n’a d’autre tAche que de s’écrire lui-méme.
Faire I’histoire a travers son histoire personnelle : « Qu’est-ce que j’écris ? Je m’écris moi-
méme. Qui m’écrit ? C’est moi qui m’écris. Quel est le contenu de mon écrit ? J’écris que
je m’écris moi-méme. Quel est le grand moteur qui m’éléve au-dessus de ce cercle
autosuffisant du moi ? L’histoire ! »*?®® Dans cette partie de 1’article, C.S. disparait dans la
masse des Buribunkes. Il n’est plus C.S. en tant qu’individu s’adressant au lecteur, mais
un buribunke parmi d’autres. Il s’efface en tant qu’individualité dans le tout, le général : la

masse des Buribunkes.

1282 | bid., p. 467.

1283 Robert Musil, L ’Homme sans qualités, traduit par Philippe Jacottet, Paris, Editions du Seuil, 2004,
vol.Tome 1, 833 p.

1284 4. G. Wells, The Time Machine, New York, A Stepping Stone Book, 1994, 96 p Dans son roman, paru
en 1895, Wells décrit un monde futur dans lequel des créatures douces et paisibles, les Elois, ont succédé aux
humains. Dans ce monde, les Elois ne font que jouer et manger des fruits, tels des enfants, sur une planéte ol
tout ce qui était laid a disparu, méme les mauvaises herbes. lIs ne connaissent ni le conflit ni la différence ;
androgynes, méme les différences physiques males-femelles sont absentes de leur monde. Mais ils
connaissent la peur. En effet, sous la surface vivent les Morlocks, des créatures s’apparentant a des singes
blancs et aux yeux rouges qui remontent & la surface la nuit pour chasser les Elois dont ils se nourrissent.
Mais le narrateur (le voyageur du temps) se rend compte que le monde idyllique de la surface n’existe que
grace a la machinerie et a la technologie des Morlocks. Ainsi, la vie des Elois dépend de ces Morlocks, dont
ils ont d’autant plus peur que la survie dépend de leurs prédateurs. Le narrateur suppose que I’espéce humaine
a évolué en deux nouvelles espéces : les classes bourgeoises oisives en Elois et les classes laborieuses en
Morlocks.

1285 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 463.

1288 |bid., p. 468.

291



Il parle, a partir de ce moment-1a du récit, comme un homme-machine, parmi tant
d’autres. En effet, sa voix, devenue la voix indistincte de n’importe quel Buribunke,
déclare : « Je suis donc une lettre sur la machine a écrire de I’histoire. Je suis une lettre qui
s’écrit elle-méme. Mais a proprement parler, je n’écris pas que je m’écris moi-méme, je
n’écris que la lettre que je suis »*2%7. Ainsi, le buribunke se décrit comme un automate, un
homme-machine, ’Homme-machine de Descartes et de Julien Jean Offroy de La Mettrie.
Tout son monde est en fait un monde d’automates, d’hommes-machines. L’article se
termine ensuite par la description d’un monde dont la philosophie est basée sur la
mécanisation de la vie de ses membres. Cette derniére partie du texte, en particulier, donne
a larticle son esthétique dystopique. En effet, le lecteur moderne peut identifier des
descriptions que I’on pourrait attribuer a H.G. Wells ou a Evgueni Zamiatine et son
«Nous » publié¢ en 1920 (deux ans apres Les Buribunkes), qui reproduit le journal intime
de «D-503 », un homme dans un monde entierement mécanisé ou toute individualité a
disparu et duquel tout conflit est appelé a disparaitre (les individus réfractaires se font

lobotomiser afin d’étre « pacifiés »).12%

Cependant, si nous lisons Les Buribunkes tel qu’il se présente a nous, c’est-a-dire
comme un article scientifique, le monde d’automates que nous décrit ficrement le
buribunkologue n’est plus un univers dystopique, un futur a venir. Au contraire, il s’agit
du monde depolitisé et neutralisé que Schmitt décrit dans les années qui suivent la
publication de I’article/nouvelle. En effet, comme nous I’avons déja dit, I’aporie résultant
de I’absence de décision de la dialectique hégélienne et du subjectivisme romantique de
Kierkegaard a ouvert la voie au monde neutralisé et dépolitisé hérité des Lumieres, ou plus

exactement hérité de Descartes.

En effet, pour Schmitt, Descartes est le premier a mécaniser ’homme. Dans « Der
Staat als Mechanismus bei Hobbes und Descartes », Schmitt écrit : c’est « précisément
grace a ce philosophe [Descartes] que toutes les choses humaines ont été

fondamentalement modifiées de maniére révolutionnaire, parce qu’il a compris le corps

1287 hid.
1288 Eygueni Zamiatine et Héléne Henry, Nous, Arles, Babel, 2021, 240 p.

292



humain comme une machine. C’était le prélude de la révolution industrielle technique a
venir »'2%, 11 poursuit en expliquant que « comparée a la mécanisation du corps humain, la
mécanisation de I’Etat [par Hobbes] est secondaire et moins médiate. En soi, il est possible
de concevoir I’Etat comme une machine artificielle sans mécaniser le corps humain de
maniére analogue »**%. En d’autres termes, la mécanisation de I’Etat peut rester une
amélioration technologique — une technologie entre les mains d’individus, de citoyens, de
communautés qui prennent encore des décisions politiques. Au contraire, la mécanisation
de 'Homme le transforme en machine. Il n’est plus celui qui maitrise une technique. Il
devient lui-méme une technique, un outil technique. Devenu technique, il n’est plus

citoyen. Il n’est plus politique. Il est le consommateur, le bourgeois, I’automate.

Pour Schmitt, le monde mécanisé qu’il observe est donc la conséquence du
rationalisme cartésien. Un rationalisme qui infuse et nourrit le positivisme et le
normativisme de son temps, et qu’il entend dénoncer. La mécanisation de 1’Etat, chez
Hobbes, n’est pas responsable de la mécanisation de la société.'?®* C’est au contraire la
scientifisation de la société, la mécanisation des hommes par une pensée qui ignore la
transcendance au détriment de I’immanence, qui fait de ’homme un automate. Schmitt
insiste et conclut : « la premiére décision métaphysique a été prise par Descartes lorsque le
corps humain a été pensé comme une machine et I’homme tout entier, composé d’un corps
et d’une Ame, comme un intellect dans une machine »'2°2, Ces mots, publiés en 1936-1937,
résonnent étrangement avec la philosophie buribunke. En effet, la description ultime que
fait Schmitt du monde mécanisé des buribunkes n’est rien d’autre qu’une extension du

cogito, ergo sum de Descartes.

1289 Carl Schmitt, « Der Staat als Mechanismus bei Hobbes und Descartes », Archiv fir Rechts- und
Sozialphilosophie, 1936, vol. 30, p. 622.

1290 | bid.

1291 1’ année suivant la publication de « Der Staat als Mechanismus bei Hobbes und Descartes » parait 1’opus
de Schmitt sur le Léviathan dans lequel il dénonce, avec une violence et un antisémitisme rares, le
détournement de la pensée hobbesienne et 1’assassinat du Léviathan par le rationalisme scientiste et le
positivisme. Carl Schmitt, Le Léviathan dans la doctrine de [’état de Thomas Hobbes : Sens et échec d’un
symbole politique, Paris, Seuil, 2002, 246 p.

1292 C, Schmitt, « Der Staat als Mechanismus bei Hobbes und Descartes », art cit, p. 630.

293



Dans la derniére partie de Les Buribunkes, C.S., exposant la philosophie des
Buribunkes, explique : « Je pense, donc je suis ; je parle, donc je suis ; j’écris, donc je suis ;
je publie, donc je suis »12%%. Ce pastiche des mots les plus célébres de Descartes introduit
la description d’un monde dans lequel les Buribunkes ne sont plus des « étres humains »,
mais des créatures mécanisées. En d’autres termes, I’Homme-machine ne se trouve pas
dans un futur que ’on ne peut observer que si I’on embarque a bord d’une machine a
explorer le temps pour le futur wellesien. Au contraire, cet Homme est ’'Homme bourgeois
libéral, créature ergotante et neutralisée, ne s’occupant plus que de ses affaires privées. Les
Hommes-machines sont ses contemporains. Pour lui, ’Homme mécanisé est histoire,
quelque chose qui s’est déja produit ; il n’est pas un futur possible ; il est une décision déja
prise. Les Buribunkes est donc une attaque du juriste contre « L’Ere des neutralisations et

des dépolitisations »'?%* de la société moderne sécularisée.

Mehring suggére que 1’expérience de Schmitt dans I’administration militaire
pendant la Premiére Guerre mondiale a inspiré le monde homme-machine de la
Buribunkanie. Cependant, il ajoute que I’on peut observer un renversement dans la maniére
dont Schmitt percoit le présent dans ce court texte : « from an orientation towards the past
to an orientation towards the future »*2*°, Ce changement, toujours selon Mehring, aura un
impact profond sur les travaux ultérieurs du juriste. Il ’aménera a « denounce the position
of positive law as a striving of security that takes its orientation from the past, and would
liquidize legalism in the name of the political future »*2%. Or, ce rapport au temps est lié

dans Les Buribunkes, comme dans d’autres écrits, a la question de la mécanisation.

En effet, Les Buribunkes culmine dans un soliloque sur la sécurisation de ’avenir
dans le passé, dans I’histoire. Plus radicalement, le soliloque annonce un dépassement, une
¢limination de I’avenir (de 1’a-venir) par son inscription dans I’histoire. Il s’agit d’une
élimination du temps lui-méme. En figeant le présent, et le futur qui n’est pas encore venu,

dans I’histoire, dans une mécanisation du temps qui n’admet aucun changement, aucune

1293 C, S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 468.
1284 C. Schmitt, La notion de politique, op. cit., p. 131-151.

1295 R, Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 83.

1296 id.

294



décision politique, c’est le temps lui-méme qui disparait. En ce sens, on retrouve le
paralléle avec I’enfermement du futur politique dans son inscription dans le droit positif.
Cette volonté de tenir I’avenir en laisse est intimement liée aux critiques de Schmitt sur la

«mécanisation » du droit et ’appareil 1égislatif résultant de la mécanisation de I’'Homme.

Dans Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus, ainsi que
dans «Die Lage der europidischen Rechtswissenschaft», il dénoncera le regne du
« 1égislateur motorisé »12%7 du 20° siécle, pour qui « le décret, I’ordonnance, ont supplanté
la loi».12%® De méme, Schmitt affirme dans Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen
Parlamentarismus qu’il faut défaire la pensée confuse qui ne distingue pas les termes du
débat politique (démocratie, libéralisme, individualisme et rationalisme). 1l affirme que
c’est a ce prix qu’il sera possible de sortir de la conception mécanique, de la technicisation
du parlementarisme, et d’engager un vrai débat (qui aboutit a une décision) pour se
réengager politiquement.*?®® Ces critiques font écho & ce que ’on trouve dans « Der Staat
als Mechanismus bei Hobbes und Descartes », un article dans lequel il reproche a Descartes

la création de cet « homme-machine » du monde moderne.

Pour Schmitt, «la rupture [du] dialogue [entre Hegel et de Savigny] est, parmi
d’autres facteurs historiques, une des raisons de 1’inconscience juridique qui caractérise le
“législateur motorisé” du XXe siccle, pour lequel le décret, I’ordonnance et la circulaire
administrative se sont dans les faits substitués a la norme 1égale générale »3%. En ce sens,
contre Hegel, Schmitt plaide Savigny et affirme que la décision judiciaire contient un
«moment aléatoire » irréductible, bien qu’il reconnaisse la conception d’Hegel du
«rapport entre norme légale et décision judiciaire singuliére ». Cette absence de dialogue
entre ces deux traditions scelle pour lui, deux décennies plus tard, «la catastrophe

intellectuelle d’une génération, pour ne pas dire d’une époque entiere de la philosophie et

1297 Carl Schmitt, Die Lage der europaischen Rechtswissenschaft, Tiibingen, Internationaler Universitéats-
Verlag, 1950, p. 18-21 ; Voir aussi J.-F. Kervégan, Hegel, Carl Schmitt, op. cit., p. 144.

1298 C. Schmitt, Die Lage der europaischen Rechtswissenschaft, op. cit., p. 18.

1299 Carl Schmitt, The crisis of parliamentary democracy, 3. printing., Cambridge, Mass., MIT Press, 2000,
p. 20-21 et 33-50.

1300 3.-F. Kervégan, Hegel, Carl Schmitt, op. cit., p. 144.

295



de la théologie idéaliste allemande »'3°. En d’autres termes, la victoire de 1’homme
mécanisé de Descartes résulte de I’absence de décision dans la dialectique hégélienne et

du romantisme subjectif de Kierkegaard.

La critique de Schmitt, de la mécanisation et de I’'importance de la prise de décision
précede la publication des Buribunkes et des textes ici discutés. Mais la particularité de ce
texte est qu’il est le premier a élargir la portée de cette critique. En effet, dans Loi et
Jugement, Schmitt dénonce la conception du réle du juge comme Subsumotionsautomat,
c’est-a-dire comme « machine a subsumer des cas singuliers sous un ordre normatif
présumé [...] complet et consistant »*2%2. Ainsi, en 1912, on trouve déja le théme de la
mécanisation, ici dans la décision judiciaire, dénoncée pour son caractére fallacieux.
Cependant, comme le remarque Kervégan, dans Loi et Jugement, Schmitt est encore
quelque peu « timide », pas tout a fait str. Il n’affirme pas encore la décision comme le
moment fondateur du droit, de ’ordre juridique. Certes, Schmitt insiste sur I’autonomie
relative des décisions judiciaires par rapport a la norme, mais il n’en fait pas encore la

source du droit.13%

Mais, avec Les Buribunkes et le Romantisme politique 1’année suivante, il affirme
la décision comme un élément au cceur du systéme politico-juridique. En 1919, Schmitt
s’attaque au romantisme politique. Pour lui, il s’agit d’un occasionnalisme apolitique, d’un
mouvement politiquement neutralisé, car il évite toute forme de décision (politique).3%*
Dans Les Buribunkes, il aborde le méme sujet, mais sous un angle différent. Il vise un autre
responsable de la « neutralisation politique » : la mécanisation. L’automate dénoncé n’est
plus seulement le juge, mais tous les acteurs de la société qui sont neutralisés, mécanisés.
Par le pastiche, Schmitt parvient a rendre visible, mieux que par des concepts, un univers,
celui qu’il voit dans la société moderne qui est la sienne, les effets concrets de la pensée
rationaliste qui a neutralisé et dépolitisé I’ensemble du corps social au point de réduire les

individus qui le composent a de simples automates, a des hommes-machines.

1301 C. Schmitt, Die Lage der europaischen Rechtswissenschaft, op. cit., p. 27.

1302 Jean-Francois Kervégan, Que faire de Carl Schmitt?, Paris, Gallimard, 2011, p. 127.
1303 |hid., p. 129-130.

1304 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. 109-162.

296



En bref, Les Buribunkes, lu comme un pastiche, n’apparait pas comme (simple)
fiction, voire une science-fiction. Au contraire, il est ce qu’il prétend étre, c’est-a-dire un
article scientifique, un morceau du travail théorique de Schmitt et une lecture de son temps.
En effet, il porte en germe la conception du politique et du juridique qui sera la marque de
fabrique de Schmitt. D une part, I’apport de Kierkegaard s’y affirme et ouvre la voie a un
décisionnisme plus affirmé. D’autre part, sa critique des effets dévastateurs de la
mécanisation englobe I’ensemble de I’ordre politique. Ce n’est plus seulement une illusion,
une fiction, qui affecte la décision judiciaire. Elle devient I'un des éléments centraux de la
dépolitisation et de la neutralisation qui minent le corps sociopolitique. Les Buribunkes est
donc un véritable essai de philosophie de I’histoire, I’'une des premieres expérimentations
de Schmitt afin de procéder a une synthese entre Hegel et Kierkegaard, parmi tant d’autres,

pour aborder la mécanisation, la neutralisation et la dépolitisation du groupe social.

Conclusion

Cette expérimentation repose, en fait, sur un autre modele : celui de Lukacs. En
1916, le philosophe hongrois publie La Théorie du roman,®% sous-titrée «Ein
geschichtsphilosophischer Versuch tber die Formen der gro3en Epik » qui inspirera, avec

deux autres textes, « De la pauvreté en esprit »130°

et « Soren Kierkegaard et Regine
Olsen »*%%7 publié en 1911 dans Die seele und die formen!3®® (L’ame et les formes), la
courte nouvelle du juriste. Schmitt reprend d’ailleurs le sous-titre du protégé de Weber.
Toutefois, bien que le juriste porte un intérét aux théses du philosophe, il rejette sa lecture
de Kierkegaard et surtout la « promotion » de I’indécision qui en ressort, ainsi que son rejet

de la transcendance (bien qu’il n’ait pas encore embrassé officiellement le matérialisme

marxiste).

1305 Georg Lukacs, The Theory of the Novel: A Historico-Philosophical Essay on the Forms of Great Epic
Literature, traduit par Anna Bostock, Cambridge, MIT Press, 1971, 160 p.

1306 Georg Lukacs, Soul & form, traduit par John T. Sanders et traduit par Katie Terezakis, New York,
Columbia University Press, 2010, p. 201-214.

1307 |id., p. 44-58.

1308 G, Lukacs, Soul & form, op. cit.

297



Lukécs explique, dans La Théorie du roman, que 1’épopée (objet principal de son
analyse) exprime la réalité objective de la vie humaine, sociale et individuelle. Toutefois,
cette expression différe selon les époques en raison des « conditions métaphysiques » qui
sont propres a chacune. Il oppose alors I’épopée antique (homérique) a I’épopée
«moderne » (notamment chez Goethe et les romantiques). Pour Lukécs, chez les antiques,
le monde était une totalité fermée, et de ce fait, ’essence de ’étre était considérée comme
immanente a la vie. L’épopée antique ne recherche donc pas cette essence dans une
transcendance extérieure a la vie, ou plutdt ne la distingue pas de la vie méme. De ce fait,
les formes de vies sociales (les institutions) et les individus étaient liés, et ces derniers

acceptaient la réalité du monde méme lorsqu’ils n’étaient pas en mesure de la comprendre.

Avec le développement de la philosophie, cela va radicalement changer, bien que
la tragédie prédispose deja a la rupture entre vie et essence. De fait,

Within this process, substance was reduced from Homer’s absolute immanence of
life to Plato’s likewise absolute yet tangible and graspable transcendence; and the
stages of the process, which are clearly and sharply distinct from one another (no
gradual transitions here!) and in which the meaning of the process is laid down as
though in eternal hieroglyphics-these stages are the great and timeless paradigmatic
forms of world literature, epic, tragedy, philosophy.

Suivant, chez les modernes héritiers de la tradition philosophique, les institutions son
déconnectées des individus : ces derniers sont aliénés des premiéres. Les individus vont
donc se replier sur eux-mémes et se mettre a la recherche d’une transcendance, d’une
extériorité a la vie, afin d’accepter la vie que les anciens acceptaient comme immanence.
L’aliénation des individus des structures sociales se transforme en aliénation du monde qui
conduit a un état permanent de sans-abrisme et de vagabondage transcendantal. Et pour
Lukacs « the Romantic; and rightly so, for the novel form is, like no other, an expression
of this transcendental homelessness »=%°. Et de fait, la « forme roman» refléte les
pérégrinations transcendantales des modernes. Le roman, a la forme changeante (et qui
peut prendre des formes idéalistes comme pessimiste) est propre a une ere du temps qui ne

connait plus d’immanence, qui distingue 1’essence de la vie.

1309 G, Lukacs, The Theory of the Novel, op. cit., p. 41.

298



Dans le méme ordre d’idée, dans « De la pauvreté en esprit », Lukécs s’interroge
sur la perte de transcendance et conclut au rejet de 1’éthique du devoir et de la normativité
comme devoir étre, comme transcendance. En effet, I’éthique normative (fondée sur des
régles formelles et « enformées ») est responsable de 1’aliénation de la vie. Contre les
formes (les structures sociales) qui alienent, Lukacs propose une éthique de la bonté, une
éthique sans forme, c’est-a-dire sans régles (formelles du devoir étre). En effet, ’'un des
personnages du court dialogue fictionnel explique que « The living life is formless, because
it lies beyond the forms; this is so because in the living life no form can become clear and
pure »10. Or, cette vie sans forme, cette véritable éthique de la bonté se réalise dans le

travail.

Ce n’est que par le travail que les individus (bien que le narrateur de Lukacs affirme
que les femmes ne sont pas capables d’un tel travail) échappent a leurs « limitations
psychologiques »**!1, limitations qui les enferment dans 1’éthique du devoir. Ainsi, par ce
sacrifice de la vie pour le travail qui émerge contre la vie, il est alors possible de retrouver
une véritable connaissance (immanente) de I’autre (des autres) et de faire communauté a
nouveau. Autrement dit, c’est dans et par le travail (hors des formes transcendantes des
devoirs étre) que peut se réaliser I’éthique de la bonté, seule en mesure de mettre un terme
aux pérégrinations qui isolent et de refonder la communauté. Mais, ce travail est pure
immanence puisqu’il ne se préoccupe pas du devoir étre, ¢’est-a-dire des regles morales et
sociales. La bonté pour Lukacs n’est pas a évaluer dans le rapport a la régle, mais dans la
possibilité de connaitre I’autre, de faire communauté. I1 conclut que « Goodness is only
one path among many, but [...] everything, for it, is part of the path — in it our entire life
loses everything that was merely lively; in it the counterhumanity of the Work becomes
the highest level of humanity »*3!2. Ce n’est donc que dans le travail (comme réalisation

d’un ceuvre) que I’humanité se réalise dans son enticreté.

1810 G, Lukacs, Soul & form, op. cit., p. 210.
1311 [pid., p. 211.
1312 |pid., p. 213.

299



Ces lectures du travail et de la nécessité d’un retour a I’immanence (par I’abandon
des formes formelles) sont liées a la lecture que Lukécs fait de Kierkegaard et surtout de
sa relation a Regine. De fait, pour Lukécs, la décision de Kierkegaard de rompre ses
fiangailles avec Regine, comme un sacrifice de la vie d’esthéte pour « an absolute relation
to the absolute »'3® échoue ! En effet, par sa renonciation, Kirkegaard n’atteint pas le stade
«religieux » final puisque Regine reste dans ses écrits comme figure. Elle devient une
forme que le romantique cherche dans son « transcendental homelessness ». Kierkegaard
voulait poser un geste « pur » de renonciation, mais la « purity is no more than an impotent
negation: hardly a way out of confusion, it rather increases confusion »***. Et I’échec de
Kierkeggard découle du fait que ce dernier a congu son geste comme acte « pur », comme

sacrifice en vue d’un but. Or,

Life dominated by motives is a continual alternation of the kingdoms of Lilliput
and Brobdingnag; and the most insubstantial, the most abysmal of all kingdoms is
that of the soul’s reason, the kingdom of psychology. Once psychology has entered
into a life, then it is all up with unambiguous honesty and monumentality. When
psychology rules, then there are no gestures any more that can comprise life and all
its situations within them. Th e gesture is unambiguous only for as long as the
psychology remains conventional. *3%°

L’entreprise kierkegaardienne, a la recherche d’une issue dans la transcendance hors du

monde, était donc condamnée d’avance.

Les Buribunkes de Schmitt se présente alors comme une tentative de sauver la
transcendance (et Kierkegaard) et s’oppose donc a la lecture du philosophe hongrois. Faute
de poser les bases d’une théorie de la forme (juridique) transcendante (ce qu’il fera dans
La visibilité de I’Eglise), le juriste, en repositionnant Kierkegaard dans le sillon hégélien,
cherche a démontrer I’impasse de I’interprétation lukacsienne. De fait, dans la courte
nouvelle, le travail (I’ceuvre) comme seule voie de sortie hors de la mécanisation du monde
(la bonté s’opposant au formalisme mécaniste), hors de I’impasse de 1’éthique du devoir

étre, est présenté comme ’accélérateur de cette mécanisation. Ainsi, Schnekke en ne se

1813 5, Kierkegaard, Fear and trembling, and, The book on Adler, op. cit., p. 29.
1814 G, Lukacs, Soul & form, op. cit., p. 208.
1315 |hid., p. 56.

300



consacrant qu’a son ceuvre, ne refonde pas une communauté humaine, une humanité plus

haute, mais fonde plutdt un monde d’étres mécanisés qui ne sont méme plus humains.

301



302



Conclusion générale

Pour Schmitt, le discours littéraire n’est pas accessoire, mais partie intégrante de
son travail juridique. S’il prétend n’écrire que pour les juristes, ce n’est pas tant parce qu’il
se refuse a tout autre public, mais plutdt parce qu’il considére ses expérimentations
littéraires comme partie intégrante de sa pensée juridique. De fait, la diversité des genres
littéraires que Schmitt explore sert de laboratoire (mot qu’il récuserait) pour construire et
constituer son discours. Dans les pages qui ont précédé, nous nous sommes attardées sur
deux textes de qualités et de longueurs différentes, afin d’explorer deux des techniques
littéraires que le juriste de Plettenberg a mobilisées dans sa jeunesse. Il va de soi que nous
n’avons pas, dans ces quelques pages, considéré toutes les dimensions des textes étudiés.
Toutefois, cela nous a néanmoins permis de jeter un premier regard sur ces textes qui,
surtout pour ’audience francophone, étaient jusqu’a présent ignorés. Qui plus est, notre
¢tude n’a porté que sur deux textes de jeunesse, et non sur ’ensemble du corpus ce qui a
nécessairement conduit a occulter certaines dimensions, voire certains écrits qui pourraient
étre considérés meilleurs, d’un point de vue formel littéraire comme en termes de contenu.
Toutefois, nous n’avons dans le cadre de cette étude mis de co6té 1’évaluation de la qualité
littéraire de ces textes, d’une part, parce que notre propos ne vise pas a affirmer le talent

littéraire du juriste et d’autre part, parce que nous en serions un piétre juge.

Cela étant dit, nous avons cherché, par cette étude a jeter la lumiere sur la diversité
des formes que peut prendre un discours juridique, et ce, afin de comprendre comment il
mobilisait les codes culturels et littéraires de son époque pour expéerimenter méthodes et
theses. En fait, les techniques littéraires que nous avons cherché a relever dans les textes a
I’étude sont topiques d’'un moment qui a été compris ultérieurement comme charniére pour
nous aujourd’hui. La satire et le pastiche, s’ils sont plus anciens et que nous pouvons les
identifier a diverses époques, n’en ont pas été deux voies d’expérimentation majeures au
tournant du 20° siécle. A cet égard, Schmitt, loin d’étre un « avant-gardiste » (bien qu’il se
pense comme tel), montre par ces choix esthétiques qu’il s’inscrit dans un Zeitgeist
spécifique qui informe et enforme ces themes littéraires, philosophiques et juridiques.
Ainsi, avec les Schattenrisse et de « Die Buribunken », il nous a été possible de relever les

liens entre les diverses formes littéraires dont il use. Ces deux textes, surtout les

303



Schattenrisse, nous ont aussi permis de situer ces textes dans le cadre général d’une fin de
siecle (long) qui se vivait comme crise et qui diversifiait et cherchait a déconstruire une

modernité qui devenait trop exsangue.

Pour conclure, nous aimerions réinsister sur la place qu’occupe 1’expérimentation
littéraire chez Schmitt. En effet, les relations qu’entretiennent ces productions littéraires et
académiques entre elles n’ont pas toujours été aussi voilées que dans sa jeunesse. Le juriste
de Plettenberg prend I’initiative d’articuler lui-méme le lien entre son engagement littéraire

et juridique. Outre, Hamlet ou Hécube. L irruption du temps dans le jeu>*®

, qu’il publie
en 1956, il existe un autre texte de facture fictionnelle que Schmitt, par une note de bas de
page, inscrit dans son corpus académique : Land und Meer. Eine weltgeschichtliche
Betrachtung (Terre et Mer. Un point de vue sur [’histoire mondiale).*®*" Ce texte, trés
commenteé, est souvent lu comme une préétude au Nomos de la terre, et donc comme
appartenant au genre de 1’essai en philosophie du droit, mais comme Schmitt lui-méme

I’explique, il est un récit de fiction.

Schmitt raconte, en effet, a I’occasion de la réédition de Land und Meer en 1954,
que I’idée de Terre et Mer (et de leur opposition structurelle et structurante) lui vint en

1940 apreés que sa fille de dix ans lui a réclamé une histoire :

On a rainy holiday in the summer of 1940, my ten-year-old daughter bothered me
to narrate something to her. I am not a good narrator [on en douterait]. The juristic
way of thinking and speaking, which has been transformed into blood and flesh
within me, disrupts unreflective fable-making and transforms every beautiful story
into a matter of fact or a state of affairs, into a case, and if it becomes particularly
intense, into a criminal case. At the time | was occupied with questions concerning
the maritime law of peoples [Volkerrecht des Meeres]. In order now to remain
within the domain of my theme of the law of peoples and simultaneously to do the
child’s bidding, I began to speak of pirates and whale hunters. Unforeseen, | fell

1316 Carl Schmitt, Hamlet ou Hécube. L irruption du temps dans le jeu, Paris, L’ Arche, 1997, 109 p.

1817 Carl Schmitt, Land und Meer: eine weltgeschichtliche Betrachtung, Zehnte Auflage., Stuttgart, Klett-
Cotta, 2020, 107 p ; Carl Schmitt, Terre et mer, traduit par Jean-Louis Pesteil, Paris, Editions Pierre-
Guillaume de Roux, 2017. La traduction de Betrachtung par point de vue si elle peut étre comprise comme
geste poétique de la part du traducteur (le sujet étant la mer observée du point de vue, de la perspective, d’un
terrien), nous semble détourner le sens du titre. Nous lui préférons de ce fait le terme « méditation » retenu
par les traducteurs anglophones. Carl Schmitt, Land and Sea : A World-Historical Meditation, traduit par
Russell A. Berman, Candor, NY, Telos Press Publishing, 2015, 116 p.

304



into the element of the sea, which up until then was foreign to me. The whole of
world history opened itself suddenly under the new aspect of the opposition of the
elements land and sea. From there surprising knowledge and insights disclosed
themselves. Thus arose the little text Land and Sea: A World-Historical Meditation,
which appeared in Reclams-Universal Bibliothek and shall again shortly be printed
there anew, 318

Or, dans la réédition qu’il annonce, il introduit une note dans la section 13 du texte qui le
lie au Nomos de la Terre.r3!° 11 établit donc un lien direct entre les deux textes suggérant
que I'un contient les méditations qui ont mené au texte plus formel du Nomos. Or, une
lecture attentive de Terre et Mer, révele une forme narrative des plus particuliere, surtout
au regard de sa rareté : la narration a la seconde personne du singulier. En effet, nous ne
relevons pas moins de 17 occurrences de pronoms personnels de la seconde personne. Ce
type de narration trés rare (d’autant plus au singulier) en général, du moins dans le discours
littéraire formel (il est plus courant dans le discours publicitaire aujourd’hui), est

complétement étranger au discours académique.

En effet, «toute narration, qu’elle soit orale ou écrite, qu’elle rapporte des
événements vérifiables ou mythiques, qu’elle raconte une histoire ou une simple série
d’actions dans le temps, toute narration présuppose non seulement (au moins) un narrateur
mais encore (au moins) un narrataire, c’est-a-dire quelqu’un a qui le narrateur
s’adresse »*%%° rappelle Gérald Prince. Wolf Schmid distingue, quant & lui, deux types de
représentation du narrataire : implicite et explicite. La représentation explicite « occurs
with the aid of pronouns and grammatical forms of the second person or with well-known
forms of address such as “gentle reader,” etc. »'32%, La représentation implicite permet
d’inférer le narrataire a partir des « narrative text’s symptoms or indexes operating with the
same indexical signs as the representation of the narrator »'322, Le narrataire implicite est

le plus commun dans la plupart des récits, et il est la norme (assumée) dans la production

1318 C. Schmitt, Land and sea, op. cit., p. Xxxiii.

1319 pour plus de détails, voir : lbid., p. Ivi (texte et la note 70) et suiv.

1820 Gerald Prince, « Introduction 4 I’Etude du narrataire » dans Introduction a I’Etude du narrataire, S.l.,
1973, p. 178-196.

1321 Wolf Schmid, Narratology: An Introduction (De Gruyter Textbook), 1 éd., Berlin, De Gruyter, 2010,
p-S.

1322 Wolf Schmid, « Narratee | » dans The living handbook of narratology, s.l., p. En ligne.

305



scientifique. L explicite se rencontre plus souvent dans le récit fictif, mais méme 1a, il est

plus rare que I'implicite.

La forme explicite est, en revanche, un peu plus courante dans les récits dits factuels
(entrevues, «reconstitutions des “faits” auxquelles peuvent procéder, devant le suspect
concerné, un policier, un juge d’instruction ou un procureur a ’audience », « récipiendaire
académique », etc.). Toutefois, précise Genette, dans ces formes de récits, « méme s’il
récuse et, s’il le peut, corrige la teneur du récit qu’on lui fait de sa propre vie, ou de sa
conduite en telle ou telle circonstance, I’interviewé, 1’accusé, le récipiendaire académique
ne peut nourrir aucun doute sur I’identité de celui, a la fois narrataire et protagoniste (lui-
méme et nul autre), que désigne alors le pronom de deuxiéme personne »*%. Il en va
autrement de 1’'usage de la seconde personne dans les récits dont le narrataire n’est pas

identifiable.

En effet, Genette de poursuivre « chez les auteurs de fiction [...], la difficulté tient
donc, non pas a I’'usage du pronom “vous” ou “tu”, mais bien au caractere fictionnellement
déterminé de I’histoire racontée et de son protagoniste, auquel nul lecteur réel [...] ne peut
sérieusement s’identifier »*324. Il faut, néanmoins, distinguer le « vous» de la seconde
personne, du « vous » indéfini (autre forme de « on»). Il est, d’ailleurs, la forme la plus
usuelle de la seconde personne dans le récit. Dans de rares cas, I’on rencontre un autre
vous, un « vous » qui suppose « métalepse du lecteur ». C’est-a-dire un vous qui fait entrer
dans la diégése (I’'univers du récit) le lecteur. C’est le cas dans le Pére Goriot, dans lequel
Balzac écrit : « Vous qui tenez ce livre d’une main blanche, vous qui vous enfoncez dans
un moelleux fauteuil en vous disant : peut-étre ceci va-t-il m’intéresser » ou encore Emily

Bronté qui interpelle le lecteur par des « dear reader ».132°

Hormis ces usages ponctuels, la narration a la seconde personne, et a fortiori au

«tu» est exceptionnelle. Il n’existe qu’un type de discours ou le «tu», sans narrataire

1323 Gérard Genette, Métalepse : De la figure a la fiction, Paris, Seuil, 2004, eBook p.
1324 | bid.
1325 | pjd.

306



identifiable, est courant : celui du commandement religieux/mythique. Or, c’est le type de
narration qui structure Terre et Mer. Dans cette perspective, ce « tu » implique deux choses
pour le lecteur : 1) que le lecteur est happé par le récit qu’il lui est fait et que 2) il se présente
a lui comme commandement, comme ordre (dans les deux acceptions du terme) nécessaire.
Ainsi, Terre et Mer ne reléve pas du registre du discours académique (hors entrevue), mais
plutét du discours mythique et fictionnel. Dans ce cas, le lien que Schmitt tisse entre ce
texte et sa production scientifique visibilise le fait que ces textes littéraires sont congus
comme des espaces d’expérimentation conceptuels et méthodologiques. Cela implique
aussi que ces textes impregnent la production académique de Schmitt, non seulement par
les concepts qu’il y expérimente, mais aussi par les images mythiques qui y sont élaborées

et surtout les mythes qu’ils sont.

Comme nous le mentionnions dans I’introduction, « le mythe est un systéme de
communication, ¢’est un message. On voit par 1a que le mythe ne saurait étre un objet, un
concept, ou une idée ; c’est un mode de signification, ¢’est une forme »*3%, Barthes ajoute
que « le mythe ne se définit pas par ’objet de son message, mais par la facon dont il le
profére : il y a des limites formelles au mythe, il n’y en a pas de substantielles »*?". Le
mythe est donc toujours «une parole » qui transmet un message, mais ce message ne
s’articule pas dans la simple relation signifié-signifiant = signe du langage ordinaire. Plut6t,
il s’agit d’une « opération » magique qui vide le signe de son signifiant initial pour le
transformer en signe-signifiant d’autre chose. En ce sens, le mythe est un « signifiant
vide », un signifiant qui « se présente de fagon ambigué : il est a la fois sens et forme, plein
d’un coté, vide de I’autre »*328, |1 faut donc au mythe de quoi remplir son signifiant évidé,

un quelque chose de déterminé : le concept.

Le concept vient remplir la forme évidée du signifiant (de I'image figée). Comme
il est déterminé, il permet de créer une « chaine de cause a effet ». Toutefois, le mythe ne

mobilise n’importe pas quel concept. Il lui faut un concept qui peut étre « approprié », un

1326 Roland Barthes, Mythologies, Paris, Editions du Seuil, 2014, p. 211.
1327 [pid., p. 212.
1328 |hid., p. 221.

307



suffisamment plastique®*?° : ami, ennemi, transcendance, neutralité, le politique. Le
producteur de mythes a alors pour tache de remplir le signifiant vide (la forme) avec le
concept.133° En somme, le processus de création du mythe (la mythopoigse) consiste en un
appauvrissement du signe et de sa relation avec son signifiant, pour lui adjoindre un autre

signifiant.

Or, «le mythe a une double fonction : il désigne et il notifie, il fait comprendre et
il impose »'*3. Et Barthes de poursuivre, le mythe est une « parole dépolitisée », c’est-a-
dire, une parole qui fixe une image comme naturelle.'33? La forme mythique a une fonction
essentiellement dépolitisante puisqu’en naturalisant 1’objet du mythe, I’'image-mythe, elle
le soustrait a toute possibilité de conflit : les vérités intemporelles et immémoriales ne sont
pas un objet politique, elles sont. En fait, Barthes explique que le « monde fournit au mythe
[...] un réel historique, défini [...] par la fagon dont les hommes I’ont produit ou
utilisé »13%3, En d’autres termes, le « monde » fournit une réalité empirique, des factualités.
Le mythe les ayant absorbées, « il restitue [...] une image naturelle de ce réel »'33*. C’est-
a-dire, une image déshistorisée et immuable, elle est nature (morte). « La fonction du
mythe, c’est d’évacuer le réel »'3®. Et c’est en ce sens que le mythe dépolitise puisque le
politique est nécessairement li¢ a un « ensemble [de] rapports humains dans leur structure
réelle, sociale, dans leur pouvoir de fabrication du monde »'%®. Le processus
mythopoiétique est alors a comprendre comme processus de dépolitisation (dé étant « un
mouvement opératoire »33"). C’est un processus d’évacuation du caractére « fabriqué » du

«réel ».

Chez Schmitt, ’expérimentation ironique comme celle de pastiche, procede de ce

processus d’évidage et de naturalisation. En effet, dans Schattenrisse comme dans « Die

1329 |bid., p. 226,
1330 |bid, p. 235,
1331 |bid,, p. 221,
1332 |bid,, p. 252,
1333 |pid,
1334 |bid,
1335 |bid., p. 253,
1336 |id,
1337 |bid,

308



Buribunken », le juriste acte un congédiement du réel, pour proposer une image grotesque
ou terrifiante de toute tentative de fonder le droit (et le politique) dans le réel. S’il défend
la nécessité d’une transcendance absolue, c’est pour mieux refuser toute possibilité
d’immixtion du réel dans le droit. Le réel est chose de sociologue et de psychologue. Dans
Schattenrisse, toute la tradition empiriste et d’immanence est recadrée dans des mises en
scéne grotesques — exploitant de préférence les représentants les plus caricaturaux et les
plus superficiels — qui imposent un mythe-image de la « naturalité » aporétique de ces
traditions. En déshistorisant les objets de son attaque (I’empirisme, I’immanence, le
scepticisme), il les réduit a des ergotages et persiflages sans sens, des « schmarnn » et les
impose comme n’étant rien d’autre. De méme, dans « Die Buribunken », il décrit un monde
empiriste, un monde de factualités radicalisées et en donne une image « dystopique »,
I’image d’une catastrophe nécessaire. L’utopie qu’entrevoit Lukadcs de refonder la
communauté en echappant a la forme oppressive du devoir étre, est transformée en une

dystopie cauchemardesque ou les individus ne sont plus que des rats.

Parallelement, Schmitt mythifie ses propres théses qui prennent ainsi un caractere
« naturel », donc ahistorique. Ddubler a saisi la question centrale de philosophie de 1’Etat
et du droit parce qu’il fixe les relations duelles, les dualités, entre masculin et f€éminin, entre
terre et mer (pluie), entre ami et ennemi — dans Roland, Daubler oppose la «race
chrétienne germanique » aux « maures musulmans » qui cherchent a lui faire épouser leur
princesse.'®3® Si ces relations sont comprises comme détachées du «réel», comme
transcendantes, elles perdent de leur texture historique, de leurs contingences intrinseques :
immémoriale, elles ont toujours été et donc devraient toujours étre. Schmitt conscient de
cette limite propose la fiction du « comme si». Ce dernier a pour fonction d’étre une
transcendance sans réel, mais nécessaire selon le juriste. Il faut tout simplement étre
conscient qu’il s’agit d’une fiction, ne pas confondre la fiction « fabriquée » avec une
réalité empirique.t®*° Or, il devient difficile de conserver cette conscience si I’on se déleste

du réel empirique. Et de fait, contrairement a Weber qui ne rejette pas I’intrusion des

1338 Theodor Déubler, Das Nordlicht (Roland), https://www.projekt-
gutenberg.org/daeubler/nordlicg/part2chap007.html, (consulté le 1 juin 2023).
1339 Carl Schmitt, « Juristische Fiktionen », Deutsche Juristenzeitung, 1913, vol. 18, n° 12, p. 804-806.

309



sciences empiriques dans le droit (sauf si elle cherche a le remplacer), Schmitt rejette la
possibilité d un apport empirique quelconque (hormis comme preuve matérielle lors d’un
proces). Le processus de délestage du réel ne peut qu’inexorablement mener vers une

mythification de la fiction.

Schmitt s’en défendrait. Il reste conscient de la dimension fictive (de la qualité
fictive) des concepts juridiques qu’il propose. Toutefois, apres la Deuxieme Guerre, il
appert que la dérive mythifiante dans la pensée schmittienne est bel et bien actée. En effet,
la lecture qu’il fait (et qu’il tente d’imposer) du « Benito Cereno» de Melville est
révélatrice du long processus mythopoiétique de Schmitt. De fait, I’interprétation par
Schmitt de la nouvelle de Melville est des plus particuliére et étonnante, si ce n’est
choquante, du moins si nous ne la comprenons pas comme partic d’un processus

mythopoiétique plus large.

La nouvelle porte sur Don Cereno, capitaine d’un négrier dont la « cargaison »
d’esclaves s’est mutinée et a réussi a prendre le contréle du navire. Malheureusement, au
large des cotes d’Amérique du Sud, les mutinés risquaient la mort par pendaison et ne
pouvaient donc accoster dans les ports pour se ravitailler. Qui plus est, ils ne disposaient
pas des connaissances nécessaires pour naviguer jusqu’aux coOtes africaines (leur
destination, apres avoir établi qu’ils ne pouvaient rester dans les Amériques). Ils décident
donc de faire prisonnier le capitaine, Don Cereno, et de le faire passer pour le maitre des
lieux aupres des autres navires et des autorités portuaires afin de ne pas éveiller les
soupgons. Le capitaine finit par s’échapper, et les esclaves arrétés et mis a mort. La
nouvelle s’inspire de plusieurs révoltes d’esclaves au 19° siécle. Celle de La Amistad,
navire négrier, dont les esclaves se révoltent en 1839 et qui termine sa course au
Connecticut, donnant lieu a un proces fortement médiatisé de pres de trois ans. En arriére-
plan, I’on peut aussi identifier des références a la révolte conduite par Toussaint Louverture

a Saint-Domingue. 340

1340 Herman Melville, Benito Cereno, s.l., CreateSpace Independent Publishing Platform, 2012, 86 p.

310



Pourtant, ’interprétation de Schmitt fait fi du contexte esclavagiste. Pour lui, il
s’agit d’'une métaphore sur la différence de nature entre I’Européen (Don Cereno) et de
I’ Américain, Amasa Delano le capitaine du bateau sur lequel Don Cereno trouve refuge
aprés s’étre échappé. Ce dernier, en effet, bien qu’il monte a bord du navire négrier ne se
rend pas compte de la supercherie tant il est incapable de voir par-dela les apparences (selon
Schmitt). Hofele explique que

Faire abstraction de la thématique de ’esclavage est un signe distinctif des lectures
de Benito Cereno dans I’entourage de Schmitt. Ici, les esprits se séparent, 1’ intérieur
de I’extérieur, les fidéles du reste du monde. Du point de vue de Schmitt et de ses
adeptes, celui qui comprend la nouvelle de Melville sous I’angle de ’esclavage n’a
rien compris : naif, « joufflu » et siir de lui dans sa « non-réalité ».134!

La philologue Marianne Kesting, entrée en contact avec Schmitt par son frere Hanno
Kesting (ami de Nicolaus Sombart et Reinhard Koselleck), engage en 1959 un dialogue
avec Schmitt sur la centralité de la « Negerfrage » (question noire) dans I’interprétation de
la nouvelle.*®*2 Schmitt rejette son interprétation et la qualifie, dans son dos, de

1343

«lincolinisation de Benito Cereno » Hans-Dietrich Sander, I'un des pupilles de

Schmitt, voit dans I’interprétation de Kesting une reprise mot-a-mot de « I’interprétation

1345

judéo-libérale (sic) »**** relavant du « pur opportunisme »***> en raison de « I’actualité de

la question négre (sic) »34¢. Cette critique reprend les discussions entre le pupille et

Schmitt a propos de I’interprétation de la philologue.***’

Il va de soi que plusieurs interprétations peuvent étre faites (et ont été faites) de la nouvelle
de Melville. Toutefois, vouloir effacer compleétement la question de I’esclavage d’un récit

ayant pour théatre un négrier écrit a la vielle de la guerre de Sécession, et donc dans un

1341 Andreas Hofele, Carl Schmitt und die Literatur, Berlin, Duncker & Humblot, 2022, p. 309.

1342 |bid., p. 309-327.

1343 |bid., p. 311.

1344 Ibid., p. 319.

1345 Ibid.

1348 |bid.

1347 |bid., p. 319 et 312. En fait, Schmitt encourage Sander a publier une critique pour attaquer 1’interprétation
de Kesting. N.B.: Dans sa correspondance, lorsque Schmitt parle de 1’un de ces pupilles a la troisieme
personne a un correspondant qu’il ne connaitrait personnellement la personne en question, il utilise son titre
de civilité officiel (Dr, Prof., etc.). Il ne semble pas en étre de méme pour Kesting qu’il identifie seulement
comme « Marianne Kesting » précisant entre parentheses qu’elle s’est trouvé un poste de professeur (Hofele,
p- 312, note 17). Sander a, d’ailleurs, nourri beaucoup de rancceur contre elle pour cela puisque, lui, malgré
le soutien et les démarches de Schmitt n’a jamais réussi a trouver un poste universitaire.

311



contexte politiquement explosif, reléve spécifiquement du processus de délestage du réel
et de lhistoire propre au mythe. Cet exemple illustre I’achévement du processus
mythopoiétique que Schmitt engage dans sa jeunesse. Il I'illustre d’autant plus que ce
mythe devient son propre mythe. En somme, les expérimentations schmittiennes
participent de son projet (aussi inconscient puisse-t-il étre) mythopoiétique.
Expérimentations qui informent sa pensée juridique, sa structure dualiste et surtout
transcendante jusqu’a sa these sur les ordres concrets qui ne sont pas des «réalités
empiriques » qui émergent de processus politico-historiques, mais seulement ordre dont la
concrétude découle de I’effet qu’ils ont comme la concrétude de I’Eglise catholique (telle
que Schmitt la concoit) est un ordre qui enforme le social a partir de sa transcendance
invisible.3*® Finalement, Schmitt, le penseur du politique, procéde & une dépolitisation du
réel par sa fixation mythique hors de tout réel empirique et historique (1’histoire étant une
empirie). Ainsi, nous pouvons lire autrement ses théses. Le politique réduit, appauvri a une
simple opposition binaire (au lieu d’un processus complexe et long de fabrication du réel),

a un instant (une décision) ahistorique, procéde d’une dépolitisation du politique méme.

Au-dela des techniques modernistes utilisées et mobilisées, ce projet totalisant de
dépolitisation est typiquement moderniste. Le modernisme se vit comme crise parce qu’il
y a crise. En se refusant a la nécessité, a la « normalité » de la crise (du désordre), le
modernisme cherche a éliminer la crise constitutive et réifiée par la modernité non
substantifiée. Partant, il est un projet de mythopoiétique totalisant. 1l cherche a faire du réel
« chaotique », un « tableau harmonieux », un tableau ot tout est a sa place.3*° Pour ce faire,
il faut repousser le chaos (le politique) toujours plus a I’extérieur. Et c’est paradoxalement
ce que Schmitt fait. En opérant une distinction entre inimicus et hostis, entre polémios et
ekhthrds, il repousse le politique hors du groupe, hors de I’interaction entre individus.*3>°
Le politique n’est plus que le fait du souverain (de I’Etat) et il est absolument extérieur a

la communauté homogeéne et donc apolitique. De ce fait, il ouvre la boite de pandore de la

dépolitisation qu’il prétend vouloir combattre.

1348 Carl Schmitt, La visibilité de I'Eglise ; Catholicisme romain et forme politique ; Doniso Cortés, traduit
par André Doremus et traduit par Olivier Mannoni, Paris, Cerf, 2011, 276 p.

1349 R, Barthes, Mythologies, op. cit., p. 252.

1350 Jacques Derrida, Politiques de I’amitié, Paris, Galilée, 1994, 423 p.

312



10.

11.

12.

Bibliographie

ADAMSON Walter L., Avant-Garde Florence: From Modernism to Facism, lere
édition., Cambridge, Mass, Harvard University Press, 1993, 352 p.

ADLER Amy M., « Post-Modern Art and the Death of Obscenity Law Note », Yale
Law Journal, 1990 1989, vol. 99, p. 1359-1378.

ADORNO Theodor W. et HORKHEIMER Max, La Dialectique de la Raison:
Fragments philosophiques, traduit par Eliane Kaufholz, Paris, Gallimard, 1983,
281 p.

AGAMBEN Giorgio, Homo sacer: l'intégrale : 1997-2015, traduit par Pierre Alféri,
traduit par Joél Gayraud, traduit par Mariléne Raiola et traduit par Martin Rueff,
Paris, Seuil, 2016, 1376 p.

ALLEN David Y., « Modern Conservatism: The Problem of Definition », The
Review of Politics, 1981, vol. 43, n° 4, p. 582-603.

ALY Gotz, Comment Hitler a achete les Allemands: le Ille Reich, une dictature au
service du peuple, traduit par Marie Gravey, Paris, Flammarion (coll. « Champs »),
2022.

ANTLIFF Mark, Avant-Garde Fascism: The Mobilization of Myth, Art, and Culture
in France, 1909-1939, s.l., Duke University Press, 2007, 373 p.

ANTONSEN Jan Erik, « Pastiche » dans Klaus Weimar, Harald Fricke et Jan-Dirk
Muiller (eds.), Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft: Neubearbeitung
des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte, Berlin, de Gruyter, 2007,
vol.3, p. 34-36.

ARENDT Hannah, The origins of totalitarianism, Nouvelle édition., San Diego ;
New York ; London, Harcourt Brace Jovanovich (coll. « A Harvest book »), 1979,
527 p.

ARON Paul, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur
I’histoire du genre », Modeles linguistiques, 1 juillet 2009, XXX, n° 60, p. 11-27.
ARON Paul, Histoire du pastiche: le pastiche littéraire francais, de la Renaissance
anos jours, 1. ed., Paris, Presses Universitaires de France (coll. « Les littéraires »),
2008, 295 p.

BALAKRISHNAN Gopal, « Introduction » dans The Enemy: An Intellectual Portrait

313



13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.
21.

22.

23.

24,

25.

26.

217.

of Carl Schmitt, London; New York, Verso, 2002, p. 1-10.

BALDERSTON Theo, Economics and Politics in the Weimar Republic, Cambridge,
New York-+, Cambridge University Press, 2002, 148 p.

BALIBAR Etienne, « Schmitt : Une lecture “conservatrice” de Hobbes ? », Droits,
2003, vol. 38, n° 2, p. 149-158.

BALKE Friedrich, « Carl Schmitt and Modernity » dans Jens Meierhenrich et Oliver
Simons (eds.), The Oxford handbook of Carl Schmitt, New York ; London, Oxford
University Press, 2016, p. 629-656.

BALL Hugo, « La théologie politique de Carl Schmitt », Les Etudes philosophiques,
traduit par André Doremus, 2004, n° 68, p. 65-104.

BALL Hugo, « Carl Schmitts Politische Theologie », Hochland, 1924 1923, n° 21,
p. 263-286.

BARBISAN Lea, «Les métamorphoses de 1’'utopiec. Walter Benjamin, d’une
esthétique a I’autre », Nouvelle revue d’esthétique, 2016, vol. 17, n° 1, p. 29-41.
BARTHES Roland, Mythologies, Paris, Editions du Seuil (coll. « Collection Points
Essais »), 2014, 274 p.

BARTHES Roland, Le bruissement de la langue, s.l., Seuil, 1984, 420 p.

BAUDE William et SACHS Stephen E, « The Official Story of the Law », Oxford
Journal of Legal Studies, 2023, vol. 43, n° 1, p. 178-201.

BAUDELAIRE Charles, « Le peintre de la vie moderne » dans Oeuvres compleétes de
Charles Baudelaire: L art romantique, Paris, Calmann-Levy, 1885, p. 51-114.
BAUDRILLARD Jean, BRUNN Alain et LAGEIRA Jacinto, « Modernité » dans , En
ligne, Encyclopeaedia Universalis.

BAUMONT Maurice, « Walther Rathenau et son systéme », Annales, 1932, vol. 4,
n° 13, p. 50-58.

BECKER Reinhard Paul, A War of Fools: The Letters of Obscure Men. A Study of
the Satire and the Satirized: Letters of Obscure Men - Study of the Satire and the
Satirized, Bern, Frankfurt, Lang, Peter Bern, 1981, 190 p.

BEEBE Maurice, « Introduction: What Modernism Was », Journal of Modern
Literature, 1974, vol. 3, n° 5, p. 1065-1084.

BELL Michael, « The metaphysics of Modernism » dans Michael Levenson (ed.),

314



28.

29.

30.

31.

32.
33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

The Cambridge Companion to Modernism, 2 édition., Cambridge ; New York,
Cambridge University Press, 2011, p. 9-32.

BENDERSKY Joseph J., « Schmitt Diaries » dans Jens Meierhenrich et Oliver
Simons (eds.), The Oxford handbook of Carl Schmitt, New York ; London, Oxford
University Press, 2016, p. 117-146.

BENDERSKY Joseph W., Carl Schmitt, Theorist for the Reich, Princeton, N.J,
Princeton University Press, 1983, 320 p.

BENETON Philippe, Le Conservatisme, Paris, Presses Universitaires de France,
1988, 128 p.

BENGHELLAB Nour, Des influences politiques sur le développement de la doctrine
juridique en droit international aux Etats-Unis entre 1940 et 1960 : le tournant
pragmatique, Memoire de maitrise (LL.M.), Université du Québec a Montréal
(UQAM), Montréal, 2014.

BENJAMIN Walter, Paris, capitale du XIXe siécle, Paris, Allia, 2015, 64 p.
BENJAMIN Walter, Origine du drame baroque allemand, traduit par Sybille Muller,
Paris, Flammarion, 2009, 336 p.

BENJAMIN Walter, Le concept de critique esthétique dans le romantisme allemand,
traduit par Philippe Lacoue-Labarthe, Paris, Flammarion (coll. « Champs »), 2008,
188 p.

BENJAMIN Walter, The Arcades Project, Cambridge ; London, Harvard University
Press, 1999, 1100 p.

BENoOIST Alain de, Carl Schmitt — Bibliographie seiner Schriften und
Korrespondenzen., Berlin, De Gruyter, 2003.

BEN-ZvI Linda, « Samuel Beckett, Fritz Mauthner, and the Limits of Language »,
PMLA, 1980, vol. 95, n° 2, p. 183-200.

BERMAN Nathaniel, « “But the Alternative Is Despair”: European Nationalism and
the Modernist Renewal of International Law », Harvard Law Review, juin 1993,
vol. 106, n° 8, p. 1792,

BERMAN Nathaniel, « A perilous ambivalence: nationalist desire, legal autonomy,
and the limits of the interwar framework. », Harvard International Law Journal,
1992, vol. 33, p. 353.

315



40.

41.

42.

43.

44,

45.

46.

47.

48.

49,

50.

BIKUNDO Edwin et TRANTER Kieran, « The Buribunks: Carl Schmitt on diaries,
modernity and future », Griffith Law Review, 3 avril 2019, vol. 28, n° 2, p. 95-98.
BILLE JORGENSEN Steen, « Pastiche et poétique de I’ocuvre. Stratégies de réécriture
contemporaines », Revue d’histoire littéraire de la France, 2012, vol. 112, n° 1, p.
105.

BLACKBURN Simon, The Oxford dictionary of philosophy, 2nd ed., Oxford ; New
York, Oxford University Press, 2005, 407 p.

BLAIR Sara, «Modernism and the politics of culture » dans Michael
Levenson (ed.), The Cambridge Companion to Modernism, 2e edition.,
Cambridge ; New York, Cambridge University Press, 2011, p. 155-177.

BLONDEL Georges, « Le Congres des distoriens allemands a Innsbruck et la science
de I’histoire en Allemagne », Revue Historique, 1897, vol. 65, n° 2, p. 323-333.
BOCKENFORDE Ernst-Wolfgang, « The Concept of the Political: A Key to
Understanding Carl Schmitt’s Constitutional Theory », Canadian Journal of Law
& Jurisprudence, 1997, vol. 10, n° 1, p. 5-19.

BOCKENFORDE Ernst-Wolfgang, « Carl Schmitt Revisited », Telos, 1996,
vol. 1996, n° 109, p. 81-86.

BoweN Claire, «Pastiche » dans Roland Greene, Stephen Cushman, Clare
Cavanagh, Jahan Ramazani, Paul F. Rouzer, Harris Feinsod, David Marno et
Alexandra Slessarev (eds.), The Princeton encyclopedia of poetry and poetics,
Princeton, Princeton University Press, 2012, p. 1005-1006.

BovycE Kristin, « In the Condition of Modernism : Philosophy, Literature, and The
Sacred Fount» dans Michael LeMahieu et Karen Zumhagen-Yekplé (eds.),
Wittgenstein and Modernism, lere édition., Chicago; London, University Of
Chicago Press, 2016, p. 153-175.

BRADBURY Malcolm et MCFARLANE James (eds.), Modernism: A Guide to
European Literature 1890-1930, Reprint édition., London, Penguin Books, 1978,
688 p.

BRADBURY Malcolm et MCFARLANE James, «The name and nature of
modernism » dans Malcolm Bradbury et James McFarlane (eds.), Modernism : A

Guide to European Literature 1890-1930, Reprint édition., London, Penguin

316



51.

52.

53.

54,

55.
56.

S7.

58.

59.

60.

61.

62.

Books, 1978, p. 29.

BRATU HANSEN Miriam, « The Mass Production of the Senses: Classical Cinema
as Vernacular Modernism » dans Pamela L. Caughie (ed.), Disciplining
modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009, p. 242-258.
BRAZIDEC Gweénaél Le, René Capitant, Carl Schmitt: Crise et Réforme du
Parlementarisme: De Weimar a la cinquiéme République, Paris, Editions
L’Harmattan, 2022, 310 p.

BREUER Stefan, Anatomie de la révolution conservatrice, traduit par Olivier
Mannoni, Paris, Editions de la Maison des Sciences de 'Homme, 1996, 260 p.
BROWNING Christopher R., Ordinary Men : Reserve Police Battalion 101 and the
Final Solution in Poland, New York, Harper Perennial, 1998, 304 p.

BURGER Peter, Theorie der Avantgarde, Gottingen, Wallstein, 2017, 191 p.
BURGER Peter, Theory Of the Avant-Garde, traduit par Michael Shaw, 1ére edition.,
Minneapolis, University of Minnesota Press, 1984, 192 p.

BURNET Régis, «La pseudépigraphie comme procédé littéraire autonome.
L’exemple des Pastorales », Apocrypha, 2001, vol. 11, p. 77-92.

BuUscHERT William et DAYTON Eric (eds.), « Greenberg, Kant and Contemporary
Aesthetics », Canadian Aesthetics Journal / Revue canadienne d’esthétique, 2008,
vol. 14.

CALDWELL Peter C., « Constitutional Practice and the Immanence of Democratic
Sovereignty: Rudolf Smend, Hermann Heller, and the Basic Principles of the
Constitution » dans Peter C. Caldwell (ed.), Popular Sovereignty and the Crisis of
German Constitutional Law, Durham ; London, Duke University Press, 1997,
p. 120-144.

CARLO GALLI, « Nichilismi a confronto: Nietzsche e Schmitt », Filosofia politica,
2014, n° 1, p. 99-120.

CASSIRER Ernst, The Problem of Knowledge : Philosophy, Science, and History
Since Hegel, traduit par William H. Woglom et traduit par Charles W. Hendel, New
Haven, Yale University Press, 1969, 334 p.

CAUGHIE Pamela L. (ed.), Disciplining modernism, Basingstoke; New York,
Palgrave Macmillan, 2009, 296 p.

317



63.

64.

65.

66.
67.

68.
69.

70.

71.

72.

73.

74.

75.

76.

77.

78.

CHAPOUTOT Johann, Libres d’obéir : Le management, du nazisme a aujourd’ hui,
Paris, Gallimard, 2020, 176 p.

CHAPOUTOT Johann, La loi du sang : Penser et agir en nazi, Paris, Gallimard, 2020,
564 p.

CHAPOUTOT Johann, Comprendre le nazisme, Paris, Editions Tallandier
(coll. « Texto »), 2020, eBook p.

CHAPOUTOT Johann, « Carl Schmitt, un intellectuel au service du nazisme ».
CHARLES Victoria et CARL Klaus H., La sécession viennoise, New York Paris,
Parkstone, 2011, eBook p.

CONDREN Conal, « Satire and definition », Humor, 2012, vol. 25, n° 4, p. 375-399.
COURTENAY William J., « Antiqui and Moderni in Late Medieval Thought »,
Journal of the History of Ideas, 1987, vol. 48, n° 1, p. 3-10.

CoyLE Michael, « Doing Tradition in Different Voices: Pastiche in The Waste
Land » dans Gabrielle Mclintire (ed.), The Cambridge Companion to The Waste
Land, 1™ éd., s.l., Cambridge University Press, 2015, p. 116-130.

DAUBLER  Theodor, Das Nordlicht (Roland), https://www.projekt-
gutenberg.org/daeubler/nordlicg/part2chap007.html, consulte le 1 juin 2023.
DEHMEL Richard, Erlésungen : Eine Seelenwandlung in Gedichten und Spriichen,
Reprint 2021., Berlin, De Gruyter, 1892.

DeHMEL Richard, « Die neue deutsche Alltagstragodie », Die Gesellschaft, 1892,
vol. 8, n°4, p. 508-512.

DERRIDA Jacques, Force de loi: Le Fondement mystique de [’autorité, Paris,
Galilée (coll. « La philosophie en effet »), 1994.

DERRIDA Jacques, Politiques de [’amitié, Paris, Galilée, 1994, 423 p.

DoMscCHKE Jan-Peter, « L’influence d’Auguste Comte sur les conceptions
philosophiques de Wilhelm Ostwald », Les Cahiers philosophiques de Strasbourg,
14 juin 2014, n° 35, p. 197-215.

DuBols Claude-Gilbert, « Modernité du XVlIe siécle francais: ‘“Nouvelleté” ou
Renaissance ? » dans Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (1), En ligne
(Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux, 1994, p. 20-27.

DupPEUX Louis, « Stefan Breuer, Anatomie de la Révolution Conservatrice », Revue

318



79.

80.

81.

82.

83.

84.

85.

86.

87.

88.

89.

90.

91.

92.

93.

d’Histoire Moderne & Contemporaine, 1999, vol. 46, n° 3, p. 622-624.

DuURrsT David C., « Berlin Dada, Carl Schmitt, Georg Lukacs, and the Critique of
Contemplation » dans Weimar Modernism : Philosophy, Politics, and Culture in
Germany, 1918-1933, Lanham, Lexington Books, 2004, p. 33-72.

DuvALL John N., « Troping History: Modernist Residue in Fredric Jameson’s
Pastiche and Linda Hutcheon’s Parody », Style, 1999, vol. 33, n° 3, p. 372-390.
DYzeENHAUS David, « Putting the State Back in Credit » dans Chantal Mouffe (ed.),
The Challenge of Carl Schmitt, London ; New York, Verso, 1999, p. 75-91.
EULENBERG Herbert, Schattenbilder: eine Fibel fiir Kulturbediirftige in
Deutschland, Berlin, Bruno Cassirer, 1918, 382 p.

FAYE Jean-Pierre, « Carl Schmitt, Géring et I’“Etat total” » dans Carl Schmitt ou le
mythe du politique, Paris cedex 14, Presses Universitaires de France (coll. « Débats
philosophiques »), 2009, p. 161-181.

FELDMAN Stephen M., « From Premodern to Modern American Jurisprudence:
The Onset of Positivism Comments », Vanderbilt Law Review, 1997, vol. 50.
FRANCE Anatole, Le livre de mon ami, Paris, Calmann-Levy, 1923.

FREUND Julien, L essence du politique, Paris, Dalloz, 2003, 870 p.

FUMAROLI Marc, « La querelle des Anciens et des Modernes: Sans vaingqueurs ni
vaincus », Le Débat, 1999, vol. 104, n° 2, p. 73-88.

GALLI Carlo, Janus’s Gaze: Essays on Carl Schmitt, traduit par Amanda
Minervini, Durham, NC, Duke University Press, 2015, 232 p.

GENETTE Gerard, Métalepse : De la figure a lafiction, Paris, Seuil, 2004, eBook p.
GENETTE Gérard, Palimpsests: literature in the second degree, traduit par Channa
Newman et traduit par Claude Doubinsky, Lincoln, University of Nebraska Press
(coll. « Stages »), 1997, 490 p.

GENTILE Emilio, The Struggle for Modernity: Nationalism, Futurism, and Fascism,
s.l., Greenwood Publishing Group, 2003, 232 p.

GESSENHARTER Wolfgang et PFeIFFER Thomas (eds.), Die neue Rechte, eine
Gefahr fur die Demokratie?, Wiesbaden, VS Verlag fir Sozialwissenschaften,
2004, 251 p.

GORCEIX Paul, « Autour de la notion de modernité dans la théorie du romantisme

319



iénaen : Novalis » dans Yves Vadeé (ed.), Ce que modernité veut dire (I1), En ligne
(Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux (coll. « Modernités »), 1994,
p. 28-35.

94. GRIFFIN Dustin, Satire : A Critical Reintroduction, 1" éd., s.l., University Press of
Kentucky, 1994.

95. GRIFFIN Roger., « Modernity, modernism, and fascism. A “mazeway
resynthesis” », Modernism/modernity, 2008, vol. 15, n° 1, p. 9-24.

96. GRIFFIN Roger, Modernism and Fascism: The Sense of a Beginning under
Mussolini and Hitler, First Edition., s.l., Palgrave Macmillan, 2007.

97. GRIFFIN Roger, « Between metapolitics and apoliteia: The Nouvelle Droite’s
strategy for conserving the fascist vision in the “interregnum” », Modern &
Contemporary France, février 2000, vol. 8, n° 1, p. 35-53.

98. GRIFFIN Roger, The Nature of Fascism, New York, Palgrave Macmillan, 1991,
256 p.

99. GRoss Raphael, Carl Schmitt und die Juden: eine deutsche Rechtslehre, 1. Aufl.,
Durchgesehene und erweiterte Ausgabe., Frankfurt am Main, Suhrkamp
(coll. « Suhrkamp Taschenbticher Wissenschaft »), 2005, 460 p.

100. GURIAN Waldemar, « Carl Schmitt, Der Kronjurist des Ill. Reiches »,
Deutsche Briefe : ein Blatt der katholischen Emigration, 26 octobre 1934, n° 5, p.
52-54.

101. HAECKEL Ernst, Les énigmes de ['univers, traduit par Camille Bos, Paris,
Schleicher Fréres, éditeurs, 1902, 460 p.

102. HAECKEL Ernst, Le monisme, lien entre la religion et la science : profession
de foi d’un naturaliste, traduit par Georges Vacher de Lapouge, Paris, Schleicher
Freres, éditeurs, 1897, 47 p.

103. HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, Principes de la philosophie du droit,
traduit par Eduard Gans, 3. éd. entierement rev. et Augm;French Edition., Paris,
Presses Universitaires de France (coll. « Quadrige »), 2018, eBook p.

104. HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, The Science of Logic, traduit par George
Di Giovanni, Cambridge; New York, Cambridge University Press
(coll. « Cambridge Hegel translations »), 2010, 790 p.

320



105. HeGEL Georg Wilhelm Friedrich, Encyclopédie des sciences philosophiques
en abrégé (1830), traduit par Maurice de Gandillac et traduit par Friedhelm Nicolin,
Paris, Gallimard, 2001.

106. HEIDEGGER Martin, Chemins qui ne menent nulle part, traduit par Wolfgang
Brokmeier, Nouvelle édition., Paris, Gallimard, 1986, 462; p.

107. HELLER Hermann, « Libéralisme autoritaire? » dans Du libéralisme
autoritaire, traduit par Grégoire Chamayou, Paris, Zones, 2020, p. 123-139.

108. HELLER Hermann, Sovereignty : A Contribution to the Theory of Public and
International Law, traduit par Belinda Cooper, Oxford, New York, Oxford
University Press (coll. « The History and Theory of International Law »), 2019,
206 p.

109. HERF Jeffrey, Reactionary modernism: technology, culture, and politics in
Weimar and the Third Reich, Cambridge, Cambridge Univ. Press, 2003, 251 p.
110. HILLER Susan (ed.), The Myth of Primitivism, 1 édition., London ; New
York, Routledge, 1991, 368 p.

111. HOBSBAWM Eric, L’ dge des extrémes : Le Court Vingtieme Siecle 1914-
1991, Bruxelles, Editions Complexe, 2003.

112. HOBSBAWM Eric J., L ére des empires : 1875-1914, Pluriel., Paris, Fayard,
2012, 496 p.

113. HoBsBAWM Eric J., L’ere des révolutions : 1789-1848, Pluriel., Paris,
Fayard, 2011, 434 p.

114. HoBsBAWM Eric J., L’Ere du capital : 1848-1875, Pluriel., Paris, Fayard,
2010, 464 p.

115. HOESTEREY Ingeborg, Pastiche: cultural memory in art, film, literature,

Bloomington, Indiana University Press, 2001, 138 p.

116. HOFELE Andreas, Carl Schmitt und die Literatur, Berlin, Duncker &
Humblot, 2022, 523 p.
117. HOFELE Andreas, « Carl Schmitt und der Nordlicht-Mythos Theodor

Ddaublers » dans Daniel Graziadei, Federico Italiano et Andrea Sommer-
Mathis (eds.), Mythos - Paradies - Translation, Bielefeld, Transcript Verlag, 2018,
p. 109-122.

321



118. HOFMANNSTHAL Hugo von, Der Brief des Lord Chandos, Ditzingen,
Reclam (coll. « Reclams Universal-Bibliothek »), 2019, 68 p.

119. HoLczHAUSER Vilmos, Konsens und Konflikt: die Begriffe des Politischen
bei Carl Schmitt, Berlin, Duncker & Humblot, 1990, 277 p.
120. HoLMES Stephen, « Schmitt: The Debility of Liberalism » dans The

Anatomy of Antiliberalism, Revised édition., Cambridge, Harvard University Press,
1996, p. 37-60.

121. HoLmES Stephen, The Anatomy of Antiliberalism, Revised édition.,
Cambridge, Harvard University Press, 1996, 352 p.

122. HoLT Niles R., « Wilhelm Ostwald’s “The Bridge” », The British Journal
for the History of Science, 1977, vol. 10, n° 2, p. 146-150.

123. HoLT Niles R., « Ernst Haeckel’s Monistic Religion », Journal of the
History of Ideas, 1971, vol. 32, n° 2, p. 265-280.

124. HUTCHEON Linda, The politics of postmodernism, 2nd ed., London ; New
York, Routledge, 2002, 222 p.

125. HUTTEN Ulrich von, Lettres des hommes obscurs, Ed. bilingue., Paris, Les
Belles Lettres, 2004, 768 p.

126. HUYSSEN Andreas, After the Great Divide : Modernism, Mass Culture,
Postmodernism, Edition Unstated edition., Bloomington, Indiana University Press,
1987, 256 p.

127. INGRAO Christian, Believe and Destroy : Intellectuals in the SS War
Machine, Malden, Wiley, 2013, 432 p.

128. INGRAO Christian, Croire et détruire: les intellectuels dans la machine de
guerre SS, Paris, Pluriel, 2011, 699 p.

129. JAKOBSON Roman, Essais de linguistique generale, Paris, Editions de
Minuit, 1968, 260 p.

130. JAMES William, Le pragmatisme, traduit par Stéphane Madelrieux, Paris,

Flammarion, 2010.

131. JAMESON Fredric, A singular modernity, New York; London, Verso
(coll. « Radical thinkers »), 2012, 250 p.
132. JAMESON Fredric, Postmodernism, or, The cultural logic of late capitalism,

322



Reprinted., London, Verso, 2008, 438 p.

133. JAY Martin, « Reconciling the Irreconcilable? Rejoinder to Kennedy »,
Telos, 1987, vol. 1987, n° 71, p. 67-80.

134. JosePH Lawrence, « Theories of Poetry, Theories of Law », Vanderbilt Law
Review, 1993, vol. 46, p. 1227.

135. KAGER Maria, « James Joyce and Fritz Mauthner: Multilingual Liberators
of Language », The Germanic Review: Literature, Culture, Theory, 2 janvier 2018,
vol. 93, n° 1, p. 39-47.

136. KELLER Gottfried, Hamburger Lesehefte, Nr.47, Die drei gerechten
Kammacher, Husum/Nordsee, Hamburger Lesehefte, 1986, 40 p.

137. KELSEN Hans, Qui doit étre le gardien de la Constitution ?, traduit par
Sandrine Baume, Paris, M. Houdiard (coll. « Les sens du droit »), 2006.

138. KENNEDY Ellen, « Carl Schmitt Und Hugo Ball: Ein Beitrag Zum Thema
“politischer Expressionismus” », Zeitschrift fir Politik, 1988, vol. 35, n°2, p.
143-162.

139. KENNEDY Ellen, « Carl Schmitt and the Frankfurt School », Telos: Critical
Theory of the Contemporary, 1987, vol. 1987, n° 71, p. 37-66.

140. KERVEGAN Jean-Francois, Que faire de Carl Schmitt?, Paris, Gallimard
(coll. « Collection Tel »), 2011, 328 p.

141. KERVEGAN Jean-Francois, Hegel, Carl Schmitt: le politique entre

speculation et positivité, 1. éd., Paris, Presses Universitaire de France
(coll. « Quadrige Grands textes »), 2005, 349 p.

142. KERVEGAN Jean-Frangois, « Carl Schmitt et “I’'unité du monde” », Les
Etudes philosophiques, 2004, vol. 68, n° 1, p. 3-23.

143. KERVEGAN Jean-Francois, « Politique et raison. Remarques sur I’attitude de
Carl Schmitt envers Hegel », Cahiers de Fontenay, 1990, vol. 58, n° 1, p. 173-191.

144. KETTLER David, MEeJA Volker et STEHR Nico, « Karl Mannheim and
Conservatism: The Ancestry of Historical Thinking », American Sociological
Review, 1984, vol. 49, n° 1, p. 71-85.

145. KIERKEGAARD Sgren, Fear and trembling, and, The book on Adler, traduit

par Walter Lowrie, London, Everyman’s Library, 1994, 302 p.

323



146. KIERKEGAARD Sgren, Either/or, Part I, traduit par Howard V. Hong et
traduit par Edna H. Hong, Princeton, N.J, Princeton University Press
(coll. « Kierkegaard’s writings »), 1987, Ebook p.

147. KIERKEGAARD Sgren, Either/or, Part Il, traduit par Howard V. Hong et
traduit par Edna H. Hong, Princeton, N.J, Princeton University Press
(coll. « Kierkegaard’s writings »), 1987, Ebook p.

148. KITTLER Friedrich A., Gramophone, film, typewriter, traduit par Emmanuel
Guez, traduit par Emmanuel Alloa et traduit par Frédérique Vargoz, s.1., Les Presses
du réel, 2018, 470 p.

149. KITTLER Friedrich A., Gramophone, Film, Typewriter, traduit par Geoffrey
Winthrop-Young et traduit par Michael Wutz, 1 edition., Stanford, California,
Stanford University Press, 1999, 360 p.

150. KORTLANDER Bernd, « Weltbirger am Rhein. Leben und Werk Herbert
Eulenburgs. » dans Sabine Brenner (ed.), Ganges Europas, heiliger Strom!,
Dusseldorf, Droste Verlag, 2001, p. 75-98.

151. KOSELLECK Reinhart, The Practice of Conceptual History : timing History,
spacing Concepts, traduit par Todd Samuel Presner, Stanford, Stanford University
Press (coll. « Cultural memory in the present »), 2002, 363 p.

152. KoseLLECK Reinhart, Critique and Crisis: Enlightenment and the
Pathogenesis of Modern Society, Cambridge, The MIT Press, 1998.

153. LAMBROW Alexander, « 14 December 1930 : Robert Musil Meets Carl
Schmitt », The German Quarterly, 2017, vol. 90, n° 3, p. 332-348.

154, LAMBROW Alexander James, Theogony Ab Ovo: Carl Schmitt’s Early
Literary Writings,Harvard University, Cambridge, Massachusetts, 2019, 190 p.
155. LAMPRECHT Karl, «Was ist Kulturgeschichte?: Beitrag zu einer
empirischen Historik », Deutsche Zeitschrift fur Geschichtswissenschaft, 1897,

vol. 1896/97, p. 75-150.

156. LANDA lIshay, The Apprentice’s Sorcerer: Liberal Tradition and Fascism,
s.l., BRILL (coll. « Studies in Critical Social Sciences »), 2009.

157. LAROUSSE, « Naturalisme » dans , En ligne.

158. LAWN Chris et KEANE Niall, The Gadamer Dictionary, London ; New York,

324



Continuum International Publishing Group, 2011, 177 p.

159. LEBLANC Julie, «La linguistique de 1’énonciation et le concept de
déictique », Linguistica, 1 décembre 1991, vol. 31, n° 1, p. 31-40.

160. LEMAHIEU Michael et ZUMHAGEN-YEKPLE Karen, « Introduction :
Wittgenstein, Modernism, and the Contradictions of Writing Philosophy as
Poetry » dans Michael LeMahieu et Karen Zumhagen-Yekplé (eds.), Wittgenstein
and Modernism, 1¢re édition., Chicago ; London, University Of Chicago Press,
2016, p. 1-20.

161. LEMAHIEU Michael et ZUMHAGEN-YEKPLE Karen (eds.), Wittgenstein and
Modernism, 1¢re édition., Chicago ; London, University Of Chicago Press, 2016,
336 p.

162. LEVAILLANT Jean, Essai sur [’evolution intellectuelle d’Anatole France,
Paris, Armand Colin, 1965, 942 p.

163. LEVENSON Michael (ed.), The Cambridge Companion to Modernism, 2e

édition., Cambridge ; New York, Cambridge University Press, 2011, 344 p.

164. LEVIN Harry, « What Was Modernism? », The Massachusetts Review, 1960,
vol. 1, n°4, p. 609-630.
165. LEVINE Joseph M., The Battle of the Books: History and Literature in the

Augustan Age, Ithaca, Cornell University Press, 1991, 430 p.

166. LEwis Pericles, « Modernism and religion » dans Michael Levenson (ed.),
The Cambridge Companion to Modernism, 2 edition., Cambridge ; New York,
Cambridge University Press, 2011, p. 178-196.

167. LOowiTH Karl, « Le décisionnisme (occasionnel) de Carl Schmitt », Les
Temps Modernes, traduit par Mira Kéller et traduit par Dominique Séglard, 1991,
n° 544, p. 15-50.

168. LuBAN David, Legal modernism, Ann Arbor, The University of Michigan
Press (coll. « Law, meaning, and violence »), 1994, 1 p.

169. LuBAN David, « Legal Modernism », Michigan Law Review, 1986 1985,
vol. 84, p. 1656-1695.

170. LUKACS Georg, Soul & form, traduit par John T. Sanders et traduit par Katie

Terezakis, New York, Columbia University Press (coll. « Columbia themes in

325



philosophy social criticism and the arts »), 2010.

171. Lukacs Georg, Die Theorie des Romans: Ein geschichtsphilosophischer
Versuch uber die Formen der groRen Epik, Bielefeld, Aisthesis, 2009, 156 p.

172. LUKACS Georg, « On Poverty of Spirit : A Conversation and a Letter » dans
Arpad Kadarkay (ed.), The Lukacs Reader, Oxford ; Cambridge, John Wiley &
Sons, 1995, p. 42-56.

173. LUKACs Georg, The Destruction of Reason, London, The Merlin Press,
1981.

174. LUKACS Georg, The Theory of the Novel: A Historico-Philosophical Essay
on the Forms of Great Epic Literature, traduit par Anna Bostock, Cambridge, MIT
Press, 1971, 160 p.

175. LUNN Eugene, Marxism and Modernism : An Historical Study of Lukdcs,
Brecht, Benjamin, and Adorno, s.l., University of California Press, 1982, 348 p.
176. MALZER-SEMLINGER Nathalie, Die Vermittlung franzésischer Literatur
nach Deutschland zwischen 1871 und 1933,Université de Duisbourg et Essen,

Duisbourg ; Essen, 2009, 347 p.

177. MAUS Ingeborg, « The 1933 “Break” in Carl Schmitt’s Theory » dans The
1933 « Break » in Carl Schmitt’s Theory, Durham, Duke University Press, 1998,
p. 196-216.

178. MCEVILLEY Thomas, Art and Discontent : Theory at the Millennium,
Kingston, McPherson & Company, 1993, 186 p.
179. MEHRING Reinhard, « Die dritte Religion des Deutschen: Die Goethe-

Revokation des »dritten Humanismus¢, Carl Schmitts Kanonpolitik, sein
Nihilismusbegriff und sein langer Weg zu Goethe » dans Matthias Léwe et Georg
Streim (eds.), « Humanismus » in der Krise, Berlin, De Gruyter, 2017, p. 131-156.

180. MEHRING Reinhard, Carl Schmitt: A Biography, Cambridge ; Malden,
Polity, 2014, 700 p.
181. MEIERHENRICH Jens et SIMONS Oliver (eds.), The Oxford handbook of Carl

Schmitt, Oxford University Press., New York ; London, 2016, 828 p.
182. MELVILLE Herman, Benito Cereno, s.l., CreateSpace Independent
Publishing Platform, 2012, 86 p.

326



183. MESCHONNIC  Henri, Modernité, modernité, Paris, Gallimard
(coll. « Collection folio essais »), 1993, 313 p.

184. MIDDELL Matthias, « Méthodes de I’historiographie culturelle: Karl
Lamprecht », Revue germanique internationale, 1998, n° 10, p. 93-115.

185. MILLER Eric, Hope in a Scattering Time : A Life of Christopher Lasch,
Cambridge (E-U), Wm. B. Eerdmans Publishing, 2010, 415 p.

186. MINDA Gary, Postmodern Legal Movements: Law and Jurisprudence At
Century’s End, s.l., NYU Press, 1995.

187. MINDA Gary, « One Hundred Years of Modern Legal Thought: From

Langdell and Holmes to Posner and Schlag », Indiana Law Review, 1995 1994,
vol. 28, p. 353-390.

188. MINKENBERG Michael, « The New Right in France and Germany : Nouvelle
Droite, Neue Rechte, and the New Right Radical Parties » dans The Revival of Right
Wing Extremism in the Nineties, London ; New York, Routledge, 1997.

189. MOHLER Armin, The Conservative Revolution in Germany, 1918-1932,
traduit par F. Roger Devlin, Whitefish, Washington Summit Publishers, 2018.

190. MoOLIERE, Don Juan, s.l., Houghton Mifflin Harcourt, 2001, 163 p.

191. MORGENTHAU Hans J., « Fragment of an Intellectual Autobiography :

1904-1932 » dans Kenneth Thompson (ed.), Truth and Tragedy: Tribute to Hans
J. Morgenthau, Ebook., London ; New York, Routledge, 2020.

192. MORGENTHAU Hans J., Die internationale Rechtspflege ihr Wesen und ihre
Grenzen, Leipzig, R. Noske, 1929, 170 p.

193. Mosse George L., La nazionalizzazione delle masse: simbolismo politico e
movimenti di massa in Germania (1815-1933), s.., Il Mulino, 2009.

194, Mosse George L., La révolution fasciste vers une théorie générale du
fascisme, traduit par Jean-Francois Sené, Paris, Seuil, 2003, 272 p.

195. Mourre Chantal, On the Political, 1ére édition., London; New York,
Routledge, 2005, 144 p.

196. Mourre Chantal, The Challenge of Carl Schmitt, London; New York,
Verso, 1999, 228 p.

197. MouUFFE Chantal, « Penser La Démocratie Moderne Avec, Et Contre, Carl

327



Schmitt », Revue francgaise de science politique, 1992, vol. 42, n° 1, p. 83-96.

198. MusiL Robert, L’ Homme sans qualités, traduit par Philippe Jacottet, Paris,
Editions du Seuil (coll. « Points »), 2004, vol.Tome 1, 833 p.
199. NAHMOD Sheldon H., « Artistic Expression and Aesthetic Theory: The

Beautiful, the Sublime and the First Amendment », Wisconsin Law Review, 1987,
vol. 1987, p. 221-264.

200. NEBEL Gerhard, « Thomas Mann / Zu seinem 75. Geburtstag », Frankfurter
Allgemeine Zeitung, 6 juin 1950 p.

201. NEGELINUS, MOX DocTor Johannes, ScHMITT Carl et EISLER Fritz,
« Schattenrisse » dans Ingeborg Villinger (ed.), Carl Schmitts Kulturkritik der
Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » des Johannes
Negelinus, Reprint 2014., Berlin, Boston, De Gruyter, 2015, p. 11-68.

202. NEGRO Fabrizio et GRASSO Matteo, « Between The Buribunks and the
Christian Epimetheus » dans Kieran Tranter et Edwin Bikundo (eds.), Carl Schmitt
and the Buribunks : Technology, Law, Literature, London ; New York, Routledge,
2022, p. 321-335.

203. NEUMANN Franz L., Behemoth: The Structure and Practice of National
Socialism, 1933-1944, Chicago, Ivan R. Dee, 2009, 649 p.

204, NEUMANN Volker, « Carl Schmitt und die Linke », Die Zeit, 8 juill. 1983 p.

205. NIETZSCHE Friedrich, Ainsi parlait Zarathoustra, traduit par Geneviéve

Bianquis, Paris, Flammarion (coll. « GF - Flammarion »), 2006, 477 p.

206. OsTwALD Wilhelm, « Weltdeutsch » dans Monistische Sonntagspredigten,
s.l., 1915, vol.36, p. 545-559.
207. OsTwALD Wilhelm, Le Monisme comme but de la Civilisation, Hambourg,

Edité par le Comité international du monisme, 1913, 38 p.
208. OsTwALD Wilhelm, Monism as the goal of civilization, Hambourg,

Internattional Committee of Monism, 1913, 37 p.

2009. OsTwALD Wilhelm, L énergie, traduit par E. Philippi, Paris, Félix Alcan,
éditeur, 1910.
210. PACHTER Henry, Weimar Etudes, F First Edition., New York, Columbia

University Press, 1982, 387 p.

328



211. PELLISSIER Georges, « Emile Zola et la théorie du naturalisme » dans , En
ligne, 2003.

212. PoPe Elfrieda Hochbaum, « Review of Monistische Sonntagspredigten.
Erste Reihe », Journal of Educational Psychology, 1913, vol. 4, n° 1, p. 49-50.
213. PReuss Ulrich K., «The Critique of German Liberalism: Reply to

Kennedy », Telos, 20 mars 1987, vol. 1987, n° 71, p. 97-109.

214, PRINCE Gerald, « Introduction a I’Etude du narrataire » dans Introduction a
I’Etude du narrataire, s.l., 1973, p. 178-196.

215. PULLIERO Marino, « Problématique néoreligieuse et sécularisation dans
I’ Allemagne wilhelminienne. Monisme, Diesseitsreligion, Ersatzreligion », Droits,
2014, vol. 59, n° 1, p. 79-102.

216. QUENTIN Bertrand, « Hegel et la matiére : le philosophe allemand a-t-il
encore quelque chose a nous dire ? », Les Etudes philosophiques, 1 décembre 2006,
n° 79, n°4, p. 537-556.

217. RATHENAU Walther, « Physiologie des Kunstempfindens » dans Alexander
Jaser (ed.), Schriften der Wilhelminischen Zeit, 1885-1914, Dusseldorf, Droste
Verlag (coll. « Walther Rathenau-Gesamtausgabe »), 2015, p. 287-308.

218. RATHENAU Walther, « Ein Grundgesez der Asthetik » dans Reflexionen,
Leipzig, Hirzel, 1908, p. 41-57.

2109. RATHENAU Walther, « Von neuerer Malerei » dans Reflexionen, Leipzig,
Hirzel, 1908, p. 58-78.

220. RAULET Gérard, « Le concept de modernité » dans Yves Vadé (ed.), Ce que
modernité veut dire (1), En ligne (Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux
(coll. « Modernités »), 1994, p. 82-96.

221. RAULET Gérard (ed.), Weimar, ou, L’explosion de la modernité: actes du
Colloque « Weimar ou la modernité », Paris, Editions Anthropos, 1984, 323 p.
222. RENARD Georges, Les Princes de la jeune critique: Jules Lemaitre,

Ferdinand Brunetiere, Anatole France, Louis Ganderax, Paul Bourget, Paris,
Librairie de la nouvelle revue, 1890.
223. ROHKRAMER Thomas, « Antimodernism, Reactionary Modernism and

National Socialism. Technocratic Tendencies in Germany, 1890-1945 »,

329



Contemporary European History, mars 1999, vol. 8, n° 1, p. 29-50.

224, Ross Stephen, « Uncanny Modernism, or Analysis Interminable » dans
Pamela L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, Basingstoke; New York,
Palgrave Macmillan, 2009, p. 33-52.

225. S. C., « Die Buribunken », Summa, 1918, n° 4, p. 89-106.

226. S. C. et ScHMITT Carl, « Die Buribunken: Ein geschichtphilosophischer
Versuch » dans Ernst Hismert et Gerd Giesler (eds.), Die Militarzeit 1915 bis
1919 : Tagebuch Februar bis Dezember 1915. Aufsditze und Materialien, Berlin,
Akademie Verlag, 2005, p. 453-471.

2217. SAINT-GERAND Jacques-Philippe, « Parodie et pastiche dans quelques
dictionnaires francais (1680-1890) ou destins dictionnairiques de la
lexicographie? » dans Catherine Dousteyssier-Khoze et Floriane Place-
Verghnes (eds.), Poétiques de la parodie et du pastiche de 1850 a nos jours,
Oxford; New York, Peter Lang (coll. « Modern French identities »), 2006,
p. 37-51.

228. SCHANK J.B., « Les figures du savant, de la Renaissance au siecle des
Lumieres » dans Dominique Pestre (ed.), Histoire des sciences et des savoirs. Tome
1 : De la Renaissance aux Lumiéres, traduit par Bruno Poncharal et traduit par
Agnes Muller, Hlustrated édition., Paris, SEUIL, 2015, p. 43-65.

229. SCHEUERMAN BIll, « The Fascism of Carl Schmitt: A Reply to George
Schwab », German Politics & Society, 1993, n° 29, p. 104-111.

230. SCHEUERMAN Bill, « Carl Schmitt and the Nazis », German Politics &
Society, 1991, n° 23, p. 71-79.

231. SCHEUERMAN William E., Hans Morgenthau : Realism and Beyond,
Cambridge ; Malden, Polity Press (coll. « Key contemporary thinkers »), 2009,
257 p.

232. SCHEUERMAN William E., Carl Schmitt : The End of Law, s.l., Rowman &
Littlefield, 1999, 368 p.

233. ScHMID Wolf, Narratology: An Introduction (De Gruyter Textbook), 1™ éd.,
Berlin, De Gruyter (coll. « De Gruyter Textbook »), 2010, 258 p.

234. ScHMID Wolf, « Narratee » dans The living handbook of narratology, s.1.,

330



p. En ligne.

235. ScHMITT Carl, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings : Statute
and Judgment and the Value of the State and the Significance of the Individual,
traduit par Lars Vinx et traduit par Samuel Garrett Zeitlin, Cambridge, Cambridge
University Press (coll. « Cambridge Studies in Constitutional Law »), 2021.

236. ScHMITT Carl, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der
Souveranitat, Elfte, Korrigierte Auflage., Berlin, Duncker & Humblot, 2021, 72 p.

237. ScHMITT Carl, Land und Meer: eine weltgeschichtliche Betrachtung, Zehnte
Auflage., Stuttgart, Klett-Cotta, 2020, 107 p.

238. SCHMITT Carl, «Etat fort et économie saine» dans Du libéralisme
autoritaire, traduit par Grégoire Chamayou, Paris, Zones, 2020, p. 87-118.

239. ScHMITT Carl, Die Tyrannei der Werte, Vierte, Unveranderte Auflage.,
Berlin, Duncker & Humblot, 2020, 91 p.

240. SCHMITT Carl, Loi et jugement : une enquéte sur le probléme de la pratique
du droit, traduit par Rainer Maria Kiesow, Paris, Editions de L’EHESS
(coll. « Collection EHESS Transalations »), 2019, 167 p.

241. ScHMITT Carl, « The Buribunks. An essay on the philosophy of history »,
Griffith Law Review, traduit par Gert Reifarth et traduit par Laura Petersen, 2019,
vol. 28, n° 2, p. 99-112.

242. ScHMITT Carl, Tagebiicher 1925-1929, Berlin, Duncker & Humblot, 2018,
545 p.

243. ScHMITT Carl, Le Tribunal du Reich comme gardien de la Constitution,
Paris, Dalloz, 2017, 116 p.

244, SCHMITT Carl, Uber Schuld und Schuldarten: eine terminologische
Untersuchung: mit einem Anhang weiterer strafrechtlicher und friher
rechtsphilosophischer Beitrage, Zweite Auflage., Berlin, Duncker & Humblot,
2017, 180 p.

245. SCHMITT Carl, Terre et mer, traduit par Jean-Louis Pesteil, Paris, Editions
Pierre-Guillaume de Roux, 2017.

246. ScHMITT Carl, Political Romanticism, Abingdon; New York, Routledge,
2017, 231 p.

331



247, ScHMITT Carl, Romischer Katholizismus und politische Form, 7.
Druckaufl., Stuttgart, Klett-Cotta, 2016, 69 p.

248. ScHMITT Carl, Glossarium.: Aufzeichnungen aus den Jahren 1947 bis
1958., 2° éd., Berlin, Duncker & Humblot, 2015, 557 p.

249. ScHMITT Carl, La dictature, traduit par Mira Koller et traduit par Dominique
Séglard, Paris, Points, 2015.

250. SCHMITT Carl, « La dictature du président du Reich d’aprés ’article 48 de
la Constitution de Weimar » dans La dictature, traduit par Mira Koller et traduit
par Dominique Séglard, Paris, Points, 2015, p. 283-342.

251. ScHMITT Carl, Land and Sea : A World-Historical Meditation, traduit par
Russell A. Berman, Candor, NY, Telos Press Publishing, 2015, 116 p.

252. ScHMITT Carl, Der Begriff des Politischen, 9e édition, Korriegierte
Auflage., Berlin, Duncker & Humblot, 2015, 119 p.

253. SCHMITT Carl, Ex Captivitate Salus : Erfahrungen der Zeit 1945/47, 4e
édition., Berlin, Duncker & Humblot, 2015, 100 p.

254. ScHMITT Carl, Théorie de la constitution, 2e édition., Paris, Presses

Universitaires de France, 2013, 576 p.

255. ScHMITT Carl, Le nomos de la Terre, 2° éd., Paris, Presses Universitaires
France, 2012, 368 p.
256. SCHMITT Carl, La visibilité de I’Eglise ; Catholicisme romain et forme

politigue ; Doniso Cortés, traduit par André Doremus et traduit par Olivier
Mannoni, Paris, Cerf, 2011, 276 p.

257. ScHMITT Carl, Carl Schmitt Tagebicher 1930 - 1934, Berlin, Akademie
Verl, 2010.
258. ScHMITT Carl, La Notion de politique. Suivi de Théorie du partisan, traduit

par Marie-Louise Steinhauser, Paris, Editions Flammarion, 2009, 323 p.

259. SCHMITT Carl, Gesetz und Urteil : Eine Untersuchung zum Problem der
Rechtspraxis, 3e édition., Minchen, C.H.Beck, 2009, 129 p.
260. ScHMITT Carl, Theodor Daublers « Nordlicht » : Drei Studien Uber die

Elemente, den Geist und die Aktualitat des Werkes., 3e édition., Berlin, Duncker &
Humblot, 2009, 74 p.

332



261. SCcHMITT Carl, « La science allemande du droit dans sa lutte contre I’esprit
juif », Cités, 1 décembre 2007, n° 14, p. 173-180.

262. ScHMITT Carl, The Concept of the Political, traduit par George Schwab,
Chicago, University of Chicago Press, 2007, 126 p.

263. ScHMITT Carl, Die Militdrzeit 1915 bis 1919 : Tagebuch Februar bis
Dezember 1915. Aufsatze und Materialien, Berlin, Akademie Verlag, 2005, 587 p.

264. ScHMITT Carl, Carl Schmitt. Tageblcher vom Oktober 1912 bis Februar
1915, Berlin, Oldenbourg Akademieverlag, 2003, 437 p.

265. ScHMITT Carl, La Valeur de I’Etat et la signification de ['individu, Geneve,
Librairie Droz, 2003, 152 p.

266. SCHMITT Carl, « Le Fiihrer protége le droit. A propos du discours d’Adolf
Hitler au Reichstag du 13 juillet 1934 », Cités, 2003, vol. 14, n° 2, p. 165-171.
267. SCHMITT Carl, « La science allemande du droit dans sa lutte contre I’esprit

juif. », Cites, 2003, vol. 14, n° 2, p. 173-180.

268. SCHMITT Carl, Le Léviathan dans la doctrine de 1’état de Thomas Hobbes :
Sens et échec d’un symbole politique, Paris, Seuil, 2002, 246 p.

2609. ScHMITT Carl, Carl Schmitt - Jugendbriefe : Briefschaften an seine
Schwester Auguste 1905-1913, lere edition., Berlin, De Gruyter Akademie
Forschung, 2000, 213 p.

270. ScHMITT Carl, The crisis of parliamentary democracy, 3. printing.,
Cambridge, Mass., MIT Press (coll. « Studies in contemporary German social
thought »), 2000, 132 p.

271. ScHMITT Carl, Politische Romantik, 6e eédition., Berlin, Duncker &
Humblot, 1998, 174 p.

272. SCHMITT Carl, Hamlet ou Hécube. L irruption du temps dans le jeu, Paris,
L’ Arche, 1997, 109 p.

273. ScHMITT Carl, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schiler, Berlin,
Akademie Verlag, 1995, 476 p.

274. SCHMITT Carl, Théologie politique : 1922, 1969, traduit par Jean-Louis
Schlegel, Paris, Gallimard, 1988, 204 p.

275. SCHMITT Carl, « 1907 Berlin » dans Piet Tommissen (ed.), Schmittiana - Nr.

333



71-72, Economische Hogeschool Sint-Aloysius., Bruxelles, 1988, p. 11-21.

276. ScHMITT Carl, « Neutralitdt und Neutralisierungen » dans Positionen und
Begriffe: im Kampf mit Weimar - Genf - Versailles, 1923 - 1939, Hambourg,
Hanseatische Verlagsanstalt, 1988, p. 271-295.

2717. ScHMITT Carl, Die Lage der europdischen Rechtswissenschaft, Tubingen,
Internationaler Universitats-Verlag, 1950.

278. ScHMITT Carl, « Der Staat als Mechanismus bei Hobbes und Descartes »,
Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie, 1936, vol. 30, p. 622-632.

279. ScHMITT Carl, Romantisme politique, traduit par Pierre Linn, Paris, Valois,
1928.

280. ScHMITT Carl, Der Wert des Staates und die Bedeutung des Einzelnen,
Tubingen, Verlag von J. C. B. Mohr, 1914, 126 p.

281. ScHMITT Carl, « Juristische Fiktionen », Deutsche Juristenzeitung, 1913,
vol. 18, n° 12, p. 804-806.

282. ScHMITT Carl, « Kritik der Zeit », 1912, vol. 22, n° 9, p. 323-324.

283. ScHMITT  Carl, «Drei  Tischgesprache »,  Die  Rheinlande :

Vierteljahrsschrift des Verbandes der Kunstfreunde in den Landern am Rhein,
1911, vol. 21, n° 7, p. 250.

284, ScHMITT Carl, ScHMITT Carl et ScHMITT Carl, Der Huter der Verfassung,
Funfte Auflage., Berlin, Duncker & Humblot, 2016, 192 p.

285. SCHONEKAS Klaus, «La «Neue Rechte» en République Fédérale
d’Allemagne », Lignes, 1988, vol. 4, n° 3, p. 126.

286. SCHOPENHAUER Arthur, L’art d’avoir toujours raison: La Dialectique
éristique, traduit par Dominique Laure Miermont, Paris, 1001 NUITS, 2021.

287. SCHOTTLER Peter, Die ’‘Annales’ - Historiker und die deutsche
Geschichtswissenschaft, Tibingen, Mohr Siebeck, 2015, 412 p.

288. SCHRYER Stephen, « The Republic of Letters: The New Criticism, by

Harvard Sociology » dans Fantasies of the New Class: Ideologies of
Professionalism in Post-World War Il American Fiction, New York, Columbia
University Press, 2011, p. 29-53.

289. SCHRYER Stephen, « Fantasies of the New Class: New Criticism, Harvard

334



Sociology, and the Idea of the University » dans Pamela L. Caughie (ed.),
Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009.
290. SCHUMPETER Joseph A., The Theory of Economic Development : An Inquiry
into Profits, Capital, Credit, Interest, and the Business Cycle, New Brunswick ;
London, Transaction Publishers (coll. « (Social Science Classics Series) »), 1983,

eBook p.

291. ScHwAB George, « Contextualising Carl Schmitts concept of Grossraum »,
History of European Ideas, décembre 1994, vol. 19, n° 1-3, p. 185-190.

292. ScHwAB George, The Challenge of the Exception: An Introduction to the
Political ldeas of Carl Schmitt Between 1921 and 1936, Westport; London,
Greenwood Press, 1989, 200 p.

293. SCHWARTz Sanford, The Matrix of Modernism : Pound, Eliot, and Early
Twentieth-Century Thought, Place of publication not identified, Princeton
University Press, 2014, 248 p.

294, SEGUIN Jean-Pierre, « Le mot “moderne” et ses dérivés au XVIlle siécle »
dans Yves Vade (ed.), Ce que modernité veut dire (I), En ligne (Pessac), Presses
Universitaires de Bordeaux (coll. « Modernités »), 1994, p. 28-35.

295. SKERL Jennie, « Fritz Mauthner’s “Critique of Language” in Samuel
Beckett’s “Watt” », Contemporary Literature, 1974, vol. 15, n° 4, p. 474-487.
296. SOLLNER Alfons, « Beyond Carl Schmitt : Political Theory in the Frankfurt

School », Telos, 20 mars 1987, vol. 1987, n° 71, p. 81-96.

297. STANFORD FRIEDMAN Susan, « Definitional Excursions: The Meanings of
Modern/ Modernity/Modernism » dans Pamela L. Caughie (ed.), Disciplining
modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009, p. 13-32.

298. STANFORD FRIEDMAN Susan, « Afterword » dans Pamela L. Caughie (ed.),
Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009.
299. STARK Gary D., Banned in Berlin: Literary Censorship in Imperial
Germany, 1871-1918, Reprint edition., New York; Oxford, Berghahn Books,

2012, 346 p.

300. STARK Trevor, « Complexio Oppositorum : Hugo Ball and Carl Schmitt »,

October, 2015, vol. 146, p. 31-64.

335



301. STERNHELL Zeev, The Intellectual Revolt against Liberal Democracy, 1875-
1945: International Colloquium in Memory of Jacob L. Talmon, Jerusalem, The
Israel Academy of Sciences and Humanities, 1996, 397 p.

302. STRAUSS Leo, Leo Strauss: Gesammelte Schriften Hobbes’ politische
Wissenschaft und zugehorige Schriften - Briefe, s.l., Springer-Verlag, 2017, 819 p.

303. STRAUSS Leo, « Notes on Carl Schmitt, The Concept of the Political » dans
The Concept of the Political, traduit par J. Harvey Lomax, Chicago, University of
Chicago Press, 2007, p. 97-122.

304. TAUBES Jacob, En Divergent accord : A propos de Carl Schmitt, traduit par
Elettra Stimilli et traduit par Philippe Ivernel, Paris, Rivages, 2003, 125 p.

305. TAUBES Jacob, La Théologie politique de Paul: Schmitt, Benjamin,
Nietzsche et Freud, Paris, Seuil, 1999, 192 p.
306. TAUBES Jacob, Ad Carl Schmitt: gegenstrebige Fiigung, Berlin, Merve

Verlag (coll. « Internationaler Merve Diskurs »), 1987, 80 p.
307. THE MODERNIST STUDIES ASSOCIATION, About,

https://msa.press.jhu.edu/about/index.html.

308. THEAU Jean, « Le rapport quantité-qualité chez Hegel et chez Bergson »,
Philosophiques, 1975, vol. 2, n° 1, p. 3.
309. TOMMISSEN Piet, « Uber die satirischen Texte Carl Schmitts » dans Volker

Beismann et Markus J. Klein (eds.), Politische Lageanalyse : Festschrift fiir Hans-
Joachim Arndt zum 70. Geburtstag am 15. Januar 1993, Bruchsal, Brienna Verlag,
1993, p. 339-380.

310. TouLMIN Stephen, Cosmopolis: The Hidden Agenda of Modernity, 1
édition., Chicago, University Of Chicago Press, 1992, 235 p.
311. TRANTER Kieran, « Die Buribunken as science fiction: the self and

informational existence », Griffith Law Review, 3 avril 2019, vol. 28, n°2, p.
118-136.

312. TRAVERSO Enzo, « Adorno et les antinomies de I’industrie culturelle »,
Communications, 2012, vol. 91, n° 2, p. 51-63.

313. TRIERWEILER Denis, « Georges Sorel et Carl Schmitt: D’une théorie

politique du mythe a I’autre » dans Carl Schmitt ou le mythe du politique, Paris

336



cedex 14, Presses Universitaires de France (coll. « Débats philosophiques »), 2009,
p. 15-46.

314. TRIERWEILER Denis et SCHMITT Carl, « Glossarium », Cités, 2004, vol. 17,
n° 1, p. 181-210.

315. TURK Johannes, « At the Limits of Rhetoric: Authority, Commonplace, and
the Role of Literature in Carl Schmitt » dans Jens Meierhenrich et Oliver
Simons (eds.), The Oxford Handbook of Carl Schmitt, New York ; London, Oxford
University Press, 2016, vol.1.

316. UNGER Roberto Mangabeira, « The Critical Legal Studies Movement »,
Harvard Law Review, 1983, vol. 96, n° 3, p. 561-675.

317. VADE Yves (ed.), Ce que modernite veut dire, Bordeaux, Presses
universitaires de Bordeaux (coll. « Modernités »), 1994, 2 p.

318. VADE Yves, « L’invention de la modernité » dans Yves Vadé (ed.), Ce que
modernité veut dire (1), En ligne (Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux
(coll. « Modernités »), 1994, p. 36-50.

3109. VADE Yves (ed.), Ce que modernité veut dire (1), En ligne (Pessac), Presses
Universitaires de Bordeaux, 1994, 126 p.
320. VAIHINGER Hans, The Philosophy of « As If », 2e édition., London ; New

York, Routledge (coll. « Routledge Classics »), 2021.

321. VERMEULE Adrian, « A Christian Strategy | Adrian Vermeule », First
Things, 1 novembre 2017.

322. VERMEULE Adrian, « Our Schmittian Administrative Law », Harvard Law
Review, 2009, vol. 122, n° 4.

323. VERSLUIS Arthur, « A Conversation with Alain de Benoist », Journal for
the Study of Radicalism, 2014, vol. 8, n° 2, p. 79-106.
324, VIERING Jurgen, « Dehmel, Richard » dans Bernd Lutz et Benedikt

JeBing (eds.), Metzler Lexikon Autoren: deutschsprachige Dichter und
Schriftsteller vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Stuttgart ; Weimar, Verlag J.B.
Metzler, 2010, p. 131-132.

325. VILLINGER Ingeborg, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text,

Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » des Johannes Negelinus, Reprint

337



2014., Berlin, Boston, De Gruyter, 2015.

326. VINX Lars (trad.), The Guardian of the Constitution : Hans Kelsen and Carl
Schmitt on the Limits of Constitutional Law, Cambridge ; New York, Cambridge
University Press, 2015, 290 p.

327. VINX Lars, Legality and Legitimacy in Hans Kelsen’s Pure Theory of
Law,University of Toronto, Toronto, 2006.

328. VOGEL Carolin (ed.), « Schone wilde Welt »: Richard Dehmel in den
Kunsten, Géttingen, Wallstein Verlag, 2020, 160 p.

329. WAHL Jean André, Etudes Kierkegaardiennes, Paris, Fernand Aubier :
Editions Montaigne, 1938.
330. WEBER Max, The Vocation Lectures, traduit par Rodney Livingstone,

Indianapolis, Hackett Publishing, 2004, 180 p.

331. WEBER Max, « “Energetic” Theories of Culture », Mid-American Review of
Sociology, traduit par Jon Mark Mikkelsen et traduit par Charles Schwartz, 1984,
vol. 9, n°2, p. 33-58.

332. WEBER Samuel, « Taking Exception to Decision: Walter Benjamin and Carl
Schmitt », Diacritics, 1992, vol. 22, n° 3/4, p. 5-18.

333. WEDEKIND Frank, « Im heiligen Land », Simplicissimus, 1898, vol. 3, n° 31,
p. 245.

334. WEILER Gershon, Mauthner’s Critique of language, Cambridge, Cambridge
University Press, 1970, 372 p.

335. WEINBROT Howard D., Menippean Satire Reconsidered : From Antiquity to
the Eighteenth Century, Baltimore, The Johns Hopkins University Press, 2005,
412 p.

336. WEIR Todd H., Monism: Science, Philosophy, Religion, and the History of
a Worldview, New York, Springer, 2012, 265 p.

337. WELLS H. G., The Time Machine, New York, A Stepping Stone Book, 1994,
96 p.

338. WILF Steven, « The Invention of Legal Primitivism Histories of Legal

Transplantations », Theoretical Inquiries in Law, 2009, vol. 10, p. 485-510.

339. WILLMOTT Glenn, « Modernism, Economics, Anthropology » dans Pamela

338



L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, Basingstoke; New York, Palgrave
Macmillan, 20009.

340. WOLENSKI Jan, « The History of Epistemology » dans Ilkka Niiniluoto,
Matti Sintonen et Jan Wolenski (eds.), Handbook of epistemology, s.l., 2004,
p. 3-54.

341. ZAMIATINE Evgueni et HENRY Hélene, Nous, Arles, Babel, 2021, 240 p.

342. ZARKA Yves Charles, « Le mythe contre la raison : Carl Schmitt ou la triple
trahison de Hobbes » dans Carl Schmitt ou le mythe du politique, Paris cedex 14,
Presses Universitaires de France (coll. « Débats philosophiques »), 2009, p. 47-70.

343. ZARKA Yves Charles, Un détail nazi dans la pensée de Carl Schmitt, Paris,
Presses Universitaires France, 2005.

344. ZARKA Yves Charles, « Présentation générale: Carl Schmitt, apres le
nazisme », Cités, 2004, vol. 17, n° 1, p. 145-148.

345. ZARKA Yves Charles, «Editorial. Carl Schmitt: la pathologie de
’autorité », Cités, 2001, vol. 6, n° 2, p. 3-6.

346. Z1ZEK Slavoj, « Carl Schmitt in the Age of Post-Politics » dans Chantal
Mouffe (ed.), The Challenge of Carl Schmitt, London ; New York, Verso, 1999,
p. 18-37.

347. ZOLA Emile, L’ Oeuvre, Paris, Editions Gallimard, 2006, eBook p.

348. ZOLA Emile, Mes haines : causeries littéraires et artistiques, Paris, G.
Cahrpentier, editeur, 1879, 374 p.

349. « Three Interviews with Alain de Benoist », Telos, 21 décembre 1993,
vol. 1993, n° 98-99, p. 173-207.

350. The Nobel Prize in Chemistry 19009,

https://www.nobelprize.org/prizes/chemistry/1909/ostwald/biographical/, consulté
le 20 juillet 2023.

339



Remerciements

Le projet a I’origine de cette thése est le produit de la rencontre avec divers de mes
professeurs et camarades de I’Ecole des hautes études en sciences sociales, de
I’Université du Québec a Montréal et de I’University of Calfornia, Berkeley. Les
nombreuses et inestimables rencontres que j’ai faites au sein de ces institutions ont
permis la réalisation de ce projet. Par ses quelques lignes, j’aimerais remercier les

personnes qui m’ont accompagné tout au long de la rédaction de cette thése.

Mes remerciements vont tout d’abord a mon directeur de thése, Rainer Maria Kiesow,
et mes professeurs, dont Alejandro Lorite Escorihuela, Collin Grey et Christopher Kutz
eet Rémi Bachand, pour leurs encouragements et nombreuses lettres de
recommandation. Parmi eux, mes pensées vont aussi a Olivier Barsalou bien que nous
fussions camarades (lui doctorant, moi masterante) avant qu’il n’intégre le corps
professoral. Sans leur aide précieuse, ce projet n’aurait pas vu le jour et le financement

qui en a permis la réalisation n’aurait pu étre assuré.

Je remercie également les membres du jury, Vincent Forray, Ninon Grangé¢ et Paolo
Napoli d’avoir accepté de prendre de leur temps afin d’examiner le résultat de ces

années de travail.

Je remercie, aussi, toutes les personnes (amis et familles qui ont contribu¢, chacune a
leur fagon, a I’écriture de cette thése. Merci a Andrés Contreras Velandia, Olivier
Grondin, Inés Sahmou et Stacey Sobieck pour leur support technique (tout spécialement
a Olivier pour les microfilms). Merci aussi a toutes les inestimables personnes (de
I’EHESS, de ’'UQAM, de Paris-Saclay et du monde non universitaire) avec lesquelles

j’ai eu la chance d’échanger et qui m’ont permis de nourrir mes réflexions.

Finalement, mes remerciements les plus chaleureux vont & ma mére Djanet Outtas et a
mon compagnon Georg Kopferl auquel je dédie la présente thése. Un grand merci pour
les relectures, les scans, les mises en page, et surtout pour le soutien moral tout au long

de ces années.

il



v



Avertissement

Dans le présent travail, toutes les citations directes en Allemands
sont les ndtres. Les citations directes en anglais, elles, ont été
maintenues en langue originale puisque nombres sont, elles-
mémes, des traductions. Nous avons privilégié les traductions en
francais lorsqu’elles existent, sauf lorsque celles-ci s’éloignaient
trop du sens original ou que 1’édition en anglais disposait de la

pagination du texte d’origine.



Vi



Résumé

Titre : Du modernisme juridique chez Carl Schmitt : de la fiction a la mythopoicse

L’ceuvre de Carl Schmitt a été¢ largement revisitée, critiquée, commentée et (ré-
)interprétée. Et ce que d’aucuns ont interprété comme un gain (ou un regain) d’intérét
pour la pensée schmittienne ne semble n’étre ni un gain, ni méme un regain. En effet,
le juriste s’attire trés tot commentaires et critiques de la part de ses contemporains et
c’est avec une relative constance qu’il est lu, commenté et critiqué depuis. Cette étude
entend faire un pas de coté au regard des lectures dominantes, afin de s’y intéresser
comme un acteur, mais surtout un agent d’un Zeitgeist (un esprit du temps) spécifique,
et ce, en débordant les limites de 1’axe traditionnel conservateur-progressiste, qui
malgré son utilité, ne nous permet pas d’appréhender ou d’expliquer certains
phénomenes (en premier lieu le fascisme et le nazisme intimement liés a Schmitt),
hormis comme paradoxes. A cet effet, nous allons adopter une approche qui ne se pense
pas sur cet axe, nommément le « Modernisme » tel qu’il en est venu a étre défini par
les New Modernist Studies. Cette étude s’intéresse au modernisme tel qu’il a pris
« forme » dans la pensée juridique — ou tel qu’on lui a donné « forme » dans cette pensée
—, tel qu’il a fait éclater les formes qui I’ont précédée et tel qu’il a donné forme a cette
pensée (ou a certains types de pensées juridiques). Pour ce faire, cette étude entreprend
une lecture diachronique de deux proses littéraires, Schattenrisse et Die Buribunken,
afin d’explorer les expérimentations littéraires de Schmitt (notamment 1’usage de la
satire et du pastiche) qui lui ont servi a constituer le socle mythologique qui instruit ses

travaux ultérieurs.

Mots-clés : Carl Schmitt, Théorie du droit, Droit et littérature, Mythe, Modernité,

Fiction

vii



Abstract

Title : Carl Schmitt’s legal modernism in: from fiction to mythopoiesis

Carl Schmitt's work has been widely revisited, criticized, commented on, and (re-
)interpreted. Moreover, what some have interpreted as a gain (or revival) of interest in
Schmittian thought appears to be neither a gain nor a revival. Indeed, the jurist attracted
comment and criticism from his contemporaries early on and has been read, commented
on, and criticized with relative constancy ever since. This study intends to take a step
aside from the dominant readings in order to look at him as an actor, but above all as
an agent of a specific Zeitgeist (spirit of the times), and to do so by going beyond the
limits of the traditional conservative-progressive axis, which despite its usefulness,
does not allow us to apprehend or explain certain phenomena (first and foremost
fascism and Nazism, intimately linked to Schmitt), except as paradoxes. To this end,
we will adopt an approach that does not follow this axis, namely "Modernism," as it
has come to be defined by New Modernist Studies. This study is concerned with
modernism as it has taken "shape" in legal thought - or as it has been given "shape" in
that thought - as it has shattered the forms that preceded it, and as it has given shape to
that thought (or to certain types of legal thought). To this end, this study undertakes a
diachronic reading of two literary prose works, Schattenrisse and Die Buribunken, in
order to explore Schmitt's literary experiments (notably the use of satire and pastiche),

which served to form the mythological foundation that informs his later work.

Keywords : Carl Schmitt, Theory of Law, Law and literature, Myth, Modernity, Fiction

viii



	Page de garde 1 .pdf
	
	Introduction générale
	Tour d’horizon : Carl Schmitt dans la littérature
	1 — Prémisses : Les premiers pas de Carl Schmitt
	2 — Les apologistes strictes
	A — Armin Mohler
	B — Alain de Benoist
	C — Julien Freund
	D — Synthèse

	3 — Les apologistes charitables
	A — George Schwab
	B — Joseph W. Bendersky
	C — Synthèse

	4 — Les Critiques courtois
	A — Chantal Mouffe
	B — Jean-François Kervégan
	C — David Dyzenhaus
	D — Ellen Kennedy
	E — Slavoj Žižek
	F — Synthèse

	5 — Les Critiques hostiles
	A — Stephen Holmes
	B — Ingeborg Maus
	C — Cités
	a — Yves Charles Zarka
	b — Jean-Pierre Faye
	c — Denis Trierweler

	D — Synthèse

	Conclusion

	Révolution conservatrice
	1 — Le Conservatisme
	2 — La Révolution conservatrice
	Conclusion

	Du modernisme
	1 — La Crisologie
	2 — Des modernes à la Modernité : La modernité en ses temps
	A — Le moderne du Moyen-âge à la Renaissance
	B — Les Lumières
	C — Les Romantiques
	D — Modernité, naissance en crise

	3 — De la modernité au modernisme
	A — New Modernist Studies
	B — Du « modernisme » dans les humanités

	4 — Du modernisme juridique
	5 — Du modernisme sociopolitique
	Conclusion

	Fiction
	Schattenrisse
	1 — Wilhem Ostwald
	A — Du monisme chez Haeckel
	B — De l’énergétisme
	C — De la critique wébérienne
	D — De la critique schmittienne

	2 — Walther Rathenau
	A — Robert Musil
	B — Les Sécessions
	C — De la légalité esthétique

	3 — Godefroy de Bouillon
	A — Berlin — 1907
	B — Neutralisation du Kaiser
	C — État neutre, obligation de droit international
	D — Godefroy en Palestine

	4 — Mon Frère
	A — Nietzsche-Archiv
	B — Humain non humain
	C — Le technopositivisme
	D — La tyrannie des valeurs

	5 — Richard Dehmel
	A — L’art contre l’art pour l’art
	B — L’art contre le politique
	C — L’art par le droit

	6 — Herbert Eulenberg
	A — Schattenbilder comme pédagogie
	B — Romantisme politique

	7 — Pépin le Bref
	A — La querelle des historiens
	B — Collectivisme et individualisme
	C — Le collectivisme n’est qu’un occasionalisme

	8 — Wilhelm Schäfer
	A — Le protecteur
	B — Le poète comme ordonnateur
	C — La victoire de la mode

	9 — Eberhardt Niegeburth
	A — Nietzsche ou la Grande expérience de l’attentisme
	B — L’aphorisme

	10 — Anatole France
	A — Le prince de la littérature française en Allemagne
	B — L’occasio
	C — La ruine du scepticisme

	11 — Thomas Mann
	A — De l’admiration à la haine
	B — The Law of Fashion
	C — Contre l’individu

	12 — Fritz Mauthner
	A — Les portes de la vérité
	B — Le silence comme philosophie
	C — Littéralité comme source de droit

	Conclusion

	Die Buribunken
	1 — Préambule
	2 — Le pastiche
	A — Histoire du pastiche
	B — Le paratexte
	C — Présence et absence

	3 — Méditations philosophiques
	A — Hegel
	B — Kierkegaard
	C — Par-delà de Hegel et de Kierkegaard

	Conclusion

	Conclusion générale
	Bibliographie




