
Du modernisme juridique chez Carl Schmitt 
De la fiction à la mythopoïèse 

   École des Hautes Études en Sciences Sociales 

École doctorale de l’EHESS 

Centre Georg Simmel (UMR 8131) 

Thèse de Doctorat 

Discipline : Droit et Sciences sociales 

Nour Benghellab 

Thèse dirigée par : Rainer Maria KIESOW 

Date de soutenance : le 24 novembre 2023 

Rapporteurs 1. Ninon GRANGÉ, Université Paris 8 Vincennes-
Saint-Denis 

2. Alejandro LORITE ESCORIHUELA, Université du
Québec à Montréal

Jury 1. Ninon GRANGÉ, Université paris 8 Vincennes-Saint-Denis
2. Alejandro LORITE ESCORIHUELA, Université du Québec à Montréal
3. Paolo NAPOLI, École des Hautes Etudes en Sciences Sociales (Paris)
4. Vincent FORRAY, Sciences Po-Paris
5. Rainer Maria Kiesow, École des Hautes Études en Sciences Sociales



 



 ix 

Sommaire 
 

Introduction générale ...............................................................................................1 

Tour d’horizon : Carl Schmitt dans la littérature ..................................................9 

1 — Prémisses : Les premiers pas de Carl Schmitt .............................................. 11 

2 — Les apologistes strictes ................................................................................. 24 

A — Armin Mohler ......................................................................................... 25 

B — Alain de Benoist ...................................................................................... 28 

C — Julien Freund ........................................................................................... 30 

D — Synthèse.................................................................................................. 32 

3 — Les apologistes charitables .......................................................................... 33 

A — George Schwab ....................................................................................... 33 

B — Joseph W. Bendersky .............................................................................. 37 

C — Synthèse .................................................................................................. 40 

4 — Les Critiques courtois .................................................................................. 40 

A — Chantal Mouffe ....................................................................................... 41 

B — Jean-François Kervégan .......................................................................... 42 

C — David Dyzenhaus .................................................................................... 43 

D — Ellen Kennedy ........................................................................................ 45 

E — Slavoj Žižek ............................................................................................ 46 

F — Synthèse .................................................................................................. 48 

5 — Les Critiques hostiles ................................................................................... 49 

A — Stephen Holmes ...................................................................................... 49 

B — Ingeborg Maus ........................................................................................ 51 

C — Cités ........................................................................................................ 52 

a — Yves Charles Zarka .............................................................................. 52 

b — Jean-Pierre Faye ................................................................................... 54 

c — Denis Trierweler................................................................................... 56 

D — Synthèse.................................................................................................. 56 

Conclusion .......................................................................................................... 58 

Révolution conservatrice ........................................................................................ 59 

1 — Le Conservatisme ......................................................................................... 59 

2 — La Révolution conservatrice ......................................................................... 63 

Conclusion .......................................................................................................... 69 

Du modernisme....................................................................................................... 71 

1 — La Crisologie ............................................................................................... 71 



 x 

2 — Des modernes à la Modernité : La modernité en ses temps ........................... 72 

A — Le moderne du Moyen-âge à la Renaissance ........................................... 73 

B — Les Lumières ........................................................................................... 77 

C — Les Romantiques ..................................................................................... 79 

D — Modernité, naissance en crise .................................................................. 80 

3 — De la modernité au modernisme ................................................................... 81 

A — New Modernist Studies ........................................................................... 83 

B — Du « modernisme » dans les humanités .................................................... 86 

4 — Du modernisme juridique ............................................................................. 92 

5 — Du modernisme sociopolitique ..................................................................... 99 

Conclusion .........................................................................................................107 

Fiction ................................................................................................................... 109 

Schattenrisse ......................................................................................................... 115 

1 — Wilhem Ostwald ..........................................................................................123 

A — Du monisme chez Haeckel .....................................................................124 

B — De l’énergétisme ....................................................................................130 

C — De la critique wébérienne .......................................................................136 

D — De la critique schmittienne .....................................................................140 

2 — Walther Rathenau .......................................................................................144 

A — Robert Musil ..........................................................................................146 

B — Les Sécessions .......................................................................................151 

C — De la légalité esthétique .......................................................................155 

3 — Godefroy de Bouillon ..................................................................................160 

A — Berlin — 1907 .......................................................................................161 

B — Neutralisation du Kaiser .........................................................................163 

C — État neutre, obligation de droit international ...........................................168 

D — Godefroy en Palestine ............................................................................170 

4 — Mon Frère ...................................................................................................172 

A — Nietzsche-Archiv ...................................................................................173 

B — Humain non humain .............................................................................176 

C — Le technopositivisme ............................................................................178 

D — La tyrannie des valeurs ...........................................................................180 

5 — Richard Dehmel ..........................................................................................184 

A — L’art contre l’art pour l’art .....................................................................185 

B — L’art contre le politique ..........................................................................188 

C — L’art par le droit .....................................................................................190 



 xi 

6 — Herbert Eulenberg ......................................................................................191 

A — Schattenbilder comme pédagogie ...........................................................193 

B — Romantisme politique .............................................................................197 

7 — Pépin le Bref ...............................................................................................198 

A — La querelle des historiens .......................................................................199 

B — Collectivisme et individualisme ..............................................................201 

C — Le collectivisme n’est qu’un occasionalisme ..........................................203 

8 — Wilhelm Schäfer ..........................................................................................206 

A — Le protecteur ..........................................................................................207 

B — Le poète comme ordonnateur..................................................................211 

C — La victoire de la mode ............................................................................213 

9 — Eberhardt Niegeburth..................................................................................215 

A — Nietzsche ou la Grande expérience de l’attentisme .................................216 

B — L’aphorisme ...........................................................................................218 

10 — Anatole France ..........................................................................................219 

A — Le prince de la littérature française en Allemagne ..................................220 

B — L’occasio ...............................................................................................222 

C — La ruine du scepticisme ..........................................................................224 

11 — Thomas Mann............................................................................................227 

A — De l’admiration à la haine ......................................................................227 

B — The Law of Fashion ................................................................................229 

C — Contre l’individu ....................................................................................231 

12 — Fritz Mauthner ..........................................................................................234 

A — Les portes de la vérité ............................................................................234 

B — Le silence comme philosophie ................................................................238 

C — Littéralité comme source de droit ...........................................................240 

Conclusion .........................................................................................................242 

Die Buribunken .................................................................................................... 249 

1 — Préambule ...................................................................................................251 

2 — Le pastiche ..................................................................................................255 

A — Histoire du pastiche ................................................................................258 

B — Le paratexte............................................................................................262 

C — Présence et absence ................................................................................265 

3 — Méditations philosophiques .........................................................................268 

A — Hegel .....................................................................................................270 

B — Kierkegaard ............................................................................................281 

C — Par-delà de Hegel et de Kierkegaard .......................................................288 



 xii 

Conclusion .........................................................................................................297 

Conclusion générale ............................................................................................. 303 

Bibliographie ........................................................................................................ 313 

 



 1 

Introduction générale 
 

 

 

Le visible est la manifestation de l’invisble 

Maurice Denis, Cartel du « Christ Vert » 

Musée d'Orsay  

 

L’œuvre de Carl Schmitt a été largement revisitée, critiquée, commentée et (ré-

)interprétée.1 Et ce que d’aucuns ont interprété comme un gain (ou un regain) d’intérêt 

pour la pensée schmittienne ne semble n’être ni un gain, ni même un regain. En effet, 

le juriste s’attire très tôt commentaires et critiques de la part de ses contemporains et 

c’est avec une relative constance qu’il est lu, commenté et critiqué depuis. Le présent 

projet entend faire un pas de côté au regard des lectures dominantes, afin de s’y 

intéresser comme un acteur, mais surtout un agent d’un Zeitgeist (un esprit du temps) 

spécifique, et ce, en débordant les limites de l’axe traditionnel conservateur-

progressiste, qui malgré son utilité, ne nous permet pas d’appréhender ou d’expliquer 

certains phénomènes, hormis comme paradoxes. À cet effet, nous allons adopter une 

approche qui ne se pense pas sur cet axe, nommément le « Modernisme » tel qu’il en 

est venu à être défini par les New Modernist Studies (NMS). Nous reviendrons plus bas 

sur ce modernisme puisque cela constituera le cœur de notre cadre théorique.  

 

Au préalable, nous allons revenir sur la littérature entourant Schmitt afin de 

dégager les types de lectures qui en sont faites et surtout les perspectives qui s’en 

dégagent afin de mettre en lumière certaines apories dans le traitement. Précisons que 

notre objectif final n’est pas tant de « dire » quelque chose sur Schmitt en soi et pour 

soi, mais plutôt de le voir comme un exemple, un cas d’école, d’une tendance culturelle 

et intellectuelle située et appartenant à une Histoire et à un temps, certes circonscrits, 

mais ayant informé et teinté la nôtre. Tendances qui sont déjà relativement bien 

                                                
1 Friedrich Balke rappelle l’usage qu’est fait de Carl Schmitt par certains des plus connus penseurs de 

gauche dont Michel Foucault, Judith Butler, Giorgio Agamben et Chantal Mouffe Friedrich Balke, « Carl 

Schmitt and Modernity » dans Jens Meierhenrich et Oliver Simons (eds.), The Oxford handbook of Carl 

Schmitt, New York ; London, Oxford University Press, 2016, p. 629‑656 ; Giorgio Agamben, Homo 

sacer: l’intégrale : 1997-2015, traduit par traduit par Pierre Alféri et al., Paris, Seuil, 2016, 1376 p ; 

Chantal Mouffe, The Challenge of Carl Schmitt, London ; New York, Verso, 1999, 228 p. 



 2 

documentées dans d’autres champs disciplinaires, mais qui semblent marginaux dans 

l’histoire de la pensée juridique.  

 

En effet, si l’œuvre de Carl Schmitt n’a cessé d’être débattue tout au long du 

20e siècle,2 une vision, plus ou moins commune de Schmitt se dégage : il est (l’)ennemi 

du libéralisme ; libéralisme dont les attributs différents, voire contradictoires, ne sont, 

eux, pas partagés par les commentateurs. Certains lui reprochent, d’autres recherchent 

son animosité envers le « libéralisme ».3 Or, la présente étude entend s’écarter de ce 

débat, dans un premier temps du moins. En effet, comme nombres de travaux sur 

Schmitt, ces commentaires sont axés sur l’interprétation des thèses des textes, 

autarciquement ou en dialogue avec d’autres auteurs — contemporains à Schmitt 

comme postérieurs.4 Ils visent à identifier la subjectivité (intentionnalité) schmittienne, 

cette « conscience subjective » (Cogito) qui serait la sienne et qui transparaitrait dans 

ses travaux — en dialogue ou pas. 

 

Mais comme « no representations of consciousness are possible »5, nous nous 

dirigerons alors vers des objets, des méthodes plus propices à la Darstellung 

(représentation) dans laquelle se révélerait, ou plutôt dans laquelle nous révélerons, une 

certaine Vorstellung (idée) : ce sont ces « formes », « pratiques » et « performances », 

ces traces avec lesquelles se manifeste ce Cogito imaginant, pour mieux lui survivre et 

le dépasser. En effet, « la tendance immanente d’une œuvre, et par conséquent le critère 

de sa critique immanente, est la réflexion qui en est à la base, et dont sa forme est 

l’empreinte »6. Et c’est bien cette empreinte que nous nous proposons de traquer. Pour 

Walter Benjamin, l’on « ne peut saisir l’empreinte empirique d’une idée à partir des 

                                                
2 Balke rappelle l’usage qu’est fait de Carl Schmitt par certains des plus connus penseurs de gauche dont 

Michel Foucault, Judith Butler, Giorgio Agamben et Chantal Mouffe F. Balke, « Carl Schmitt and 

Modernity », art cit ; G. Agamben, Homo sacer, op. cit. ; C. Mouffe, The Challenge of Carl Schmitt, 

op. cit. 
3 À titre d’exemples, voir Stephen Holmes, « Schmitt: The Debility of Liberalism » dans The Anatomy 

of Antiliberalism, Revised édition., Cambridge, Harvard University Press, 1996, p. 37‑60 ; Chantal 

Mouffe, On the Political, 1ère édition., London ; New York, Routledge, 2005, 144 p ; Gopal 

Balakrishnan, « Introduction » dans The Enemy: An Intellectual Portrait of Carl Schmitt, London; New 

York, Verso, 2002, p. 1‑10. 
4 Balke rappelle l’usage qu’est fait de Carl Schmitt par certains des plus connus penseurs de gauche dont 

Michel Foucault, Judith Butler, Giorgio Agamben et Chantal Mouffe F. Balke, « Carl Schmitt and 

Modernity », art cit ; G. Agamben, Homo sacer, op. cit. ; C. Mouffe, The Challenge of Carl Schmitt, 

op. cit. 
5 Fredric Jameson, A singular modernity, New York ; London, Verso, 2012, p. 53.  
6 Walter Benjamin, Le concept de critique esthétique dans le romantisme allemand, traduit par Philippe 

Lacoue-Labarthe, Paris, Flammarion, 2008, p. 123. 



 3 

phénomènes médians, mais à partir de ses manifestations “extrêmes” », c’est-à-dire à 

partir des formes marginales que cette idée prend. En ce sens, explique Léa Barbisan, 

il faut comprendre que « c’est en traçant, d’un phénomène périphérique à l’autre, une 

silhouette dépourvue de centre mais identifiable, que les idées structurent le monde 

sensible »7. Dans cette perspective, c’est par les marges qu’un ensemble théorique peut 

être approché afin d’en dégager la silhouette. 

 

Pour ce faire, il nous faut considérer autrement notre objet, à savoir Schmitt, et 

nous doter d’un corpus et d’une méthode de lecture qui permette de « lire autrement », 

de « révéler », de « découvrir », l’empreinte d’une pensée et la déchiffrer. La déchiffrer 

non pas pour en révéler « Le Sens Vrai », mais plutôt pour que nous puissions lui faire 

jeter une lumière différente sur notre objet comme sur ce que nous pouvons en tirer. En 

d’autres termes, nous allons nous tourner vers la « réécriture », ou plutôt la « relecture » 

des formes de la pensée schmittienne de telle façon à la lier au présent, afin de la 

remettre en relation avec notre présent, pour mieux saisir sa trace sur notre lieu et notre 

temps. 

 

Ainsi, notre entreprise vise à remettre l’accent sur Schmitt comme producteur 

d’une pensée critique, donc déployant, construisant et proposant une mythologie 

alternative, et non pas de contribuer au débat sur Schmitt comme critique (ennemi) du 

libéralisme. Roland Barthes définit le mythe comme paroles.8 Il précise, toutefois, qu’il 

ne s’agit certes pas de « n’importe quelle parole » et qu’« il faut au langage des 

conditions particulières pour devenir mythe »9. Néanmoins, « le mythe est un système 

de communication, c’est un message. On voit par là que le mythe ne saurait être un 

objet, un concept, ou une idée ; c’est un mode de signification, c’est une forme »10. 

Autrement dit, c’est la manière dont un discours est « proféré », indépendamment de 

son contenu « substantiel », qui lui donne sa qualité mythologique. 

 

La mythologie schmittienne a, comme nous le verrons, nourri les imaginaires 

politiques et juridiques postmodernes, et sa Darstellung est dans les formes, et leur 

                                                
7 Barbisan Léa Barbisan, « Les métamorphoses de l’utopie. Walter Benjamin, d’une esthétique à 

l’autre », Nouvelle revue d’esthétique, 2016, vol. 17, no 1, p. 32. Note 19. 
8 Roland Barthes, Mythologies, Paris, Éditions   du Seuil, 2014, p. 211. 
9 Ibid. 
10 Ibid. 



 4 

dialogue, qu’ont pris les textes schmittiens, comme empreinte de sa Vorstellung, et qui 

survit à cette dernière pour mieux s’en émanciper. Et cette Critique, nous soutenons, 

s’inscrit dans une période (et dans un courant ?), du tournant du 20e siècle, marqué par 

la prolifération de nouvelles approches et de nouveaux courants intellectuels, 

philosophiques, culturels, artistiques, politiques, économiques, etc.11 Une prolifération 

due à un Zeitgeist marqué par un sentiment de crise généralisée de la modernité, et qui 

n’a certainement pas épargné la pensée juridique. Or, si Schmitt a été parmi les penseurs 

du droit qui se sont démarqués durant cette période, l’on s’est peu intéressé à sa pensée 

comme Critique typique de ce Zeitgeist, pris comme ensemble, et non pas comme lieu 

de confrontation entre groupements politiques qui ne sont ni du même lieu ni du même 

temps ; comme manifestation de cette crise de la modernité, et non pas seulement 

comme un antilibéral, réactionnaire ou conservateur, catégories qui comme nous le 

verrons sont loin d’être en mesure d’éclairer, d’éclaircir, le Zeitgeist qui nous intéresse 

ici. 

 

Dans un premier temps, nous allons revenir sur les commentateurs/critiques de 

Schmitt d’avant Deuxième Guerre et ceux d’après-guerre : ceux de son temps et ceux 

du nôtre. À cet effet, nous allons faire un rapide tour d’horizon des premiers et nous 

pencher plus en détail sur les seconds parce que ce sont essentiellement leurs approches 

qui vont structurer nos lectures actuelles de Schmitt. Cette dernière littérature, traversée 

par diverses tendances, sera artificiellement divisée en quatre « familles ». Précisons, 

au préalable, que certains auteurs chevauchent plusieurs familles et que cette 

« classification » vise à organiser notre propos ici, mais ne saurait constituer une 

« sociologie » des schmittiens, et ne repose pas sur une telle sociologie. Cela étant dit, 

nous allons, ici, distinguer les apologistes stricts, les apologistes charitables, les 

critiques courtois et les critiques hostiles. Cette catégorisation nous permettra de mieux 

mettre en lumière les différents « usages » et critiques que l’on fait de ou adresse à 

Schmitt depuis une cinquante d’années, ce qui mettra aussi en lumière la manière dont 

la littérature en traite. 

                                                
11 Pamela L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 

2009, 296 p ; Glenn Willmott, « Modernism, Economics, Anthropology » dans Pamela L. Caughie (ed.), 

Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009, p. ; Michael LeMahieu et 

Karen Zumhagen-Yekplé, « Introduction : Wittgenstein, Modernism, and the Contradictions of Writing 

Philosophy as Poetry » dans Michael LeMahieu et Karen Zumhagen-Yekplé (eds.), Wittgenstein and 

Modernism, 1ère édition., Chicago ; London, University Of Chicago Press, 2016, p. 1‑20. 



 5 

 

Ce dernier aspect nous amènera, ensuite, à tirer des conclusions d’ordre 

méthodologique sur les traitements faits par la littérature. Nous constaterons, entre 

autres, que Schmitt est le plus souvent lu comme un « conservateur », avec plusieurs 

déclinaisons du conservatisme qui passe du fascisme (nazisme) à une forme de 

libéralisme nationaliste en passant par le « conservatisme révolutionnaire » qui est 

probablement l’étiquette par laquelle il est le plus souvent défini/perçu et donc lu. Cela 

nous amènera à nous interroger — tout comme cela fut le cas dans d’autres disciplines 

qui sont confrontées à l’étude de la période historique durant laquelle Schmitt émerge 

et construit (constitue) sa renommée, et dont l’entre-deux-guerres sera le dernier 

épisode — sur les catégories « conservateur » et « révolution » au travers desquelles il 

est lu. 

 

Cette remise en question (cœur de notre problématique) nous amènera 1) à nous 

intéresser aux méthodes (interdisciplinaires) qui se développent (ont été développées) 

dans d’autres disciplines pour contourner les limites qu’implique la catégorie 

« révolution conservatrice » ainsi que d’autres problèmes liés à la classification sur 

l’axe conservateur-progressiste, auxquels d’ailleurs la thèse de la Révolution 

conservatrice prétendait aussi pallier. Ce faisant, nous allons introduire notre cadre 

théorique qui est celui du « modernisme », en tant que terme opposé à la « modernité », 

avec sa sociogénéalogie, ce qui nous permettra d’ancrer et d’aborder autrement le projet 

schmittien, nommément comme projet de mythopoïèse (création de mythes), celle-ci 

étant centrale à la critique moderniste de la modernité. Cela nous amène à notre question 

de recherche — qu’est-ce que le modernisme en droit (ou plutôt y a-t-il eu un 

modernisme en droit) ? — et à la réponse que nous entendons y apporter (hypothèse) 

— Schmitt est un exemple de modernisme juridique en raison non pas seulement des 

thèmes qu’il aborde (crise de la modernité), mais en raison des formes littéraires qu’il 

adopte dans sa production littéraire qui comme nous le verrons informe et enforme ses 

écrits, scientifiques, de jeunesse et ultérieurs. 

 

La littérature schmittienne qui nous servira de point de départ est de type 

fictionnel. Or, comme ce corpus est étendu, bien que pour l’essentiel non publié par 

Schmitt, nous allons limiter notre étude à un moment charnière de la crise de la 

modernité telle comprise par les contemporains : la Première Guerre mondiale. Par 



 6 

ailleurs, nous limiterons notre étude aux textes que Schmitt a fait publier et dont il a 

continué à faire la promotion tout au long de sa vie. Cela réduit le corpus à quatre écrits 

— « Drei Tischgespräche »12, « Der Spiegel » (1912) ; Schattenrisse13 ; « Die 

Buribunken »14 —, mais nous ne traiterons que des deux plus longs (les deux derniers) 

puisqu’ils recoupent les thèmes et les formes des deux autres. Les chapitres d’analyse 

seront donc consacrés à ces deux textes dont la publication encadre la Première Guerre, 

donc l’évènement de bascule entre le long 19e siècle15 et le court 20e ;16 guerre qui 

transformera l’arrière-plan sociopolitique et économique qui informe la pensée 

schmittienne. 

 

Les écrits fictionnels de Schmitt ont fait l’objet de peu d’études systématiques, 

notamment en français, mais depuis quelques années ils sont remis au goût du jour. 

Parmi celles-ci, « Über die satirischen Texte Carl Schmitts »17, publié en 1993, de Piet 

Tommissen, répertorie les principaux écrits fictionnels de Schmitt et présente le 

contexte biographique de leur écriture. En 1994, Ingeborg Villinger republie 

Schattenrisse et propose une lecture à la lumière de la ferveur catholique dont fait 

preuve Schmitt à la lecture de Das Nordlicht par Theodor Däubler.18 Reinhard 

Koselleck décrit, dans The practice of conceptual history : timing history, spacing 

concepts, la nouvelle « Die Buribunken » comme « utopie négative » attaquant les 

fondements philosophiques (notamment de progrès) de la modernité, et donc comme 

                                                
12 Carl Schmitt, « Drei Tischgespräche », Die Rheinlande : Vierteljahrsschrift des Verbandes der 
Kunstfreunde in den Ländern am Rhein, 1911, vol. 21, no 7, p. 250. 
13 Johannes Negelinus, mox Doctor, Carl Schmitt et Fritz Eisler, « Schattenrisse » dans Ingeborg 

Villinger (ed.), Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der 

« Schattenrisse » des Johannes Negelinus, Reprint 2014., Berlin, Boston, De Gruyter, 2015, p. 11‑68 ; 

Ingeborg Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der 

« Schattenrisse » des Johannes Negelinus, Reprint 2014., Berlin, Boston, De Gruyter, 2015. Nous nous 

réfèrerons uniquement à la réédition par Villinger pour la suite. 
14 C. S., « Die Buribunken », Summa, 1918, no 4, p. 89‑106. 
15 Eric J. Hobsbawm, L’ère des révolutions : 1789-1848, Pluriel., Paris, Fayard, 2011, 434 p ; Eric J. 

Hobsbawm, L’Ère du capital : 1848-1875, Pluriel., Paris, Fayard, 2010, 464 p ; Eric J. Hobsbawm, L’ère 

des empires : 1875-1914, Pluriel., Paris, Fayard, 2012, 496 p. 
16 Eric Hobsbawm, L’âge des extrêmes : Le Court Vingtième Siècle 1914-1991, Bruxelles, Editions 
Complexe, 2003. 
17 Piet Tommissen, « Über die satirischen Texte Carl Schmitts » dans Volker Beismann et Markus J. 

Klein (eds.), Politische Lageanalyse : Festschrift für Hans-Joachim Arndt zum 70. Geburtstag am 15. 

Januar 1993, Bruchsal, Brienna Verlag, 1993, p. 339‑380. 
18 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der 

« Schattenrisse » des Johannes Negelinus, op. cit. Voir le chapitre consacré à Schattenrisse pour plus de 

détails. 



 7 

une nouvelle d’anticipation du totalitarisme.19 En 2017, Johannes Türk inscrit certaines 

fictions de Schmitt dans le cadre général de sa stratégie rhétorique.20 En 2019, 

Alexander James Lambrow consacre une thèse, Theogony Ab Ovo : Carl Schmitt’s 

Early Literary Writings, à la prose schmittienne afin de mettre en exergue la centralité 

de la « fiction », en tant que forme, dans la pensée schmittienne.21 Finalement, notons 

aussi la parution fin 2022 de Carl Schmitt und die Literatur qui retrace l’engagement 

du juriste avec la littérature en tant que champs (donc tant dans ses amitiés avec les 

écrivains et poètes de son époque que dans sa vie privée et personnelle).22 Nous 

mentionnons ces études parce qu’elles ont, à divers degrés, informé notre propre lecture 

des textes sur lesquels la présente étude porte.  

  

                                                
19 Reinhart Koselleck, The Practice of Conceptual History : timing History, spacing Concepts, traduit 
par Todd Samuel Presner, Stanford, Stanford University Press, 2002, p. 93 et suiv. 
20 Johannes Türk, « At the Limits of Rhetoric: Authority, Commonplace, and the Role of Literature in 

Carl Schmitt » dans Jens Meierhenrich et Oliver Simons (eds.), The Oxford Handbook of Carl Schmitt, 

New York ; London, Oxford University Press, 2016, vol.1, p. 
21 Alexander James Lambrow, Theogony Ab Ovo : Carl Schmitt’s Early Literary Writings,Harvard 

University, Cambridge, Massachusetts, 2019, 190 p. 
22 Andreas Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, Berlin, Duncker & Humblot, 2022, 523 p. 



 8 

  



 9 

Tour d’horizon : Carl Schmitt dans la littérature 
 

La littérature traitant de Schmitt, et de sa pensée, est plus que prolifique. Le très 

problématique Vilmos Holczhauser note, à ce propos, que « la littérature sur Schmitt 

est un champ d’expérimentation intéressant pour les questions méthodologiques. Elle 

est (probablement) le seul domaine de recherche dans lequel le principe “anything 

goes” s’applique presque sans restriction »23. Si ce dernier entend défendre Schmitt 

(reproduisant de ce fait ce qu’il prétend dénoncer, à savoir le manque d’honnêteté, de 

rigueur et de distance dans les critiques à Schmitt), son observation est néanmoins juste 

(malgré lui). En effet, la littérature consacrée à Schmitt est surdimensionnée et 

comprend tant des analyses répondant aux critères de rigueur scientifique, que des 

lectures relevant du commentaire et de l’opinion (favorable comme défavorable). 

 

Très tôt, en effet, il s’attire des commentaires élogieux, comme critiques 

acerbes. Et ces commentaires, critiques, éloges, interrogations n’auront de cesse que de 

se démultiplier tout au long de la seconde partie du 20e siècle, et se poursuivent assez 

« naturellement » dans notre 21e siècle. La période 1933-1945 va marquer, si ce n’est 

une rupture, du moins un durcissement des positions à son égard. En effet, 

l’engagement des commentateurs de « son temps » se fait (logiquement) dans le sillon 

de l’accession au pouvoir du Nationalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei (NSDAP) 

et l’adhésion de Schmitt au parti. Le raidissement est, par ailleurs, très rapide puisqu’à 

la veille des élections de 1930, et même de 1932, l’arrivée des nazies au pouvoir ne 

semblait pas une option « crédible », une « potentialité » réelle, pour beaucoup (incluant 

les nationaux-socialistes eux-mêmes selon Chapoutot). Les évènements de 1932 vont 

radicalement changer la donne. En effet, en 1932, Schmitt était encore associé au 

pouvoir de Kurt von Schleicher et de Franz von Papen. En 1931, Hellmut von Gerlach, 

militant pacifiste, dénonce « Schleicher und sein Stahlhelm »24 — le casque d’acier 

étant Schmitt —, alors que Hermann Heller, juriste socialiste, dénonce sarcastiquement 

le tournant autoritaire et antidémocratique que von Papen et Schmitt entendent faire 

                                                
23 Vilmos Holczhauser, Konsens und Konflikt: die Begriffe des Politischen bei Carl Schmitt, Berlin, 

Duncker & Humblot, 1990, p. 259. 
24 Andreas Höfele, « Carl Schmitt und der Nordlicht-Mythos Theodor Däublers » dans Daniel Graziadei, 

Federico Italiano et Andrea Sommer-Mathis (eds.), Mythos - Paradies - Translation, Bielefeld, 

Transcript Verlag, 2018, p. 109‑122 ; A. Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 251. 



 10 

prendre à la République de Weimar dans « Autoritärer Liberalismus »25. En mai 1933, 

Schmitt prend sa carte au NSDAP et le 1er août 1934, après la Nuit des Longs Couteaux, 

il publie son célèbre « Der Führer schützt das Recht — Zur Reichstagsrede Adolf 

Hitlers vom 13 juli 1934 » (Le Führer protège le droit — À propos du discours d’Adolf 

Hitler au Reichstag du 13 juillet 1934) qui deviendra un marqueur de rupture dans le 

rapport à Schmitt, notamment de la part de ses anciens amis et collaborateurs. Le 

26 octobre 1934, Waldemar Gurian lui forge le nom de « Kronjurist des III. Reiches »26 

que Franz Neumann reprendra à son compte pour faire de Schmitt « the most intelligent 

and reliable of all National Socialist constitutional lawyers »27. Gurian comme 

F. Neumann étaient des proches de Schmitt jusque tard sous la République de Weimar 

qui, de même qu’Eduard Rosenbaum (qui rompt avec Schmitt dès les années 1920). 

Tous les trois dénonceront virulemment, quoique différemment, le ralliement au 

nazisme du juriste.28 Dès lors, les lectures se clivent entre détracteurs et apologistes et 

le spectre du 3e Reich deviendra le prisme incontournable (ne serait-ce que pour le 

rejeter) des lectures des travaux du juriste. 

 

De fait, après 1945, les crimes de masse génocidaires qui seront portés au vu et 

au su de tout le monde ne permettront à aucun commentateur de faire l’économie de ce 

spectre, y compris ceux qui se feront les plus complaisants et révisionnistes, voire 

négationnistes, dans leur lecture. Ainsi, s’il existe encore des ambiguïtés dans certaines 

lectures, elles sont autrement plus politisées qu’elles n’avaient pu l’être dans les 

années 1920. Dans cette section, nous nous proposons de faire un rapide tour d’horizon 

(rapide au vu de l’importante masse d’écrits qu’il est possible d’aborder), des 

principales tendances qui traversent les engagements avec la pensée schmittienne. Pour 

                                                
25 Hermann Heller, « Libéralisme autoritaire? » dans Du libéralisme autoritaire, traduit par Grégoire 

Chamayou, Paris, Zones, 2020, p. 123‑139. 
26 Waldemar Gurian, « Carl Schmitt, Der Kronjurist des III. Reiches », Deutsche Briefe : ein Blatt der 

katholischen Emigration, 26 octobre 1934, no 5, p. 52‑54. Une reproduction du texte peut aussi être 

trouvée ici : https://columnasemanalmartasalazar.wordpress.com/2017/11/24/carl-schmitt-der-

kronjurist-des-iii-reiches-waldemar-gurian-deutsche-briefe-nr-4-luzern-26-oktober-1934/ . 
27 Franz L. Neumann, Behemoth: The Structure and Practice of National Socialism, 1933-1944, Chicago, 

Ivan R. Dee, 2009, p. 49. 
28 À propos de Gurian voir : Reinhard Mehring, Carl Schmitt : A Biography, Cambridge ; Malden, Polity, 

2014, p. 158‑160 et 185‑187 ;  et A. Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 137 et  suiv. ; À 

propos de Neumann voir : R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 242 et 185- 187. ;  et Ellen Kennedy, 

« Carl Schmitt and the Frankfurt School », Telos: Critical Theory of the Contemporary, 1987, vol. 1987, 

no 71, p. 37‑66 ; À propos de Rosenbaum, voir : R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 23, 133 et 185‑187 ;  

et Carl Schmitt, Carl Schmitt - Jugendbriefe : Briefschaften an seine Schwester Auguste 1905-1913, 1ère 

edition., Berlin, De Gruyter Akademie Forschung, 2000, p. 9, 19 et 24-25. 



 11 

ce faire, nous allons, d’abord, distinguer deux temps : celui de la « première » 

génération de commentateurs, dont l’engagement commence avant 1933, et celui des 

nouvelles générations, dont le premier engagement avec Schmitt est postérieur à 1945. 

 

1 — Prémisses : Les premiers pas de Carl Schmitt 

 

Les premiers écrits juridiques de Schmitt, imprégnés de kantianisme, bien que 

ce qui deviendra son « décisionnisme » soit déjà présent, sont plutôt bien accueillis, y 

compris par les kelséniens.29 Durant ces années, paraît aussi l’essentiel des proses 

littéraires de Schmitt. Après l’obtention de son poste de professeur, il renonce à publier 

ses proses et sa poésie, à l’exception notable de Land und Meer30. Mais, ce n’est qu’à 

partir des années 1920 que Schmitt, avec Romantisme politique31, se fera réellement 

remarquer comme penseur et avec Théologie politique32 qu’il s’inscrira définitivement 

dans le champ intellectuel avant d’assurer sa notoriété avec La Notion du Politique33. 

 

En fait, à partir du milieu des années 1910, il se fait proche de certains 

mouvements culturels/intellectuels. Il rencontre, ainsi, le poète Theodor Däubler ce qui 

                                                
29 Carl Schmitt, Über Schuld und Schuldarten : eine terminologische Untersuchung: mit einem Anhang 

weiterer strafrechtlicher und früher rechtsphilosophischer Beiträge, Zweite Auflage., Berlin, Duncker 

& Humblot, 2017, 180 p ; Carl Schmitt, Gesetz und Urteil : Eine Untersuchung zum Problem der 

Rechtspraxis, 3e édition., München, C.H.Beck, 2009, 129 p ; Carl Schmitt, Loi et jugement : une enquête 

sur le problème de la pratique du droit, traduit par Rainer Maria Kiesow, Paris, Éditions de L’EHESS, 

2019, 167 p ; Carl Schmitt, Der Wert des Staates und die Bedeutung des Einzelnen, Tübingen, Verlag 

von J. C. B. Mohr, 1914, 126 p ; Carl Schmitt, La Valeur de l’État et la signification de l’individu, 

Genève, Librairie Droz, 2003, 152 p ; Carl Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings : 
Statute and Judgment and the Value of the State and the Significance of the Individual, traduit par Lars 

Vinx et traduit par Samuel Garrett Zeitlin, Cambridge, Cambridge University Press, 2021. Nous nous 

réfèrerons à ces traductions pour la suite. 
30 Carl Schmitt, Land und Meer: eine weltgeschichtliche Betrachtung, Zehnte Auflage., Stuttgart, Klett-

Cotta, 2020, 107 p ; Carl Schmitt, Terre et mer, traduit par Jean-Louis Pesteil, Paris, Éditions Pierre-

Guillaume de Roux, 2017 ; Carl Schmitt, Land and Sea : A World-Historical Meditation, traduit par 

Russell A. Berman, Candor, NY, Telos Press Publishing, 2015, 116 p. Nous nous réfèrerons à cette 

traduction pour la suite. 
31 Carl Schmitt, Politische Romantik, 6e édition., Berlin, Duncker & Humblot, 1998, 174 p. Nous nous 

réfèrerons à cette traduction pour la suite. Carl Schmitt, Political Romanticism, Abingdon; New York, 

Routledge, 2017, 231 p ; Il existe une traduction en français du texte, mais elle est incomplète : Carl 

Schmitt, Romantisme politique, traduit par Pierre Linn, Paris, Valois, 1928. 
32 Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Elfte, Korrigierte 

Auflage., Berlin, Duncker & Humblot, 2021, 72 p ; Carl Schmitt, Théologie politique : 1922, 1969, 

traduit par Jean-Louis Schlegel, Paris, Gallimard, 1988, 204 p. Nous nous réfèrerons à cette traduction 

pour la suite. 
33 Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen, 9e édition, Korriegierte Auflage., Berlin, Duncker & 

Humblot, 2015, 119 p ; Carl Schmitt, La Notion de politique. Suivi de Théorie du partisan, traduit par 

Marie-Louise Steinhauser, Paris, Éditions Flammarion, 2009, 323 p. 



 12 

l’amènera à publier Theodor Däublers ‚Nordlicht‘ : Drei Studien über die Elemente, 

den Geist und die Aktualität des Werkes34, un commentaire élogieux. Dans ce dernier 

texte se concentrent les premières critiques par le jeune juriste de la modernité, et 

surtout de la technicisation de la société. Dans les mêmes années, il se rapproche de 

certains milieux intellectuels plutôt catholiques, auxquels il restera lié bien qu’il se 

refuse à jouer un rôle central, intellectuel ou politique au sein de ces groupes.35 C’est 

dans ce contexte qu’il en vient à publier Théologie politique en 1922 et, surtout, 

Catholicisme romain et forme politique36 en 1923. En fait, si ce dernier texte a perdu 

en importance aujourd’hui, au moment de sa publication, il assure à Schmitt une 

certaine notoriété auprès des milieux catholiques. Sur cet aspect, Armin Mohler 

soutient, par exemple, que « Following the publication of his work Roman Catholicism 

and Political Form in 1923, Schmitt was considered a prominent representative of 

political Catholicism »37. Cela est étayé par l’éloge d’Hugo Ball, alors dans sa phase 

mystique.38 

 

En 1924, Hugo Ball, ayant abandonné le Dada à Tristan Zara pour se consacrer 

à l’étude du christianisme, fait un élogieux compte rendu des écrits de Schmitt qu’il 

considère comme une philosophie essentiellement catholique. Pour Ellen Kennedy, « le 

compte rendu que Ball donne de la théologie politique de Schmitt dans la revue 

catholique moderniste (sic) Hochland en juin 1924 était la première interprétation 

globale de ses [Schmitt] réflexions politiques, et jusqu’à aujourd’hui la plus 

perspicace »39. Et à l’époque déjà, Franz Blei assurait à Schmitt que la recension de Ball 

permettait de le mettre sur le devant de la scène : « Avec l’article de Ball, je me réjouis 

de voir que vos travaux se trouvent enfin mis en lumière »40. De fait, si la recension 

                                                
34 Carl Schmitt, Theodor Däublers « Nordlicht » : Drei Studien über die Elemente, den Geist und die 

Aktualität des Werkes., 3e édition., Berlin, Duncker & Humblot, 2009, 74 p. 
35 Armin Mohler, The Conservative Revolution in Germany, 1918-1932, traduit par F. Roger Devlin, 

Whitefish, Washington Summit Publishers, 2018, p. 194‑203. 
36 Carl Schmitt, Römischer Katholizismus und politische Form, 7. Druckaufl., Stuttgart, Klett-Cotta, 

2016, 69 p ; Carl Schmitt, La visibilité de l’Église ; Catholicisme romain et forme politique ; Doniso 

Cortés, traduit par André Doremus et traduit par Olivier Mannoni, Paris, Cerf, 2011, 276 p. Nous nous 

réfèrerons à cette traduction pour la suite. 
37 A. Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. 195. 
38 Hugo Ball, « Carl Schmitts Politische Theologie », Hochland, 1924 1923, no 21, p. 263‑286 ; Hugo 

Ball, « La théologie politique de Carl Schmitt », Les Études philosophiques, traduit par André Doremus, 

2004, no 68, p. 65‑104. Nous nous réfèrerons à cette traduction pour la suite. 
39 Ellen Kennedy, « Carl Schmitt Und Hugo Ball: Ein Beitrag Zum Thema “politischer 

Expressionismus” », Zeitschrift für Politik, 1988, vol. 35, no 2, p. 144 ; Nous avons reprise la traduction 

faite par André Doremus : H. Ball, « La théologie politique de Carl Schmitt », art cit, p. 57. 
40 H. Ball, « La théologie politique de Carl Schmitt », art cit, p. 58. 



 13 

portait, au départ, sur Théologie politique et Catholicisme romain et forme politique, 

derniers essais parus, très vite le poète fait une rétrospective élogieuse et des écrits et 

de la personne de Schmitt. En ouverture de texte, il affirme que Schmitt est « le type du 

nouvel érudit allemand »41 et ajoute, sur un mot de G. K. Chesterton qu’il paraphrase, 

qu’il « est idéologue avec une rare conviction ; oui, nous pouvons même dire qu’il 

aidera ce mot, qui souffre d’une signification péjorative depuis Bismarck, à bénéficier 

d’un nouveau prestige »42. Quelques mois auparavant, fin novembre 1923, dans une 

lettre (extatique selon Stark) à sa femme, il écrivait : 

Je suis toujours dans la jurisprudence… Pendant des mois, j’ai étudié les écrits 

du Pr Schmitt, de Bonn. Il a plus d’importance pour l’Allemagne que tout le 

reste de la Rhénanie, y compris ses mines de charbon. Rarement j’ai lu une 

philosophie avec autant de passion que la sienne, et c’est pourtant une 

philosophie du droit. Un grand triomphe pour la langue allemande et pour la 

légalité. Il me semble encore plus précis que Kant, et rigoureux comme un 

Grand Inquisiteur espagnol quand il s’agit d’idées.43 

 

Cet intérêt de la part de Ball porte sur la compréhension de Schmitt comme penseur du 

renouveau catholique ; lecture dont les angles morts (biais) exagérant le catholicisme 

schmittien ont été relevés par plusieurs commentateurs.44 En fait, pour Mohler : 

« Although early on Schmitt maintained close ties to the Catholic part of the 

Jungkonservativen spectrum […] he remained at a clear distance from their political 

activity in a narrower sense. [And] he declined invitations to contribute to its 

journals »45.  

 

Dans ce contexte, néanmoins, le catholicisme de Schmitt l’a rapproché des 

milieux conservateurs dont il deviendra l’une des figures intellectuelles, et ce, même 

après la sécularisation définitive de sa pensée. Pour Kervégan, « il semble que Schmitt 

ait consenti à s’appliquer à lui-même, bien qu’il se soit une fois défini comme un 

“théologien du droit”, la maxime d’Albericus Gentilis, Silete theologi in munere 

alieno !, dont il fait, à juste titre, l’emblème de la désimplication moderne du politique 

                                                
41 Ibid., p. 65. 
42 Ibid., p. 66. 
43 Ibid., p. 59 ; Trevor Stark, « Complexio Oppositorum : Hugo Ball and Carl Schmitt », October, 2015, 

vol. 146, p. 31 ; E. Kennedy, « Carl Schmitt Und Hugo Ball », art cit, p. 144. 
44 T. Stark, « Complexio Oppositorum : Hugo Ball and Carl Schmitt », art cit ; E. Kennedy, « Carl 

Schmitt Und Hugo Ball », art cit. 
45 A. Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. 195. 



 14 

et du religieux »46. Et en effet, l’intérêt des intellectuels dits conservateurs pour les 

travaux de Schmitt ne semble pas être matière à discussion. Or, il s’agit bien d’un fait 

paradoxal puisque si la relation de Schmitt avec cette « famille » politique est attestée 

sur le plan personnel (ami de Jünger, familier du salon Sombart, etc.) et sur le plan 

professionnel extra-universitaire (conseiller de von Papen), son influence théorique sur 

cette « intelligentsia » semble diffuse avant les années 1930. Ou plutôt, elle est 

principalement sociale, mondaine et politique, mais pas forcément théorique. De fait, il 

semble que la sécularisation de sa pensée, qui l’amènera à penser l’État total, laisse, 

selon Mohler, les milieux catholiques sceptiques. Il explique que « there were 

reservations about [his] idea of the “total state” » parmi « Schmitt’s friends and 

admirers in the Catholic camp »47. Il précise aussi que : 

Schmitt’s special influence within the spectrum of the Conservatice Revolution 

— although he did not really come from the same stable — cannot be derived 

from his general legal or specific constitutional ideas. Instead, it arose from the 

right-wing intelligentsia’s fascination with the formulas he made available and 

their decisionistic pathos.48 

 

Ce constat permet donc de penser que ce n’est pas tant l’appareillage théorique de 

Schmitt qui fait son succès dans les milieux conservateurs et réactionnaires, mais plutôt 

son « sens de la formule », sens intimement lié à la forme et à la qualité esthétique de 

sa prose. En fait, si Schmitt n’a certainement pas manqué de marquer ses contemporains 

et ses jeunes pupilles de l’époque, il semble que, sauf exception, ces « pupilles » 

conservatrices d’avant Seconde Guerre aient peu marqué la postérité, du moins hors 

Allemagne. Ernst Forsthoff fut probablement l’un des plus influents, y compris après 

la Seconde Guerre. Toutefois, il a peu « rayonné » hors Allemagne, hormis comme nazi, 

ou encore représentant de la « révolution conservatrice ». 

 

En fait, Schmitt ne semble devenir le penseur politique de référence de la 

« droite radicale » de façon certaine qu’après la Seconde Guerre mondiale et la 

réorganisation d’une partie de la « droite » en ce qui deviendra la Neue Rechte en 

Allemagne et la Nouvelle droite en France, son influence sur les milieux conservateurs 

anglophones (Américains) étant plus tardifs. En effet, malgré les promotions dont il 

                                                
46 Jean-François Kervégan, « Carl Schmitt et “l’unité du monde” », Les Études philosophiques, 2004, 

vol. 68, no 1, p. 3‑4. 
47 A. Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. 197. 
48 Ibid., p. 198. 



 15 

bénéficie (professeur à l’université de Berlin, conseiller d’État prussien), la sympathie 

certaine que Göring a pour lui et ses publications montrant clairement son attachement 

au régime hitlérien ne suffisent pas à en faire la figure (unique ou centrale) 

intellectuelle et/ou juridique du 3e Reich. La compétition permanente (propre à la 

logique du darwinisme social du régime) ne lui fut apparemment pas favorable et 

d’autres ont su l’écarter (ou du moins, le freiner) malgré toutes ses tentatives (et ses 

efforts), qui se sont poursuivies jusqu’au moins la veille de l’effondrement du régime, 

pour s’imposer comme le (principal ou unique) juriste du Reich.49 

 

Ainsi, il n’aura a été qu’un juriste, et un universitaire, parmi la pléthore d’autres, 

qui ont activement embrassé, soutenu, et surtout profité des avantages que leur procurait 

le régime hitlérien, et qui n’aura, néanmoins, pas pu s’imposer comme figure unique du 

régime. Anna Arendt va un peu plus loin et explique : 

In all fairness to those among the elite [….] who at one time or another have let 

themselves be seduced by totalitarian movements, […] it must be stated that 

what these desperate men of the twentieth century did or did not do had no 

influence on totalitarianism whatsoever. […] Intellectual, spiritual, and artist ic 

initiative is as dangerous to totalitarianism […]. The consistent persecution of 

every higher form of intellectual activity by the new mass leaders springs from 

more than their natural resentment against everything they cannot understand. 

Total domination does not allow for free initiative in any field of life […]. 

Totalitarianism in power invariably replaces all first-rate talents, regardless of 

their sympathies, with those crackpots and fools whose lack of intelligence and 

creativity is still the best guarantee of their loyalty.50 

 

Et, toujours selon elle, parmi ses « élites », l’un des « most interesting […] example » 

qu’elle relève est celui du « jurist Carl Schmitt, whose very ingenious theories about 

the end of democracy and legal government still make arresting reading; as early as the 

middle thirties, he was replaced by the Nazis’ own brand of political and legal theorists, 

such as Hans Frank, the later governor of Poland, Gottfried Neesse, and Reinhard 

Hoehn (sic) »51. Si les assertions et analyses d’Arendt sont certes contestables à 

plusieurs égards, ce qui, néanmoins, nous semble en ressortir est que l’influence de 

Schmitt, tant politique qu’académique, est ambiguë pendant cette période. En fait, 

                                                
49 Sur les dynamiques intellectuelles et universitaires durant le 3e Reich, voir Christian Ingrao, Croire et 

détruire: les intellectuels dans la machine de guerre SS, Paris, Pluriel, 2011, 699 p ; Johann Chapoutot, 

La loi du sang : Penser et agir en nazi, Paris, Gallimard, 2020, 564 p. 
50 Hannah Arendt, The origins of totalitarianism, Nouvelle édition., San Diego ; New York ; London, 

Harcourt Brace Jovanovich, 1979, p. 339. 
51 H. Arendt, The origins of totalitarianism, op. cit. Note 65. 



 16 

contrairement à ce que soutient Arendt, il n’a pas été remplacé par les « crackpots » du 

régime. Il a conservé l’essentiel de ses fonctions académiques et symboliques (comme 

conseiller d’État) même s’il est permis de douter qu’à ce dernier poste il ait eu grande 

influence.52 En somme, il ne fait aucun doute qu’il a pris part active à la vie politique 

et surtout intellectuelle entre 1933 et 1945. En revanche, ce qui semble vraisemblable 

(affermable) est que l’impact qu’il a eu sur le cours des évènements reste, lui, difficile 

à évaluer ou même à circonscrire. Cette influence d’un seul et unique personnage est 

toujours impossible à évaluer dans la mesure où ce sont bien des logiques structurelles 

qui prennent le pas. Mais il va de va de soi qu’il est difficile de croire que « what these 

desperate men of the twentieth century did or did not do had no influence on 

totalitarianism whatsoever »53. 

 

En fait, avant 1945, la figure intellectuelle « conservatrice » de premier plan qui 

s’est activement engagée avec les travaux de Schmitt est Leo Strauss. Toutefois, il en 

fut plutôt critique ; surtout de La Notion de politique sur laquelle, il a émis, dès sa 

première parution en 1927, des réserves. D’abord adressées à Schmitt, elles pousseront 

ce dernier à apporter des « corrections majeures » entre la version publiée en 1927, sous 

forme d’article, et celle éditée, sous forme de livre, en 1932. Il modifie son propos 

initial qui faisait du politique une sphère indépendante à côté des autres sphères 

d’activités (économie, religion, etc.), pour introduire l’idée du politique comme degré 

d’intensité : 

Le dynamisme du politique peut lui être fourni par les secteurs les plus divers 

de la vie des hommes, il peut avoir son origine dans des antagonismes religieux, 

économiques, moraux ou autres ; le terme de politique ne désigne pas un 

domaine d’activité propre, mais seulement le degré d’intensité d’une association 

ou d’une dissociation d’êtres humains dont les motifs peuvent être d’ordre 

religieux, national […], économique ou autre, et provoque, à des époques 

différentes, des regroupements et des scissions de types différents.54 

 

Dans cette perspective, « le sens de [la] distinction de l’ami et de l’ennemi est 

d’exprimer le degré extrême d’union ou de désunion »55. En fait, cette modification est 

                                                
52 Dans la préface de traduction anglaise de Land und Meer, Samuel Garrett Zeitlin remarque que Schmitt 

était suffisamment libre pour critiquer ouvertement certaines décisions du Reich (notamment de rompre 

le pacte Ribbentrop-Molotov), et ce, dans l’un des principaux organes de presse du régime : Das Reich. 

C. Schmitt, Land and sea, op. cit., p. xxxiv et suiv. 
53 H. Arendt, The origins of totalitarianism, op. cit., p. 339. 
54 C. Schmitt, La notion de politique, op. cit., p. 77. 
55 Ibid., p. 64. 



 17 

en fait un « emprunt » (pour ne pas dire un plagiat) à Jans J. Morgenthau qui introduit 

cette idée d’intensité dans Die internationale Rechtspflege, ihr Wesen und ire Grenzen 

en 1929 : « Le concept de politique n’a pas de substance qui serait fixée une fois pour 

toutes, c’est plutôt une propriété, une qualité, une coloration qui peut adhérer à toutes 

les substances, qui adhère de préférence à certaines substances, mais qui ne doit adhérer 

nécessairement à aucune substance »56. 

 

Toutefois, malgré les corrections de Schmitt, Strauss réitère ses réserves en 

1932 dans ses « Anmerkungen zu Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen ».57 Il y 

soutient, entre autres, que la critique du libéralisme de Schmitt est incapable de 

« déborder » ce même libéralisme. Elle se fait à son horizon, et donc elle y est liée et 

est bornée par lui. Il conclut que « his [Schmitt] critique of liberalism occurs in the 

horizon of liberalism; his unliberal tendency is restrained by the still unvanquished 

“systematics of liberal thought.” The critique introduced by Schmitt against liberalism 

can therefore be completed only if one succeeds in gaining a horizon beyond 

liberalism »58. Ainsi, malgré ses tentatives, Schmitt reste, selon lui, un libéral, ou plutôt 

une « polarité » du libéralisme : 

He who affirms the political as such respects all who want to fight; he is just as 

tolerant as the liberals—but with the opposite intention: whereas the liberal 

respects and tolerates all “honest” convictions so long as they merely 

acknowledge the legal order, peace, as sacrosanct, he who affirms the political 

as such respects and tolerates all “serious” convictions, that is, all decisions 

oriented to the real possibility of war. Thus the affirmation of the political as 

such proves to be a liberalism with the opposite polarity.59 

 

L’engagement de Schmitt dans le National-Socialisme quelques mois plus tard ne fera 

qu’alimenter la critique straussienne.  

 

                                                
56 Hans J. Morgenthau, Die internationale Rechtspflege ihr Wesen und ihre Grenzen, Leipzig, R. Noske, 

1929, p. 67 ; William E. Scheuerman, Hans Morgenthau : Realism and Beyond, Cambridge ; Malden, 

Polity Press, 2009, 257 p ; Morgenthau fait remarquer à ce propos que « Schmitt […] changed the second 

edition of his Concept of the Political in the light of the new propositions of my thesis without lifting the 

veil of anonymity from their author » dans Hans J. Morgenthau, « Fragment of an Intellectual 

Autobiography : 1904–1932 » dans Kenneth Thompson (ed.), Truth and Tragedy: Tribute to Hans J. 
Morgenthau, Ebook., London ; New York, Routledge, 2020, p. 1904–1932. 
57 Leo Strauss, Leo Strauss : Gesammelte Schriften Hobbes’ politische Wissenschaft und zugehörige 

Schriften - Briefe, s.l., Springer-Verlag, 2017, p. 217‑238 ; Leo Strauss, « Notes on Carl Schmitt, The 

Concept of the Political » dans The Concept of the Political, traduit par J. Harvey Lomax, Chicago, 

University of Chicago Press, 2007, p. 97‑122. 
58 L. Strauss, « Notes on Carl Schmitt, The Concept of the Political », art cit, p. 122. 
59 Ibid., p. 120. 



 18 

Si les « intellectuels » conservateurs de l’entre-deux guerre s’inspirant de 

Schmitt semblent avoir été écartés, ou plutôt marginalisés dans le monde académique 

d’après Seconde Guerre, ce ne fut pas le cas des ses commentateurs libéraux, 

sociodémocrates ou encore socialistes convaincus. Et ces derniers se sont engagés 

activement avec ses thèses que ce soit de façon critique, voire hostile, comme de façon 

plus élogieuse. Strong dans sa préface à l’édition anglaise de La Notion de politique, 

rappelle, par exemple, que Carl J. Friedrich, qui prendra part quelques années plus tard 

à l’élaboration de la Loi fondamentale allemande, cite et commente de façon favorable 

la lecture que fait Schmitt de l’article 48 de la constitution de Weimar, ainsi que de 

l’usage qui devrait en être fait.60 Sur le front de la critique, l’opposition entre Schmitt 

et Hans Kelsen, Hermann Heller et Max Adler met en lumière tant les critiques qu’ils 

lui adressent, que le sérieux (voir la dangerosité chez le Heller des dernières années) 

que ces derniers accordaient à sa théorie du droit et du politique, aussi opposée qu’elle 

puisse être aux leurs. 

 

La controverse la plus connue de ces débats est celle sur le Gardien de la 

constitution qui l’opposera à Kelsen. Schmitt défend l’idée qu’en cas de litige 

constitutionnel c’est au Chef de l’État que revient le droit de trancher et d’assurer les 

garanties constitutionnelles, alors que Kelsen soutient que cette décision doit revenir à 

un organe juridique, le Tribunal du Reich ou à une nouvelle cour constitutionnelle créée 

à cet effet.61 Or, nonobstant ce désaccord, Kelsen soutient la venue de Schmitt à 

Cologne (bientôt à son grand dam), ce qui indique que malgré leur opposition, le juriste 

autrichien n’en pense pas moins des contributions (qualités) académiques de Schmitt. 

 

D’un autre côté, alors qu’Heller avait pris parti contre Kelsen dans la 

controverse sur le gardien de la constitution, il s’oppose néanmoins à Schmitt et ses 

tentatives de « de rabaisser l’autorité démocratique au profit de l’autorité dictatoriale 

de l’État »62. En effet, Schmitt promouvait un usage extensif de l’article 48 de la 

                                                
60 Carl Schmitt, The Concept of the Political, traduit par George Schwab, Chicago, University of Chicago 

Press, 2007, p. x. 
61 Carl Schmitt, Carl Schmitt et Carl Schmitt, Der Hüter der Verfassung, Fünfte Auflage., Berlin, 

Duncker & Humblot, 2016, 192 p ; Hans Kelsen, Qui doit être le gardien de la Constitution ?, traduit 

par Sandrine Baume, Paris, M. Houdiard, 2006 ; Carl Schmitt, Le Tribunal du Reich comme gardien de 

la Constitution, Paris, Dalloz, 2017, 116 p ; Lars Vinx (trad.), The Guardian of the Constitution : Hans 

Kelsen and Carl Schmitt on the Limits of Constitutional Law, Cambridge ; New York, Cambridge 

University Press, 2015, 290 p. 
62 H. Heller, « Libéralisme autoritaire? », art cit, p. 126. 



 19 

Constitution de Weimar, donc d’une forme de dictature de fait par le Président du 

Reich.63 Pour Heller, Schmitt et le chancelier von Papen sont en train de mettre en place, 

par leur volonté d’étendre les prérogatives du Président et l’usage permanent de l’état 

d’exception, un régime hybride qu’il qualifie de libéralisme autoritaire. Un régime qui 

se soustrait au principe démocratique, sous couvert d’élection au suffrage direct du 

président, qui s’attaque aux acquis sociaux et aux protections sociales, tout en assurant 

un « état fort » au service du grand capital et de son « économie saine ».64 

 

 Toutefois, ce sont les commentaires, et surtout l’intérêt et les emprunts des 

penseurs affiliés, ou qui seront affiliés, à l’École de Francfort qui feront l’objet d’une 

attention toute particulière et qui alimenteront les polémiques. Ainsi, à l’occasion du 

95e anniversaire de Schmitt en 1983, Volker Neumann fait paraître « Carl Schmitt und 

die Linke » dans Die Zeit. Dans cet article, hommage non scientifique, il revient sur la 

liste des intellectuels de gauche qui, avant 1933, « appréciaient » les travaux de Schmitt, 

listant Georg Lukacs, Walter Benjamin, Otto Kirchheimer et Franz Neumann, entre 

autres. Il rappelle que Lukacs, avant d’y voir un « dezidierten Präfaschismus » 

(préfascisme déterminé) et d’en inclure l’auteur dans la liste des penseurs de cet 

irrationalisme allemand qui a ouvert la voie au fascisme, dit de Romantisme politique 

qu’il s’agit d’un livre intelligent et intéressant (kluges und interessantes Buch). De 

même, il revient sur l’intérêt de Walter Benjamin pour les travaux de Schmitt que 

Theodor Adorno et Gershom Scholem avaient jugé nécessaire d’occulter.65 

 

En effet, Jacob Taubes avait déjà mis en avant la proximité et l’usage (pour le 

moins détourné et critique) de Schmitt par Benjamin, notamment dans son 

                                                
63 Carl Schmitt, Théorie de la constitution, 2e édition., Paris, Presses Universitaires de France, 2013, 

576 p ; Carl Schmitt, La dictature, traduit par Mira Köller et traduit par Dominique Séglard, Paris, Points, 

2015 ; Voir aussi Gwénaël Le Brazidec, René Capitant, Carl Schmitt : Crise et Réforme du 

Parlementarisme: De Weimar à la cinquième République, Paris, Éditions L’Harmattan, 2022, 

p. 219‑231; 267‑285; 292‑294 concernant les influences des thèses schmittiennes sur la Constitution de 

la Cinquième République. L’article 48 de la Constitution de Weimar étant très proche de l’article 16, de 

même que le mode de scrutin du président. 
64 H. Heller, « Libéralisme autoritaire? », art cit ; Voir aussi : Carl Schmitt, « État fort et économie saine » 

dans Du libéralisme autoritaire, traduit par Grégoire Chamayou, Paris, Zones, 2020, p. 87‑118. 
65 Volker Neumann, « Carl Schmitt und die Linke », Die Zeit, 8 juill. 1983p. ; David C. Durst fait, quant 

à lui, remarquer la proximité théorique entre Schmitt et Lukàcs. Notamment leurs visions respectives de 

l’esthétisation dépolitisante : David C. Durst, « Berlin Dada, Carl Schmitt, Georg Lukàcs, and the 

Critique of Contemplation » dans Weimar Modernism : Philosophy, Politics, and Culture in Germany, 

1918-1933, Lanham, Lexington Books, 2004, p. 33‑72. 



 20 

Trauerspiel.66 Il est aussi probable que le rappel de cette proximité intellectuelle soit 

instigué par Schmitt lui-même qui y voyait certainement une façon de se faire 

réhabiliter puisqu’il est celui qui donne la lettre que Benjamin lui a écrit à Taubes. Mais 

quoi qu’il en soit, et quelques soient les manœuvres douteuses derrière cela, la lettre 

que Benjamin, à l’occasion de la publication de son Trauerspiel, fait parvenir à Schmitt 

pour annoncer l’envoi d’une copie du livre, exprime explicitement sa dette intellectuelle 

envers Schmitt.67 Le philosophe souligne, entre autres, l’importance qu’ont eue pour 

lui les thèses sur l’état d’exception et la méthode du « cas extrême » du juriste.  

 

Cependant, insistant sur le « jugement positif » de la part de Benjamin « même 

après 1933 », V. Neumann occulte, contrairement à Taubes, l’aspect critique de l’usage 

benjaminien des thèses et des méthodes schmittiennes. Il est plus raisonnable de 

reconnaitre que Benjamin, malgré son intérêt, garde une posture critique à l’égard de 

Schmitt. En ce sens, Jacques Derrida, dans la seconde partie de Force de Loi intitulée 

« Prénom de Benjamin », explique que les proximités sont certaines, notamment parce 

que les deux proposent une nouvelle « Philosophie de l’histoire » en opposition au 

même « mythe » (libérale et moderne). Nonobstant cette proximité, il souligne que : 

Benjamin en appelle […] à une « nouvelle ère historique » qui devrait suivre la 

fin du règne mythique, l’interruption du cercle magique des formes mythiques 

du droit, l’abolition de la Staatsgewalt, de la violence, du pouvoir ou de 

l’autorité de l’État. Cette nouvelle ère historique serait une nouvelle ère 

politique à la condition qu’on ne lie pas le politique à l’étatique, comme le fera 

au contraire théologiquement un Schmitt par exemple.68 

 

En d’autres termes, Benjamin s’inspire de, et est redevable en un sens à, la conception 

schmittienne du droit comme violence, et tout particulièrement à sa conception du 

« souverain » comme détenteur de cette violence. Mais là où le juriste propose le « plus 

d’États », Benjamin opte pour une mystique antiétatiste. 

 

D’en conclure que les emprunts benjaminiens à Schmitt sont empreints d’une 

critique radicale et que les usages qu’en fait le critique littéraire sont, certes, subversifs 

dans leur intention, mais qu’en plus ils subvertissent, jusqu’à en renverser la logique, 

les thèses schmittiennes. Cela est patent dans leurs traitements respectifs de la relation 

                                                
66 Jacob Taubes, Ad Carl Schmitt : gegenstrebige Fügung, Berlin, Merve Verlag, 1987, p. 26‑28. 
67 Ibid., p. 27. 
68 Jacques Derrida, Force de loi : Le Fondement mystique de l’autorité, Paris, Galilée, 1994, p. 128. 



 21 

entre « Le Souverain » et « l’état d’exception ». Si pour le juriste, le « Souverän » décide 

de l’état d’exception, décide sur (über) lui, pour Benjamin ce même souverain ne décide 

pas de cet état, mais plutôt le subit en tant que catastrophe. Ce dernier explique, en effet, 

que le souverain a pour rôle/tache de prévenir, d’empêcher, l’arrivée de cet état. 

Mission à laquelle il échoue le plus souvent : « le prince qui détient le pouvoir de 

décider de l’état d’exception se révèle presque incapable de prendre un parti quelconque 

dans la première situation venue »69. Pour Benjamin, en fait « le tyran et le martyr sont 

les deux visages de Janus de la tête couronnée. Ce sont les formes caractéristiques, 

nécessairement extrêmes, de l’essence du prince »70, alors que Schmitt ne retient que 

celle du Tyran.  

 

Outre Benjamin, V. Neumann insiste surtout sur la « filiation » académique 

(scolaire), et théorique entre Schmitt et deux de ses étudiants de gauche les plus 

célèbres : Otto Kirchheimer et F. Neumann. En effet, il rappelle que les thèses 

schmittiennes n’ont pas seulement intéressé la périphérie de l’École de Francfort, avec 

la figure mouvante et insaisissable de Benjamin, mais aussi, et de façons certainement 

plus grandes, les futurs tenants de l’École eux-mêmes. Kirchheimer et F. Neumann ont 

compté parmi les étudiants de Schmitt, et malgré leurs divergences politiques avec leur 

professeur, les deux n’ont pas manqué de largement puiser dans sa méthode et ses 

analyses, notamment sa critique du parlementarisme libérale, dans leurs propres 

thèses.71 Et ce que V. Neumann soulève superficiellement, dans sa note d’anniversaire 

de 1983, Ellen Kennedy l’étayera, en 1987, dans un article qui fera controverse.72 

 

Cette dernière soutient que la résonance de Schmitt auprès de l’École de 

Francfort est non seulement profonde, mais aussi durable et toujours palpable chez 

plusieurs de ses plus éminentes figures, y compris chez sa deuxième génération. Selon 

                                                
69 Walter Benjamin, Origine du drame baroque allemand, traduit par Sybille Muller, Paris, Flammarion, 

2009, p. 93. 
70 Ibid., p. 70. 
71 La proximité de Schmitt et Horkheimer était la plus grande puisqu’il fut son directeur de thèse. Voir: 

R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 156, 174, 204 et  242. 
72 E. Kennedy, « Carl Schmitt and the Frankfurt School », art cit ; La thèse de Kennedy sur l’héritage 

schmittien de l’École de Francfort déclenche une forte réaction, notamment de Jurgen Habermas et de 

certains de ses étudiants et disciples. Voir : Martin Jay, « Reconciling the Irreconcilable? Rejoinder to 

Kennedy », Telos, 1987, vol. 1987, no 71, p. 67‑80 ; Ulrich K. Preuss, « The Critique of German 

Liberalism : Reply to Kennedy », Telos, 20 mars 1987, vol. 1987, no 71, p. 97‑109 ; Alfons Söllner, 

« Beyond Carl Schmitt : Political Theory in the Frankfurt School », Telos, 20 mars 1987, vol. 1987, 

no 71, p. 81‑96. 



 22 

elle, malgré le rejet postérieur de F. Neumann et de Kirchheimer, et le nettoyage 

systématique par Adorno (surtout dans les travaux de Benjamin) de toute référence à 

Schmitt, l’influence du juriste, bien que désormais cachée, n’en persiste pas moins. De 

plus, malgré le désaveu et la volte-face de la première génération de l’École après le 

ralliement du juriste au régime nazi, il « revient » avec les travaux de la deuxième 

génération, notamment chez Habermas.73 Elle explique que cette présence 

(fantomatique après 1945) de Schmitt est due au fait que la Théorie critique et le juriste 

partagent une même antipathie « of “merely formal democracy” »74 propre à une 

« German tradition of direct democratic thought […] reveals an attitude typical of that 

tradition — the reluctance to accept social heterogeneity and value pluralism »75. Elle 

conclut à cet effet que « the rejection of parliamentary and representative democracy in 

favor of various models of direct democracy has been a characteristic position on both 

the political right and left in modern Germany »76. Martin Jay, Alfons Sölner et Ulrich 

Preuss ont contesté la thèse de Kennedy, plus particulièrement en ce qui concerne la 

dette d’Habermas. Toutefois, « It appears fairly obvious that Kennedy has successfully 

established the debt owed by most members of the Frankfurt School, including 

Habermas, to Schmitt »77. 

 

Mais outre l’École de Francfort et les débats soulevés par Kennedy, ce qui est 

certain est que l’influence et l’engagement avec Schmitt se poursuivent, et ce, de façon 

ininterrompue après 1945. Une nouvelle génération de jeunes universitaires et de 

dilettantes intellectuelles, de droite comme de gauche, vont se (re-)saisir de sa pensée. 

En fait, dans les années suivant la fin de la 2e guerre mondiale, si Schmitt est mis au 

ban, c’est pour une très courte durée. Bien que définitivement interdit d’enseignement, 

il fait de Plettenberg un « centre intellectuel » qui attira de nombreux intellectuels, ce 

dont atteste Alexandre Kojève qui, selon Jacob Taubes, aurait affirmé : « Où donc aller 

                                                
73 E. Kennedy, « Carl Schmitt and the Frankfurt School », art cit, p. 56 et  suiv. ; La rupture entre Schmitt 

et Kirchheimer est tardive. Après la guerre, ce dernier rend souvent visite à son ancien professeur et ce 

n’est qu’en 1962 que Schmitt décide de rompre définitivement lui. Kirchheimer venait de refuser la thèse 

de George Schwab portant sur le concept du politique l’accusant d’être apologétique. Schmitt, qui avait 

suivi de près l’écriture de la thèse et s’y était investi comme directeur de l’ombre, prit cela comme une 
attaque contre sa personne et estima que sa relation avec Kirchheimer (et les autres schmittiens de 

gauche) était une erreur. R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 432 et 506‑509. 
74 E. Kennedy, « Carl Schmitt and the Frankfurt School », art cit, p. 65. 
75 Ibid. 
76 Ibid., p. 66. 
77 Voir la préface de Tracy B. Strong dans C. Schmitt, The Concept of the Political, op. cit., p. xi, note 

5. 



 23 

en Allemagne ? Carl Schmitt est bien le seul avec lequel il vaille la peine de parler »78. 

En effet, « by the end of the 1950s, the third generation of Schmitt’s pupils had formed 

in the Federal Republic »79, et parmi eux figurent : Reinhart Koselleck, qui deviendra 

l’un des historiens les plus importants du 20e siècle, Ernst-Wolfgang Böckenförde, 

futur juge au Bundesverfassungsgericht, ou encore Nicolaus Sombart (fils du 

sociologue Werner Sombart du salon duquel Schmitt était un familier), conseiller 

culturel auprès du Conseil de l’Europe.  

 

Outre ces « libéraux » (conservateurs), plusieurs figures de la future Neue 

Rechte font aussi partie du groupe tel Hans-Joachim Arndt ou encore Armin Mohler. 

Mehring explique à ce propos que : « [Schmitt’s] academic influence after the war, the 

second lease of his life for his work provided by its liberal reception, was already under 

way at that point »80. Et de fait, ce cercle de « pupilles » s’agrandira avec l’arrivée 

d’autres jeunes chercheurs (toutes obédiences politiques confondues), parmi lesquels 

George Schwab, Jacob Taubes ou encore Julien Freund (des libéraux à la droite en 

passant par les mystiques de la Critique benjaminienne) qui contribueront à exporter sa 

pensée hors d’Allemagne. Ces « pupilles » vont construire sur les thèses de Schmitt, de 

façon critique pour les uns, de façon plus ouvertement apologétique pour les autres, et 

ce, afin de reconceptualiser la notion de « politique » en travaillant notamment La 

Notion du politique, le Nomos de la Terre et dans une moindre mesure Théologie 

politique (sauf Taubes qui s’intéressait plus à son eschatologie politique et moins aux 

questions d’ami-ennemi bien que les deux soient liées). Par ailleurs, Ernst Forsthoff, 

ancien doctorant de Schmitt, ayant regagné son droit d’enseigner, contribue à donner 

corps à cette nouvelle génération avec des séminaires estivaux qui vont s’étendre tout 

au long des années 1960, les participants constitueront plus tard « a core group of 

authors publishing in the journal Der Staat »81. 

 

                                                
78 J. Taubes, Ad Carl Schmitt, op. cit., p. 24. 
79 R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 432 et 504. 
80 Ibid., p. 432. 
81 Ibid. ; À titre d’exemple, voir : Ernst-Wolfgang Böckenförde, « Carl Schmitt Revisited », Telos, 1996, 

vol. 1996, no 109, p. 81‑86 ; Ernst-Wolfgang Böckenförde, « The Concept of the Political : A Key to 

Understanding Carl Schmitt’s Constitutional Theory », Canadian Journal of Law & Jurisprudence, 

1997, vol. 10, no 1, p. 5‑19 ; Julien Freund, L’essence du politique, Paris, Dalloz, 2003, 870 p ; George 

Schwab, The Challenge of the Exception: An Introduction to the Political Ideas of Carl Schmitt Between 

1921 and 1936, Westport ; London, Greenwood Press, 1989, 200 p ; Jacob Taubes, La Théologie 

politique de Paul : Schmitt, Benjamin, Nietzsche et Freud, Paris, Seuil, 1999, 192 p. 



 24 

Avec ces nouvelles générations, se dégagent des tendances générales qui vont 

structurer la réception de Schmitt, tout spécialement hors d’Allemagne, et assurer 

l’intérêt (positif comme négatif) pour Schmitt de façon relativement continue, bien que 

ces lectures soient fortement teintées du contexte politique (et parfois juridique) dans 

lequel évoluent les nouveaux lecteurs de Schmitt. Dans ce qui suit, nous allons nous 

attarder sur ces tendances en les subsumant sous quatre « familles » : les apologistes 

stricts, les apologistes charitables, les critiques courtois et les critiques hostiles. 

Précisons, avant tout, que ces « familles » ne sont pas des familles politiques, qu’elles 

ne sont pas étanches et que certains auteurs peuvent très bien en changer avec le temps. 

Mais plus important, la typologie qui suit n’a pas pour objectif que de nous permettre 

d’organiser une partie de la revue de la littérature dans le cadre de ce travail. En ce sens, 

il ne s’agit pas d’une sociologie des « commentateurs » de Schmitt, encore moins d’un 

traitement exhaustif de celle-ci. Ce regroupement entend simplement dégager de 

grandes approches permettant de positionner la présente étude. En somme, il ne s’agit 

que d’un rapide tour d’horizon de la littérature des interprétations représentant chaque 

famille sans prétention à l’exhaustivité ni des divers travaux des commentateurs ni de 

celle de la famille en question. 

 

2 — Les apologistes strictes 

 

Parmi les premiers à réintroduire massivement, et surtout positivement, Schmitt 

dans le champ académique post-guerre, en et hors Allemagne, l’on distingue un certain 

nombre d’auteurs dont l’une des principales entreprises est de distinguer l’apport 

théorique schmittien de ses engagements nazis. Pour ces derniers, bien au-delà de 

l’accident de parcours, la période 1933-1945 est non significative dans la pensée du 

juriste. Plus encore, ils promeuvent une thèse voulant que toute forme de complaisance 

de Schmitt envers le régime hitlérien fût induite par une crainte, tout à fait légitime 

selon eux, de représailles envers sa personne en raison des critiques qu’il avait faites 

par le passé envers le Führer et en raison de sa proximité politique passée avec Kurt 

von Schleicher. En somme, ces auteurs entendent réhabiliter (quasi) complètement 



 25 

Schmitt, lavé de toute connivence avec le régime nazi, et ce, quitte à entreprendre de 

grossières manipulations des faits historiques.82 

 

 Et s’ils réfutent le passé nazi de Schmitt, ou un quelconque nazisme endogène 

à sa pensée, c’est pour se réclamer de son héritage. Parmi ces apologistes stricts, en 

effet, nous regroupons essentiellement des auteurs qui défendent le conservatisme de 

Schmitt, ou son « conservatisme révolutionnaire », ainsi qu’une interprétation stricte 

(textuelle), et surtout non libérale, de la distinction ami/ennemi dont ils réaffirment non 

seulement la centralité, mais surtout l’« indépassablilité » pour la compréhension du 

politique. Les chefs de file, publics du moins, de cette perspective sont très certainement 

Armin Mohler et Alain de Benoist. Les deux vont, par ailleurs, s’imposer comme les 

« têtes pensantes », respectivement, de la Neue Rechte allemande et de la Nouvelle 

droite française.83 Si les deux prennent leur distance avec l’antisémitisme du juriste 

comme celui du 3e Reich, du moins publiquement, ils embrassent pleinement, et sont 

même apologétiques, de la conception antilibérale (illibérale) de Schmitt qui, pour eux, 

trouve sa manifestation la plus certaine dans le fascisme italien avant qu’il ne se fasse 

phagocyter par l’irrationalisme délétère (et dégénéré) du nazisme. 

 

A — Armin Mohler 

 

 Dans cette perspective, Mohler dans sa, aujourd’hui célèbre, thèse de doctorat 

dans laquelle il développe le concept de « Révolution conservatrice » fait de Schmitt 

l’un des penseurs de cette nébuleuse. Il décrit Schmitt comme un penseur unique au 

sein de la Révolution conservatrice. Selon lui, le juriste n’appartient à aucun des 

« groupes » qui composent cette nébuleuse ; et si le juriste est proche de certaines 

personnes, ou tendances, il se refuse, dans un premier temps, à prendre part activement 

dans les diverses entreprises politiques, comme intellectuelles, de ces groupes, et ce, 

                                                
82 À titre d’exemple, voir : J. Freund, L’essence du politique, op. cit., p. 9‑17 ; A. Mohler, The 

conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. 193‑229 ; G. Schwab, The Challenge of the 

Exception, op. cit., p. 138‑143 ; Voir aussi certaines des justifications de Schmitt lui-même : Carl 

Schmitt, Ex Captivitate Salus : Erfahrungen der Zeit 1945/47, 4e édition., Berlin, Duncker & Humblot, 
2015, p. 13‑24. 
83 À propos de ces mouvances, voir entre autres : Klaus Schönekäs, « La « Neue Rechte » en République 

Fédérale d’Allemagne », Lignes, 1988, vol. 4, no 3, p. 126 ; Michael Minkenberg, « The New Right in 

France and Germany : Nouvelle Droite, Neue Rechte, and the New Right Radical Parties » dans The 

Revival of Right Wing Extremism in the Nineties, London ; New York, Routledge, 1997, p. ; Wolfgang 

Gessenharter et Thomas Pfeiffer (eds.), Die neue Rechte, eine Gefahr für die Demokratie?, Wiesbaden, 

VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2004, 251 p. 



 26 

malgré les invitations dont il fait l’objet.84 Néanmoins, Mohler soutient qu’il « could be 

considered part of the Conservatice Revolution Camp »85. Et ce, d’autant plus que 

lorsque la crise politique devint évidente, dans les premiers temps des années 1930, 

Schmitt s’engage plus activement avec les franges catholiques des Jungkonservativen. 

 

En fait, pour le futur chef de file de la Neue Rechte, Schmitt, dès 1927, adopte 

un ton dans sa présentation de La Notion de politique, lors d’une conférence sur « The 

Problem of Democray », qui « révolutionne » la Révolution conservatrice. En effet, 

Mohler considère que le ton impavide de Schmitt ainsi que « his argument brilliant and 

provocative, [was] a signal for a change within the conservative-revolutionary 

worldview but also for a change in the Zeitgeist that began to be dominated by the 

pathos of “objectivity” »86. Et comme déjà mentionné, pour Mohler, au-delà du cœur 

des thèses schmittiennes, ce sont ses « formulations », à l’allure de slogans, qui font la 

plus grande impression et attisent l’intérêt de l’intelligentsia conservatrice pour ses 

thèses. Trois éléments clés de la pensée schmittienne s’inscrivent pleinement dans 

l’éthos conservateur révolutionnaire selon lui : 1) sa dénonciation de « the specefic 

inability of the parliamentary system to be representative »87, 2) ses réflexions sur le 

pouvoir dictatorial, plus précisément ses thèses sur le « sovereign dictatorship that 

resulted from the modern conception of the people as the constitutive power »88 et sur 

le gardien de la constitution et 3) ses réflexions sur « der Totale Staat ». En résumé, 

pour Mohler, Schmitt, bien qu’étant un électron libre, fait partie de la Révolution 

conservatrice et en partage la vision du politique, de la modernité, de même que 

l’attitude ambiguë et le scepticisme à l’égard du national-socialisme.89 

 

                                                
84 A. Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. 195 Mohler explique que 

la nébuleuse de la Révolution conservatrice est composée de cinq groupes distincts, mais qui partageaient 

et échangeaient leurs membres (au sens de large de sympathisants) comme leurs idées. Ces groupes sont : 

1] les Völkisch (les nationaux-populistes*], 2) les Jungkonservativen (néo-conservateurs*), 3] les 

nationaux-révolutionnaires, 4) les Bünde (ligues) et 5] la Landvolkbewegung (mouvement du peuple 

rural*]. Les traductions suivies d’un astérisque correspondent à celles faites dans : ; Stefan Breuer, 
Anatomie de la révolution conservatrice, traduit par Olivier Mannoni, Paris, Éditions de la Maison des 

Sciences de l’Homme, 1996, p. 2. 
85 A. Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. 194. 
86 Ibid. 
87 Ibid., p. 196. 
88 Ibid. 
89 Ibid., p. 193‑198. 



 27 

En effet, Mohler exclut le NSDAP des groupes faisant partie de la Révolution 

conservatrice bien que la tendance Völklich soit l’un de ces principaux mouvements. 

L’exclusion (des plus paradoxale et contre-intuitive) du nationalisme-socialisme de la 

Révolution conservatrice vise, à n’en pas douter, la réhabilitation de plusieurs 

personnalités et/ou mouvements en insistant sur les divergences — souvent mineures, 

voire fort sujettes à interprétations — qu’ils pouvaient avoir avec une certaine 

« orthodoxie » national-socialiste. D’ailleurs, Mohler insiste tout au long de son texte 

sur les ruptures, les disputes, voire les froids entre certains représentant de la Révolution 

conservatrice et la personne d’Hitler, les cadres du troisième Reich ou encore des 

membres de la SS (Schutzstaffel) comme preuve de la non-appartenance ou de la non-

réelle « adhérence » de ces individus au nazisme (nous reviendrons sur la catégorie 

Révolution conservatrice dans la section portant ce titre).90 Et parmi les individus mis 

de l’avant pour mettre à distance le national-socialisme figure Schmitt.  

 

Ainsi, Mohler contraste l’attitude de Schmitt avec celle de (son ami) Ernst 

Jünger pour expliquer l’adhésion en mai 1933 de Schmitt au parti nazi, malgré son 

scepticisme et sa réserve, tant politique qu’intellectuelle, envers Hitler et son 

mouvement. Il explique ainsi que : 

Jünger’s clear distancing of himself from Hitler’s government early on […] was 

of a fundamentally moral nature. Schmitt’s political interests in the proper 

sense, which give no evidence of sympathy for Hitler or the NSDAP in 1933, 

explains much about his readiness to come to an arrangement with the new 

circumstances and his step to join the National socialists, precisely because he 

placed no more than political hope in them.91 (Mohler, 203)  

 

Il écarte, partant, Schmitt de tout engagement plus « organique » ou 

« idéologique » avec le NSDAP. Il poursuit, d’ailleurs, en affirmant que : 

Schmitt’s […] attitude towards National Socialism was related to [his] 

prominent position but was also, in many ways, typical of Conservative 

Revolutionaries. The principal reason for [his] ambivalence was the similarity 

or the equivalence of key formulas used by both sides. The one side, like the 

other, combatted the “peace of shame” and the “liberal system” and demanded 

a new national-socialist order in the first postwar years. Thus, it seemed 

reasonable to explore the possibilities for collaboration.92  

 

                                                
90 Ibid., p. 97‑191. 
91 Ibid., p. 203. 
92 Ibid.. Nous soulignons. 



 28 

Il ajoute que, naïvement, plusieurs Jungkonservatiren, et d’individus proches d’eux 

dont Schmitt, ont vu dans le Führer et son mouvement un instrument pour atteindre 

leurs propres objectifs qui, dans les faits, n’étaient pas ceux du national-socialisme.93 

Et il insiste sur le fait que « the ideological differences between National Socialism and 

the Conservative Revolution were […] clear »94. D’en conclure que Schmitt, de même 

que toute la Révolution conservatrice, ne partageait ni l’idéologie ni les objectifs du 

régime hitlérien et que son alliance avec ce dernier n’était qu’un mauvais calcul induit 

par une certaine proximité d’inimitié (contre la paix honteuse par exemple), une sous-

estimation du « childisch anti-Semitism »95 du NSDAP et, chez certains (surtout les 

Jungkonservativen), une naïve croyance que Hitler pourra être écarté de son 

mouvement après la « révolution » qui permettra de mettre en place leur propre 

programme idéologique et politique. Dans cette perspective, Schmitt et tous ceux 

identifiés avec la Révolution conservatrice sont, au pis, coupables de naïveté et les 

thèses, les projets politiques et leurs mouvements culturels et intellectuels conservent 

toute légitimité puisque leur différence avec l’idéologie national-socialiste est 

« sufficiently clear ».96  

 

 

B — Alain de Benoist 

 

 Dans le même ordre d’idée, Benoist s’est fait l’un des promoteurs en France du 

« conservatisme révolutionnaire » schmittien, bien qu’il récuse depuis plusieurs années 

tout lien avec l’extrême droite.97 L’essayiste a traduit plusieurs ouvrages du juriste et 

reprend, dans divers contextes, les thèses schmittiennes pour alimenter les siennes. Et 

pour ce faire, il affirme, tout d’abord, que « l’incident » nazi n’était qu’un « accident », 

une « erreur », de parcours qui n’entache en rien la pensée schmittienne pré- et post-

nazisme. En ce sens, il assure même : « I am the first to deplore the fact that Schmitt 

was a member of the Nazi party for three years (from 1933 to 1936, when he was 

excluded from all his official functions), the ideology of which he had never espoused 

                                                
93 Ibid., p. 204. 
94 Ibid., p. 209. 
95 Ibid., p. 208. 
96 Les thèses de Mohler sont contredites par l’historiographie et procèdent d’un révisionnisme historique 

qui flirte, de très près, avec certaines formes de négationnisme. A. Mohler, The conservative revolution 

in Germany, 1918-1932, op. cit. 
97 Voir par exemple : « Three Interviews with Alain de Benoist », Telos, 21 décembre 1993, vol. 1993, 

no 98‑99, p. 189. 



 29 

(he even called for its ban in 1932!) »98. Il poursuit en expliquant, aussi, que les écrits 

principaux de Schmitt furent publiés avant 1933 et après 1945 (excluant le Léviathan 

des œuvres majeures ?). Ainsi, d’une part, il réduit le « moment » nazi de Schmitt à trois 

ans, alors que rien n’indique que cela fut le cas. En effet, Schmitt prend sa carte du parti 

en 1933 et se voit octroyer certaines fonctions officielles, mais en 1936 il se fait mettre 

de côté par des concurrents au sein du parti. Toutefois, cet épisode n’acte pas une 

rupture de Schmitt avec le parti, mais plutôt, et plus simplement, son éclipse partielle 

par des franges concurrentes.99 D’autant plus qu’il poursuit ses entreprises 

intellectuelles pour justifier la pensée nazie, notamment au sein des institutions 

universitaires.100 Et spéculer sur l’opportunisme de son engagement après 1936, et de 

la nécessaire collaboration pour des fins de survie, relève d’une entreprise glissante 

puisque l’antisémitisme virulent dont il a fait preuve pendant les trois années qu’isole 

Benoist est identifiable tout au long de sa vie comme en témoignent sa correspondance 

et les entrées de ses différents journaux intimes. 

 

Et pour étayer la thèse de l’accident de parcours, Benoist met de l’avant l’usage 

fait de Schmitt par la gauche, notamment l’ancienne gauche marxiste. Pour lui, « if so 

many authors on the left are interested in Carl Schmitt, it is because […] there are in 

his work elements of critique of liberalism ([…] in the European sense of the word), 

which they immediately perceive as very useful to develop a radical critique of global 

capitalism »101. Il en va de même, selon Benoist, des théories schmittiennes sur le droit 

international, les « partisans » et le terrorisme et l’état d’exception qui sont, au début de 

ce 21e siècle, particulièrement parlantes et révélatrices de notre monde post-moderne. 

Cet usage par la gauche et l’actualité des concepts schmittiens sont donc, in fine, preuve 

que cette pensée n’est pas une pensée fasciste ou fascisante en soi, mais un outil, un 

                                                
98 Arthur Versluis, « A Conversation with Alain de Benoist », Journal for the Study of Radicalism, 2014, 

vol. 8, no 2, p. pp. Mes italiques. 
99 Voir à ce propos : J. Chapoutot, La loi du sang, op. cit., p. 145‑146 et 153 et  suiv. ; Johann Chapoutot, 

« Carl Schmitt, un intellectuel au service du nazisme ». 
100 Voir par exemple : C. Schmitt, Land und Meer, op. cit. Les propos antisémites ont été « nettoyés » 

dans les 2e et 3e rééditions. Carl Schmitt, Le Léviathan dans la doctrine de l’état de Thomas Hobbes : 
Sens et échec d’un symbole politique, Paris, Seuil, 2002, 246 p ; Carl Schmitt, « La science allemande 

du droit dans sa lutte contre l’esprit juif », Cités, 1 décembre 2007, no 14, p. 173‑180. 
101 A. Versluis, « A Conversation with Alain de Benoist », art cit, p. 100. Il liste : « Gary L. Ulmen, 

Joseph Bendersky, Ellen Kennedy, Chantal Mouffe, Ernest Laclau, Paul Piccone, Roberto Esposito, 

Gopal Balakrishnan, Jorge Eugenio Dotti, Andreas Kalyvas, Reinhard Mehring, Mika Ojakangas, Danilo 

Zolo, Louisa Odysseos, Pasquale Pasquino, Jean-Claude Monod, Sandrine Baume, Carlo Galli, Gabriella 

Slomp and many others ». . 



 30 

appareillage conceptuel, légitime qui permet d’articuler une critique forte du 

libéralisme, du capitalisme et de jeter des lumières nouvelles sur un début de 21e siècle 

particulièrement violent et anxiogène.102 En somme, comme pour toutes les autres idées 

« injustement taxées » (selon Benosit) de fascisme, la méthode de lecture et 

d’argumentation est essentiellement la même : 1) le moment fasciste n’est qu’un 

accident et/ou n’est pas un moment ou un élément constitutif et 2) c’est le libéralisme 

l’ennemi. Preuve en est : la gauche partage la critique et tous luttent ensemble contre le 

libéralisme (capitaliste et individualiste). En fait, il se repose, entre autres, et s’inspire 

dans sa lecture du parcours de Schmitt, comme du sens à donner à son œuvre, sur les 

travaux de Julien Freund bien qu’il n’en partage pas toutes les conclusions et lectures. 

 

C — Julien Freund 

 

En effet, Freund développe, à partir des travaux de Schmitt, une conception dite 

réaliste du politique. Une conception selon laquelle, la thèse ami-ennemi de Schmitt 

est, et restera, un indépassable du politique. Freund, d’ailleurs en désaccord avec 

Schmitt, en fait l’essence du politique. Plus particulièrement, il insiste sur le fait que si 

un groupe ne se saisit pas, ou nie, cette distinction, il sera effacé ou « soumis » par un 

autre qui, lui, entend rester un groupement politique, et qui se faisant distingue des 

ennemis qui lui sont externes.103 Ainsi pour Freund, « Schmitt est plus qu’un nazi », 

plutôt il offre la possibilité pour ceux qui ne sont pas « satisfait[s] de l’explication 

jargonnante par la lutte des classes, l’aliénation et la distinction entre la structure et la 

superstructure »104 de rendre compte autrement du politique. De plus, dans sa préface à 

La Notion de politique, il explique que l’engagement de Schmitt avec le troisième Reich 

ne saurait en rien entacher sa pensée, d’autant plus que, toujours selon lui, le juriste 

aurait fait son « mea culpa » en « s’exilant » à Plettenberg.105 Il rappelle, finalement, 

que Schmitt fut « critiqué par les juristes inféodés au parti nazi pour son libéralisme, [et 

qu’]il subit de multiples vexations dès 1935, jusqu’au moment où par[ait] un article 

menaçant pour sa personne, en 1936, dans le journal SS, Der schwarze Korps »106. Et 

                                                
102 Voir à titre d’exemple son ouvrage : Alain de Benoist, Carl Schmitt – Bibliographie seiner Schriften 

und Korrespondenzen., Berlin, De Gruyter, 2003. 
103 J. Freund, L’essence du politique, op. cit. 
104 C. Schmitt, La notion de politique, op. cit., p. 7. 
105 Ibid., p. 11. 
106 Ibid. 



 31 

rappelle, comme tant d’autres, que Schmitt est lu et apprécié par des personnalités de 

gauche, comme par des personnalités de droite : 

On aurait tort de croire que ceux qui apprécient positivement son œuvre 

viennent d’un seul bord. Ce n’est pas sans raison qu’on parle en Allemagne 

d’« une droite et d’une gauche schmittienne », encore que lui-même renonce à 

la distinction entre droite et gauche, de tels concepts appartenant à son avis à la 

langue vulgaire de la politique. Si d’un côté on trouve, par exemple, le théoricien 

de la révolution conservatrice Armin Mohler, de l’autre on trouve les noms de 

Kirchheimer ou du maoïste Schickel.107  

Précisons que quelque trente années après la publication de cette préface, Étienne 

Balibar écrit à propos de celle-ci qu’il s’agit de « l’exemple même d’une entreprise de 

camouflage de l’engagement nazi de Schmitt, à une époque où les documents étaient 

peu disponibles, non seulement en France mais en Allemagne ».108 (Cela étant dit, il 

n’en reste pas moins que Freund a participé massivement à la réception française 

(francophone), et au-delà, de Schmitt, et en a structuré les axes d’interprétation, 

notamment autour de la centralité de la question ami-ennemi non plus comme « critère 

de distinction », mais comme « essence », « nature », du politique. 

  

Motionnons, avant de conclure que depuis quelque temps, nous observons 

l’émergence d’une « droite radicale » universitaire (dite décomplexée) en Grande-

Bretagne et aux États-Unis qui promeut une interprétation « schmittienne », au sens 

fort, de la Constitution (bien que la Grande-Bretagne n’en ait pas une écrite) et la 

promotion de l’exécutif (notamment, le président aux États-Unis) comme « gardien de 

la constitution ». Ces auteurs ne s’engagent pas activement dans de quelconques débats 

visant à réhabiliter Schmitt ou à le laver de tout soupçon fasciste. Au contraire, pour 

certains (hormis peut-être, et nous insistons sur le peut-être, l’aspect antisémite à 

proprement parlé) cela semble même être un élément positif. À cet égard, ils n’abordent 

pas Schmitt totalement sous le même angle que les auteurs précédemment discutés. Ils 

partagent, cependant, avec eux la vision que l’opposition ami-ennemi est au cœur du 

« jeu » politique. En ce sens, bien qu’ils s’en réclament, ils divergent de Schmitt sur des 

éléments centraux. S’ils font la promotion d’une lecture « schmittienne » du gardien de 

la constitution, la relégation de cette tâche à l’exécutif procède d’une compréhension 

toute particulière du juriste, que d’ailleurs Mohler, Benoist et Freund ne partagent pas 

                                                
107 Ibid., p. 13. 
108 Étienne Balibar, « Schmitt : Une lecture “conservatrice” de Hobbes ? », Droits, 2003, vol. 38, no 2, 

p. 153, note 3. 



 32 

avec ces nouveaux interprètes. En effet, si Schmitt insiste sur le rôle du 

« Reichspräsident » comme gardien de la constitution, c’est parce qu’il est élu au 

suffrage universel direct, et que donc son élection procède quelque part de 

l’acclamation, ce qui en fait le seul représentant « non partisan » du « peuple ».109 Or, 

ces nouveaux interprètes ne promeuvent pas pour la plupart un tel suffrage alors même 

qu’en Grande-Bretagne de même qu’aux É-U, le chef d’État n’est pas élu directement 

par le « peuple ». Néanmoins, nous pouvons les rapprocher de la littérature de cette 

famille puisque c’est le conservatisme, voire l’autoritarisme, et l’inimitié comme 

« essence » du politique (bien au-delà d’une hostilité au simple libéralisme) que ces 

auteurs recherchent chez le juriste allemand.110 

 

D — Synthèse 

 

En somme, les apologistes stricts de Schmitt mettent de l’avant que sa vision du 

droit et du politique permet de penser la relation ami-ennemi qui est l’essence même du 

politique. En effet, comme l’affirme Schmitt lui-même, les groupes qui se refusent à 

cette distinction, ne sont plus des groupes politiques et finissent par se faire soumettre 

(jusqu’à disparaitre) par les entités qui se conçoivent politiquement, c’est-à-dire qui 

n’hésitent pas à désigner leurs ennemis.111 En ce qui concerne son engagement auprès 

du régime hitlérien, ces apologistes soutiennent que cela relève de l’opportunisme et 

d’une proximité de familles politiques qui en a confus plus d’un. C’était un 

conservateur (révolutionnaire), et en ce sens d’une famille politique à laquelle 

appartenaient aussi les nazis. Toutefois, cela ne disqualifie pas la pensée du « maître de 

Plettenberg »112, et ce d’autant plus, qu’ils soutiennent que dès 1936 sa rupture avec les 

nazis est consommée, que ces derniers l’ont mis au ban et qu’il a fait son mea culpa en 

« s’exilant » et se murant dans le silence (fort bruyant !) à Plettenberg.  

 

 

                                                
109 C. Schmitt, Théorie de la constitution, op. cit., p. 408‑409. 
110 Voir entre autres : William Baude et Stephen E Sachs, « The Official Story of the Law », Oxford 

Journal of Legal Studies, 2023, vol. 43, no 1, p. 178‑201 ; Adrian Vermeule, « Our Schmittian 

Administrative Law », Harvard Law Review, 2009, vol. 122, no 4 ; Adrian Vermeule, « A Christian 

Strategy | Adrian Vermeule », First Things, 1 novembre 2017. 
111 C. Schmitt, La notion de politique, op. cit., p. 94‑95. 
112 J. Chapoutot, La loi du sang, op. cit., p. 394. 



 33 

3 — Les apologistes charitables 

 

Si Freund fut l’ambassadeur de Schmitt en France, Schwab et, un peu plus tard, 

Joseph Bendersky ont joué un rôle similaire dans le monde anglophone. Schmitt 

qualifie Schwab de « elder statesman of the American Young Schmittians » et ajoute 

que « in a similar vein, Joseph Bendersky tries to minimize the significance of Schmitt’s 

antisemitism and Nazi sympathies ».113 Notons, toutefois, que si Freund, l’ancien 

résistant, est aujourd’hui repris, et de ce fait associé, à des mouvances d’extrême droite, 

dont la Nouvelle droite ; les deux Américains, eux, sont, et restent, de facture libérale. 

Qui plus est, bien qu’ils soutiennent la thèse de l’opportunisme, ils affirment que cela 

n’en amoindrit pas la responsabilité, ainsi que l’inacceptabilité de la collusion 

schmittienne avec le régime nazi. En d’autres termes, ils affirment que Schmitt a été 

nazi essentiellement pour des raisons opportunistes, voire en raison d’une certaine 

arrogance naïve selon Bendersky,114 mais que cela ne rend pas le juriste moins coupable 

ou plus pardonnable. Toutefois, cela permet de comprendre son œuvre comme n’étant 

pas « génétiquement » nazi, et il est donc possible de la lire et de construire sur la pensée 

schmittienne sans pour autant reproduire, voire cautionner, les tropes du régime 

hitlérien. 

 

A — George Schwab 

 

Dans cette perspective, Schwab s’intéresse, tout comme Freund, à la conception 

du Politique par Schmitt, et plus spécifiquement dans les relations internationales. 

Ainsi, c’est les tendances dites réalistes de la conception schmittienne de l’ordre 

international que Schwab met de l’avant, notamment celle du Großraum. Avec ce 

concept, Schwab explique que Schmitt opère une généralisation de la Doctrine Monroe 

(comme le soutient le juriste lui-même d’ailleurs). Toutefois, selon lui, le projet nazi 

est en contradiction avec certains des postulats du « réalisme schmittien ». En ce sens, 

il soutient, par exemple, que : 

Whereas Schmitt’s concept of Grossraum provided for German domination or 

hegemony and perhaps even the occupation of the Sudetenland, Memel, the 

                                                
113 Bill Scheuerman, « Carl Schmitt and the Nazis », German Politics & Society, 1991, no 23, p. 71‑79 ; 

Voie aussi : Bill Scheuerman, « The Fascism of Carl Schmitt : A Reply to George Schwab », German 

Politics & Society, 1993, no 29, p. 104‑111. 
114 Joseph W. Bendersky, Carl Schmitt, Theorist for the Reich, Princeton, N.J, Princeton University Press, 

1983, p. 15. 



 34 

Polish Corridor and Danzig, regions in which ethnic Germans constituted 

sizable elements of the population, and for justifying the use of force against a 

nation in the Reich that pursued foreign-policy goals inimical to the security 

interests of Germany, his Völkerrechtliche Grossraumordnung provides no 

evidence that he condoned a policy of indiscriminate military aggression and 

military occupation beyond those lines. Such developments would have been 

antithetical to Schmitt’s concept of the territorial limits of Grossraum, to the 

ability to subject it to scholarly investigation, and to his notion of international 

law.115 

 

Et il insiste, ainsi, sur la différence fondamentale entre le concept de Großraum et celui 

de Lebensraum promue par le régime hitlérien.116 

 

 Dans le même ordre d’idée, il explique que « the legends diffused that Sdunitt 

undermined the Weimar constitution — because of his latitudinarian interpretation of 

Article 48 — and paved the way for Hitler, are erroneous »117. D’une part, il explique 

que cette interprétation de l’article 48, dans les années 1930, visait précisément à 

empêcher les partis radicaux (communiste et national-socialiste) de prendre le pouvoir. 

Par ailleurs, une interprétation non formaliste qui étend les pouvoirs du Reichpräsident 

n’a pas contribué à la chute de la République de Weimar, bien au contraire. Pour lui, 

c’est bien « Hindenburg’s strict interpretation in exercising the exceptional rights of 

Article 48 »118, opposé à la lecture schmittienne, qui a mené à la nomination de Hitler 

à la chancellerie. En effet, il explique que le vieux maréchal répugnait à user 

extensivement de l’article 48, de même qu’à dissoudre encore et encore le parlement.119 

En ce sens, il soutient que « in late January 1933 the semi-senile and ill advised 

Hindenburg was content to have acted correctly according to the predominant 

interpretation of the Weimar constitution. By appointing Hitler, rather than keeping 

Schleicher, Hindenburg wanted to avoid government decree under Article 48, and the 

burden of the présidial system » (p. 100). 

 

                                                
115 George Schwab, « Contextualising Carl Schmitts concept of Grossraum », History of European Ideas, 
décembre 1994, vol. 19, no 1‑3, p. 89. 
116 Ibid., p. 188‑189 ; Chapoutot soutient aussi que le concept de Lebensraum a été préféré à celui de 

Großraum par le régime hitlérien. Toutefois, il n’en conclut pas que Schmitt est dès lors forcément non 

nazi. J. Chapoutot, « Carl Schmitt, un intellectuel au service du nazisme », art cit. 
117 G. Schwab, The Challenge of the Exception, op. cit., p. 43. 
118 Ibid., p. 148. 
119 Ibid., p. 29‑100. 



 35 

 Incapable d’imposer son interprétation sous la République de Weimar, Schmitt, 

explique Schwab, se rallie tardivement au NSPAD (« his membership number, because 

of his late arrival, was above the two million mark »120) parce qu’il finit par voir dans 

la prise de pouvoir par Hitler l’occasion pour l’Allemagne de renouer avec deux 

traditions.121 Celle d’un État fort et celle d’un droit reposant sur des « ordres concrets », 

essentiellement des institutions et des ordres (regroupements) sociaux institués : 

« Under the new system Schmitt felt that his notions of concrete orders or institutions, 

as already touched upon in his Verfassungslehre (1928), and the essay “Freiheitsrechte 

und institutionelle Garantien” (1931), could now become the basis of a new legal 

system »122. 

 

En fait, selon le politologue, Schmitt, après l’échec de Weimar, cherchait, en 

s’alliant au régime hitlérien, à doter l’Allemagne d’une « autorité », d’un souverain. Le 

juriste « felt that in granting the government an enabling act of an unprecedented nature, 

the Reichstag had recognized Hitler as a leader who could cure Germany’s ills »123. En 

ce sens, le juriste voyait finalement la possibilité de pourvoir « steer the National-

Socialist system in a direction which, he hoped, would be superior to the bankrupt 

Weimar system »124, et cela passait par rejoindre en bonne et due forme le parti. Schwab 

ajoute que cela était d’autant plus « facile » que le christianisme de Schmitt, et son 

conservatisme par leur antijudaïsme s’acclimataient bien avec l’antisémitisme national-

socialiste, bien que le juriste, insiste-t-il, n’ait jamais réellement embrassé le biologisme 

eugéniste du national-socialisme. En fait, il explique que « because of the traditional 

significance of the state in modern German history Schmitt implicitly assumed that the 

new element — the party and its Führer — would not only respect this tradition, but 

never usurp its duties »125. En ce sens, Schmitt aurait mal compris l’idéologie nazie, de 

même que la personnalité de son leader. En effet, très vite, Hitler et son parti vont, bien 

que toujours soucieux du lustre de la légalité, s’engager dans un démantèlement en règle 

de l’État allemand. 

 

                                                
120 Ibid., p. 17. 
121 Ibid., p. 101‑143. 
122 Ibid., p. 115. 
123 Ibid., p. 105. 
124 Ibid. 
125 Ibid., p. 130. 



 36 

Dans ce contexte, Schmitt, même par des écrits les plus contestables, a cherché 

par tous les moyens de raisonner le Führer. À ce titre, Schwab explique à propos de 

« Der Führer schützt das Recht » que l’article « constituted in effect an appeal to 

Hitler’s sense of responsibility ». Un appel qu’il juge naïf, mais qui selon lui était une 

tentative pour inciter le Führer à ramener l’ordre et à juguler la violence extrajudiciaire. 

Quoi qu’il en soit, rapidement (« As early as 1934 »126), selon le politologue, Schmitt 

se rend à l’évidence de l’impossibilité d’infléchir le cours des choses et de 

l’impossibilité de voir sa notion d’ordre concret devenir le socle d’un nouvel ordre 

juridique. Qui plus est, 

Despite Schmitt’s outbursts his type of anti-Semitism failed in Nazi Germany. 

As soon as it became obvious to the Nazi authorities that Schmitt’s views 

differed markedly from the “biological” interpretation of race, and because the 

SS, which took “political biology” seriously, became an important factor in 

Germany, Schmitt received a sharp rebuke.127 P. 138 

 

En 1936, Das Schwarze Korps, hebdomadaire de la SS « [that] was developed by 

Heydrich into an extremely powerful instrument of blackmail and persecution »128, 

prend Schmitt pour cible. Après cette attaque, nous dit Schwab, « Schmitt’s position in 

Nazi Germany [was] precarious. He now had several alternatives: (1) to emigrate, (2) 

retire from all his activities and continue living in Germany, or (3) defend his 

intellectual stand »129. Or, les trois possibilités étaient inenvisageables d’expliquer 

Schwab. Et ce dernier de conclure, alors sur l’auto-identification de Schmitt avec le 

Benito Cereno de Melville : Schmitt est « piégé » dans l’Allemagne nazie, incapable de 

solliciter une aide extérieure, comme le capitaine est prisonnier de son navire. Don 

Cereno paraît comme le capitaine d’un navire dont il est le prisonnier, et Schmitt passe 

pour le Kronjurist d’un régime dont il est en fait prisonnier.130 

 

                                                
126 Ibid., p. 107. 
127 Ibid., p. 138. 
128 Ibid., p. 142. 
129 Ibid., p. 141. 
130 George Schwab, The Challenge of the Exception: An Introduction to the Political Ideas of Carl 

Schmitt Between 1921 and 1936, Westport ; London, Greenwood Press, 1989, p. 141‑143 ; Sur le « mythe 

de Benito Cereno » chez Schmitt, voir : Andreas Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, Berlin, Duncker 

& Humblot, 2022, p. 267‑272 ; Herman Melville, Benito Cereno, s.l., CreateSpace Independent 

Publishing Platform, 2012, 86 p. Voir aussi la conclusion de cette étude. 



 37 

Finalement, Schwab de conclure, après la démonstration que la pensée 

Schmittienne n’est pas une pensée « nazie » (au contraire ?), explique, à propos de sa 

thèse (non soutenue) de doctorat que son analyse : 

Is neither concerned with a demonological inquisition nor an ideological 

snooping. This study revolves on Schmitt’s concepts and arguments as 

contained in his writings. Their political importance is undeniable, because 

some political ideas do emerge as a result of his intellectual heritage, and 

particularly due to his concern with specific legal questions within a concrete 

historical context.131 

 

Quelques années plus tard, il réitère l’importance de comprendre Schmitt comme 

héritier d’une tradition intellectuelle légitime et qui nous enseigne de précieuses leçons 

pour analyser et comprendre notre actualité politique (internationale). 

 

B — Joseph W. Bendersky 

 

De la même façon, Bendersky publie en 1983, Carl Schmitt, Theorist for the 

Reich, un ouvrage présenté comme une introduction générale de l’œuvre et la vie de 

Schmitt au public américain. L’historien présente les thèses des principaux ouvrages 

publiés par Schmitt depuis ses années comme professeur à Bonn. En plus, des 

restitutions des thèses schmittiennes, Bendersky propose de remettre ces écrits « dans 

leur contexte ». Ainsi à propos, de La Notion de politique, il écrit « Though much 

criticism would be in store for the friendenemy thesis in the future, Schmitt’s work was 

initially received as a major contribution to political science »132. De fait, poursuit-il, la 

réception de l’article de Schmitt fait si forte impression, qu’il est invité régulièrement 

à en exposer sa thèse de l’ami-ennemi et la Hochschule für Politik fit même publier le 

texte sous forme de livre.133 

 

Concernant, Théorie de la constitution, et des thèses schmittiennes sur l’usage 

de l’article 48, il explique que « when Schmitt wrote his Verfassungslehre, he had not 

foreseen the possibility in which repeated elections would fail to provide a viable 

majority coalition in the Reichstag »134. Plutôt, Schmitt cherchait un moyen de sauver 

la République de Weimar et de rétablir l’ordre. Et de fait, il explique que « in a letter to 

                                                
131 G. Schwab, The Challenge of the Exception, op. cit., p. 145. 
132 J.W. Bendersky, Carl Schmitt, Theorist for the Reich, op. cit., p. 94‑95. 
133 Ibid., p. 95. 
134 Ibid., p. 101. 



 38 

Moritz Julius Bonn, Schmitt confessed that he had “… an almost continual fear [of the 

manner in which] the German right and left pursue their politics.” »135 Il souligne, 

d’ailleurs, que l’interprétation de l’usage de l’article 48 que Schmitt présente dans sa 

Verfassungslehre remonte à 1919, c’est-à-dire, à un moment où le poste de président 

était occupé par un social-démocrate, Friedrich Ebert. Donc, il n’est pas possible d’y 

voir une manœuvre à l’avantage du camp conservateur.136 Et il conclut, en insistant sur 

le fait que c’est l’usage répété de l’état d’urgence (et donc de l’article 48) qui a permis 

à la République de Weimar de survivre durant les premières années de crise.137 Le 

juriste voyait dans l’état d’urgence le seul moyen pour éviter l’effondrement total de 

l’ordre politique et « a seizure of power by extremists »138. En ce sens, l’historien 

rappelle qu’après la proclamation de la République de Weimar, en 1919, Schmitt 

décide, partagé entre l’adhésion et l’opposition au nouveau régime, choisit de se ranger 

derrière ce dernier estimant que « the Catholic involvement in the development of the 

new order encouraging »139. 

 

 Lors de publication de X, une partie substantielle des documents et des archives 

concernant Schmitt n’était pas accessible (Schmitt était encore vivant), mais depuis, la 

publication de ses journaux intimes et d’une partie de sa correspondance a permis de 

constater que l’antisémitisme de Schmitt ne pouvait relever que du simple 

opportunisme. En ce sens, l’attaque dans Das Schwarze Korps contre la supposée 

« judéophilie » du juriste de Plettenberg, que Bendersky met lui aussi de l’avant pour 

« démontrer » le désaccord avec le régime nazi, est balayée. En effet, ces journaux 

intimes comme sa correspondance font état de propos antisémites répétés et réguliers, 

et ce, depuis 1912 (date des premiers journaux intimes accessibles). Malgré tout, 

l’historien explique « though enlightening regarding Schmitt’s incessant personal 

antisemitism (in a few places, also on his perspectives on Jews in history, society, and 

law), the diaries do not show a preoccupation with the subject or that one can interpret 

his major works in terms of his viewpoints on Jews »140. Qui plus est, note-t-il, des 

                                                
135 Ibid., p. 73. 
136 Ibid., p. 74. 
137 Ibid., p. 73‑74. 
138 Ibid., p. 74. 
139 Ibid., p. 27. 
140 Joseph J. Bendersky, « Schmitt Diaries » dans Jens Meierhenrich et Oliver Simons (eds.), The Oxford 

handbook of Carl Schmitt, New York ; London, Oxford University Press, 2016, p. 143. 



 39 

entrées de son journal font état de sa méfiance envers les nationaux-socialistes141 et la 

figure d’Hitler lui-même dont il qualifie l’accession au pouvoir de suicide pour la 

république.142 En ce sens, si l’accointance de Schmitt avec les nazies est condamnable, 

l’on ne peut réduire sa pensée à cet épisode de sa vie et de sa carrière académique, 

estime Bendersky. Pour lui, les écrits d’avant 1933 et d’après 1945 ne sont pas affectés 

par le ralliement au « Reich de 1000 ans », et ce malgré le fait qu’il reconnaisse que la 

virulence antisémite appelle, peut-être, une « reconsideration of the opportunism 

thesis »143. 

 

 La lecture de Bendersky souffre de deux faiblesses majeures. La première est 

que son interprétation des textes schmittiens dans « leur contexte » est en fait 

décontextualisée. Il souligne, souvent, l’instabilité politique de la République de 

Weimar et la réception positive des thèses schmittiennes par le public de l’époque. Or, 

un traitement de la réception des textes aurait eu le mérite de considérer le contexte de 

montée de l’extrême droite et du fascisme comme un élément expliquant la popularité 

des thèses « très à droite », ce qui n’est pas fait. En ce qui concerne l’instabilité 

politique, l’historien traite de toute la période 1919-1933 comme d’une période de crise 

et de chaos. Or, passée les deux premières années et avant la crise économique de 1929, 

la République de Weimar est stable et connait un fort développement économique. 

C’est d’ailleurs cela qui permettra à autant d’Allemands d’investir dans les valeurs 

boursières qui causeront leur ruine à la fin de la décennie. En fait, contrairement à ce 

qu’affirme Bendersky, quand Schmitt élabore sa Théorie de la constitution (avec 

l’interprétation de l’article 48), l’Allemagne connait une stabilité et un essor 

économique.144 

 

Deuxièmement, Bendersky met en exergue les réserves de Schmitt à l’égard 

d’Hitler et du NSDAP, mais s’abstient d’en faire autant de ses commentaires plus 

enthousiastes. De fait, le 30 janvier 1933, le juriste indique : « J’ai appris que Hitler 

                                                
141 Schmitt note, en effet, le 2 avril 1933 : « Inquiétudes concernant Hitler et les nazis » dans Carl Schmitt, 

Carl Schmitt Tagebücher 1930 - 1934, Berlin, Akademie Verl, 2010, p. 277. 
142 J.J. Bendersky, « Schmitt Diaries », art cit, p. 143. 
143 Ibid. 
144 Pour un rapide tour d’horizon sur la situation politique et et économique entre 1919 et 1933, voir Theo 

Balderston, Economics and Politics in the Weimar Republic, Cambridge, New York-+, Cambridge 

University Press, 2002, 148 p. 



 40 

était devenu chancelier du Reich et Papen vice-chancelier. Excité, heureux, joyeux »145. 

Le lendemain, en revanche, il écrit « en colère contre ce stupide et ridicule Hitler »146. 

Le 4 avril 1933, il note : « Papen […] m’a promis que je serais invité ces jours-ci à une 

consultation commune avec Hitler. Parti très excité et élevé »147, ou encore, le 

13 novembre 1933 : « 99 % pour Hitler »148. Sans dresser la liste exhaustive de toutes 

les entrées sur Hitler et le NSDAP, il ressort clairement que le juriste est tout aussi 

méfiant, qu’enthousiaste à l’idée de l’arrivée au pouvoir des nazies. Et ce d’autant plus, 

que dès les élections présidentielles de 1932, une partie de son entourage (incluant des 

personnes qu’il estime) vote au premier tour pour Hitler contre Paul von Hindenburg. 

Il paraît donc difficile de conclure, comme le fait Bendersky, que le rapprochement du 

« maître de Plettenberg » avec le NSDAP ne s’est pas fait avant 1933. 

 

C — Synthèse 

 

En somme, les deux promoteurs de la pensée schmittienne en Amérique du Nord 

estiment que la pensée de Schmitt est centrale et incontournable pour qui veut 

comprendre la relation ami-ennemi, de même que les enjeux et les conflits 

internationaux. Toutefois, l’on ne peut certes pas nier ou occulter son problématique 

engagement nazi. Ils cherchent, pourtant, à le relativiser. Toutefois, contrairement à ses 

apologistes, ils ne réduisent pas cet épisode à une courte période de trois ans qui en fait 

un épiphénomène sans conséquence et de peu d’intérêt. Bendersky explique, en ce sens, 

que la transcription des journaux intimes de Schmitt va permettre de réévaluer la portée 

de l’antisémitisme dans l’œuvre et la vie du juriste.149  

 

4 — Les Critiques courtois 

 

Contre les apologistes, se dégage une tendance, certes critique de Schmitt, mais 

qui, néanmoins, insiste sur le fait que « he needs to be taken seriously »150. Cela 

implique de s’engager activement avec sa pensée. Pour celles et ceux qui adoptent une 

                                                
145 C. Schmitt, Carl Schmitt Tagebücher 1930 - 1934, op. cit., p. 257. 
146 Ibid. 
147 Ibid., p. 278. 
148 Ibid., p. 310. 
149 J.W. Bendersky, Carl Schmitt, Theorist for the Reich, op. cit., p. 144. 
150 C. Mouffe, The Challenge of Carl Schmitt, op. cit., p. 1. 



 41 

telle posture, le diagnostic que Schmitt fait des faiblesses et des contradictions du 

libéralisme doit être pris au sérieux parce que ce qu’il met en exergue de véritables 

enjeux pour ce régime. Ainsi, c’est moins la définition schmittienne du politique 

(distinction ami-ennemi) qui intéresse ces individus, mais plutôt les critiques qu’il fait 

de la démocratie libérale, surtout dans sa forme partisane et parlementaire. Dans cet 

ordre d’idée, bien que le critère ami-ennemi qu’il propose n’est pas ignoré, il n’est 

accepté et considéré qu’en tant qu’il permet de mettre en lumière une aporie du 

libéralisme parlementaire ; à savoir son incapacité à prendre acte de l’inimité, et par 

extension à reconnaitre la conflictualité inhérente à toute communauté politique. 

 

A — Chantal Mouffe 

 

Au lendemain de l’implosion du Bloc de l’est, Chantal Mouffe écrivait : 

Le signifiant « démocratie » fonctionne maintenant comme horizon 

imaginaire où viennent s’inscrire des revendications extrêmement disparates, et 

le consensus qu’il semble indiquer risque bien d’être une illusion. 

[…], Il est urgent de questionner les sociétés libérales démocratiques 

afin d’élucider leur nature. L’effondrement du communisme devrait nous 

permettre d’aborder cette question d’une façon nouvelle et sans concession. Il 

ne suffit plus de faire l’apologie de la démocratie et de l’opposer au 

totalitarisme. […] 

Cette interrogation sur la nature de la démocratie pluraliste en tant que 

régime, on peut la mener à partir de l’œuvre d’un de ses adversaires les plus 

brillants et les plus intransigeants : Carl Schmitt. […], les critiques qu’adresse 

Schmitt à la démocratie parlementaire libérale sont toujours extrêmement 

pertinentes, et ceux qui croient que l’adhésion postérieure de son auteur au parti 

national-socialiste nous permettrait de les ignorer font preuve d’une grande 

légèreté. Se mesurer à un adversaire aussi rigoureux que perspicace peut aider 

à faire avancer notre réflexion, car les questions qu’il pose sont de toute 

première importance.151 P. 83 

 

Se qualifiant de « libérale de gauche », Mouffe considère que la démocratie libérale 

repose sur un mythe voulant qu’il existe un bien commun unique atteignable par la 

rationalisation du politique et de la société. Or, soutient-elle, ce qui caractérise la 

démocratie libérale, par définition moderne, est son pluralisme. La prise de conscience 

de la centralité de ce pluralisme est ce que l’on peut retenir de Schmitt contre Schmitt. 

En effet : 

                                                
151 Chantal Mouffe, « Penser La Démocratie Moderne Avec, Et Contre, Carl Schmitt », Revue française 

de science politique, 1992, vol. 42, no 1, p. 83. 



 42 

Qu’un tel régime présuppose la mise en question d’une vérité absolue, Schmitt, 

à la différence de beaucoup de libéraux, le perçoit clairement. Ces derniers, à 

cause des positions rationalistes qu’ils défendent, estiment en effet pouvoir 

conserver l’idée d’une vérité qui pourrait être découverte par tous les hommes 

à condition qu’ils puissent laisser de côté leurs intérêts, afin de juger uniquement 

du point de vue de la raison. Tandis que Schmitt, lui, est conscient du fait que 

le libéralisme implique que, « par rapport à la vérité, cela signifie que l’on 

renonce à un résultat définitif ».152 

 

Et c’est là que s’arrête l’intérêt de Schmitt. En effet, si le juriste comprend et 

expose une tension interne à la démocratie libérale de laquelle il serait fallacieux de 

détourner, sous prétexte du passé de son auteur, « his [antiliberal] solutions cannot be 

accepted, and that liberalism should not be rejected in toto »153. Au contraire, en se 

confrontant à la critique schmittienne du libéralisme, et de sa négation de l’inimité, 

l’objectif est de « sauver » la démocratie libérale en affirmant l’indépassable de son 

pluralisme, au lieu de le rejeter au nom d’une quelconque vérité universelle et 

indépassable. En somme, Mouffe soutient que « the strategy is definitively not to read 

Schmitt to attack liberal democracy, but to ask how it could be improved. To think both 

with and against Schmitt »154. 

 

B — Jean-François Kervégan  

 

 De même, Jean-François Kervégan se demande : Que faire de Carl Schmitt ? Et 

il en vient à une réponse similaire à celle de Mouffe : « il faut partir de Carl Schmitt »155. 

Il explique dans un premier temps : 

Schmitt […] pense contre (le libéralisme, le pacifisme, « Weimar, Genève et 

Versailles »…). Mais ses jugements lapidaires ont le mérite de nous inciter à 

reconsidérer certaines évidences que nous acceptons d’ordinaire sans 

discussion. Et nous voilà sinon contraints, du moins incités à partir de Carl 

Schmitt […]. Partir de [lui], parce que c’est à partir de lui que nous pouvons 

tenter de formuler certains problèmes dont nous nous contentons usuellement 

de décliner les solutions.156 

 

En ce sens, comme pour Mouffe, il soutient que le juriste soulève des interrogations et 

relève des lacunes au cœur de la démocratie libérale qu’il est difficile, voire erroné, 

                                                
152 Ibid., p. 86. 
153 C. Mouffe, The Challenge of Carl Schmitt, op. cit., p. 4. 
154 Ibid., p. 6. 
155 Jean-François Kervégan, Que faire de Carl Schmitt?, Paris, Gallimard, 2011, p. 74. 
156 Ibid., p. 73. 



 43 

d’écarter du revers de la main. Ainsi, Schmitt est un point départ pour qui veut dépasser, 

ou répondre, aux « contradictions internes » de la démocratie libérale. Toutefois, 

Schmitt ne peut être qu’un « point de départ ». Kervégan d’expliquer que la pensée 

schmittienne est enfermée dans une « logique du “ou bien… ou bien” [qui] est 

extraordinairement efficace pour dénoncer une opinion commune […] ; [mais qui] l’est 

en revanche bien moins pour penser au-delà des alternatives reçues […], tout en les 

prenant au sérieux »157. Cela étant, il faut aussi « partir de Carl Schmitt en un second 

sens : prendre congé de lui, mais à partir d’une position atteinte en partie grâce à lui »158. 

Et comme Mouffe, il estime qu’il faut penser « avec Carl Schmitt et contre Carl 

Schmitt »159. 

 

C — David Dyzenhaus 

  

David Dyzenhaus, quant à lui, soutient que Schmitt pointe du doigt de véritables 

enjeux pour la démocratie libérale et son pluralisme. Ainsi, il soutient : 

Political theorists of the Left agree with the central aim of Carl Schmitt’s essay 

'Ethic of State and Pluralistic State'. They wish to rescue the state from a 

situation of general 'discredit'. […] Hence they share Schmitt’s suspicion of the 

dominant strand of liberal thought which demands that the state be 'agnostic' or 

neutral—that it limit its action with a principle against taking morally 

controversial positions.160  

 

En effet, il rappelle que les dernières années du 20e siècle ont connu une méfiance de 

plus en plus grande envers l’État, État contre lequel s’est « constitué » un consensus 

négatif, un consensus contre lui, contre son utilité. Pour lui, ce consensus négatif est dû 

à l’agnosticisme éthique de l’État moderne qui délègue au privé des tâches naguère 

étatiques, voire régaliennes, ce qui amène une partie (importante) de la population, que 

l’État libéral-démocrate ne « protège » plus, à se demander si l’institution a encore 

quelque valeur et si elle n’existe que pour servir les intérêts d’autres. En somme, un 

désenchantement généralisé frappe l’État libéral démocratique moderne.161 

 

                                                
157 Ibid., p. 74. 
158 Ibid. 
159 Ibid., p. 76. 
160 David Dyzenhaus, « Putting the State Back in Credit » dans Chantal Mouffe (ed.), The Challenge of 

Carl Schmitt, London ; New York, Verso, 1999, p. 75. 
161 Ibid., p. 75‑77. 



 44 

Dyzenhaus de noter que Schmitt faisait déjà le constat le ce désenchantement, 

en raison de contradiction interne de la démocratie libérale, mais aussi en raison d’une 

neutralité éthique fantasmée qui le transforme en instrument aux mains de factions 

politiques pour servir leurs intérêts de groupe et non l’intérêt général. Nonobstant cela, 

il affirme : « while Schmitt’s diagnosis of the ills of the state is valuable, his solution 

should be rejected »162. Pour lui, si leçon (positive) il y a à retenir de la crise de la 

République de Weimar afin de penser des solutions aux crises actuelles, « these will 

come not from Schmitt but, rather, from one of his main rivals, the social democrat 

Hermann Heller »163. Heller qui, comme vu plus haut, fut l’un des adversaires les plus 

hostiles théoriquement à Schmitt, bien qu’il partageât son diagnostic de la crise 

weimarienne et le danger d’une neutralisation politique de l’État dans la règle de 

droit.164 

 

En fait, pour Heller, la solution de Schmitt n’est ni un dépassement du 

libéralisme, vers un « meilleur », ni une « réparation » des dysfonctionnements du 

système libéral. Pour lui, les thèses de Schmitt souffrent, en fait, de graves 

contradictions et ambiguïtés. En 1927, mettant en parallèle les thèses schmittiennes sur 

la différence entre la dictature de commissaire et la dictature souveraine avec l’idée 

qu’il développe, à partir de 1926, voulant que « there must be “an authority” in every 

state that, exceptionally and “with sovereign power,” undertakes actions that fall 

outside or break through the normal system of regulated responsibilities »165, il constate 

qu’il se contredit. En effet, dans « La dictature du président du Reich d’après l’article 48 

de la Constitution de Weimar », Schmitt soutient que l’article 48, au regard des limites 

qu’il impose au pouvoir présidentiel, ce dernier pouvoir n’est pas une dictature 

souveraine (dont la volonté peut se soustraire à la constitution et faire droit), mais 

simplement commissariale, c’est-à-dire un pouvoir limité dans le temps et dans son 

action puisque retreint et par la constitution et sa mission ; à savoir le retour de la paix 

                                                
162 Ibid., p. 75;  voir  aussi p. 81. 
163 Ibid., p. 85. 
164 Hermann Heller, Sovereignty : A Contribution to the Theory of Public and International Law, traduit 

par Belinda Cooper, Oxford, New York, Oxford University Press, 2019, p. 100‑102 et 183‑185 ; H. 

Kelsen, Qui doit être le gardien de la Constitution ?, op. cit., p. 8 ; Peter C. Caldwell, « Constitutional 

Practice and the Immanence of Democratic Sovereignty: Rudolf Smend, Hermann Heller, and the Basic 

Principles of the Constitution » dans Peter C. Caldwell (ed.), Popular Sovereignty and the Crisis of 

German Constitutional Law, Durham ; London, Duke University Press, 1997, p. 128. 
165 H. Heller, Sovereignty, op. cit., p. 102. 



 45 

civile.166 Pour Heller, la définition de la Dictature du président du Reich comme 

dictature de commissaire est incompatible avec l’idée d’exercice du pouvoir souverain 

en tant que décision sur l’état d’exception : « One cannot simultaneously maintain that 

the dictatorship of the president is necessarily commissarial and that the president is an 

organ that can undertake “acts of sovereignty” »167. En 1932, Heller constate que le 

glissement engagé par Schmitt se solde par la promotion d’un « libéralisme 

autoritaire »168. En ce sens, contre la crise de légitimité de l’État, Schmitt promeut un 

État « autoritaire », dans la mesure où il exerce son pouvoir de façon « autocratique » 

reposant sur un « gouvernement avec des moyens extrêmement forts en termes de 

puissance militaire et d’influence de masse (radio, cinéma) »169. Mais cet État n’en est 

pas moins toujours libéral puisqu’il exige, selon Heller citant Schmitt, « que l’État 

renonce à tous les repaires qu’il occupe encore dans la vie économique, et qu’il ne 

participe plus à l’économie que sous la forme d’un domaine régalien de l’État, bien 

délimité et clairement signalé à l’extérieur »170. En ce sens, l’État libéral autoritaire 

schmittien s’oppose à l’État démocratique et social. Et c’est dans cette perspective que 

Dyzenhaus rejette les solutions que Schmitt propose en réponse à la crise de la 

démocratie libérale puisque ce dernier se propose simplement de se débarrasser de la 

démocratie (contrairement à ce qu’il prétend) et conserver le libéralisme, ou plutôt, 

défendre un libéralisme strict de non-intervention étatique semblable à notre néo-

libéralisme économique.171 

 

D — Ellen Kennedy 

 

                                                
166 Carl Schmitt, « La dictature du président du Reich d’après l’article 48 de la Constitution de Weimar » 

dans La dictature, traduit par Mira Köller et traduit par Dominique Séglard, Paris, Points, 2015, p. 

283‑342. En fait, Schmitt soutient même qu’un exercice du pouvoir souverain par le président est 

impossible parce que « dans la république, cela constituerait un dédoublement hybride du pouvoir 

d’État » (p. 312). 
167 H. Heller, Sovereignty, op. cit., p. 102. 
168 H. Heller, « Libéralisme autoritaire? », art cit. 
169 Ibid., p. 135 ; Schmitt soutient que « l’accroissement des moyens techniques fournit […] la possibilité 

d’une influence de masse bien plus forte que celle dont pouvait jouir la presse et les autres moyens 

traditionnels de formation de l’opinion. Il existe aujourd’hui en Allemagne une liberté de la presse encore 

très largement respectée. […], et personne ne songe encore à censurer la presse. Mais pour ce qui est des 
nouveaux moyens techniques, le cinéma et la radio, tout État se doit de mettre la main sur eux. Il n’y a 

pas d’État, aussi libéral soit-il, qui ne prétende s’arroger une censure et un contrôle plus ou moins 

intensifs sur les films, le cinéma et la radio. Aucun État ne peut se permettre de céder à un opposant ces 

nouveaux moyens techniques de domination de masse, de suggestion de masse et de formation d’une 

opinion publique », dans C. Schmitt, « État fort et économie saine », art cit, p. 96. 
170 H. Heller, « Libéralisme autoritaire? », art cit, p. 135. 
171 D. Dyzenhaus, « Putting the State Back in Credit », art cit, p. 76. 



 46 

Ellen Kennedy montre que Schmitt et les tenants de l’École de Francfort font le 

même diagnostic à l’égard de la complexité et des menaces qui pèsent sur la démocratie 

libérale, surtout sur son pluralisme. Toutefois, les solutions qu’ils proposent, qui sont 

de même nature, ne sont en rien désirables. En fait, elle commence par faire le constat 

d’une proximité plus grande et profonde qu’il n’y paraît de prime abord entre Schmitt 

et l’École de Francfort. Pour elle, la résonance de Schmitt auprès de l’École de 

Francfort est bien plus profonde, et malgré le rejet postérieur de Neumann et de 

Kirchheimer de leur professeur, et le nettoyage systématique par Adorno (surtout dans 

les travaux de Benjamin) de toute référence à Schmitt, celle-ci persiste.172 

 

Pour elle, malgré le désaveu et la volte-face de la première génération de l’École 

après le ralliement du juriste au régime nazi, il « revient » avec les travaux de la 

deuxième génération, notamment chez Habermas. Force est, alors, de constater que la 

démocratie libérale, donc pluraliste, fait face à des défis de taille. Il apparait alors 

nécessaire de prendre au sérieux « how important Schmitt’s work has been in shaping 

German ideas of democracy »173 puisque cela a donné le ton à une importante tradition, 

de gauche, sur les moyens à adopter pour « dépasser » les « impasses » de la démocratie 

moderne. Néanmoins, s’il importe de comprendre comment se structure cette critique, 

contrairement à ce que croient et soutiennent Schmitt et l’École de Francfort, la solution 

n’est pas à trouver dans la refonte (ou la constitution) d’une unité politique homogène, 

quelques que soit le mécanisme (décisionnisme schmittien ou communication éthique 

habermasienne) pour ce faire. Plutôt, c’est un renforcement du cœur pluraliste et son 

affirmation qui doivent être le premier moteur pour des solutions viables à la crise 

démocratique. En effet, une démocratie « homogène », « organique », et donc reposant 

sur autre chose qu’un pur formalisme n’est qu’un phantasme puisqu’il s’agit d’une 

« democracy which has never existed in complex societies and for which there has 

never been a concrete design »174.   

 

E — Slavoj Žižek 

 

                                                
172 E. Kennedy, « Carl Schmitt and the Frankfurt School », art cit. 
173 Ibid., p. 66. 
174 Ibid., p. 65. 



 47 

Slavoj Žižek, en des termes plus cryptiques comme à son habitude, adopte, à 

peu de chose près, la même ligne voulant qu’il faille partir de Schmitt pour mieux s’en 

dégager. Ainsi, il explique que Schmitt s’inscrit dans une lignée de penseurs qui 

reconnaissent qu’au cœur du politique se retrouve toujours une certaine forme 

d’antagonisme. Cela étant, comme ces prédécesseurs, le juriste s’oppose aux courants 

qui cherchent à nier la « réalité » de cet antagonisme.175 Cependant, le philosophe 

poursuit en affirmant : « does Schmitt actually provide the adequate theoretical 

articulation of the logic of political antagonism ? The answer is no : his assertion of the 

political involves a specific disavowal of the proper dimension of political 

antagonism »176. De fait, pour lui « l’externalisation » schmittienne de « l’ennemi » 

consiste elle-même en une négation de l’antagonisme politique, notamment par la 

militarisation du conflit politique et le bannissement de l’ennemi (hors communauté 

politique). En effet, 

In ultra-politics, the ‘repressed’ political returns in the guise of the attempt to 

resolve the deadlock of political conflict by its false radicalization—by 

reformulating it as a war between 'Us' and 'Them', our enemy […]. The clearest 

indication of this Schmittian disavowal of the political is the primacy of external 

politics (relations between sovereign states) over internal politics (inner social 

antagonisms) on which he insists : is not the relationship to an external Other as 

the enemy a way of disavowing the internal struggle which traverses the social 

body? 177(The challenge, p. 29) 

 

Dans cet esprit, « ultra-politics » désigne les tendances à externaliser et exacerber 

l’antagonisme propre au politique pour mieux l’expurger hors du social, pour 

homogénéiser l’ordre social. 

 

 D’un autre côté, le philosophe lacanien rappelle que nous vivons dans un ordre 

de « post-politics » dans lequel l’antagonisme propre au politique a été neutralisé 

autrement. Il se manifeste dans la création de nouvelles externalités voulues « hors 

politique », mais dans lesquelles le politique se déchaîne toujours, bien que non reconnu 

comme tel. En résumé : 

In post-politics, the conflict of global ideological visions embodied in different 

parties who compete for power is replaced by the collaboration of enlightened 

technocrats […] and liberal multiculturalists; through a process of negotiation 

                                                
175 Slavoj Žižek, « Carl Schmitt in the Age of Post-Politics » dans Chantal Mouffe (ed.), The Challenge 

of Carl Schmitt, London ; New York, Verso, 1999, p. 18‑22. 
176 Ibid., p. 27. 
177 Ibid., p. 29. 



 48 

of interests, a compromise is reached […]. The political (the space of litigation 

in which the excluded can protest the wrong/injustice done to them) foreclosed 

from the Symbolic then returns in the Real, as new forms of racism. […] What 

defines postmodern post-politics, therefore, is the secret solidarity between its 

two opposed Janus faces: on the one hand the replacement of politics proper by 

depoliticized 'humanitarian' operations […]; on the other, the violent emergence 

of depoliticized 'pure Evil' in the guise of 'excessive' ethnic or religious 

fundamentalist violence.178 

 

Dans ce contexte, Žižek que « the reference to Schmitt is crucial in detecting the 

deadlocks of post-political liberal tolerance : Schmittian ultra-politics […] is the form 

in which the foreclosed political returns in the post-political universe of pluralist 

negotiation and consensual regulation »179. En effet, par l’ultra-politics schmittienne 

l’on peut accéder à ce à quoi Schmitt lui-même n’a pu accéder (ou plutôt accepter) : la 

multiplicité intrinsèque à l’Universel. En ce sens, avec Schmitt, il est possible de 

dépasser à la fois l’Universel universalisant, puisqu’in fine il n’est jamais plus que 

l’impérialisme déguisé d’un « particularisme » combattant les « déviants », de même 

que l’Universel particularisant qui soit s’épuise et se désintègre dans les 

particularismes, soit embrasse en dernier recours, sans même s’en apercevoir, un 

particularisme impérial. 

 

De conclure, qu’avec et contre Schmitt, l’on peut dépasser les mythes des faux 

« Universaux », en reconnaissant la primauté de la multiplicité, et surtout son 

universalité, sans toutefois sombrer dans les travers apolitisant, voire anti-politisant, de 

l’ultra-politics schmittienne, destructrice du politique parce qu’elle aspire, de façon 

paradoxale, à l’homogénéisation. Et pour le philosophe, « the way to counteract this 

reemerging ultra-politics is not more tolerance, more compassion and multicultural 

understanding, but the return of the political proper, that is, the reassertion of the 

dimenssion of antagonism which, far from denying urnversality, is cosubstantial with 

it »180. 

  

F — Synthèse 

 

                                                
178 Ibid., p. 30‑31. 
179 Ibid., p. 35. 
180 Ibid. 



 49 

Pour ces critiques, Schmitt pose un diagnostic à propos des contradictions de la 

démocratie libérale qu’il faut prendre au sérieux puisqu’il relève et met en exergue de 

véritables enjeux toujours d’actualité. Toutefois, si son diagnostic est éclairant, les 

solutions qu’il propose ne le sont pas. Il faut renforcer, et non combattre, le pluralisme 

que dénonce Schmitt. De fait, son combat contre ce pluralisme est, in fine, ce qui le 

rapproche et l’amène à s’engager avec le régime nazi. Schmitt comme la plupart des 

penseurs nazis partagent une même vision « homogénéiste » du monde et une aversion 

du libéralisme sociale, bien qu’ils s’accommodent fort bien du libéralisme économique. 

Schmitt comme les mouvements nazis et fascistes est à prendre au sérieux dans la 

mesure où leur émergence n’est pas un « accident de l’histoire », mais le symptôme des 

contradictions dont il faut prendre acte pour renforcer le pluralisme et la démocratie de 

nos sociétés, et donc prévenir l’émergence de phénomènes politiques identiques.  

 

5 — Les Critiques hostiles 

 

Finalement, en réponse à la « renaissance » libérale et conservatrice, et surtout 

de gauche, de Schmitt, naît une réponse hostile au juriste comme à ceux et celles qui se 

refusent à le rayer de l’histoire intellectuelle du 20e siècle. En effet, une certaine frange 

« radicalement » libérale (conservatrice), les « defenders of liberalism »181, va rejeter 

(violement) Schmitt et virulemment critiquer tout ce qui peut se réclamer de son 

héritage ou qui verrait autre chose que du nazisme dans sa pensée. L’un des chefs de 

file de cette tendance, aux États-Unis, est sans nul doute Stephen Holmes. Dans une 

aujourd’hui célèbre anthologie, The Anatomy of Antiliberalism, Schmitt, aux côtés 

d’une certaine gauche dite radicale (Strong), y sont dénoncés et virulemment critiqués, 

ou plutôt caricaturés : les deux sont des antilibéraux, et de ce fait prouvent que les 

extrêmes se rejoignent dans des « totalitarismes » équivalents.182 

 

A — Stephen Holmes 

 

Dans le chapitre consacré à Schmitt, Holmes insiste sur le passé nazi de Schmitt 

et soutient que, contrairement à ce qu’une certaine gauche aimerait (voudrait) croire, 

                                                
181 Tracy B. Strong dans C. Schmitt, The Concept of the Political, op. cit., p. xi. 
182 Tracy B. Strong remarque que ce traitement hostile est « a need they do not feel with other critics of 

liberal parliamentarism who were members of the Nazi Party ». Ibid., p. xi‑xii. 



 50 

même les œuvres antérieures à 1933 sont fascistes. Pour lui, la définition même du 

politique, comme étant la distinction ami/ennemi, est une conception fasciste du 

politique. De cette conclusion, il va aussi en déduire que toute pensée antilibérale qui 

se réclame de Schmitt, même pour le critiquer et penser « avec lui, contre lui », est 

entachée par le spectre nazi. Ainsi, dans les chapitres suivants, il s’attaque, en dehors 

de Schmitt, à Roberto M. Unger, décrit par plusieurs comme l’un des chefs de file du 

Critical Legal Studies Movement (CLS)183, ou encore à Christopher Lasch184 dénonçant 

leur « anti-libéralisme » comme une attitude qui ne saurait conduire à autre chose qu’à 

des régimes totalitaires et autoritaires, et qui de fait les met dans le même groupe que 

les « fascistes », en premier lieu les anciens nazis. Il explique, par exemple, que : 

Lasch sees eye-to-eye with Heidegger, Schmitt, Strauss, and the more 

despondent members of the Frankfurt School. He believes that the 

Enlightenment “gave rise to the dangerous fantasy that man could remodel both 

the natural world and human nature itself.” He conceives science as the 

expression of impiety, of hubris. Science is a rebellion against natural 

limitations. It rashly denies “our dependence on higher powers.”185 

 

Plus brutalement encore, le chapitre consacré à Schmitt (Schmitt: « The Debility of 

Liberalism ») s’ouvre sur : 

Like Maistre, Carl Schmitt experienced the collapse of a national monarchy as 

a world-shaking crisis of authority. The breakdown of the Reich in 1918 and its 

replacement by a weak liberal regime was the principal occasion for, or 

inspiration behind, his antiliberalism. He first gained a reputation as a brilliant 

critic of liberal ideas and institutions in the 1920s, well before he joined the Nazi 

party. And that reputation continues to grow today. His debunking of 

parliamentary government and his exposes of liberal hypocrisy remain 

influential among leftists. Conservatives still applaud his characterization of 

liberal states as concessive and indecisive-appeaser regimes unable to defend 

themselves from attack. Even his fiercest critics treat him deferentially; as an 

intellect to be reckoned with. The leftish quarterly Telos recently devoted an 

entire issue to his work. According to one contributor, “the rehabilitation of 

Schmitt has begun.” And the editors’ introduction tantalizingly concludes : “in 

the present situation of political stalemate, the left can only benefit by learning 

from Carl Schmitt’” (from, not about).186 P. 37 

 

                                                
183 Voir en guise de synthèse du programme de recherche des CLS : Roberto Mangabeira Unger, « The 

Critical Legal Studies Movement », Harvard Law Review, 1983, vol. 96, no 3, p. 561‑675. 
184 Sur la vie et l’oeuvre de Lasch, voir : Eric Miller, Hope in a Scattering Time : A Life of Christopher 

Lasch, Cambridge (É-U), Wm. B. Eerdmans Publishing, 2010, 415 p. 
185 Stephen Holmes, The Anatomy of Antiliberalism, Revised édition., Cambridge, Harvard University 

Press, 1996, p. 128. 
186 Ibid., p. 37. 



 51 

L’accent qu’il met sur le « from » ne laisse pas planer l’ombre d’un doute sur l’aspect 

problématique et délictueux d’une quelconque proximité avec le juriste allemand. Dans 

le même ordre d’idées, en France et en Allemagne, nous retrouvons le même genre de 

rejet.  

 

B — Ingeborg Maus 

 

Pour Ingeborg Maus, la pensée de la Freirechtsschule, insistant sur la liberté 

« législative » du juge, et de laquelle le jeune Schmitt était (reste toujours ?) proche, 

trouve sa tradition perpétuée tant par le réalisme juridique que par les Critical Legal 

Studies Movement (CLS). Maus, en effet, de soutenir « the calculability of the rule of 

law, which was guaranteed in the context of the classical precedential culture, is eroded 

in the degree to which the “princely judge” of the Free Law theory, but also of Legal 

Realism or of the Critical Legal Studies Movement, takes centre stage »187 (The 1933 

“Break” in Carl Schmitt’s Theory, p. 127). Elle ajoute que « An interpretation of Carl 

Schmitt’s theory’ which assumed a complete turnaround in its intentions after 1933 

would gain Schmitt’s own approval. […] Schmitt himself denies any continuity in this 

thinking before and after 1933. »188. Pour elle, il existe une cohérence et une continuité 

certaine, avant et après 1933, dans la pensée et la théorisation du droit du juriste de 

Plettenberg et qui est identifiable si l’on prend acte de la fonction politique de sa pensée. 

 

En effet, « the political function of [his] new theory [the concrete order theorized 

post-1933] is evident in the fact that Schmitt’s early decisionistic thinking continues to 

underly his “theory of concrete order” : the completely irrational contents of a concrete, 

substantial order of the German Volk can only be determined in a decisionistic 

fashion »189. Cette théorie de l’ordre concret est donc le parachèvement nazi du 

décisionnisme schmittien. À cet égard, toute proximité avec ledit Kronjurist du 

troisième Reich est suspecte, voire dangereuse, qu’elle provienne de la droite ou qu’elle 

soit le fait de certains individus se réclamant d’une gauche radicale à la naïveté certaine. 

 

                                                
187 Ingeborg Maus, « The 1933 “Break” in Carl Schmitt’s Theory » dans The 1933 « Break » in Carl 

Schmitt’s Theory, Durham, Duke University Press, 1998, p. 127. 
188 Ibid. 
189 Ibid., p. 134. 



 52 

C — Cités 

 

En France, s’est constituée autour de la revue Cités une nébuleuse très dense dont 

les principaux représentants sont : les philosophes Yves Charles Zarka, Nicolas 

Tertulian, Jean-Pierre Faye et le journaliste Denis Trierweiler. La revue a consacré 

plusieurs numéros spéciaux à Schmitt et ses collaborateurs, notamment Trierweiler, ont 

traduit plusieurs des écrits de Schmitt, publiés entre 1933 et 1950, faisant l’apologie du 

régime hitlérien, de ses décisions politiques et de ses réformes judiciaires dont les plus 

violemment antisémites. C’est à eux, notamment, que l’on doit la traduction française 

(très partielle) du Glossarium190, essentiellement les extraits les plus explicitement et 

violemment antisémites, et du célèbre « Der Führer schützt das Recht »191 dans lequel 

Schmitt justifie les massacres et autres exactions commises lors de la Nuit des longs 

couteaux.  

 

Si certains collaborateurs à certains numéros consacrés à Schmitt adoptent des 

postures plus nuancées et prudentes, la plupart des réguliers dénoncent violement 

l’intégralité des travaux de Schmitt, comme de tous les autres universitaires, en premier 

lieu Martin Heidegger, ayant pactisé avec le « diable » nazi. La thèse centrale de ces 

auteurs est que l’élément nazi traverse et imprègne l’œuvre intégrale du juriste. Ainsi 

donc, les traces de son nazisme peuvent être retrouvées dès ses premiers travaux, pré-

1933, être suivi jusqu’à ces dernières publications, post-1945, et, bien entendu, en 

passant par leur expression la plus manifeste dans les écrits de l’époque nazie à 

proprement parler. 

 

a — Yves Charles Zarka 

 

Zarka affirme que « l’intérêt que Schmitt porte pour les lois de Nuremberg n’est pas 

externe et accidentel, mais interne et nécessaire »192. Il ajoute : « l’adhésion de Carl 

Schmitt au nazisme a été si consciente et profonde qu’il n’est pas possible d’étudier ses 

textes juridico-politiques, même ceux qui ont été écrits en amont ou en aval, en mettant 

                                                
190 Denis Trierweiler et Carl Schmitt, « Glossarium », Cités, 2004, vol. 17, no 1, p. 181‑210. 
191 Carl Schmitt, « Le Führer protège le droit. À propos du discours d’Adolf Hitler au Reichstag du 

13 juillet 1934 », Cités, 2003, vol. 14, no 2, p. 165‑171. 
192 Yves Charles Zarka, Un détail nazi dans la pensée de Carl Schmitt, Paris, Presses Universitaires 

France, 2005, p. x. 



 53 

entre parenthèses son engagement en faveur des principes nazis et la caution qu’il a 

apportée aux pires lois du régime de Hitler »193. 

 

Dans cette perspective, il explique que pour lire un auteur, dont Schmitt, il faut 

définir « le mode de lecture dont les textes de Schmitt doivent être l’objet »194. Il existe, 

selon lui, deux « classes » de « productions intellectuelles » : les œuvres et les 

documents.195 La différence entre les deux étant qu’« une œuvre nous interpelle au-delà 

de son temps, en dehors du contexte où elle a été écrite pour nous parler aussi bien de 

son temps que du nôtre »196. Un document, en revanche, est « inscrit dans un moment 

historique dont il n’est qu’un témoignage. Il en est d’une certaine manière 

inséparable »197. Autrement dit, un document ne peut rien nous apprendre de plus que 

son contexte, son temps.198 Il affirme alors que les écrits schmittiens sont des documents 

et non une œuvre. Ainsi, le juriste n’ayant produit que des documents, ses écrits sont 

liés au contexte, ici nazi, qui les a vus naître et ne peuvent ni n’être compris en dehors 

de ce contexte, ni nous informer, ou éclairer, sur des réalités hors de ce contexte. 

 

En ce sens, il rejette toute possibilité de voir en Schmitt plus qu’un nazi. S’attaquant, 

ensuite, à celles et ceux qui y voient autre chose, il soutient que : 

On ne saurait expliquer l’intérêt porté à Schmitt en termes de simple mode 

intellectuelle ou de complaisance pour une pensée de l’extrême, encore qu’il ne 

faille pas négliger ces aspects. Mais il faut sans doute aller plus loin : il y a 

probablement des causes plus générales et plus profondes d’une réception 

                                                
193 Ibid. 
194 Yves Charles Zarka, « Le mythe contre la raison : Carl Schmitt ou la triple trahison de Hobbes » dans 
Carl Schmitt ou le mythe du politique, Paris cedex 14, Presses Universitaires de France, 2009, p. 47. 
195 En fait Zarka écrit : « J’ai soutenu ailleurs qu’il fallait distinguer les productions intellectuelles en 

deux classes : les œuvres et les documents ». Toutefois, nous n’avons pas pu situer cet « ailleurs », donc 

nous n’avons pas pu identifier clairement les distinctions et les critères sous-jacents permettant 

d’identifier telle ou telle classe. Précisons, néanmoins, que nous n’avons pas lu l’intégralité de la 

production de M. Zarka. Ibid. 
196 Ibid., p. 48. 
197 Ibid. 
198 L’idée qu’un document est lié à un contexte et qu’il ne peut donc, en aucun cas, nous apprendre quoi 

que ce soit sur « notre » temps nous semble peu claire. En effet, à moins de supposer que « ce temps » ne 

s’inscrit pas, logiquement et temporellement, dans le nôtre, donc qu’il s’agit d’un temps sans contact, 

sans liens, ne serait-ce que du point de vue de la continuité temporelle, avec le nôtre (l’idée qu’une pensée 
de son temps ne peut rien nous apprendre sur nous) nous semble peu soutenable. A minima, elle peut 

nous apprendre que nous avons été fascistes par le passé et il parait raisonnable de ne pas oublier au 

moins ce fait-là. Sur ce dernier point, nous renvoyons le lecteur vers les travaux de Götz Aly (même si 

d’autres méritent aussi d’être mentionnés) sur l’adhésion large au régime hitlérien d’une société qui peu 

de temps auparavant était tout aussi libérale que la nôtre. Götz Aly, Comment Hitler a acheté les 

Allemands: le IIIe Reich, une dictature au service du peuple, traduit par Marie Gravey, Paris, 

Flammarion, 2022. 



 54 

intellectuelle qui donne naissance à ce que j’appellerai un schmittianisme de gauche 

et un schmittianisme de droite.199 

 

Et ces deux schmittianismes prennent racine dans un contexte « d’égarement » post-

guerre froide dont le vide idéologique est comblé par la complaisance avec une pensée 

d’extrême droite. En effet, pour lui « la crise de confiance en elle-même que connaissent 

les démocraties représentatives contemporaines et la quasi-disparition, avec 

l’effondrement des régimes communistes, de toute alternative cohérente au libéralisme 

économique et politique »200 constituent un environnement de délitement politique 

propice et favorable à un penseur du totalitarisme le plus barbare. Il en conclut alors 

que « pour des raisons évidemment très différentes [de la droite radicale à la gauche 

radicale], ces courants convergent dans leurs efforts pour accréditer les textes de 

Schmitt contre l’État de droit, le libéralisme, le parlementarisme, l’autonomie 

individuelle, la liberté et les droits publics, etc. Il n’est donc pas étonnant que cette 

convergence s’atteste explicitement »201 (Carl Schmitt, après le nazisme, p. 147). 

Autrement dit, bien que les deux schmittianismes aient des « couleurs » différentes, 

leurs « volontés » politiques convergent dans leur lutte contre le libéralisme et tout ce 

qui y est lié. À cet égard, il convient, selon lui, pour la préservation et la protection de 

nos libertés et de l’État de droit, de dénoncer ces deux tendances du schmittianisme. Et 

surtout de rappeler qu’elles se réclament d’un auteur dont toute la pensée est fasciste, 

nazie et antisémite et qu’en s’en réclamant ces deux tendances affichent leurs couleurs. 

 

b — Jean-Pierre Faye 

 

Dans le même ordre d’idée, Faye propose « de pratiquer une philosophie 

expérimentale »202. Cette philosophie consiste en poser des hypothèses plausibles et 

probables (?), en attendant que les documents historiques empiriques les confirment, 

sur les allées et venues de Schmitt dans les mois ayant précédé la prise du pouvoir par 

                                                
199 Yves Charles Zarka, « Éditorial. Carl Schmitt : la pathologie de l’autorité », Cités, 2001, vol. 6, no 2, 

p. 3. La paternité des expressions « schmittiens de gauche » et « schmittiens de droite » n’est pas 
attribuable à Zarka. Il s’agit de la traduction des expressions allemandes « links- rechtsschmittianismus » 

ou « links- rechtsschmittianischer » déjà consacrées dans la littérature. 
200 Ibid., p. 3‑4. 
201 Yves Charles Zarka, « Présentation générale : Carl Schmitt, après le nazisme », Cités, 2004, vol. 17, 

no 1, p. 147. 
202 Jean-Pierre Faye, « Carl Schmitt, Göring et l’“État total” » dans Carl Schmitt ou le mythe du politique, 

Paris cedex 14, Presses Universitaires de France, 2009, p. 170. 



 55 

Hitler et la mise au ban de Kurt von Schleicher. Pour ce faire, Faye propose un éventuel 

scénario qui permet de lire différemment les évènements qui, en 1932-1933, ont permis 

à Hitler d’accéder à la chancellerie. Il affirme que « la livraison du pouvoir d’État aux 

hitlériens le 30 janvier 1933, par la simple signature du Reichspräsident Hindenburg, 

est l’effet d’une précise manipulation, préparée par le groupe de l’ex-chancelier von 

Papen. Carl Schmitt, auparavant son avocat public devant la Cour constitutionnelle, est 

au noyau de cette manipulation »203. 

 

Et en effet, Faye revoit et spécule sur les relations entre von Schleicher, 

von Hindenburg, von Papen et Schmitt, et ce, afin de mettre en évidence le rôle premier 

du juriste dans les diverses tractations politiques qui vont permettre à Hitler d’accéder 

au pouvoir. En fait, Faye suggère que von Papen et Schmitt, en leur qualité de non-

membres du parti nazi, ont pour missions (secrètes) de convaincre Hindenburg de 

congédier Schleicher et d’offrir la chancellerie à Hitler auquel le président était de 

prime abord hostile. Selon lui, « c’est le doublet Papen-Schmitt qui tient la route durant 

les semaines brûlantes de décembre et janvier. Jusqu’au coup de gong du 30 janvier, où 

assurément Schmitt n’est pas loin »204. En somme, « c’est lui [Schmitt] dans une grande 

mesure qui a donné le pouvoir aux hitlériens »205. Sur cette chute, Faye nous invite à 

porter une attention toute particulière et lire de façon plus attentive, à l’aune de son 

nazisme, les écrits de Schmitt. 

 

Cette attention, pour Faye, permet d’éviter les écueils de certains, de même que 

la « naïveté » d’autres. En effet, comme Zarka, Faye se désole de l’aveuglement des uns 

et dénonce la « sottise » des autres. D’un côté, il nous avertit de ne pas commettre la 

même erreur qu’Arendt206, reprise par Aaron, et qui a mal aiguillé plusieurs générations 

d’historiens sur le rôle de Schmitt dans l’épisode nazi. De l’autre, il dénonce un « trait 

désinvolte » inacceptable qu’il note notamment chez « un philosophe français [qui] 

dans un dialogue avec Jürgen Habermas — évoqu[e] à la file une “tradition” de la peur, 

                                                
203 Ibid., p. 161. Les journaux intimes de Schmitt de la période 1930-1934 font plutôt état d’une 
ambivalence envers les deux chanceliers. Ces derniers n’étaient, toutefois, pas accessibles (plutôt, ils 

étaient illisibles) au moment de cette publication puisque leurs retranscriptions n’étaient pas encore 

faites. En effet, Schmitt utilise la méthode Gabelsberger de sténographie pour écrire ses journaux qui, 

aujourd’hui, ne peut être déchiffrée que par très peu de personnes. 
204 Ibid., p. 173. 
205 Ibid., p. 177. 
206 H. Arendt, The origins of totalitarianism, op. cit., p. 339,  note 65. 



 56 

qui irait “de Hobbes à Schmitt et même à Benjamin…” »207. Pour lui, « même les replis 

de la “déconstruction” ne permettent pas de telles naïvetés »208. Il rappelle finalement 

que celles et ceux qui « s’intéressent » à Schmitt sans avoir en tête, et sans tenir compte 

de son rôle central dans l’avènement du 3e Reich, font le jeu et participent à la 

dissémination d’une pensée dangereuse. 

 

c — Denis Trierweler 

 

De même, Denis Trierweler dénonce le fétiche de l’irrationalité chez Schmitt. 

Schmitt, comme Heidegger et Jünger, s’en prend à la rationalité moderne et renoue avec 

l’idée de mythe. Or, selon lui, cette rationalité est le fondement de toute pensée non-

fasciste. En somme, il suggère que toute théorie du mythe qui se développe en réaction 

ou en critique à la modernité, qu’elle soit le fait de la gauche — soit naïve, soit 

cherchant à occulter les crimes de son propre « camp » politique —, ou de la droite, est 

aveugle au fondement fasciste de toute critique de la rationalité moderne. En effet, il 

résume ainsi l’intérêt pour Schmitt : 

Toute la pensée de Schmitt, peut-on dire, se déploie sur le fond d’une mise en 

question de l’État comme forme politique, et chez lui l’idée de la mort de l’État 

se déploie entre, d’une part, le rêve [le mythe] marxiste du dépérissement de 

l’État et, d’autre part, le rêve libéral d’une société qui se régulerait elle-même 

par-delà toute forme de domination étatique.209 

 

Trieweiler de conclure que toute accointance avec Schmitt et sa pensée ne saurait 

qu’être entachée de son nazisme et révèle, chez celles et ceux qui y voient un intérêt 

quelconque, leurs attentats, fascistes ou marxistes, contre l’État moderne qui n’a eu de 

cesse d’être un véhicule idéologique reposant sur des mythes, ces « système[s] 

symbolique[s] dans [lesquels] sont intégrés des éléments émotionnels. Ces systèmes 

[qui] ne sont pas falsifiables ; ils sont tout simplement agissants ou non »210. 

 

D — Synthèse 

 

                                                
207 J.-P. Faye, « Carl Schmitt, Göring et l’“État total” », art cit, p. 177. Il écrit même que : « La seule 

pensée de voir Schmitt ainsi placé entre Hobbes et Walter Benjamin nous tord grossièrement l’esprit. », 

p. 178. 
208 Ibid., p. 178. 
209 Denis Trierweiler, « Georges Sorel et Carl Schmitt : D’une théorie politique du mythe à l’autre » dans 

Carl Schmitt ou le mythe du politique, Paris cedex 14, Presses Universitaires de France, 2009, p. 45. 
210 Ibid., p. 16. 



 57 

En somme, pour ces critiques hostiles, les travaux de Schmitt ne sont que 

l’expression du fascisme et du nazisme les plus dangereux et toute proposition voulant 

qu’il y ait quoi que ce fut de pertinent ou de « retenable » chez Schmitt est elle-même 

entachée de nazisme, voire carrément nazie. Il n’est possible de lire ces thèses que 

comme des mythes mystificateurs, qui, sous un faux lustre de scientificité, n’ont été 

élaborés que pour légitimer fascisme et nazisme et en permettre l’avènement. En effet, 

ils soutiennent tous (excepté Maus) que Schmitt est nazi depuis plus longtemps que les 

« naïfs » ne le croient et tout ce qu’il a produit comme « pensée » (si cela peut être 

qualifié de pensée), politique ou autre, n’a jamais eu d’autre horizon que de permettre 

l’avènement du 3e Reich. 

 

S’il ne fait aucun doute que la pensée schmittienne est fortement mythologisée 

(c’est l’un des propos de cette étude) et d’extrême-droite (fasciste et nazie), l’essentiel 

des thèses soutenues par ces auteurs sont à divers degrés fallacieuses. Conclure que 

toute critique du libéralisme est en soi fasciste parce que les fascistes critiquaient le 

libéralisme ne repose que sur un délit d’association qui, d’ailleurs, n’est jamais 

réellement supporté par de véritables arguments. D’autant plus que les propos des 

personnes critiquées sont tronqués puisque jamais il n’est fait mention du fait qu’elles 

sont critiques de Schmitt. En effet, si les accusations sont graves, les procédés 

argumentaires mobilisés font l’effet de montages savants de stratagèmes rendus 

célèbres par Arthur Schopenhauer. Que ce soit la pétition de principe (est fasciste 

quiconque d’intéresse à Schmitt parce que ce dernier était fasciste, argument circulaire 

par excellence), la fausse dichotomie (on ne peut être que libéral ou fasciste, il n’existe 

que deux possibilités), les conséquences montées de toutes pièces (si on critique le 

libéralisme, cela mène nécessairement au fascisme) ou encore l’amalgame (sur la base 

du seul intérêt porté à Schmitt, incluant les postures critiques), il ne ressort pas de 

critiques articulées de Schmitt, ni surtout de ceux qui sont qualifiés de « schmittiens de 

gauche » (d’autant que plusieurs des personnes ciblées refuseraient une telle 

qualification).211 Ensuite, dans certains cas (Faye notamment), les « preuves » avancées 

relèvent au mieux du fantasme, au pis de la conspiration. D’ailleurs, elles font fi de 

l’historiographie et de la complexité du contexte qui a présidé à l’avènement au pouvoir 

                                                
211 Arthur Schopenhauer, L’art d’avoir toujours raison: La Dialectique éristique, traduit par Dominique 

Laure Miermont, Paris, 1001 NUITS, 2021. Voir surtout les stratagèmes 6, 13, 24 et 32. 



 58 

du NSDAP. Malgré tout, nous avons choisi d’inclure ses « critiques » puisqu’elles ont 

pour partie une grande audience (surtout médiatique) et qu’il nous est alors paru 

malhonnête de les écarter sans rien en dire. 

  

Conclusion  

 

 De ce tour d’horizon des divers engagements, des plus hostiles aux plus 

bienveillants, avec les travaux de Schmitt, nous constatons deux tendances 

« méthodologiques ». D’une part, il y a un engagement « philosophique » avec ses 

travaux, et surtout les concepts (chocs) qu’il a forgés. À cet effet, l’on cherche à 

déterminer la pertinence des thèses schmittiennes, la commodité des concepts 

schmittiens pour rendre compte de « la » réalité juridico-politique moderne, ainsi que 

les limites de ces thèses et concepts, aux côtés de leurs aspects plus pérennes, dans et 

pour la réalité post-moderne. En somme, il s’agit d’un engagement avec les concepts et 

thèses en elles-mêmes parfois, souvent pour certains (Freund et Schwab par exemple), 

sans leur inscription dans un temps ou un contexte. D’autre part, il y a une 

recontextualisation historique, ou plutôt nazie, de Schmitt et de ses travaux. Dans cette 

perspective, l’engagement n’est pas tant avec le concept ou les thèses directement, mais 

avec Schmitt en contexte, Schmitt comme nazi et/ou champion du fascisme, c’est-à-

dire avec Schmitt comme acteur (ou agent) d’une époque particulière, laquelle instruit 

et conditionne totalement son appareillage théorique. À cet égard, il ne devient possible 

de comprendre le Schmitt théorique qu’en tant qu’émanation de cette inscription 

idéologique. Précisons, au passage, que rares sont les travaux qui adoptent 

exclusivement l’une ou l’autre des lectures. Le plus souvent, c’est une combinaison des 

deux modes de lectures, mettant l’accent premier sur l’un ou l’autre aspect, que l’on 

retrouve. 

 

 La présente étude s’inscrit, très certainement, dans celle que nous avons 

nommée « critiques courtois », toutefois, nous entendons nous dégager, en partie du 

moins, de certain concept qui comme nous le verrons posent un certain nombre de 

problèmes qui peuvent nuire à la lecture que nous entendons faire de la prose 

schmittienne, à savoir conservateur, progressisme et surtout révolution conservatrice. 

  



 59 

Révolution conservatrice 
  

 De fait, les catégories « conservateur » et « conservateur révolutionnaire » 

semblent aporétiques dans leurs usages les plus répandus. Elles sont généralement 

acceptées comme catégories heuristiques sans autres formes de problématisations. Or, 

les limites « explicatives » et « explicitatrice » de ces catégories ont été à de multiples 

occasions mises de l’avant, entrainant dans certains champs académiques leur abandon 

partiel, voire total. Qui plus, la seconde catégorie, elle, relève du paradoxe, voire de 

l’oxymore. Ce « paradoxe » semble être indépassable, comme nous le verrons plus bas, 

pour rendre compte de divers phénomènes sociaux, politiques et intellectuels du 

tournant du siècle dernier, et ce, à moins qu’on ne récuse ces termes et que l’on déplace 

l’angle d’analyse. Et comme l’analyse qui repose sur paradoxes et oxymores n’offre 

qu’apories et contresens, il devient nécessaire de dépasser les catégories qui mènent 

inexorablement vers ces impasses. Dans cette perspective, la présente étude se propose 

de mettre à l’écart ces catégories afin d’en dépasser lacunes et apories. Mais au 

préalable, il importe de comprendre les limites de ces concepts en deux temps : 1) que 

sont les substantifs « conservateur » et « Révolution conservatrice » ? 2) comment nous 

informent-ils et nous désinforment-ils au regard de notre objet ? Progressisme, pour sa 

part, est dans le contexte qui nous intéresse ici, simplement compris comme opposition 

à « conservatisme ». Conséquemment, se départir de « conservatisme » implique de se 

départir de son corolaire. 

 

1 — Le Conservatisme 

 

 Étienne Balibar aborde le « conservatisme » de Schmitt en notant que 

« le terme de “conservatisme” n’est pas univoque »212. Il explique que ce substantif, 

selon Philippe Bénéton, désigne une « “réalité historique”, mais sujette à 

“controverse” ». Pour Bénéton, « la question [que faut-il entendre par conservatisme] 

n’est pas un simple problème de vocabulaire, elle engage des problèmes de fond »213. 

Malgré les ambiguïtés, il soutient néanmoins que « le Concept est utile et valide parce 

que, loin de découper artificiellement le réel, il rend compte d’un courant historique (et 

                                                
212 É. Balibar, « Schmitt », art cit, p. 149. 
213 Philippe Bénéton, Le Conservatisme, Paris, Presses Universitaires de France, 1988, p. 5. 



 60 

politique) »214. Il s’oppose par là à certaines tendances, sur lesquels nous allons nous 

attarder un peu plus bas, qui voudrait qu’un concept si confus soit disqualifié. Il « tire » 

alors de « l’histoire » la définition suivante : 

Le conservatisme est un mouvement intellectuel (et politique) de l’ère moderne 

qui naît avec elle puisque contre elle ; la doctrine conservatrice s’est constituée 

pour la défense de l’ordre politique et social traditionnel des nations 

européennes, elle est fondamentalement anti-moderne. Le conservatisme pur est 

donc un traditionalisme. Dans la mesure où il a une filiation qui, tout en restant 

fidèle aux valeurs du conservatisme, s’est détachée, histoire oblige, de la 

tradition prémoderne et du modèle historique qu’elle incarne, l’on parlera alors 

de néo-conservatisme.215 

 

De cette définition, notons que le terme clé est « moderne » dans la mesure où 

« conservatisme » ne semble pas se définir en soi, mais « en opposition à ». Il n’est pas 

un « Dasein » (être-là), mais un « Gegendasein » (contre-être-là) : il est une négation 

d’une conscience existante, mais paradoxalement aussi « existence » en propre. 

 

 Le second élément que nous pouvons tirer de cette définition est que 

« conservatisme » est « traditionalisme » dans sa première « mouture ». Détaché de la 

tradition, il devient « néo-conservatisme ». En ce sens, le traditionalisme prend le sens 

d’« anti-moderne », mais le néo-conservatisme est aussi anti-moderne, mais non 

traditionaliste. Il naît après ou avec la modernité politique, mais contre elle. Bénéton 

précise, par ailleurs, que la naissance politique de la modernité est à situer au moment 

de la Révolution française. Dans cette perspective, l’avènement du conservatisme est 

daté suivant la chronologie de Karl Mannheim, expurgée de la terminologie et des 

distinctions de ce dernier. Ainsi, il semble que le terme « conservatisme » soit 

consubstantiel de l’équivoque. 

 

En effet, Mannheim est généralement admis comme l’un des premiers, si ce 

n’est le premier, penseur à avoir fourni une analyse sociohistorique du phénomène 

« conservateur » qui autrement ne consistait qu’en des étiquettes politiques pouvant être 

clamées ou apposées à des personnes ou groupes qui peuvent ne rien avoir en commun. 

Pour les fins de son analyse, il distingue « preideological traditionalism and modern 

                                                
214 Ibid., p. 8. 
215 Ibid., p. 8‑9. 



 61 

conservatism », et situe la transition de l’un à l’autre dans les années de la Révolution 

française. En effet, pour le sociologue : 

Conservatism crystallizes out of the psychological attitude of traditionalism 

among social actors […] who experience these new developments as harmful, 

but cannot ignore them or simply respond in private, individual ways. Ideologies 

comprise the orienting mode appropriate to the newly rationalized state-

centered societies, displacing traditional and religious ways of assigning 

meanings to the experienced world. Conservatism appears […] as a way of 

thinking about “man and society” which gives weight to certain spiritual as well 

as material interests damaged by rationalization but provides a practical 

orientation with a measure of effectiveness in the newly politicized and 

rationalized world. It thus clearly belongs to the new time, like its opponents.216 

 

Ainsi, loin du « traditionalisme » fantasmant et regrettant un âge d’or quelconque, le 

conservatisme se veut une alternative à la rationalité moderne et à ses effets pervers. Il 

ne se présente pas comme un attachement à un passé réel ou fantasmé, mais plutôt 

comme un « stands against all constructions of human relationships which take them as 

governed by rationalistic universal norms, like Enlightenment doctrines of natural 

law »217. Qui plus est, il ne s’agit pas d’un programme politique ou d’un groupe 

sociopolitique, mais bien d’une attitude, d’une « manière de penser » historiquement 

située dans et contre la modernité. Inscrivant le conservatisme dans la modernité même 

que ce dernier ambitionne de renverser, Mannheim comprend le conservatisme comme 

un phénomène de cette même modernité, faute d’être moderne, et à cet égard non plus 

traditionalisme, mais rationalisation, toute moderne, d’un certain traditionalisme, ou 

plutôt d’une idée tout irréelle (et fantasmée) d’un traditionalisme originel.  

 

Plus exactement, « Mannheim asserts that dialectical thinking successfully 

managed to rationalize what Romantic and Enlightenment thought had achieved, 

integrating it into a single comprehensive theory of development under conservative 

auspices »218. Et il ajoute que cette synthèse dialectique, conservatrice chez Hegel par 

exemple, sera récupérée par Marx pour être subvertie dans un autre contraire, socialiste 

celui-là. De ce fait, certains commentateurs estiment que : 

The conservative contributions would be seen at last as elements in a given 

originating historical context whose functions change radically and indeed 

paradoxically in the course of subsequent development. The point of 

                                                
216 David Kettler, Volker Meja et Nico Stehr, « Karl Mannheim and Conservatism: The Ancestry of 

Historical Thinking », American Sociological Review, 1984, vol. 49, no 1, p. 73. 
217 Ibid. 
218 Ibid., p. 81. 



 62 

[Mannheim’s] study would be to establish the historical obsolescence of 

conservatism and to ground its socialist successor’s claims upon the dialectical 

reversal of conservatism’s crowning intellectual achievement.219 

 

En fait, la thèse de Mannheim est historique et historiciste, donc l’obsolescence du 

conservatisme n’est pas de son temps (l’essai sur le conservatisme date de 1925), mais 

elle est déjà actée au moment de la parution de son étude. De même, le 

« développement » du conservatisme en son « antithèse » socialiste est aussi déjà 

histoire. Ainsi, pour le sociologue, si avenir de la dialectique il y a, elle est à trouver 

dans « an alternative way of earning the right to the kind of dialectical integration which 

Hegel had grounded on conservative commitments and metaphysical reasonings, and 

Marx on socialist commitments and economic analysis »220. Et cette lecture de 

Mannheim n’est pas isolée au moment où il écrit La Pensée conservatrice.  

 

En effet, à la même période, Georg Lukács se présente comme l’héritier de la 

tradition dialectique et prétend en assurer une nouvelle étape, post-hégélienne et post-

marxiste. De même, Walter Benjamin présente une synthèse du mysticisme judaïque et 

du matérialisme historique cherchant elle aussi à offrir une « alternative » à l’opposition 

traditionalisme-socialisme. Chez des auteurs, appartenant à d’autres familles politiques 

(adverses), Charles Maurras refonde cette pensée « conservatrice » en la sécularisant et 

en l’inscrivant dans un éthos « scientiste » au diapason avec son temps. Et une multitude 

d’autres mouvements paraîtront ou se renouvèleront durant la même période, période 

durant laquelle Schmitt aussi prétend offrir une alternative à la vieille opposition du 

19e siècle, point sur lequel nous reviendrons ultérieurement. Ce que nous pouvons 

conclure de cet état de fait est que les catégories, héritées de la Révolution française et 

ayant structurées une bonne partie du 19e siècle, sont au tournant du siècle dernier à 

« l’agonie ». Dans cette perspective, plusieurs221 se sont interrogées sur la valeur 

heuristique de la catégorie « conservateur » pour rendre compte de la « nature » de 

certains mouvements ou types de pensée. Le plus souvent, malgré les interrogations, la 

catégorie est retenue, mais sensiblement revisitée. Cependant, d’autres plaident pour 

                                                
219 Ibid., p. 81‑82. 
220 Ibid., p. 82. 
221 David Y. Allen, « Modern Conservatism : The Problem of Definition », The Review of Politics, 1981, 

vol. 43, no 4, p. 582‑603 ; É. Balibar, « Schmitt », art cit ; P. Bénéton, Le Conservatisme, op. cit. 



 63 

son abandon, concomitamment à celui de l’axe « gauche-droite » auquel elle est 

historiquement liée : 

The traditional distinctions of Left and Right are inadequate as a guide to 

understanding nineteenth-century political ideologies, more might be achieved 

by reexamining the common assumptions and interrelationships among these 

ideologies. Alternate ways of grouping thinkers might be considered, such as 

examining the division between individualistic and communitarian political 

philosophies. Perhaps now is the time to reevaluate what all of the nineteenth-

century political ideologies have in common, to look for lines of cleavage in 

new places, and to try to distinguish them more clearly from what existed 

previously and from the predominant trends in the political thought of today.222 

 

Et cet appel (datant de 1981), qui se réclame de l’héritage de Mannheim, va 

(indirectement) résonner quelques années plus tard dans un contexte où une montée en 

puissance des approches dites interdisciplinaires exacerbe l’impossibilité de rendre 

compte de plusieurs phénomènes ou mouvements (culturelles, politiques ou 

intellectuelles) au tournant du 20e siècle en usant des catégories traditionnelles. Cette 

crise est d’autant plus forte dans le cas de l’entre-guerre, et surtout de la République de 

Weimar. Dans le chapitre sur le modernisme, nous allons revenir sur les 

renouvellements de ces nouvelles approches pour mieux appréhender ces phénomènes 

qui semblent « échapper » aux catégories traditionnelles. 

 

2 — La Révolution conservatrice 

 

 Avant d’aller plus avant, il importe ici, étant donné que notre sujet d’étude est 

Schmitt, de s’arrêter sur une thèse importante qui s’est proposée de donner sens 

autrement à plusieurs mouvements qui voient le jour sous la République de Weimar et 

qui échappent aux catégories « traditionalisme » et « conservatisme ». Armin Mohler 

dans sa thèse de doctorat conceptualise un mot de Fiedor Dostoïevski pour en faire une 

catégorie heuristique propre à décrire, comprendre, expliquer, mais aussi offrir un 

projet politique alternatif aux modèles américain, soviétique et national-socialiste : la 

Révolution conservatrice. Précisons aussi que le projet de Mohler prétend à décrire un 

mouvement typiquement allemand : « a german uniqueness ». Pour Benoist, la 

Révolution conservatrice est un « current distinct both from the old reactionary 

                                                
222 D.Y. Allen, « Modern Conservatism », art cit, p. 603. 



 64 

conservatism and racialist national socialism »223. Et en effet, le projet de Mohler est de 

« donner » une « identité » à des mouvances qui voient le jour durant l’entre-deux-

guerres en Allemagne et qui sont difficiles à circonscrire au travers du prisme de la 

« réaction » importée de France. Il est toutefois plus suspect d’en exclure la « racial 

national socialism ». Pour les fins de sa démonstration, Mohler passe en revue des 

centaines d’individus et de groupes qu’il va rassembler en cinq groupes qui 

constitueront les diverses tendances : 1) les Völkisch, 2) les Jungkonservativen, 3) les 

Nationalrevolutionäre, 4) les Bündischen et 5) les Landvolksbewegung. En outre aux 

côtés de ses groupes, de multiples personnalités associées à la « droite » ne trouvent pas 

place dans ces familles, en premier lieu Carl Schmitt, mais qui sont néanmoins inclus 

dans la « mouvance ». 

 

 De fait, Mohler ne parvient pas à classer Schmitt parmi ses groupes pour de 

multiples raisons. La plus importante est que ces groupes ne sont pas simplement des 

catégories conceptuelles construites par Mohler pour offrir une typologie en mesure de 

rendre intelligibles certains phénomènes. Au contraire, le plus souvent ces groupes 

étaient des réalités empiriques au sens strict du terme, c’est-à-dire que les individus qui 

les constituent se concevaient comme « groupe » et, plus important encore, 

considéraient ces derniers comme des clubs ou des formations politiques. Or, Schmitt, 

bien qu’en contact avec certains d’entre eux (notamment les Jungkonservativen), se 

garde de prendre part, directement ou indirectement, à leurs activités ou même de 

répondre aux sollicitations qui lui sont faites. Mais au-delà de cet obstacle 

« empirique », c’est la catégorie même de Révolution conservatrice qui est 

ontologiquement problématique. 

 

En effet, comme vu plus haut, le terme « conservateur » est hautement 

équivoque, et ceci n’est en rien dépassé par l’adjonction du terme « révolution », bien 

au contraire. De plus, comme le rappelle justement Balibar, « révolutionnaire » est tout 

aussi, si ce n’est plus, équivoque que « conservateur ».224 Le mot Révolution est, en soi, 

polysémique signifiant à la fois rupture et à la fois cycle, donc retour du même. Or, 

durant la période analysée, le terme est mobilisé dans ses deux acceptions 

                                                
223 A. Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. xxi. 
224 É. Balibar, « Schmitt », art cit, p. 150. 



 65 

contradictoires opérant, de fait, une confusion sur le type de révolution recherchée. Et 

l’adjonction des deux termes (révolution et conservation), loin de clarifier le sens de 

ces deux mots, en exacerbe la plurivocité dans l’oxymore qu’elle crée. 

 

Bien que Révolution conservatrice soit toujours utilisée pour comprendre 

certains phénomènes de la République de Weimar, elle fait l’objet de maintes critiques. 

Stefan Breuer, dans Anatomie de la révolution conservatrice, disqualifie la définition 

de Mohler et initie un débat sur la valeur heuristique de cette catégorie. Pour lui, « le 

terme “Révolution conservatrice” est un concept intenable, qui crée plus de confusion 

que de clarté. Il devrait donc être rayé de la liste des courants politiques du 

XXe siècle »225. De fait, se reposant sur les thèses de Panagiotis Kondylis, il explique 

que le conservatisme « coïncide en bonne partie avec l’histoire de la noblesse, ce qui 

signifie manifestement que la fin de la noblesse, en tant que catégorie 

traditionnellement (dans le sens wébérien) dominante, devait forcément entraîner la fin 

du conservatisme ayant une pertinence sociale et une force conceptuelle »226. Il en 

conclut que le « l’histoire du conservatisme est déjà achevée au XIXe siècle »227. Du 

moins, cela est vrai s’il l’on entend son histoire comme moment où il fut une « force » 

politique d’importance (les microphénomènes de monarchisme et d’absolutisme 

résiduels étant marginaux). 

 

De fait, après un tour d’horizon des écrits (programmatiques) des figures de la 

Révolution conservatrice et de leur rapport à certaines thématiques (généralement 

acceptées comme caractéristiques de ce mouvement), à savoir la relation à la propriété 

privée, le rapport à la science et la technologie, la conception de la Nation et du Peuple, 

la place de la Race dans le modèle sociopolitique défendu, le type de pourvoir 

(traditionnel, charismatique et bureaucratique) et finalement le Reich (forme de 

l’organisation du groupe), il en arrive à la conclusion que les individus en question ne 

sont pas conservateurs (suivant sa définition) et encore moins révolutionnaires. Il 

constate, tout d’abord, que pour l’essentiel, ces individus disposent d’un fort éthos 

bourgeois et sont donc enclins à protéger les valeurs (aux deux sens du terme : morales 

et matérielles) de la bourgeoisie. 

                                                
225 S. Breuer, Anatomie de la révolution conservatrice, op. cit., p. 214. 
226 Ibid., p. 6. 
227 Ibid. 



 66 

 

Dans cette perspective, malgré le champ lexical mobilisé (Spengler affirme 

« Nous sommes socialistes »228), les figures de proue (à l’exception notable d’Ernst 

Niekisch, principale figure du très marginal « national-bolchévisme » et d’Ernst Jünger) 

supportent une économie de marché protégée « contre les interventions dirigistes, les 

charges sociales onéreuses et surtout le chantage des syndicats »229. Le moteur d’une 

telle économie (saine et au sein d’un État fort) étant l’entrepreneur, « celui “qui a 

contribué à créer l’économie” »230. Le rapport à la technique est quant à lui très ambigu, 

mais pour ce qui nous concerne dans la présente étude (Schmitt), la technique n’est pas 

perçue comme une menace en soi, mais comme un instrument qui doit être contrôlé 

politiquement. C’est la supposée neutralité de la technique qui est l’objet des critiques, 

non pas la technique elle-même. Mais il ne s’agissait pas d’une vision majoritaire ou 

minoritaire. En fait, il n’y avait pas de vision commune de la technique et de la science 

chez ceux qui sont désignés comme révolutionnaires conservateurs.231 Et il en va de 

même pour les concepts de nation et peuple, bien que centraux chez ces « penseurs ». 

Si certains, comme Moeller, considéraient le peuple et la nation comme naturels, 

d’autres, comme Schmitt, conçoivent ces deux notions selon des critères « objectifs », 

comme « un matériau inerte de la politique : [auquel] seul l’élan vital du mythe pouvait 

[…] donner vie »232. Donc tous ne partageaient pas la même conception de « nation » 

et de « peuple », voire en avaient des définitions antinomiques.233 Sur la Race, Breuer 

constate que « la Révolution conservatrice était beaucoup plus contaminée par les 

schémas racistes que ne veulent bien l’admettre certains de ses défenseurs (et même 

quelques-uns de ses adversaires »234. Toutefois, sa centralité dans les divers 

« idéologèmes » n’était pas la norme, voire certains auteurs évitaient soigneusement 

toute référence raciale. Pour Schmitt, par exemple 

                                                
228 Ibid., p. 71. 
229 Ibid., p. 72. 
230 Ibid., p. 73. ; Breuer cite Arthur Moeller van den Bruck, mais nous retrouvons les mêmes idées chez 

Schmitt. La figure particulière de l’entrepreneur (en tant que pouvoir charismatique) est développée par 

Joseph Schumpeter, dès 1911, dans Théorie de l’évolution économique. Joseph A. Schumpeter, The 

Theory of Economic Development : An Inquiry into Profits, Capital, Credit, Interest, and the Business 

Cycle, New Brunswick ; London, Transaction Publishers, 1983, eBook p ; Sur les liens intellectuels et 
personnels entre Schmitt et Schumpeter, voir : William E. Scheuerman, Carl Schmitt : The End of Law, 

s.l., Rowman & Littlefield, 1999, p. 117‑146. 
231 S. Breuer, Anatomie de la révolution conservatrice, op. cit., p. 82‑91. Nous reviendrons plus bas sur 

la question de la technique. 
232 Ibid., p. 97. 
233 Ibid., p. 92‑101. 
234 Ibid., p. 109. 



 67 

L’homogénéité [et] l’exigence de l’exclusion de l’hétérogène […] 

n’impliquai[ent] pas nécessairement de barrières insurmontables pour 

l’individu. […] Le peuple était une catégorie relavant de la volonté, et non pas 

une catégorie de l’existence physique ou culturelle. Il s’agissait d’un concept de 

droit public qui n’existait que dans la sphère de la vie publique.235 

 

Mais étant donné que « peuple » est conçu en tant que catégorie discriminatoire, il 

pouvait tout aussi bien s’accommoder et se constituer autour de critères raciaux, 

culturels ou biologiques, les deux pouvant même être considérés comme 

consubstantiels.236 Finalement, si la préférence d’une forme de pouvoir dominante (bien 

que non unanime) va à un type charismatique, il n’y a pas accord sur comment et sous 

quelle forme il doit se présenter.237 Certains privilégient des formes charismatiques 

« fonctionnelles et héréditaires »238. D’autres, parmi lesquels Schmitt, préféraient un 

pourvoir, certes charismatique, mais qui devait « s’exprime[r] en tant que pouvoir 

légal » 239 dans une personne « légitimée par le charisme réinterprété dans le cadre 

démocratique »240, c’est-à-dire par le scrutin direct uninominal majoritaire à deux tours. 

 

La forme Reich et la place de ce dernier dans l’échiquier politique mondial 

découlaient, forcément, de la vision et de la hiérarchie entre les éléments précédents. 

De ce fait, il existait une myriade de visions du Reich que Breuer divise entre « un 

groupe aux ambitions limitées [et] un autre groupe aux ambitions illimitées ». Ces 

ambitions concernaient tant l’étendue du territoire (Allemagne, monde germanique, 

monde), que du point de vue de la verticalité et de la concentration du pouvoir au 

sommet de l’État : pouvoir donné au peuple supérieur (exerçant de fait son autorité sur 

les peuples inférieurs) ou pouvoir impérial héréditaire de type wilhelmien.241 En 

somme, Breuer arrive à la conclusion qu’il n’existe pas de vision commune ou 

uniforme, ni même de large recoupement, entre les visions et les thèses promues par les 

différents acteurs de ladite Révolution conservatrice. Il en déduit alors qu’il est 

fallacieux et peu clair de continuer à faire usage d’une catégorie politique (du moins 

dans un cadre analytique) dans laquelle sont forcés une multiplicité d’individus qui 

                                                
235 Ibid., p. 102. 
236 Ibid., p. 101‑112. 
237 Ibid., p. 112‑121. 
238 Ibid., p. 116. 
239 Ibid., p. 115. 
240 Ibid. 
241 Ibid., p. 122‑133. 



 68 

n’ont pour certains pas grand-chose en commun, d’où sa péroraison sur la nécessité de 

reléguer Révolution conservatrice aux oubliettes. Ce constat est partagé, avec plus ou 

moins de réserve, par une partie de la littérature. 

 

Louis Dupeux constate aussi les limites intrinsèques à la Révolution 

conservatrice comme tendance politique cohérente, mais soutient qu’étant consacrée 

(et utilisé par certains de ses acteurs), elle garde son utilité.242 Roger Griffin, partant de 

sa définition du fascisme (sur laquelle nous reviendrons plus bas), rejette le terme et y 

voit une manœuvre de blanchiment idéologique. Il soutient, de fait, que 

Mohler made no secret of his aim to publish a work which would contribute 

directly to the eventual realisation of the Conservative Revolution (i.e. the 

European revolution necessitated since the defeat of Hitler by the decadent 

forces of liberal and communist imperialism): its subtitle is “a handbook”, and 

the extensive introduction makes it abundantly clear that it is conceived as a 

survivalist manual for those who do not wish to lose their spiritual bearings in 

the present age.243 

 

En fait, le regroupement de tous les groupes de droite hostile à Weimar opéré par 

Mohler repose sur une image travestie et dénazifiée (même si ce dernier reconnaît la 

présence nazie à la marge) des diverses tendances fascistes ou fascisantes présente en 

Allemagne avant 1933. Et Griffin de conclure qu’en fait « the Conservative Revolution 

which resulted is essentially a utopian construct : not an ‘ideal type’ artifcially created 

as a heuristic device to increase knowledge, but a Sorelian myth conceived to inspire 

belief and (eventual) action »244. Avec la Révolution conservatrice, Mohler crée de fait 

les bases pour un (nouveau) fascisme d’après-guerre qui promeut une révolution 

culturelle d’extrême droite qui accoucherait alors naturellement d’une forme politique 

adéquate quand les soubassements de « the present age of [liberal] decadence »245 

auraient été intégralement minés. De son côté, Ishay Landa conteste encore plus 

fortement que Breuer l’idée d’une opposition de la Révolution conservatrice au modèle 

libéral-capitaliste. Pour elle, les mouvances fascistes incluses dans la Révolution 

conservatrice ne rejettent pas le « capitalism and the bourgeois socioeconomic 

                                                
242 Louis Dupeux, « Stefan Breuer, Anatomie de la Révolution Conservatrice », Revue d’Histoire 

Moderne & Contemporaine, 1999, vol. 46, no 3, p. 623. 
243 Roger Griffin, « Between metapolitics and apoliteia : The Nouvelle Droite’s strategy for conserving 

the fascist vision in the “interregnum” », Modern & Contemporary France, février 2000, vol. 8, no 1, 

p. 39. 
244 Ibid. 
245 Ibid. 



 69 

order »246. Plutôt, les acteurs de cette « révolution » opèrent une disjonction entre 

libéralisme économique et libéralisme politique, pour ne retenir que le premier. En 

d’autres termes, ils acceptent l’économie de marché capitaliste, libre d’entraves, mais 

rejettent les systèmes de libertés individuelles et démocratiques attachées au libéralisme 

classique.247 Dans cette optique, ladite Révolution conservatrice n’a pas grand-chose 

de conservateur ou de révolution. Pour sortir de l’impasse, Jeffrey Herf propose l’idée 

de « Reactionary Modernism », un éthos réactionnaire alliant progrès technique, sur 

laquelle nous reviendrons dans la section sur le modernisme. 

 

Conclusion 

  

 Finalement, au-delà des critiques qui peuvent être faites du concept même de 

Révolution conservatrice, c’est la position de Schmitt dans ce mouvement qui nous 

intéresse. Comme déjà mentionné, Mohler ne classifie pas le juriste dans sa typologie 

des différents groupes. Dans un premier temps, il en fait l’un des penseurs qui vont 

fournir un socle théorique à cette large famille. Il est ainsi, avec Ernst Jünger, l’un des 

idéologues qui surplombent et embrassent l’ensemble de la vision révolutionnaire 

conservatrice du « monde ». Toutefois, Mohler révise sa thèse initiale et redéfinit la 

mouvance autour de l’idée de l’éternel retour nietzschéen : « those belonging to the 

[Conservative Revolution] all adhered to Nietzsche’s thesis on European nihilism, the 

cyclical conception of time, the rejection of egalitarian universalism, and the 

expectation of the “Great Noon.” And it was this worldview that constituted the 

ideological base of the [Conservative Revolution] and gave it its coherence »248. 

 

Or, les critiques virulentes de Schmitt à l’endroit de Nietzsche et des 

nietzschéens (dont nous traiterons largement dans le chapitre portant sur les 

Schattenrisse) le rendent difficilement conciliable avec une vision du monde centrée 

sur le philosophe de Bâle. Schmitt n’est pas le seul parmi ceux identifiés par Mohler 

dont le profil ne cadre pas avec les vues nietzschéennes du monde. Toutefois, comme 

Mohler en avait d’abord fait un penseur clé, son anti-nietzschéisme (et probablement 

les protestations de Schmitt lui-même) amènera l’architecte de la Révolution 

                                                
246 Ishay Landa, The Apprentice’s Sorcerer: Liberal Tradition and Fascism, s.l., BRILL, 2009, p. 7. 
247 Ibid., p. 21‑58. 
248 A. Mohler, The conservative revolution in Germany, 1918-1932, op. cit., p. xxii. 



 70 

conservatrice à déclarer que « Carl Schmitt did not in the end belongs to the 

[Conservative Revolution] »249. Si cette déclaration rapportée par Benoist suscite 

légitimement la suspicion, il nous semble qu’elle n’en est pas moins le reflet des apories 

intrinsèques à la catégorie de Révolution conservatrice. Cela d’autant plus que Mohler 

ne traite pas de Martin Heidegger dans son ontologie alors même que la philosophie et 

le parcours de ce dernier sont liés à ceux de Jünger et Schmitt et à ceux d’autres 

personnalités incluses dans cette famille. 

 

Nous inscrivant dans la lignée des critiques à l’encontre de la Révolution 

conservatrice qui appellent à l’abandon de cette épithète, nous nous proposons, dans le 

cadre de cette étude, d’approcher d’une autre perspective, qui répond peut-être à l’appel 

d’Allen, le cas Schmitt et plus largement ce Zeitgeist qui semble échapper aux 

catégories « conservateur » dans leurs différentes déclinaisons. Toutefois, nous 

retenons qu’un élément central pour saisir cela reste la relation des mouvements qui 

naissent en Allemagne (et plus largement en Europe) à la modernité puisqu’ils 

s’inscrivent en elle, modernité dont il sera question dans la section suivante. En somme, 

afin de dépasser les paradoxes et contradictions que la littérature relève, nous 

proposons, d’abord, de problématiser les termes « modernité », « modernisme », 

d’« anti-libéral » (politique) ou encore d’attaque contre les Lumières qui ne le sont que 

peu, voire pas, dans les études traitées plus haut. 

  

                                                
249 Ibid., p. xxiii. 



 71 

Du modernisme 
 

Modernisme est utilisé comme simple synonyme de modernité suivant un usage 

longtemps répandu dans les sciences sociales, et ce, jusqu’aux années 1990. Dans cette 

perspective, « attaque contre les Lumières » et antilibéralisme sont compris comme des 

attaques contre ce modernisme. Eu égard à cela, nous nous proposons de revenir sur 

l’histoire, et surtout l’histoire de la conceptualisation, de « modernité », et ce, afin de 

mettre en exergue sa crise, cette crise du tournant du siècle dernier, ce qui nous 

permettra de nous rattacher à de nouvelles approches de l’historiographie de ce moment 

dans ce qui s’est constitué en New Modernist Studies. Pour ce faire, nous allons 

recentrer notre attention sur un élément qui semble être au cœur de la pensée 

« moderne » et anti-moderne, et ce, afin de « reexamining the common assumptions and 

interrelationships among these ideologies »250. 

 

1 — La Crisologie 

 

La crise est l’un des mythes topiques de la modernité.251 Mythe nécessaire à la 

survivance de ce récit qu’est la modernité puisque « the trope of “modernity” is always 

[…] a rewriting, a powerful displacement of previous narrative paradigms »252. Or, cette 

réécriture se nourrit à même ses propres mises en crise. En ce sens, modernité n’est pas 

simple récit, mais « a narrative category »253 : elle est multitude de récits qui se 

construisent et cohabitent en opposition les uns aux autres. C’est cette « crisologie » 

caractéristique de la modernité.254 En effet, « liée à une crise historique et de structure, 

la modernité [n’]est pourtant que le symptôme. Elle n’analyse pas cette crise, elle 

l’exprime de façon ambiguë, dans une fuite en avant continuelle. Elle joue comme idée-

                                                
250 D.Y. Allen, « Modern Conservatism », art cit, p. 603. 
251 Dans les lignes qui suivent nous entendons modernité comme étant un phénomène et une époque 

centré autour du concept de crisologie. Pour plus de détails sur les débats entourant la « modernité » et 

le sens à lui donner tel qu’entendu ici, voir entre autres: Gérard Raulet (ed.), Weimar, ou, L’explosion de 
la modernité: actes du Colloque « Weimar ou la modernité », Paris, Editions Anthropos, 1984, 323 p ; 

Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire, Bordeaux, Presses universitaires de Bordeaux, 1994, 2 p ; 

Henri Meschonnic, Modernité, modernité, Paris, Gallimard, 1993, 313 p. 
252 F. Jameson, A singular modernity, op. cit., p. 35. 
253 Ibid., p. 40. 
254 Gérard Raulet, « Le concept de modernité » dans Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (I), En 

ligne (Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux, 1994, p. 82‑96. 



 72 

force et comme idéologie maîtresse, sublimant les contradictions de l’histoire dans les 

effets de civilisation. Elle fait de la crise une valeur, une morale contradictoire »255. 

 

Plus précisément, « la modernité n’est ni un concept sociologique, ni un concept 

politique, ni proprement un concept historique »256. Plutôt, elle se présente à nous 

comme un embrayeur (shifter). Les embrayeurs sont « une classe spéciale d’unités 

grammaticales [dont] la signification générale […] ne peut être définie en dehors d’une 

référence au message »257. Précisément, ils sont des symboles-index. Comme les 

symboles, ils disposent d’une « signification générale propre »258 conventionnellement 

établie (comme la couleur rouge). Toutefois, comme les index, ils sont en « relation 

existentielle avec l’objet qu’il[s] représente[nt] »259 (comme « l’acte de montrer 

quelque chose du doigt »260). « Les embrayeurs combinent les deux fonctions »261.  

 

De même, modernité dispose d’une signification générale propre : « le caractère 

de ce qui est moderne ». Toutefois, ce « moderne » est variable et intrinsèquement lié 

au message (ou surtout aux messagers), dans lequel il est mobilisé et selon l’objectif 

dudit message. Ainsi, cette modernité comme embrayeur est déterminée par le contenu 

idéologique que chaque message lui donne. « La modernité n’a en effet de sens que 

placée en regard d’un autre terme qui la définit par contraste, et qui lui-même varie 

selon le moment où le couple est utilisé : moderne et ancien, moderne et classique, 

moderne et postmoderne. »262 Cette modernité-embrayeur ne peut donc s’observer que 

dans les différentes acceptions, ou débats, la mobilisant. 

 

2 — Des modernes à la Modernité : La modernité en ses temps 

 

Au préalable, précisons que modernité comme substantif n’apparait que durant 

la seconde moitié du 19e siècle sous la plume de Théodore Gauthier, avant d’être 

                                                
255 Jean Baudrillard, Alain Brunn et Jacinto Lageira, « Modernité » dans , En ligne, Encyclopædia 

Universalis. 
256 Ibid. 
257 Roman Jakobson cité dans Julie LeBlanc, « La linguistique de l’énonciation et le concept de 

déictique », Linguistica, 1 décembre 1991, vol. 31, no 1, p. 32. 
258 Roman Jakobson, Essais de linguistique generale, Paris, Éditions de Minuit, 1968, p. 179. 
259 Ibid. 
260 Ibid. 
261 Ibid. 
262 Alain Brunn dans J. Baudrillard, A. Brunn et J. Lageira, « Modernité », art cit. 



 73 

« théorisée » par Baudelaire. De plus, « la date d’apparition du mot lui-même 

(Théophile Gautier, Baudelaire, 1850 environ) est significative : c’est le moment où 

la société moderne se réfléchit comme telle, se pense en termes de modernité. Celle-ci 

devient alors une valeur transcendante, un modèle culturel, une morale — un mythe de 

référence partout présent, et masquant par là en partie les structures et les contradictions 

historiques qui lui ont donné naissance »263. Comme c’est cette modernité, consciente 

d’elle-même comme substantif, qui nous intéresse ici, il nous faut retracer les processus 

d’oppositions qui ont conduit à sa substantivation. 

 

A — Le moderne du Moyen-âge à la Renaissance 

 

Selon William J. Courtenay, au moyen-âge, modernité est longtemps le simple 

(dans la mesure d’un simple possible) synonyme de la contemporanéité : « throughout 

most of the fourteenth century the labels modernus and moderni were neutral terms 

referring to contemporaries. […] Nowhere […] does moderni refer to a specific 

group »264. Toutefois, « the term moderni had […] begun to change its meaning by the 

second quarter of the fourteenth century »265. Pour lui, le terme se met à comprendre un 

élément idéologique en sus de l’élément strictement temporel à la veille de la première 

Renaissance. Le sens de moderni s’est cristallisé pour se référer, non pas à un groupe, 

mais à une « frontière » entre une ère actuelle et un passé antérieur : « Thus gradually 

in the fourteenth century modernus ceased to mean approximate contemporary and 

came to mean someone ‘of our age’ »266. Un âge post-1310/1320 (post-Ockham). Et un 

siècle plus tard, le terme conservait l’idée de ce sens et de cette « division » dans 

l’opposition entre nominalistae (terministae), se réclamant d’Ockham, et les modalist, 

d’abord, et les realistae, plus tard. Ce faisant, « the term moderni, […], shifted meaning 

in a way that allowed it to acquire ideological content »267.  

 

De simple identité temporelle, le moderne devient le porteur d’une idéologie 

d’un temps nouveau, mais qui reste ancré dans une certaine forme de chronologie 

                                                
263 Jean Baudrillard dans Ibid. 
264 William J. Courtenay, « Antiqui and Moderni in Late Medieval Thought », Journal of the History of 

Ideas, 1987, vol. 48, no 1, p. 3. 
265 Ibid., p. 4. 
266 Ibid., p. 5. 
267 Ibid., p. 4. 



 74 

« matérielle ». Autrement dit, l’opposition entre modernes et anciens « s’est mis[e] à 

signifier l’affirmation d’un changement d’époque »268. Quoiqu’il en soit, il semble que 

ce « changement » sémantique se soit fait lire ultérieurement, faute de savoir comment 

il s’est vécu, comme rupture intellectuelle et sémantique. Au quattrocento, on le 

comprend comme rupture intellectuelle, comme une radicale transformation, une 

coupure, avec l’âge précédent. Au 20e, il devient aussi une rupture sémantique, 

témoignage d’une transformation symptomatique d’une restructuration idéologique de 

l’enseignement d’Aristote (idéologique dans la mesure où cet enseignement est 

fortement politique) à la fin du moyen âge. En outre, l’intrusion de l’élément 

idéologique ouvre la porte à des « réaménagements sociaux et intellectuels 

multidimensionnels »269.  

 

En effet, durant la période médiévale, la scientia scolastique, la prérogative des 

universitaires, « fais[ait] appel aux sources antiques, en particulier celles du monde 

Gréco-romain, interprétées (sic) à la lumière des Saintes Écritures »270. Or, au 

15e siècle, l’organisation scolastique est chamboulée et une nouvelle catégorie 

d’individus érudits fait son apparition, parmi lesquels les humanistes. Or, ces derniers 

ne sont plus liés à l’institution scolastique. Et bien qu’ils restent attachés à l’antiquité 

gréco-romaine comme modèle, ils se délestent des méthodes scolastiques et 

restructurent leur propre version du latin. Ainsi, à la dialectique, ils substituent la 

rhétorique. De plus, l’arrivée de l’imprimerie mécanique facilitera la diffusion de leur 

savoir. « Ces bouleversements entamèrent le monopole scientifique des docteurs en 

philosophie de l’université »271. En somme, avec « l’idéologisation » du moderne, c’est 

la légitimité même de qui peut détenir, ou aspirer à détenir, la « vérité » qui est redéfinie. 

 

L’apogée de cette transformation survient au 16e siècle avec le début de la 

seconde Renaissance. Toutefois, cette « première modernité » se conçoit comme un 

renouement réel avec l’antiquité gréco-romaine : « la modernité du [16e] siècle, qui 

suppose une rupture, cohabite avec l’esprit classique, qui suppose continuité 

                                                
268 G. Raulet, « Le concept de modernité », art cit, p. 86. 
269 J.B. Schank, « Les figures du savant, de la Renaissance au siècle des Lumières » dans Dominique 

Pestre (ed.), Histoire des sciences et des savoirs. Tome 1 : De la Renaissance aux Lumières, traduit par 

Bruno Poncharal et traduit par Agnès Muller, Illustrated édition., Paris, SEUIL, 2015, p. 44. 
270 Ibid. 
271 Ibid., p. 47. 



 75 

d’héritage ». L’on renoue avec une Antiquité qui nous permet de « voir venir » un 

nouvel à-venir. Un à-venir qui n’est pas « futur », mais une réinsertion dans le temps 

cyclique, alternant ascensions et décadences, hérité de l’Antiquité gréco-romaine. En 

effet, « la révolution qui s’opère dans la mentalité du XVIe siècle consiste à rapprocher 

l’Antiquité et l’ère contemporaine, et à éloigner d’aujourd’hui ceux d’hier, les “vieulx”. 

La modernité, au sens actuel, est à rechercher dans l’Antiquité, qui en offre le modèle 

idéal »272. En ce sens, la « révolution », cette rupture avec les « vieulx », n’est pas une 

réformation, mais une reformation qui « part de l’idée, […], de “forme” : il s’agit de 

restituer la forme initiale […], qui s’est déformée au cours des siècles et dégradée 

[…] »273. 

 

Si cette restructuration du « légitime savoir » est décrite en termes de ruptures, 

de chamboulements, de crises, elle finit par s’étioler, s’apaiser et être dépassée. Les 

deux « camps » finissant par se rejoindre, se confondre et se constituer comme un seul 

même groupe en forgeant de nouvelles alliances qui lient l’université au monde non 

universitaire. Il n’en reste pas moins que c’est l’un des premiers épisodes de la 

modernité qui en s’idéologisant commence à se nourrir de ses propres mises en crise.274 

 

Au 17e siècle, le « moderne » est à nouveau l’objet de vifs débats : c’est la 

querelle des Anciens et des Modernes. Un débat d’abord français, mais qui gagne 

rapidement le reste de l’Europe. Si Anciens comme Modernes (français) partagent un 

même objectif qui est de faire rayonner le Roy, ils ne s’accordent pas sur le moyen le 

plus approprié. La Querelle a donc pour but de déterminer qui est l’autorité de 

légitimation des idées. Donc de re-déterminer cette légitimité déjà remise en question 

durant la Renaissance. Pour les Anciens, ce sont les autorités maitrisant le grec ancien 

et le latin, qui le sont. En effet, elles connaissent leurs classiques (d’Homère à Marc 

Aurèle en passant par Platon et Virgile) ; classiques dont les œuvres sont exemplaires 

de perfection. Les classiques gréco-romains doivent donc servir de modèles esthétiques 

et de modes de vie. Et surtout, à l’acmé de la Querelle, les auteurs gréco-romains 

n’étaient, à proprement parlé, pas critiquables. Seuls des « ignorant » (du latin et du 

                                                
272 Claude-Gilbert Dubois, « Modernité du XVIe siècle français : “Nouvelleté” ou Renaissance ? » dans 

Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (I), En ligne (Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux, 

1994, p. 20. 
273 Ibid., p. 25. 
274 J.B. Schank, « Les figures du savant, de la Renaissance au siècle des Lumières », art cit. 



 76 

grec) ont le « culot » de remettre en question la perfection et la grandeur de leurs écrits 

tout simplement parce qu’ils ne peuvent les comprendre. Paradoxalement, ces Anciens 

sont à la fois les moderni et les antiqui dont l’opposition s’est étiolée au fil du temps et 

qui en sont venus à constituer un seul et même groupe. 

   

Les Modernes, au contraire, optent pour « une procédure de légitimation des 

idées qui fait l’économie des autorités antiques et de leurs interprètes modernes »275. En 

effet, pour Charles Perrault, l’un des instigateurs de la Querelle, « too much learning 

was a dangerous thing »276. Ainsi, c’est « le public mondain qui fait et défait la mode 

[qui] est sollicité de (sic) juger souverainement sur (sic) le vrai et le faux, même en des 

matières où il est notoirement incompétent »277. Et cela est possible parce que la 

perfection n’a pas été atteinte par les antiques, mais bien par « l’époque actuelle » : celle 

de la raison. Joseph M. Levine explique, par exemple, que pour Jean Terrasson « The 

only true authority […] was reason »278. Cette raison se manifestant par un « Common 

Sense, and natural Morality »279. Comme les mœurs de leur siècle sont les plus 

« morales » et que son sens commun est « raisonné », cela fait du public mondain un 

juge tout à fait légitime. De plus, cela signifie que les productions des auteurs modernes 

valent le génie de celle des Antiques, voire les dépassent en perfection.  

 

Cette Querelle s’éteint d’elle-même, sans vaincus et sans vainqueurs. Mais, en 

ce qui nous concerne, son importance réside en deux choses. D’abord, « Les 

“Modernes” sous Louis XIV sont […] les héritiers d’une double tradition chrétienne et 

monarchique de polémique contre l’Antiquité gréco-romaine »280. Or, malgré cet 

héritage, les « Modernes » vivent leur polémique avec les Anciens comme rupture, 

comme mise en « crise » de la tradition jusque-là dominante. Le plus souvent, 

d’ailleurs, ils ignorent leur filiation, de même que les Anciens ignorent les nuances et 

la critique des commentateurs dont ils et elles se réclament à l’égard des auteurs 

                                                
275 Marc Fumaroli, « La querelle des Anciens et des Modernes: Sans vainqueurs ni vaincus », Le Débat, 
1999, vol. 104, no 2, p. 75. 
276 Joseph M. Levine, The Battle of the Books: History and Literature in the Augustan Age, Ithaca, 

Cornell University Press, 1991, p. 132. 
277 M. Fumaroli, « La querelle des Anciens et des Modernes », art cit, p. 75. 
278 J.M. Levine, The Battle of the Books, op. cit., p. 142. 
279 Ibid. 
280 M. Fumaroli, « La querelle des Anciens et des Modernes », art cit, p. 80. 



 77 

classiques glorifiés. À l’aube du 18e siècle, la Querelle s’étiole et avec elle la charge 

idéologique insufflée au moderne. 

 

B — Les Lumières  

 

La littérature des et sur les Lumières ne traite pas du moderne tant ce terme est 

étranger à cette période. Le siècle des Lumières ignore le moderne, voire le craint. Le 

terme disparait presque du langage et certains dictionnaires ne le recensent pas. Tout 

au plus, il est considéré comme l’équivalent de neuf, nouveau, actuel, récent au sens 

très large de « ce qui appartient aux derniers siècles par opposition aux choses de 

l’antiquité »281. Il est aussi utilisé pour se référer aux Querelles du 17e siècle, mais sans 

plus de problématisation ou d’historicisation. Et de fait, en plus du neuf, moderne (à la 

moderne) est principalement utilisé pour décrire des « goûts » esthétiques, notamment 

en matière d’architecture. Il n’existe aucune cohérence d’usage. Il est à la fois le « bon 

goût » du neuf (néo-classique) d’inspiration antique par opposition à la barbarie du 

gothique et le gothique lui-même parce que plus récent que l’antiquité. Jean-Pierre 

Seguin explique ce désintérêt pour le moderne durant le siècle des Lumières par le fait 

que les représentants des Lumières (comme leurs précurseurs qui ont quand même 

adopté la dénomination moderne) « n’avaient nullement conscience d’être au début 

d’une ère nouvelle, mais bien plutôt au contraire le sentiment qu’ayant dépassé les 

stades de la jeunesse — l’Antiquité — et de la maturité — la Renaissance —, 

l’humanité était entrée dans celui de la vieillesse »282. Moderne, dans cet état d’esprit, 

n’occupe que peu l’espace sémantique puisqu’ayant atteint le grand âge, un terme 

entendu comme « nouveau » n’avait que peu d’utilité. 

 

En fait, le 18e siècle est très peu friand de « néologismes et [de] dérivation »283 

(perçus comme suspects. Même des déclinaisons de « moderne » en verbes sont 

regardées avec méfiances et « marqués de la croix réservée aux termes non admis dans 

le Dictionnaire de l’Académie »284. Nonobstant ce déclin et cette méfiance, Seguin note 

quelques usages qui annoncent un début de rupture avec la synonymie avec le « neuf » 

                                                
281 Jean-Pierre Seguin, « Le mot “moderne” et ses dérivés au XVIIIe siècle » dans Yves Vadé (ed.), Ce 

que modernité veut dire (I), En ligne (Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux, 1994, p. 29. 
282 Ibid., p. 28. 
283 Ibid., p. 31. 
284 Ibid. 



 78 

et de l’opposition à « l’ancien », notamment chez Voltaire et Jean-Jacques Rousseau. 

Voltaire utilise (dans un texte) moderne non comme adjectif, mais comme substantif, 

« le moderne » (la « la fraîcheur du moderne ») utilisé pour décrire Pétrarque. S’il est 

difficile pour nous d’entendre Pétrarque comme moderne, il n’en reste pas moins que 

cette substantivation (aussi éphémère soit-elle) annonce déjà le début d’un processus 

d’« abstraction d’une qualité pour en dégager une catégorie conceptuelle 

substantivée »285. 

 

L’autre usage notable de moderne au 18e siècle est un néologisme de Rousseau 

dans une lettre adressée à « Laurent Aymon de Franquières, conseiller au Parlement de 

Grenoble depuis 1766 »286. Dans cette lettre, Rousseau dénonce les « matérialistes », 

les « épicuriens », les « modernistes ». En ce sens, modernisme est utilisé de façon 

polémique. Mais comme remarque Seguin : « la notion polémique, créée ou empruntée 

par Rousseau, n’est pas située […] sur le terrain de l’invective ou du refus de l’actuel : 

il s’agit d’opposer système à système, non pas au nom de la tradition, mais au nom de 

l’évidence intime »287. En d’autres termes, le « moderniste » (en tant que synonyme de 

matérialiste) est le tenant d’un système de pensée qui croit « découvrir » la vérité dans 

un microscope. Il désigne, le « moderniste, […] montr[e] une molécule organique »288 

comme seule connaissance explicative du monde. Cette vision matérialiste « qui se 

trompe de valeurs »289 pour le tenant de l’idéalisme. Malgré tout, « moderniste » dégagé 

de son opposition aux anciens et au temps passé, ouvre la voie pour commencer à le 

penser comme système et comme position (temporelle).  

 

Il faudra cependant attendre le 19e siècle avant que « modernité » ne voie le jour 

et qu’elle ne s’émancipe pour devenir « abstraction » en soi. En fait, Seguin explique : 

Avant 1800, modernité n’avait aucune chance. La méfiance du XVIIIe siècle à 

l’égard d’une certaine forme d’abstraction est clairement inscrite dans les 

esprits. Même le plus métaphysicien des grammairiens en donne un témoignage 

dans l’article « ABSTRACTION » de l’Encyclopédie. Les mots humanité, 

beauté, vérité nous éloignent de l’enseignement de la nature, et la scholastique 

(sic) en est responsable, selon Dumarsais.290 

                                                
285 Ibid., p. 32. 
286 Ibid., p. 33. 
287 Ibid. 
288 Ibid. 
289 Ibid., p. 34. 
290 Ibid., p. 32. 



 79 

 

Les abstractions, trop liées au scolastique, n’étant pas au goût du jour, la substantivation 

de moderne et son autonomisation restent marginales tout au long du siècle des 

Lumières, et jusqu’à tard au 19e siècle.  

 

C — Les Romantiques 

 

Durant la seconde moitié du 19e siècle, moderne est réinvesti et rechargé 

idéologiquement dans un contexte de remise en question du « moderne », de 

« l’actuel », du « neuf ». Cette nouvelle crise est d’autant plus importante pour nous 

parce que 1) c’est durant celle-ci que le substantif « modernité est forgé » et 2) c’est elle 

qui sert de contexte à la critique schmittienne et informe son esthétique littéraire. Cela 

étant, nous allons porter une attention plus particulière à cette crise et ses éléments 

topiques. Celle-ci s’attaque aux Lumières et à leurs mythes. De plus, si elle ne se 

cristallise que durant la seconde moitié du XIX, avant d’atteindre son apogée au début 

du 20e, on peut en retracer les balbutiements au tournant du 19e siècle dans chez les 

premiers romantiques allemands. 

 

Paul Gorceix note que Friedrich Schlegel emploie le mot moderne comme 

équivalent de romantique. Pour le poète-philosophe « moderne, c’est l’abstraction et la 

poésie romantique »291, c’est-à-dire une « “une poésie universelle progressive”, 

“infinie, “libre” en constant devenir, jamais accomplie »292. La centralité du 

« moderne » pour Schlegel lui vaudra de la part de Novalis le surnom de 

« Hypermoderner, Hyper-Lyriker »293 (hypermoderne, hyper-poète). Gorceix estime, 

alors, que « le romantisme a ouvert l’ère de la modernité »294. Il repère certaines 

préoccupations communes aux romantiques et aux poètes de la fin du 19e et début du 

20e, tel « le pouvoir, pour l’œuvre, d’être et non plus de représenter »295. Mais plus 

important (pour nous du moins), Philippe Lacoue-Labarthe et Jean-Luc Nancy notent 

                                                
291 Paul Gorceix, « Autour de la notion de modernité dans la théorie du romantisme iénaen : Novalis » 
dans Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (II), En ligne (Pessac), Presses Universitaires de 

Bordeaux, 1994, p. 13. Gorceix cite le texte en allemand : « Modern ist die Abstracte und die 

Romantische Poesie ». 
292 Ibid. 
293 Ibid. 
294 Ibid. 
295 Ibid., p. 12. 



 80 

que « le moindre effet du caractère indéfinissable du romantisme que d’avoir permis à 

ladite modernité de s’en servir comme d’un repoussoir ». En d’autres termes, le 

romantisme opère une double influence sur l’histoire du « moderne ». D’une part, il 

recharge idéologiquement le terme en faisant une « manière » d’être du romantique. 

D’autre part, il le pose comme élément central du romantisme le désignant, de ce fait, 

comme « objet » à repousser non pas à partir du passé, dans une défense de la tradition, 

maos du « futur », de l’à-venir qui pour advenir devra se dépasser, se défaire, du 

« moderne ». 

 

D — Modernité, naissance en crise 

 

Lorsque Charles Baudelaire explique qu’« il y a eu une modernité pour chaque 

peintre ancien »296, il établit alors le lien intime entre modernité et message, entre les 

modernités et leurs messages. Il la révèle comme embrayeur. Il la vide toutefois, à tort, 

de sa charge idéologique. Pour Yves Vadé, « Baudelaire a créé un concept fuyant, 

décevant dans la mesure où il s’inscrit dans une historicité sans chronologie, labile 

comme le temps lui-même »297. En effet, s’il la révèle comme un embrayeur, comme 

symbole à signification contingente au messager — « la modernité, c’est le transitoire, 

le fugitif, le contingent »298 —, il perd de vue le message dans lequel le messager 

l’inscrit. En la voyant en chaque peintre, Baudelaire en fait un phénomène atemporel, 

un phénomène que chaque époque connaît sous une forme ou une autre. Or, « [la 

modernité] n’est pas un concept d’analyse, il n’y a pas de lois de la modernité, il n’y a 

que des traits de la modernité. Il n’y a pas non plus de théorie, mais une logique de la 

modernité, et une idéologie »299. Comme toute idéologie est située, alors la modernité 

aussi, l’on ne peut plus la « découvrir » chez chaque peintre. Jean Baudrillard précise, 

ne ce sens, que « si l’idéologie est un concept typiquement “moderne”, si les idéologies 

sont l’expression de la modernité, sans doute aussi la modernité elle-même n’est-elle 

qu’un immense processus idéologique »300. En bref, ni la « logique » ni l’« idéologie », 

                                                
296 Charles Baudelaire, « Le peintre de la vie moderne » dans Oeuvres complètes de Charles Baudelaire: 

L’art romantique, Paris, Calmann-Levy, 1885, p. 69. 
297 Yves Vadé, « L’invention de la modernité » dans Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (I), En 

ligne (Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux, 1994, p. 70. Nous soulignons. 
298 C. Baudelaire, « Le peintre de la vie moderne », art cit, p. 69. 
299 Jean Baudrillard dans J. Baudrillard, A. Brunn et J. Lageira, « Modernité », art cit. 
300 Jean Baudrillard dans Ibid. 



 81 

liées à la modernité, ne peuvent être saisies hors d’elle, et donc hors du message, du 

débat, dans lequel elle adopte, momentanément, un certain visage. 

 

Le concept de Baudelaire pose un autre problème. Il est conçu et utilisé pour 

décrire des époques, des moments et des traditions antérieures, mais aussi 

contemporaines, marquées par la centralité de la crise (envers les classiques puis envers 

elle-même). Ce concept décrit donc de multiples crises, toutes appartenant à ce qui, 

depuis Baudelaire, est compris comme modernité. De fait, « le régime paradoxal propre 

à la modernité, qui propose le nouveau comme valeur, […] la conduit à se nier elle-

même : d’avant-garde en avant-garde, de rupture en rupture, la modernité est 

condamnée à se renouveler sans cesse ; elle prend dès lors la forme d’une crise jamais 

résolue, mais au contraire nécessairement toujours reconduite »301. Et le sens à donner 

à cette « crise » si liée à la modernité ne peut être compris hors d’elle, hors du 

« décryptage » des messages qui donnent ses traits à modernité. 

 

3 — De la modernité au modernisme 

 

Parmi ces crises, se démarque, au tournant du siècle dernier, une acerbe et 

tranchante Critique de la modernité et des Lumières — de leur rationalité 

(instrumentale), leur humanisme, leur positivisme, leur progressisme, leur scientisme 

et leurs prétentions universalistes — dont l’acmé est atteinte au lendemain de la 

Première Guerre. Il s’agit d’une rupture idéologique qui s’est traduite par une rupture 

et une refonte ontologique, épistémologique, méthodologique et esthétique. Du moins, 

cela en était la prétention face à une modernité qu’elle répute anxiogène, mortifère et 

dépassée. Cette ré-action se voulait, en effet, une réponse à un désenchantement du 

monde302, devenu particulièrement prégnant chez une « jeunesse » qui n’adhérait plus 

ni au mythe progressiste ni au mythe traditionaliste. 

 

Ce désenchantement qui s’est mué en une « angoisse mythique »303 créant un 

besoin pour de nouvelles fantasmagories comme réponse à ce qui était perçu comme 

                                                
301 Alain Brunn dans Ibid. 
302 Max Weber, The Vocation Lectures, traduit par Rodney Livingstone, Indianapolis, Hackett 

Publishing, 2004, p. lxii. 
303 Walter Benjamin, The Arcades Project, Cambridge ; London, Harvard University Press, 1999, p. 15. 



 82 

délitement : l’esthétisation non-esthétisante d’une réalité perçue comme par trop 

fragmentée.304 Cette réponse, face aux malaises envers les « pratiques » et les 

« formes » dans les diverses sphères de la production intellectuelle, artistique et 

sociopolitique, se présente comme une « excroissance de la modernité » — elle en est 

le produit — qui s’externalise pour se reconstituer en une Critique/praxis externe et 

radicale de la modernité. Pour Malcolm Bradbury et James McFarlane, en effet, cette 

nouvelle modernité (rebaptisée modernisme comme nous le verrons plus bas) née du 

« breaking up of the naturalistic surface and its spirit of positivism »305. Cela se traduit 

par une « reaction against positivism, toward a fascination with irrational or 

unconscious forces »306. Ils ajoutent qu’en observant les mouvements « modernes » en 

Allemagne avant et après 1890, l’on observe le second « [is] growing out » 307 du 

premier. 

 

Cette réponse moderne à la modernité est une Critique, mais aussi un Projet pour 

un ordre de vie autre, débarrassé du mythe naturaliste. Elle est « the more catastrophic 

figuration of the Foucauldian breaks: [looming over] the ruins of the older system in 

the midst of which a newer system is in formation »308. Elle est Dada, Futuristes, Nabis, 

Expressionnistes, mysticisme marxiste chez Benjamin, anti-romantisme chez le jeune 

György Lukàcs, révolution syndicaliste (mystique) chez Sorel, « Wittgenstein [who] 

writes in a form and style that is so unusual, especially for philosophy, because he finds 

himself unable to rely on the conventions that might have seemed necessary conditions 

for something’s being philosophy »309. Cette crise fait aussi de cette fin de siècle un 

moment charnière de la modernité, d’autant plus que le phénomène affecte toutes les 

dimensions de la vie sociale, économique, culturelle et politique (et donc juridique). La 

spécificité de cette crise du moderne contre lui-même a posé pour certains champs de 

recherche la nécessité de distinguer cette crise de la modernité qui lui sert de contexte 

sous l’appellation de modernisme. En d’autres mots, le « modernisme » devenait la 

crise de la modernité de fin de siècle (19e). Depuis les années 1990, ce besoin s’étend à 

                                                
304 Peter Bürger, Theory Of the Avant-Garde, traduit par Michael Shaw, 1ère édition., Minneapolis, 

University of Minnesota Press, 1984, 192 p ; W. Benjamin, The Arcades Project, op. cit., p. 14‑15. 
305 Malcolm Bradbury et James McFarlane (eds.), Modernism : A Guide to European Literature 1890-

1930, Reprint édition., London, Penguin Books, 1978, p. 44. 
306 Ibid. 
307 Ibid. 
308 F. Jameson, A singular modernity, op. cit., p. 79. 
309 Michael LeMahieu et Karen Zumhagen-Yekplé (eds.), Wittgenstein and Modernism, 1ère édition., 

Chicago ; London, University Of Chicago Press, 2016, p. 159. 



 83 

d’autres champs, notamment pour faciliter les dialogues interdisciplinaires. En réponse 

à ce dernier besoin, né un programme de recherche dont l’objectif est de replacer les 

productions intellectuelles de la période 1890 (1870 dans certains travaux)-1945 dans 

leur contexte politique, social et culturel pour mieux en comprendre les fondements et 

les évolutions : il s’agit du projet des « (New)310 Modernist Studies » (NMS).311 Ces 

études se proposent de participer à, ou du moins à faciliter, un dialogue 

interdisciplinaire pour traiter des productions de la période visée.312 Comme la présente 

étude s’inscrit dans le cadre de ce projet, quelques précisions préalables sur le 

modernisme et les NMS s’imposent. 

 

A — New Modernist Studies 

 

Si le terme « modernisme » nous semble trivial, c’est parce que nous en usons 

en permanence, souvent subsumé dans le champ lexical « modernité, moderne, 

modernisme, moderniste ».313 Or, il semble y avoir cacophonie quant à sa signification 

et/ou portée : « As terms in an evolving scholarly discourse, modern, modernity, and 

modernism constitute a critical Tower of Babel, a cacophony of categories that become 

increasingly useless the more inconsistently they are used »314. Dans le même ordre 

d’idée, Vadé constate que « l’usage de plus en plus intempérant du mot “modernité”, 

non seulement en histoire, en esthétique, en critique littéraire, mais aussi en économie, 

en politique ou en publicité, abouti[t] à une véritable cacophonie, mêlant les acceptions 

                                                
310 Les « Old Modernist Studies » n’ont jamais eu cette dénomination, mais il est d’usage d’ajouter New 

lorsque l’on veut distinguer les études sur le modernisme antérieures aux années 1990 et celles post-
1990. P.L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, op. cit., p. 1‑5. 
311 Voir entre autres : Michael Levenson (ed.), The Cambridge Companion to Modernism, 2e édition., 

Cambridge ; New York, Cambridge University Press, 2011, 344 p ; Sanford Schwartz, The Matrix of 

Modernism : Pound, Eliot, and Early Twentieth-Century Thought, Place of publication not identified, 

Princeton University Press, 2014, 248 p ; Walter L. Adamson, Avant-Garde Florence: From Modernism 

to Facism, 1ère édition., Cambridge, Mass, Harvard University Press, 1993, 352 p ; P. Bürger, Theory 

Of the Avant-Garde, op. cit. ; Andreas Huyssen, After the Great Divide : Modernism, Mass Culture, 

Postmodernism, Edition Unstated edition., Bloomington, Indiana University Press, 1987, 256 p ; Mark 

Antliff, Avant-Garde Fascism: The Mobilization of Myth, Art, and Culture in France, 1909–1939, s.l., 

Duke University Press, 2007, 373 p ; Roger Griffin, The Nature of Fascism, New York, Palgrave 

Macmillan, 1991, 256 p ; Zeev Sternhell, The Intellectual Revolt against Liberal Democracy, 1875-

1945: International Colloquium in Memory of Jacob L. Talmon, Jerusalem, The Israel Academy of 
Sciences and Humanities, 1996, 397 p. 
312 P.L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, op. cit., p. 3 ; The Modernist Studies Association, About, 

https://msa.press.jhu.edu/about/index.html. 
313 Susan Stanford Friedman, « Definitional Excursions: The Meanings of Modern/ 

Modernity/Modernism » dans Pamela L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, Basingstoke ; New 

York, Palgrave Macmillan, 2009, p. 13‑32. 
314 Ibid., p. 15. 



 84 

les plus contradictoires »315. Cette cacophonie, de dire Stephen Ross, est un « meta-

critical problem ».316 De même, Vadé explique : 

On pourrait donc penser que le terme « modernité » exige toujours, si l’on veut 

savoir de quoi l’on parle, d’être accompagné d’un déterminant : la modernité 

philosophique, la modernité économique (que l’on ferait mieux de nommer 

modernisation), la modernité viennoise, la modernité « dont parle Adorno, celle 

qui va des années 1850 aux années 1960 », ou, plus restreinte, « la modernité 

des années 1890-1930 », ou encore « notre modernité », comme aimait à dire 

Roland Barthes et comme dit toujours Philippe Sollers.317 

 

En effet, Susan Stanford Friedman relève que « Nominal discussions of 

modern/modernity/modernism tend to be very field-specific, with definitional 

dissonance and even outright contradiction developing as a result of disciplinary 

boundaries and considerable isolation of disciplinary discourses from each other »318. 

Plus encore, ces désaccords de sens ne sont pas simplement des différences, mais bien 

des oppositions. En sciences sociales, « modernity signifies a specific set of historical 

conditions developing in the West, including the Industrial Revolution, conquest of and 

expansion economically and politically into other continents, the transition to urban 

culture, the rise of the nation state, and growing power of the bourgeoisie »319. Il s’agit, 

en somme, de la période historique qui se caractérise par le parachèvement du projet 

des Lumières : l’apogée du règne de la Raison. Mais dans les humanités (hors droit et 

histoire politique), le modernisme est opposition (rupture) aux Lumières et à la 

modernité qui leur est rattachée : « In the humanities, […], modernism are most often 

associated with the radical rupture from rather than the supreme embodiment of post-

Renaissance Enlightenment humanism and accompanying formations in the West »320. 

 

Pour résoudre ce problème, l’on a entrepris de reconsidérer les sens et usages 

qui étaient faits des différentes déclinaisons des termes « modernité, modernisme, 

                                                
315 Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (I), En ligne (Pessac), Presses Universitaires de 

Bordeaux, 1994, p. 5. 
316 Stephen Ross, « Uncanny Modernism, or Analysis Interminable » dans Pamela L. Caughie (ed.), 

Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009, p. 33. Certains termes ne 

sont pas traduits de l’anglais pour mettre en exergue le fait que certains phénomènes ou débats ne sont 
pas, ou pratiquement pas, abordés dans le monde fracophone. 
317 Y. Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (I), op. cit., p. 6‑7. 
318 S. Stanford Friedman, « Definitional Excursions: The Meanings of Modern/ Modernity/Modernism », 

art cit, p. 19 ; Voir aussi : Y. Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (I), op. cit., p. 4‑18. 
319 S. Stanford Friedman, « Definitional Excursions: The Meanings of Modern/ Modernity/Modernism », 

art cit, p. 19. 
320 Ibid. 



 85 

moderne, etc. », afin de les harmoniser. L’objectif étant de disposer de balises 

communes afin de pouvoir procéder à des études interdisciplinaires échappant aux 

apories dues aux fragmentations disciplinaires et aux particularismes lexicaux. Mais, 

au vu des oppositions et contradictions, chaque usage du terme nécessite, donc, un 

balisage sans quoi les risques d’incompréhensions et de quiproquos ne peuvent que 

venir entraver et miner les analyses qui en découlent. « Since there is no definitional 

consensus within disciplines and across disciplines, each of us needs to bring to 

consciousness what assumptions shape our thought »321. Dès lors, se tourner vers le 

modernisme (comme opposition à la modernité) exige réflexivité sur le sens à lui 

donner et son usage. Une telle réflexivité exige un travail de relecture et de synthèse 

critique duquel pourra ressortir la compréhension personnelle que nous allons avoir du 

modernisme aux fins de notre projet de réinterprétations de la prose schmittienne.  

 

Pour ce faire, nous allons procéder à l’examen des principales tentatives 

définitoires et taxonomiques, celles qui ont fait école, du modernisme. Nous traiterons, 

dans un premier temps, des thèses développées en histoire et philosophie de l’Art 

(plastique comme littéraire) puisque ce sont les disciplines qui se sont le plus investies 

dans les questions définitionnelles entourant le modernisme. Les conclusions de cette 

première partie constitueront notre socle conceptuel, en termes de définitions et de 

typologie, pour la lecture que nous allons faire de deux autres champs disciplinaires 

dans lesquels notre sujet s’inscrit plus directement : le champ juridique et celui de 

l’histoire et de la pensée politique. Nous nous tournerons, donc, ensuite, vers les 

conceptions du modernisme en usage en sciences juridiques, puisque c’est dans ce 

champ que nous nous inscrivons. Finalement, nous nous intéresserons à celles 

développées en histoire et philosophie politique ; disciplines qui se sont tout 

particulièrement penchées sur le lien entre modernisme et fascisme et dont certains 

représentants se sont penchés sur le lien entre modernisme et production philosophico-

politique antilibérale. 

 

Cette lecture critique nous permettra de 1) identifier A) les différentes 

conceptions dominantes du modernisme et B) les inconsistances entre elles, et ce, afin 

                                                
321 Susan Stanford Friedman, « Afterword » dans Pamela L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, 

Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009, p. 263. 



 86 

de 2) proposer une synthèse transversale qui A) dépasse les apories identifiées et B) 

constituera la définition (générique) et la typologie dont nous userons par la suite. En 

somme, nous allons procéder à la relecture critique et « syncrétique » des auteurs/textes 

« canon » sur le modernisme dans trois « champs disciplinaires » topiques au regard de 

notre sujet. 

 

B — Du « modernisme » dans les humanités 

 

Dans les humanités, le modernisme est conçu, généralement, comme un 

phénomène émergeant en opposition aux Lumières. Comme c’est le champ 

disciplinaire le plus prolifique en matière d’analyse sur le sujet, nous allons accepter ce 

postulat avant de nous tourner vers quatre des textes canoniques dans le domaine. À cet 

effet, nous articulerons notre analyse, d’abord, autour de deux articles, acceptés comme 

fondateurs des nouvelles définitions du modernisme ; à savoir « What Was 

Modernism? »322 de Harry Levin et « What Modernism Was »323 de Maurice Beebe. 

Nous les lirons en dialogue avec l’introduction au Modernism : A Guide to European 

Literature 1890-1930 (Modernism)324, de Malcolm Bradbury et James McFarlane, et 

Theorie der Avantgarde325 de Peter Bürger, qui eux remettent en question un postulat 

cardinal des conceptions de Levin et particulièrement de Beebe, l’isolationnisme, sans 

toutefois rejeter intégralement les conclusions de ces derniers. 

 

Dans un article de 1960, Levin pose la question : « What Was Modernism? »326 

dans le titre même de son essai. L’usage du passé ne laisse aucun doute sur la thèse : 

nous sommes en 1960 et le modernisme est chose du passé. Toutefois, il ne définit pas 

clairement ce qu’est le modernisme. Celui-ci serait le courant esthétique qui survient 

après la « décadence » qui suit le déclin du romantisme vers les années 1870 et qui 

prend fin dans les années 1950. Cela correspond, donc, à une longue période (près d’un 

siècle !) de décadence des arts, plastiques comme littéraires, et de logiques 

                                                
322 Harry Levin, « What Was Modernism? », The Massachusetts Review, 1960, vol. 1, no 4, p. 609‑630. 
323 Maurice Beebe, « Introduction: What Modernism Was », Journal of Modern Literature, 1974, vol. 3, 

no 5, p. 1072. 
324 M. Bradbury et J. McFarlane (eds.), Modernism, op. cit. 
325 Peter Bürger, Theorie der Avantgarde, Göttingen, Wallstein, 2017, 191 p ; P. Bürger, Theory Of the 

Avant-Garde, op. cit. Nous nous réfèrerons à cette traduction pour la suite. 
326 H. Levin, « What Was Modernism? », art cit. 



 87 

autodestructrices.327 Toutefois, l’article fait date puisqu’il propose le « modernisme » 

comme autre chose que la « modernité » et qu’il acte qu’il est achevé. 

 

En 1974, Beebe reformule la question de Levin afin de proposer une définition 

qui permette d’identifier les phénomènes (esthétiques) modernistes. Le modernisme 

est « an international current of sensibility which dominated art literature from the last 

quarter of the nineteenth century until 1945 »328. Il ajoute que le modernisme se 

caractérise par « four cardinal points » qui permettent de l’isoler des courants qui l’ont 

précédé et qui lui ont succédé : 

First, Modernist literature is distinguished by its formalism. […] 

Secondly, Modernism is characterized by an attitude of detachment and 

non-commitment which I would put under the general heading of 

“irony” […]. Third, Modernist literature makes use of myth not in the 

way myth was used earlier, as a discipline for belief or a subject of 

interpretation, but as an arbitrary means of ordering art. And, finally, I 

would date the Age of Modernism from the time of the Impressionists 

because I think there is a clear line of development from Impressionism 

to reflexivism. Modernist art turns back upon itself and is largely 

concerned with its own creation and composition.329 

 

Cette typologie de Beebe a, par la suite, fait école dans les études littéraires et en histoire 

de l’art. Effectivement, « formalist experimentation, citation, mythic analogues, irony, 

and self-reflexivity [are frequently listed] as definitional markers »330 du modernisme 

dans ces champs disciplinaires. Ici, deux conclusions peuvent être tirées de la lecture 

concomitante des deux Américains : le modernisme est 1) une époque historique et 2) 

un mouvement esthétique. 

 

Néanmoins, cette acceptation n’est jamais absolue, spécialement dans un cadre 

interdisciplinaire. En effet, Levin et Beebe écrivent en histoire de l’art (peinture et 

littérature) lors d’une période où la défense des autonomies disciplinaires les menait, 

l’un comme l’autre, à s’opposer à l’idée d’une perméabilité entre les différentes sphères 

du social, dans un cadre d’analyse « scientifique » du moins.331 Beebe soutient que « the 

                                                
327 Ibid. 
328 M. Beebe, « Introduction », art cit, p. 1072. 
329 Ibid., p. 1073. 
330 S. Stanford Friedman, « Definitional Excursions: The Meanings of Modern/ Modernity/Modernism », 

art cit, p. 28 ; Pour une définition semblable voir : Eugene Lunn, Marxism and Modernism : An Historical 

Study of Lukács, Brecht, Benjamin, and Adorno, s.l., University of California Press, 1982, p. 34‑39. 
331 M. Beebe, « Introduction », art cit, p. 1066‑1071. 



 88 

best way to identify the sensibility of a period is not to look for ways in which its art 

reflected what was happening in the social and ideological climate, but to search for 

traits held in common by the most representative and artists of the time »332. Or, si les 

nouvelles tendances (NMS), en histoire et histoire de l’art du moins, acceptent en bonne 

partie le travail de Levin et Beebe, ils rejettent leur décontextualisation, 

déshistoricisation et désidéologisation. 

 

En ce qui nous concerne, nous allons accepter la périodisation de Levin 

puisqu’elle fait, aujourd’hui, autorité.333 Quant aux « four cardinal points » de Beebe, 

nous allons les retenir comme base pour notre conceptualisation du modernisme. 

Toutefois, il nous semble qu’il soit nécessaire d’y apporter quelques modifications, 

précisions et « élargissements » étant donné qu’il propose cette définition en parallèle 

avec un rejet, problématique, des perspectives externes. Sa taxonomie repose 

grandement sur les postulats « isolationnistes » du New Criticism334 et le formalisme 

autarcique — et donc aussi isolationniste — de Clement Greenberg. Ce dernier soutient, 

en effet, que le modernisme ne se caractérise que par son formalisme, c’est-à-dire le 

travail sur le médium qui « soutient » la production artistique (mots, toile, etc.), parce 

que l’objectif des modernistes était de « show that they afford a kind of experience that 

was “valuable in its own right and not to be obtain from any other form of activity” »335. 

En ce sens, l’analyse ne doit porter que sur l’œuvre en soi et ne considérer aucun 

élément (environnement ou autre) qui lui est externe. 

 

Thèses isolationnistes dont la critique et le rejet ont mené à la naissance des 

« New Modernist Studies » durant les années 1990. À cet égard, nous nous proposons 

de jeter une nouvelle lumière sur les « four cardinal points » de Beebe afin de les rendre 

                                                
332 Ibid., p. 1071. 
333 Voir, entre autres : M. Levenson (ed.), The Cambridge Companion to Modernism, op. cit. ; P.L. 

Caughie (ed.), Disciplining modernism, op. cit. ; E. Lunn, Marxism and Modernism, op. cit. ; M. Beebe, 

« Introduction », art cit ; S. Schwartz, The Matrix of Modernism, op. cit. ; M. LeMahieu et K. Zumhagen-

Yekplé (eds.), Wittgenstein and Modernism, op. cit. 
334 Sur l’isolationnisme du « New Critism » voir Stephen Schryer, « Fantasies of the New Class: New 

Criticism, Harvard Sociology, and the Idea of the University » dans Pamela L. Caughie (ed.), 
Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009, p. ; et Stephen Schryer, 

« The Republic of Letters : The New Criticism, by Harvard Sociology » dans Fantasies of the New Class: 

Ideologies of Professionalism in Post–World War II American Fiction, New York, Columbia University 

Press, 2011, p. 29‑53. 
335 Kristin Boyce, « In the Condition of Modernism : Philosophy, Literature, and The Sacred Fount » 

dans Michael LeMahieu et Karen Zumhagen-Yekplé (eds.), Wittgenstein and Modernism, 1ère édition., 

Chicago ; London, University Of Chicago Press, 2016, p. 156. 



 89 

compatibles avec un projet non isolationniste. Cela nous amène à nous intéresser à deux 

ouvrages précurseurs, et clés, en matière de recontextualisation du modernisme : 

Modernism et Theorie der Avantagarde. 

 

En 1977, Bradbury et McFarlane, dans l’introduction à leur Modernism, 

rompant avec l’isolationnisme imposé par le New Criticism, établissent le lien entre le 

contexte historique de production et la « rupture » esthétique qui deviendra 

caractéristique du moderniste. Pour eux, cette esthétique ne peut être comprise et 

appréhendée qu’au regard du contexte historique qui l’a vu naître, à savoir la crise de 

la modernité.336 Cette crise résulte de « spread of urban industrial technology, the large-

scale disembedding of social (and gender) relations, and the shift to mass 

consumption »337. Crise à la racine des réactions d’oppositions aux Lumières et à leur 

modernité. Ils ne reviennent, par contre, pas sur les périodisations et définitions, plus 

haut décrites.  

 

Peter Bürger réintroduit aussi l’environnement sociopolitique de la production 

culturelle comme essentiel pour comprendre ce qu’il nomme projet « d’avant-garde », 

qui correspond au projet moderniste chez les auteurs américains.338 Il va, en revanche, 

plus loin en termes de conceptualisation du modernisme en contexte. Pour lui, ce projet 

consiste en une négation de l’idée d’autonomie de l’art par rapport à la praxis sociale. 

Et d’expliquer que l’art « bourgeois » se distingue par une autonomisation de l’art des 

autres sphères de la vie sociale : il s’agit en somme de la recherche et du parachèvement 

d’un art pour l’art.339 Cette négation qui accouche du projet « avant-gardiste » ne vise, 

toutefois, pas la réintégration de l’art dans la praxis sociale, mais aspire plutôt « to 

organize a new life praxis from a basis in art »340. En somme, le projet de l’avant-garde 

cherche à établir un ordonnancement de la praxis sociale, et donc de la vie sociale, via 

                                                
336 Malcolm Bradbury et James McFarlane, « The name and nature of modernism » dans Malcolm 

Bradbury et James McFarlane (eds.), Modernism : A Guide to European Literature 1890-1930, Reprint 

édition., London, Penguin Books, 1978, p. 1890‑1930. 
337 Miriam Bratu Hansen, « The Mass Production of the Senses: Classical Cinema as Vernacular 
Modernism » dans Pamela L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave 

Macmillan, 2009, p. 243. 
338 P. Bürger, Theory Of the Avant-Garde, op. cit. Terme que nous ne reprendrons pas pour des raisons 

que nous exposerons plus bas. 
339 Ibid., p. 35‑54 ; Voir aussi Theodor W. Adorno et Max Horkheimer, La Dialectique de la Raison: 

Fragments philosophiques, traduit par Éliane Kaufholz, Paris, Gallimard, 1983, 281 p. 
340 P. Bürger, Theory Of the Avant-Garde, op. cit., p. 49. 



 90 

la performance artistique. Ce que Beebe limite à n’être qu’un projet de création 

artistique sans attaches dans le réel, avec Bürger, devient le fondement d’un projet 

sociopolitique radicalement alternatif à la modernité rejetée.341 

 

Avec cette idée, nous pouvons introduire une première correction à la 

proposition de Beebe. Elle concerne l’usage et le rôle — arbitraire — du mythe dans 

les œuvres modernistes. Pour ce dernier, cet arbitraire est dû au fait que l’allusion à des 

« mythes » ne consiste pas en leur adaptation ou interprétation. Pour lui, un usage du 

mythe qui se voudrait « a discipline for belief » se doit d’être une réactualisation des 

morales des histoires et allégories mythologiques établies. Tout autre usage est alors 

arbitraire : il ne communique pas de message, il est seulement structure 

d’ordonnancement du texte. Or, si l’on accepte, comme nous le faisons, la thèse de 

Bürger sur l’objectif « sociopolitique » du projet moderniste, alors nous pouvons 

reconsidérer autrement le rôle de la trame mythologique.  

 

Dans le dessein de créer une nouvelle praxis sociale à partir d’une création 

culturelle, la structuration du récit prend sens. Non plus arbitraire, elle répond à un 

contexte de crise. Crise de la modernité qui « entailed processes of real destruction and 

loss, [of which] also emerged new modes of organizing vision and sensory perception, 

a new relationship with ‘things,’ […], a changing fabric of everyday life, sociability, 

and leisure »342. Ainsi donc, le mythe répond au besoin d’un nouvel ordre social en 

structurant un récit, reflet d’une réalité perçue comme chaotique et/ou problématique. 

Le récit est le résultat d’une mythopoïèse.343 Il n’est pas réactualisation parce qu’il est 

un « nouveau » mythe porteur d’une nouvelle « discipline for belief ». L’allusion 

mythique a pour objet de signaler que l’on est face à un mythe qui présente une vision 

autre du monde. 

 

Le réexamen du rôle du mythe, comme structure narrative, appelle aussi une 

remise en perspective de la posture ironique. Celle-ci consiste bien en une liaison, qui 

                                                
341 Ibid., p. 35‑99. 
342 M. Bratu Hansen, « The Mass Production of the Senses: Classical Cinema as Vernacular 

Modernism », art cit, p. 243. 
343 Michael Bell, « The metaphysics of Modernism » dans Michael Levenson (ed.), The Cambridge 

Companion to Modernism, 2 édition., Cambridge ; New York, Cambridge University Press, 2011, p. 

9‑32. 



 91 

peut paraître paradoxale, d’éléments disparates de la réalité décrite. Toutefois, loin 

d’être le reflet d’une attitude de « detachment and non-commitment », elle est plutôt le 

reflet d’une prise de position philosophique/politique344. La juxtaposition et/ou 

construction ironique vise à mettre en relief les « absurdités/faussetés/apories » d’une 

vision idéaliste, métaphysique (moderne) du monde. Ainsi, elle est une critique qui 

ultimement débouche sur le projet mythopoïétique. Elle est un élément formel de la 

structure qui visibilise un autre aspect du modernisme relevé par Beebe : 

l’autoréflexivité. 

 

Aussi, la rupture avec les thèses isolationnistes nous permet aussi de 

comprendre autrement l’attitude (auto-)réflexive. Certes, « Modernist art turns back 

upon itself and is largely concerned with its own creation and composition »345. Mais, 

pour nous, cela ne conduit pas à une attitude radicalement solipsiste, comme le soutient 

Beebe.346 C’est, en effet, une tentative de réponse à un malaise qui survient « when the 

“present practice” of the art and its history [tradition] have become problematic »347. 

L’autoréflexivité est alors un exercice critique qui vise à refonder les « pratiques » 

(formes) dans un champ donné. Or, cette refonte, comme le soutient Bürger, supporte 

une volonté de « créer » un nouvel ordre qui va s’externaliser et servir de base à une 

« new life praxis ». L’autoréflexivité n’est pas solipsiste à cet égard puisque, orientée 

vers l’action, elle n’est pas, ou du moins plus, d’ordre (purement) métaphysique 

(contemplative). 

 

Notons, néanmoins, que l’autoréflexivité, la mythopoïèse et l’ironie des 

modernistes vont bel et bien s’exprimer dans un « formalisme », c’est-à-dire par une 

attention particulière envers la « forme » d’expression. Toutefois, la portée de ce 

formalisme, loin de faire sens par lui-même, ne peut être saisie qu’au regard de son 

externalité et donc comme outils de performance, de projection d’une conception d’un 

ordre alternatif à celui de la modernité. Dans cette perspective, autoréflexivité, recours 

                                                
344 Sara Blair, « Modernism and the politics of culture » dans Michael Levenson (ed.), The Cambridge 

Companion to Modernism, 2e edition., Cambridge ; New York, Cambridge University Press, 2011, p. 

155‑177. 
345 M. Beebe, « Introduction », art cit, p. 1073. 
346 Ibid. 
347 K. Boyce, « In the Condition of Modernism : Philosophy, Literature, and The Sacred Fount », art cit, 

p. 153. 



 92 

au mythe, ironie et formalisme sont les expressions d’une nouvelle conception du 

monde.  

 

Il ressort donc deux éléments de ces textes (canoniques). Le premier est une 

définition générique du modernisme selon laquelle celui-ci est : « a historical period, 

an aesthetic style, and a philosophical worldview »348 qui se développe en rupture avec 

les Lumières. Le second est une typologie (préliminaire) des éléments caractéristiques 

de ce dernier. Nommément : 1) formalisme, 2) mythopoïèses et 3) autoréflexivité 

(pouvant comprendre une ironie critique). Avec en tête ces éléments, nous allons nous 

tourner vers les sciences juridiques et l’histoire et la pensée politique, afin de constater 

comment le débat sur le modernisme y est abordé. 

 

4 — Du modernisme juridique 

 

Les débats sur le modernisme en et sur le droit ont donné lieu à ce qui a été 

baptisé Legal Modernism (modernisme juridique). Toutefois, les définitions et 

conceptions de ce dernier ne sont pas toujours consensuelles. Les contradictions du sens 

à donner au modernisme n’épargnent pas les sciences juridiques. Steven Wilf soutient 

sur point que : 

For law and society scholars, modernism means empirical social 

science, objective understandings of norms, and a pragmatic, functional, 

and antifoundationalist approach to lawmaking. Critical legal studies 

scholars, too, claim to be the heirs to legal modernism. Evoking the 

analogy of cultural modernism in art and literature to explain its legal 

embodiment, modernism, David Luban suggests, is « provocative, 

creates a sudden sense of loss through disenchantment, and sows 

uncertainty ».349 

 

Nous allons, donc, rendre compte de ce débat afin de constater comment, jusqu’ici, le 

modernisme juridique a été articulé dans les études sur ou en droit, et ce, au regard des 

éléments de définitions que nous avons déjà dégagés. 

 

                                                
348 M. LeMahieu et K. Zumhagen-Yekplé, « Introduction : Wittgenstein, Modernism, and the 

Contradictions of Writing Philosophy as Poetry », art cit, p. 1. 
349 Steven Wilf, « The Invention of Legal Primitivism Histories of Legal Transplantations », Theoretical 

Inquiries in Law, 2009, vol. 10, p. 486. 



 93 

Avant de ce faire, il faut préciser que les juristes ont été parmi les moins enclins 

à s’engager avec les études sur le modernisme. Nous allons ici aborder les thèses de 

quelques-uns des auteurs, bien que peu nombreux, qui ont essayé de théoriser cette 

notion. Nous verrons comment ils entendent ce qu’ils baptisent modernisme juridique 

et comment ils s’inscrivent dans la littérature des NMS. Cela nous conduira à procéder 

à une critique de leur usage respectif du modernisme afin de nous positionner dans le 

débat et de pouvoir ensuite établir nos propres critères de définition.  

 

En 1985, David Luban publie un article intitulé « Legal Modernism » qui 

donnera lieu à un livre portant le même titre en 1994.350 Si le livre a une portée plus 

générale quant à l’identification de ce qui est moderniste en droit, l’article se cantonne 

à l’étude des « Critical Legal Studies » (CLS) comme manifestation du modernisme en 

droit. Étant largement reprise, la thèse de Luban est représentative d’une vision 

répandue du modernisme juridique. Partant de là, nous allons retracer la 

conceptualisation qu’il fait du modernisme afin de mettre en lumière ce que nous 

percevons comme des limites et contradictions. 

 

Luban explique que « artistic modernism emerged from a drastic loss of 

confidence in the capacity of the reigning traditions, […], to sustain work of major 

quality »351. Les artistes du dernier quart du 19e siècle se retrouvent, alors, devant la 

nécessité « to exhibit the next developmental step in the technical and expressive 

possibilities of their medium »352. Et Luban d’affirmer que la théorie du droit vit la 

même crise que les arts : « Modernism in legal theory is no different from modernism 

in the arts : both respond to a cultural crisis, a sense that institutions and traditions have 

lost their validity »353. Il est ainsi sur la même longueur d’onde que les NMS pour qui 

le projet moderniste répond à un sentiment généralisé de crise. 

 

Aux fins de sa démonstration, Luban identifie ce que partagent, selon lui, 

modernisme et CLS : « It makes people angry », « It leaves an important hunger 

unsatisfied », « It bursts into public surrounded by manifestos, polemics, criticisms, 

                                                
350 David Luban, Legal modernism, Ann Arbor, The University of Michigan Press, 1994, 1 p ; David 

Luban, « Legal Modernism », Michigan Law Review, 1986 1985, vol. 84, p. 1656‑1695. 
351 D. Luban, Legal modernism, op. cit., p. 7. 
352 Ibid. 
353 Ibid., p. Quatrième de couverture. 



 94 

labels, and words, words, words », « The characteristic failing of modernist work, when 

it fails, is not that it is bad but that it is fraudulent » et « The artist herself cannot know 

beyond a doubt that she is creating art, rather than non-art or fraudulent art ».354 Or, ces 

éléments, identifiables en de multiples mouvements artistiques ou sociaux,355 ne nous 

semblent pas constituer des catégories heuristiques qui permettent de distinguer le 

phénomène à l’étude, et donc de le comprendre. La plupart des critères réfèrent aux 

réactions du public. Or, ces réactions peuvent aussi être constatées vis-à-vis d’autres 

phénomènes, y compris ceux de la modernité contre laquelle le modernisme s’inscrit 

en faux. En effet, dans les définitions généralement acceptées du modernisme, comme 

de la modernité, les réactions du public ne sont pas retenues comme critère. Cela est 

d’autant plus vrai pour les modernistes qui cherchent à échapper à la modernité, et donc 

au « jugement » et à « l’approbation » de son public bourgeois. Ce dernier est aspect 

très fortement marqué chez Schmitt comme nous le verrons dans le chapitre portant sur 

les Schattenrisse. 

 

En outre, Luban se réclame des approches au modernisme développé par 

Clement Greenberg, Michael Fried et Stanley Cavell. En ce sens, Greenberg affirme 

que : 

I identify Modernism with the intensification, almost the exacerbation, 

of [the] self-critical tendency that began with the philosopher Kant. […] 

The essence of Modernism lies, as I see it, in the use of the characteristic 

methods of a discipline to criticize the discipline itself—not in order to 

subvert it, but to entrench it more firmly in its area of competence.356 

 

Cela conduit Luban à définir le modernisme comme projet néo-kantien qui n’est pas 

rupture, mais prolongement des Lumières. Cela nous semble incohérent avec 

l’entreprise qu’il annonce, à savoir l’alignement sur les conceptions du modernisme 

acceptées, et répandues, en histoire de l’art et dans les études littéraires. Or, ces 

dernières conçoivent le modernisme comme phénomène qui opère une rupture 

(radicale) avec les Lumières. 

 

                                                
354 D. Luban, « Legal Modernism », art cit, p. 1657‑1659. 
355 Dans le même ordre d’idées, voir la critique de Greenber par McEvilley Thomas McEvilley, Art and 

Discontent : Theory at the Millennium, Kingston, McPherson & Company, 1993, 186 p. 
356 D. Luban, « Legal Modernism », art cit, p. 1660‑1661. 



 95 

Il est vrai que dans cette optique « continuiste », il s’aligne sur les thèses de 

Greenberg. Pourtant, les thèses de prolongement de ce dernier sont largement 

rejetées,357 y compris au moment où Luban développe son concept de modernisme 

juridique. D’ailleurs, même Fried et Cavell, qui se réclament de l’ascendance de 

Greenberg, rejettent ce dernier aspect. Cavell d’affirmer : « a modernist work is one 

that breaks with the past »358, à comprendre la modernité. Idem, Stanford Freidman, 

signale que malgré les conceptions contradictoires, il existe un élément commun aux 

humanités et aux sciences sociales quant à la définition du modernisme : « the emphasis 

on rupture from the past »359. 

 

Or, cet élément de rupture est absent, voire occulté ou ignoré par Luban. Cela 

nous amène à exprimer des réserves sur ses conclusions. En effet, le rejet des thèses de 

Greenberg a mené une grande partie de la littérature à rallier une définition, comme 

celle de Levin, qui met l’accent sur la rupture plutôt que sur la continuité pour 

comprendre les particularismes du modernisme. Cela étant, si nous cherchons à entrer 

en dialogue et nous inscrire dans le projet NMS, il nous paraît alors nécessaire de nous 

éloigner de la conception de Luban et de nous aligner sur les thèses qui mettent l’accent 

sur l’élément de rupture puisqu’elles font consensus dans le cadre interdisciplinaire que 

ce mouvement met de l’avant. 

 

Mais Luban n’est pas seul à défendre l’idée que le modernisme est « les 

Lumières, version 20e siècle ». Pour Gary Minda « Legal modernism is the lawyer’s 

Enlightenment project to perfect and render pure law’s claim to foundational 

authority »360. En ce sens, il soutient que « Legal modernism symbolizes the progressive 

union of scientific objectivity and instrumental rationality in pursuit of the intellectual 

project of twentieth-century Enlightenment — the century-old quest for universal truth 

based on faith in the omnipotence and liberating potential of reason and science 

                                                
357 T. McEvilley, Art and Discontent, op. cit. ; William Buschert et Eric Dayton (eds.), « Greenberg, Kant 

and Contemporary Aesthetics », Canadian Aesthetics Journal / Revue canadienne d’esthétique, 2008, 
vol. 14. 
358 M. LeMahieu et K. Zumhagen-Yekplé, « Introduction : Wittgenstein, Modernism, and the 

Contradictions of Writing Philosophy as Poetry », art cit, p. 13. 
359 S. Stanford Friedman, « Definitional Excursions: The Meanings of Modern/ Modernity/Modernism », 

art cit, p. 21 Mes italiques. 
360 Gary Minda, « One Hundred Years of Modern Legal Thought : From Langdell and Holmes to Posner 

and Schlag », Indiana Law Review, 1995 1994, vol. 28, p. 353. 



 96 

[…] »361. En revanche, Minda rejette l’idée d’un parallèle entre modernisme culturel et 

modernisme juridique. Pour lui, les juristes ne conçoivent pas le droit comme objet 

d’art, et donc toute analogie serait fallacieuse.362 Il s’inscrit, ainsi, dans une perspective 

de stricte séparation entre développements culturels et sociaux. Cela l’amène à 

promouvoir un type d’isolationnisme disciplinaire. 

 

Une telle vision suppose que les différentes sphères de la réalité analysée se 

développent, pour ainsi dire, en vase clos. Or, nous avons rejeté ce type de séparation 

parce que nous croyons que les autonomisations autarciques des disciplines ne rendent 

que très mal compte des phénomènes étudiés. Et la naissance même des NMS semble 

nous confirmer dans notre choix puisque ce mouvement voit le jour pour répondre à 

une crise des études sur le modernisme attribuée à l’isolationnisme disciplinaire.363 Qui 

plus est, Stephen Schryer remarque que ces divisions sont le résultat de « stratégies » 

de cooptation du capital culturel (intellectuel) et non de nécessités ou pertinences 

méthodologiques.364 En ce sens, il ne nous paraît pas opportun de reproduire des 

séparations, ou des conceptions, dont les potentiels effets « pervers » sont établis. En 

somme, Minda rejette une analogie entre phénomènes sur des bases qui peuvent être 

réfragables et qui nécessiteraient donc des justifications et des arguments qui ne sont 

pas avancés. Dans cette optique, il est plus judicieux de s’inscrire dans des approches 

qui cherchent plutôt à « réparer » les lacunes dues à ces approches et de nous rallier au 

postulat de la rupture comme caractéristique constitutif du modernisme. 

 

Cela nous pousse vers des thèses qui, elles, font écho aux thèses de ruptures, 

aujourd’hui, admises dans les autres sciences sociales et les humanités.365 Ainsi, Wilf 

affirme que « Modernism is the undoing of the shackles of formal legal analysis, the 

                                                
361 Gary Minda, Postmodern Legal Movements: Law and Jurisprudence At Century’s End, s.l., NYU 

Press, 1995, p. 5 ; Pour des thèses similaires voir aussi: Sheldon H. Nahmod, « Artistic Expression and 

Aesthetic Theory : The Beautiful, the Sublime and the First Amendment », Wisconsin Law Review, 1987, 

vol. 1987, p. 221‑264 ; Amy M. Adler, « Post-Modern Art and the Death of Obscenity Law Note », Yale 

Law Journal, 1990 1989, vol. 99, p. 1359‑1378 ; Stephen M. Feldman, « From Premodern to Modern 
American Jurisprudence:  The Onset of Positivism  Comments », Vanderbilt Law Review, 1997, vol. 50. 
362 G. Minda, Postmodern Legal Movements, op. cit. ; G. Minda, « One Hundred Years of Modern Legal 

Thought », art cit. 
363 P.L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, op. cit., p. 1. 
364 S. Schryer, « Fantasies of the New Class: New Criticism, Harvard Sociology, and the Idea of the 

University », art cit, p. 147‑166. 
365 P.L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, op. cit. 



 97 

burying of the dead hand of the past, the recognition that law is largely functional »366. 

Il importe aussi que cet écho inscrive et traite du modernisme juridique comme 

phénomène culturel afin de ne pas réifier l’idée d’un droit autarcique en tant que 

phénomène social. Réification qui serait incohérente avec la thèse que nous avons 

acceptée du modernisme voulant que l’une des ruptures qu’il opère avec les Lumières 

se caractérise par le rejet de l’autonomie des diverses sphères de l’activité humaine.367 

 

Cela nous amène à la tentative de Nathaniel Berman de définir ce modernisme 

juridique. Ce dernier s’est, en effet, intéressé aux relations entre le modernisme et le 

développement de certains concepts du droit international. Pour Berman, contrairement 

à Minda, le modernisme juridique doit être entendu comme une version parmi d’autres 

du phénomène culturel qu’a été le modernisme de la première moitié du 20e siècle.368 

Il accepte la thèse selon laquelle « modernist poetics […] is part of a major intellectual 

development in philosophy, the arts, and other fields as well »369, parmi lesquels le 

droit. Selon lui, les « new international lawyers constructed and operated within what 

may be called an international legal ‘matrix of modernism’ »370. Cette matrice est, selon 

lui, une « paradoxale » articulation du primitivisme, qui se manifeste par la montée des 

nationalismes, et d’un expérimentalisme, qui est manifeste dans le développement de 

nouveaux concepts et catégories du droit.371 Berman met aussi en exergue l’élément de 

rupture qui, pour lui, se révèle au travers de l’expérimentalisme. De ce point de vue, il 

rejoint les conceptions anti-isolationnistes plus haut décrites. 

 

Toutefois, nous restons quelque peu insatisfaits puisque Berman se limite à 

l’articulation entre primitivisme et expérimentalisme pour identifier le modernisme 

juridique. Cela nous paraît peu pour rendre compte de la richesse du phénomène et de 

le lier aux autres manifestations du modernisme. Néanmoins, nous croyons que 

                                                
366 S. Wilf, « The Invention of Legal Primitivism Histories of Legal Transplantations », art cit, p. 486 ; 

Voir aussi: Lawrence Joseph, « Theories of Poetry, Theories of Law », Vanderbilt Law Review, 1993, 

vol. 46, p. 1229. 
367 Voir section précédente: P. Bürger, Theory Of the Avant-Garde, op. cit. 
368 Nathaniel Berman, « “But the Alternative Is Despair”: European Nationalism and the Modernist 
Renewal of International Law », Harvard Law Review, juin 1993, vol. 106, no 8, p. 1806 Voir note 47. 
369 S. Schwartz, The Matrix of Modernism, op. cit., p. 3‑4. 
370 N. Berman, « But the Alternative Is Despair », art cit, p. 1804 ; Pour plus de détail sur ce concept voir: 

S. Schwartz, The Matrix of Modernism, op. cit. 
371 Nathaniel Berman, « A perilous ambivalence: nationalist desire, legal autonomy, and the limits of the 

interwar framework. », Harvard International Law Journal, 1992, vol. 33, p. 355, 362‑369 ; Voir aussi 

N. Berman, « But the Alternative Is Despair », art cit, p. 1794‑1821. 



 98 

l’articulation qu’il met de l’avant est potentiellement éclairante au regard des éléments 

définitoires que nous avons acceptés plus haut. Cette articulation est une des réponses 

potentielles à l’insatisfaction avec les « pratiques » existantes. Le primitivisme n’est pas 

un archaïsme, mais le moyen de renouer avec des formes de créations 

(d’expérimentations) non liées à la rationalité des Lumières, antérieurs certes, mais que 

l’on peut réactualiser. On accorde au « primitif » une autre manière de penser, de vivre, 

de concevoir le monde : une autre « worldview ». Dans cette perspective, le 

primitivisme, comme mode de « pensée et de vie » du « primitif » devient une structure 

potentielle pour refonder les pratiques et les formes qu’elles prennent. Primitivisme et 

usage du mythe se rejoignent, souvent se confondent, comme méthodes de structuration 

dans projet mythopoïétique et autoréflexif entrepris par les artistes et intellectuels. Et 

Schmitt aussi mobilise cette pratique de la réactualisation du primitif pour articuler de 

nouveaux mythes. Sa réactualisation du mythe d’Épiméthée (et son opposition à 

Prométhée figure de la modernité s’il en est) est caractéristique de ce type 

d’entreprise.372 

 

Qui plus est, dans sa lecture de Kelsen comme figure du modernisme, Berman 

soutient que le projet kelsénien se caractérise par une volonté de « demythologization 

of legal thought »373 ce qui, selon lui, est la preuve de son modernisme. Or, cela est 

incongru à deux égards. Premièrement, cela ne cadre pas avec l’idée du primitivisme 

qui, en soi, est une réification mythologique.374 Deuxièmement, cela ne concorde pas 

avec l’un des traits du modernisme — « Modernist […] makes use of myth »375 — alors 

que Berman emprunte sa conception du modernisme à Sanford Schwatrz, pour qui le 

recours au mythe est un caractère typique du modernisme.376 

 

                                                
372 Le mythe épiméthéen tel que Schmitt ne sera pas abordé puisque son élaboration est antérieure à la 

période visée dans le cadre de cette étude. Toutefois, pour des analyses plus détaillées sur l’Épiméthée 

de Schmitt, voir : A. Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 220‑228 ; et Fabrizio Negro et 

Matteo Grasso, « Between The Buribunks and the Christian Epimetheus » dans Kieran Tranter et Edwin 

Bikundo (eds.), Carl Schmitt and the Buribunks : Technology, Law, Literature, London ; New York, 
Routledge, 2022, p. 321‑335. 
373 N. Berman, « A perilous ambivalence », art cit, p. 364. 
374 M. Bell, « The metaphysics of Modernism », art cit, p. 20‑22 ; Susan Hiller (ed.), The Myth of 

Primitivism, 1 édition., London ; New York, Routledge, 1991, 368 p. 
375 M. Beebe, « Introduction », art cit, p. 1073. 
376 Voir les commentaires sur la métaphore comme illustration du mythe dans les notes su F. Nietzsche 

et T.S. Eliot par S. Schwartz, The Matrix of Modernism, op. cit., p. 78 et 201‑202. 



 99 

L’ensemble de ces inconsistances de la part des juristes nous amène au constat 

d’un mésaise théorique en ce qui a trait à la définition du modernisme juridique et du 

modernisme dans les sciences juridiques. Nous réitérons donc, ici, notre alignement sur 

les conclusions que nous avons tirées de notre discussion des thèses et définitions qui 

ressortent de la section précédente. Toutefois, nous retenons l’idée d’articulation entre 

primitivisme et expérimentalisme comme une des possibles manifestations d’une 

attitude moderniste. 

 

En résumé, nous nous distancions des thèses, comme celles de Luban et Minda, 

que nous trouvons bien trop dissonantes avec ce qui se fait dans les autres disciplines, 

disciplines qui se sont bien plus engagées avec cette question. Deuxièmement, nous 

nous rallions à la thèse voulant que le modernisme juridique soit l’une des multiples 

facettes du phénomène culturel que fut le modernisme. Troisièmement, nous 

souscrivons à l’idée de Berman que primitivisme et expérimentalisme soient des 

éléments caractéristiques du modernisme. N’en reste pas moins que nous estimons que 

le modernisme se distingue aussi par d’autres éléments dont il faut tenir compte, soit 

ceux discutés plus haut. Néanmoins, nous croyons qu’il est essentiel d’enrichir cette 

conception en la mettant en perspective avec les conclusions, et idées, développer dans 

un champ disciplinaire qui s’est plus systématiquement, et rigoureusement, engagé avec 

les aspects sociopolitiques du modernisme : l’histoire et la pensée politique. 

 

5 — Du modernisme sociopolitique 

 

Jusqu’aux années 1990, en science politique et en histoire, le modernisme est 

compris comme le phénomène qui parachève les Lumières et qui se manifeste, avant 

tout, par le « culte » du progrès. Dans cette perspective, modernisme et modernité ne 

sont pas opposés, mais synonymes. Mais avec la refonte des NMS, l’étude du 

modernisme comme phénomène politique est aussi revisitée. Avec ce changement, 

plusieurs phénomènes du tournant du 20e siècle sont relus et reconsidérés sous une 

nouvelle lumière ; notamment un qui est tout particulièrement indiqué dans notre projet, 

et qui concerne les mouvements fascisants. Mouvances jusque-là associées au 

conservatisme tant politique que socioculturel. Dans les années 1980, cette thèse 



 100 

commence à être remise en question, notamment avec la publication de Reactionary 

Modernism377 par Herf et l’étude Breuer dont il a été question plus haut. 

 

Dans Reactionary Modernism, Herf décrit « The paradox of [German] 

reactionary modernism »378. Il explique que : 

Before and after the Nazi seizure of power, an important current within 

conservative and subsequently Nazi ideology was a reconciliation 

between the antimodernist, romantic, and irrationalist ideas present in 

German nationalism and the most obvious manifestation of means-ends 

rationality, that is, modern technology.379 

 

Aux fins de sa démonstration, il se penche sur le rapport à la technologie de 

personnalités qu’ils considèrent comme clés pour les mouvements de la révolution 

conservatrice parmi lesquels Jünger, Heidegger et Schmitt. Son analyse reste, toutefois, 

attachée à cette vision classique en sciences sociales qui voit le modernisme simplement 

comme manifestation des Lumières. L’aspect « moderniste » des auteurs analysés est 

leur « glorification », attachement et/ou promotion de la technologie. Toutefois, ils sont 

conservateurs étant donné qu’ils rejettent la rationalité des Lumières et les principes et 

valeurs de la démocratie libérale.380 

 

Si le lien que Herf relève permet de dépasser la stricte opposition entre 

modernisme et fascisme, il souffre de lacunes qui n’ont pas échappé à la critique. Breuer 

estime, en effet, que « son concept de “Reactionary Modernism” est […] 

problématique, parce qu’on ne voit pas très bien en quoi doit consister l’élément 

réactionnaire de ce courant. Comme si les menées non démocratiques ou 

antidémocratiques ne faisaient pas partie de la modernité ! »381. De même, Thomas 

Rohkrämer soutient que « the combination of a reactionary political orientation and a 

fully-edged acceptance of technology can strike one as “paradoxical” only if one 

believes with Jeffrey Herf that technology is normally accepted by liberals, democrats 

                                                
377 Jeffrey Herf, Reactionary modernism: technology, culture, and politics in Weimar and the Third 

Reich, Cambridge, Cambridge Univ. Press, 2003, 251 p. 
378 Ibid., p. 1. 
379 Ibid. 
380 Ibid., p. 1‑48 et 70‑129. 
381 S. Breuer, Anatomie de la révolution conservatrice, op. cit., p. 89. 



 101 

or socialists and rejected by reactionaries »382. Selon lui, cette thèse n’est pas farfelue 

en soi, mais il n’y a ni paradoxe, ni nouveauté dans l’acceptation de la technologie par 

la droite383 parce qu’« Instrumental reason and technology are available for an endless 

number of different purposes, many of which are not humane or enlightened »384 et « It 

is simply not strange or “paradoxical to reject the Enlightenment and embrace 

technology at the same time”, but common practice in nineteenth- and twentieth-

century Germany as well as in many other countries »385. Cela l’amène à exprimer des 

réserves sur la manière dont est traitée la relation entre fascisme et modernité, ce qui le 

pousse à se rallier aux positions d’Ardorno et Horkheimer386 contre l’idée que 

l’avènement des mouvements fascistes ne serait qu’un couac dans la longue et rectiligne 

avancée de l’humanité vers un futur toujours voué à être « meilleur » qu’hier : « Instead 

of distancing modernity from National Socialism, we should learn to accept that it was 

by no means a necessary, but was a possible development within modernity. In that 

sense, National Socialism shows modernity’s most fatal potential »387. 

 

Dans la même optique que les critiques de Breuer et Rohkrämer, certains 

historiens vont entreprendre de redéfinir le fascisme et sa relation à la modernité, au 

modernisme et aux Lumières, et ce, afin de dépasser les limites apories des thèses de la 

Révolution conservatrice, comme celle du « modernisme réactionnaire ». Ces derniers 

se sont notamment inscrits dans le courant des NMS et ont revu les catégories 

définitoires afin de disposer de concepts qui rendent compte de la réalité fasciste sans 

supposer ou s’étonner de « paradoxes ». Pour la suite, nous nous tournons donc vers des 

auteurs qui ont particulièrement contribué à la redéfinition des termes « fascisme », 

« modernité » et « modernisme », et ce, en axant leurs réinterprétations sur un cadre qui 

refuse la séparation entre les phénomènes sociopolitiques, intellectuels et culturels.  388 

                                                
382 Thomas Rohkrämer, « Antimodernism, Reactionary Modernism and National Socialism. 

Technocratic Tendencies in Germany, 1890–1945 », Contemporary European History, mars 1999, 

vol. 8, no 1, p. 31. 
383 Ibid., p. 43. 
384 Ibid., p. 49. 
385 Ibid. 
386 T.W. Adorno et M. Horkheimer, La Dialectique de la Raison, op. cit. 
387 T. Rohkrämer, « Antimodernism, Reactionary Modernism and National Socialism. Technocratic 

Tendencies in Germany, 1890–1945 », art cit, p. 50. 
388 Voir entre autres : M. Antliff, Avant-Garde Fascism, op. cit. ; Emilio Gentile, The Struggle for 

Modernity: Nationalism, Futurism, and Fascism, s.l., Greenwood Publishing Group, 2003, 232 p ; R. 

Griffin, The Nature of Fascism, op. cit. ; George L. Mosse, La révolution fasciste vers une théorie 

générale du fascisme, traduit par Jean-François Sené, Paris, Seuil, 2003, 272 p ; Z. Sternhell, The 

Intellectual Revolt against Liberal Democracy, 1875-1945, op. cit. 



 102 

 

En fait, durant les 1990, les thèses qui opposent modernisme/modernité et 

fascisme vont être chamboulées et renversées. Avec la publication, en 1992, d’Ordinary 

Men : Reserve Police Battalion 101 and the Final Solution in Poland389, Christopher 

Browning révolutionne les études sur le nazisme en déplaçant la focale et en initiant la 

Täterforschung, l’étude des perpétrateurs. Au même moment, la chute du mur Berlin et 

l’implosion de l’URSS donnent accès à quantités de nouvelles archives et documents 

divers qui révolutionnent la compréhension que nous avions du 3e Reich et des années 

qui ont précédé son avènement.390 Le régime nazi était en fait beaucoup plus complexe 

qu’il n’avait semblé de prime abord : moins hiérarchique, plus flexible et surtout sans 

véritable projet clair qui lui aurait servi de colonne vertébrale.391 

 

Au contraire, on découvre dans les archives un mouvement et un régime 

désordonné et chaotique, souffrant gravement de l’absence d’un projet ou même d’une 

doctrine claire sur laquelle se reposer ou vers laquelle se tourner. Contrairement, au 

libéralisme (et ses avatars) et au socialisme (dans toutes ces déclinaisons : bolchévique, 

spartakiste, social-démocrate, etc.) qui disposaient d’un socle « idéologique » sur lequel 

se déployer et dans lequel il était toujours possible de se « ressourcer », le national-

socialisme ne disposait que d’un antisémitisme violent et d’ergotages folkloriques 

insuffisants pour la bonne conduite d’une « grande nation » une fois le pouvoir politique 

conquis.392 L’on constate, aussi, que c’était, contrairement à ce qu’on avait pu croire, 

un État très moderne, partageant les mêmes problèmes de productivité et de gestion que 

les démocraties occidentales, et surtout les résolvants de façon similaire : en favorisant 

la créativité, la flexibilité et les initiatives individuelles.393 Les études sur le nazisme 

prennent, par conséquent, une nouvelle tournure, se délestent des arendtienne sur le 

totalitarisme et replacent ce moment dans « l’histoire normale » de la modernité, non 

plus couac et accident, le fascisme et le nazisme sont alors compris comme phénomènes 

                                                
389 Christopher R. Browning, Ordinary Men : Reserve Police Battalion 101 and the Final Solution in 

Poland, New York, Harper Perennial, 1998, 304 p. 
390 Voir la postface (Afterword), non incluse dans la version originale en français, de Christian Ingrao, 

Believe and Destroy : Intellectuals in the SS War Machine, Malden, Wiley, 2013, p. eBook. 
391 C. Ingrao, Croire et détruire, op. cit., p. 585‑607. 
392 Johann Chapoutot, Comprendre le nazisme, Paris, Éditions Tallandier, 2020, eBook p ; C. Ingrao, 

Croire et détruire, op. cit., p. 585‑607. 
393 Johann Chapoutot, Libres d’obéir : Le management, du nazisme à aujourd’hui, Paris, Gallimard, 

2020, 176 p. 



 103 

dont les logiques s’inscrivent dans une modernité (incluant la postmodernité) contre la 

modernité. 

 

Dans The Nature of Fascism, Roger Griffin redéfinit le fascisme comme étant : 

« a genus of political ideology whose mythic core in its various permutations is a 

palingenetic form of populist ultranationalism »394. De cette définition, trois 

caractéristiques du fascisme se dégagent : 1) il s’agit d’une idéologie politique qui 

repose sur 2) un mythe fondamental, celui d’une 3) palingénésie de la Nation. En 

somme, le « palingenetic ultranationalism » est le mythe d’une révolution qui va amener 

une renaissance (régénération) de la Nation conçue comme entité à même de raviver la 

lutte contre la décadence à laquelle ont mené les Lumières : c’est donc aussi une 

réponse à la crise ressentie au tournant du siècle dernier, et qui s’accentue dans l’entre-

deux-guerres.395 Aussi, pour établir sa définition, Griffin oppose modernisme et 

modernité pour replacer le fascisme parmi les manifestations du phénomène 

moderniste.396 Pour lui, il faut avoir une « ‘maximalist’ definition of modernism as a 

reaction (but a non-reactionary, revolutionary reaction) to Western ‘modernity’ […], 

posited on a reading of modernization as a process of disaggregation, fragmentation, 

and loss of transcendence with respect to premodern societies »397 pour comprendre le 

fascisme comme modernisme. Perte de transcendance qui est au cœur des 

préoccupations du jeune Schmitt et à laquelle est consacrée sa thèse d’habilitation, La 

Valeur de l’État et la signification de l’individu.  

 

Griffin, de poursuivre en expliquant que cette réaction qu’est le modernisme va 

faire d’une époque antérieure, de la tradition, d’époques et cultures précapitalistes des 

terreaux pour penser un futur autre, non moderne. Le modernisme est donc : 

a generic term for a vast array of heterogeneous individual and 

collective initiatives undertaken in Europeanized societies in many 

spheres of cultural production, social activism, and political militancy 

                                                
394 R. Griffin, The Nature of Fascism, op. cit., p. 26. 
395 Ibid., p. 26‑52. 
396 D’autres auteurs, comme Toulmin, procèdent aussi à ce type de distinctions. Toutefois nous rejetons 
leur modèle parce que nous estimons que son principal effet est de réifier les clivages entre sciences 

humaines et Lettres. En effet, pour Toulmin, modernité/postmodernité doivent être utilisés pour décrire 

les phénomènes sociaux, politiques et économiques, alors que modernisme/post-modernisme sont 

réservé à l’appréhension des phénomènes culturels. Stephen Toulmin, Cosmopolis: The Hidden Agenda 

of Modernity, 1 édition., Chicago, University Of Chicago Press, 1992, 235 p. 
397 Roger. Griffin, « Modernity, modernism, and fascism. A “mazeway resynthesis” », 

Modernism/modernity, 2008, vol. 15, no 1, p. 10. 



 104 

from the mid-19th century onwards. Their common denominator lies in 

the bid to reinstate a sense of transcendent value, meaning, or purpose 

in order to reverse the Western culture’s progressive loss of a 

homogeneous value system and overarching cosmology (nomos) caused 

by the secularizing and disembedding forces of modernization. The late 

19th-century modernists’ rebellion against contemporary modernity 

was shaped by innate predispositions of the human consciousness and 

mythopoeic faculty to create culture, to construct utopias, and to find a 

subjective access to a suprahuman temporality. 

Modernism can assume an exclusively artistic expression, often 

involving extreme experimentation with new aesthetic forms […] 

(“epiphanic modernism”). Alternatively, modernism [..] can focus on 

the creation of a “new world” […] through the creation of new ways of 

living or an entire socio-political culture that will ultimately transform 

not just art, but humankind itself, or at least a chosen segment of it, 

under the leadership of a new elite (“programmatic modernism”).398 

 

Pour Griffin, c’est dans le cadre de ce « projet » qu’apparaissent et s’inscrivent les 

fascismes italiens et allemands. Le mythe de la palingénésie de la nation répond au 

projet moderniste. Il repose sur un rejet catégorique de la modernité et en dénonce la 

décadence. Il se veut un projet de « re-naissance », donc contient un élément qui s’ancre 

dans un passé idéalisé. Il reste toutefois tourné vers l’avenir. Les fascismes sont ainsi 

l’une des manifestations possibles du « programmatic modernism ».399 

 

De même, Mark Antliff reprend, raffine et pousse plus loin les thèses de Griffin. 

En fait, il reprend la définition du fascisme de Griffin et complexifie la 

conceptualisation de ce qu’est le modernisme en dehors de son aspect « réaction à la 

modernité ». Pour cela, il décrit une série de caractéristiques du modernisme qui 

permettent de rendre compte de ce en quoi consiste la réaction moderniste. Il en conclut 

qu’il existe essentiellement cinq dénominateurs communs au fascisme et au 

modernisme : 1) l’idée de régénération, 2) Usages de techniques avant-gardistes, 3) 

Mouvements construits comme des « religions sécularisées », 4) Importance du 

primitivisme et 5) Anticapitalisme.400 Pour en arriver à une telle liste, il va synthétiser 

les thèses de plusieurs historiens qui font état du lien entre modernisme et fascisme 

italien ou nazisme, dont Emilio Gentile et George L. Mossen, en plus de Griffin. 

  

                                                
398 Roger Griffin, Modernism and Fascism: The Sense of a Beginning under Mussolini and Hitler, First 

Edition., s.l., Palgrave Macmillan, 2007, p. 116. 
399 Ibid., p. 116‑117. 
400 M. Antliff, Avant-Garde Fascism, op. cit., p. 17‑62. 



 105 

Gentile explique que les fascistes italiens, au diapason avec les futuristes, ont 

introduit une « distinction […] between ‘sane’ modernity and ‘perverse’ modernity »401. 

De cette façon, ils « pretended to be the artificers of sane modernity and the antagonists 

of that perverse modernity that stemmed from Enlightenment values of liberal 

reason »402. Ils rejettent, donc, les Lumières, mais acceptent et promeuvent l’usage de 

techniques, et de technologies, dites avant-gardistes parce que conçue comme des 

éléments civilisationnels importants. Cette « sane modernity » consistait en la 

reconstruction d’une « nouvelle civilisation » (la régénération) qui reposait sur « the 

mythic use of history and tradition, and in particular the appeal to the heritage of 

Rome »403. En revanche, « The cult of Romanness, in this sense, was celebrated 

modernisitically as a myth of action for the future »404. C’est un primitivisme source de 

ressourcement dont l’objet est de créer « Le nouvel Homme moderne ». 

 

Et Gentile de préciser que « Toward that end modernist nationalism argued the 

necessity of accompanying the industrial revolution and modernization with a 

‘révolution of the mind’ order to form the sensibility, the character, the conscience of a 

new Italian who could comprehend and confront the challenges of modern life »405. Il 

ajoute, toutefois, que pour achever cette « révolution des esprits », le nationalisme 

moderniste, rejetant le rationalisme politique, fait appelle « to the energy of feelings 

and emotions; it sought to reactivate the mythopoetic faculties in order to create new 

and modern myths of the nation »406 qui a opéré par un « process of institutionalizing a 

secular religion necessary for the spiritual unity of a mass society »407. Bref, la 

reconstruction de la société décadente héritée des Lumières, prend la forme d’un projet 

mythopoïétique dont l’objet est de créer de nouveaux repères, de nouveaux systèmes 

de valeurs. Cette création mythologique prend la forme sacralisée d’une « religion » 

politique. 

 

Avec les Lumières, « l’Homme européen » a perdu tous ses repères de valeurs, 

en raison du rejet de la religion, alors il lui en faut une nouvelle pour renaître de ses 

                                                
401 E. Gentile, The Struggle for Modernity, op. cit., p. 61. 
402 Ibid. 
403 Ibid., p. 60 Nos italiques. 
404 Ibid. 
405 Ibid., p. 46. 
406 Ibid., p. 46‑47. 
407 Ibid., p. 55. 



 106 

cendres. « If God died in the nineteenth century, then he had an active afterlife in the 

twentieth »408. Contre le « désenchantement » dont seraient coupables les Lumières, les 

mouvances fascistes comme les modernistes se proposent de le réenchanter par de 

nouvelles croyances, de nouveaux mythes et de nouvelles formes — de vie comme 

esthétiques. Réenchantement quasi mystique, mais non moins arrimé sur la centralité 

de la création et de l’essor technologique.    

 

Mosse arrive aux mêmes conclusions concernant le nazisme. Il constate le 

même lien entre le développement de l’anti-modernité, le culte des « moments glorieux 

du passé », et le culte de « l’unicité » du peuple allemand qui est à la source de la 

naissance du sentiment national et du mouvement Völkisch. Or, il soutient que ce 

développement a pris pour modèle la liturgie chrétienne pour développer un nouveau 

modèle social, une nouvelle « religion politique », qui repose sur la célébration du 

passé, mais tourné vers un futur « fantasmagorique » dans lequel renaîtront les 

Volksdeutsche.409  

 

Il ressort de cela que le modernisme sociopolitique (modernisme épiphanique) 

et les projets fascistes et nazis (modernisme programmatique) s’articulent autour 

d’éléments communs. Ces éléments sont 1) le rejet des Lumières qui s’exprime de 

différentes façons (y compris anticapitalisme et/ou antilibéralisme), 2) la célébration du 

passé, que l’on peut rebaptiser tendance au primitivisme, 3) célébration de l’essor 

technologique et de la créativité, 4) mythopoïèse : production de nouveaux mythes, de 

nouvelles « religions politiques », pour retisser un lien social supposé détruit par les 

Lumières, 5) le projet de refonder, de recréer, de régénérer, la « nation », le « groupe 

sociopolitique » et 6) l’attention particulière donnée aux formes (sociales ou autres) 

pour désavouer celles des Lumières et en créer (performer) de nouvelles dans le cadre 

du projet régénérateur. 

 

En bref, modernistes comme fascistes ont recours à des processus 

mythopoïétiques pour des fins de régénération et de renaissance socioculturelles et 

                                                
408 Pericles Lewis, « Modernism and religion » dans Michael Levenson (ed.), The Cambridge 

Companion to Modernism, 2 edition., Cambridge ; New York, Cambridge University Press, 2011, p. 180. 
409 George L. Mosse, La nazionalizzazione delle masse: simbolismo politico e movimenti di massa in 

Germania (1815-1933), s.l., Il Mulino, 2009. 



 107 

politiques qui s’expriment au travers du rejet des Lumières, de la célébration du passé 

et de la valorisation de l’essor technologique afin de créer de nouvelles formes 

d’organisation, d’ordonnancement, de la vie — de la praxis sociale. Cette dernière 

conclusion nous permet alors de rappeler les deux précédentes et de procéder à la 

synthèse finale. 

 

Conclusion 

 

Nous allons, donc, commencer par rappeler nos conclusions. La première est la 

définition générique du modernisme que nous avons retenue : « a historical period, an 

aesthetic style, and a philosophical worldview »410 qui se développe en rupture avec les 

Lumières et sa typologie (formalisme, mythopoïèse et autoréflexivité). Avec la seconde 

conclusion, nous avions convenu que nous pouvions retenir l’articulation entre 

primitivisme et expérimentalisme qui résulte de l’autoréflexivité d’un champ. 

Autoréflexivité, elle-même, résultat d’un malaise, d’un sentiment de crise, 

manifestation du rejet des Lumières et source de mythopoïèses. Finalement, de la 

dernière, nous avons établi que modernisme et fascisme partagent certains points 

communs : 1) Rejet des Lumières, 2) Projet de régénération — du corps social ou de la 

pratique culturelle, qui passe par un travail sur la forme que « l’objet » régénéré va 

prendre (Formalisme esthétique), 3) Valorisation de la créativité et de l’essor 

technologique (Expérimentalisme), 4) Célébration du passé (Primitivisme) et 

transcendantalisme et 5) Recours aux mythes et création de nouveaux mythes 

(Mythopoïèse). 

 

Cela étant, nous pouvons synthétiser nos trois conclusions comme suit afin de 

typologiser les points communs que nous retenons pour les fins de notre analyse. Le 

modernisme est observable, socialement, culturellement, politiquement, etc., au travers 

de la combinaison des éléments suivants : 1) Rejet des Lumières, du positivisme et du 

naturalisme, 2) Primitivisme comme idéal transcendantal, 3) Expérimentalisme par la 

refonte des formes modernes et traditionnelles de la production des « œuvres » (recours 

à de nouvelles formes discursives), 4) Mythopoïèse et 5) Régénération. Toutes ces 

                                                
410 M. LeMahieu et K. Zumhagen-Yekplé, « Introduction : Wittgenstein, Modernism, and the 

Contradictions of Writing Philosophy as Poetry », art cit, p. 1. 



 108 

manifestations seront, par ailleurs, comprises comme à la fois les produits et les 

réponses à ce que Benjamin qualifie d’« angoisse mythique »411, c’est-à-dire cette 

réaction à la modernité et aux Lumières qui résulte de l’impression d’un effondrement 

des structures normatives (légales, morales ou autre), d’un sentiment de crise, d’un 

désenchantement du monde. Éléments qui sont les manifestations d’une (esthétisante) 

tendance culturelle, artistique, sociale, politique, philosophique et économique qui 

émerge, au tournant du siècle dernier, d’une volonté de refonder une nouvelle réalité 

sociale. 

 

C’est dans ce modernisme que la prose de Schmitt est située afin de 1) dépasser 

les étiquetages de « conservateur » qui ne nous permettent pas toujours de saisir la 

portée de sa pensée, et 2) d’essayer d’identifier ce que le kronjurist du Troisième Reich 

peut nous apprendre sur l’édification d’une société et d’un droit fasciste et qui nous 

permettrait de comprendre la montée, l’implantation, susceptible de germer, des 

extrêmes droites hier comme aujourd’hui. À cet effet, nous allons accepter la définition 

de Griffin du « fascisme générique ».412 En effet, le phénomène fasciste n’est pas en soi 

notre objet d’étude, alors nous choisissons de nous aligner sur une définition générique 

qui ne nous contraint pas à nous égarer dans des débats qui ne concernent pas 

directement notre principale thèse qui porte sur le « modernisme » et non le « fascisme » 

de Schmitt (qui n’est plus à discuter). 

 

  

                                                
411 Walter Benjamin, Paris, capitale du XIXe siècle, Paris, Allia, 2015, p. 9. 
412 Deux raisons nous poussent à faire cela : d’une part l’acceptation générale de sa définition pour ses 

qualités heuristiques dans les analyses du modernisme et d’autre part le manque d’espace qui ne nous 

permet pas de pleinement discuter ce phénomène R. Griffin, The Nature of Fascism, op. cit. 



 109 

Fiction 
 

Cela étant dit, la présente étude a pour objet de questionner et d’interroger les 

formes qu’a pu prendre le projet moderniste dans la pensée juridique. De fait, avec la 

modernité « the judicial and juridical systems, […] gradually find themselves endowed 

with their own personnel and their own local history and precedents and traditions »413. 

Nous posons, alors, que le « droit » connaît aussi une « Critique » moderniste414, à la 

fois comme nouveau vœu, nouvelle promesse d’à-venir, comme nouveau souvenir 

d’hier et comme nouvelle « réalité ». Le droit comme modernisme se présenterait 

comme souvenir d’un ordre ancien, nouvel ordre en devenir (à voir venir, cette utopie). 

En d’autres termes, nous nous proposons ici de nous attaquer à ce qu’a été le 

modernisme juridique — le modernisme en tant que phénomène/courant dans la pensée 

juridique. Modernisme, ce passé chargé de notre à-présent postmoderne dont 

l’archéologie s’avère donc nécessaire pour comprendre l’actualité de notre pensée 

juridique. L’on va donc s’intéresser au modernisme tel qu’il a pris « forme » dans la 

pensée juridique — ou tel qu’on lui a donné « forme » dans cette pensée.  

 

La question qui se pose alors est : quel a été ce modernisme juridique ? Qui en 

a ou ont été la/les figure(s) ? Qu’est-ce que « Dada » en droit ? Nous nous proposons, 

alors, de nous tourner vers l’un des juristes les plus « marquants » du 20e siècle et qui 

se voulait (disait) Dada (avant l’heure !)415 : Schmitt. Schmitt est une figure idoine pour 

qui cherche à traiter de la crise du Récit moderne de la première moitié du 20e siècle (et 

même de la seconde), surtout d’une perspective juridique. Et outre son autoqualification 

(ampoulée), il semble que ce choix se justifie par ses proximités — personnelles ou 

intellectuelles — avec nombres de personnalités et milieux dits modernistes, parmi 

lesquels la Bohême berlinoise, Georg Lukàcs, Walter Benjamin ou encore certains 

expressionnistes comme Theodor Däubler. Proximités qui l’inscrivent aussi parmi ces 

Critiques de la modernité qu’ils soient philosophes, artistes, juristes ou « intellectuels 

publics ». Cela n’est, d’ailleurs, pas passé inaperçu puisque ces proximités 

                                                
413 F. Jameson, A singular modernity, op. cit., p. 90. 
414 S. Wilf, « The Invention of Legal Primitivism Histories of Legal Transplantations », art cit ; D. Luban, 

« Legal Modernism », art cit ; N. Berman, « A perilous ambivalence », art cit ; N. Berman, « But the 

Alternative Is Despair », art cit. 
415 Carl Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schüler, Berlin, Akademie Verlag, 1995, 

p. 42. 



 110 

« paradoxales » de Schmitt — conservateur/réactionnaire (?) — ont été à maintes 

reprises commentées.416 N’en reste pas moins que cette proximité et ses propres 

déclarations tendent à le « qualifier » comme potentielle figure moderniste ; objet de 

cette étude. 

 

De fait, David C. Durst, dans Weimar Modernism, met de l’avant la critique 

« moderniste » — commune à Georg Lukacs, aux dadaïstes berlinois et à Schmitt — de 

l’attitude « contemplative » des romantiques allemands.417 Toutefois, si Durst met en 

lumière cet aspect commun à Schmitt et à certaines figures du modernisme artistique, 

il réduit ce point commun à la thèse défendue par le juriste dans Romantisme politique, 

et n’étend pas l’analyse à l’ensemble de l’œuvre schmittienne. Cela étant, cette critique 

partagée n’est pas systématisée. Bien que nous puissions trouver des occurrences qui 

rapprochent Schmitt et modernisme, elles sont loin de pouvoir rendre compte du 

phénomène que nous cherchons à éclairer. Encore moins de la lecture que nous 

entendons avoir de Schmitt comme modernisme. En somme, nous allons explorer le 

modernisme en tant qu’expérimentations formelles (esthétiques — lui, le critique de 

l’esthétisation du politique) afin d’interroger les formes mythiques, les fictions qui pour 

Schmitt sont centrales à toute pensée juridique. 

 

Pour le juriste de Plettenberg, « un artifice de la pensée humaine, qui a reçu une 

formation techniquement parfaite dans la jurisprudence, la fiction, a été méconnu et mal 

compris »418. De fait, il constate un rejet de plus en plus grand de la « fiction » comme 

« invention mensongère »419 qui amène au rejet de toute « construction juridique [qui] 

repose sur la prémisse de quelque chose qui n’est que pensé »420. Ce rejet grandissant 

de la fiction juridique vient du fait que les sciences juridiques subissent l’influence de 

« sciences auxiliaires » (économie, sociologie et psychologies) et de leurs méthodes 

empiristes qui n’acceptent que les « réalités tangibles », rejetant les « choses pensées » 

dans le domaine de la métaphysique et de la transcendance que leur positivisme rejette 

                                                
416 As examples: Jacob Taubes, En Divergent accord : À propos de Carl Schmitt, traduit par Elettra 
Stimilli et traduit par Philippe Ivernel, Paris, Rivages, 2003, 125 p ; Jens Meierhenrich et Oliver 

Simons (eds.), The Oxford handbook of Carl Schmitt, Oxford University Press., New York ; London, 

2016, 828 p ; T. Stark, « Complexio Oppositorum : Hugo Ball and Carl Schmitt », art cit. 
417 D.C. Durst, « Berlin Dada, Carl Schmitt, Georg Lukàcs, and the Critique of Contemplation », art cit. 
418 Carl Schmitt, « Juristische Fiktionen », Deutsche Juristenzeitung, 1913, vol. 18, no 12, p. 804. 
419 Ibid. 
420 Ibid. 



 111 

violemment. Or, soutient-il, ce rejet « méconnaît ce qui est important : à savoir non pas 

la réalité de quelque chose de pensé, mais l’utilité pratique de la fiction pour la science 

et la pratique juridique »421. 

 

Pour le juriste, la fiction est un moyen, même au prix d’« hypothèses erronées » 

d’atteindre un « but correct ».422 Ce but ne pouvant être de nature immanente, mais 

toujours transcendante (même s’il n’explique pas comment l’on peut connaître sa 

« rectitude »). En ce sens, « ce n’est […] pas un signe d’“exactitude” que de rejeter sans 

réfléchir toute fiction ; on ne fait ainsi que se nuire à soi-même »423. Toute dérive ou 

tout effet indésiré qui résulte d’une fiction n’est pas intrinsèque à la fiction 

(commandant alors son rejet), mais d’un mésusage de cette fiction. Se reposant sur Die 

Philosophie des Als Ob (La philosophie du « comme si ») de Hans Vaihinger, il 

explique que 

La raison et la limite du bien-fondé d’une fiction ne résident pas dans son 

rapprochement de la réalité, mais dans l’utilité qu’elle a pour la connaissance. 

Il n’y a pas de science qui puisse s’en passer, mais la jurisprudence et les 

mathématiques […] ont donné naissance à la fiction sous sa forme la plus pure. 

La fiction est une hypothèse délibérément arbitraire ou fausse, qui peut 

néanmoins faire progresser la connaissance et fournir des résultats précieux.424 

 

Pour Vaihinger, en effet, ce que l’on considère ordinairement comme des hypothèses 

sont en fait des fictions puisqu’elles n’ont pas d’existence empirique (ne peuvent être 

« soumis » à une expérimentation). Il s’agit de toutes les « hypothèses » métaphysiques, 

religieuses ou de la logique elle-même, en dernier lieu qui n’a aucune existence 

matérielle. Malgré tout, comme le rappelle Schmitt, elles ont un intérêt non pas en 

raison de leur « réalité objective », mais en raison de « l’utilité pratique » qu’elles ont 

pour le développement de la connaissance.425 

 

 À titre d’exemple, Schmitt explique que la « volonté du législateur »426 par 

l’interprétation ne peut être comprise que comme une réalité objective, mais seulement 

comme fiction pratique, donc opérante. De fait, « il est évident qu’il ne s’agit plus de 

                                                
421 Ibid., p. 804‑805. 
422 Ibid., p. 805. 
423 Ibid. 
424 Ibid. 
425 Hans Vaihinger, The Philosophy of « As If », 2e édition., London ; New York, Routledge, 2021. 
426 C. Schmitt, « Deutsche Juristen-Zeitung », art cit, p. 805. 



 112 

ce que l’on peut appeler la volonté contenue dans la loi, qui s’impose au juriste de 

manière immuablement déterminée »427. Cependant, l’on considère que le résultat de 

l’interprétation de la règle de droit (quel que soit la méthode utilisée pour y parvenir : 

analogie, interprétation textuelle, travaux préparatoires, etc.) est « la volonté du 

législateur » bien que ce ne soit pas empiriquement le cas. En bref, 

Le fait de faire une supposition arbitraire et fausse pour calculer des réalités, 

mais en même temps de devoir rester toujours conscient de cet arbitraire, crée 

un « état de tension désagréable » de l’âme que l’on essaie d’éliminer en 

attribuant une réalité à ce que l’on pense. « C’est ainsi que la fiction devient 

simplement un dogme, le comme si devient le parce que », et c’est ainsi que la 

méthodologie juridique et de nombreuses controverses individuelles sont 

éclairées d’une lumière toute nouvelle.428 

 

La seule erreur possible, dans ce genre de configuration, est d’oublier qu’il s’agit de 

fictions et de les comprendre comme « vérités empiriques ». Si « l’arbitraire » de ses 

fictions est conscient, alors la fiction permet d’atteindre des « vérités » (en tant que 

connaissance sur le réel) qui ne sont pas atteignables autrement. 

 

De fait, dans Loi et jugement, Schmitt accuse la doctrine dominante (positiviste) 

d’occulter l’élément fiction au cœur du droit et donc de confondre réalité pensée 

(fiction) et réalité objective (empirique). Pour le jeune Schmitt, 

The contradictions and inconsistencies of the doctrine of the will of the 

legislator had their ground in the fact that one did not wish to admit to oneself 

that one was operating with a mere fiction. Had one been consciously aware of 

the fact that one treated a number of “transpositive” moments and contents as 

though they were the will of the legislator, and had one—always remaining 

conscious of this fiction and proceeding from it—tried to develop a theory of 

interpretation, one would have arrived at theoretically and practically valuable 

results. Instead, the fiction was transformed into a dogma.429 

 

Ainsi, la dénégation de la centralité (et de l’importance) de la fiction, mobilisée en 

conscience, dans la science du droit, ne permet d’atteindre de « vérités » plus objectives. 

Bien au contraire, une telle manœuvre ne fait que transformer la fiction en dogme, ce 

qui n’élimine pas la fiction, mais occulte simplement sa dimension pensée. Cela induit, 

dans les faits, une confusion entre le caractère artificiel de telles constructions 

fictionnelles et la « réalité » objective, confusion propre au dogme. Dans La Valeur de 

                                                
427 Ibid. 
428 Ibid. 
429 C. Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 67. 



 113 

l’État, Schmitt fait le même constat de confusion à propos de l’« individu », cette fiction 

juridique, qui par fait de la confusion entre fiction et réalité (du dogme individualiste), 

est posé comme source de droit, alors qu’il n’en est que la créature.430 

 

Considérant tout cela, nous nous proposons dans les deux chapitres suivants 

d’aborder les expérimentations fictionnelles de Schmitt comme œuvre en forme : 

comme empreinte d’une forme, une manifestation de la crise moderniste qui jaillit dans 

la pensée juridique. Dans cette perspective, nous traiterons de son usage de la satire et 

du pastiche comme expérimentations formelles mobilisées afin de fixer certaines 

dimensions de son entreprise mythopoïétique. Une telle approche implique, de fait, que 

nous ne nous concentrerons pas exclusivement sur ses écrits scientifiques à proprement 

parler, mais que notre premier matériau sera ses proses littéraires ; à savoir 

Schattenrisse et « Die Buribunken ». 

                                                
430 Ibid., p. 217‑242. 



  



 115 

Schattenrisse 
 

Schattenrisse est rédigé au courant de l’année 1912-1913. Initialement, le texte 

devait être une collaboration à quatre entre Schmitt et trois de ses amis, Fritz Eisler, Franz 

Kluxen et Eduard Rosenbaum. Finalement, seuls Schmitt et Eisler participent à 

l’élaboration du texte, bien que certains calembours soient le produit des soirées des quatre 

étudiants. Cette période est prolifique pour Schmitt. Il vient de terminer sa thèse de 

doctorat, Über Schuld und Schuldarten. Eine terminologische Untersuchung (Sur la 

culpabilité et les types de culpabilité. Une étude terminologique) en 1910, il publie son 

second ouvrage, Loi et Jugement en 1912, et contribue à Die Rheinlande avec plusieurs 

critiques et petites nouvelles comiques. À la même époque, il découvre la poésie de 

Däubler qui le fascine et qui impulse la tonalité satirique et acerbe des Schattenrisse. De 

fait, Schmitt écrit à Mohler que le « moteur [de ce texte] était la colère face au désintérêt 

stupide avec lequel l’Allemagne littéraire de l’époque réagissait à une œuvre comme 

Nordlicht de Däubler »431. 

 

Schattenrisse avec son ton satirique annonce déjà l’antipathie de Schmitt pour le 

romantisme, le positivisme, le néo-naturalisme, l’ultra-scientisme et le culte positiviste des 

sciences dites naturelles. La forme des « silhouettes », une galerie de portraits de 

personnalités culturelles historiques et contemporaines, a été empruntée à Herbert 

Eulenberg, qui fait lui-même l’objet d’une Schattenriß. Ce dernier avait, en effet, publié 

sous le titre de Schattenbilder des portraits destinés à faciliter, au grand public, l’accès aux 

chefs-d’œuvre de la littérature et la philosophie allemandes comme étrangères.432 Outre 

Eulenberg, les Schattenrisse s’inspirent également des Anekdoten de Wilhelm Schäfer. 

Selon Reinhard Mehring, « the ironic subversion of these models can be seen as the literary 

starting point of the Schattenrisse project, in which both Eulenberg and Schäfer are the 

object of satirical treatment »433. 

 

                                                
431 C. Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schüler, op. cit., p. 42. 
432 R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 38. 
433 Ibid. 



 116 

Le texte est constitué d’une série de portraits parodiques du monde littéraire et 

intellectuel du début de siècle. Il est signé par un certain Johannes Negelus, mox doctor 

(presque docteur), derrière lequel se cachent Schmitt et Eisler. Ce texte fera la fierté de 

Schmitt jusque tard dans sa vie. Il l’offre tout au long de sa vie à une multitude de personnes 

et le déclame à voix haute à ses invités durant sa retraite (forcée) à Plettenberg.434 La 

parodie satirique, selon Höfele, est un moyen « que la fin de Siècle découvre pour déjouer 

le vide des répétitions »435. Elle est un moyen de « sortir de l’impasse de l’historicisme »436 

pour une époque qui se sent héritière de « toute l’histoire de l’humanité »437, mais qui se 

perçoit sans style propre. En ce début de siècle, la parodie devient alors, pour beaucoup de 

cercles de jeunes littérateurs, un style propre pour subsumer et dépasser la simple 

imitation.438 Schmitt et Eisler s’inscrivent donc dans cet air du temps qui sublime la bêtise 

et le « rire de carnaval »439 contre tous ces « esthètes et hommes de lettres dont la fierté 

était d’être modernes »440.  

 

Les Schattenrisse comprennent douze portraits précédés d’un avant-propos 

expliquant le projet et sont suivies d’un « mot de fin », ainsi que d’une annexe pour les 

« Ungebildete », les non-instruits. Les douze portraits, eux, sont divisés en cinq sous-

groupes de A à E parodiant les tomes de Die Deutschen : unsere Menschengeschichte 

d’Arthur Moeller van den Bruck : les Allemands qui souffrent (A), les Allemands qui 

aiment (B), les Allemands qui sourient (C), les Allemands morts (D) et les Non-Allemands 

(E). Les deux derniers groupes ne comprenant qu’un nom, respectivement Richard Dehmel 

(D) et Walter Rathenau (E). Rathenau comme non-Allemand a été interprété comme un 

premier indice d’antisémitisme public chez le juriste, et ce, malgré la co-écriture avec 

Eisler.441 

                                                
434 Ibid., p. 39. 
435 A. Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 33. 
436 Ibid. 
437 Ibid. 
438 Sur la parodie satirique et la critique politique qu’elle met en œuvre, voir : Fredric Jameson, 
Postmodernism, or, The cultural logic of late capitalism, Reprinted., London, Verso, 2008, 438 p. Nous 

reviendrons plus en détail sur la parodie chez Jameson dans le chapitre suivant. 
439 A. Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 119. 
440 C. Schmitt, Ex captivitate salus, op. cit., p. 46. 
441 Raphael Gross, Carl Schmitt und die Juden: eine deutsche Rechtslehre, 1. Aufl., Durchgesehene und 

erweiterte Ausgabe., Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2005, p. 35. 



 117 

 

Huit des douze portraits sont ceux de grandes figures de la vie intellectuelle des 

années 1900-1910. Deux d’entre eux — Godefroy de Bouillon et Pépin le Bref — sont des 

personnages du Moyen Âge mobilisés pour satiriser les débats qui ont enflammé 

l’Allemagne au tournant des années 1900 comme nous le verrons dans les sections 

consacrées à ces deux personnages. Le portrait « Mon frère » porte sur Friedrich Nietzsche 

lu et interprété par sa sœur Elisabeth Förster-Nietzsche. Enfin, le portrait « Niegeburth », 

le « jamais né »442, porte sur un personnage fictif qui condense les travers de l’esprit du 

temps et se veut un modèle type de l’« écrivain du monde » dans sa prétendue simplicité et 

surtout dans sa médiocre mise en scène de soi.443 Dans chacun des portraits, il est affirmé, 

par le narrateur ou par le personnage portraituré, que les Schattenrisse (et ce qu’elles 

portraiturent) doivent « devenir le bien commun de tous les lettrés »444. Cette « devise » 

satirise l’élément commun entre tous les personnages portraiturés, à savoir leur popularité 

auprès de « l’Allemagne littéraire » (celle qui se prétend comme telle) et leur aspiration 

médiocre à être des modèles universels. Leur universalité passe, en fait, par le succès 

commercial auprès du public bourgeois et libéral (et pourtant conservateur) de l’Allemagne 

wilhelmienne. 

 

De fait, dans la préface des Schattenrisse qui en annonce l’intention, le narrateur 

explique que : 

Le présent ouvrage est une première tentative. Il s’agit d’une compilation provisoire 

qui, si elle rencontre l’approbation des lettrés, sera poursuivie. Un coup d’œil sur la 

table des matières devrait suffire à montrer ce qui nous importait : présenter dans 

un ordre informel la richesse débordante de la culture de l’Europe occidentale et de 

l’histoire allemande en relation avec la profonde gravité de la nature nordique (cf. 

n° 5) et la légèreté gauloise (cf. n° 10). Les seaux du présent et de l’avenir montent 

et descendent (cf. n° 7, en lien avec le n° 9), et c’est là qu’il faut emplir à nouveau 

l’homme sans âme de l’ère mécaniste de la certitude que les vagues de la culture 

déferlent aussi sur nous, les hommes du temps présent, et que chaque chose a son 

temps.445 

                                                
442 Niegeburth et composé de « nie » (jamais) et de « Geburt » (naissance). R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., 
p. 39. 
443 Ibid. 
444 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 19, 18, 20, 21, 23, 27, 28, 

36, 43, 51, 53, 62, 65. 
445 Ibid., p. 15. Les portraits auxquels le texte fait référence sont : 5] Richard Dehmel, 10) Anatole France, 7] 

Pépin le Bref et 9) Eberhardt Niegeburth. 



 118 

 

Le narrateur poursuit en expliquant que les Schattenrisse cherchent à montrer que « le 

relativisme n’est pas mort et que le naturalisme est toujours vivant »446. En ce sens, le texte 

s’attaque à l’ensemble de la scène littéraire d’avant-guerre (celle qui ignore le génie de 

Däubler). Plus précisément, pour Villinger et Kennedy, les Schattenrisse se structurent 

selon deux modèles esthétiques : naturaliste et non-naturaliste. Le premier est décrié par 

Schmitt, alors que le second, par la satire et « l’ordre informel », fait office d’archistructure 

au texte. En effet, les Schattenrisse adoptent les codes de l’expressionnisme et du cubisme, 

tandis que les portraits satiriques ironisent sur les tendances naturalistes des représentants 

de la l’intelligentsia culturelle. En fait, comme déjà dit plus haut, l’idée même de portraits 

a pour objet de caricaturer Schäfer et Eulenberg, les représentants, en ce début de siècle, 

de la tradition naturaliste en Allemagne. Cette critique du naturalisme est intimement liée 

à la critique faite au positivisme par Schmitt. En effet, le naturalisme se développe avec la 

volonté de « positiver » l’art. 

 

Émile Zola, celui qui conceptualisa le plus explicitement le roman naturaliste, 

aspirait à « appliquer dans la littérature, et, en particulier, dans le roman, les procédés de la 

science »447. Science dominée à la fin du 19e siècle par un positivisme strict et austère qui 

reposait sur l’idée qu’il ne fallait qu’observer le phénomène en soi et pour soi pour 

pleinement le saisir. Ainsi, si les sciences avaient écarté transcendance, métaphysique et 

autres « entités abstraites » pour découvrir les lois de la nature, il fallait que l’écrivain en 

fasse de même. Partant, les naturalistes présupposent que l’ensemble des activités 

humaines sont régies par des lois fixes, et donc que le rôle du romancier est d’« opérer sur 

les caractères, sur les passions, sur les faits humains et sociaux, comme le physiologiste 

sur les corps »448. Le naturalisme ne traite pas de personnages abstraits, idéalisés ou 

dépréciés. Son sujet n’est ni métaphysique ni théologique. Il traite, au contraire, de 

l’« homme naturel » dans son environnement, et ce, afin de révéler les lois qui régissent la 

                                                
446 Ibid., p. 16. 
447 Georges Pellissier, « Émile Zola et la théorie du naturalisme » dans , En ligne, 2003, p. 
448 Ibid. 



 119 

vie et les actions de ce dernier. De fait, « les naturalistes se réclament d’une conception 

déterministe des rapports sociaux et des comportements »449. 

 

Pour Zola, « les naturalistes [comme les positivistes des sciences] remplacent 

l’homme métaphysique par l’homme physiologique »450. Pour ce faire, le sujet est 

dépsychologisé : « Qui dit psychologue dit traître à la vérité »451. Un matérialisme austère 

(voire pessimiste) s’impose au romancier et l’« homme » décrit est réduit à sa plus simple 

« nature », celle d’un animal « féroce et lubrique », un animal nu… que l’on peut saisir 

comme pur phénomène déterminé par les lois fixes de la nature : il mange, il dort, il 

fornique, il se rase.452 Les naturalistes prétendaient « par l’application à l’art des méthodes 

et des résultats de la science positive, à reproduire la réalité avec une objectivité parfaite et 

dans tous ses aspects, même les plus vulgaires »453. Le naturalisme positiviste et positivant 

cherche à inscrire l’art dans la vague positiviste qui gagnait tous les domaines de la pensée, 

et prétendait donc faire de l’art, du roman, une science. Ce positivisme qui au tournant du 

siècle va aussi s’imposer progressivement à cette science normative qu’est le droit. Comme 

l’« homme » de Zola, le droit est réduit à sa plus simple expression : celle du code. Certes, 

codé, il nécessite encore d’être décodé par des spécialistes, mais ces derniers sont réduits 

à de simples Subsumptionsautomat.454 

 

Durant ce Zeitgeist qui voit le positivisme et le naturalisme devenir dominant, dans 

les sciences et dans les arts, de vives critiques émergent, chez ceux qui deviendront les 

avant-gardes, pour s’opposer à ce désenchantement et à cette démétaphysication du monde. 

C’est dans le cadre de ces critiques que s’inscrit donc Schmitt. Les Schattenrisse sont une 

critique du naturalisme littéraire, mais aussi du positivisme juridique. Elles sont publiées 

l’année suivant la publication de Loi et jugement qui déjà s’attaquait au positivisme 

triomphant. Qui plus est, comme le fait remarquer Villinger, il est possible de voir aussi 

                                                
449 Larousse, « Naturalisme » dans , En ligne. 
450 G. Pellissier, « Émile Zola et la théorie du naturalisme », art cit. 
451 Emile Zola, L’Oeuvre, Paris, Editions Gallimard, 2006, eBook p. 
452 Le portrait d’Eulenberg et les grivoiseries dans les portraits de France sont des illustrations typiques de 

cette façon de concevoir la fiction sans métaphysique. J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, 

« Schattenrisse », art cit, p. 27 et 43. 
453 Larousse, « Naturalisme », art cit. 
454 J.-F. Kervégan, Que faire de Carl Schmitt?, op. cit., p. 127. 



 120 

dans ces portraits satiriques les prémisses des critiques que Schmitt développe au tournant 

des années 1910-1920. Elle soutient que :  

S’appuyant sur une structure fondamentalement dualiste qui, avec le début du 

romantisme, n’est plus transmise, mais supprimée, Schmitt tente, contre toutes les 

aspirations monistes, de définir une forme du politique qui soit en mesure de restituer 

sa nature spécifique. Les critères de cette forme sont élaborés par lui au cours des 

années 1912 à 1922, de « Loi et jugement » à « Théologie politique » en passant par 

« Schattenrisse ». Ils permettent finalement de formuler en 1928 « Le concept du 

politique », qui doit être compris comme une « clé de l’œuvre de droit public de Carl 

Schmitt ».455 

 

Et elle ajoute que « c’est contre cette “divinité” qu’est la méthode des sciences naturelles 

s’étendant à tous les domaines de la connaissance, que Schmitt s’élève »456. En ce sens, les 

Schattenrisse s’inscrivent dans l’œuvre critique de Schmitt traitant de la substitution de 

l’immanence de la positivité à la transcendance, le monisme au dualisme. De fait, les écrits 

littéraires de Schmitt ne sont pas « ludiques », ne sont pas au sens propre des productions 

d’art. Plutôt, ce sont des « mises en forme par la formation de concepts »457. 

 

 Le jeu de mots que constitue l’auteur (affiché) des Schattenrisse constitue la 

première étape de cette critique. En effet, Schmitt et Eisler ont recours à de nombreux jeux 

de mots pour forger certains noms, à commencer par Johannes Negelinus, l’auteur et 

narrateur. Le pseudonyme en lui-même est révélateur. Ingeborg Villinger explique qu’il 

s’agit d’un clin d’œil à Johannes Reuchlin qui est à l’origine d’une querelle avec les 

scolastiques tardifs sur la place de l’hébreu dans la théologie catholique. Cette querelle 

donne lieu à la publication, sous le nom de Magister Negelinus, des Epistolae obscurorum 

virorum (Lettres des hommes obscurs), une série de pastiches attaquant les positions des 

scolastiques. Les deux jeunes gens s’inspirent donc de cette tradition qui utilise la satire 

pour critiquer le dogme dominant : le nouveau dogme positiviste. 

 

                                                
455 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 137 ; Voir aussi : E.-W. Böckenförde, « The Concept of the Political », 

art cit. 
456 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 169. 
457 Voir à ce sujet Quaritsch, Positionen, p. 23, note 25. 



 121 

 Johannes Negelinus est donc une pseudépigraphie.458 Régis Burnet explique qu’un 

pseudépigraphe est « un texte qui s’attribue lui-même explicitement à un auteur différent 

de l’auteur réel, mais qui pourrait en être l’auteur avec une certaine vraisemblance. La 

pratique pseudépigraphique s’affirme donc comme un déni d’auctorialité et une tricherie 

sur l’autorité de l’auteur “putatif” »459. Et de fait, les Schattenrisse, outre la temporalité des 

débats abordée, reprennent tous les codes des Epistolæ obscurórum virórum. Les auteurs 

des lettres ont mis sous la plume de leurs scolastiques putatifs un latin maladroit et vulgaire, 

des thèmes triviaux et des échanges creux afin de mettre en exergue la pauvreté 

intellectuelle des scolastiques et plus généralement pour dénoncer l’état exécrable (en 

niveau comme en contenu) du débat scientifique de leurs époques, marqué par le 

conformisme, la bigoterie et l’ignorance (selon eux). Outre la langue, les lettres sont aussi 

des satires (parfois acerbes, d’autres fois nuancées) des débats de l’époque. Satires qui, 

pour les plus virulentes, menaient le contenu à l’absurde jusqu’à faire perdre tout sens au 

propos. Les Schattenrisse adoptent aussi ces caractéristiques.460 Les thèmes comme la 

pauvreté de la langue des personnages, pourtant illustres, ironisent et satirisent l’état de la 

culture en Allemagne au tournant du 20e siècle.  

 

Villinger explique que le recours à un pseudépigraphe témoigne de la volonté de 

Schmitt de court-circuiter, en les anticipant, les critiques en attribuant la paternité du texte 

au « plus lamentable Magister des “Epistolae” »461. Toutefois, comme le fait remarquer 

Régis Burnet, cette pratique n’est pas une entreprise de plagiat ou l’œuvre de faussaires, 

mais un procédé littéraire qui se présente comme un procédé d’actualisation 

(Vergegenwärtigung) au sens de Gadamer ou comme un procédé d’anachronisme. Dans le 

premier cas, « l’autorité du discours ne vient pas tant de la figure qui prononce les paroles 

que de la parousie réalisée par la communication »462, c’est-à-dire que son sens s’actualise 

                                                
458 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 143,  note 2. 
459 Régis Burnet, « La pseudépigraphie comme procédé littéraire autonome. L’exemple des Pastorales », 
Apocrypha, 2001, vol. 11, p. 80. 
460 Ulrich von Hutten, Lettres des hommes obscurs, Éd. bilingue., Paris, Les Belles Lettres, 2004, 768 p. 
461 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 143,  note 2. 
462 R. Burnet, « La pseudépigraphie comme procédé littéraire autonome. L’exemple des Pastorales », art cit, 

p. 90. 



 122 

dans une relation spécifique et située entre émetteur et récepteur du discours. Dans le 

second cas, il s’agit plutôt d’« énoncés actuels [qui] sont attribués à des figures du passé 

afin de leur conférer une autorité d’emprunt » 463 et dans ce cas la pratique 

pseudépigraphique efface et dé-situe le discours : ce dernier devient un écho intemporel. 

 

Dans cette perspective, contrairement à Villinger, nous ne comprenons pas la 

pseudépigraphie de Schmitt comme une manœuvre pour contourner la critique par 

l’attribution de la paternité à un tiers médiocre parce qu’il pressent une réception critique 

et hostile.464 Au contraire, il semble que le recours à ce procédé (extrêmement rare après 

l’antiquité) est une Vergegenwärtigung, c’est-à-dire une actualisation du passé pour les 

besoins (et attentes) du présent. En ce sens, l’usage de cette pseudépigraphie vise 

l’actualisation pour les besoins du présent — et donc de la critique que le jeune Schmitt 

veut adresser à ce qu’il perçoit comme une décadence positiviste — de la forme satirique 

utilisée dans les Epistolæ obscurórum virórum. En ce sens, loin d’une simple « tactique de 

contournement » de la critique, l’attribution de l’auctorialité à Johannes Negelius est à 

comprendre comme un procédé littéraire dont l’objectif est de dépasser la simple imitation 

ou le masque. Au contraire, puisque « the quest for knowledge and insight is never neutral 

or impartial, but is always related to the concerns of a specific individual quest »465, il faut 

comprendre ce renoncement (ou plutôt ce déplacement) de l’auctorialité comme procédé 

portant déjà en soi la charge critique du texte dans son entièreté. De nous tourner, 

maintenant, vers les différents personnages portraiturés dans les Schattenrisse, et ce, afin 

de reconstituer le système de pensée que le jeune Schmitt (et son jeune co-auteur) attaque, 

et surtout afin de voir comment cette satire s’inscrit dans l’œuvre critique du juriste. 

 

                                                
463 Ibid. 
464 Deux critiques paraissent à propos des Schattenrisse, l’une plutôt positive, l’autre moins. Dans Das 

literarische Echo. Halbmonatsschrift für Literaturfreunde, le critique estime que « l’amusant parodiste qui se 

fait appeler Johannes Negelinus mox doctor fait preuve d’une grande originalité ». En revanche, dans 

Zwiebelfisch, l’on estime qu’il s’agit d’un « d’une Bierzitung (journal de bière) littéraire et satirique sans 
valeur positive, mais néanmoins assez amusante à lire dans une ambiance alcoolisée ». Une Bierzitung est un 

journal comique ou satirique écrit pour certaines occasions et généralement destiné à un public restreint. Carl 

Schmitt, Carl Schmitt. Tagebücher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, Berlin, Oldenbourg 

Akademieverlag, 2003, p. 367. 
465 Chris Lawn et Niall Keane, The Gadamer Dictionary, London ; New York, Continuum International 

Publishing Group, 2011, p. 11. 



 123 

1 — Wilhem Ostwald 

 

Le premier portrait porte sur le chimiste Wilhem Ostwald, prix Nobel de chimie,466 

et constitue une attaque le Deutscher Monistenbund (la Ligue moniste allemande) dont il 

fut président. La satire s’articule autour de trois personnages et de leurs querelles : Ostwald, 

Ernst Haeckel et Friedrich Carl Christian Ludwig Büchner. Le chimiste est l’héritier de 

Haeckel, figure dominante du monisme allemand et fondateur de la Deutscher 

Monistenbund. Toutefois, le monisme idéaliste de ces derniers s’oppose au matérialisme 

de Büchner, fondateur du Deutscher Freidenkerbund (la Ligue allemande des libres-

penseurs) visant à visibiliser les athées et à s’opposer à la toute-puissance des Églises. 

Büchner, bien que critiqué, est néanmoins présenté comme l’opposant « sérieux » aux 

verbiages absurdes d’Ostwald. 

 

Les Schattenrisse s’attaquent à la dogmatique scientiste, mais surtout au culte 

moniste qu’Ostwald et Haeckel vouent à l’énergie et à la nature (d’où l’opposition avec 

Büchner qui n’eut jamais la prétention d’insraurer un culte). La satire moque, pour 

l’essentiel, l’énergétisme d’Ostwald comme pensée type du monisme. En effet, le prix de 

Nobel de Chimie fut, dès 1890, adapte et figure principal de l’énergétisme, avant de devenir 

le président de la Ligue. Celle-ci est fondée en 1906 par Ernst Haeckel, figure marquante 

du monisme au tournant du siècle dernier, membre de la Société pour l’hygiène raciale. La 

critique du monisme de ce portrait est structurante pour l’ensemble du récit. De fait, le 

monisme (tel que moqué dans ce premier portrait) est un thème transversal et tous les 

personnages portraiturés y sont rattachés. De fait, le monisme que Schmitt (et Eisler) 

dénonce s’est constitué à partir des années 1890 comme un véritable culte autour duquel 

gravitent nombre de personnalités du monde culturel allemand, comme européen. Ainsi, la 

satire attaque dans ce portrait, comme dans les suivants, le prosélytisme et la bigoterie de 

ce nouveau culte moniste qui cherche à se substituer aux cultes chrétiens et au dualisme 

augustinien. 

 

                                                
466 The Nobel Prize in Chemistry 1909, 

https://www.nobelprize.org/prizes/chemistry/1909/ostwald/biographical/, (consulté le 20 juillet 2023). 



 124 

Le personnage principal de la courte satire, un « grand érudit »467 (un « große[r] 

Gelehrte ») est présenté comme un prêcheur décadent, heureux (et remerciant Dieu) que 

son « père [l’ait] engendré comme moniste, de ce que jamais la ruse de l’Église n’a fait 

succomber [son] cœur à la faiblesse »468 à la croyance en dieu. Se réclamant des deux 

monistes (« Ô Ostwald, que j’ai suivi, ô Haeckel, dont l’esprit m’enveloppe, c’est à 

vous que je m’en tiendrai ! »469, chante-t-il), il fait découler toute son autorité du 

mimétisme de la liturgie chrétienne, incluant ses parements. En effet, après un poème niais 

sur le monisme et ses glorieux fondateurs, le « grand savant » est dépeint errant dans son 

bureau, en arrière-fond, une chorale entonne les chants devant accompagner le prêche, mais 

il interrompt tout parce que « l’essentiel manque ». Il s’écrit alors « Au nom de Dieu [lui 

l’athé], femme […] les rabats, les rabats »470. Cette satire, qui vise le mimétisme du culte 

chrétien par le monisme, cherche à mettre en exergue le vide théorique, spirituel et 

intellectuel de ce mouvement (pourtant si populaire). Étant donné l’importance de la 

critique du monisme de Haeckel et Ostwald pour les Schattenrisse, nous allons longuement 

nous attarder sur ce mouvement et sur ses soubassements théoriques, de même que les 

critiques dont ce monisme a été l’objet, notamment de la part de Max Weber. Ce dernier a 

très certainement coloré la lecture schmittienne, même si le juriste ne reprend pas à son 

compte les attaques wébériennes. 

 

A — Du monisme chez Haeckel 

 

Haeckel a pour ambition de faire de son monisme la religion des temps modernes. 

Après la découverte des thèses darwinienne, le zoologue allemand devient l’un des plus 

fervents champions, voire l’apôtre (et sans doute le plus célèbre en Europe continentale) 

de la théorie de l’évolution. Partant, il développe une vision radicale du monisme contre la 

conception traditionnelle du monde. Face au dogme chrétien (et religieux) et ses thèses 

créationnistes qui supposent une origine distincte à chaque espèce, Haeckel en tant 

qu’évolutionniste se propose d’offrir une nouvelle Weltanschauung (vision du monde), 

                                                
467 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18. 
468 Ibid., p. 17. 
469 Ibid. 
470 Ibid., p. 18. 



 125 

cohérente avec les nouvelles découvertes des sciences biologiques. Pour ce faire, il 

promeut une vision moniste du monde. Pour lui, le monisme est un « scientific movement 

which [is] based on Darwinism and which aim[s] to free science from the bonds of 

“dualistic” Christianity, “metaphysics”, and all “irrationality” »471. Dans cette perspective, 

il fait la promotion d’une religion moniste qui remplacerait les croyances des vieilles 

religions et avec elles la métaphysique (même rationalisée).  

 

La religion moniste chez Haeckel reste ambigüe et se prête à différentes 

interprétations allant d’un panthéisme spinoziste à un athéisme déguisé. Malgré tout, le 

monisme que lègue Haeckel à la Ligue se caractérise par un ensemble de caractéristiques 

qu’il développe tout au long de sa vie. En fait, le zoologue semble tout d’abord rejeter 

l’idée du darwinisme comme « religion des naturalistes ». Toutefois, à partir de 1878, il 

affirme que « scientific research captures gradually the entire province of human 

intellectual effort, [and that] all true “science” is basically natural science »472. Il affirme 

alors sa prétention de faire du monisme une philosophie naturelle « non-spéculative », en 

opposition à la tradition allemande473, et donc purement matérialiste. 

 

À partir de 1890, il développe aussi l’idée que le monisme est le pont qui unit 

science et religion. En 1892, dans une conférence intitulée « Der Monismus als Band 

zwischen Religion und Wissenschaft : Glaubensbekenntniss eines Naturforschers » (Le 

monisme, lien entre la religion et la science : profession de foi d’un naturaliste), il 

« développe une définition religieuse de sa doctrine, en se réclamant du panthéisme de 

Goethe »474, ainsi que « d’un Empédocle et d’un Lucrèce, d’un Spinoza et d’un Bruno, d’un 

Lamarck et d’un Strauss »475 et affirme que l’objectif de sa « profession de foi » est 

d’« établir […] un lien entre la religion et la science, et contribuer ainsi à faire disparaître 

l’opposition que l’on a établie à tort et sans nécessité entre ces deux domaines supérieurs 

                                                
471 Niles R. Holt, « Ernst Haeckel’s Monistic Religion », Journal of the History of Ideas, 1971, vol. 32, no 2, 

p. 265‑266. 
472 Haeckel cité dans Ibid., p. 268. 
473 Ibid., p. 268,  note 8. 
474 Marino Pulliero, « Problématique néoreligieuse et sécularisation dans l’Allemagne wilhelminienne. 

Monisme, Diesseitsreligion, Ersatzreligion », Droits, 2014, vol. 59, no 1, p. 92. 
475 Ernst Haeckel, Le monisme, lien entre la religion et la science : profession de foi d’un naturaliste, traduit 

par Georges Vacher de Lapouge, Paris, Schleicher Frères, éditeurs, 1897, p. 12. 



 126 

de la pensée humaine »476. Un tel lien, conclut-il dans sa préface, a pour « but suprême » 

d’accomplir « la fusion de la religion et de la science dans le Monisme »477. 

 

Il poursuit en expliquant que « chaque grand progrès dans la connaissance 

approfondie comporte un éloignement du dualisme traditionnel, ou du pluralisme, et un 

rapprochement du monisme »478. En effet, avec le développement des sciences modernes 

(avec les coups fatals donnés par Copernic et Darwin aux anciennes croyances 

anthropocentriques), l’on arrive nécessairement à la conclusion que toutes les créations de 

la nature « sont des productions différentes d’une seule et même force première, des 

combinaisons différentes d’une seule et même matière fondamentale »479. Cette matière 

fondamentale est régie par une la « loi de la conservation de la substance »480 ; loi qu’il 

développera plus avant durant la dernière décennie du 19e siècle notamment dans Les 

Énigmes de l’Univers481. 

 

Cet ouvrage est une réponse aux adeptes d’un dualisme voulant qu’il existe des 

sphères de non-connaissance, des énigmes insolubles, que le développement des sciences 

positives ne permet pas de faire reculer (linéairement) le nombre d’« énigmes », et donc ne 

permet pas dépasser les spéculations métaphysiques au profit de la « connaissance 

rationnelle ». À cette fin, il conceptualise une « philosophie moniste » (qu’il prétend fait 

découler de la tradition spinoziste), une religion moniste, avec en son cœur « loi de la 

substance » esquissée quelques années plus tôt. Selon lui, cette loi qui permet de dépasser 

les dualités métaphysiques (esprit-corps, idée-sensation, suprasensible-sensible, énergie-

matière) permet d’unifier science et religion. Haeckel d’expliquer que cette loi est une 

synthèse philosophique entre « la loi chimique de la “conservation de la matière” [et de] la 

loi physique de la “conservation de la force” »482. De fait, dans la perspective moniste qu’il 

                                                
476 Ibid., p. 10. 
477  

Ibid. 
478 Ibid., p. 15. 
479 Ibid. 
480 Ibid., p. 16. 
481 Ernst Haeckel, Les énigmes de l’univers, traduit par Camille Bos, Paris, Schleicher Frères, éditeurs, 1902, 

460 p. Publlié en allemand en 1899. 
482 Ibid., p. 245. 



 127 

adopte, il ne saurait y avoir une distinction entre « la matière et la force (ou énergie) »483 

qui ne sont, en vérité, que des manifestations différentes, des modes différents d’une même 

substance. En ce sens, il affirme revenir aux fondamentaux de Spinoza en reprenant sa 

notion de substance pour l’adosser aux découvertes des sciences naturelles récentes.484 

 

À la cosmologie panthéiste de la substance de Spinoza, Haeckel adosse, outre les 

deux lois de la chimie et de la physique, les dernières « découvertes atomistes » de Johann 

Gustav Vogt et sa pycnotique. Ce dernier, explique le zoologue, soutient qu’une substance 

unique remplit le cosmos et c’est sa condensation et décontraction qui crée les différences 

matérielles observées. En fait, c’est cet « effort de condensation (ou contraction) »485 qui 

fait varier la densité de la substance cosmique en des points individuels. Ces points de 

densité variable devenant des pyknatome, ou atomes primitifs.486 Qui plus est, comme chez 

Empédocle (et sa théorie de « l’amour et la haine des éléments »), les pyknatomes 

« possèdent sensation et tendance […], c’est-à-dire qu’en un certain sens ils ont une 

âme »487. Cette « tendance » pousse les points individuels de condensation les uns envers 

les autres ce qui crée des « centres de déformation qui dépassent la densité moyenne 

positivement, par la pycnose, [et] constituent les masses pondérables des corps 

cosmiques »488, la matière pondérable. La substance cosmique qui les entoure, elle, est 

remplie d’une densité négative qui constitue l’éther, la matière impondérable. 489 

 

Cette théorie physique moniste qui suppose une « âme » aux éléments inorganiques 

permet d’expliquer l’évolution vers l’organique et la « conscience » chez le vivant en 

général, et surtout chez l’organisme le plus « développé », à savoir l’être humain. Haeckel 

soutient, en effet, que tous les organismes vivants, des plus simples aux plus évolués, 

disposent d’une forme plus ou moins de conscience. Thèse que vient confirmer la théorie 

darwinienne de l’évolution qui prouve que les espèces vivantes les plus développées sont 

                                                
483 Ibid., p. 247. 
484 Ibid., p. 249. 
485 Ibid., p. 251. 
486 Ibid., p. 251‑252. 
487 Ibid., p. 252. 
488 Ibid. 
489 Ibid. 



 128 

« issues » de formes de vie « plus simples » par régression jusqu’aux organismes 

unicellulaires à la frontière du non-vivant.490  

 

Reste, néanmoins, la question de Dieu. Réfutant les accusations d’athéisme, le 

naturaliste explique que seul le « Dieu » anthropomorphe est inconcevable d’une 

perspective moniste. Au contraire, dans une religion moniste, débarrassée des « divers 

dogmes mystiques et […] révélations inconcevables »491, il resterait un Dieu moniste que 

l’on retrouve en toute chose, par opposition au Dieu anthropomorphe circonscrit (et donc 

jugulé) n’« occupant [qu’]une partie déterminée de l’espace »492. En ce sens, 

Dieu est plutôt partout. [Et Haeckel de souligner que] Giordano Bruno […] disait 

déjà : « Un esprit se trouve dans toutes les choses, et il n’y a pas de corps si petit 

qui ne contienne en soi qu’une parcelle de la substance divine, par laquelle il est 

animé. » Chaque atome est ainsi pourvu d’âme, et de même l’éther cosmique. On 

peut donc définir Dieu (sic) la somme infinie de toutes les forces naturelles, ou la 

somme de toutes les forces atomiques et de toutes les vibrations de l’éther.493 

 

Et ce Dieu, partout présent, est le « noyau précieux et inestimable de la vraie religion, la 

morale purifiée et fondée sur l’anthropologie rationnelle »494. En somme, Dieu 

dédogmatisé et démythifié, se révèlerait tel qu’il devrait être : comme éthique du bien.  

 

Le monisme est donc à comprendre comme un panthéisme s’inscrivant dans 

l’héritage de Spinoza et Goethe tel que (mal)compris par Haeckel. Pour ce dernier, si le 

philosophe est à l’origine de la plus parfaite des pensées de l’idée de Dieu comme 

monisme,495 c’est avec le poète du Sturm and Drang qu’il est possible de réfuter la dernière 

des accusations portées à l’encontre du monisme : la destruction de la poésie. Le nom 

Wolfgang Goethe suffit à lui seul à faire constater l’irrationalité qui voudrait que poésie et 

monisme soient antinomiques assène-t-il.496 Cette dernière détraction dépassée, le 

monisme comme lien entre science, religion et esthétique (comme manifestation 

                                                
490 Ibid., p. 195‑216. 
491 E. Haeckel, Le monisme, lien entre la religion et la science, op. cit., p. 29. 
492 Ibid., p. 34. 
493 Ibid. 
494 Ibid., p. 29. 
495 Ibid., p. 34. 
496 Ibid., p. 36. 



 129 

spirituelle) s’impose. Et Haeckel de conclure son discours de 1892 en professant le 

monisme comme nouvelle trinité pour le siècle à venir : 

L’étude moniste de la nature comme connaissance du vrai, l’éthique moniste 

comme apprentissage du bien, l’esthétique moniste comme culte du beau, voilà les 

trois points principaux de notre monisme. […] Le Vrai, le Bien et le Beau, voilà les 

trois divinités sublimes devant lesquelles nous plions dévotement nos genoux. Par 

leur union naturelle et leur complément réciproque, nous obtenons le concept 

naturel de Dieu. C’est à cet idéal de Dieu un et triple, à cette trinité naturelle du 

monisme que le vingtième siècle qui s’approche dressera ses autels.497 

 

En somme, ce tournant « énergétiste » fait basculer le monisme de Haeckel dans un 

idéalisme qui l’amène à postuler une Weltseele (âme du monde) dans le concept de 

Psychoma. Le tout — Matière, énergie, Psychoma — constituant alors la trinité de la Loi 

de la substance.498 Ce faisant, il constitue un contre-culte au catholicisme (allant jusqu’à se 

faire nommer anti-pape à Rome lors d’un congrès international de libres-penseurs) et une 

Religion moniste dont il pose les bases dans « Der Monistenbund : Thesen zur Organismus 

des Monismus » (La ligue moniste : Thèses sur l’organicisme du monisme) en 1904.499 

Dans cette conférence préfiguratrice de la fondation de la Ligue moniste, Holt explique 

que : 

Haeckel again referred to Monism as a link between science and religion, and he 

insisted that the Monistic Religion was to be recognized by the state and its 

« equality with other confessions maintained. » The last statement was one of the 

most fateful, for it indicated that the Monistenbund might constitute a potential 

« compromise » church, as the « link » between science and religion. 500 

 

La Ligue moniste est officiellement créée en 1906. Elle est cependant divisée entre 

différents courants et manque de peu d’être dissolue501 jusqu’à ce qu’Ostwald l’intègre. Ce 

dernier en devient le président en 1911 ce qui : 

favored the image of Monism as a cult: in order to demonstrate that Monism would 

replace religion, a Monistic colony or « cloister » was instituted for economic, 

eugenic, and euthanasic reforms; Ostwald inaugurated his weekly speeches or 

Sonntagspredigten, as the Monistic equivalent of Sunday sermons; and Ostwald 

persuaded Haeckel to support cooperation with the Marxian-oriented Social 

                                                
497 Ibid., p. 36‑37. 
498 E. Haeckel, Les énigmes de l’univers, op. cit., p. 377‑393. 
499 N.R. Holt, « Ernst Haeckel’s Monistic Religion », art cit, p. 277. 
500 Ibid. 
501 Ibid., p. 278. 



 130 

Democratic party in the movement to withdraw individual church memberships 

(Kirchenaustrittsbewegung ), a movement which also sought to deny tax support to 

church enterprises. In January 1914, Ostwald triumphantly wrote Haeckel that the 

Monistenbund was fulfilling Haeckel’s lifetime plans, in the face of « helpless 

religion ».502 

 

Avec l’arrivée d’Ostwald, donc, le culte de la Religion moniste est « institutionnalisé » et 

« cérémonialisé ». Bien que Haeckel s’en éloigne et en abandonne certains credos, comme 

le pacifisme en soutenant la guerre en 1914, la Ligue moniste connaît avec Ostwald, prix 

Nobel de Chimie, son acmé d’influence. Avec Ostwald, le culte moniste s’étend et, en 

1911, est créé le Comité international du monisme dont le prix Nobel est aussi le président. 

La même année, est publié Monistische Sonntagspredigten (Sermons monistes du 

dimanche), ouvrage qui compile les prêches monistes d’Ostwald, « censés remplacer la 

Bible »503. Et c’est sous le « règne » d’Ostwald, et de son culte de l’énergétisme que le 

jeune Schmitt connaît la Ligue moniste.  

 

B — De l’énergétisme 

 

Ostwald, bien qu’il se réclame de l’héritage de Haeckel, ne reprend pas à la lettre 

sa « Loi de la substance ». Plutôt, il se fait le « grand curé » de l’énergétisme. Le nouveau 

président de la ligue reproche, par ailleurs, à Haeckel un « monisme incomplet »504, un 

monisme qui reste matérialiste et historique du fait de la centralité de la théorie de 

l’évolution chez Haeckel. Il prétend qu’au contraire son « matérialisme énergétique » est 

le seul en mesure de dépasser le matérialisme scientifique qui reste dualiste. L’énergétisme 

se veut une réponse à l’aporie de la loi de la substance qui, in fine, s’enferme dans une 

induction spéculative avec le concept de pycnotique de Vogt. De fait, « Haeckel, who, 

when he had reduced the cosmos to a unity of substance, found yet a problem in the nature 

of substance »505. 

                                                
502 Ibid. 
503 M. Pulliero, « Problématique néoreligieuse et sécularisation dans l’Allemagne wilhelminienne. Monisme, 

Diesseitsreligion, Ersatzreligion », art cit, p. 93. 
504 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 176. 
505 Elfrieda Hochbaum Pope, « Review of Monistische Sonntagspredigten. Erste Reihe », Journal of 

Educational Psychology, 1913, vol. 4, no 1, p. 49. 



 131 

 

La ligne d’Oswald rompt alors avec le panthéisme de Haeckel, puisque le chimiste 

radicalise la position moniste et promeut une identification parfaite entre science et religion 

ou plutôt un remplacement complet de la religion par la science positive élevée au rang de 

nouvelle religion. Pulliero note, en ce sens, que « cette version de l’idéologie moniste est 

encore plus explicite [que celle de Haeckel] : la science devient le substitut de la religion 

comme “vérité publique” irréfutable — une sorte de religion de l’État laïque, peu tolérante 

avec ses adversaires »506. Et de fait, dans une brochure publiée en français et en anglais 

dans le cadre de la propagande du Comité international du monisme, « Le Monisme comme 

but de la Civilisation »507, Ostwald explique que le monisme est « une doctrine qui exclut 

toute compatibilité en partie double, […] c’est une doctrine qui réunit toutes […] choses 

en une seule unité s’étendant partout et ne laissant rien en dehors d’elle »508. 

 

Par ailleurs, pour dépasser l’aporie de la substance originelle dans laquelle 

s’empêtre Haeckel, il rejette ce qu’il qualifie de « monisme a priori » parce que « qu’aucun 

monisme a priori n’est scientifiquement imaginable ou soutenable »509. Ce type de 

monisme, initié par Thalès, voudrait trouver une substance originelle unique à la diversité 

du monde. En conséquence, le seul monisme possible en un a posteriori, c’est-à-dire : 

Un monisme partant du fait que nous procure l’expérience, c’est-à-dire de la 

diversité du monde, et, par suite, faisant converger, de tous les points du monde 

connaissable par l’expérience, ses lignes d’évolution vers un centre définitif, vers 

un idéal central. […]. C’est là le véritable monisme scientifique. Monisme 

scientifique au double sens du mot, car, d’une part, on y tend par des voies 

scientifiques et, d’autre part, c’est la science elle-même qui nous apparaît comme 

ce monisme que nous cherchions.510 

 

                                                
506 M. Pulliero, « Problématique néoreligieuse et sécularisation dans l’Allemagne wilhelminienne. Monisme, 

Diesseitsreligion, Ersatzreligion », art cit, p. 93‑94. 
507 Wilhelm Ostwald, Le Monisme comme but de la Civilisation, Hambourg, Édité par le Comité international 

du monisme, 1913, 38 p ; Wilhelm Ostwald, Monism as the goal of civilization, Hambourg, Internattional 

Committee of Monism, 1913, 37 p. Le texte reprend un discours d’Ostwald tenu en 1912 à Vienne. 
508 W. Ostwald, Le Monisme comme but de la Civilisation, op. cit., p. 5‑6. 
509 Ibid., p. 12. 
510 Ibid., p. 17. 



 132 

Autrement dit, au monisme spéculatif de Haeckel, Ostwald substitue un monisme normatif 

appelé à être la science positive (expérimentale), elle-même, comme « but de la 

civilisation »511.  

 

Ce déplacement d’un monisme orienté non plus vers le passé, mais vers l’avenir a 

deux conséquences. Premièrement, il devient un projet politique au sens fort du terme, dont 

la finalité est de phagocyter et de se substituer à l’ensemble des sphères d’activités 

humaines, incluant la religion. Sur ce point, Ostwald remarque que ce processus de 

substitution est entamé et en voie de « complétion » : 

La prétendue limite entre la religion et la science se révèle en effet, à qui l’étudie 

historiquement, comme très inconstante et comme ne se déplaçant que dans un seul 

sens, à savoir en ce sens que le domaine de la science devient de plus en plus vaste, 

alors que celui que la religion s’efforce de se réserver ne cesse de diminuer au cours 

des temps et est d’ores et déjà, en principe, réduit à zéro.512  

 

De fait, pour le chimiste, grâce au développement de la psychologie pragmatique par 

William James513, la religion est d’ores et déjà un « objet d’étude scientifique », ayant ainsi 

échappé au domaine irrationnel du mythe des religions traditionnelles.514 Deuxièmement, 

un tel projet implique une refonte des universités et des sciences sociales (philosophie, 

droit, sociologie) qui sont encore bien trop « englués » dans une scolastique surannée et 

non scientifique (non positive). Pour ce faire, toute science doit être refondée sur les 

principes du monisme comme science, à savoir « le postulat de la prévision et […] le 

postulat de l’économie d’énergie »515. 

 

                                                
511 Ibid., p. 5. 
512 Ibid., p. 20. 
513 Sur le pragmatisme, voir le manifeste de james : William James, Le pragmatisme, traduit par Stéphane 

Madelrieux, Paris, Flammarion, 2010 ; Le pragmatisme peut être considéré comme une forme de monisme 

puisqu’il est « pensé [non] comme doctrine philosophique pure, mais bien comme méthode d’éclaircissement 

des concepts et des idées [et] comme théorie de l’action ». En ce sens, le monisme « se refuse aux frontières 

disciplinaires » et aspire à être praxis théoriques et théorie de la praxis dans tous les champs de l’existence 
humaine. En ce sens, les pragmatiques s’opposent à un quelconque dualisme. Nour Benghellab, Des 

influences politiques sur le développement de la doctrine juridique en droit international aux États-Unis 

entre 1940 et 1960 : le tournant pragmatique, Mémoire de maîtrise (LL.M.), Université du Québec à 

Montréal (UQÀM), Montréal, 2014, p. 7‑8. 
514 W. Ostwald, Le Monisme comme but de la Civilisation, op. cit., p. 22‑23. 
515 Ibid., p. 27. 



 133 

Le premier principe (postulat) est que toute activité scientifique a pour finalité 

l’avenir et une ambition prophétique. Le monisme a posteriori, comme science et religion 

des temps à venir, est donc résolument tourné vers ce qui vient, et non pas « enlisées dans 

la multiplicité des faits particuliers »516 du passé. Or, l’université, contrairement aux hautes 

écoles techniques qui « s’occupent […] du contenu effectif de la science, du contenu 

susceptible d’une application immédiate »517, « sert de refuge aux branches de la science 

qui peuvent étendre dans le passé les ramifications les plus distantes, mais qui ne poussent 

aucun bourgeon vers l’avenir »518. Autrement dit, les universités doivent se réformer et se 

« techniciser » et se préoccuper des « applications immédiates » et futures des savoirs 

développés et non plus se consacrer à « l’étude des voies traditionnelles par lesquelles nous 

sommes parvenus à notre savoir actuel »519. Une technicisation de l’université a donc pour 

corollaire une rupture avec un historicisme paralysant au profit d’un prophétisme 

mécaniste. 

 

Le second « criterium » de la science, celui de l’énergie correspond à « la manière 

d’arranger rationnellement notre vie »520. Ce principe découle d’une tendance de 

l’humanité à « par principe et d’une façon absolument générale, à réduire autant que 

possible le déchet de l’énergie libre dont elle se sert pour ses fins »521 (p. 31), et ce, « de la 

même que, dans les entreprises industrielles, les déchets diminuent à mesure que la 

fabrication est organisée d’une façon plus rationnelle »522. « Cette tendance […] peut se 

résumer […] dans l’impératif énergétique : Ne gaspille aucune énergie ; mets-là en 

valeur ! »523. Ainsi, l’impératif énergétique en tant qu’économie d’énergie, ou ce que nous 

nommerions efficacité, est le moteur de l’activité humaine et la « la science ne vise qu’à 

réaliser d’une façon de plus en plus parfaite »524 cet impératif. 

 

                                                
516 Ibid., p. 29. 
517 Ibid., p. 28. 
518 Ibid. 
519 Ibid. 
520 Ibid., p. 30. 
521 Ibid., p. 31. 
522 Ibid. 
523 Ibid. 
524 Ibid., p. 33. 



 134 

Afin de parachever un tel projet, il faut libérer les dernières sciences (sociologie 

dans ses variantes de science éthique et normative) encore sous l’emprise du clergé, et la 

refonder sur une « éthique rationnelle, scientifique, reposant sur des faits et tenant compte 

de l’état actuel de l’humanité »525. Cette libération achevée, c’est une civilisation nouvelle, 

rationnelle et tournée vers l’avenir, qui verra le jour. Une civilisation fondée sur la bonté 

et l’amour comme nécessité. Ostwald conclut, en effet, sa brochure-manifeste en affirmant 

que : 

Les plus hautes valeurs du christianisme, la bonté et l’amour du prochain, ne 

représentent pas encore le plus haut idéal moral que soit apte à atteindre l’individu. 

Le monisme nous montre plutôt que l’individu ne constitue qu’une cellule de ce 

grand organisme qu’est l’humanité, et une cellule incapable de vivre de façon 

autonome. Par suite, l’expansion de la bonté et de l’amour, l’extension de l’esprit 

de sacrifice et de dévouement à l’ensemble de l’humanité, devient une exigence de 

l’impératif énergétique, une nécessité immanente de toute notre vie réglée d’une 

façon moniste. Et en reconnaissant que la bonté et l’amour sont nécessaires pour la 

vie en commun, pour l’organisation sociale de l’humanité, nous trouvons aussi la 

seule base certaine et inébranlable sur laquelle on puisse s’appuyer pour obliger 

l’individu à la bonté et à l’amour. Le devoir d’être bons les uns envers les autres et 

de nous aimer les uns les autres cesse de nous être imposé par une divinité habitant 

en dehors de nous et qui nous l’aurait dicté jadis par une révélation impossible à 

vérifier : c’est une exigence de l’esprit scientifique ; et c’est là un devoir qui ne peut 

être parfaitement rempli que par ceux qui se donnent tout entiers au monisme et qui 

ont dépouillé tout dualisme dans leur pensée et dans leur sensibilité.526 

 

Le monisme en tant que nouvelle totalité de la vie (humaine et non humaine) est à cet égard 

un projet de paix et de concorde, mais qui ne peut se réaliser que par l’élimination des 

tendances dualistes qui, nécessairement, impliquent conflits, oppositions et distinctions. Et 

ce projet totalisant passe non seulement par l’élimination de l’historicisme (qui rappelle les 

divisions d’hier), mais aussi par une refonte culturelle universelle. Cela passe, notamment, 

par l’imposition d’une nouvelle langue, une et commune en lieu et place des multiples dont 

la diversité implique nécessairement une perte d’efficience énergétique. La nouvelle 

religion moniste reconstitue donc une nouvelle Babel, se débarrassant de la « brouille » 

                                                
525 Ibid., p. 36. 
526 Ibid., p. 38‑39. 



 135 

induite par le dieu biblique de la discorde. C’est en effet dans le cadre de ce projet que 

l’esperanto voit le jour.527 

 

En fait, Ostwald repose son analyse des sciences sur la pyramide d’Auguste Compte 

et comme lui, il estime que la sociologie (parfois dénommée Kultorologie) est la science 

ultime, celle de l’esprit humain, d’où l’importance de la sortir des griffes de la tradition 

pour atteindre la nouvelle étape de la civilisation humaine. Chez Compte, la hiérarchie des 

sciences implique que les concepts des sciences les plus abstraites, les plus générales, qui 

se trouvent en bas de la pyramide (ex. les mathématiques) sont aussi valides pour les 

sciences du haut, les sciences les moins générales (ex. sociologie). Et Weber d’ironiser sur 

l’infortune de « still wanting to believe in the “Comtean hierarchy of sciences” that has 

been out-of-date for a good, long time »528. 

 

L’impératif énergétique appliqué à la sociologie ou à la culturologie n’est pas, chez 

Ostwald, parfaitement clair, surtout qu’il ne donne que peu d’exemples sur ce que pourrait 

être l’énergétisme culturel. Les rares exemples, en fait, semblent plutôt confondre, comme 

le fait remarquer Weber, amélioration et progrès technique avec des éléments à proprement 

parlé culturels. C’est le cas de son exemple du passage de la lampe à huile vers les lampes 

à gaz, les secondes plus efficaces énergétiquement.529 

 

En effet, Ostwald défend l’idée qu’il est possible de traduire de toutes réalités 

(chimiques, physiques ou sociales) en relation avec l’énergie : « c’est dans l’énergie que 

s’incarne le réel »530. L’énergie est le réel, c’est-à-dire « ce qui agit »531 (pour produire 

                                                
527 Niles R. Holt, « Wilhelm Ostwald’s “The Bridge” », The British Journal for the History of Science, 1977, 

vol. 10, no 2, p. 146‑150 ; Wilhelm Ostwald, « Weltdeutsch » dans Monistische Sonntagspredigten, s.l., 1915, 

vol.36, p. 545‑559. Ostwald avait proposé sa propre langue universelle, le Weltdeutsch, basée sur une forme 

simplifiée de l’allemand dont il expose les grandes lignes dans son Monistische Sonntagspredigten. Cette 

langue ne rencontre guère de succès et est même perçue comme un « acte de chauvinisme » étant donné 
qu’elle ne repose que sur l’allemand. . 
528 Max Weber, « “Energetic” Theories of Culture », Mid-American Review of Sociology, traduit par Jon 

Mark Mikkelsen et traduit par Charles Schwartz, 1984, vol. 9, no 2, p. 40. 
529 Ibid., p. 36. 
530 Wilhelm Ostwald, L’énergie, traduit par E. Philippi, Paris, Félix Alcan, éditeur, 1910, p. v. 
531 Ibid. 



 136 

l’évènement) et « le contenu de l’évènement »532. En d’autres termes, l’énergie consiste en 

le travail et en toute chose qui peut être produite par des variations énergétiques, donc qui 

impliquent un effort, une dépense d’énergie.533 Dans le monde social, le concept 

énergétique central est celui de « proportion de bonté » (Güteverhältnis) et elle résulte du 

rapport entre « énergie utilisable » et « énergie brute » (ou stock d’énergie). L’objectif de 

toute activité socioculturelle est donc d’accroitre le stock d’énergie brute afin d’améliorer 

la proportion de bonté. Par exemple, l’importance du disposer d’un ordre légal efficace 

résulte de l’amélioration de la proportion de bonté en comparaison à celle d’un ordre où la 

résolution de conflit passe par l’affrontement physique. 

 

C — De la critique wébérienne 

 

Cette confusion se justifie dans la mesure où « Presiding over the International 

Monist Congress in Hamburg in May 1911, Ostwald outlined the promise of monism as 

the key to “world-organization.” This was to be a technocratic solution of world 

problems »534. En fait, cette technocratisation de la société va aussi conduire à une autre 

rupture avec Haeckel : rupture sur la place du « beau » ou de ce qu’Ostwald nomme 

« l’imagination ». En effet, pour ce dernier, quand le stade de la civilisation positive est 

atteint, alors « l’imagination perd de son ascendant et se subordonne à l’observation »535, 

inaugurant une ère de prédictibilité totale.  

 

Dans cette optique, l’art n’a de valeur que si, et seulement si, il « could place itself 

in the service of mass-enlightenment and work against the wasteful use of energy »536 

ironise Weber. Et Weber de condamner vivement une telle attitude : 

Poetically and artistically illustrated cooking recipes might be entirely acceptable, 

but what else? […] Ostwald’s predecessors, who were also looking for a "rational" 

definition of the purpose of art, e.g.,Comte, Proudhon, ‘and Tolstoy, were every bit 

                                                
532 Ibid. 
533 M. Weber, « “Energetic” Theories of Culture », art cit, p. 36. 
534 Todd H. Weir, Monism: Science, Philosophy, Religion, and the History of a Worldview, New York, 

Springer, 2012, p. 7. 
535 Jan-Peter Domschke, « L’influence d’Auguste Comte sur les conceptions philosophiques de Wilhelm 

Ostwald », Les Cahiers philosophiques de Strasbourg, 14 juin 2014, no 35, p. 200. 
536 M. Weber, « “Energetic” Theories of Culture », art cit, p. 43. 



 137 

as philistine as he. They, however, did not set themselves to the task as blindly as 

he does.537 

 

Cette conception « technique » (ou utilitariste) de l’art montre donc le peu de 

compréhension qu’Ostwald a des phénomènes culturels. Incompréhension qui se résume 

en tant pis : « Too bad that “art” begins at just that point where the technician’s “way of 

looking at things” ends! But perhaps that is the way it is with everything that we call 

“culture” »538 constate Weber. Tant pis donc si cette reductio ad technica se solde par une 

réduction nécessaire de toute activité humaine à un simple perfectionnement technique 

dans un monde où toute activité qui ne permet pas « d’accroitre le stock d’énergie brute » 

serait perçue comme nuisible, arriérée et vouée à disparaître. Ostwald n’affirme pas de 

telles choses, mais Weber extrapolant et poussant jusqu’au bout de sa logique l’impératif 

énergétique cherche, ainsi, à démontrer l’impossibilité d’étendre les lois physico-

chimiques au monde social.  

 

Weber remarque aussi qu’au-delà de l’appauvrissement que générerait un tel projet, 

il conduit potentiellement à des dérives autrement plus graves. Effectivement, les 

propositions d’Ostwald ne tiennent pas compte ni de la logique juridique ni du fait qu’une 

telle logique, que le chimiste (et avant lui Haeckel) considère comme arriérée et 

irrationnelle, ait de bonnes raisons d’être. Plus particulièrement, le sociologue s’interroge 

sur la dangerosité des commentaires sur la « proportionnalité » des sanctions et sur 

l’incompatibilité du principe « d’égalité devant la loi » avec l’impératif énergétique. 

Ostwald plaide, en effet, en faveur de peines moins sévères pour les plus « socially 

prominent » parce qu’ils sont plus « durement » touchés par les sanctions (double peine, 

juridique et sociale). Il défend aussi l’idée que pour pouvoir assurer l’ordre social, il faut 

en « retirer » les éléments perturbants ou nuisibles (et de leur descendance potentielle, par 

la castration, ajoute Weber).539 

 

                                                
537 Ibid., p. 44. 
538 Ibid., p. 45. 
539 Ibid., p. 46‑47. 



 138 

Aussi, le prix Nobel insiste sur la nécessité de préserver l’« énergie de travail » 

lorsqu’une sanction est prononcée. Et Weber de conclure que « Since Ostwald makes 

special reference to the necessity of preserving the work-energy of the offender for society, 

nothing would stand in the way of distinguishing punishments according to profession »540. 

Suivant, suggère-t-il, les individus aux « professions » les moins productives (« Pensioners, 

but also philologists, historians and similar loafers »541) qui ne contribuent donc pas à 

l’augmentation de la « proportion de bonté » (indexée sur la production par le travail de 

biens matériels) devraient alors être pendus, voire « incidentally, considering their 

uselessness, why not go ahead before they make themselves a nuisance as criminals? »542 

en les empêchant tout bonnement de naître. Et pour les « Workers, technicians, 

entrepreneurs who contribute to the well-being of society, and above all, those men who 

improve the goodness proportion to the highest degree, the chemists, should, on the other 

hand, get [only] corporal punishment »543. En fait, le sociologue explique que l’égalité 

devant la loi ne relève pas de l’énergétisme, mais de la métaphysique du droit naturel. D’un 

point de vue d’efficacité énergétique, de nos capacités physiques à produire, nous devrions 

être inégaux. Or, Ostwald plaide pour ce droit naturel (transcendant). Weber d’en conclure 

que le problème en matière de droit chez Ostwald résulte du « mixing up of value 

judgments and empirical sciences »544. 

 

En somme, cette vision moniste, technocratique, techniciste et désenchantée du 

monde découle d’une double erreur selon le sociologue : l’énergétisme culturel d’Ostwald 

est « logically and factually »545 fallacieux. D’une perspective logique, Ostwald commet 

deux impairs : 1) il « takes certain forms of abstract thinking found in the natural sciences 

and makes them absolute standards for scientific thinking in general »546 et 2) il juge, en 

conséquence de la première erreur, les problématiques des autres disciplines comme 

« imperfect and backward because they do not accomplish what they should not be able to 

                                                
540 Ibid., p. 47. 
541 Ibid. 
542 Ibid. 
543 Ibid. 
544 Ibid., p. 48. 
545 Ibid., p. 33. 
546 Ibid. 



 139 

do given their purpose »547. D’un point de vue factuel, deux erreurs, induites par les erreurs 

logiques, sont aussi à relever : 1) il veut voir tous les phénomènes possibles comme 

« special cases of “energetic” relations »548 et cela l’amène à 2) tout déduire, même dans le 

domaine du devoir être, des faits qu’il observe dans son milieu et donc à généraliser des 

« patriotic standards of value typical of upper echelon bureaucrats »549. En somme, ces 

erreurs le poussent à inférer un sollen (devoir être) universel à partir du sein (être) 

spécifique à son milieu social. Ces erreurs constituent dans les faits la transformation d’une 

« “world-picture” of a discipline into a ”world-view” »550 tout court, la transformation d’un 

Weltbilder (image située du monde) en une Weltanschauung (vision du monde). 

 

Weber conclut sa recension au vitriol en constatant, du fait de la logique du propos 

d’Ostwald et de la phrase de conclusion de l’essai Les fondements énergétiques de la 

science de la civilisation, qu’en fait Ostwald semble espéré que la diffusion du savoir des 

sciences naturelles résulte en un rétrécissement, voire une disparition, de la liberté de 

pensée et de conviction. En effet, « For an apostle of “order” who also opposes “energy-

wasting” echauffements that serve ideals that are not technological, which Ostwald is and 

must be to be consistent, unavoidably spreads an attitude of submission and compliancy 

toward the given social order »551. Il poursuit en expliquant que « Freedom of conviction 

is quite simply not a valuable ideal when considered technologically or from a utilitarian 

standpoint and cannot be “energetically” established »552. 

 

Et même s’il reconnaît qu’il y a des passerelles entre disciplines (c’est l’économie 

qui a donné l’élan au développement de la chimie moderne), Weber soutient que si « we 

now turn this fact about the principle (re)agents for the development of chemistry into the 

“meaning” of scientific work, as was done earlier with the good Lord and his “glory”? If 

this is what it comes to we are better off with God! »553. Quant à Ostwald comme individu, 

                                                
547 Ibid., p. 34. 
548 Ibid. 
549 Ibid. 
550 Ibid. 
551 Ibid., p. 49. 
552 Ibid. 
553 Ibid. 



 140 

le sociologue admet que pour lui-même, il est sans doute un « chic type », mais que le 

problème est qu’il représente un « “type” for the way in which “naturalism” in general 

(whether crudely or finely) always proceeds. For “naturalism” may be defined as the 

attempt to derive valuejudgment from scientific facts »554. Schmitt, sans doute au fait de la 

critique wébérienne, fait aussi d’Ostwald le « type » de cette pensée naturaliste, positiviste 

et scientiste, et ce à la fois comme représentant du monisme, mais aussi comme première 

figure de toute la pensée médiocre de ce début de siècle. Villinger qualifie ce portrait de 

« programmatisch zu nennenden Auftakt der “Schattenrisse” » (« prélude programmatique 

des “Schattenrisse” »555. 

 

D — De la critique schmittienne 

 

La critique schmittienne est, toutefois, légèrement différente de celle de Weber bien 

qu’il s’y réfère. En effet, comme le note Villinger, la critique de Weber reste dans le 

domaine de la science. Le sociologue reproche au chimiste sa volonté d’hégémonie des 

sciences naturelles, mais ne lui reproche pas sa volonté de « séculariser la théologie 

chrétienne en tant que possibilité de connaissance ou de se substituer à elle »556. Pour 

Schmitt, cependant, la volonté hégémonique d’Ostwald est double. Certes, elle se 

manifeste dans le domaine de la science, mais aussi, et surtout, pour le jeune juriste « dans 

le champ de la dichotomie fondamentale entre vision scientifique du monde et vision 

théologico-chrétienne »557. Et c’est sur cette seconde velléité hégémonique que l’essentiel 

de la critique schmittienne porte. Critique qui se superpose à celle qu’il partage avec 

d’autres sur le grotesque de l’entreprise de ces vulgaires techniciens qui s’improvisent et 

philosophes, et curés, et prophètes.  

 

 Schmitt porte une double aversion à Ostwald et son projet. D’une part, comme 

beaucoup de jeunes gens critiques du positivisme, du progrès (comme idéologie naïve) et 

                                                
554 Samuel Weber, « Taking Exception to Decision: Walter Benjamin and Carl Schmitt », Diacritics, 1992, 

vol. 22, no 3/4, p. 51. 
555 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 171. 
556 Ibid., p. 172. 
557 Ibid., p. 173. 



 141 

du scientisme hégémonique, il regarde d’un œil moqueur (et sans doute méprisant), 

l’arrivée à la tête d’une organisation « fanatique et blasphématoire » le chimiste, prix 

Nobel, faisant autorité scientifique. Ce dernier représente l’un des pendants de la Prusse 

wilhelmienne qu’il apprend à haïr en arrivant à Berlin. D’un côté, il trouve l’Allemagne de 

Goethe aristocratique et peu imaginative. De l’autre, il exècre l’autre Allemagne (non 

moins Goethienne), la mécaniste, ayant renoncé à toute grandeur « civilisationnelle » pour 

s’enfermer dans un technicisme apathique et « philistin », dont Ostwald est le visage.558 

Franz Eisler, co-auteur des Schattenrisse, se moquait en 1911 déjà de l’arrivée 

« triomphale » d’Ostwald à la tête de la Ligue moniste : 

“Si un Wilhelm Ostwald (non pas le grand chimiste, mais l’enfant terrible parmi les 

naturalistes philosophes) a osé ouvrir le siècle moniste à Hambourg […] c’est un 

symptôme douloureux de l’effet hypnotique que les succès […] de la science ont 

réussi à exercer, une confusion grotesque entre civilisation et culture”. Si la Ligue 

moniste exigeait que la contribution à “l’œuvre commune de l’homme […] ne soit 

pas un service divin, comme on le disait autrefois, mais un service de l’humanité” 

et si la science enseignait en même temps que tous les “processus du monde 

organique doivent être ramenés à des processus physiques et chimiques”, alors il 

faudrait “se rallier au mot de Tolstoï : Nous avons été trompés par la science sur le 

meilleur de l’existence”.559 

 

Mais au-delà de ces critiques (et sarcasmes), c’est le projet religieux, perçu comme 

blasphématoire, qui heurte certains milieux et certaines personnalités, dont Schmitt. En 

effet, comme déjà mentionné, le projet moniste se veut le culte du futur et prétend « fonder 

un royaume de Dieu sur terre »560. Pour ce faire, la Ligue reprend « la forme extérieure du 

culte ecclésiastique traditionnel et de la vie communautaire »561. En plus des sermons 

dominicaux, des chorales furent créées, de nouveaux chants religieux composés et une 

forme de vie monastique, ayant pour emplacement le domicile d’Ostwald, fut organisée. 

L’objectif était d’offrir à la « communauté » les apparences d’une religion pour ces services 

laïques. Ces mises en scène religieuses sont particulièrement dénoncées par l’Église 

                                                
558 Sur le malaise de Schmitt face à l’Allemagne wilhelmienne, voir : A. Höfele, Carl Schmitt und die 

Literatur, op. cit., p. 18‑23. 
559 Eisler cité dans I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der 

« Schattenrisse » des Johannes Negelinus, op. cit., p. 180‑181. 
560 Ibid., p. 181. 
561 Ibid. 



 142 

catholique en guerre depuis Pie IX contre la tentation positive de se substituer aux 

révélations divines.562 

 

Schmitt, comme le souligne Villinger, ne s’oppose pas par principe aux avancées 

des sciences dites naturelles. Toutefois, comme Weber, il s’oppose à la prétention 

universalisante des méthodes de ces sciences. Toutefois, contrairement au sociologue, il ne 

fait pas une critique formelle de cette prétention. Il adopte, plutôt, une posture normative 

qui dénonce toute comparaison entre science du droit et sciences exactes (au contraire de 

Weber qui reconnaît leur appartenance à un même édifice : celui de la science), et plus 

particulièrement des méthodes inductives. Hormis dans l’établissement des faits durant le 

procès,563 l’induction par observation ne relève pas du droit. Pour lui, « if jurisprudence is 

thereby to be transformed into a natural-scientific discipline, so that it may discover ‘laws’, 

by way of a hypothesis that is to be verified inductively, through the observation of 

empirical facts, one is no longer engaged in jurisprudence, but is doing sociology or 

psychology or national economics instead »564. Au contraire, soutient-il (en faisant siennes 

les analogies de Siegmund Schloßmann), « there is a systematic connection – one that is 

also historically demonstrable – between the methods of traditional juristic hermeneutics 

and the theological doctrine of interpretation »565. 

 

Aux méthodes des sciences naturelles (et humaines), Schmitt promeut la 

« fictionnalisation » comme méthode centrale du droit. En effet, pour lui, la « fiction 

provides the sole means by which the state may bridge the divide between the world as it 

exists and its representation before the law »566. Dans « Juridische Fiktionen », il souligne 

que la fiction ne s’évalue pas au regard de sa « réalité » (quelque chose de pensé ne saurait 

avoir d’existence tangible), mais plutôt au regard de « l’utilité pratique de la fiction pour la 

science et la pratique juridique »567. Dans cette opposition au « naturalisme matérialiste », 

                                                
562 Ibid. 
563 C. Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 49. 
564 Ibid., p. 148 ; Voir aussi : I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und 

Analyse der « Schattenrisse » des Johannes Negelinus, op. cit., p. 183. 
565 C. Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 150. 
566 A.J. Lambrow, Theogony Ab Ovo : Carl Schmitt’s Early Literary Writings, op. cit., p. 36. 
567 C. Schmitt, « Deutsche Juristen-Zeitung », art cit, p. 804‑805. 



 143 

il précise, dans La Valeur de l’État, que toute proposition matérialiste qui voudrait que 

l’individu (comme entité physique) soit la présupposition de toute valeur (ou règle) procède 

d’une erreur logique.568 

 

S’attaquant au projet de « philosophie historique du droit » qui, selon lui, s’oppose 

au projet kantien (qui reste, lui, dualiste), Schmitt soutient que 

Stahl’s objection ignores the opposition and the incompatibility of the abstract and 

the concrete and, moreover, commits the logical error of allowing empirical 

“presuppositions” to decide about the value or, in other words, the error of the 

crassest materialism, for which the brain is “more important” than the thought, 

because there is no thought without the brain.569 

 

Il poursuit en expliquant que la valeur (de l’individu) se mesure en relation à la seule norme 

et non pas en relation à quelque chose d’endogène à l’individu, et conclut que « the history 

of the dogmas of legal science provides sufficient examples of the sovereignty with which 

legal opinions have behaved towards the merely factual »570. Ce faisant, le juriste plaide 

pour « un droit qui échappe à l’état actuel des connaissances (scientifiques) »571 selon 

Villinger. 

 

Dans cette perspective, le projet moniste, en voulant tout inféoder aux lois des 

sciences naturelles, détruit toute possibilité de valeurs (et de droit) et de politique en 

général. Et lorsque ce projet prétend à une quelconque transcendance, il ne peut in fine 

qu’imiter. La description satirique du savant en prêtre séculaire vise précisément à 

« visibiliser » cette incapacité de « créer » de nouvelles formes propres à la pensée 

aseptisante du naturalisme. Au-delà de l’esthétique du prédicateur, avec sa chorale et ses 

rabats, c’est l’interjection « Um Gottes willen »572 (par la volonté de Dieu, au nom de Dieu) 

à la fin du portrait qui vient souligner l’absurde du projet d’une religion sans Dieu, d’un 

droit sans transcendance, parce que finalement c’est à dieu que le savant fait appel lorsqu’il 

                                                
568 C. Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 224. 
569 Lars Vinx, Legality and Legitimacy in Hans Kelsen’s Pure Theory of Law,University of Toronto, Toronto, 

2006, p. 227. 
570 Ibid., p. 228. 
571 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 185. 
572 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18. 



 144 

ne trouve pas ces rabats, et non à la nature dont il se réclame. Ce n’est pas vers l’immanence 

qu’il se tourne, mais bien vers la force transcendante de dieu. 

 

2 — Walther Rathenau 
 

Le second portrait est consacré à Walther Rathenau, le banquier artiste (suprême 

oxymore) incarnation de « l’intrusion de la déspiritualisation, de la désincarnation, de la 

mécanisation progressive »573 dans le monde. Il fait partie de ces individus sans esprit qui 

sont entrés par effraction dans le monde littéraire et qui cherchent ensuite à y imposer à la 

fois leurs thèmes triviaux et de le rendre accessible « au grand public ». Le narrateur 

explique, en effet, que « Walther, qui avait atteint ce jour-là sa quarantième année en plus 

de ses succès commerciaux, littéraires et culturels, posa la plume d’or avec laquelle il venait 

d’achever avec élégance un chapitre sur le caoutchouc et la transcendance. L’essai était 

destiné à un journal mondial très lu et donc à devenir le bien commun de tous les lettrés »574. 

Le portrait satirise Rathenau comme représentant de cet esprit du temps et de l’ère 

wilhelmienne (Schmitt le voyait même devenir chancelier du Reich575), qui marie 

mécanisation et immobilisme. 

 

Rathenau est une figure marquante et centrale d’avant et d’après-guerre. Il est un 

symbole d’une certaine idée de la germanité que ce soit dans la Prusse wilhelmienne ou 

durant les premières années de la République de Weimar. Maurice Baumont écrit à 

l’occasion des dix ans de sa mort : « Artiste, mystique, penseur, philosophe, il réalise un 

type jusqu’alors inconnu »576. Deux ans auparavant, en 1930, paraissait le premier tome de 

L’Homme sans qualités de Robert Musil, dont l’écriture avait été entamée en 1913-14, et 

dont l’un des personnages est grandement inspiré par l’industriel-écrivain : le Dr Paul 

Arnheim, le noble industriel-écrivain.577 

 

                                                
573 Ibid. 
574 Ibid., p. 19‑20. 
575 C. Schmitt, Carl Schmitt - Jugendbriefe, op. cit., p. 137. Voir la section consacrée à Dehmel. 
576 Maurice Baumont, « Walther Rathenau et son système », Annales, 1932, vol. 4, no 13, p. 51. 
577 Robert Musil, L’Homme sans qualités, traduit par Philippe Jacottet, Paris, Éditions du Seuil, 2004, 

vol.Tome 1, 833 p. 



 145 

Schmitt et Musil partagent une proximité littéraire et philosophique certaine, bien 

qu’ils ne se soient jamais réellement fréquentés. Lambrow estime que les deux 

problématisent les abstractions philosophiques de façon similaire et que les deux dénoncent 

« the impossibility of absolute knowledge »578. En 1930, Schmitt lit L’homme sans qualités 

et rencontre Musil que Franz Blei (ami de Schmitt à l’époque) invite chez le juriste à 

l’occasion de son passage à Berlin. Blei est un ami commun aux deux et c’est à travers lui 

que se font les contacts entre les deux. Ce dernier était l’éditeur de Der Zwiebelfisch, où 

fut publiée une critique des Schattenrisse, et à partir de 1917, il publie la revue Summa dont 

Schmitt et Musil sont des contributeurs réguliers. Le juriste contribue à trois des quatre 

numéros que connaît la revue avec : « Recht und Macht » (n° 1, 1917)579, « Die Sichtbarkeit 

der Kirche. Eine scholastische Erwägung » (n°2, 1917)580 et « Die Buribunken. Eine 

geschichtsphilosophischer Entwurf » (n°4, 1918)581. « Recht und Macht », qui reprend le 

premier chapitre de La Valeur de l’État, fait office d’article inaugural.582 « Die 

Buribunken » attire l’attention de Musil qui écrit à Blei pour s’enquérir de l’identité de 

l’auteur (le texte étant anonyme), dont il fait l’éloge.583 Schmitt rapporte que, lorsqu’ils se 

rencontrent finalement en 1930, leur conversation a essentiellement porté sur L’homme 

sans qualités, et plus précisément sur la figure de Rathenau, ce qui a semblé ennuyer Musil 

selon le juriste. Le non-intérêt de Musil lui vaudra d’acerbes insultes antisémites dans le 

journal intime de la part de celui qui n’a pas encore sa carte du NSDAP.584 En fait, Schmitt 

voit dans l’un des personnages de Musil la confirmation de la satire qu’il faisait du riche 

industriel quinze auparavant, d’où la tournure de la conversation. 

 

                                                
578 Alexander Lambrow, « 14 December 1930 : Robert Musil Meets Carl Schmitt », The German Quarterly, 

2017, vol. 90, no 3, p. 333. 
579 Carl Schmitt, Die Militärzeit 1915 bis 1919 : Tagebuch Februar bis Dezember 1915. Aufsätze und 

Materialien, Berlin, Akademie Verlag, 2005, p. 432. 
580 Ibid., p. 445. 
581 Ibid., p. 453. 
582 Ibid., p. 431. 
583 A. Lambrow, « 14 December 1930 », art cit, p. 32. 
584 C. Schmitt, Carl Schmitt Tagebücher 1930 - 1934, op. cit., p. 69 Schmitt écrit : « Musil est arrivé avec son 

horrible femme. Parla trop de son roman, <...>, des juifs viennois, dégoûtant ». 



 146 

 

 

A — Robert Musil 

 

Le personnage de Musil, le Dr Paul Arnheim est le fils du « premier maître de 

“l’Allemagne de fer” »585 et un industriel « démesurément riche » 586 « pass[ant] pour être 

d’origine juive »587, mais il est aussi un « un grand esprit » 588 dont les livres, portant et 

relevant de tous les domaines, « passaient pour “très extraordinaires” dans les milieux 

avancés »589. D’ailleurs, loin d’un simple « fils de », il ambitionnait « en s’appuyant sur le 

cours des évènements et sur ses relations internationales, à devenir ministre de 

l’Empire »590. À Vienne, où il est de passage, il recherche « l’antidote aux calculs, au 

matérialisme, à l’aride rationalisme qui sont aujourd’hui le lot du créateur civilisé »591. Or, 

ce « nabab allemand »592, « causeur extraordinaire »593, « ne prophétisait rien de moins que 

la fusion de l’Âme et de l’Économie, ou de l’Idée et de la Puissance »594. Il veut à « tout 

prix que le commerce ne fût pas séparé des autres activités humaines, que les affaires 

fussent traitées en liaison avec tous les problèmes de la vie nationale, intellectuelle ou 

même intime »595. 

 

En outre, Arnheim a été partout et fait des affaires partout : il « connaissait […] tous 

les grands personnages de la noblesse anglaise, française ou japonaise ; et les champs de 

courses, les terrains de golf non seulement d’Europe, mais d’Australie ou d’Amérique, 

n’avaient aucun secret pour lui »596. En somme, résume, l’antihéros de Musil, Ulrich, « ce 

que nous sommes tous isolément, il l’est en une seule personne »597. Et l’industriel, pense 

Ulrich, en étant tout, n’est surtout rien. En effet, 

                                                
585 R. Musil, L’Homme sans qualités. 1, op. cit., p. 144. 
586 Ibid. 
587 Ibid., p. 159. 
588 Ibid. 
589 Ibid. 
590 Ibid., p. 144. 
591 Ibid., p. 161. 
592 Ibid., p. 263. 
593 Ibid., p. 264. 
594 Ibid., p. 160. 
595 Ibid., p. 268. 
596 Ibid., p. 264. 
597 Ibid., p. 265‑266. 



 147 

auréolé du halo magique de sa richesse et du bruit de son importance, il devait 

constamment fréquenter des gens qui, dans leur domaine propre, lui étaient 

supérieurs. […] Il avait le talent de n’être jamais supérieur en aucun détail et en 

quoi que ce soit de démontrable, mais de remonter à la surface dans toutes les 

situations grâce à un équilibre fluide ».598 

 

Ainsi, le succès du « nabab » n’est « explicable par aucun de ses mérites et aucune de ses 

qualités »599, mais par son « adaptabilité », c’est-à-dire sa parfaite fusion avec l’air du 

temps dont il n’est qu’une « composante », la composante « la plus avancée ».600 

 

En effet, cet industriel-poète est un « Grand-écrivain »601, celui qui, « dans le monde 

intellectuel, […] a succédé au prince de l’esprit comme les riches aux princes dans le 

monde politique »602. Il appartient « au temps des Grandes-maisons de commerce » comme 

le « prince de l’esprit appartient au temps des princes »603. Ce qui est exigé de ce nouvel 

Homme du temps, explique Musil, est « qu’il possède une voiture »604, qu’il voyage 

beaucoup, et qu’il fasse des conférences, qu’il rencontre les ministres pour diffuser 

humanisme et civilisation.605 Il n’est pas simplement l’écrivain qui « gagne beaucoup 

d’argent »606, mais celui qui « siège dans tous les jurys, signe tous les manifestes, écrit 

toutes les préfaces, prononce tous les discours d’anniversaire, donne son opinion sur tous 

les évènements importants et se voit appelé partout où il s’agit de célébrer les résultats 

obtenus dans tel ou tel domaine »607. Cela impliquait, en conséquence, de « ne pas se 

montrer trop critique à l’égard de son époque »608, c’est même un « signe de grandeur » que 

de ne pas le faire.  

 

Or, Rathenau est le modèle du personnage de Musil, personnage qu’il a commencé 

à créer en 1913-1914 sur le modèle de ce que le vrai industriel allemand renvoyait comme 

                                                
598 Ibid., p. 270. 
599 Ibid., p. 271. 
600 Ibid., p. 274. 
601 Ibid., p. 573. 
602 Ibid., p. 274. 
603 Ibid., p. 574. 
604 Ibid. 
605 Ibid. 
606 Ibid. 
607 Ibid. 
608 Ibid., p. 579. 



 148 

image à l’époque. Comme le relève Henry Pachter, Arnheim est décrit avec les mêmes 

manies, les gestuelles, le même physique et la même capacité de « talk molecular physics, 

mysticism, and pigeon shooting »609. En effet, comme le personnage de Musil, Rathenau 

semble être un « prodige » en tout et expert en rien, c’est un touche-à-tout : écrivain, 

industriel, politicien. Il dirige une entreprise qui a des filières partout, « il a battu tous les 

records de participation aux conseils d’administration : au lendemain de la guerre, il était 

membre de quatre-vingt-six conseils. Il a dirigé quatre-vingt-cinq sociétés allemandes et 

vingt et une entreprises étrangères »610. « Causeur séduisant qui fourmille d’idées et de 

suggestions »611, il est aussi un polygraphe qui traite tout autant d’art, de philosophie que 

d’économie, mais toujours en « outsider résolu »612. Baumont ajoute que ses ennemis et 

critiques « affectaient de ne voir en lui qu’un acteur sans caractère, millionnaire juif de la 

pire espèce berlinoise, remarquablement doué certes, mais sans doctrine ni conviction : un 

inquiétant spécialiste universel »613. Et Musil et Schmitt sont du nombre de ses critiques 

qui voient en ce « non-allemand »614 un acteur sans caractère. Il est l’essence de l’absence 

de convictions ; c’est-à-dire le symbole de « la déspiritualisation, de la désincarnation, de 

la mécanisation progressive »615. 

 

Ce personnage, qui fait horreur à Musil, inspire à la fois dégoût et ambition chez 

Schmitt. Lorsque Musil rencontre l’industriel, il n’en retient dans son journal intime qu’un 

fort sentiment de rejet, d’autant plus qu’il lui a mis les bras autour des épaules comme il 

(et son alter ego Arnheim) le faisait si souvent pour se « mettre à la portée de tous ».616  

Schmitt, quant à lui, ambitionne tout d’abord de profiter du fait qu’il a été mis en contact 

avec « vielleicht » le prochain chancelier du Reich pour avancer ses pions, tout en essayant 

de garder une distance critique envers ce personnage d’un autre monde que le sien. En avril 

1912, il écrit, en effet, une lettre au riche industriel dont le ton, selon Mehring, « ocillates 

                                                
609 Henry Pachter, Weimar Etudes, F First Edition., New York, Columbia University Press, 1982, p. 172. 
610 M. Baumont, « Walther Rathenau et son système », art cit, p. 51. 
611 Ibid. 
612 Ibid., p. 56. 
613 Ibid., p. 52. 
614 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 6 ; Musil préfère aux propos 

antisémites (de Schmitt), décrire l’industriel comme ayant « somewhat negroid in the skull » H. Pachter, 

Weimar Etudes, op. cit., p. 173. 
615 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18. 
616 H. Pachter, Weimar Etudes, op. cit., p. 173. 



 149 

between devotion, presumption and the polemical »617. Outre son ton larmoyant (« one is 

nothing »618), il demande à Rathenau de faire la promotion de Däubler et lui expose les 

critiques qu’il a commencé à formuler envers son dernier ouvrage. Le riche et célèbre 

industriel lui répond (quelque peu étonné de l’audace) avec sa politesse d’ordinaire (de 

gentlemen : Musil écrit « he is doctrinaire, but always the gentleman »619). Il refuse tout net 

d’aider Däubler ce qui enclenche le processus d’écriture des Schattenrisse, et surement le 

fait qu’il se voit qualifier de « non-Allemand ».620 

 

Mais avant la publication des Schattenrisse, Schmitt fait paraître une critique 

acerbe de Zur Kritik der Zeit, que Rethenau venait de publier (et dont il était question 

dans la lettre de Schmitt). Pour le jeune juriste, l’industriel ne pouvait produire une 

critique qui se dégage de la « représentation de l’époque »621. Pour Schmitt, Rathenau 

« ne dispose d’aucun point de vue extérieur »622, et conséquemment il ne peut articuler 

une véritable critique. En effet, 

La critique de Rathenau [de l’époque] explique qu’il nous manque l’âme. Mais cela 

prouve la dépendance, expressément niée par Rathenau, de sa représentation de 

l’époque par rapport à sa critique, car la détermination comme étant sans âme est 

négative et ne reçoit son contenu que par la représentation fondamentale de la 

critique : l’âme. La conséquence de cette contradiction est que la représentation du 

temps […] a néanmoins son poids en dehors d’elle-même et perd la richesse 

d’impression d’une description tacite. Et beaucoup de choses émouvantes qui sont 

dites sur le manque d’âme et la nostalgie de notre époque n’apparaissent pas comme 

une critique, mais comme une complainte.623 

 

Rathenau, donc, malgré ses prétentions, est pleinement satisfait de l’air du temps et sa 

critique n’est, ultimement, qu’une défense de cette ère mécaniste qu’il prétend critiquer. 

 

L’industriel écrivain, dans Zur Kritik der Zeit, se désole de l’époque mécaniste 

et défend un « Reich der Seele » dans lequel matérialisme et capitalisme se verront 

                                                
617 R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 31. 
618 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18. 
619 H. Pachter, Weimar Etudes, op. cit., p. 173. 
620 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18. 
621 Carl Schmitt, « Kritik der Zeit », 1912, vol. 22, no 9, p. 324. 
622 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 191. 
623 C. Schmitt, « Kritik der Zeit », art cit, p. 324. 



 150 

adjoint une « âme », une éthique, un « idéal » plus grand qu’eux. De fait, il veut « que 

l’humanité réalise le “royaume de l’âme”, que sa pensée pratique ne sépare pas d’une 

organisation rationnelle de la production moderne. Dans le monde mécanisé dont il connaît 

les moindres rouages, il s’attache à faire pénétrer la vie de l’esprit »624. Baumont ajoute 

qu’« il n’utilise guère l’histoire, ni la statistique »625 pour élaborer son système. Plutôt, 

« [p]ar une ambition d’artiste, il prétend aboutir d’un coup à une vision d’ensemble de la 

vérité créatrice »626. De même, chez Musil, Arnheim prétend que c’est un principe qu’il 

nomme le « Mystère du Tout »627 qui est à la base de sa vision politique : c’est ce « je-ne-

sais-quoi magique »628 indémontrable qui faisait le monde. En fait, Musil écrit que « si l’on 

peut, dans la vie intellectuelle, agir en commerçant, une vieille tradition vous oblige encore 

à y parler en idéaliste. [Et] cette association du commerce et de l’idéalisme occupait dans 

les efforts d’Arnheim une place privilégiée »629. Chez Schmitt, point de « je-ne-sais-quoi 

magique » et encore moins d’associations du « commerce et de l’idéalisme ». Au contraire, 

le projet de Rathenau n’est qu’une mécanisation (et donc une dépolitisation) de tout, une 

intrusion, qui s’ignore. Le portrait de Rathenau par Schmitt est similaire à celui que donne 

Musil du « nabab allemand » et pourtant international, mais s’en distancie en le replaçant 

au cœur du projet esthétique des scissions (munichoise, berlinoise, viennoise) qui comme 

le grand magnat se veulent critiques de leur temps, mais qui en restent dépendantes. 

 

Le juriste décrit l’industriel, le jour de ses quarante ans (âge qu’avait Rathenau lors 

de la publication de ses premières réflexions politiques dans Reflexionen), en train de 

terminer un essai sur le « caoutchouc et la transcendance » (orthographiée 

« Thranszendenz ») destiné à un « journal mondial » (Weltblatt) très lu.630 L’essai terminé, 

le magnat de l’électricité repose sa « plume d’or », s’allume un cigare pour ensuite 

reprendre les fils avec lesquels il contrôle le monde « sobre, ferme, conciliant »631. Comme 

                                                
624 M. Baumont, « Walther Rathenau et son système », art cit, p. 51‑52. 
625 Ibid., p. 56. 
626 Ibid. 
627 R. Musil, L’Homme sans qualités. 1, op. cit., p. 270. 
628 Ibid. 
629 Ibid., p. 578. 
630 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 20. 
631 Ibid. 



 151 

pour Arnheim, « le monde était en ordre pour peu [qu’il] l’observât »,632 « assis devant son 

rocher »633, les fils à la main, « la lumière finement tamisée et le bruit étouffé de l’ère 

mécaniste »634 pénétraient par les « hautes fenêtres gothiques »635 façonnées par Melchior 

Lechter.636 

 

B — Les Sécessions 

 

Les précisions sur Lechter, et l’allure du « bureau privé du directeur de la 

banque »637 ouvrent le portrait dont les trois quarts sont consacrés à la description de 

l’intérieur imaginé638 du Bureau du banquier-poète. Or, si seuls deux noms sont donnés 

dans le portrait d’Ostwald, c’est une douzaine de personnalités (artistes) qui sont 

nommément présentées comme avoir participé à la décoration ou construction du 

bureau de Rathenau. Sont d’abord présentées les figures de « l’art intérieur » du 

tournant du siècle639 : 1) Lechter a « façonné les hautes fenêtres gothiques »640, 2) Peter 

Behrens a « conçu » un meuble qui « souriait sombrement dans chaque coin »641, 3) Olbrich 

(ortographié Olbrecht) « pendait du plafond avec force »642, 4) Pankok « se tordait dans la 

frise »643. Aux riches décorations des « artistes d’intérieurs » s’ajoutent des portraits par 5) 

Liebermann et 6) Munch,644 des toiles de 7) Böcklin s’étalaient sur les murs,645 une 

« fontaine de couleurs précieuses »646 par 8) Franz von Stuck trônait, un « paysage 

sablonneux de Grunewald »647 et 9) Leistikow lui faisait face. 10) Corinth, avec une 

nature morte, un 11) Max Klinger et un 12) Fritz von Uhde (surplombant) complétaient 

                                                
632 R. Musil, L’Homme sans qualités. 1, op. cit., p. 251. 
633 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 20. 
634 Ibid., p. 18. 
635 Ibid. 
636 Ibid. 
637 Ibid. 
638 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 191. 
639 Ibid. 
640 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18. 
641 Ibid. 
642 Ibid. 
643 Ibid. 
644 Ibid., p. 19. 
645 Ibid. 
646 Ibid. 
647 Ibid. 



 152 

la liste des artistes qui s’« accumulaient » dans la pièce.648 Tous les artistes nommés 

ont, malgré la diversité de leur style et de leur art, un élément commun : ils sont tous 

liés d’une façon ou d’une autre au Sezessionstil.649 

 

Le Sezessionstil (notamment la Sécession viennoise) est un mouvement large qui 

recoupe plusieurs tendances. Dans le jeune Empire allemand, Munich fait office de capitale 

de l’art allemand et plus largement germanique puisque « plus d’artistes s’y étaient installés 

qu’à Vienne et Berlin réunies »650 organisés en plusieurs associations. La scène artistique 

munichoise était dominée par Franz von Lanbach et l’École de Munich. Ce dernier, 

fortement marqué par un naturalisme exacerbé et le « clacissisme », prétendait qu’il était 

« impossible de surpasser les grands maîtres du passé et que le plus raisonnable serait de 

se servir continuellement de leurs acquis »651, ce qui a entraîné de forte contestation à son 

égard et à l’égard de son école. Avec la fin de siècle, les tensions s’exacerbent et en 1892 

est fondée la Sécession munichoise, « détachement (lat. : secessio) de la coopérative 

d’artistes munichoise »652. La querelle qui mène à cette sécession « avait pour objet un 

nouvel art, un nouveau théâtre, un nouvel opéra, de nouveaux concerts dans des salles 

nouvellement bâties, un rajeunissement de toutes les institutions d’éducation, une nouvelle 

vie. […] »653. La Sécession n’avait donc pas de programme stylistique propre et laissait, 

donc, libre cours à l’éclectisme. Malgré cette absence de « manifeste », la sécession de 

Munich fait des émules (jusqu’aux États-Unis et au Japon) et en 1897 la Sécession de 

Vienne (la plus importante) voit le jour.654  

 

Parmi les initiateurs de la Sécession munichoise, Franz von Stuck, « l’un des trois 

“maîtres de la peinture munichoise” »655, est fortement influencé par le symbolisme 

d’Arnold Böcklin. Stuck, peintre et sculpteur, avait un style libre, inspiré non seulement 

                                                
648 Ibid. 
649 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 192. 
650 Victoria Charles et Klaus H. Carl, La sécession viennoise, New York Paris, Parkstone, 2011, eBook p. 
651 Ibid. 
652 Ibid. 
653 Ibid. 
654 Ibid. 
655 Ibid. 



 153 

par les couleurs éclatantes de Böcklin, mais aussi par le baroque et la « beauté rigide des 

sculptures antiques du temps archaïque »656 (Charles). Ces thèmes de prédilection sont 

mythologiques et religieux (ou allégoriques) traités « « tantôt de manière sévère, tantôt 

luxueusement657, mais toujours de façon non conventionnelle malgré la facture classique 

des thèmes. La Sécession compte aussi parmi ses premiers membres Fritz von Uhde, 

pionnier de la peinture en plein air, dont l’expression picturale est marquée par une 

« sensibilité profonde et un christianisme social »658. Ce dernier, privilégiant (surtout à la 

fin de sa vie) les grands formats, livrait des toiles fortement teintées de religion, mais aussi 

des peintures « fraîches et pittoresques » sublimées par un sens aigu de l’observation.659 

 

Peter Behrens fait aussi partie des co-fondateurs de la Sécession. Ce dernier est, au 

début du siècle dernier, l’une des figures majeures du design industriel. Il s’éloigne 

rapidement du mouvement (avec Lovis Corinth entre autres), mais reste lié à l’Art nouveau, 

style toujours attaché aux divers mouvements de Sécession. Son nom est aussi durablement 

attaché à celui de Rathenau puisqu’Emil Rathenau (le père de Walther) l’engage comme 

conseiller artistique du groupe AEG pour lequel il conçoit d’innombrables designs allant 

des emballages au plan d’usine, en passant par le logo de la compagnie et les articles divers 

et variés commercialisés par le groupe.660  

 

De même, Lovis Corinth est à Munich à cette même cette période, durant laquelle 

il fait sa renommée avant de repartir pour Berlin où il rejoindra la Sécession berlinoise dont 

il devient président en 1915 (jusqu’à son décès en 1925).661 La Sécession berlinoise, elle, 

est créée en 1898 comme avatar de la Ferklekreis autour de la figure d’Edvard Munch. En 

effet, ce dernier, ayant quitté la Norvège (ce « no man’s land artistique »662), se voit 

consacrer, en 1889, une exposition à Paris dont le succès pousse la Verein Berliner Künstler 

a lui en consacrer une en 1892. Toutefois, dans l’Allemagne wilhelmienne (dans laquelle 

                                                
656 Ibid. 
657 Ibid. 
658 Ibid. 
659 Ibid. 
660 Ibid. 
661 Ibid. 
662 Ibid. 



 154 

l’Empereur décidait, selon ses goûts passablement surannés, de ce qu’était l’art dans la 

peinture), les toiles du norvégien font scandale ; scandale qui sera pour lui la « meilleure 

publicité imaginable663. D’autres artistes norvégiens décident de se retirer de l’exposition, 

en soutien (et parce qu’ils se sentent rabaissés par le traitement fait à l’un des leurs), par 

suite de l’exclusion de Munch. 

 

Ces derniers, rejoints par d’autres jeunes artistes et critiques, se regroupent autour 

de Munch pour former ce qui deviendra le Ferkelkreis, dont les dissentions internes 

mèneront à la création de Sécession berlinoise. Parmi les artistes de la Sécession berlinoise, 

les plus notables se trouvent Walter Leistikow et Max Liebermann. Le premier est un 

paysagiste qui, en début de carrière, « peignait à la manière des vieux peintres hollandais, 

puis par la suite dans un style paisible, dominé par de grandes formes fortement accentuées 

et sans trop de couleurs »664. Max Liebermann, quant à lui, fut l’une des principales figures 

de l’impressionnisme allemand. Et avant de rejoindre Berlin, il avait fait partie des 

membres fondateurs de la Sécession de Munich. En 1907, Bernhard Pankok, réputé pour 

ses designs de mobiliers, rejoint le mouvement berlinois. Ce dernier est l’un des premiers 

à opérer la fusion entre art plastique et art appliqué, mais aussi à saisir l’art dans tous les 

domaines : peinture, graphisme, designs, architecture, etc. À cet égard, il est l’un des 

précurseurs de Behrens.665 

 

Les Sécessions de l’art académique se multiplient dans le monde germanophone. 

En 1897, Joseph Maria Olbrich, Josef Hoffmann et Gustav Klimt fondent la Sécession 

viennoise qui sera la plus « intellectualisée » des Sécessions puisqu’elle dispose d’une 

revue Ver Sacrum qui lui sert d’organe officiel.666 Le mouvement viennois qui cherche à 

étendre son influence pour remplir les missions qu’il s’est fixées s’adjoint des membres 

par correspondance, dont Max Klinger, professeur à l’Académie des arts de Leipzig, qui 

fut aussi brièvement impliqué dans la Sécession berlinoise. Qui plus est, pour ces artistes 

                                                
663 Ibid. 
664 Ibid. 
665 Ibid. 
666 Ibid. 



 155 

rebelles, « à chaque époque son art, à chaque art sa liberté »667, et donc à chaque art son 

lieu. Olbrich conçoit le Palais de la Sécession, le hall d’exposition de la Sécession, de style 

Art Nouveau qui sera caractéristique de la Sécession viennoise. Il rejoindra aussi la Colonie 

d’artistes de Darmstadt fondée par le dernier Grand-duc de Hesse Ernst Ludwig.668 

 

Cette colonie accueille de nombreux artistes du Sezessionstil et de l’Art nouveau, 

parmi lesquels Behrens, mais aussi Melchior Lechter. Ce dernier, qui fût l’un des 

principaux designers des ouvrages de Stefan George. Il est souvent exposé dans les 

halls et les galeries des mouvements de Sécession, mais n’en fait jamais officiellement 

partie. Il en est de même de son implication dans la colonie. Il est le personnage le plus 

lointain des mouvements qui lient l’ensemble des artistes qui s’entassent dans le 

bureau du banquier de Rathenau. Outre les designs d’ouvrages, ce sont les vitraux 

gothiques qui font la réputation et la renommée de Lechter qui sera commissionné pour 

créer les fenêtres de la Erstes Romanisches Haus à Berlin.669 

 

C — De la légalité esthétique 

 

Pour Villinger, le fait que les noms associés à Rathenau, dans Schattenrisse, sont 

tous en lien avec la Sécession n’est pas à comprendre comme un rejet par Schmitt de ce(s) 

mouvement(s), plutôt il faut y avoir un autre marqueur du rejet du naturalisme et surtout 

une critique de la conception de Rathenau de la Sécession, et de l’art et de la société en 

général.670 En effet, Rathenau défend une conception naturaliste et élitiste de l’art. Dans 

« Ein Grundgesez der Ästhetik » (Une loi fondamentale de l’esthétique), Rathenau 

explique que « le plaisir esthétique naît lorsqu’une loi cachée est ressentie »671, celle-ci 

étant le « théorème de la légalité latente »672. Cette légalité est une loi de la nature (comme 

                                                
667 Ibid. 
668 Ibid. 
669 Ibid. 
670 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 191‑200. 
671 Walther Rathenau, « Ein Grundgesez der Ästhetik » dans Reflexionen, Leipzig, Hirzel, 1908, p. 41. 
672 Ibid. 



 156 

toutes les autres lois que nous connaissons), toutefois la spécificité de la légalité esthétique 

est qu’elle n’est pas l’objet d’une connaissance, mais est plutôt ressentie. 

 

En ce sens, la succession de mouvements artistiques correspond à la découverte de 

nouvelles lois une fois que les anciennes se mettent à faire l’objet d’une connaissance. Ce 

faisant, ces dernières ne font plus partie du domaine esthétique, mais scientifique : 

De l’infinité des lois de la nature, l’art en saisit toujours de nouvelles pour les rendre 

sensibles par la représentation, jusqu’à ce qu’elles soient à chaque fois transformées 

en connaissance par l’esprit en quête de sens. Elles peuvent alors encore servir de 

recettes à un exercice éclectique, mais leur force esthétique est épuisée.673 

 

De plus, la succession des mouvements artistiques (ou des styles) n’est pas du fait des 

individus (artistes) qui les incarnent, mais est elle-même un produit de l’époque. À cet 

effet, Rathenau explique, dans « Von neuerer Malerei » (De la peinture récente), que le 

style d’une époque est le produit de la nature « qui déteste tout ce qui est inerte »674. Il 

ajoute, dans « Physiologie des Kunstempfindens » (Physiologie de la sensibilité artistique), 

que le style est toujours « dans le giron du temps »675. En conséquence, le style dépasse 

toujours « l’œuvre individuelle ou l’homme individuel qui semble avoir été l’introducteur 

ou l’auteur de ce style »676.  

 

Ainsi, malgré sa qualité de mécène (notamment de Munch), il reproche à l’art 

moderne de « manquer d’âme ». Pour lui, « ce n’est pas dans l’abstraction purement 

optique que se trouvent les effets les plus profonds de l’art : seules les lois perçues par 

l’œil, mais ressenties, séparées, purifiées et transfigurées par l’âme, nous émeuvent 

véritablement intérieurement »677. Il se félicite alors du fait, qu’après les expériences 

Fontainebleau, l’art se soit « libéré des schémas romantiques »678. Toutefois, il soutient que 

bien que « cet abandon des pratiques moralisatrices et sentimentales fût nécessaire ; […] il 

                                                
673 Ibid., p. 41‑42. 
674 Walther Rathenau, « Von neuerer Malerei » dans Reflexionen, Leipzig, Hirzel, 1908, p. 73. 
675 Walther Rathenau, « Physiologie des Kunstempfindens » dans Alexander Jaser (ed.), Schriften der 

Wilhelminischen Zeit, 1885-1914, Düsseldorf, Droste Verlag, 2015, p. 303. 
676 Ibid. 
677 W. Rathenau, « Von neuerer Malerei », art cit, p. 62. 
678 Ibid., p. 63. 



 157 

s’agissait d’une performance critique négative, comme l’était à la même époque l’évolution 

nihiliste du naturalisme en littérature »679. 

 

En ce sens, il assume une position paradoxale, comme le souligne Villinger, 

puisqu’il fait à la fois la promotion d’une conception naturaliste de l’art et, en même temps, 

il se lamente à propos du nihilisme naturaliste et de la disparition de la « Grösze und 

Persönlichkeit »680 (grandeur et personnalité). Il est le mécène des artistes modernes 

(notamment ceux de la Sécession), mais fait de Lenbach contre lequel la première 

Sécession s’est élevée l’un des « rares hommes de l’art que possédait l’Allemagne »681. Il 

appelle au retour des grands hommes, en contradiction avec la posture naturaliste qui 

tendait à effacer l’individu derrière le style comme pur produit de la nature. Le vœu formulé 

en conclusion de son essai « Von neuerer Malerei » condense le paradoxe de la position de 

l’industriel : « Que Dieu accorde une bonne année à l’art allemand. Qu’il lui donne de 

l’âme et de l’approfondissement, qu’il lui inspire du respect pour la nature, qu’il lui donne 

plus de maîtrise et moins d’originalité et qu’il lui envoie quelques Grands-Hommes »682. À 

la position naturaliste, il adjoint donc une conception « élitiste » (semi-féodale selon 

Villinger683) en opposition à l’éthos naturaliste qui, lui, s’était détourné du génie subjectif 

auquel renvoie l’idée de Grand Homme de Rathenau. 

 

Dans cette optique, Rathenau procède à une hiérarchisation et des arts et des 

« peuples ». D’une part, il trace une ligne de distinction claire ente art et artisanat. Ce 

dernier, étant l’art après « conscience », c’est-à-dire l’art qui a perdu toute valeur esthétique 

parce qu’il fait désormais l’objet de connaissances : l’art dont la loi n’est que ressentie et 

celui dont la légalité est reconnue.684 Or, Rathenau de souligner : « la double nature de la 

loi reconnue et de la loi non reconnue produit […] un deuxième effet étrange : la 

stratification des réceptifs, du public. […] Il en résulte une esthétique des attardés et une 

                                                
679 Ibid. 
680 Ibid., p. 70‑71. 
681 W. Rathenau, « Physiologie des Kunstempfindens », art cit, p. 71. 
682 W. Rathenau, « Von neuerer Malerei », art cit, p. 78. 
683 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 197. 
684 W. Rathenau, « Ein Grundgesez der Ästhetik », art cit, p. 43‑44. 



 158 

esthétique des progressistes »685 : une « Kulthur »686 (écrit Schmitt) à double couche. Mais 

l’industriel remarque qu’à l’époque moderne, qu’il décrit comme ère mécaniste, s’opère 

une « interpénétration des deux couches [qui] a naturellement entraîné la progression de la 

classe inférieure, dont le type, en tant qu’homme de la finalité, confère à l’époque son 

caractère »687. 

 

Dès lors, « l’ère mécaniste est l’ère de la finalité […]. Notre époque n’a que des 

fins, pas d’âme, pas de conscience, pas de productivité éthique »688. Or, pour Schmitt « cela 

prouve la dépendance, expressément niée par Rathenau, de sa représentation de l’époque 

par rapport à sa critique, car la détermination sans âme est négative et ne reçoit son contenu 

que par la représentation fondamentale de la critique : l’âme»689. Pour le jeune juriste, cette 

« détermination négative » est une contradiction puisqu’elle « a son poids en dehors d’elle-

même »690, c’est-à-dire qu’elle ne peut se représenter que de l’extérieur, alors même que 

Rathenau défend une « âme » immanente (à la nature). Le puissant magnat, de ce fait, 

prônant l’immanence, se retrouve alors à supposer une transcendance pour se désoler de 

« l’absence » d’âme. Villinger explique, en ce sens, que 

Rathenau s’inscrit ainsi dans la tendance décrite par Schmitt de l’extension des 

représentations de l’immanence qui commence au XIXe siècle, qui va de pair avec 

la pensée scientifique et qui est marquée par la légalité naturelle valable sans 

exception, avec laquelle aussi bien l’élément personnaliste du concept d’État que la 

« transcendance de Dieu par rapport au monde » cessent d’être concevables.691 

 

Cette pensée de la légalité naturelle est décrite en menu détail dans « Une Loi fondamentale 

de l’esthétique »692. Outre l’affirmation de l’existence d’une loi de l’esthétique (ressentie 

et connue) en introduction, cet essai cherche à démontrer l’existence d’une telle loi en 

passant en revue les « formes » qu’a connues l’art depuis l’antiquité. Or, nous dit Rathenau, 

les « formes de la nature » ont inspiré la symétrie des œuvres antique comme les « lois de 

                                                
685 Ibid., p. 49. 
686 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 18. 
687 C. Schmitt, « Kritik der Zeit », art cit, p. 324. 
688 Ibid. 
689 Ibid. 
690 Ibid. 
691 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 200. 
692 Walther Rathenau, « Ein Grundgesez der Ästhetik » dans Reflexionen, Leipzig, Hirzel, 1908, p. 41‑57. 



 159 

l’effet spatial » de la Renaissance. Ce ne sont pas de simple imitation, mais plutôt des 

représentations des lois de la nature que seuls certains ont la capacité de relayer, par la 

création artistique, à ceux qui ont la capacité de les ressentir. L’époque actuelle (celle du 

tournant du 20e siècle) est, elle, caractérisée par la lumière et l’obscurité et les lois 

physiologiques-optiques qui y sont associées. Cette légalité absolue de la nature est, pour 

Rathenau, la seule source d’art. 

 

Cette critique de la contradiction de l’immanente se retrouve à la fois dans La 

Valeur de l’État et dans Thélogie politique. En effet, dans Thélogie politique, Schmitt 

explique que pour « la masse des hommes cultivés » de l’époque (auxquels sont destinées 

les Schattenrisse), la transcendance ne semble plus crédible, mais il reste malgré tout Dieu, 

un dieu sécularisé. De fait, « pour autant que la philosophie de l’immanence, qui a trouvé 

son architecture systématique la plus impressionnante dans la philosophie de Hegel, 

maintienne l’idée de Dieu, elle inclut Dieu dans le monde et fait surgir le droit et l’État de 

l’immanence de l’objectivité »693. Dieu, in fine, est remplacé par les « hommes » achevant 

de détruire le dieu que cette philosophie cherchait à préserver malgré tout dans la nature. 

Ce paradoxe s’exprime chez Rathenau par la promotion du naturalisme (d’où son mécénat) 

et du génie subjectif et c’est aussi ce qui fait de sa critique du temps une lamentation plutôt 

qu’une critique, puisqu’il ne peut se dégager de l’ère mécaniste et son culte de 

l’immanence. Et c’est ce qui rapproche Schmitt du représentant du modernisme 

germanique. De fait, « by ironizing Hegel’s logic, [the] two modernists criticise the spirit 

of enlightenment » et de sa mécanisation et neutralisation du monde. 

 

Finalement, Rathenau comme Ostwald, malgré leur apparente opposition, ne sont 

en fait que les deux représentants du même Zeitgeist, déspiritualisé, désincarné et donc 

neutralisé et dépolitisé. Dans les Schattenrisse, si le portrait d’Ostwald est structurant, 

celui de Rathenau est le plus dense. Cela est, sans doute, dû au fait que Schmitt cherche 

à concentrer en Rathenau, le mécène, le « désintérêt stupide avec lequel l’Allemagne 

littéraire de l’époque réagissait à une œuvre comme Nordlicht de Däubler »694. De fait, au 

                                                
693 C. Schmitt, Théologie politique, op. cit., p. 59. 
694 C. Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schüler, op. cit., p. 42. 



 160 

contraire des artistes de l’immanence que Rathenau soutient financièrement, Däubler offre 

une poésie de la transcendance (nous y reviendrons plus bas) dont le rejet par l’industriel 

prouve qu’il n’est que l’autre face de la pièce de l’immanence, rejoignant ainsi Ostwald, 

malgré « sa critique du temps ». 

 

3 — Godefroy de Bouillon 
 

Le 7 juillet 1913, dans une lettre annonçant l’envoi des Schattenrisse, Schmitt écrit à 

sa sœur Auguste : « Hier, je t’ai envoyé la satire “Schattenrisse”, promise depuis 

longtemps. Tu aimeras surtout “Godefroy de Bouillon” et “Pépin le Bref”. Tous deux ne 

sont amusants que dans leurs parties drôles et doivent être compris sans allusion. Le 

persiflage des anecdotes de Wilhelm Schäfer te plaira peut-être aussi »695. Les deux 

portraits annoncés sont les deux seuls qui ne nomment pas les personnes satirisées, mais 

qui au contraire les travestissent sous les traits de personnages historiques illustres. La 

satire de de Bouillon porte, en vérité, sur Guillaume II et sur la situation politique de 

l’Allemagne wilhelmienne du dernier quart de siècle, c’est-à-dire depuis la naissance de 

Schmitt. 

 

Guillaume II représenté sous les traits de de Bouillon est une réutilisation d’une 

caricature censurée de la revue satirique Simplicissimus. En 1898, un numéro intitulé 

Palestine moque le voyage de Guillaume II en Palestine en le représentant sous les traits 

de de Bouillon au côté de Friedrich Barbarossa, le dernier Kaiser à avoir foulé le sol de 

Palestine en tant qu’empereur (Friedrich III et Guillaume 1er ayant visité la Palestine 

seulement en tant que Kronprinz). La caricature montre Barbarossa serrant un casque 

prussien et riant à gorge déployée, alors que de Bouillon lui dit « Ne riez pas comme ça, 

Barbarossa ! Nos croisades ne servaient à rien non plus »696. Qui plus est, un poème intitulé 

« En Terre sainte » (Im heiligen Land), par Frank Wedekind, moque les allures de croisée 

                                                
695 C. Schmitt, Carl Schmitt - Jugendbriefe, op. cit., p. 174 ; Voir aussi : E. Kennedy, « Carl Schmitt Und 

Hugo Ball », art cit, p. 152,  note 27. 
696 A. Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 45. 



 161 

de l’Empereur qui « n’est pas indispensable chez » 697 lui et qui peut donc se permettre de 

« quitter [son] pays en toute confiance »698. 

 

A — Berlin — 1907  

 

Le choix de reprendre cette caricature, déjà vieille de quinze ans au moment de 

l’écriture des Schattenrisse, est certainement à lire comme une mise en abyme de la satire 

puisque les deux fondateurs de la revue, Albert Langen et Thomas Theodor Heine, de 

même que Wedekind sont des critiques hostiles à l’autorité et au conservatisme régnant et 

appartiennent aux franges de la Sécession de Munich à laquelle Schmitt et Eisler sont plutôt 

hostiles. Ainsi, reprendre la caricature de Guillaume II en faux croisé est une satire dans la 

satire étant donné qu’ils appartiennent à cette caste libérale et neutralisante accusée et 

moquée dans la Schattenriß. Simplicissimus est, à cet égard, leur organe de propagande. 

C’est, par exemple, dans les pages de cette revue que sont publiés les poèmes de Georg 

Herwegh, président de la Société démocratique allemande et de la Légion des démocrates 

allemands, qui avait tenté de venir porter secours aux révolutionnaires de 1848 avant de se 

faire écraser par les troupes de l’armée Wurtemberg. Et de fait, alors que les Langen, Heine 

et Wedekind s’attaquent à la personne de Guillaume II en tant que monarque arrogant qui 

se donne des allures de croisé outrepassant ses pouvoirs en matière de politique étrangère, 

Schmitt reproche aux franges libérales (auxquelles les trois appartiennent) d’avoir 

neutralisé le Kaiser en tant qu’institution, et du fait même d’avoir neutralisé le politique et 

la société dans son ensemble.  

 

Toutefois, le portrait est ambigu par moment parce qu’il cherche aussi à critiquer la 

société sclérosée des dernières années du Second Empire dans laquelle Schmitt ne se sentait 

pas à son aise (son co-auteur n’étant pas allemand). Comme le souligne Höfele, l’arrivée 

de Schmitt à Berlin se solde par une désillusion. En effet, à Berlin, en cette fin de l’ère 

wilhelmienne, Schmitt se retrouve dans un monde dans lequel il a peu de place. Le 

catholique provincial et surtout pauvre (« arm wie ein Landigel »699 (pauvre comme un 

                                                
697 Frank Wedekind, « Im heiligen Land », Simplicissimus, 1898, vol. 3, no 31, p. 245. 
698 Ibid. 
699 A. Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 23. 



 162 

hérisson) est mal adopté au monde de la grande bourgeoisie et à l’aristocratie qui fait la vie 

de la capitale.700 À l’université, il est déçu par la médiocrité de ses professeurs, notamment, 

Josef Kohler et Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, respectivement de droit et de 

philologie, dont il espérait beaucoup en s’inscrivant à l’Université Frédéric-Guillaume de 

Berlin. 

 

Kohler, et ses plus de deux mille titres en plus d’un roman autobiographique, 

révulse très rapidement Schmitt. Dans ces réminiscences (« 1907 Berlin »), il écrit « J’ai lu 

le roman et j’ai eu honte de l’homme célèbre »701. Le « baroque du sud »702 n’était capable 

que de se mettre en scène : il ne pouvait « rien penser ou dire sans s’occuper de lui-

même »703. À l’opposé, Wilamowitz-Moellendorff incarnait l’aristocrate prussien dans 

toute sa splendeur et il faudra plus de temps à Schmitt pour s’en détourner. C’est en lisant 

l’un de ses discours (prononcé en 1900) qu’il découvre le vrai visage de Wilamowitz-

Moellendorff.704 Les deux professeurs ne sont, in fine, que les deux facettes de ce même 

monde goethéen. Tous deux portent le masque de Goethe : « le mal le plus profond de 

l’époque »705. En sommes, ces deux fleurons de l’université allemande se révèlent n’être 

que des visages masqués, dont l’optimisme envers le progrès fait horreur à Schmitt 

puisqu’il est la marque patente de la neutralisation politique, intellectuelle et culturelle dans 

laquelle il voit les causes de l’effondrement du Second Empire.706 

 

Le monde extra-universitaire n’est pas plus réjouissant. Le monde littéraire et son 

culte goethéen font tout autant horreur au jeune provincial. Il se souvient que « la forte 

répulsion […] [le] sentiment de tristesse qui m’emplissait, renforçait ma distance et 

éveillait chez les autres la méfiance et l’étrangeté »707. Il ne trouve de répit que dans la 

                                                
700 Ibid., p. 18‑28. 
701 Carl Schmitt, « 1907 Berlin » dans Piet Tommissen (ed.), Schmittiana - Nr. 71-72, Economische 

Hogeschool Sint-Aloysius., Bruxelles, 1988, p. 15. Schmitt parle du roman autobiographique de Kohler, Eine 

Faustnatur. 
702 Ibid., p. 16‑17. 
703 Ibid., p. 15. Schmitt parle du roman autobiographique de Kohler, Eine Faustnatur. 
704 Ibid., p. 16‑17. 
705 Ibid., p. 18. 
706 Ibid., p. 19‑21. 
707 Ibid., p. 21. 



 163 

découverte de Max Stirner !708 Il n’est pas seul, dans la capitale prussienne, à ne pas se 

reconnaître dans « l’Allemagne de Goethe », nombreux sont ceux qui célèbrent désormais 

l’Allemagne d’Hölderlin. Rappelant à sa mémoire l’essai pamphlétaire de Max 

Kommerell, Schmitt, note le 18 mai 1948 : « “Jugend ohne Goethe” (Max Kommerell), 

c’était pour nous depuis 1910 in concreto “Jugend mit Hölderlin”, c’est-à-dire le passage 

du génialissime optimiste-irénique-neutralisant au génialissime pessimiste-actif-

tragique »709. Mais contrairement à cette jeunesse qui se rassemble autour de Stefan 

George, lui se reconnaît dans le bohémien souabe710 : Theodor Däubler auquel il consacrera 

un élogieux essai en 1916711. 

 

B — Neutralisation du Kaiser 

 

Quoi qu’il en soit, le souvenir de Berlin que gardera Schmitt marquera sa vision des 

dernières années de l’Allemagne wilhelmienne. En 1939, il décrit, dans Neutralität und 

Neutralisierungen, l’Allemagne d’avant-guerre comme une période de neutralisation 

politique consacrée par la marginalisation constitutionnelle de l’Empereur qui mènera 

finalement à la chute de ce dernier et de son empire.712 Or, son expérience berlinoise n’a 

pas manqué de teinter son analyse a posteriori des dernières années de l’Empire. Schmitt 

garde en mémoire, et souscrit en partie, au vers de Wedekind qui affirme que le Keiser 

« n’est pas indispensable », mais il propose, quelque trente années plus tard, une tout autre 

explication à son « inutilité ». Comme Christoph Steding, Schmitt soutient que c’est 

l’empereur qui gouverne, mais « sans jamais tomber dans l’hostilité à l’Empire »713. 

 

L’article de 1939 se veut un pendant juridique à la thèse de Christoph Steding sur 

la « maladie de la culture européenne »714, c’est-à-dire de « l’esprit de neutralisation et 

                                                
708 Ibid. ; C’est à lui qu’il emprunte sa célèbre maxime : « Tous les concepts prégnants de la théorie moderne 

de l’État sont des concepts théologiques sécularisés ». C. Schmitt, Théologie politique, op. cit., p. 46. 
709 Carl Schmitt, Glossarium.: Aufzeichnungen aus den Jahren 1947 bis 1958., 2e éd., Berlin, Duncker & 

Humblot, 2015, p. 115. Mes italiques. 
710 A. Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 23. 
711 C. Schmitt, Theodor Däublers « Nordlicht »., op. cit. 
712 Carl Schmitt, « Neutralität und Neutralisierungen » dans Positionen und Begriffe: im Kampf mit Weimar 

- Genf - Versailles, 1923 - 1939, Hambourg, Hanseatische Verlagsanstalt, 1988, p. 271‑295. 
713 Ibid., p. 284. 
714 Ibid., p. 271. 



 164 

de dépolitisation hostile à l’Empire »715. Cet esprit, explique Schmitt, oppose le 

politique à la culture et la civilisation, et conséquemment procède à la neutralisation 

de toute réalité sociale perçue comme politique, et donc « barbare ». Le paroxysme 

de cet esprit (ce « front culturel ») consiste alors en la destruction d’un Empire 

puissant, donc politique et forcément dangereux, au milieu de l’Europe. Cet esprit 

neutralisant et dépolitisant, Schmitt va l’attribuer à certains personnages 

emblématiques du règne de Guillaume Ier ; à savoir : « Burckhardt, Nietzsche, 

Langbehn, Stefan George, Thomas Mann, Siegmund Freud, Huizinga et Karl 

Barth »716. Or, soutient Schmitt, cette thématique de la « neutralisation » et de la 

« dépolitisation » est une spécifiquement juridique, d’autant plus que c’est le droit 

qu’elle opère.717 

 

De fait, il rappelle que Stending ne « conçoit les neutralisations intellectuelles 

et culturelles que comme les effets d’une décision et d’une prise de position 

essentiellement politiques »718. Donc, ce qu’il manque à la thèse de « l’historien » 

est une analyse plus poussée de la mécanique constitutionnelle ayant entraîné la 

neutralisation du pouvoir et par voie de conséquence des sphères intellectuelles et 

culturelles. Suivant, si Steding n’aborde que peu les aspects purement 

constitutionnels de cette « maladie de la culture européenne », le juriste entend 

démontrer qu’elle s’inscrit dans la structure juridico-politique du 

constitutionnalisme « en œuvre », c’est-à-dire non tel que théorisé, mais tel que 

pratiqué. Et c’est à cet angle mort juridique que Schmitt entend remédier dans son 

analyse. Aux fins de démonstration, il se propose de s’attarder sur la dépolitisation 

progressive du pouvoir depuis la création de l’État européen moderne dont l’histoire 

est une « une histoire de neutralisation des oppositions confessionnelles, sociales, 

                                                
715 Ibid. 
716 Ibid., p. 273. 
717 Ibid. 
718 Ibid., p. 284. 



 165 

etc. »719. Dépolitisation achevée par le développement du constitutionnalisme au 

19e siècle qui a étendu le processus de dépolitisation de l’État, en tant qu’appareil 

institutionnel, au « au gouvernement de l’État », et ce, « en transformant le prince 

absolu en un chef d’État neutre, séparé du gouvernement actif »720.  

 

Or, dans ce système, « un “chef d’État” neutralisé fait toujours face à un “chef 

de gouvernement” politique »721 et est condamné à « planer au-dessus des 

oppositions en jouant un rôle d’équilibre et de médiation. Il règne et ne gouverne 

pas »722. Contre ce modèle adopté par la plupart des États européens (Angleterre, 

France, Belgique, Italie, les monarchies constitutionnelles allemandes et les 

monarchies des Balkans), explique Schmitt, l’État prussien essaya d’opposer un 

régime dit de « monarchie parlementaire », et non de « monarchie 

constitutionnelle ». Or, soutient Schmitt : 

La monarchie parlementaire est également, et à un degré plus élevé, une 

monarchie constitutionnelle ; dans sa réalisation institutionnelle, elle n’est 

devenue qu’un pas en avant sur la voie de la parlementarisation complète. 

Mais dans son effet psychologique et de propagande, elle a eu la signification 

d’une formule de compromis rassurante, derrière laquelle le processus de 

neutralisation du monarque, nécessairement lié au constitutionnalisme, a pu 

se développer sans entrave, jusqu’à ce que son résultat apparaisse 

ouvertement à l’automne 1918, pour trouver ensuite dans la constitution de 

Weimar un accomplissement quelque peu posthume, mais vraiment 

complet.723 

 

Pour comprendre cette continuation entre la monarchie constitutionnelle et 

parlementaire, en apparence opposée, Schmitt propose de se dégager de l’antithèse 

et d’observer le « comportement réel et les conceptions réelles des empereurs 

                                                
719 Ibid. 
720 Ibid., p. 274. 
721 Ibid., p. 275. 
722 Ibid. 
723 Ibid. 



 166 

régnants du Second Empire »724. Le juriste affirme, dans cette perspective, que si 

l’on observe les pratiques, 

Il apparaît alors rapidement que cette doctrine du monarque allemand 

constitutionnel non neutre pouvait peut-être avoir un certain sens tactique pour 

l’État prussien, mais qu’elle a échoué à tous égards face au gouvernement impérial 

du Second Empire et qu’elle est tout au plus apte à dissimuler le fait qu’en raison 

de la répartition fédérale du gouvernement entre l’Empire et la Prusse et de la 

neutralisation irrésistiblement progressive du gouvernement impérial, l’État de 

Prusse a également été entraîné dans ce processus de neutralisation. 725 

 

Aux fins de sa démonstration, Schmitt se propose donc d’observer l’évolution de la 

pratique du pouvoir et, plus spécifiquement, le rôle de l’empereur durant le Second Empire. 

Pour lui, la « doctrine du monarque allemand constitutionnel non neutre »726 n’était qu’une 

illusion masquant la neutralisation progressive de l’Empire du fait de sa forme fédérée, 

c’est-à-dire une répartition du pouvoir entre l’Empire et la Prusse qui entraînait 

nécessairement une neutralisation du pouvoir impérial.   

 

En effet, explique le juriste, avec les succès militaires de Bismarck, une constitution 

est mise en place qui permet de camoufler les contradictions d’un système bigarré, dont les 

contradictions ne tarderont pas à émerger. En fait, la constitution de 1871 se voulait une 

solution entre les revendications libérales et le conservatisme : les premières furent 

« déchargé[es] sur l’Empire »727, c’est-à-dire que l’Empire est devenu le lieu du suffrage 

universel et des « droits libéraux », alors que la Prusse put se mettre « à l’abri du 

libéralisme »728 et conserver sa forme. Mais dans les faits, il s’agissait d’un équilibre 

fallacieux entre les compétences du Reich et ses unités constituées (en premier lieu la 

Prusse), une « dichotomie entre libéralisme et conservatisme [qui] se transforma ainsi 

dangereusement en une différence de politique intérieure entre l’Empire et la Prusse »729. 

                                                
724 Ibid., p. 276. 
725 Ibid. 
726 Ibid. 
727 Ibid., p. 27. 
728 Ibid. 
729 Ibid. 



 167 

Cet état de fait se transforme en crise constitutionnelle latente (« qui décide de l’effectif de 

l’armée et de l’ampleur de l’armement ? »730) durant toute la durée de vie de l’Empire. 

 

En effet, Guillaume 1er, qui veut régner, garde l’allégeance de l’armée, toutefois le 

pouvoir de lever les impôts échoit aux Länder. Ainsi, si l’armée reste fidèle à l’empereur, 

ce sont les parlements locaux qui contrôlent les budgets du Reich, incluant celui de Prusse. 

Toutefois, la question de la taille et du budget militaire restait toujours en suspens et 

Bismarck devait en permanence négocier des accords pour l’entretenir. Ainsi, les 

négociations permanentes prouvaient que le pouvoir effectif n’était plus en un endroit, mais 

en plusieurs : il n’était plus entre les mains de l’Empereur qui croyait se préserver (et avec 

lui son pouvoir) du libéralisme neutralisant. En fait, 

le Reich n’était gouverné ni par le chef d’État constitutionnel, l’empereur, ni par un 

chef de parti parlementaire représentant le peuple, mais par un tiers, le chancelier 

et chef du gouvernement : Bismarck, seul responsable. Malheureusement, il devait 

sans cesse chercher les bases de sa possibilité de gouverner auprès de l’empereur, 

du Bundesrat, en Prusse, auprès des princes des Länder, auprès des partis les plus 

divers du Reichstag »731. 

 

Donc, cet équilibre reposait, quasi exclusivement, sur les talents personnels de Bismarck, 

et non pas sur un ordre constitutionnel concret. Ce faisant, l’« on ne se rendit pas compte 

que cette solution intermédiaire représentait en réalité déjà une forme particulièrement 

compliquée, mais aussi particulièrement poussée, de neutralisation de la politique 

intérieure »732. Toutefois, un tel équilibre n’était pas tenable à long terme et devait 

nécessairement être rompu sous la pression des contradictions, ce qui fut consommé en 

1890 avec le limogeage du Premier chancelier du Reich.733 

 

Schmitt explique que « Guillaume 1er a laissé Bismarck gouverner et n’a fait 

aucune tentative pour devenir actif dans l’Empire et imposer un régime 

personnel »734. Au contraire, Guillaume II a cherché à « briser la prison invisible 

                                                
730 Ibid. 
731 Ibid., p. 278. 
732 Ibid. 
733 Ibid. 
734 Ibid. 



 168 

d’un chef d’empire neutre et d’être un monarque actif, gouvernant vraiment lui-

même, conformément à la théorie allemande officielle »735, mais l’opération s’est 

soldée par un échec cuisant. En effet, l’Empereur s’est retrouvé face à une forte 

opposition bien déterminée à l’« instruire […] sur ses limites constitutionnelles et 

de l’éduquer à la neutralité »736. Pour Schmitt, l’Empereur ne disposait d’aucune marge 

de manœuvre constitutionnelle, expliquant de ce fait l’échec de ses tentatives d’incarner le 

politique et de gouverner lui-même. Faisant siennes les déclarations de Guillaume II sur 

son règne, Schmitt soutient que 

Malgré sa position de chef de guerre suprême, malgré la prétendue différence 

entre un monarque actif, constitutionnel allemand, et un monarque passif, 

parlementaire anglais ou belge, l’empereur allemand du Second Empire n’a 

pas gouverné, et ce, comme il le dit lui-même, parce que la constitution de 

l’Empire ne le lui permettait pas.737  
 

Dans cette configuration légale, les actions de l’empereur, sans validité constitutionnelle, 

tournaient court, à commencer par ses entreprises et velléités coloniales. En effet, 

l’empereur ne disposait, même en matière d’affaires étrangères, d’aucune prérogative et 

d’aucun pouvoir réel, affirme Schmitt. Contraint de s’en remettre à son Chancelier, il se 

retrouvait dans un rôle d’observateur extérieur à la situation. De cette position, Schmitt 

suppute les causes expliquant l’attitude retirée et silencieuse de Guillaume II à la fin du 

premier conflit mondial. Finalement, l’effondrement de l’Empire en 1918 était une 

nécessité pour le dernier souverain du Second Empire afin d’« épargner à [son] peuple » 

« la guerre civile », soutient le juriste reprenant, encore une fois, les déclarations du 

dernier Empereur.738 

 

C — État neutre, obligation de droit international  

 

Cette neutralisation du pouvoir intérieur est, en outre, une condition sine qua 

non afin d’être admis parmi les États dits « civilisés » du droit international public 

                                                
735 Ibid., p. 278‑279. 
736 Ibid., p. 279. 
737 Ibid., p. 280. 
738 Ibid., p. 281. 



 169 

libéral. En effet, Schmitt insiste sur « le lien fondamental, très important du point de 

vue pratique et théorique, entre la structure de la neutralité interétatique et celle de 

la neutralité intérieure »739. Avec la neutralisation du chef de l’État, seul détenteur, 

reconnu par le droit international, du pouvoir de représentation internationale, c’est 

la signification même des expériences de représentations interétatiques qui sont 

transformées, incluant les signatures et ratifications des traités internationaux. 

« Celle-ci passe d’une simple confirmation ex tunc du respect des pouvoirs 

internationaux […] à une confirmation du respect des dispositions constitutionnelles 

internes »740. En d’autres termes, la perte de souveraineté du prince à l’interne se 

traduit aussi par une perte de souveraineté à l’externe, puisque ce dernier se voit 

désormais imposer l’obligation de respecter une certaine « forme juridique » à 

l’interne comme condition préalable à l’exercice de ses prérogatives sur les affaires 

internationales. 

 

Plus encore, ce lien a un impact encore plus profond puisqu’il détermine aussi 

« si un État appartenant à la communauté de droit international est normal et 

homogène par rapport à cette communauté »741. Le juriste explique, en effet, que 

« selon la conception développée au XIXe siècle par le constitutionnalisme libéral, 

seul l’État neutre sur le plan intérieur est normal et homogène en droit 

international »742. En ce sens, la neutralisation du chef de l’État devient la condition 

d’appartenance à la communauté internationale au regard du droit international : « le 

type d’État libéral-constitutionnel, neutre sur le plan interne, est érigé en une sorte 

de standard des membres de la communauté du droit international »743. Les États ne 

correspondant pas à ce type sont, eux, considérés comme des États incomplets que 

les États (occidentaux) libéraux constitutionnels peuvent et doivent contraindre à 

                                                
739 Ibid., p. 287. 
740 Ibid., p. 288. 
741 Ibid. 
742 Ibid. 
743 Ibid. 



 170 

changer de forme juridique. En somme, dans cette nouvelle configuration libérale 

du droit international : 

Les États et les peuples de l’Est, encore arriérés et peu développés sur le plan 

libéral-constitutionnel, devaient accepter d’être contrôlés et encadrés par les 

principales puissances occidentales. La soi-disant protection des minorités 

du système de Versailles reposait entièrement sur cette base1. La neutralité 

nationale du constitutionnalisme libéral devient ainsi la base de l’état normal 

des membres de la communauté de droit international, présupposé par le droit 

international.744 

 

Cette doctrine de neutralité et de neutralisation s’incarne dans le « droit de La Haye 

et de Genève » qui la consacre en 1907 (Schmitt semble ne pas considérer le texte 

de 1899) avec les restrictions au jus ad bellum, l’encadrement du jus in bello (et 

après la Première Guerre avec la Société des Nations).745 

 

D — Godefroy en Palestine 

 

Et de fait, la visite en Palestine de Guillaume II à l’origine de sa 

représentation sous les traits de de Bouillon est source d’un tollé diplomatico-

politique. À l’interne, il est reproché à Guillaume II ses accointances avec le Sultan 

Abdul Hamid II, le « boucher des Arméniens » (avant le génocide arménien par les Jeunes-

Turcs). De plus, comme dans la caricature de Simplicissimus, les « aventures » du 

monarque en Terre sainte sont moquées et perçues comme la lubie grotesque d’un 

empereur qui ne connaît pas sa place (d’où sa nécessaire instruction en matière 

constitutionnelle, incluant sur ses prérogatives internationales). Or, comme le souligne 

Schmitt, en reprenant à son compte les explications (justifications) de Guillaume II lui-

même, c’est le chancelier qui détient toutes les informations et les dossiers en matière 

d’affaires internationales.746 L’empereur, lui, ne dispose que des bribes d’infirmations que 

le chancelier consent à lui donner. Qui plus est, le chancelier peut aussi remettre sa 

démission dès qu’il est en désaccord avec la politique étrangère que l’empereur veut mener. 

                                                
744 Ibid., p. 289. 
745 Ibid. 
746 Ibid., p. 279. 



 171 

Cela a pour effet de contraindre l’empereur à ne pas à mécontenter son chancelier. La 

menace de démission agit alors comme une épée de Damoclès sur l’Empire puisqu’en 

raison de ses prérogatives et des qualités nécessaires à l’exercice de sa fonction, il est 

difficilement remplaçable.747 

 

À l’externe, ses prises de paroles sont considérées comme des attaques contre les 

intérêts français et britanniques en Palestine. Outre les contrats juteux, notamment dans les 

domaines ferroviaires et télégraphiques (par AEG, propriété des Rathenau), dans les zones 

d’influence des deux Empires « occidentaux », la reconnaissance par Guillaume II d’Abdul 

Hamid comme « chef spirituel » de tous les mahométans est perçue comme provocation. 

En effet, l’empereur déclare « que les 300 millions de mahométans du monde entier, qui 

vénèrent en [d’Abdul Hamid] leur chef spirituel, “peuvent être assurés” que “l’empereur 

allemand sera de tout temps leur ami” »748. Or, au moment de cette déclaration, « la majeure 

partie des mahométans vivaient dans la zone de domination, notamment de l’Angleterre, 

de la France et de la Russie ». Qui plus est, le droit international occidental, qui neutralise 

le chef de l’État, fait des sorties de Guillaumes II des provocations illégales (et criminelles) 

envers les intérêts des empires occidentaux et de leurs prétentions sur le Moyen-Orient. 

 

Ainsi, dès 1913, Schmitt cherche à construire une fiction illustrant, dans le 

portrait de Guillaume II sous les traits de de Bouillon, la contrainte neutralisante du 

droit international, de même que l’« incapacitation » constitutionnelle de l’empereur 

évoquée plus haut. En effet, de Bouillon-Guillaume est montré dans une situation 

de détresse dans laquelle il est « coincé » et en incapacité entre deux fronts, celui de 

la politique intérieure et celui de la politique extérieure. Le premier front se présente 

sous les traits du conglomérat des divers partis (tels que Schmitt les conçoit c’est-à-

dire des regroupements d’intérêts privés), à savoir des ouvriers (socialistes), des 

invalides (chrétiens-démocrates) et des créanciers (libéraux-capitalistes).749 Ces 

                                                
747 Ibid., p. 280. 
748 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 205. 
749 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 21. 



 172 

derniers le contraignant à la fuite puisqu’endetté et dans l’incapacité de contracter 

un prêt auprès d’une institution bancaire, il ne trouve refuge qu’en se cachant sous 

un pont. Le second front, en filigrane, est celui de la critique de la politique 

coloniale, malvenue pour un pouvoir qui ne veut pas se résoudre à la neutralité. Ses 

hauts faits d’armes sont décrits comme des « coups et blessures volontaires et criminelles 

[…] contre le gardien de la mosquée Ibrahim Pacha »750. Il est réduit à attendre une pension 

d’ancien soldat, accablé et honteux, de la part de l’État (le gouvernement, donc le 

chancelier) qui tarde à la lui donner (puisque c’est lui qui dispose et décide quoi lui 

donner).751 Pension qu’il cède finalement à Saint-Paul, « le représentant et l’administrateur 

du ciel des lettrés » (c’est-à-dire des sociodémocrates) qui l’acceptera au ciel (des Nations 

civilisées) puisqu’il se résout, par cet abandon, à la perte de tout son pouvoir et donc à sa 

neutralisation politique et économique. Schmitt (et Eisler) portraiturent ainsi la chute du 

pouvoir impérial qui, acculé de tous bords, à l’interne comme à l’externe, est contraint à 

renoncer à son pouvoir décisionnel. 

 

4 — Mon Frère 

 

Le quatrième portrait des Schattenrisse renvoie non pas à une personnalité, mais 

aux individus qui cherchent à « vivre » au travers d’un tiers ; à savoir Friedrich Nietzsche. 

La satire consiste en un échange épistolaire fictif entre un certain Wilhelm Pannitzki, 

enseignant à Dünneborn à Grimma, Fichtelgebirge, et Élisabeth Förster-Nietzsche. 

L’échange s’inscrit dans le débat entourant les controverses autour des Nietzsche-Archiv 

et l’héritage (et surtout la récupération instrumentale) de la pensée du philosophe. Villinger 

identifie derrière Wilhelm Pannitzki, Rudolf Pannwitz qui a cherché au début du 20e siècle 

à développer une nouvelle pédagogie se reposant sur les préceptes nietzschéens. Le projet 

de ce dernier, explique Villinger, est complémentaire à la fois de la vision qu’avait Förster-

Nietzsche de son frère et de l’idée qu’elle se fait de son héritage.752 Les deux « épistoliers » 

rejettent et s’opposent dans leur échange à Heinrich Köselitz (Peter Gast, orthographié 

                                                
750 Ibid. 
751 Ibid., p. 20. 
752 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 214. 



 173 

Gas), Franz Overbeck et Carl Albrecht Bernoulli. Ces derniers se sont opposés, de façon 

plus ou moins virulente, aux projets de Förster-Nietzsche pour l’œuvre de son frère. La 

querelle mise en scène dans la Schattenriß moque le culte, qui se développe de son vivant, 

du philosophe de Bâle. L’influence, néfaste, de la pensée nihiliste de ce dernier est un autre 

des éléments (aux côtés du monisme et de l’immanence) qui structurent la critique contenue 

dans les Schattenrisse. 

 

A — Nietzsche-Archiv 

 

En 1894, Förster-Nietzsche, décide de créer les Nietzsche-Archiv pour préserver 

l’œuvre de son frère et en faire la promotion. Après la mort du philosophe en 1900, 

plusieurs falsifications de sa part, notamment de ce qui fut présenté jusqu’en 1935 comme 

l’œuvre majeure (La volonté de puissance) du philosophe, sont découvertes. Mais, au 

moment de la publication des Schattenrisse, les manipulations de Förster-Nietzsche ne sont 

pas encore connues. Malgré tout, certains des anciens amis et collaborateurs du philosophe 

se méfient de Förster-Nietzsche et dénoncent ses tentatives de récupérations de l’œuvre 

nietzschéenne. Après 1889, Gast, qui avait joué le rôle de secrétaire pour Nietzsche depuis 

1886, récupère les manuscrits de Nietzsche et écrit à Overbeck en vue de les publier. 

Toutefois, Förster-Nietzsche, rentrée du Paraguay et désormais veuve, récupère la tutelle 

de son frère malade et met un terme au projet de Gast en 1893, avant de fonder les archives 

à Weimar. Néanmoins, Gast viendra travailler pour les archives entre 1899 et 1909 et 

participera à la publication de La Volonté de puissance avant de rompre définitivement 

avec la sœur Nietzsche. N’ayant pas accès à tous les documents collectés scrupuleusement 

par cette dernière, il participe en partie à l’opération de falsification. 

 

Overbeck (ami du philosophe), quant à lui, se méfie immédiatement de Förster-

Nietzsche, d’autant plus qu’elle l’accuse d’avoir égaré trois des quatre livres qui devaient 

constituer La Volonté de puissance, alors que le projet avait été abandonné par Nietzsche 

(Paolo D’Iorio). Le professeur de théologie refuse de céder sa correspondance avec 

Nietzsche à sa sœur et dénonce, dans sa correspondance privée, ce qu’il estime être un 

dévoiement de la pensée de son ami. Il dénonce tout particulièrement la « déification » du 



 174 

philosophe et de la volonté de sa sœur d’éliminer toute lecture critique de la philosophie 

nietzschéenne. Après sa mort en 1905, Bernoulli (l’un de ses anciens élèves) publie 

Friedrich Nietzsche und Franz Overbeck. Eine Freundschaft. L’ouvrage en deux volumes 

se présente comme une biographie de l’amitié entre les deux hommes qui n’occulte pas les 

réserves et critiques que pouvait avoir le théologien envers le philosophe, et évite la 

glorification propre aux ouvrages produits sous la tutelle des Nietzsche-Archiv. L’ouvrage 

exploite essentiellement la correspondance d’Overbeck, notamment celle avec Nietzsche, 

que ce dernier s’était refusé à céder à Förster-Nietzsche. Cette publication se soldera par 

un procès sensationnaliste entre les Nietzsche-Archiv et Bernoulli. 

 

C’est dans ce contexte de tension entre ceux qui se réclament de l’héritage de 

Nietzsche que « Mon frère » s’inscrit. Ainsi, dès le début du portrait l’enseignant zélé 

(Pannwitz) interroge sa correspondante sur deux thèmes. D’abord, il la questionne sur « les 

relations de [son] génial frère avec l’aviation » que « Peter Gas et [son] neveu à cornes 

ont négligé »753. Le jeune instituteur poursuit en rapprochant les deux « génies », Nietzsche 

et Zeppelin (une note de page précise que « Cette humble personne n’a même pas de 

prénom ! »754). Ensuite (dans l’extrait d’une autre de ses missives ?), il s’interroge sur « le 

rapport entre […] l’aviation et le génie de la pensée, et le point crucial des révélations [du] 

génial frère, la doctrine de l’éternel retour »755. Le texte renvoie aussi à la Schattenriß 9 qui 

porte sur Niegeburth, et donc Nietzsche lui-même et sur laquelle nous reviendrons. Il 

conclut sur l’importance de l’enseignement de Nietzsche et la nécessité d’en faire « le bien 

commun de tous les lettrés »756. La missive de Pannwitz est un verbiage embrouillé, le 

lecteur ne sait pas s’il s’agit d’une lettre ou d’un collage de bouts de lettres envoyées à des 

moments différents. Ce procédé cherche à moquer l’ergotage, obscur et non structuré, que 

Schmitt associe aux nietzschéens. 

                                                
753 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 72. La fratrie Nietzsche 

avait deux cousins beaucoup plus jeunes qui se sont mis au service des Nietzsche-Archiv. Les deux avaient, 

jusqu’à la mort de Förster-Nietzsche, peu d’influence et de visibilité. Mais après son décès, ils participent 

activement à la récupération nazie de la pensée de leur cousin, les deux étant membres du NSDAP. 
754 Ibid.. La fratrie Nietzsche avait deux cousins beaucoup plus jeunes qui se sont mis au service des 

Nietzsche-Archiv. Les deux avaient, jusqu’à la mort de Förster-Nietzsche, peu d’influence et de visibilité. 

Mais après son décès, ils participent activement à la récupération nazie de la pensée de leur cousin, les deux 

étant membres du NSDAP. 
755 Ibid., p. 22‑23. 
756 Ibid., p. 23. 



 175 

 

La réponse (fictive) de Förster-Nietzsche est enthousiaste. Après avoir dénoncé les 

publications fallacieuses d’Overbeck et Bernoulli (« tout ce qu’Overbeck et Bernoulli ont 

publié à ce sujet [l’aviation] est un tissu de mensonges »757), elle confirme le lien entre 

génie et aviation en procédant à une lecture textuelle des aphorismes de son frère, mêlée à 

des anecdotes d’enfance : 

Dès le berceau, mon frère avait l’habitude d’imiter avec la bouche le 

bourdonnement d’acier des hélices [.] Plus tard aussi, il vola douloureusement dans 

l’escalier à cause d’un lacet de botte arraché — mon frère n’avait jamais l’habitude 

de bien attacher ses bottes — et pour me démontrer les lois de la chute, mon frère 

lança, le 23 février 1854, une pierre qui m’atterrit dans l’œil.758 

 

La démonstration du lien entre son génie et aviation est aussi confirmée, selon elle, 

par le « célèbre aphorisme » : « Not only onward shalt thou propagate thyself, but 

upward! »759 (« Nicht nur fort sollst du dich pflanzen, sondern hinauf ! ». La traduction en 

français dit : « Il ne s’agit pas seulement de propager ta race, mais de la porter plus haut »760 

(ce qui fait perdre le jeu de mots et les doubles sens). En effet, elle interprète cet aphorisme 

comme un « appel à construire des dirigeables »761. Elle conclut par un aphorisme 

posthume (inventé de toute pièce) qui incite à « Montez dans les airs, naviguez dans les 

nuages ! »762, qu’elle présente comme ultime élément venant confirmer le lien entre la 

philosophie de son frère et l’aviation.  

 

Cet échange fictif a un double objectif : 1) dénoncer les projets de la pédagogie 

réformée de Pannwitz et de 2) moquer la lecture faite par Förster-Nietzsche. En effet, 

la lecture textuelle de la sœur de Nietzsche occulte les dimensions proprement 

nihilistes (selon Schmitt) de la pensée nietzschéenne que le juriste n’aura de cesse de 

dénoncer (bien qu’il entretienne une relation ambiguë avec l’œuvre du philosophe). 

Contrairement à lui, le juriste ne situe pas le « nihilisme européen » dans la tradition et 

                                                
757 Ibid., p. 24. 
758 Ibid. 
759 Schmitt écrit : « Nicht fort sollt ihr euch pflanzen, sondern hinauf » à la place. Ibid. 
760 Friedrich Nietzsche, Ainsi parlait Zarathoustra, traduit par Geneviève Bianquis, Paris, Flammarion, 2006, 

p. 109. 
761 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 24. 
762 Ibid. 



 176 

l’histoire de la pensée (et de la morale) européenne (et de la chrétienté dont la tendance 

autodestructrice la mène nécessairement vers ce nihilisme destructeur, incapable de le 

dépasser en embrassant créativité et changement). Au contraire, pour Schmitt c’est 

dans le « troisième humanisme », dont Ernst Cassirer et Thomas Mann (et Anatole 

France) sont les représentants les plus achevés (Mann et France sont respectivement 

les sujets des Schattenrisse 11 et 10), que le nihilisme est à identifier. En ce sens, 

l’éthos nihiliste n’est pas à placer dans l’histoire longue de la tradition européenne 

(comme avec Nietzsche), mais est un phénomène qui naît avec 1848 contre cette 

tradition. Ce nihilisme destructeur (de la terre par la promotion de l’air) est central dans 

les thèses que Schmitt développe, notamment en matière de droit international.  

 

B — Humain non humain 

 

C’est l’humanisme qui est un nihilisme ; et cet humanisme est intimement lié 

au positivisme et à « l’esprit juif ». Or, pour Schmitt cet esprit est, dans sa cosmogonie 

antisémite, l’incarnation de l’humanisme en tant qu’idéologie non terrestre et donc non 

humaine puisque « Der Mensch ist ein Landwesen »763 (L’humain est un être terrestre). 

Dans Terre et Mer, Schmitt explique que les êtres qui ne sont pas ou plus « terrestres », 

n’appartiennent plus au genre humain : ce sont les britanniques qui ont abandonné la 

vie terrestre pour devenir un peuple de la mer, les déracinés qui ne sont plus liés au 

« boden » (les cosmopolites et les internationalistes) et les juifs. De fait, pour lui, il 

existe un certain nombre de « peuple » qui ne sont pas ou plus terrestre.764 

 

Outre les peuples des mers du sud (Kanaks et Sawoiori) dans lesquels « one 

recognizes still the last remnants of such fish-humans »765), les Anglais sont des 

« poissons » puisqu’ils en ont décidé ainsi. Mais il existe d’autres non-humains : les 

juifs qui, parce qu’ils n’ont pas de terre à habiter, à occuper, ne peuvent pas non plus 

prétendre à l’humanité. « Humans, for Schmitt, are land-dwellers who, in their “pure” 

form, are peasant farmers who live in farm houses. Jews […] are landless wanderers 

                                                
763 C. Schmitt, Land und Meer, op. cit., p. 7. 
764 Voir la préface de Samuel Garrett Zeitlin : C. Schmitt, Land and sea, op. cit., p. xlii‑xlvi. 
765 Ibid., p. 8. 



 177 

who live in tents »766. La non-territorialité est, quant à elle, associée à un type de 

normativité (non concrète) purement normativiste, caractéristique des peuples sans 

terres, des non-humains.   

 

Schmitt conçoit donc une humanité exclusive qui s’oppose à l’humanité (sans 

bornes) de l’humanisme « illimité ». Or, cet humanisme sans limite, et par conséquent 

déterritorialisé, est un humanisme sans humains, hostile à la vie et nihiliste. De fait, 

dans « La science juridique allemande en lutte contre l’esprit juif »767, il établit un lien 

entre nihilisme, anarchie, matérialisme et normativisme positiviste, tous liés à l’esprit 

juif caractéristique de la pensée humaniste dans sa version libérale d’avant 1848 ou 

dans sa version socialiste-marxiste après 1848. Il explique que : 

L’étrange polarité entre le chaos juif et la légalité juive, entre le nihilisme 

anarchiste et le normativisme positiviste, entre le matérialisme grossièrement 

sensualiste et le moralisme le plus abstrait, est désormais présente à nos yeux 

d’une façon tellement claire et tellement concrète que nous pouvons fonder le 

travail juridique à venir sur ce fait, à savoir la découverte scientifique de notre 

Congrès, également décisive pour la psychologie des races.768 173-174 

 

Mehring résume « Le nihilisme est […] associé au chaos et au matérialisme, la légalité 

normativiste au moralisme universaliste » et le tout « à l’“esprit juif” de manière 

antisémite »769. 

 

De même, dans Le Nomos de la Terre, Schmitt date la consécration de 

l’humanité déterritorialisée au moment de l’apparition de l’État moderne au 19e siècle. 

Il soutient que c’est à ce moment-là que la « scission définitive entre ordre et 

                                                
766 Ibid., p. 5,  note  3 (éditeur). Cette mention des juifs comme « vagabonds sans terre » provient de l’édition 

de 1942, mais est retirée, par Schmitt, de l’édition de 1954 et des éditions subséquentes. La traduction 

française repose sur l’édition de 1988 (la troisième) et ne contient donc pas cette thèse. Par ailleurs, nous ne 

nous réfèrerons pas cette à édition parce qu’elle s’éloigne (trop) du texte original et occulte donc certains 

éléments. À tire d’exemple, alors que le texte de Schmitt est rédigé à la seconde personne du singulier (du, 

dich, dir, dein), la version française utilise le « nous » neutre ce qui change la nature du texte. La totalité du 

« commandement » prescriptif (avec le « tu ») disparaît au profit d’une tonalité descriptive « neutre ». 
767 Carl Schmitt, « La science allemande du droit dans sa lutte contre l’esprit juif. », Cités, 2003, vol. 14, no 2, 

p. 173‑180. 
768 Ibid., p. 173‑174. 
769 Reinhard Mehring, « Die dritte Religion des Deutschen : Die Goethe-Revokation des ›dritten 

Humanismus‹, Carl Schmitts Kanonpolitik, sein Nihilismusbegriff und sein langer Weg zu Goethe » dans 

Matthias Löwe et Georg Streim (eds.), « Humanismus » in der Krise, Berlin, De Gruyter, 2017, p. 142. 



 178 

localisation »770 est consommée et que le passage de l’anarchie (absence de hiérarchie) 

vers le nihilisme s’opère. Avant les Lumières,  

L’homme avait peur du vide, il avait l’horror vacui. […] Pourtant, les 

philosophes des Lumières se sont gaussés cet horror vacui. Celui-ci, après tout, 

n’était peut-être que le frisson, bien compréhensible, que l’homme éprouve face 

au Néant et à la mort, face à la pensée nihiliste, face au Nihilisme tout court.771  

 

Avec les Lumières, l’horreur qu’inspire l’utopie (le non lieu, le sans topos) est moquée 

et l’on instaure un ordre dont le principe est utopique. Ainsi, le nihilisme, selon 

Schmitt, est un ordre sans topos : un ordre utopique. Cet ordre « utopique », non 

délimité territorialement, s’observe dans le normativisme positiviste à vocation 

universaliste. C’est tout d’abord la « Loi juive », nihiliste par excellence, puisqu’elle 

n’est qu’un normativisme désincarné et sans terre. Mais avec le 19e et le 20e siècle, un 

autre nihilisme émerge : celui du droit « sans limites » des Lumières qui s’incarnera 

dans la Société des Nations. Mehring note que pour Schmitt, « un normativisme 

universaliste “déréglé” est […] utopique et devient en fait nihiliste en tant que 

programme d’action futuriste — mise en œuvre mondiale des droits de l’homme ou 

promesses de citoyenneté mondiale à l’humanité entière »772. Ce nihilisme qui fait 

désormais ordre (contre l’ordre des choses) aboutit à une crise, crise du nihilisme à 

laquelle Nietzsche et ses héritiers cherchent à répondre (avec plus de nihilisme). 

 

C — Le technopositivisme 

 

En effet, le technopositivisme de Pannwitz procède d’une tentative de refonder 

une pédagogie qui permettent de dépasser cette crise. Suivant Nietzsche, le pédagogue 

associe le nihilisme ambiant à la longue tradition chrétienne et se propose dans Der 

Volksschullehrer und die deutsche Sprache et Der Volksschullehrer und die deutsche 

Kultur de s’attaquer en priorité à la formation de la jeunesse pour qu’elle échappe au 

nihilisme que véhicule l’école (par son inscription dans la tradition chrétienne). Pour 

ce faire, il se propose d’établir un projet d’éducation populaire qui échappe aux 

                                                
770 Carl Schmitt, Le nomos de la Terre, 2e éd., Paris, Presses Universitaires France, 2012, p. 70. 
771 Ibid., p. 155. 
772 R. Mehring, « Die dritte Religion des Deutschen », art cit, p. 143. 



 179 

institutions traditionnelles, à commencer par l’université dont le savoir « appartient à 

l’époque de la rhétorique et de la scolastique et empêche la formation de toute la 

personnalité »773. En ce sens, sur la base du chapitre « Du Pays de la culture » d’Ainsi 

parlait Zarathoustra,774 il entend créer une « école libre de l’expérience »775. Nietzsche, en 

effet, soutient que les hommes d’aujourd’hui, « tout gribouillés des hiéroglyphes du 

passé »776, « sont stériles » 777 et ne sont que « des portes entrebâillées au seuil desquelles 

le fossoyeur est en attente »778. Il conclut, 

Ils me sont étrangers, ils me sont dérision, ces hommes d’à présent vers qui mon 

cœur, naguère, m’appelait, et je suis banni de toutes les patries, des pays des pères 

et des mères.  

Je n’aimerai donc plus que le pays de mes enfants, l’île inconnue au cœur des mers 

lointaines ; c’est sur elle que je mettrai le cap, sans me lasser. 

Je réparerai dans la personne de mes enfants le fait d’avoir été l’enfant de mes 

pères ; et je dédommagerai tout l’avenir — de ce présent.779 

 

Sur cette base, Pannwitz propose une école dans « laquelle ne doit rester “comme objets 

d’enseignement” que “le grand domaine de l’histoire et de la géographie” »780 (Villinger, 

p. 216). Le reste est acquis par « l’observation et la libre création ». En effet, Pannwitz voit 

en la méthode inductive le moyen de dépasser le nihilisme instruit par les croyances et 

stéréotypes religieux : « le développement et l’utilisation croissante de la méthode 

d’induction dans tous les domaines du savoir un pas important “vers le laïcisme”, qui doit 

être développé, car c’est la seule façon de prendre en compte les réalités »781. Or, un tel 

projet suppose, tout d’abord que 1) disparaissent les anciens maîtres, garants de l’ordre 

ancien (les hommes d’aujourd’hui dont Nietzsche se détourne au profit du « pays de [s]es 

enfants »), et que 2) l’ensemble de la population participe au projet (Pannwitz y alloue 

                                                
773 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 217. 
774 F. Nietzsche, Ainsi parlait Zarathoustra, op. cit., p. 164‑167. 
775 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 216. 
776 F. Nietzsche, Ainsi parlait Zarathoustra, op. cit., p. 165. 
777 Ibid. 
778 Ibid., p. 166. 
779 Ibid., p. 167. 
780 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 216. 
781 Ibid., p. 217. 



 180 

90 % de la population)782. Cette refonte implique, de ce fait, une reconfiguration du 

système de valeurs et l’émergence d’une « philosophie des valeurs qui conçoit la valeur 

comme un processus d’échange permanent entre l’individu et la communauté »783. 

 

D — La tyrannie des valeurs 

 

Or, pour Schmitt, philosophie de la valeur et nihilisme vont de pair. Dans Die 

Tyrannei der Werte (La tyrannie des valeurs), le juriste explique que « la philosophie de la 

valeur est née dans une situation philosophique et historique très marquante, en réponse à 

une question menaçante qui s’était posée comme la crise du nihilisme du XIXe siècle »784. 

Qui plus est, reprenant la thèse de Martin Heidegger dans Chemins qui ne mènent nulle 

part, Schmitt associe la popularisation de la pensée en valeurs à la diffusion de l’œuvre de 

Nietzsche.785 Heidegger écrit en effet (et Schmitt le cite « in extenso »786) que : 

C’est seulement au XIXe siècle que le parler « valeurs » devient courant, et la 

pensée en termes de « valeurs » usuelles. Mais, il a fallu la diffusion des ouvrages 

de Nietzsche pour populariser la valeur. On parle maintenant de valeurs vitales, 

culturelles, éternelles, de la hiérarchie des valeurs, de valeurs spirituelles. […] On 

considère la science comme libre de valorisation et on range les valorisations du 

côté des Weltanschauungen. La valeur et tout ce qui tient d’elle deviennent ainsi 

l’ersatz positiviste de la métaphysique. À l’allure à laquelle on parle de valeurs 

correspond l’indétermination de ce concept. (Schmitt ne reproduit pas la dernière 

phrase).787 

 

En plus de l’origine nietzschéenne, le juriste défend aussi l’idée d’une indétermination 

intrinsèque de la « valeur » (surtout quand elle quitte la simple sphère économique) 

qu’Heidegger souligne.788 

 

                                                
782 Ibid., p. 216. 
783 Ibid., p. 221. 
784 Carl Schmitt, Die Tyrannei der Werte, Vierte, Unveränderte Auflage., Berlin, Duncker & Humblot, 2020, 
p. 38. 
785 Ibid. 
786 Ibid., p. 37. 
787 Martin Heidegger, Chemins qui ne mènent nulle part, traduit par Wolfgang Brokmeier, Nouvelle édition., 

Paris, Gallimard, 1986, p. 273‑274. 
788 C. Schmitt, Die Tyrannei der Werte, op. cit., p. 35‑55. 



 181 

Toutefois, alors que le philosophe estime que la valeur a son essence dans l’être, 

Schmitt soutient que « la valeur dont parle la philosophie de la valeur ne doit pas avoir 

d’être, mais une validité. La valeur n’est pas, mais elle est valable »789. La valeur comme 

validité est donc liée au positivisme normativiste qui rejette l’être au profit de la validité, 

de la légalité formelle, un « ersatz positiviste à la métaphysique »790, et c’est cela même qui 

fait de la philosophie de la valeur, non pas la solution à la crise nihiliste comme elle se 

voulait, mais plutôt une autre forme de ce nihiliste. De fait, poursuit Schmitt, si les valeurs 

n’ont pas d’être, mais seulement une validité, cela présuppose que quelqu’un fixe ces 

valeurs. Selon Weber, poursuit-il, les valeurs sont fixées par les individus « de manière 

purement subjective »791. Or, une « liberté purement subjective de la fixation des valeurs 

conduit à une lutte éternelle des valeurs et des visions du monde, une guerre de tous contre 

tous »792. Cette guerre de tous contre tous, ajoute-t-il, est plus terrible et plus destructrice 

(parce que nihiliste) que « l’état de nature meurtrier »793 de Thomas Hobbes. 

 

De fait, pour Schmitt, cet état de guerre permanent est intrinsèque à l’idée de valeur 

comme validité. Comme les valeurs relèvent d’une subjectivité absolue, elles échappent à 

toute logique historique ou transcendante, et ne sont, in fine, que contingence. Une valeur 

n’est donc pas « attachée à sa validité idéale, mais à sa validité actuelle »794. 

Conséquemment, les valeurs sont toujours en processus d’actualisation (d’où la guerre de 

tous contre tous), c’est-à-dire le processus d’imposition de valeurs contre d’autres valeurs. 

« Qui dit valeur, veut faire valoir et imposer »795. De fait, les valeurs sont, de prime abord, 

assimilables à des points de vue qui en valent d’autres dans un processus permanent de 

« réévaluation des valeurs »796. 

 

Cependant, malgré lui, note Schmitt, Weber adjoint aux valeurs comme point de 

vue, l’idée d’« angle d’attaque », révélant ainsi toute la violence de la pensée des valeurs 

                                                
789 Ibid., p. 35‑36. 
790 Ibid., p. 39. 
791 Ibid. 
792 Ibid. 
793 Ibid. 
794 Ibid., p. 40. 
795 Ibid., p. 41. 
796 Ibid., p. 42. 



 182 

comme validité.797 Schmitt explique, en ce sens, que « dès que l’on prend conscience que 

des angles d’attaque sont également en jeu, les illusions [des points de vue également 

valides] neutralistes tombent »798. De telles illusions neutralisantes sont, une fois le voile 

levé, identifiables dans le positivisme scientifique auquel la philosophie des valeurs a tenté 

d’échapper en embrassant « la liberté de la valeur purement subjective »799 contre « la 

liberté de valeur nihiliste »800 du positiviste, et ce, « afin de surmonter la grande crise du 

nihilisme »801. Alors, « la tolérance et la neutralité illimitées des points de vue et des 

perspectives […] se transforment immédiatement en leur contraire, en hostilité, dès qu’il 

s’agit concrètement de les imposer et de les faire valoir »802. 

 

Schmitt affirme qu’il s’ensuit une autodestruction de la philosophie des valeurs elle-

même : 

Il est bouleversant de voir que même l’origine et le sens de la philosophie des 

valeurs finissent par se perdre et que l’approche d’un dépassement du nihilisme 

scientifico-positiviste s’autodétruit selon cette logique. Car même l’absence 

absolue de valeur de la science peut être posée et revendiquée comme valeur, et 

même comme valeur suprême, et aucune logique de valeur logique ne peut 

empêcher le poseur et l’exécuteur de cette valeur suprême de condamner toute la 

philosophie des valeurs comme non scientifique, contraire au progrès et nihiliste.803 

 

De cet état de fait, le juriste tire la conclusion que la violence des valeurs, la volonté de 

soumettre, Pannwitz écrit « volonté de valeur et de puissance » explicitant le lien entre les 

deux, n’est autre chose qu’une « tyrannie des valeurs »804. 

 

Une telle tyrannie implique dans et pour le droit une destruction totale. De fait, la 

valeur comme violence d’autres valeurs signifie aussi violence et destruction de la « non-

                                                
797 Ibid., p. 43. 
798 Ibid., p. 44. 
799 Ibid., p. 46. 
800 Ibid., p. 45‑46. 
801 Ibid., p. 46. 
802 Ibid., p. 46‑47. 
803 Ibid., p. 47. 
804 Ibid., p. 48. 



 183 

valeur », c’est-à-dire de ce qui lui est opposé puisque « la négation d’une valeur négative 

est une valeur positive »805. Finalement, comme 

La non-valeur n’a aucun droit sur la valeur, et aucun prix n’est trop élevé pour 

imposer la valeur la plus élevée. Par conséquent, il n’y a ici que des destructeurs et 

des détruits. Toutes les catégories du droit de la guerre classique du Jus Publicum 

Europaeum — ennemi juste, juste motif de guerre, proportionnalité des moyens et 

action ordonnée, le debitus modus — sont désespérément victimes de cette absence 

de valeur.806 

 

Le droit (celui de la guerre juste en particulier, ultime droit de pures valeurs actualisées et 

donc au contenu variable) en vient alors à exiger la « destruction de la vie indigne d’être 

vécue »807 si le juriste omet ou se méprend sur la nature tyrannique des valeurs comme 

validité actuelle. Schmitt renvoie alors au « législateur » (il identifie Lycurgue, Solon et 

Napoléon comme modèle mythique de législateurs !) le soin de contrer cette tyrannie par 

« des règles prévisibles et exécutables et d’empêcher la terreur de l’exécution immédiate 

et automatique des valeurs »808. 

 

En somme, Schmitt conçoit toute philosophie des valeurs, a fortiori le projet 

totalisant de Pannwitz, comme un projet nihiliste. Ains, l’échange épistolaire satirique met 

en exergue le caractère nihiliste du projet nietzschéen (tel que compris avec la publication 

posthume, et falsifiée, de La volonté de puissance par Förster-Nietzsche). Et de fait, les 

liens saugrenus entre les aphorismes sur l’élévation spirituelle, le culte du génie 

(qu’entretient Nietzsche comme sa sœur) et l’aviation, paraissent alors comme une 

dramatisation, jusqu’à l’absurde, du positivisme scientifique (et du normativisme) et de ces 

effets mécanisant et neutralisants. Mécanisation et neutralisation étant pour Schmitt la 

source de la « violence totale », de la volonté de puissance qui se transforme en volonté 

d’extermination. Mais paradoxalement, comme le notent Mehring et Samuel Garrett 

Zeitlin, le propre projet de Schmitt est nihiliste.809 En effet, la fixation et la territorialisation 

du droit par le juriste, l’amène à restreindre (de la même façon subjective qu’il dénonce) 

                                                
805 Ibid., p. 51. 
806 Ibid., p. 51‑52. 
807 Ibid., p. 53. 
808 Ibid., p. 54. 
809 R. Mehring, « Die dritte Religion des Deutschen », art cit ; C. Schmitt, Land and sea, op. cit., p. xlii‑xlvi. 



 184 

l’appartenance à l’humanité, ce qui conduit à une destruction et une autodestruction tout 

autant, si ce n’est plus, meurtrière que celle qu’il dénonce dans La tyrannie des valeurs. 

 

5 — Richard Dehmel 
 

Richard Dehmel, aujourd’hui un quasi illustre inconnu, fut au tournant du siècle 

dernier l’un des poètes les plus en vue et controversés de son temps.810 Il représente pour 

Schmitt un type particulier de neutralisation, de dépolitisation et de normativisme, sur 

lequel vient se surajouter un culte du soi individualiste. À ses débuts, Dehmel est proche 

des courants naturalistes et darwinistes. Dans Erlösungen : Eine Seelenwandlung in 

Gedichten und Sprüchen, paru en 1891, son premier recueil de poèmes, les 

influences naturalistes, de même que celle de Nietzsche, sont nettement 

reconnaissable.811 Dans ses œuvres antérieures, incluant une version révisée de 

Erlösungen, l’influence naturaliste s’estompe et disparait au profit de sa propre 

vision du monde marquée par un fort tournant métaphysique.812 Toutefois, ce ne 

sont pas ses thèses qui font sa réputation, mais les controverses et la forte 

polarisation qui entourent ses écrits, notamment Weib und Welt (Femme et monde).813 

Jürgen Viering explique que Dehmel « était “fanatiquement adulé” ou “fanatiquement 

ridiculisé” »814. C’est tout particulièrement la rupture avec les tabous sexuels de son époque 

qui fait sa réputation sulfureuse. Mais c’est toute sa poésie qui est marquée par un 

« abandon enivré au plaisir sensuel de la vie » qui lui donne la réputation d’homme 

sauvage, d’un « berserker » bien habillé. Il en vient, alors, à être perçu comme 

                                                
810 Sur la vie et l’influence de Dehmel au début du siècle, voir : Carolin Vogel (ed.), « Schöne wilde Welt »: 

Richard Dehmel in den Künsten, Göttingen, Wallstein Verlag, 2020, 160 p. 
811 Richard Dehmel, Erlösungen : Eine Seelenwandlung in Gedichten und Sprüchen, Reprint 2021., Berlin, 

De Gruyter, 1892. 
812 Jürgen Viering, « Dehmel, Richard » dans Bernd Lutz et Benedikt Jeßing (eds.), Metzler Lexikon 

Autoren : deutschsprachige Dichter und Schriftsteller vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Stuttgart ; Weimar, 

Verlag J.B. Metzler, 2010, p. 131. 
813 Gary D. Stark, Banned in Berlin : Literary Censorship in Imperial Germany, 1871-1918, Reprint edition., 

New York ; Oxford, Berghahn Books, 2012, p. 160 et suiv. 
814 J. Viering, « Metzler Lexikon Autoren », art cit, p. 131. 



 185 

l’annonciateur d’un « homme nouveau », celui de la modernité, rompant avec toute 

tradition tout en restant un parfait dandy citadin.815 

 

A — L’art contre l’art pour l’art 

 

Son attrait premier pour le naturalisme vient de sa proximité avec « l’esprit 

social et du pathos réformateur de la vie »816. Mais très vite, il se distancie des 

naturalistes afin de développer une nouvelle approche poétique, une nouvelle 

modernité. Il oppose aux naturalistes un « pathos de la vie dirigé contre la 

“décadence” »817 et se positionne contre le « pessimisme des naturalistes »818. C’est dans 

cette perspective qu’il s’oppose à « l’art pour l’art », dont le représentant est Stefan George 

à l’époque. Dans « Die neue deutsche Alltagstragödie » (La nouvelle tragédie allemande 

du quotidien), il soutient que « l’art et la nature ne sont pas une seule et même chose dans 

le sens superficiel de l’imitation de l’apparence extérieure, de la simple reproduction 

d’impressions sensorielles »819. Au contraire, « la création artistique, comme toute autre 

production humaine, est une transformation de la matière première, et non une simple 

reproduction. La matière première de l’artiste est précisément le monde des phénomènes 

dans le miroir de ses sens »820. 

 

Dans cette perspective, l’artiste joue un rôle social et nombre des thématiques que 

Dehmel aborde tourne autour d’évènements sociopolitiques. Toutefois, le poète s’étant 

détourné du naturalisme (surtout dans ses versions socialistes), les conditions matérielles 

d’existence ne jouent quasi aucun rôle dans sa relation au peuple pour lequel il veut 

produire son art. La « réalité » comme « matière première » est conçue comme un agrégat 

de phénomènes à exploiter, non à interpréter ou à politiser. En fait, il conçoit l’« artiste 

créateur » comme le lieu de réalisation entre nature et art. L’art devient, non plus un 

                                                
815 Ibid. 
816 Ibid. 
817 Ibid. 
818 Ibid. 
819 Richard Dehmel, « Die neue deutsche Alltagstragödie », Die Gesellschaft, 1892, vol. 8, no 4, p. 511. 
820 Ibid. 



 186 

contenu (un être), mais « l’adéquation des moyens de représentation spécifiquement 

techniques aux stimuli esthétiques de l’imagination »821. En ce sens, « la thématique sociale 

n’était pour lui qu’un autre moyen de faire avancer le “développement psychique global de 

l’humanité” »822. 

 

Son attitude et son art relèvent donc d’un vitalisme qui se conçoit et se constitue 

contre les valeurs bourgeoises et les tabous de l’Allemagne wilhelmienne. Et comme 

nombre de jeunes gens, il se reconnaît dans le projet nietzschéen qu’il veut porter et 

incarner. Ainsi, Zwei Menschen, son roman le plus achevé, est marqué par la pensée de 

Nietzsche. L’ensemble des scènes pathétiques qui constitue le roman s’interroge sur 

l’existence (fortement esthétisée à la manière Art Nouveau) humaine en s’intéressant aux 

tensions dans la relation la plus restreinte, celle entre deux personnes (un homme et une 

femme). Les relations humaines sont de la sorte ultra-individuées, mais sans être enfermées 

sur le soi. L’individu reste ouvert à l’autre dans la nécessité de l’interaction. Ainsi, la 

« rencontre enivrante avec la “vie” se produit de manière exemplaire dans la rencontre entre 

les sexes, qui est ensuite élargie à une expérience cosmique : “Wir Welt” [nous, 

monde] »823. 

 

La satire de la Schattenriß Dehmel met en scène ce pathétique recentrage sur soi 

comme condition de l’ouverture sur le monde. Ainsi, nous est décrit un dialogue entre 

Dehmel et son « jeune ami » dans lequel le premier soliloque sur son existence entre deux 

bouffées de cigare. Alors que le « poète » expose ces triturations, le « jeune ami » ne 

l’entrecoupe que pour demander si c’est « à deux personnes » et le poète de répondre 

« Nous, monde » avant que de poursuivre son discours décousu centré sur le soi.824 Ce qui 

est aussi moqué c’est aussi le culte et la mise en scène de soi. La première phrase du portrait 

est : « Croyez-moi, mon jeune ami, personne en Allemagne n’attend plus anxieusement 

que moi que je me sois signalé »825. Or, ce culte du soi (interprétation du surhomme et de 

                                                
821 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 228. 
822 J. Viering, « Metzler Lexikon Autoren », art cit, p. 131. 
823 Ibid. 
824 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 25. 
825 J. Viering, « Metzler Lexikon Autoren », art cit, p. 131. 



 187 

la philosophie nietzschéenne telle que comprise à l’époque) fait horreur à Schmitt qui 

l’associe au naturalisme dont Dehmel prétend se détacher. Et en effet, comme le souligne 

Villinger, « la focalisation de la nouvelle théorie de l’art de Dehmel sur la personne de 

l’artiste lui attribue certes une place centrale en tant que médium de l’art ; il ne devient 

cependant pas le porteur et le médiateur de l’individualité, mais le porteur élitiste des lois 

naturelles supra-individuelles »826. En somme, le « Wir Welt », le soi tourné vers 

l’extérieur, constitue pour Schmitt rien de plus qu’une autre forme de naturalisme, une 

forme extrême de naturalisme. 

 

Qui plus est, faisant sien le mot de Zola définissant l’art comme « un coin de nature 

(sic) vu à travers un tempérament »827 (Zola écrit « création » au lieu de nature dans sa 

composition sur manet), il explique que ce « qui décide de la plus haute signification 

poétique et artistique d’une œuvre, de son immortalité »828, c’est la capacité de transformer 

un « morceau de matière première en formes solides sous le bâton d’une conception de 

l’évolution qui croit au but »829. Le point de vue du « tempérament » se traduit alors par 

« l’abandon du réalisme naturaliste des détails, d’une stylisation dans le sens de l’Art 

nouveau, qui est synonyme de réduction à l’aspect typique et d’une intensification allant 

bien au-delà de la représentation du réel »830. Il fait même la promotion d’une langue 

artificielle tournée vers les besoins du quotidien, vers des finalités et non plus vers les 

normes supra-individuelles. Pour Villlinger, « cette exigence d’une langue qui correspond 

aux échanges et aux nécessités du quotidien marque l’opposition radicale à Carl Schmitt et 

à sa description de la langue de Däubler, qui se caractérise précisément par un renoncement 

à la finalité et qui est donc soustraite au quotidien comme au temps »831. 

 

                                                
826 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 228. 
827 R. Dehmel, « Die neue deutsche Alltagstragödie », art cit, p. 511 ; La citation exacte est « Une œuvre d’art 

est un coin de la création vu à travers un tempérament ». Émile Zola, Mes haines : causeries littéraires et 
artistiques, Paris, G. Cahrpentier, éditeur, 1879, p. 307. 
828 R. Dehmel, « Die neue deutsche Alltagstragödie », art cit, p. 511. 
829 Ibid. 
830 J. Viering, « Metzler Lexikon Autoren », art cit, p. 131. 
831 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 231. 



 188 

B — L’art contre le politique 

 

La compréhension que Schmitt a du sulfureux poète est, en fait, liée et opposée à la 

description qu’en fait Moeller van den Bruck. Ce dernier explique : 

Ce qui donnait à Dehmel le pouvoir d’être à la fois sensuel et spirituel dans tout ce 

qu’il faisait, c’était, comme cela ne pouvait pas être autrement à notre époque, la 

force de la personnalité, le sentiment du moi. Mais son « Sois toi ! sois toi ! » nous 

a fait comprendre une tout autre puissance que celle de Nietzsche. […] Déjà le 

langage, que Nietzsche adressait à son propre moi, mais que Dehmel adressait au 

moi de l’autre, les séparait. […] L’éducation à l’être personnel émane des deux.832 

 

Ce « Soi toi-même » dans lequel van den Bruck voit la réalisation de prophétie 

nietzschéenne, Schmitt le dénonce dans La Valeur de l’État. Il explique dans une 

note que « the abuse, which many have made of “be yourself”, who draw out of the 

sublime, super-human [übermenschlich] principle of an autonomous ethics the open letter 

for an indolent or narcissistic sufficiency, self-evidently cannot be spoken of in this 

treatise »833. L’essai n’aborde, certes, pas la dimension « narcissique et suffisante » du « soi 

toi-même » (la qualification se suffit à elle-même), mais il dénonce la fallace et la 

confusion d’un tel credo. Pour lui, cette injonction, correctement comprise, vise à « tersely 

juxtaposes the difference between a concrete being and a demand that is to be fulfilled, and 

therewith the two different subjects, constituted in different spheres, which it contains »834. 

Une compréhension reposant sur le culte de l’individu passe, en somme, à côté de « the 

insignificance of the individual in comparison » à la « supra-individual validity of every 

correct norm »835. 

 

Or, cette validité supra-individuelle relève du politique duquel éloigne la confusion 

qu’entraîne l’injonction « soi toi-même » dans son interprétation narcissique. 

Effectivement, Villinger note que la « reformulation de l’esthétique par Dehmel […] ne 

s’accompagne pas seulement d’une “vénération extrême de Nietzsche”. Elle engendre 

également le renoncement de Dehmel à la politique et une nouvelle poésie qui traite 

                                                
832 Moeller van den Bruck, Die Deutschen, Bd. V, S. 293. 
833 C. Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 218,  note 6. 
834 Ibid., p. 218. 
835 Ibid., p. 219. 



 189 

principalement d’éléments optiques et surtout acoustiques »836. Le poète de la Schattenriß, 

dans un éclair de lucidité vite passé, constate que c’est son « lyrisme qui fait constamment 

obstacle à [ses] études philosophiques et politiques »837. Son jeune interlocuteur met 

rapidement fin à ce doute par un « Pardon ? » interloqué, mais sa stupéfaction ramène le 

poète à son rejet du politique. Il répond, conscient de son égarement, que la « politique de 

haute protection douanière, la propagation constante de la maladie du sommeil, associée 

à l’essoufflement du mouvement de dissidence, ont déjà ébranlé le cartel lyrique »838. 

D’ailleurs, ajoute-t-il, « la personnalité est également en danger »839. 

 

Dehmel, en effet, explique dans un entretien radiophonique que « Quel homme 

meilleur que lui pourrait être tenté de participer à une telle politique ? […] Il laisse le 

présent à des gens qui sont maintenant considérés comme précieux, à des bavards et à des 

opportunistes »840. En lieu et place, lui se consacre à un lyrisme qui, ayant rompu avec les 

préoccupations sociales du naturalisme, se caractérise par une stylisation totale et une 

refonte de la langue. La poésie de Dehmel abandonne « l’expérience vécue, l’“ambiance” » 

au profit d’une « conception “ornementale” d’images simples »841. Cette réorientation 

implique une poésie de plus en plus technique (épurée, dirait-on), un « style télégraphique » 

en phase avec l’accélération du temps en ce début de 20e siècle. Le poème se raccourcit : 

« le long poème “par un poème très bref et extrêmement condensé” »842. Ce qui contraste 

avec Däubler et les quelque trente mille vers de Nordlicht. 

 

Schmitt associe ce « rationnement » poétique à la technicisation et à la 

mercantilisation de l’art par le droit. En effet, dans la satire est mentionné le Cartel des 

auteurs lyriques dans lequel Dehmel était fortement impliqué. En effet, le narrateur des 

Schattenrisse, soucieux de compléter la « formation » des « érudits » par un maximum 

                                                
836 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 229. 
837 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 25. 
838 Ibid. 
839 Ibid. 
840 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 230. 
841 J. Viering, « Metzler Lexikon Autoren », art cit, p. 132. 
842 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 231. 



 190 

d’informations, explique dans l’annexe à l’adresse des « incultes » le rôle de ce Cartel. Il 

est alors précisé que : 

Dans l’état avancé de la technique, un long poème ne donne pas plus de peine aux 

poètes qu’un court, de sorte qu’ils ne peuvent pas exiger moins d’honoraires pour 

l’un que pour l’autre. Comme le goût du public exige aujourd’hui des poèmes aussi 

courts que possible, ils ont pris des dispositions pour maintenir les prix en concluant 

un cartel. Ils ne voulaient pas se laisser surprendre comme les ouvriers des fabriques 

de soie. Ceux-ci, on le sait, se sont retrouvés sans emploi lorsque la mode des jupes 

étroites est apparue, qui a elle-même profité à l’imagination des poètes.843 

 

La note sur le Cartel est double : elle porte sur le cartel comme sur le contenu de la poésie 

de Dehmel. En effet, la poésie de Dehmel est caractérisée par une centralité de la sexualité 

(destruction des tabous sexuels) et par une érotisation des relations humaines. L’annexe 

précise aussi que « Zwei Menschen » signifie, cela va de soi, deux personnes de sexe 

opposé puisque c’est dans le plus petit cercle, celui du couple, que toute vie se réalise.844   

 

C — L’art par le droit 

 

Le cartel lyrique est fondé en 1902, à l’initiative d’Arno Holz et de Dehmel, afin de 

défendre les intérêts des poètes et, comme déjà dit, Dehmel s’y implique « avec force pour 

“les conditions de vie matérielles de sa profession” »845. Au tournant du siècle, les ventes 

de recueils de poèmes sont très faibles, les gens lui préférant les anthologies qui, elles, ne 

rapportaient que peut (voire pas) de revenu aux poètes. Le cartel se donne alors pour 

mission de « surveiller la réimpression de la production littéraire et assurer la représentation 

juridique de ses membres, dans le but d’empêcher “le pillage sans scrupules de la 

production lyrique […], tel qu’il est pratiqué sous la forme de réimpression non payée par 

les revues et les journaux et surtout par les faiseurs d’anthologies” »846. Le cartel se 

constitue donc comme une entité aspirant au monopole sur l’impression et la publication 

des œuvres lyriques. Ce faisant, la littérature devient une marchandise comme une autre et 

il faut renforcer les contrôles sur sa production et sa reproduction, et ce, notamment par un 

                                                
843 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 58. 
844 Ibid. 
845 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 233. 
846 Ibid. 



 191 

renforcement du droit de la propriété intellectuelle. Se met alors en place pour Schmitt un 

véritable « programme de légalisation de la propriété intellectuelle »847. 

 

Selon Villinger, ce programme implique aussi une « stylisation de la personnalité 

de l’artiste en tant que médium et nouveau garant de la vérité »848. Conséquemment, la 

légalisation de la création artistique participe du « sacerdoce privé » que Schmitt reproche 

au romantisme politique. Ce dernier étant caractérisé par « un occasionalisme politique » 

dont l’origine est à trouver dans la « stylisation » et la « sacralisation » de la personne de 

l’artiste, et non dans l’être de sa production. En effet, Schmitt soutient que 

It is only in an individualistically disintegrated society that the aesthetically 

productive subject could shift the intellectual center into itself, only in a bourgeois 

world that isolates the individual in the domain of the intellectual, makes the 

individual its own point of reference […]. In this society, it is left to the private 

individual to be his own priest [but also] his own poet, his own philosopher, his 

own king, and his own master builder in the cathedral of his personality. The 

ultimate roots of romanticism and the romantic phenomenon lie in the private 

priesthood.849 

 

Le portrait dépeint, en effet, un poète qui se veut à la fois philosophe, politologue, et seul 

capable de tout : « Je suis seul dans ma force,/Ce que seul celui qui est seul peut faire,/Et 

toutes mes hautes œuvres/Sont glorieuses, comme au premier jour ». La Schatenriß se 

conclut sur la satisfaction du poète de savoir toutes ses « hautes œuvres » reliées et 

republiées en dix volumes « chez Fischer ». Le cartel fut, pour lui, tout du moins, fort utile 

pour protéger ses intérêts contre le « pillage sans scrupules de la production lyrique » ! Le 

portrait de Dehmel est, dans cette perspective, à lire comme une dénonciation de 

l’influence, encore forte, du romanticisme dans cette Allemagne ignorante, mais qui se 

prétend moderne. 

 

6 — Herbert Eulenberg 
 

                                                
847 Ibid. 
848 Ibid. 
849 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. 20. 



 192 

Le portrait d’Herbert Eulenberg, au milieu des Schattenrisse, est un clin d’œil au 

modèle utilisé pour cette galerie de portrait. Les Schattenrisse sont, en effet, dans leur 

forme, un « pastiche » des Schattenbilder d’Eulenberg, ce que le narrateur ne manque pas 

de mettre en exergue. Il explique que 

Les présentes Schattenrisse, qui ont reçu leur inspiration du grand artiste en 

question, ne peuvent donc pas ne pas lui exprimer ici leur plus respectueux 

remerciement, en particulier pour l’enseignement qu’il a dispensé sur la tâche 

de véritables Schattenrisse. Car une Schattenriß n’est pas si facile à réaliser, et 

sans génie, on peut bien en écrire une, mais pas 12 ou 50.850 

 

Le portrait explique aussi le rôle d’une « silhouette » qui est de « présenter de la manière la 

plus impressionnante » 851 les mystères de l’âme des artistes à « chaque personne 

cultivée »852. Fort heureusement, comme le remarque le narrateur, « nous avons en 

Allemagne tout au plus 130 analphabètes et pas beaucoup plus de non-bacheliers »853. La 

Schattenriß d’Eulenberg se présente alors comme le concentré de tout ce qui est moqué et 

satirisé dans les Schattenrisse puisqu’il est celui qui, inconsciemment (et sans talent), 

incarne le mieux cet esprit du temps faussement subversif que Schmitt et Eisler cherchent 

à moquer. En effet, Eulenberg incarne tant le monisme d’un Ostwald que le néo-

romantisme de Dehmel en passant par le culte de la personne de Nietzsche, la médiocre 

banalité de Rathenau et la suffisance des « cultivés » de l’ère wilhelmienne incapable de se 

rendre compte de la neutralisation dont ils étaient et porteur et victime. Il est l’archétype 

de l’artiste-prêtre et les Schattenbilder qu’il publie en 1910 sont le résultat de son œuvre 

sacerdotal.854 

 

Au départ, Eulenberg est un dramaturge dont les succès sont plus que mitigés, 

surtout auprès du grand public. En effet, Bernd Kortländer explique qu’en « 1911, la 

critique faisait déjà remarquer qu’il entrerait dans l’histoire comme l’auteur allemand ayant 

                                                
850 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 28. 
851 Ibid. 
852 Ibid. 
853 Ibid. 
854 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 235. 



 193 

eu le plus de premières et le moins de représentations »855. Seuls ses Schattenbilder 

connaissent un certain succès puisqu’ils sont tirés à 85 000 exemplaires entre 1910 et 1927 

avant de tomber aussi dans un demi-oubli.856 Malgré son peu de succès littéraire, Eulenberg 

était néanmoins 

En tant que personnalité de la vie intellectuelle allemande, en tant qu’autorité 

intellectuelle et morale, en tant qu’aimable incarnation du ‘poète rhénan’, il était 

toujours présent dans la conscience d’une partie étonnamment importante non 

seulement du public rhénan, mais aussi de l’ensemble du public allemand. Sans 

qu’il s’en rende compte lui-même et certainement sans qu’il le veuille, Herbert 

Eulenberg était déjà devenu de son vivant une légende.857 

 

Et nombre de personnalités de la scène littéraire allemande, à commencer par Thomas 

Mann, l’ont, à maintes reprises, salué et défendu. De plus, son attitude tout au long du 

troisième Reich n’a fait qu’accroître l’aura « morale » du résident de la « Haus Freiheit ».858 

 

A — Schattenbilder comme pédagogie 

 

Eulenberg se décrit comme un « néo-romantique » ce qui explique pour partie, selon 

Kortländer, son échec littéraire à une époque où la scène littéraire allemande est dominée 

par le naturalisme.859 Malgré tout, le Rhénan « s’en tient […] à son approche 

antinaturaliste »860 qui conçoit l’art comme un « contre-projet conséquent au monde de la 

vie »861. En conséquence, ses écrits ne font pas grand cas de « cohérence logique et d’une 

construction rigoureuse des personnages »862. Plutôt, ses récits et personnages sont des 

stylisations élaborées qui visent à dépasser la réalité, plutôt que de la rendre telle qu’elle. 

En résumé, pour Eulenberg, « l’art et la littérature sont l’expression de la spiritualité […], 

ils témoignent de la capacité de l’homme à s’élever au-dessus de la réalité par le biais de 

l’imagination et de la créativité et à construire sa propre réalité, une réalité qui soulage, 

                                                
855 Bernd Kortländer, « Weltbürger am Rhein. Leben und Werk Herbert Eulenburgs. » dans Sabine 

Brenner (ed.), Ganges Europas, heiliger Strom!, Düsseldorf, Droste Verlag, 2001, p. 77. 
856 Ibid., p. 88. 
857 Ibid., p. 77. 
858 Ibid., p. 79‑80. 
859 Ibid., p. 85. 
860 Ibid. 
861 Ibid. 
862 Ibid. 



 194 

élève et instruit le spectateur »863. Toutefois, il n’en adhère pas moins au monisme 

d’Ostwald. Et comme tout moniste, il considère que « tous les phénomènes, qu’ils soient 

physiques ou psychiques, sociaux ou culturels, peuvent être expliqués par des causes 

naturelles et sont donc accessibles aux sciences empiriques »864. 

 

Dans cette optique, il donne à l’art une fonction pédagogique. Et comme l’un des 

objectifs des monistes est de se débarrasser de la religion et de la superstition, Eulenberg 

propose une religiosité artistique qui a pour vocation de remplacer l’ancienne. Les 

Schattenbilder, moquées par Schmitt, sont au centre de cette vision pédagogique de l’art. 

Strictement parlant, Eulenberg considère ses Silhouettes comme un « sous-produit de son 

travail » de dramaturge. Mais elles sont « un instrument de sa mission culturelle, les 

déclarations d’un “prédicateur populaire” ». De fait, en 1905, le Rhénan prend en charge 

les « Dichter-und Tondichter-Matinee » (Matinées des poètes et compositeurs) à la 

Schauspielhaus de Düsseldorf nouvellement ouvert par Louise Dumont et Gustav 

Lindemann. Ces matinées sont consacrées à la lecture des « grands textes des grands 

hommes » et à leur vulgarisation auprès du grand public. Les Schattenbilder sont 

composées des introductions écrites à l’occasion de ces messes culturelles. 

 

Dans la préface, Eulenberg explique que : 

Ces matinées […] ne visaient ni plus ni moins qu’à remplacer pour le peuple, le 

dimanche, le culte qui, sous ses anciennes formes, ne peut plus aujourd’hui donner 

satisfaction aux hommes supérieurs. Elles réunissaient chaque dimanche un public 

nombreux sous le piédestal d’un grand homme pour une belle célébration 

silencieuse en son honneur, respectant dans ses manies la divinité qui nous l’a 

donné. Car pour nous, aujourd’hui, les artistes qui nous ont précédés, immenses ou 

délicats, en musique, en peinture, en philosophie, en art politique et en poésie, sont 

vraiment devenus nos saints et nos patrons, en qui nous pouvons nous réjouir dans 

le bonheur, nous consoler dans la souffrance. Tu n’auras pas d’autres dieux à côté 

d’eux.865 

 

                                                
863 Ibid., p. 86. 
864 Ibid., p. 87. 
865 Herbert Eulenberg, Schattenbilder : eine Fibel für Kulturbedürftige in Deutschland, Berlin, Bruno 

Cassirer, 1918, p. xxii‑xxiii. 



 195 

Ces Silhouettes sont un ensemble de petits portraits en cinq à six pages de « grandes » 

personnalités artistiques. Pour leur écriture ; il précise qu’« il fallait être bref, clair, éviter 

les phrases toutes faites et rester compréhensible pour tout le monde, même pour les 

profanes en matière de littérature »866. Schmitt raille cette dimension en expliquant que fort 

heureusement « nous avons en Allemagne tout au plus 130 analphabètes et pas beaucoup 

plus de non-bacheliers »867 ce qui facilitait la tâche du dramaturge puisque son public était 

intégralement constitué de personnes « qui n’[ont] pas échappé à l’obligation scolaire »868 

et qu’il était donc parfaitement inculte. 

 

Le tout est constitué de 48 « portraits » qui devaient permettre au lecteur de pénétrer le 

« destin et l’essence » des personnages mis en scènes.869 Le narrateur des Schattenrisse 

explique à ce propos que, contrairement à Eulenberg, l’auteur a bien inclus douze portraits 

puisqu’avec du « génie » on peut écrire « 12 ou 50 » silhouettes ce que ne semble pas avoir 

réussi le Rhénan. Le contenu des esquisses est, quant à lui, variable : « il s’agit tantôt de 

descriptions anecdotiques, tantôt de conversations ou de rencontres inventées ; tantôt il 

choisit trois jours exemplaires pour dessiner toute la vie, tantôt il en donne un aperçu 

complet »870. Cependant, le point commun est qu’aucun de ces contenus n’est strictement 

factuel. Fidèle à son romantisme, Eulenberg était plutôt préoccupé par l’imaginaire qu’il 

devait créer et véhiculer autour de ces personnes illustres que par les détails historiques de 

leurs vies et œuvres. Même dans la construction de ces introductions (qui précédaient les 

lectures des œuvres de ces « dieux »), son credo restait « L’imagination au pouvoir »871.  

 

Cette imagination au pouvoir reste celle de celui qui écrit. En ce sens, les mises en 

scènes et stylisation des Schattenbilder sont plus souvent qu’autre chose des mises en scène 

d’Eulenberg lui-même. En effet, il explique dans la préface que pour « trouver l’essence 

du modèle »872, il a dû y mettre de sa personne donc « il faut bien sûr s’intéresser à peu près 

                                                
866 H. Eulenberg, Schattenbilder, op. cit. 
867 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 29. 
868 Ibid. 
869 B. Kortländer, « Weltbürger am Rhein. Leben und Werk Herbert Eulenburgs. », art cit, p. 88. 
870 Ibid. 
871 Ibid., p. 85. 
872 H. Eulenberg, Schattenbilder, op. cit., p. xxiv. 



 196 

à cette personnalité » puisque « plus le peintre donne de lui-même, de sa personnalité ou 

— en termes anciens ! — plus l’artiste met de son âme dans le portrait, […] plus le tableau 

aura de la valeur, plus il sera intéressant et plus il ressemblera à l’original »873. À ce propos, 

Frank Thissen explique que « les héros des célébrations matinales [sont alors] abandonnés 

à la subjectivité d’Eulenberg »874. En conséquence, Villinger conclut que ces « matinées ne 

donnent donc pas seulement un aperçu de la vie et de l’œuvre de figures exemplaires, mais 

aussi et surtout »875 celle d’Eulenberg. En d’autres termes, l’occasion que met en scène 

Eulenberg pour « éduquer » à la vie des « personnalités exemplaires » n’est en vérité qu’une 

occasion de se mettre lui-même en scène. 

 

Du moins c’est ce qui ressort du portrait d’Eulenberg dans les Schattenrisse. En 

effet, le narrateur nous fait entrer dans l’intimité de son sujet (comme Eulenberg prétend 

le faire avec les grands personnages) pendant sa séance de rasage matinale parce que 

« même les grands hommes se rasent »876. Le « grand artiste », devant son miroir, se rase, 

mais crée aussi : « schabend und schaffend »877 (grattant et créant) tel est son credo. La 

description circulaire et l’autofascination qui ressort de la description du portrait permettent 

de dénoncer la mise en scène comme occasionalisme. En effet, la séance de rasage du 

« grand artiste » devient très rapidement l’occasion de quelques vers, puis « d’une 

silhouette et d’une matinée »878. Et pendant qu’il élaborait la Silhouette, triturant son âme, 

« la plus vaste du monde »879, où se passaient des choses fabuleuses, lui vint à l’esprit que 

son savon n’était peut-être pas bon marché. Et cette pensée fut à son tour l’occasion de 

nouveaux vers : 

La vie n’est que de la mousse de savon ; 

Mais la vie est aussi un rêve ; 

C’est pourquoi la mousse de savon est aussi un rêve, 

Et tout rêve est du savon. 

Vois, qui comprend cela.880 

                                                
873 H. Eulenberg, Schattenbilder, op. cit., p. xxiv. 
874 cité dans I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der 

« Schattenrisse » des Johannes Negelinus, op. cit., p. 237. 
875 cité dans Ibid. 
876 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 27. 
877 Ibid., p. 28. 
878 Ibid. 
879 Ibid., p. 29. 
880 Ibid., p. 30. 



 197 

 

B — Romantisme politique 

 

La satire reprend donc les thèmes de Romantisme politique. En 1919, Schmitt 

systématise sa pensée et reproche aux romantiques un occasionalisme qui consiste en une 

stylisation de leur vie et de leur personne. Pour les romantiques « world becomes nothing 

more than an occasion for the free play of the individual imagination »881. En d’autres 

termes, pour eux, toute réalité n’est que l’occasion de se mettre en scène et le Rhénan 

n’échappe pas à la règle. Qui plus est, les romantiques, qui n’incarnent rien de plus qu’une 

polarité de la bourgeoisie, procèdent au remplacement de dieu par l’individu privé. En ce 

sens, le projet d’Eulenberg de remplacer le culte religieux par un culte sécularisé dans 

lequel Dieu est remplacé par les « grands esprits » relève du pur projet romantique. 

D’autant plus, qu’Eulenberg admoneste : « Tu n’auras pas d’autres dieux à côté d’eux »882. 

Or, cet individu qui remplace Dieu n’est plus ni moins que le bourgeois. En effet, « The 

conditions for a perpetual fascination with one’s own subjectivity can be satisfied only in 

the bourgeois social order, which guarantees an absolute dichotomy of public and private 

spheres »883. 

 

Ainsi, alors même que le « grand artiste » met à distance le bourgeois dont le rôle 

n’est que d’« acheter des livres avec respect et admirer les grands artistes dans leur 

scandale déchiré par la douleur […] plutôt que de mettre son nez dans le grand art », 

Eulenberg « s’inscrit pourtant parfaitement dans les espoirs culturels et conservateurs 

d’une grande partie de la bourgeoisie “cultivée” »884. Pour Villinger, le traitement et le 

choix des « grands hommes » « montrent clairement la tendance à subsumer le passé 

comme garant et fondateur du présent bourgeois, afin de le stabiliser »885. Cela permet, in 

fine, de conserver l’ordre social bourgeois nécessaire à la possibilité même de 

l’occasionalisme romantique. Comme Dehmel, Eulenberg est donc un des représentants du 

                                                
881 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. xxxiv. 
882 H. Eulenberg, Schattenbilder, op. cit., p. xxiii. 
883 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. xlv – xlvi. 
884 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 238. 
885 Ibid. 



 198 

« sacerdoce privé » du romantisme, et par extension de l’ordre social bourgeois. Le poète 

rhénan est, à cet égard, le pivot tant de la forme que du propos des Schattenrisse. 

 

La centralité de la figure d’Eulenberg fait des Schattenrisse un préambule de la 

critique que fera Schmitt du Romantisme au sortir de la Première Guerre. Le nom 

« Eulenberg » ne parait pas dans l’essai qui mettra le juriste sur le devant de la scène 

intellectuelle de la République de Weimar. Toutefois, concomitamment, et en complément 

de cet essai, il publie aussi une nouvelle au titre énigmatique « Die Buribunken » (voir 

chapitre suivant). Dans cette nouvelle dystopique, une note de bas de page portant sur la 

vie du génie Ferker, moïse du monde Buribunke (Buribunktum), indique au lecteur les 

biographies et autres essais à consulter pour connaître les détails de vie du visionnaire. 

Parmi les références, l’auteur (un C. S. anonyme) indique « Plus populiste et pédagogique 

[que les autres références indiquées] : la silhouette “Ferker” d’Herbert Eulenberg dans sa 

belle collection Schattenbilder, Berlin 1912 »886. Cette nouvelle décrit le monde qui 

succède finalement à la société bourgeoise une fois les processus de neutralisation et de 

dépolitisation achevés. 

 

7 — Pépin le Bref 
 

La Schattenriß de Pépin le Bref est la seconde que Schmitt recommande à sa sœur 

dans la lettre lui annonçant l’envoi des Schattenrisse. Elle met en scène le débat 

historiographique qui secoue le monde académique allemand autour des années 1900. 

Comme pour les portraits précédents, c’est le positivisme rampant qui est au cœur de la 

satire. Le narrateur rapporte un échange qu’il a avec Pépin le Bref après un banquet à 

Naumburg (clin d’œil à Nietzsche). Pépin, modeste père de famille, chasseur de lion et 

amnésique, se fait interroger par le narrateur sur les débats historiographiques qui ont agité 

le banquet de Naumburg.887 Pépin confirme avoir été marqué par l’opposition entre ceux 

qu’il nomme les « relativistes », mais qui sont tout de même absolutistes, et ceux qu’il 

                                                
886 C. S. et Carl Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch » dans Ernst Hüsmert et 

Gerd Giesler (eds.), Die Militärzeit 1915 bis 1919 : Tagebuch Februar bis Dezember 1915. Aufsätze und 

Materialien, Berlin, Akademie Verlag, 2005, p. 462, note 8. 
887 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 31‑32. 



 199 

qualifie de légitimistes.888 L’objet de cette seconde Schattenrisse, qui ne désigne pas 

explicitement et nommément sa cible, est Karl Lamprecht, et la querelle des méthodes qu’il 

déclenche. 

 

A — La querelle des historiens 

 

À partir de 1890, Lamprecht est au cœur et à l’initiative d’un débat méthodologique 

considéré comme l’un des premiers pas vers l’institutionnalisation de l’historiographie en 

Allemagne. En fait, « he was considered the extreme advocate of a new concept of history 

that seemed embodied in his person and his work »889. Entre 1891 et 1909, il publie 

Deutsche Geschichte (Histoire de l’Allemagne), étude en douze volumes, qui pose les 

bases de l’histoire culturelle allemande et les enjeux méthodologiques et théoriques 

qu’implique la bascule d’une histoire politique (Grands hommes et institutions politiques) 

vers une histoire des masses, des cultures, des religions et autres phénomènes sociaux. Si 

Lamprecht s’attire l’hostilité de ses collègues historiens, ses ouvrages connaissent un grand 

succès auprès « de la bourgeoisie cultivée »890. Très vite, il acquiert le titre de « professeur 

politique »891 et il occupe même la fonction de conseiller auprès du chancelier Theobald 

von Bethmann Hollweg.892 En effet, « Lamprecht a eu le mérite de traduire dans le discours 

historiographique la nouvelle situation d’une discipline, qui risquait de perdre ses liens 

avec la bourgeoisie cultivée. Il a su traduire la peur face à une société de masse hantée par 

la question sociale »893. 

 

Les disputes qui entourent Lamprecht portent sur deux éléments liés. Il s’agit, d’une 

part, de la méthodologie inductive qu’il cherche à imposer comme seule méthode 

permettant d’assurer la scientificité de la discipline historique et, d’autre part, du recadrage 

ontologique du « sujet » des études historiques. Lamprecht s’oppose au courant historiciste, 

                                                
888 Ibid., p. 33. 
889 Ernst Cassirer, The Problem of Knowledge : Philosophy, Science, and History Since Hegel, traduit par 
William H. Woglom et traduit par Charles W. Hendel, New Haven, Yale University Press, 1969, p. 281. 
890 Matthias Middell, « Méthodes de l’historiographie culturelle : Karl Lamprecht », Revue germanique 

internationale, 1998, no 10, p. 93. 
891 Ibid., p. 94. 
892 Ibid., p. 95. 
893 Ibid., p. 114. 



 200 

surtout à l’idéalisme historique de Leopold von Ranke, et cherche à créer des ponts entre 

sciences de la nature et Humanités.894 Rendant compte des débats du Congrès des historiens 

allemands à Innsbruck de 1896, Georges Blondel explique que les historiens allemands 

sont divisés en deux groupes qui s’opposent. Les premiers, qui suivent la voie tracée par 

Ranke, sont qualifiés « d’individualistes ». Ces derniers divisent « l’espèce humaine [en] 

deux parts, l’une où ils placent les hommes célèbres, ou ceux qui ont eu, d’après eux, une 

action prépondérante sur la marche des choses, l’autre dans laquelle ils rejettent la foule 

des inconnus, en même temps que les mille petits faits qui n’attirent point l’attention »895. 

Conséquemment, ils n’accordent leur attention qu’à ceux qui ont eu « une action 

prépondérante sur la marche des choses »896, les autres sont « volontiers [laissés] dans une 

obscurité qu’ils ont tout intérêt à faire aussi profonde que possible pour obtenir de plus 

puissants effets »897. 

 

À ce courant, s’oppose un « courant collectiviste ou socialiste » (sic) dont la figure 

de proue est Lamprecht. Pour ce dernier, « c’est une erreur […] de mettre l’individu au 

premier plan ; l’individu reçoit du groupe social auquel il appartient sa manière d’être. 

C’est dans le groupe social, c’est-à-dire dans la nation, qu’il faut chercher l’esprit collectif 

dont l’individu n’est qu’une émanation »898. Pour ces derniers, le groupe social est l’objet 

le plus important parce qu’ils postulent « que l’humanité, considérée dans son ensemble, 

se développe par la vertu d’une force intime comparable à celle qui oblige un homme ou 

un animal à atteindre une certaine taille, à créer une certaine forme, à réaliser un certain 

type »899. Ces hypothèses de travail sont dues aux influences des sciences naturelles, mais 

les tenants de ce courant ne se contentent pas de cette influence, ils veulent intégrer les 

méthodes de ces sciences pour « scientifiser » l’étude de l’histoire. En effet, pour 

Lamprecht, l’idéalisme de Ranke n’est pas scientifique puisqu’il suppose des « des idées 

                                                
894 Karl Lamprecht, « Was ist Kulturgeschichte? : Beitrag zu einer empirischen Historik », Deutsche 

Zeitschrift für Geschichtswissenschaft, 1897, vol. 1896/97, p. 78 et suiv. 
895 Georges Blondel, « Le Congrès des distoriens allemands à Innsbruck et la science de l’histoire en 

Allemagne », Revue Historique, 1897, vol. 65, no 2, p. 327. 
896 Ibid. 
897 Ibid. 
898 Ibid. 
899 Ibid., p. 327‑328. 



 201 

qui planent au-dessus des choses et des faits, des idées qui viennent de Dieu »900. À cet 

égard, il est un mystique plutôt qu’un scientifique. 

 

En somme, estimant que l’Histoire n’était pas suffisamment « scientifique », 

Lamprecht cherche à y faire entrer les méthodes développées par les sciences naturelles. 

Pour ce faire, il tente de mettre en place des groupes de recherche interdisciplinaire qui 

travailleraient sur un même thème. Pour Mathias Middell, son modèle était sans doute le 

taylorisme : un saucissonnage du sujet qui serait, ensuite, traité en série par des groupes de 

recherche composites et internationaux.901  Il tente, par ailleurs, de se rapprocher de la 

sociologie dans laquelle il voit la science sociale la plus aboutie. Malheureusement, ses 

projets échouent, surtout du fait de l’opposition de Weber à son égard. Ce dernier écrit, en 

effet, à Willi Helpach, 

Pourriez-vous vous décider à laisser Lamprecht de côté… Il ne me semble pas 

vraiment possible de publier un essai scientifique qui le prenne au sérieux, car il 

serait alors nécessaire d’expliquer aussi — et ce serait probablement moi qui 

jouerais le bourreau — que nous le tenons pour un imposteur et un charlatan de la 

pire engeance dès qu’il prétend être un critique et un historien de la culture.902 

 

Le projet d’histoire sociale de Lamprecht, après près de deux décennies de polémiques, ne 

fera pas des émules et se soldera par un échec. Au moment de la parution des Schattenrisse, 

Lamprecht et son projet n’ont presque plus d’influence dans le monde académique. Malgré 

tout, cette histoire sociale, faite d’esprit du peuple et de psychologie des civilisations, reste 

des plus populaire auprès du grand public. Ainsi, en plus de son aspiration scientiste, c’est 

cette publicité et cette popularité qui explique la satire et l’hostilité de Schmitt à l’égard de 

ce courant historiographique. 

 

B — Collectivisme et individualisme 

 

En effet, dans ce conflit, Schmitt prend parti pour ceux que Blondel nomme les 

« individualistes » contre les « collectivistes » de deux manières (le narrateur oppose 

                                                
900 Ibid., p. 328. 
901 M. Middell, « Méthodes de l’historiographie culturelle », art cit, p. 112. 
902 Weber cité dans : Ibid., p. 96,  note 1. 



 202 

« légitimistes » et « relativistes »). Comme l’explique Villinger, Schmitt inscrit ce débat 

dans « un contexte qu’il caractérise comme la différence entre la “race gauloise et la race 

germanique” »903. De fait, Lamprecht, s’il était isolé dans le monde académique allemand, 

était bien accueilli en France et Belgique, malgré certaines réserves.904 Ces thèses sur 

l’universalité de l’histoire et le temps long ont exercé une influence certaine sur l’École 

des annales (bien qu’elle ne reprenne pas ces hypothèses dont certaines sont on ne peut 

plus farfelues et infondées).905 Mais lui-même est influencé par les travaux de 

l’historiographie sociale française, notamment par les travaux de Gabriel Monod. 

L’allusion aux « légitimistes » des Schattenrisse est sans doute liée à l’opposition du 

français à la Revue des questions historiques contrôlée par des légitimistes opposés à 

l’historiographie officielle républicaine. À la tradition de la « race gauloise », Schmitt 

oppose celle de « race germanique », c’est-à-dire « une historiographie politique »906. 

L’historiographie politique allemande, du côté de laquelle se range Schmitt, met de l’avant 

l’histoire des institutions politiques (et des grands personnages historiques qui les animent), 

et s’oppose de ce fait à l’histoire « psychologique » de Lamprecht.907 

 

En effet, pour Lamprecht, « l’État n’est […] qu’une fonction de la nation, le cas 

idéal correspondant à une coïncidence des deux phénomènes dans le cadre de l’État-

nation »908. Partant, il établit son programme de recherche sur l’histoire universelle comme 

étude des « interdépendances culturelles entre les nations »909. L’État n’étant rien d’autre 

qu’« un produit de l’économie naturelle »910, il ne pouvait constituer l’objet unique d’une 

véritable historiographie. Pour une véritable science des lois historiques, l’historien se 

                                                
903 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 242 ; J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », 

art cit, p. 15. 
904 G. Blondel, « Le Congrès des distoriens allemands à Innsbruck et la science de l’histoire en Allemagne », 

art cit, p. 330. 
905 Son influence sur Marc Bloch est à souligner. Peter Schöttler, Die ’Annales’ - Historiker und die deutsche 

Geschichtswissenschaft, Tübingen, Mohr Siebeck, 2015, p. 11‑12 et 251 et suiv. (sur Bloch). 
906 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 242. 
907 Lamprecht oppose le courant individualiste et son histoire politique à son propre courant collectiviste, 

dont il qualifie l’histoire de culturelle K. Lamprecht, « Was ist Kulturgeschichte? », art cit, p. 144. 
908 M. Middell, « Méthodes de l’historiographie culturelle », art cit, p. 114,  note 1. 
909 Ibid. 
910 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 247. 



 203 

devait d’investir le « whole remaining record of humanity »911. À cet effet, l’histoire 

culturelle doit se centrer sur les « humeurs » de chaque nation. Toutefois, conscient des 

influences interculturelles, Lamprecht développe une vision de l’histoire universelle qui 

permet de comprendre les dynamiques d’échange culturel comme dimension de lois 

historiques universelles. De fait, afin de découvrir les lois historiques naturelles, « even 

geographical barriers must fall, and one’s gaze must encompass the whole earth »912. 

 

Les thèses de Lamprecht reposent, paradoxalement, sur un nouvel idéalisme. S’il 

rejette l’idéalisme héroïque de Ranke, il soutient qu’un « idéalisme immanent est tout à fait 

concevable »913. Pour Ernst Cassirer, « He did not give up the “organic” view of 

romanticism though he tried to transform such fundamental concepts as the idea of a 

national spirit, to bring them nearer to the requiremcnts of modem natural science »914. Ce 

dernier souligne aussi que Lamprecht s’est toujours défendu d’un quelconque positivisme 

ou matérialisme.915 Au contraire, sa thèse totalisante des phases (époques) de civilisation 

repose sur l’idée que c’est par la généralisation (excessive) que les véritables lois 

historiques peuvent être découvertes, d’où le peu de cas qu’il fait des contradictions et des 

détails factuels qui contredisent ses thèses.916 Contradictions que ses adversaires, tenant de 

l’école politique, ne manquent pas de mettre en exergue dans leurs attaques. La Schattenriß 

et la note la complétant décrivent cette situation de tension et d’opposition entre 

légitimistes (individualistes) et relativistes-absolutistes (collectivistes).  

 

C — Le collectivisme n’est qu’un occasionalisme 

 

Les Schattenrisse mettent aussi de l’avant la généalogie romantique du courant 

collectiviste. À propos des relativistes, le narrateur explique, en effet, que « l’instinct de 

conservation leur fermera éternellement les yeux sur le fait qu’il n’existe qu’une seule 

                                                
911 E. Cassirer, The Problem of Knowledge, op. cit., p. 283. 
912 Ibid. 
913 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 246. 
914 E. Cassirer, The Problem of Knowledge, op. cit., p. 281. 
915 Ibid., p. 284. 
916 Voir la réponse de Lamprecht répond à ses détracteurs K. Lamprecht, « Was ist Kulturgeschichte? », art 

cit, p. 146‑150. 



 204 

division de l’humanité : Le peuple et le génie — et que celui qui n’a pas le droit de se 

considérer honnêtement et sans sottise comme un génie doit s’approcher silencieusement 

et naturellement du peuple »917. Il ajoute que le projet de ces relativistes est de tirer « le 

petit vers le haut, le grand vers le bas »918. En niant l’importance de l’individualité et des 

grandes personnalités historiques, ces historiens nivellent tout. Et si les masses 

« d’insignifiants » font autant l’histoire que les « grands personnages politiques », alors tout 

se vaut. S’enclenche alors le même relativisme de la philosophie des valeurs que Schmitt 

dénonce. Il n’est pas alors étonnant, pour Schmitt, que Lamprecht reprenne les thèses de 

Goerg Simmel (qualifié de « le sociologue berlinois difficile à comprendre »919). En effet, 

« l’ouvrage de Simmel paru en 1890 “Über sociale Differenzierung. Soziologische und 

psychologische Untersuchungen” [À propos de la différenciation sociale. Recherches 

sociologiques et psychologiques] constitue un point de référence essentiel pour l’“Histoire 

de l’Allemagne” de Lamprecht »920. Dans Die Buribunken, Schmitt fait de la théorie de la 

monnaie de Simmel l’expression de la philosophie de la valeur, puisqu’elle réduit la valeur 

de toute chose à la valeur la plus fongible qui soit : l’argent !921 

 

Qui plus est, comme tous les « relativistes », Lamprecht opère une substitution 

subjectiviste dans sa prétention à l’universel. Lamprecht met de côté les grands 

personnages historiques, au profit d’une nouvelle figure : celle de l’historien. 

Effectivement, étant donné de la nécessité de donner un « sens » (dans les deux acceptions 

du terme) aux lois historiques, il est alors nécessaire qu’une figure se charge de cette tâche. 

Or, c’est à l’historien que revient cette tâche d’organisation et d’interprétation, 

aboutissement du processus inductif promu par Lamprecht. Le narrateur des Schattenrisse 

résume cela en expliquant que les « relativistes » assouvissent leur « soif de vérité » en 

jetant un « coup d’œil derrière les coulisses »922 qu’ils ont eux-mêmes construites. En ce 

                                                
917 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 32. 
918 Ibid., p. 33. 
919 Ibid., p. 61. Simmel est aussi attaqué dans Die Buribunken. 
920 L’historien et l’économiste ne partagent pas réellement les mêmes thèses, mais l’influence que Simmel 

exerce sur Lamprecht suffit à Schmitt pour en faire les tenants de la même vision relativiste du monde. I. 

Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » des 

Johannes Negelinus, op. cit., p. 243. 
921 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 454. 
922 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 32‑33. 



 205 

sens, cette historiographie n’est, in fine, que l’occasion pour l’historien de se mettre en 

scène lui-même. La centralité et l’individualité de Lamprecht dans la polémique entourant 

l’histoire culturelle ne sont qu’une preuve de plus que l’objet du débat n’est pas tant la 

« vérité historique », mais plutôt Lamprecht lui-même. 

 

Dans Romantisme politique, Schmitt explique qu’après la mort de dieu et la fin de 

la transcendance, il fallait répondre à « the question of who assumed his functions as the 

highest and most certain reality, and thus as the ultimate point of legitimation in historical 

reality »923. La réponse à cette question (humanité et histoire), Lamprecht en est un 

condensé. Nouveau prêtre, il devient le prédicateur d’une histoire de l’humanité : 

l’humanité et l’histoire ayant remplacé Dieu. « Completely irrational when considered in 

terms of the logic of the rationalistic philosophy of the eighteenth century, but objective 

and evident in their superindividual validity, in reality they dominated thought as the two 

new demiurges »924. « Qui dit humanité veut tromper »925 prend alors une autre dimension. 

L’histoire de l’humanité de Lamprecht n’est que le résultat de la pure subjectivité de ce 

dernier habillement camouflé derrière le concept neutralisant d’induction. 

 

Ainsi, l’idée que « la conception que l’historien doit se faire du monde ne doit 

reposer que sur des observations purement scientifiques et se tenir en dehors de toute idée 

transcendantale »926 devient dans les faits l’occasion d’une neutralisation de l’histoire, 

d’une histoire sans amis et sans ennemis. L’histoire de « l’humanité » est alors réduite à 

une pure mécanique universelle qui implique alors une marginalisation, voire une 

élimination du politique. En ce sens, la marginalisation de l’État et des grandes 

personnalités politiques trahit, selon Schmitt, le projet neutralisant et dépolitisant de 

l’historiographie scientifique de Lamprecht. La traduction juridique de ce processus est une 

technicisation du droit, le juriste n’étant plus alors qu’un simple technicien de règles, et 

l’élimination de toute compréhension transcendantale du droit. À cela, Schmitt oppose, 

                                                
923 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. 58. 
924 Ibid., p. 59. 
925 C. Schmitt, La notion de politique, op. cit., p. 96. 
926 G. Blondel, « Le Congrès des distoriens allemands à Innsbruck et la science de l’histoire en Allemagne », 

art cit, p. 328. 



 206 

dans La Valeur de l’État, une définition du droit comme phénomène transcendant, hors 

individu, insistant ainsi sur un dualisme métaphysique que le développement de l’histoire 

culturelle cherche à noyer dans le monisme de Haeckel et d’Ostwald dont Lamprecht se 

réclame. 

 

La satire sur Pépin le Bref cherche, par son procédé satirique, à dénoncer les 

conséquences d’une conception « apolitique » du monde. Le narrateur nous présente un 

Pépin le Bref, non comme roi, mais père de famille qui gronde Carloman et rapporte à 

manger. Il est si dé-politisé qu’il en a oublié sa propre histoire. À côté de Pépin, homme 

ordinaire, l’essentiel du récit rapporte un échange (débat) sur un débat ayant eu lieu un peu 

plus tôt. Qui plus est, le débat sur le débat, avec Pépin le Bref, cherche à montrer que ce ne 

sont pas les questions historiques qui intéressent ceux qui y participent. Au contraire, ce 

qui les occupe c’est eux-mêmes et ce qu’ils ont pu dire : leur débat est circulaire. Ainsi, 

l’on montre que cette histoire culturelle, et dépolitisante (Schmitt ne peut concevoir des 

« foules » politiques… la foule ne décide pas), n’est qu’ergotages absurdes et rien de plus 

que l’occasion pour certains de parler d’eux-mêmes. 

 

8 — Wilhelm Schäfer 
 

Les anecdotes de Wilhelm Schäfer, après les Schattenbilder, sont le second modèle 

des Schattenrisse.927  Ce dernier, en effet, est réputé pour les petites histoires anecdotiques, 

sur le quotient, qu’il publie, notamment, dans sa revue Die Rheinlande dans laquelle 

Schmitt publie plusieurs petits textes dont des anecdotes. D’ailleurs, Schäfer est mentionné, 

aux côtés de de Bouillon et de Pépin le Bref, dans la lettre que Schmitt envoie à sa sœur 

pour annoncer l’envoi de sa série de portrait : « le persiflage des anecdotes de Wilhelm 

Schäfer te fera peut-être aussi plaisir »928. Au moment de la parution des Schattenrisse, la 

relation entre Schmitt et l’écrivain rhénan est dégradée. Outre la paranoïa et les rancœurs 

que Schmitt entretient toujours avec ses protecteurs (qu’il soupçonne toujours de vouloir 

l’exploiter et l’humilier), c’est une brouille avec l’un de ses amis, Eduard Rosenbaum, qui 

                                                
927 R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 38. 
928 C. Schmitt, Carl Schmitt - Jugendbriefe, op. cit., p. 174. 



 207 

attise la méfiance du jeune Schmitt. En effet, le portrait de Schäfer est sans doute le plus 

chargé d’affects personnels. De ce fait, il semble aussi détonner dans l’ensemble des 

portraits puisque l’écrivain patriote rhénan est difficilement assimilable aux monistes, 

universalistes, romantiques et nihilistes qui sont décrits dans les autres portraits. Et Schmitt 

fut très élogieux à l’égard de Schäfer dans un premier temps. 

 

A — Le protecteur 

 

Le 19 janvier 1912, Schmitt annonce à sa sœur qu’elle recevra bientôt un livre de 

Schäfer, Ankdoten : « une série de petites histoires drôles, tristes et joyeuses, racontées de 

manière exemplaire »929. Il lui recommande d’écrire un mot à l’écrivain, « bien connu » de 

lui (et lui indique ses coordonnées), si les petites histoires lui plaisent. Le 12 mars, il écrit 

encore : « Wilhelm Schäfer est un homme bon et aimable, un peu professoral, mais sinon 

très sympathique ; un homme défiant et déterminé »930. Le 31 mars, il réitère : « c’est un 

homme bon (il m’a rendu visite en février) et il a un grand respect pour moi. Grâce à lui, 

je suis entré en correspondance avec un célèbre conseiller de gouvernement à Berlin 

(Walter Rathenau) qui sera peut-être encore chancelier du Reich »931. Le 16 avril, il indique 

qu’il n’a pas « encore vu Schäfer » (depuis février). Ensuite le ton change. Il ne fait plus 

mention de l’écrivain à sa sœur jusqu’à la lettre du 7 juillet 1913 qui annonce l’envoi 

prochain des Schattenrisse. 

 

Entre mars 1912 et juillet 1913, le journal intime de Schmitt montre une défiance 

grandissante à l’égard de son ancien protecteur. Le 19 octobre 1912, il inscrit dans son 

journal « Schäfer : Gepinselte Kinkerlitzchen »932 (broutilles gribouillées). Le 

23 novembre 1912, il se plaint auprès d’Eisler et de Cari (Pawla Dorotic, sa future première 

épouse) du rapprochement entre Rosenbaum et Schäfer, qu’il considère se faire à son 

détriment. Il se plaint en effet que Rosenbaum soit allé se réclamer de lui auprès de Schäfer 

et explique que cela constitue une double offense. Il écrit à Eisler : 

                                                
929 Ibid., p. 127. 
930 Ibid., p. 134. 
931 Ibid., p. 137. 
932 C. Schmitt, Carl Schmitt. Tagebücher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, op. cit., p. 25. 



 208 

C’est quelque chose qui me révolte dans sa vocation, sans tenir compte des 

personnes et des objets, que quelqu’un dispose derrière mon dos, sans me demander 

mon avis, d’une partie de ma personnalité sociale. Si je vais au Düsseldorfer 

Generalanzeiger et que j’emprunte un mark au nom de la société Eisler, qu’est-ce 

qui vous indigne ? Pas le mark que vous pourriez perdre ? Le double effet du 

manque d’égards d’un tel appel non sollicité apparaît ici très clairement : non 

seulement on dispose de l’influence que je pourrais avoir, non seulement on me 

prive de quelque chose, non seulement quelqu’un s’arroge le droit d’utiliser mon 

nom, mais en plus, le fait que Schäfer réponde à l’appel et croie me faire une faveur, 

il fait de moi son obligé ; je suis lié sans qu’on me demande mon avis. Il est 

indifférent à un honnête homme de savoir qui lui rend service ; chacun choisit les 

personnes dont il veut qu’on lui témoigne une amabilité ; mais en faisant appel à un 

tiers pour « quelque chose » à l’insu de l’autre, j’impose un bienfait de la manière 

la plus désagréable.933 

 

Le même jour, il écrit au quasi-mot prêt, la même chose à Cari.934 Ernst Hüsmert explique 

qu’en 1912, alors que Schmitt se rapproche de Däubler, ses relations avec Schäfer se 

refroidissent bien que celui-ci le prit sous ailes l’année précédente.935 

 

En 1900, Schäfer crée la Die Rheinlande, une revue visant à faire la promotion et à 

diffuser les évènements culturels de la Rhénanie qu’il édite jusqu’en 1922. En 1911, le 

jeune Schmitt soumet un court texte, « Drei Tischgespräche » (Trois discussions de table) 

qui reprend la forme « anecdote » de l’éditeur. Grâce à cela, il attire l’attention de celui qui 

était, alors, au côté d’Eulenberg, la figure centrale de la scène culturelle rhénane. Schäfer 

prend alors Schmitt sous son aile et l’encourage en publiant ses textes dans sa revue (que 

Schmitt décrit comme un « journal prestigieux »936) et en le faisant profiter de ses contacts 

(notamment avec Rathenau comme il l’indique à sa sœur). Toutefois, ses brouilles avec 

Rosenbaum et, surtout, son rapprochement de Däubler l’éloignent de Schäfer qui devient 

pour lui un « Züs Bünzlin mâle »937, c’est-à-dire une figure insipide qui fait étalage de sa 

culture en débitant des inepties qui n’impressionnent que les simples d’esprit.938 

                                                
933 Ibid., p. 50. 
934 Ibid., p. 51. 
935 C. Schmitt, Carl Schmitt - Jugendbriefe, op. cit., p. 23. 
936 C. Schmitt, Carl Schmitt. Tagebücher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, op. cit., p. 50‑51. 
937 Ibid., p. 253. 
938 Züs Bünzlin l’est un des personnages (féminin) d’une nouvelle de Gottfried Keller qui raconte l’histoire 

de trois compagnons économes, frugaux, peu conflictuels et travailleurs. Chacun veut racheter la fabrique de 

peignes dans laquelle ils travaillent, mais pour ce faire ils doivent épouser une jeune femme fortunée Züs 

Bünzlin. Celle-ci les impressionne par sa « culture », qui consiste en verbiages décousus, alors même que 



 209 

 

C’est dans le contexte de ces tensions et des rapports de plus en plus compliqués 

entre Schmitt et Schäfer, que le juriste en vient à faire des anecdotes de Schäfer, une forme 

de culte de la personnalité. Conséquemment, la Schattenriß « Wilhelm Schäfer » semble 

moins cohérente dans l’ensemble. Höfele explique que les « critères selon lesquels les 

auteurs des Schattenrisse ont été choisis [sont] la surestimation de soi et l’avidité des 

applaudissements publics »939. Toutefois, il est difficile d’y rattacher Schäfer (du moins pas 

au regard de ce qu’il se dégage de la correspondance et du journal de Schmitt). D’ailleurs, 

lors de la parution des Schattenrisse, une recension dans Das literarische Echo. 

Halbmonatsschrift für Literaturfreunde, note que les satires « sont bien au-dessus de la 

moyenne de cette époque si riche en parodies bon marché »940, bien que certains portraits 

soient moins convaincants. Ceux de Rathenau et de Eulenberg sont jugés « pas très juste », 

mais le moins convaincant des portraits, selon le critique, est celui de Schäfer.941 

 

Villinger considère que la critique faite à Schäfer est liée à son projet « éducatif ». 

Elle explique que les anecdotes de ce dernier n’en sont pas au sens strict du terme, mais 

sont plutôt de courtes nouvelles traitant de thèmes historiques considérés comme mineurs : 

des « “événements […] qui n’étaient pas entrés dans l’histoire”, mais qui “éclairent dans 

l’histoire du monde d’un côté fortuit” »942. Ainsi, il ne se préoccupe pas toujours de grands 

personnages historiques, bien qu’il ne se tourne pas vers l’histoire culturelle et l’histoire 

des « masses » telles que comprises par Lamprecht. Il cherche, par ses anecdotes, non pas 

à rendre compte des évènements historiques, mais à mettre en lumière les « forces du 

destin qui disposent de l’homme »943. Ces forces du destin sont, dans les nouvelles de 

Schäfer, le « hasard qui commande le déroulement de l’action »944. Dans cette perspective,  

                                                
sans fortune personne ne se serait jamais intéressé à elle. Sans sa fortune, et donc sans pouvoir de changer la 

vie de l’un des compagnons , ses verbiages auraient, sans doute, étaient reconnus comme tels. Gottfried 

Keller, Hamburger Lesehefte, Nr.47, Die drei gerechten Kammacher, Husum/Nordsee, Hamburger 

Lesehefte, 1986, 40 p. 
939 A. Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 48. 
940 C. Schmitt, Carl Schmitt. Tagebücher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, op. cit., p. 367. 
941 Ibid. 
942 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 250‑251. 
943 Ibid., p. 251. 
944 Ibid. 



 210 

Il ne reste à l’homme qu’une seule possibilité d’échapper à la contrainte imposée 

par les lois de la nature ou de conquérir une marge de manœuvre par rapport à 

celles-ci : se comporter de manière telle que « le destin et l’être ne fassent qu’un ; 

et ainsi être libre signifie ne plus “pouvoir faire ce que nous voulons”, mais “vouloir 

faire ce que nous devons faire” ».945 

 

Au regard de cette vision déterministe (et conservatrice), Schäfer redéfinit le rôle 

du poète. Celui-ci n’est pas celui qui « réveille le chaos », mais celui qui « mène le combat 

pour l’ordre »946. Ainsi, « le poète qui représente les forces de l’ordre, le plus souvent 

cosmiques et organiques, doit être “[…] un éducateur national” »947. Au côté du poète, 

l’écrivain professionnel (lui-même en premier chef) joue un rôle sacerdotal, il est le 

« gardien de l’âme du peuple »948. À cet égard, il est un prêtre « de la culture » dans la 

société bourgeoise en perte de transcendance. Il « incarne à la fois le gardien de la langue 

et le porteur de l’éducation »949. C’est dans le cadre de ce projet que la revue Die 

Rheinlande est créée. Elle est conçue comme un organe éducatif, dont la mission principale 

est de diffuser et de faire connaître la culture rhénane, passée comme contemporaine. Cet 

« enracinement » régional s’inscrit très tôt dans la mouvance « völkisch » par opposition 

aux courants « déracinés » du « milieu littéraire de Berlin ».950 Il s’oppose aussi à 

l’ouverture internationaliste et humaniste d’Eulenberg, dont le projet ne connaît « ni 

couleur ni races ». Il développe, en somme, une « conception de la littérature et de l’art 

dont le programme, face au monde industrialisé, dessinait consciemment une esthétique 

prémoderne et rétrograde, mais qui utilisait néanmoins ses moyens [ceux du monde 

industrialisé] »951. Or, l’esthétique et le projet de Schäfer sont partagés par son jeune 

protégé, Schmitt. 

 

                                                
945 Ibid., p. 252. 
946 Ibid. 
947 Ibid. 
948 Ibid. 
949 Ibid., p. 253. 
950 Ibid. 
951 Ibid., p. 254. 



 211 

 

 

 

B — Le poète comme ordonnateur 

 

En fait, si certaines tendances de Schäfer irritent Schmitt (notamment sa critique du 

catholicisme), il n’en partage pas moins certaines des idées du poète. Dans La Valeur de 

l’État, Schmitt défend aussi l’idée que l’individu n’est qu’une émanation de l’État, qui lui-

même est transcendé par le droit comme commandement. Ce commandement souverain 

est chez Schäfer la « terrible légalité »952 de la nature et chez Schmitt l’expression d’un 

pouvoir souverain.953 De même, dans Theodor Däublers « Nordlicht », Schmitt explique 

que dans l’épopée boréale  

Le problème le plus profond de la philosophie du droit et de l’État est clairement 

formulé : 

Un élément, et non un ordre, crée des moments de droit. […]. 

et 

En premier lieu, il y a le commandement. Les hommes viennent après.954 

 

Il poursuit, en expliquant que tout commence avec « les paysans dans les champs »955 

rejoignant, de ce fait, les thèses agraires de Schäfer. Après la prise de terre, la constitution 

d’un État devient alors possible. Mais l’État n’est que l’expression d’un dualisme originel : 

celui de la terre et de la mer, que les fondateurs du premier État, la Perse, voient dans « une 

vision naturelle »956 : celle de la pluie qui s’abat sur la terre. Et c’est avec l’État que paraît 

l’ordre : l’ordre qui émerge de la Terre, d’un « un élément », non des hommes.957 Schmitt, 

par sa conception de l’ordre comme émanation d’un élément naturel, reprend les thèses de 

Schäfer sur la primauté du « terroir ». De plus, Schäfer, comme Schmitt, suppose un 

dualisme entre nature et ordre qui les distinguent des thèses monistes de Lamprecht, 

Eulenberg et Ostwald.  

 

                                                
952 Ibid., p. 252. 
953 C. Schmitt, Théologie politique, op. cit. ; C. Schmitt, La Valeur de l’État et la signification de l’individu, 

op. cit. 
954 C. Schmitt, Theodor Däublers « Nordlicht »., op. cit., p. 29. 
955 Ibid., p. 30. 
956 Ibid., p. 32. 
957 Ibid., p. 29‑30 ; Voir aussi C. Schmitt, Le nomos de la Terre, op. cit. 



 212 

Les deux font aussi du poète celui qui incarne cette distinction entre nature et ordre. 

Schmitt explique, à propos de Nordlicht, que « la stylisation des personnages est totalement 

dépourvue de psychologie, jamais naturaliste, même si de nombreuses observations 

pertinentes sont faites »958. De même, Schäfer promeut une esthétique « simple, proche de 

la nature, rurale et provinciale »959, en opposition aux stylisations subjectivistes et 

psychologisantes qui ressortent des thèses de Lamprecht et des courants berlinois centrés 

sur le moi. Dans cette perspective, le juriste soutient que « le “je” dans presque tous les 

chants [de Nordlicht], sont (sic) en fait des locuteurs, des idées qui s’efforcent de s’incarner 

dans la parole et qui s’expriment sans retenue dans le langage humain. C’est pourquoi il ne 

peut être question d’un développement du caractère au sens individualiste du terme »960. 

 

En somme, les deux opposent au poète créateur de chaos, par la mise en scène de 

soi, le poète qui trouve un ordre dans le chaos de la nature. Et en effet, Schmitt fait de 

Däubler le poète qui « fait contrepoids à l’ère mécaniste »961 parce que son essence, celle 

de l’artiste, est l’intuition. Pour lui, « le poète n’est que la plume d’un autre qui écrit, une 

“plume d’aigle”, un outil ; il exécute ce qui lui est commandé »962. Ainsi, 

Däubler s’empare de ce moyen [la langue] avec la violence de l’artiste, qui doit 

transformer un monde fébrile de visions en forme artistique ou périr. Mais sa 

violence n’est que dévouement total. La plus haute affirmation de soi devient la 

plus profonde négation de soi, la négation de soi devient l’affirmation de soi, la vie 

est abandonnée afin d’être gagnée.963 

 

La conception du poète comme un créateur d’ordre traversé par des forces (de la nature) 

qui le dépassent, mais qu’il doit sublimer ou périr, est donc commune au jeune juriste et à 

son protecteur. 

 

                                                
958 C. Schmitt, Theodor Däublers « Nordlicht »., op. cit., p. 38. 
959 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 256. 
960 C. Schmitt, Theodor Däublers « Nordlicht »., op. cit., p. 38. 
961 Ibid., p. 64. 
962 Ibid., p. 55. 
963 Ibid., p. 47. 



 213 

Schmitt conçoit aussi la mission du poète, qui « exécute ce qui lui est 

commandé »964, comme une mission éducative. Contrairement à « l’écrivain irréprochable, 

bon et apprécié »965 qui doit plaire à un public, et qui donc est balloté et soumis aux effets 

de mode, le poète est libre parce qu’il « n’a absolument aucun rapport avec un public »966. 

Et cette liberté qui lui permet de dire, de vocaliser (et la poésie de Däubler est condensée 

dans le simple son « Rê ») ce que le public ne veut entendre, est ce qui lui permet de remplir 

sa fonction sociale d’éducateur. C’est parce qu’il n’a pas d’attaches dans ce monde 

(mécanisé) qu’il peut jouer ce rôle. Villinger explique que la « littérature agraire dans l’État 

industriel bien organisé »967, promue par Schäfer, a, elle aussi, pour objectif de se détourner 

de la « mode » du monde mécanisé. Cette prise de distance s’exprime « à l’aide de formes 

linguistiques et de contenus prémodernes » 968 qui rappellent l’épopée mondiale de Däubler 

qui retrace la marche de la lumière du monde en réactivant les mythologies anciennes 

(notamment mésopotamiennes et égyptiennes) pour en forger de nouvelles. 

 

C — La victoire de la mode 

 

Toutefois, Villinger souligne que l’orientation de Schäfer vers « une pure prose 

artistique »969 qui esthétise tous « les domaines de la vie »970 le rend paradoxalement 

vulnérable à la mode contre laquelle il veut ériger un contre-modèle. Cette vulnérabilité à 

la mode est d’autant plus exacerbée qu’il inscrit son contre-modèle dans un projet éducatif 

orienté vers ce même public dont il rejette les effets de mode. En effet, la mission éducative 

de Die Rheinlande réinscrit le poète dans le monde mécanisé et le transforme, malgré lui, 

en un « écrivain irréprochable, bon et apprécié »971 et donc compagnon du monde mécanisé 

et neutralisé. C’est cette tension chez Schäfer qui est, en partie, à l’origine de la 

circonspection de Schmitt à son égard. Sa présence au centre des Schattenrisse n’est, 

                                                
964 Ibid., p. 55. 
965 Ibid., p. 40‑41. 
966 Ibid., p. 41. 
967 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 254. 
968 Ibid. 
969 Ibid. 
970 Ibid. 
971 C. Schmitt, Theodor Däublers « Nordlicht »., op. cit., p. 40‑41. 



 214 

néanmoins, pas un rejet total, comme cela peut l’être, pour les autres personnages satirisés. 

Jusqu’à la fin de la Première Guerre, Schmitt restera ambivalent à son égard, tantôt il se dit 

qu’il doit lui écrire972, tantôt il le qualifie d’« antiparasite raté »973 soulignant ainsi le fait 

qu’il ne rejette pas son projet, mais lui reproche son échec. 

 

Et cette ambivalence est perceptible dans le sujet même de la satire-anecdote. En 

effet, le récit met en scène Schmitt lui-même rencontrant dans le Rhin un compagnon et un 

protecteur qu’il a du mal à suivre et qui finit par se faire engloutir par la masse des ombres 

(par la foule des morts qui attendent de traverser le Styx). De fait, la satire met en scène un 

jeune facteur promu « sous-fonctionnaire de haut rang » qui tombe, et se noie, par accident 

dans le Rhin (rencontre avec Die Rheinlande et Schäfer). Schmitt est le fils d’un petit 

fonctionnaire et est, en 1913, en train de se destiner à la haute fonction publique (trop 

pauvre, il n’envisage pas encore de carrière académique). Dans le Rhin, il rencontre un 

artiste-peintre qui venait de se donner la mort. L’artiste-peintre en question est Karl 

Stauffer-Bern, qui s’était suicidé en 1891, et auquel Schäfer a consacré un livre écrit à la 

première personne.974 

 

Cela permet à Schmitt de décrire l’attitude de son protecteur à son égard sous les 

traits de l’artiste-peintre. En effet, le compagnon du facteur ne cesse de l’encourager à 

« écrire des anecdotes » et il en fait de même avec un « Hollandais au front haut et à la 

barbe rousse »975 peintre de son état qu’ils trouvent en train d’attendre Charon au bord 

l’Achéron. L’artiste-peintre lui annonce, fièrement, que ses toiles connaissent désormais 

un pic de succès et qu’il est désormais une référence pour ceux qui veulent montrer « qu’ils 

comprenaient de l’art »976. Ce à quoi le Hollandais répond : « Toujours dix ans en arrière 

et avec un visage comme s’ils avaient cent ans d’avance. Toujours avec une tête comme 

s’ils n’avaient eu qu’à être là à l’époque et que tout aurait été différent ; et pourtant, il se 

                                                
972 C. Schmitt, Carl Schmitt. Tagebücher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, op. cit., p. 287. 
973 Ibid., p. 313. 
974 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 256 et  suiv. 
975 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 36. 
976 Ibid. 



 215 

passe toujours la même chose et leur tête reste toujours la même »977. L’artiste-peintre ne 

comprend pas ce qu’il veut dire et lui recommande d’écrire des anecdotes ce qui irrite la 

foule qui attend avec eux l’arrivée de la barque de Charon. Incapable d’échapper à son 

destin, l’artiste-peintre, amateur d’anecdotes, se fait avaler par la foule sombre et dans le 

silence qui lui impose de conformer aux goûts de la masse d’ombres. Cette chute illustre 

l’aigreur de Schmit à l’égard de Schäfer qui l’encourage à écrire des anecdotes, mais est 

incapable, malgré ce qu’il prétend, de reconnaître et d’encourager les talents avant qu’ils 

ne soient « à la mode ». Ici, se révèle encore la colère face à l’Allemagne (trop stupide et 

pourtant moderne) pour reconnaître Däubler qui a su mettre le doigt sur « le problème le 

plus profond de la philosophie du droit et de l’État »978, et ce, à la veille de l’effondrement 

de l’État malade qu’était le Second Empire. 

 

9 — Eberhardt Niegeburth 
 

Niegeburth est un « idéal type » dont le nom signifie : « jamais né ». Il représente 

l’archétype du « génie » tel que compris et théorisé par « tous ceux qui sont décrits dans 

cet ouvrage »979. Il est donc une figure fictive agissante. La description qu’en fait le 

narrateur rejoint les dénonciations qui sont faites dans les autres portraits du romanticisme, 

de la mise en scène de soi et de la neutralisation et de la dépolitisation propre à ce type de 

personnage. Niegeburth est aussi, de ce fait, le produit de l’ère capitaliste et mécaniste. Le 

portrait, un des plus longs de Schattenrisse, est une vue d’ensemble de la vie et de l’œuvre 

de Niegeburth, avec un une attention particulière sur l’expérience majeure de sa vie. L’on 

ne sait pas quand et où il est né, mais cela est sans importance puisqu’il est un génie 

immortel et qu’il est donc universel et intemporel. 

 

Il est de ces génies qui maîtrisent tout et qui produisent les « quantité » que l’on 

attend des génies, la quantité étant preuve de qualité.980 Il écrit des nouvelles comme 

Gottfried Keller, des opéras comme Ludwig Fulda et des anecdotes comme Schäfer. Il ne 

                                                
977 Ibid. 
978 C. Schmitt, Theodor Däublers « Nordlicht »., op. cit., p. 29. 
979 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 37. 
980 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 454. 



 216 

produit que des œuvres courtes, comme l’exige le marché, et veille à produire avec 

régularité parce qu’« il faut veiller à ce que le marché du livre progresse avec le temps »981. 

Et comme les thèmes exploités sont du goût du public, très rapidement, il rencontre le 

succès commercial qui vient confirmer son génie. De plus, en homme moderne, il s’entend 

en musique et se passionne pour la biologie, du pithécanthrope (sous espère de l’homo 

erectus) à Thomas Mann erectus, il s’imprègne « des âmes de toutes les cultures », et 

construit des « dirigeables et des toilettes à chasse d’eau »982. En somme, entre sa 

production littéraire, son intérêt pour les sciences et sa négativité, Niegeburth est le pur 

produit d’une société moderne qui se réclame de Nietzsche et de Darwin. 

 

A — Nietzsche ou la Grande expérience de l’attentisme 

 

Schmitt reproche, en effet, à la critique de Nietzsche de rester interne à la modernité 

qu’elle prétend critiquer et subvertir. Carlo Galli explique, par exemple, que 

Schmitt « impute à Nietzsche un rapport excessif entre la raison et la réalité, c’est-à-dire 

que sa réflexion (son mot) n’est ni critique ni dépassée, mais qu’elle est idéologiquement 

interne et subordonnée à la dynamique et aux dérives de l’époque moderne, de sorte que 

l’effet critique de sa pensée est rare, occasionnel et circonscrit »983. De ce fait, la critique 

nietzschéenne tend à s’autosaborder et se transformer en simple expérience subjective à 

esthétiser et non en un véritable évènement politique en mesure d’induire une véritable 

subversion de l’ordre sociopolitique. Un tel évènement aurait pour effet de redéfinir les 

catégories d’amis-ennemis, ce que la pensée nietzschéenne échoue à produire puisqu’in fin 

elle aboutit toujours à une contemplation du soi qui fait de toute circonstance, une occasion 

de se mettre en scène.  

 

Cette critique est parfaitement illustrée dans le portrait de celui qui jamais n’est né. 

Le narrateur, après avoir décrit le parcours et les succès de Niegeburth, s’attarde sur un 

                                                
981 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 38. 
982 Ibid., p. 38‑39. 
983 Carlo Galli, « Nichilismi a confronto: Nietzsche e Schmitt », Filosofia politica, 2014, no 1, p. 102. Notre 

traduction. Voir aussi : Carlo Galli, Janus’s Gaze : Essays on Carl Schmitt, traduit par Amanda Minervini, 

Durham, NC, Duke University Press, 2015, p. 28 et suiv. 



 217 

épisode que le « génie » à succès annonce comme « la grande action de sa vie »984. En effet, 

après « la lecture d’une biographie de Cesare Borgia, il conçut le projet d’un crime ; 

audacieux, bestial, froid comme du cristal »985. En fait, Niegeburth avait, avec sa 

compagne, conçu le plan de simuler une attaque à l’encontre d’une riche héritière et de sa 

grand-tante (baronne de Rothschild), de se faire passer pour son sauveur et d’ainsi gagner 

ses grâces (et sa fortune). Le jour du Grand soir, s’enhardissant avec deux verres de vin, il 

glisse un « revolver dans sa poche » et se rend devant l’hôtel des Drei Tahitianer (Paul 

Gauguin) où elles séjournaient pour attendre le retour des deux dames du théâtre (moment 

qu’il avait prévu pour commettre son forfait).986 Sur place, excité et « jouissant de la 

situation sensationnelle et de lui-même »987, il note attentivement toutes les sensations qu’il 

éprouve et qu’il projette d’éprouver après sa « grande action ». Avec ses notes, il estime 

« le produit de cette soirée riche en expériences à cinq nouvelles, treize anecdotes, cinq ou 

six poèmes lyriques et au moins quinze aphorismes »988. Une fois la voiture des dames 

arrivée, il se rend compte qu’il n’avait pas tenu compte de tous les éléments (notamment 

du valet somalien des dames) qui risquaient de compliquer son passage à l’action. Face à 

ce constat et de celui que la soirée fut déjà riche en expérience, il décide de rentrer chez lui 

pour  

Assimiler la richesse des expériences de cette soirée fructueuse et de leur donner 

une forme artistique. Car en fin de compte, il n’était ni un cultivateur ni un Haut-

Bavarois, mais un homme d’ambiance pour qui ce qui compte n’est pas de faire, 

de provoquer ou d’atteindre quelque chose, mais de vivre et de profiter de 

l’expérience. C’est pourquoi, à partir du 19 mars de l’année 26, il n’a plus 

appelé cette soirée la grande action, mais la grande expérience de sa vie.989 

 

Satisfait, Niegeburth transforme son échec et son inaction en occasion d’esthétiser son 

expérience subjective de l’attentisme. 

 

La satire Niegeburth constitue, donc, une illustration dans une figure fictive, l’idéal 

critiqué de la culture dépolitisée et esthétisée du tournant du siècle. La forme de la satire, 

                                                
984 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 39. 
985 Ibid., p. 40. 
986 Ibid., p. 40‑41. 
987 Ibid., p. 42. 
988 Ibid. 
989 Ibid., p. 42‑43. 



 218 

elle-même, constitue une attaque. En effet, Niegeburth, qui n’existe que dans l’imaginaire 

de ceux qui le reconnaissent comme génie, ne vit son existence que dans son imagination. 

Sa grande action qui devient sa grande expérience n’est que le songe qu’il en fait et qu’il 

projette d’esthétiser dans des « créations artistiques ». Confronté à la situation concrète 

(celle du passage à l’acte), la seule décision dont il est capable est celle du renoncement 

parce qu’il se retrouve face à une réalité qui, avec la violence (exprimée par les injonctions 

du valet Mohammed), vient invalider tout ce que son « imagination » avait pu concevoir et 

imaginer. En somme, la satire est une mise en abyme de la « vie imaginaire » qui, dès 

qu’elle veut se réaliser, achoppe sur la réalité qu’elle cherche à nier en l’esthétisant. 

 

B — L’aphorisme 

 

Finalement, outre l’esthétisation neutralisante et incapacitante décrite dans ce 

portrait, un autre élément est mis de l’avant par la satire comme expression de 

l’appauvrissement induit par la modernité mécanisée et capitalisée : la forme même que 

prend l’œuvre produite. En effet, le narrateur explique que Niegeburth se fait un devoir de 

ne jamais rien produire qui dépasse les 200 pages.990 Ensuite, lorsqu’il projette le format 

de « son expérience de vie », il l’estime à « cinq nouvelles, treize anecdotes, cinq ou six 

poèmes lyriques et au moins quinze aphorismes »991, c’est-à-dire des formats courts 

permettant de produire de la quantité avec une même base. Et de fait, tout au long des 

Schattenrisse, Schmitt s’attaque à la tendance de la surproduction littéraire qui, selon lui, 

est directement liée au besoin du « marché du livre » et à l’extension de l’éducation 

obligatoire universelle. Cela se traduit non plus par une création littéraire, mais par 

« l’éjaculation »992 pure et simple de produits prêts à être absorbé par le marché. 

 

Or, ces formats capitalistes de l’écriture sont eux-mêmes des formes de 

dépolitisation et de neutralisation. Dans la préface de Le Concept du politique de 1963, 

Schmitt explique que l’ère des États, comme manifestation du politique (c’est-à-dire de la 

                                                
990 Ibid., p. 37‑38. 
991 Ibid., p. 42. 
992 Schmitt fait dire à Dehmel que sa pensée « doit être éjaculée, comme tout ce qui est fécond » : Ibid., p. 26. 



 219 

distinction ami-ennemi) a amorcé son déclin,993 de même que le jus publicum Europaeum 

et l’organisation et la rationalisation du politique entre les entités souveraines. Partant, 

Schmit constate que « l’ère des systèmes [hégéliens en premier lieu] est révolue »994. 

Toutefois, le défi de « comprendre » le politique dans cette ère de déclin reste entier. Mais, 

sans système, la seule possibilité qui reste pour rendre compte du politique est « une 

rétrospective historique recueillant l’image de cette grande époque [celle des systèmes] du 

jus publicum Europaeum, avec ses concepts d’État, de guerre, d’ennemi juste, dans la 

conscience de ses systématisations »995. Si l’on renonce à cette rétrospective (la seule 

possible), qu’il nomme le corollaire (d’un monde qui ne sera bientôt plus), alors l’on 

renonce au phénomène politique comme concept présupposé de l’État (ou de toute autre 

organisation du politique). Cette renonciation prend la forme du « contraire » du corollaire, 

à savoir l’aphorisme.996 Dans cette perspective, l’aphorisme est la forme (privilégiée par 

Nietzsche) spécifique et particulière de la pensée qui a renoncé au politique pour embrasser 

« l’impolitique » du relativisme et du subjectivisme.997 L’aphorisme comme mode 

d’organisation de la pensée est ainsi la forme « court[e] et raboté[e] »998 de l’impolitique 

dont Niegeburth fit le drame « brillamment accueilli par le public » : « Zu klein geraten »999 

(S’avéra trop petit), ultime mise en scène du nihilisme nietzschéen. 

 

10 — Anatole France 
 

Les Schattenrisse reprenant le modèle d’Eulenberg, il leur fallait une dimension 

internationale. L’une des caractéristiques des Schattenbilder était, en effet, la diversité des 

individus portraiturés. Kortländer soutient, que « ce qui est remarquable dans les 

“Schattenbilder”, au-delà de leur conception, c’est leur caractère international. La table des 

matières indique que 28 contributions sur l’histoire de la pensée allemande […] font face 

                                                
993 C. Schmitt, La notion de politique, op. cit., p. 42‑51. 
994 Ibid., p. 51. 
995 Ibid., p. 51‑52. 
996 Ibid., p. 52. 
997 Carlo Galli, « Nichilismi a confronto », art cit. 
998 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 39. 
999 Ibid. 



 220 

à 20 contributions sur les grands esprits d’autres nations […] »1000. Dans les Schattenrisse, 

France ne fait pas face aux Allemands, mais les complète. France est « l’esprit » 

neutralisant et dépolitisant des « autres nations ». Il est l’incarnation du relativisme, du faux 

scepticisme et de la mise en scène permanente de soi. 

 

A — Le prince de la littérature française en Allemagne 

 

Aujourd’hui, le nom d’Anatole France est, pour partie, oublié du grand public, mais 

il était, au tournant du siècle dernier, « un prince de [la] littérature » française. Très 

rapidement, ses romans rencontrent le succès commercial et se voient décerner plusieurs 

prix littéraires. En 1896, il est élu à l’Académie française (Georges Renard écrivait déjà en 

1896 qu’il « en sera sans doute un jour »1001) et, en 1921, il se voit décerner le prix Nobel 

de littérature. Le succès de France vient en grande partie de son style optimiste, jugé 

rafraichissant par ses contemporains. Outre ses succès littéraires, France se distingue par 

sa critique littéraire et son parcours idéologique qui le voit passer de « conservateur [qui] 

d’instinct […] penche vers l’aristocratie »1002 à communiste et collaborateur de l’Humanité. 

En 1913, au moment de la publication des Schattenrisse, son revirement à gauche est 

consommé, donnant de lui l’image d’une girouette politique qui change de cap lorsque 

l’opinion en fait autant. Toutefois, France garde la défiance (dite laïcarde par ses 

détracteurs) envers le clergé et la doctrine de l’Église catholique qui en 1922 condamne 

l’intégralité de son œuvre. La Schattenriß satirise tout autant le relativisme, que les thèmes 

et le style littéraire du « bénédictin narquois »1003. 

 

À partir des années 1890, les œuvres de France sont de plus en plus traduites en 

allemand et la critique est plutôt positive. Son ton ironique ne fait pas l’unanimité, mais 

son humour est perçu comme une vision du monde rafraichissante rompant avec la 

littérature de décadence française. En effet, 

                                                
1000 Bernd Kortländer, « Weltbürger am Rhein. Leben und Werk Herbert Eulenburgs. » dans Sabine 

Brenner (ed.), Ganges Europas, heiliger Strom!, Düsseldorf, Droste Verlag, 2001, p. 75‑98. 
1001 Georges Renard, Les Princes de la jeune critique : Jules Lemaître, Ferdinand Brunetière, Anatole 

France, Louis Ganderax, Paul Bourget, Paris, Librairie de la nouvelle revue, 1890, p. 136. 
1002 Ibid., p. 141. 
1003 Ibid., p. 140. 



 221 

Les critiques […], qui saluent le plus souvent l’humour dans les romans commentés 

et rejettent en revanche l’ironie, […] ne se réfèrent cependant pas à « l’humour 

objectif » de Hegel et à son rejet de la mauvaise subjectivité de l’ironie, mais traitent 

les notions d’humour et d’ironie de manière tout à fait non-théorique. L’humour 

n’est pas compris comme un « humour épique », comme un « jeu de la fonction 

narrative avec elle-même », mais comme une question de vision du monde et, en 

outre, comme une caractéristique typiquement allemande. Souvent, les 

commentateurs entendent par là l’attitude de l’auteur […] envers le monde, envers 

ses personnages, qui est empreinte de chaleur (du cœur), de compassion, de 

religiosité, de nostalgie de la totalité, ou simplement d’une atmosphère 

accueillante.1004 

 

Techniquement, France passe pour un ironiste auprès d’une partie de la critique allemande, 

mais il semble qu’il fasse partie des rares pour lequel une telle épithète est considérée 

comme positive. La critique allemande « loue la “fine ironie” qui caractérise France en tant 

que Français »1005 et il est décrit comme « l’ironiste au style le plus fin et l’artiste de 

l’humeur la plus intime, et dans la combinaison parfaite de ces deux qualités, comme le 

maître de la littérature française actuelle »1006. Georg Brandes forge même le « l’expression 

“treuherzige Ironie” pour France »1007 — (candide ironie rédemptrice). Avec France le 

jugement négatif et le rejet de l’ironie s’estompent chez les critiques allemands.1008 

 

En fait, son ironie est perçue comme le vernis français d’une esthétique littéraire 

germanique, une esthétique de terroir et d’harmonie. À titre d’exemple, Anna Brunnemann 

soutient que France « pourrait tout à fait être d’origine germanique, tant il est saturé d’une 

conception harmonieuse et saine de la vie. Seule la fine ironie […] témoigne de l’esprit 

d’outre-Rhin »1009. Elle ajoute, à propos de Le Crime de Sylvestre Bonnard qu’il « n’est pas 

un livre fin de siècle, mais un livre sain, d’où souffle le vent frais du matin d’un siècle qui 

se lève »1010. D’autres critiques soutiennent que l’écriture de France est similaire à celles 

des Allemands qui, contrairement aux Français, ne « tissent » pas de fables, mais tentent 

                                                
1004 Nathalie Mälzer-Semlinger, Die Vermittlung französischer Literatur nach Deutschland zwischen 1871 

und 1933,Université de Duisbourg et Essen, Duisbourg ; Essen, 2009, p. 111, note 251. 
1005 Ibid., p. 130. 
1006 Ibid. 
1007 Cité dans Ibid. 
1008 Ibid., p. 130‑131. 
1009 Cité dans Ibid., p. 131. 
1010 Cité dans Ibid. 



 222 

de créer « créer une image du monde »1011 et donc « méprise[ent] la fable »1012. D’autres 

constatent des « influences germaniques chez Anatole France »1013. Ces « traits » 

germaniques prennent la forme d’« interruptions continuelles dans le roman [qui sont] 

fenêtres d’où surgissent les visages tranquilles du poète, de ses amis et amies »1014. En 

1912, Les Dieux ont soif fait l’objet de critiques plus mitigées. Est notamment regretté, le 

ton froid qui détonne avec l’ironie chaleureuse et légère des écrits précédents du désormais 

académicien. Nonobstant, la critique reste plutôt favorable à la « langue claire, 

transparente, mélodieuse, souple et riche en couleurs »1015 de France (opposée à celle de 

Proust). 

 

Ce sont sur ces aspects, appréciés par la critique allemande (mainstream dirions-

nous aujourd’hui), que porte la satire de la Schattenriß de France. En effet, harmonie, 

conception saine de la vie, optimisme et fraicheur, intérêt pour le détail (trivial) sont 

moqués, aux côtés de la surprésence de la personne France associée à ce relativisme 

individualiste et romantique de la mise en scène de soi décrié dans tous les Schattenrisse. 

France a sa place au milieu des Allemands des Schattenrisse parce que, comme eux, il est 

à l’image de ce début de 20e siècle marqué par un optimisme de terroir et d’une vénération 

de soi néo-romantique qui se traduisent par une esthétisation neutralisante et dépolitisante 

et un occasionalisme politique. Les revirements des engagements politiques de France (de 

conservateur vénérant les militaires1016 à dreyfusard dénonçant les agissements et les 

manipulations de l’armée1017) sont pour Schmitt des traits qui ne sont pas sans rappeler les 

retournements de veste d’Adam Müller dénoncé dans Romantisme politique.1018 

 

B — L’occasio 

 

                                                
1011 Ibid., p. 134. 
1012 Ibid. 
1013 Ibid., p. 137. 
1014 Ibid., p. 134. 
1015 Ibid., p. 217. 
1016 G. Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 144. 
1017 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 119,  note 23. 
1018 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. 127‑144. 



 223 

En effet, Schmitt reproche à Müller sa « passivité féminine »1019, « his feminine and 

vegetative »1020 nature, face aux évènements et ses errances politiques et spirituelles qui 

l’amènent à se convertir au catholicisme non par conviction, mais pour une énième 

esthétisation de lui-même.1021 Pour Schmitt « Müller can do nothing but pursue an 

occupation with himself, regardless of whether he is engaging in astrology (or today in 

psychoanalysis, or at some future point perhaps in astrology again) or composing his 

rejection of the aestheticism of others »1022. Les mêmes reproches sont adressés à France 

dans les Schattenrisse joignant, ainsi, la voix aux nombreuses critiques qui pointent du 

doigt le dilettantisme politique du français. Et de fait, France se condamne lui-même aux 

yeux de Schmitt lorsqu’il écrit dans Le livre de mon ami : 

Je n’ai jamais été un véritable observateur ; car il faut à l’observation un 

système qui la dirige, et je n’ai point de système. L’observateur conduit sa vue ; 

le spectateur se laisse prendre par les yeux. Je suis né spectateur et je 

conserverai, je crois, toute ma vie cette ingénuité des badauds de la grande ville, 

que tout amuse et qui gardent, dans l’âge de l’ambition, la curiosité 

désintéressée des petits enfants. De tous les spectacles auxquels j’ai assisté, le 

seul qui m’ait ennuyé est celui qu’on a dans les théâtres en regardant la scène. 

Au contraire, les représentations de la vie m’ont toutes diverti […].1023 

 

Mais plus qu’un spectateur, France, comme Müller, voit ce spectacle comme 

l’occasion de se mettre en scène. 

 

Renard écrit, en ce sens, que France « professe qu’un critique a pour fonction de 

parler de soi à propos des autres ; que, ne pouvant regarder l’univers avec les yeux d’une 

mouche ou d’un orang-outang (sic) ni même d’une femme, il en est réduit à étaler 

discrètement sa manière d’être personnelle »1024. Il ajoute que, pour France, il n’existe 

« aucun principe qui puisse servir de base à un jugement. Rien que des impressions 

personnelles. Tel est mon goût : voilà le fort dans lequel se retranche habilement 

M. Anatole France »1025. France fait, donc, preuve en toute circonstance d’une indifférence 

                                                
1019 Ibid., p. 128. 
1020 Ibid. 
1021 Ibid., p. 128‑132. 
1022 Ibid., p. 128. 
1023 Anatole France, Le livre de mon ami, Paris, Calmann-Levy, 1923, p. 113‑114. 
1024 G. Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 131. 
1025 Ibid., p. 145. 



 224 

aux évènements qui le conduit à une relativisation de tout. La Schattenrisse ironise sur cette 

relativisation des actions en demandant : 

Le triste sourire avec lequel Alexandre Robespierre accueillit la nouvelle du 

mariage de sa fille aînée, le douloureux froncement de sourcils qui assombrit l’œil 

d’Évariste Gamelin lorsqu’on lui annonça la résiliation de son dernier appartement 

de la rue de l’Échelle, n’égalent-ils pas en grandeur de geste, en héroïsme de 

l’incompréhensible, toutes les autres actions d’État que notre poète a attestées à son 

peuple, ainsi qu’aux nations voisines, dans leur abîme bourgeois ?1026 

 

Cette attitude relativiste découle du scepticisme général duquel fait preuve France. Il « fait 

partie du gros bataillon des aimables sceptiques qui, […] ont […] sapé, miné, ruiné presque 

toutes les doctrines […] et ont ainsi réussi à créer une des plus belles anarchies d’idées et 

de volontés qui se soient jamais (sic) vues »1027. 

 

C — La ruine du scepticisme 

 

Cette ruine sceptique s’exprime, entre autres, par son ironie (la douce ironie 

appréciée des critiques) qui « “joue avec tout et tout le monde”, de sorte que le lecteur ne 

sait souvent plus quand il “prend ses personnages au sérieux et quand il ne le fait pas” »1028. 

Pour Renard, il ne croit en aucune réalité, hormis l’idée qu’il s’en fait lui-même, c’est-à-

dire que son rapport à la réalité relève quasi exclusivement de lui-même, de ses goûts et de 

ses jugements (de valeurs).1029 Cette position, nécessairement, conduit à l’incohérence et à 

la relativisation et donc à l’ironie sarcastique à l’encontre de tout ce qui déplaît à France. 

C’est pour cela « qu’il ne considère les hommes ni comme bons ni comme mauvais, ni 

comme tout à fait bipèdes, ni comme de mauvais microcéphales, mais simplement comme 

des êtres qui, parce qu’ils portent des noms, peuvent figurer dans des romans et des 

fantaisies cosmiques »1030. Du moins pas en soi, ils ne deviennent l’un ou l’autre qu’au 

regard de l’humeur du critique sceptique. 

 

                                                
1026 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 44. 
1027 G. Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 134‑135. 
1028 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 266. 
1029 G. Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 136. 
1030 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 44. 



 225 

Dans cette perspective, il ne peut concevoir qu’« une sorte de vertu moyenne, 

souriante et paterne, faite surtout de tolérance, de respect pour soi-même, de pitié attendrie 

pour ceux qui souffrent ; il ne veut aller ni trop haut ni trop bas ; il entend rester à mi-côte 

entre le vice qui est laid et l’austérité qui est rébarbative »1031. En d’autres termes, il se tient 

hors du monde qui n’est pour lui qu’un environnement pour parler de lui-même, dans ses 

romans, comme dans ses critiques qui ne parlent que de lui-même parce qu’« il n’est pas 

élégant du tout de s’intéresser »1032 aux choses publiques trop passionnément. Dans le 

même ordre d’idée, Jean Levaillant explique que France défend un humanisme et une 

liberté dont le contenu n’est pas toujours clairement défini. Schmitt dirait : sans contenu. 

D’aucuns, se plaint Levaillant, voudraient que France « dise plus fortement de quelles 

passions on doit nourrir cette liberté, cette vie, une fois défendues et conquises »1033. Pour 

ce dernier (bien qu’il juge cette attitude positivement, contrairement à Schmitt), France se 

refuse à toute doctrine, et donc à tout système de valeurs et de jugements. 

 

Comme déjà écrit plus haut, ce relativisme des valeurs et cet abandon de toute 

volonté de « jugements objectifs » relève, selon Schmitt, d’une hypocrisie politique qui 

pousse à la guerre de tous contre tous. S’il n’y a pas de critère objectif de jugements et que 

tout n’est que question de goûts personnels, alors ce sont les goûts (et les valeurs) de celui 

qui impose les siens avec le plus de violence qui l’emporte. Or, France, qui se réclame du 

scepticisme le plus absolu, est en même un critique violent et catégorique. Celui qui 

explique que « Juger c’est comparer, et nous n’avons qu’une mesure qui est nous »1034 

rejette tout ce qui ne lui ressemble pas. De fait, Renard, narquois (adoptant le ton de celui 

qu’il critique), dénonce la virulence ouatée de France qui sous couvert d’une douce ironie 

n’exprime que le mépris le plus violent.1035 

 

La Schattenriß sur France satirise l’attitude contemplative (et passive), 

l’insignifiance de la recherche d’harmonie et le relativisme de l’écrivain français dans le 

                                                
1031 G. Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 138. 
1032 Ibid., p. 141. 
1033 Jean Levaillant, Essai sur l’evolution intellectuelle d’Anatole France, Paris, Armand Colin, 1965, p. 832. 
1034 G. Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 137. 
1035 Ibid., p. 151. 



 226 

propos comme dans le thème abordé. La narration du portrait donne l’impression que rien 

n’est portraituré. L’essentiel de la description est constitué « d’interruptions » spéculatives 

dans le récit qui prennent l’allure de digressions interrogatives et absurdes. Ainsi, le 

narrateur commençant à expliquer que la « Terre tourne à un rythme éternel autour [du] 

Soleil »1036, conclut par la description du destin d’un morceau de papier froissé mis à 

la poubelle.1037 De là, le narrateur s’interroge alors sur l’insignifiance des actes 

héroïques (Robespierre et Gamelin) dont l’intérêt lui parait tout aussi significatif que 

les triturations triviales des héros qui les accompliraient.1038 Il décrit le déménagement 

de l’orme, sous lequel se succèdent les conversations creuses, mis en scène dans 

Histoire contemporaine pour moquer un cléricalisme d’intrigues, de messes basses et 

de ragots, le tout saupoudré de grivoiseries.1039 La seule action décrite est celle de 

l’abbé Coignard s’asseyant au pied de l’orme — sous lequel le professeur Bergeret et 

l’abbé Lataigne (deux personnages de France) discutaient du prix de la viande du 

boucher Lafolie — pour lire une histoire qui sans le dire laisse entendre des 

gauloiseries.1040 L’abbé lit cette histoire dans une page ouverte au hasard de Der Große 

Plötz, plus grande encyclopédie historique allemande, moquant ainsi la tendance de 

France à ouvrir la bible pour en citer des passages au hasard alors qu’il défend un 

anticléricalisme strict. 

 

L’ensemble de la composition donne une impression de lourdeur, d’inaction, 

d’attentisme parsemé d’élucubrations alambiquées. En somme, une dépolitisation et 

une neutralisation stylisée dont le seul objet est une surproduction en vue d’assurer le 

succès en librairie. L’abbé se plaint que même l’affaire (Dreyfus) ne lui a rapporté que 

quatre volumes, mais aux vues de ses succès outre-Rhin il se dit qu’« il faudrait 

vraiment que les livres paraissent tout de suite en allemand »1041. Ainsi, Schmitt satirise 

le succès germanique de France dans lequel on admire, comme il ressort de la critique, son 

harmonie et sa prose de la vie saine. Cette même critique qui est moquée dans la préface 

                                                
1036 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 44. 
1037 Ibid. 
1038 Ibid. 
1039 Ibid., p. 44‑45. 
1040 Le texte, écrit en français, semble décrire à la fois un rapport sexuel et un accouchement. Ibid., p. 45. 
1041 Ibid. 



 227 

pour son incapacité à apprécier l’art de Manet et de Van Gogh préférant le trivial, le petit 

et l’insignifiant de France. D’ailleurs, France comme Niegeburth privilégient la concision 

qui assure la quantité et donc le succès en libraire : « C’est que l’écrivain, maître en 

orfèvrerie fine, semble se dire de chaque morceau qu’il écrit : Il faut le faire petit pour le 

faire joli »1042. 

 

11 — Thomas Mann 
 

Le 22 décembre 1948, Schmitt annonce l’envoi, « à défaut d’un véritable cadeau de 

Noël »1043, des Schattenrisse à Armin Mohler. Il attire son attention sur la satire de Thomas 

Mann et écrit : « on ne s’est pas fait avoir par Thomas Mann »1044. De plus, il explique que  

Le moteur [de l’écriture des Schattenrisse] était la colère face au désintérêt stupide 

avec lequel l’Allemagne littéraire de l’époque a réagi à une œuvre comme Nordlicht 

de Däubler. Qui aurait pu se douter à l’époque qu’il faudrait les révélations de 

Thomas Mann sur lui-même en 1945 pour que l’on reconnaisse généralement cet 

honorable haut gradé pour ce qu’il a toujours été ?1045 

 

En effet, en 1948, Mann est quasi persona non grata en Allemagne parce qu’il s’en est pris 

violemment à la passivité des Allemands pendant que l’irréparable était perpétré devenant 

l’un des plus vocaux tenants de la culpabilité collective des Allemands face aux crimes du 

nazisme. Les propos (virulents) de Mann irritent l’opinion publique allemande en général, 

et font de Mann l’ennemi de l’Allemagne chez les franges dites « conservatrices » et 

« réactionnaires » dont Schmitt et son entourage faisaient partie.1046 

 

A — De l’admiration à la haine 

 

Dans ce contexte, les Schattenrisse vont connaître une seconde vie. En 1950, à 

l’occasion du 75e anniversaire de Mann, Gerhard Nebel signe, dans la très lue Frankfurter 

Allgemeine Zeitung, un article qui attire l’attention du public sur le texte satirique et sur 

Schmitt (ce dont il se plaint parce que c’est selon lui une autre occasion pour ses 

                                                
1042 G. Renard, Les Princes de la jeune critique, op. cit., p. 164. 
1043 C. Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schüler, op. cit., p. 42. 
1044 Ibid. 
1045 Ibid. 
1046 Andreas Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, Berlin, Duncker & Humblot, 2022, 523 p. 



 228 

« détracteurs » de le « vilipender »). Dans son style polémique, offensant et ordurier, Nebel 

dénonce la « haine » de Mann pour les Allemands, le qualifiant d’« avocat du monde des 

ordures de l’Est ». L’article met en exergue une des piques de Schmitt à l’égard de 

l’écrivain exilé : « C’est mon destin et ma profession de ne pas ignorer ce que tout le 

monde sait et de ne cacher à personne cette position particulière »1047. Pour Nebel, ce 

persiflage de 1913 concentre ce qu’est Mann dans son essence : un opportuniste imbu de 

lui-même qui n’a sa place que « là où sa langue ne dit rien du tout ». Schmitt, même s’il se 

plaint de se voir jeter sous les projecteurs, est dans le même état d’esprit comme l’indique 

sa lettre de 1948 : il a, dès 1913, vu Mann pour ce qu’il était. Il prévoit même de faire 

reparaitre les Schattenrisse en 1955 à l’occasion de l’anniversaire de Mann. Mais même 

avant la disgrâce de Mann, Schmitt exprime sa réserve envers Mann dans ses journaux 

intimes. En 1927, il écrit dans son journal « Stresemann, Scheidemann, Bethmann, Thomas 

Mann, Heinrich Mann, et < … > produits de l’ère wilhelmienne »1048. Le 14 avril 1928, il 

note « Thomas Mann : Stylisation littéraire, effet d’augmentation de l’odeur de 

décomposition. Il avait un bon esprit, mais ne pouvait l’affirmer que de manière à le rejeter 

avec indignation à chaque occasion »1049. 

 

Toutefois, Mann n’a pas toujours fait l’objet de l’aversion de Schmitt 

(contrairement à ce qu’il affirme dans sa lettre à Mohler). Le 28 novembre 1911, il écrit à 

sa sœur : 

Je t’envoie comme imprimé un fragment d’un roman non encore paru de Thomas 

Mann, l’auteur de « Le Petit Monsieur Friedemann » et de « Luisette ». Lis-le 

lentement ; il est écrit avec une finesse et une conscience extrêmes, je l’ai lu un 

nombre incalculable de fois et je me réjouis toujours à nouveau de son style brillant 

et de sa narration froide, à moitié ironique, mais tout à fait objective.1050 

 

Et, avant de signer, il insiste : « Prends […] à cœur le récit de Thomas Mann que je 

t’envoie »1051. Le récit en question est sans doute un extrait de la 9e édition, parue en 1912, 

                                                
1047 Gerhard Nebel, « Thomas Mann / Zu seinem 75. Geburtstag », Frankfurter Allgemeine Zeitung, 6 juin 

1950p. ; Voir : J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 48. 
1048 Carl Schmitt, Tagebücher 1925-1929, Berlin, Duncker & Humblot, 2018, p. 385. 
1049 Ibid., p. 430. 
1050 C. Schmitt, Carl Schmitt - Jugendbriefe, op. cit., p. 110. 
1051 Ibid. 



 229 

du recueil Tristan. Il semble alors que c’est bien l’arrière-plan du rejet de Däubler par le 

monde littéraire allemand qui est à l’origine du rejet de Mann par Schmitt. En effet, un an 

après les chaudes recommandations à sa sœur, Schmitt note dans son journal « Nous 

n’acceptons pas un génie sans limites comme Däubler. /À propos de Thomas et Heinrich 

Mann : homo homini lupus »1052. 

 

B — The Law of Fashion 

 

La satire de Mann dans les Schattenrisse s’inscrit donc dans son opposition 

(supposée par Schmitt) avec Däubler. Ce dernier devient alors l’antithèse de la créativité 

et du génie de Däubler. La Schattenriß met, de fait, en scène, un échange entre Mann et 

deux autres personnages, Kip et Tip, respectivement Anton Kippenberg (éditeur de 

Nietzsche et de Zweig) et Samuel Fischer (éditeur de Thomas Mann).1053 Tip et Kip sont 

aussi deux personnages de Das Nordlicht, les deux eunuques qui tentent de convaincre 

Roland de prendre Fatime pour épouse alors qu’il avait juré fidélité « à son sang » et que, 

par conséquent, il ne pouvait prendre qu’une franque.1054 La représentation des deux 

éditeurs, les plus en vue dans le monde littéraire des années 1900-1910 sous les traits de 

deux eunuques serviles, vise à mettre en exergue leur soumission au goût du public et leur 

incapacité à reconnaître le génie malgré leurs prétentions à reconnaître et publier les vraies 

avant-gardes de la littérature. 

 

En effet, outre leur représentation, Kip et Tip se lancent, chacun, dans un 

monologue professant la banalité comme ultime originalité. Se défendant d’un « reproche 

d’esthétisme »1055, Kip clame : « Une grande banalité nous fait cruellement défaut ! »1056. 

Tip de poursuivre en expliquant qu’« il doit donc être du devoir le plus sacré de tout 

homme à la pensée exclusive de prévenir le danger de la banalité par la banalité et de 

                                                
1052 C. Schmitt, Carl Schmitt. Tagebücher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, op. cit., p. 62. 
1053 A. Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, op. cit., p. 49. 
1054 Theodor Däubler, Das Nordlicht (Roland), https://www.projekt-

gutenberg.org/daeubler/nordlicg/part2chap007.html, (consulté le 1 juin 2023). 
1055 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 47. 
1056 Ibid. 



 230 

chercher dans la banalité une protection contre la banalité »1057. Or, l’incarnation de la 

banalité comme originalité n’est autre que Mann qui se félicite de leurs « brillantes 

interventions »1058 et souligne que c’est lui-même qui a développé cette philosophie de la 

banalité comme originalité. Celle-ci, poursuit-il, est le cœur de son métier.1059 Il explique, 

de fait, que « c’est mon destin et ma profession de ne pas ignorer ce que tout le monde sait 

et de ne cacher à personne cette position particulière »1060. 

 

Par ailleurs, cette dévotion à la banalité est, pour les trois personnages de l’échange, 

la source de tout succès et « le terreau d’une saine culture populaire »1061. Et Mann 

entend le démontrer par son cas personnel. Il explique qu’à tort on lui reproche de se 

proclamer « plus grand artiste vivant d’Allemagne »1062. Accusation qui le fait sourire 

puisqu’il ne se considère comme tel que par ce « serait un mépris sans cœur des 

sentiments les plus sacrés de mes admiratrices »1063 et non par vanité. Cette dernière 

affirmation de Mann, avant qu’il ne se mette à chanter et danser, met en exergue 

l’hypocrisie du personnage qui masque son narcissisme et son égo sous le couvert d’une 

modestie de soumission au public. C’est cet élément qui fait dire à Schmitt qu’il a 

découvert, dès 1913, le vrai visage de Mann, avant qu’il ne le montre à l’Allemagne tout 

entière en 1945). Toutefois, cet élément vise aussi à mettre en lumière l’appartenance de 

Mann au néo-romantisme centré sur soi qui est dénoncé tout au long des Schattenrisse et 

le type de légalité qui règne dans la société bourgeoise dominée par « l’opinion publique ». 

 

Koselleck explique que John Locke a introduit, pour la société bourgeoise, aux 

côtés de la « Loi divine » et de la « Loi de l’État », la « Loi de la censure privée » qui prend 

aussi le nom de « Loi de la mode » (Law of fashion).1064 De fait, comme Hobbes soustrait 

au contrôle de l’État la faculté de penser (et surtout la liberté de pensée), les individus ont 

                                                
1057 Ibid. 
1058 Ibid., p. 48. 
1059 Ibid. 
1060 Ibid. 
1061 Ibid., p. 47. 
1062 Ibid., p. 48. 
1063 Ibid. 
1064 Reinhart Koselleck, Critique and Crisis: Enlightenment and the Pathogenesis of Modern Society, 

Cambridge, The MIT Press, 1998, p. 56‑57. 



 231 

pleinement conservé leur faculté de jugement. Or, cette faculté qui devait ne s’exprimer 

que dans le privé est devenue publique ; et elle ne pouvait que devenir publique. La faculté 

de jugement des individus, dans le cadre des interactions sociales, est devenue de ce fait la 

source de ce qui qualifie et distingue la vertu du vice. Donc, « their moral judgements 

themselves had the character of laws »1065. De ce fait, « is no longer the sovereign who 

decides; it is the citizens who constitute the moral laws by their judgement »1066. L’historien 

conclut alors que : 

Without citing the laws of the State, but also without any political executive power 

of its own, the modern bourgeoisie unfolded in continuous alternation between 

moral censure and intellectual critique. « Not till then », said Schiller a century 

later, « not until we have decided for ourselves what we are and are not—not till 

then have we escaped the danger of suffering from alien judgements ». The citizens’ 

verdict legitimises itself as just and true; their censure; their critique — these 

become the executive of the new society.1067 

 

En ce sens, l’acception de Mann et de ses deux interlocuteurs de la « loi du public », de 

l’opinion comme source primaire afin de qualifier ce qui a ou non qualité et mérite à être 

décrit comme « plus grand artiste » participe de ce renversement de la source du droit qui 

n’est plus située dans l’État (ou le divin), mais dans la subjectivité du « spectateur » dont 

se revendique Kip et Tip. D’ailleurs, le public ne « légifère » pas seulement sur la qualité 

« d’artiste », mais sur tous les domaines. Cela a pour conséquence, selon Schmitt, 

d’« impossibiliser » la possibilité même d’une objectivation du droit. Et cette législation 

« de la mode » qui ne dit pas son nom prend la forme des envolées hypocrites comme celles 

sur laquelle se clôt la Schattenriß « Thomas Mann ». 

 

C — Contre l’individu 

 

L’individu comme source de droit est l’objet de la critique de La Valeur de l’État, 

ouvrage dans lequel Schmitt dénonce la subjectivation du droit et cherche à démontrer que 

ce dernier dispose d’une réalité objective qui ne peut être réduite aux simples 

subjectivations de l’individu. En effet, pour lui « the law, […] that […] must precede power 

                                                
1065 Ibid., p. 55. 
1066 Ibid., p. 56. 
1067 Ibid., p. 58. 



 232 

as mere fact, thus also precedes the individual and can, if this is so, only be an objective 

law; it does not have its origin in the opinions of the individual as such and it also does not 

address it to that individual; it knows no individuals at all »1068. Il ajoute que « such a 

subsumption of the individual […] may appear to a swooning romanticism as an unbearable 

austerity, but it does not signify a degradation »1069. Reprenant un mot de Hegel, il explique 

que toute pensée qui pose l’individu comme source de droit, niant de ce fait l’objectivité 

du droit, n’est que « the boredom and feebleness of empty being, indeed as “bawdiness 

with oneself” »1070. Les présuppositions empiriques, comme chez Locke, ne peuvent 

« décider » de la valeur autrement cela procède de la même erreur logique qui voudrait que 

« the brain is ‘more important’ than the thought, because there is no thought without the 

brain »1071.  

 

Afin d’illustrer cette primauté du droit et de l’État sur l’individu, et toute réalité 

empirique, Schmitt met en avant la fiction juridique au cœur de tout droit (voir chapitre : 

fiction). Il soutient que le terme « fiction » n’est pas une simple métaphore (un élément 

éditorial) dans le droit. Elle est, en fait, indépendante de toute réalité. Pour lui, la fiction 

juridique est valide en soi et pour soi, elle n’est pas une chimère : « the authentic fiction in 

the law is thus not a “consciously false assumption” »1072. Au contraire, c’est l’intrusion 

d’élément empirique qui dénature la fiction : « that which is ‘untrue’ is first inserted into 

[fiction] via naturalism »1073. Il rappelle, à titre d’exemple, deux fictions juridiques 

centrales : la volonté de la loi et la volonté contractante, qui toutes deux sont valides 

indépendamment de toute contingence ou de « volonté réelle existante » dans le cas de la 

première. Plus exemplaire à cet égard, selon Schmitt, est le droit de succession qui assure 

une immortalité impossible au regard de toutes réalités empiriques et qui assure donc au 

phénomène légal une supériorité sur les phénomènes physiques et biologiques. Ainsi, « the 

testament […] which finds its sense in the continuation of the legal personality of the 

                                                
1068 C. Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 226. 
1069 Ibid., p. 222. 
1070 Ibid., p. 221. 
1071 Ibid., p. 227. 
1072 Ibid., p. 228. 
1073 Ibid. 



 233 

testator into infinity, signifies the greatest abstraction from empirical embodiment »1074. En 

somme, contre le droit empiriste qui présuppose l’individu comme source de droit, Schmitt 

oppose un droit supraindividuel, irréductible à l’individu, qui prend vie dans la fiction, 

opérante, en tant que réalité autonome de toute réalité empirique apriori, mais déterminant 

celle-ci a posteriori. 

 

Villinger remarque que c’est ultimement cette vision de la fiction — et ajoutons la 

conception de la légalité et de sa source — qui en dernière instance oppose Schmitt à 

Mann.1075  Ce dernier fait, comme mentionné plus haut, du public et donc d’un agrégat 

d’individus la source de sa qualité et s’inscrit de ce fait dans une tradition philosophique 

que Schmitt associe au « matérialisme le plus grossier »1076. Mais plus encore, il conçoit, 

contrairement au juriste, la fiction comme « acception fausse », comme supercherie. En 

effet, Villinger soutient que la poésie de Mann « refuse explicitement la fiction pure ou 

l’“invention” et se réfère au réel qui, en oscillant, pénètre l’imaginaire et renvoie à son 

point de départ. L’“ironie comme pathos du milieu”, qui résulte de cette structure de 

médiation, finit par se confondre avec l’art en général. Il lui reste l’“invention mensongère” 

de l’imposteur »1077. 

 

Finalement, la demi-ironie, encore objective en novembre 1911, confronté à 

Däubler qui formule le plus clairement le « problème le plus profond de la philosophie du 

droit et de l’État »1078 parce qu’il « n’a absolument aucun rapport avec un public »1079, 

rejoint l’ironie neutralisante et dépolitisante décriée chez France. La publication, en 1918, 

par Mann de Betrachtungen eines Unpolitischen (Considérations d’un apolitique), de 

même que l’abandon de ses positions conservatrices et aristocratiques (il fut un soutient 

vocal à l’Allemagne et Guillaume II lors du déclenchement de la Première Guerre 

mondiale) pour embrasser les idéaux démocratiques de la République de Weimar, allant 

                                                
1074 Ibid., p. 229. 
1075 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 
des Johannes Negelinus, op. cit., p. 284. 
1076 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 30. 
1077 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 285. 
1078 C. Schmitt, Theodor Däublers « Nordlicht »., op. cit., p. 29. 
1079 Ibid., p. 41. 



 234 

jusqu’à se faire soupçonner de communisme par les autorités américaines (parcours qui 

rappelle celui de France) ne feront que renforcer Schmitt dans son rejet de l’empirisme et 

du naturalisme et de Mann lui-même. 

 

12 — Fritz Mauthner 

 

Le dernier portrait est consacré à l’écrivain et philosophe sceptique Fritz Mauthner, 

« lecture favorite du peuple et de l’école obligatoire »1080. Malgré les affirmations des 

Schattenrisse et malgré le succès de Beiträge zu einer Kritik der Sprache (Contributions à 

une critique du langage), Mauthner comme sa philosophie sont restées marginales tout au 

long de sa vie. Seule l’influence qu’il exerça sur Wittgenstein et certains écrivains (Joyce, 

Jorge Luis Borges et Samuel Beckett) lui assure une postérité dans l’ombre de ces derniers. 

De fait, ses Contributions ont rencontré un certain écho auprès du grand public, mais n’ont 

pas convaincu les milieux universitaires qui le considéraient comme un dilettante qui 

écrivait aussi de la philosophie1081 ou « as a journalist who meddled in higher affairs about 

which he understood nothing »1082. Mauthner était un critique littéraire et écrivain (plutôt 

mauvais) dont les écrits philosophiques étaient composés durant son temps libre. Et s’il 

était rejeté par les « philosophes professionnels » des universités, il les rejetait tout autant : 

« he regarded them with commensurate contempt and made endless fun – echoing 

Schopenhauer - of Philosophieprofessoren and their trade, the 

Professorenphilosophie »1083. 

 

A — Les portes de la vérité 

 

La thèse principale de Mauthner, qui fait l’objet de la satire, repose sur un 

scepticisme linguistique radical. Pour lui, la philosophie avait jusque-là échoué à interroger 

le fondement de toute métaphysique, à savoir le langage, et, de ce fait, ne pouvait prétendre 

                                                
1080 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 49. 
1081 Maria Kager, « James Joyce and Fritz Mauthner: Multilingual Liberators of Language », The Germanic 

Review: Literature, Culture, Theory, 2 janvier 2018, vol. 93, no 1, p. 41. 
1082 Gershon Weiler, Mauthner’s Critique of language, Cambridge, Cambridge University Press, 1970, 

p. 338. 
1083 Ibid. 



 235 

à une connaissance « vraie ». Il affirme, en ce sens, que « Kant est resté devant les portes 

de la vérité. Seule la critique du langage peut ouvrir ces portes et montrer avec une joyeuse 

résignation qu’elles mènent du monde et de la pensée au vide »1084. Il se propose alors, dans 

les quelque 2200 pages de ses Considérations, d’interroger le fonctionnement du langage 

en prenant pour point de départ le langage ordinaire. Il soutient, en effet, qu’il n’est pas 

possible de produire une philosophie du langage en faisant abstraction du « sens ordinaire » 

des termes utilisés. Il devient ainsi, le premier philosophe moderne à faire de l’interrogation 

du « langage » le cœur de toute spéculation philosophique.1085 

 

Il commence par interroger les termes centraux à toute métaphysique, à savoir les 

substantifs « das Denken » (action de penser) et son corollaire « das Sprechen » (action de 

parler). Il note alors que les deux termes sont polysémiques dans le langage ordinaire, et 

qu’ils ne peuvent donc pas être les termes d’une véritable interrogation rigoureuse 

puisqu’ils renvoient à une multitude de phénomènes distincts. Toutefois, dans tous les cas, 

il s’agit d’actions et, par conséquent, ce sont les verbes « penser » et « parler » qu’il faut 

interroger en lieu et place puisque les substantifs en dérivent et non le contraire.1086 Il 

explique alors que 

What stands most stubbornly in the way of knowing the truth is that men all believe 

themselves to be thinking, when in fact they only speak and also that scholars and 

students of the mind all speak of a thinking for which speaking should be at most 

the instrument. Or the clothing. But this is not true; there is no thinking without 

speaking, i.e. without words. There is no thinking, there is only speaking.1087 

 

Mauthner nie donc l’existence d’une « pensée » abstraite qui serait quelque part et qu’il 

serait possible de découvrir comme telle. 

 

Pour lui, puisqu’ils sont des verbes, avant d’être des substantifs, « penser » et « parler » 

sont donc des actions, non des « choses » (aussi abstraites puis-elles êtres) identifiables. 

Les verbes, eux, renvoient à des mouvements et la différence entre les verbes est liée à une 

                                                
1084 Mauthner cité dans : M. Kager, « James Joyce and Fritz Mauthner », art cit, p. 40. Notre traduction. 
1085 Linda Ben-Zvi, « Samuel Beckett, Fritz Mauthner, and the Limits of Language », PMLA, 1980, vol. 95, 

no 2, p. 144. 
1086 Voir : G. Weiler, Mauthner’s Critique of language, op. cit., p. 18‑33. 
1087 Mauthner cité dans : Ibid., p. 32. 



 236 

différence de mouvements et d’appréciation dudit mouvement. La question concernant 

« parler » et « penser » est alors de savoir si ces deux verbes renvoient à des mouvements 

distincts ou non. Il affirme alors que « and speaking are movements; I have only to show 

that they are the same movement, seen from two different points of view and speaking are 

movements; I have only to show that they are the same movement, seen from two different 

points of view »1088. Pour ce faire, il explique d’abord qu’il est impossible d’identifier un 

« acte de pensée » indépendamment d’un « acte de langage ». De plus, ajoute-t-il, les deux 

mouvements « penser » et « parler » sont physiologiquement de même nature. En effet, 

Gershon Weiler explique que pour lui : 

Both veibs, to think and to speak refer to definite movements; that speaking is only 

a movement of speech-organs, and that also the comprehension or understanding 

of words heard is closely tied to memories of movements 

(Bewegungserinnerungen), I assume as known. One can feel the movement of 

speech-organs in case of soundless but distinct thinking with one’s fingers on the 

Adam’s apple. If I wanted to make an inference from that to the effect that thought 

is language, i.e. movement, then this would be a circular inference. However, if 

thinking in general, as we all believe, is a process (Vorgang) in the brain, then this 

process cannot be given an account of except in terms of movements. Through 

movements of the, as yet little known, microscopic cells of the organ. Thinking and 

speaking are movements; I have only to show that they are the same movements, 

seen from two different points of view.1089 

 

La question alors est quelle « sensation » induit le mouvement « penser » ? À ce point, la 

pensée de Mauthner frôle l’aporie de laquelle il réchappe en revenant à son point de départ, 

à savoir le langage ordinaire. Penser tel qu’usuellement compris, explique-t-il, c’est faire 

des connexions (entre des termes et des réalités, entre réalités ou entre termes). Or, il n’est 

pas possible de faire de telles connexions sans mots, qu’ils soient verbalisés ou non ne 

change pas la nécessité de recourir au mot pour produire de la pensée. Par ailleurs, les actes 

de pensée (les mouvements) faits sans verbalisation découlent d’un nécessaire 

apprentissage avant l’internalisation qui mène l’individu à exécuter certaines tâches « sans 

penser » (savoir est distinct de pensée). Là encore, outre le fait que l’on pense lorsqu’on 

n’y pense pas, le processus d’apprentissage lui-même nécessite à un moment ou un autre 

                                                
1088 Mauthner cité dans : Ibid., p. 33. 
1089 Ibid., p. 37. 



 237 

une verbalisation. Ce faisant, les mouvements « penser » et « parler » sont un seul et même 

mouvement.1090 

 

Toutefois, ce constat amène un autre questionnement. Si penser c’est parler et qu’il existe 

plusieurs façons de parler (plusieurs manières, plusieurs types de discours, plusieurs 

langues), alors la même pensée peut être exprimée de plusieurs façons et inversement un 

même enchaînement de « paroles » peut exprimer diverses pensées. À ce problème, 

Mauthner oppose le fait que « the identity which he asserts to exist between thinking and 

speaking refers to the processes which take place in the individual who speaks and 

thinks »1091. Il s’agit donc d’un phénomène purement subjectif.  

 

Une fois la subjectivité du penser-parler établie, Mauthner s’interroge sur l’objet du 

penser-parler. Il constate alors que lorsque l’on recherche ses mots pour exprimer quelque 

chose, l’on ne recherche pas un mot pour exprimer quelque chose de préconçu, plutôt, ce 

processus de recherche de mot est le processus de réflexion en soi. L’on ne cherche pas des 

mots, mais l’on précise et affine la pensée. Cet affinage porte, en fait sur la nécessité de 

faire rapprocher la pensée à « l’image » dans l’esprit de la réalité : 

And a careful self-observation has shown me - what was to be expected - that this 

seeking after the expressive thought is nothing but a ceaselessly repeated effort to 

reach out, beyond the word or concept which first emerges in the mind, to my 

picture ofthe world ofreality and to test in this way whether the first word which 

occurs to me or whether the available concept corresponds to my picture of 

reality.1092 

 

En d’autres termes, le penser-parler est toujours lié à une réalité empirique à 

laquelle nous n’avons pas un accès direct, mais qui est médiée par le langage. Cela signifie 

que la « vérité » est inaccessible sans médiation du penser-parler. En fait, « when we are 

‘looking for the right word’ we are, really, trying to get back to or revive our pre-verbal, 

i.e. pre-thought impression or picture1093. 

 

                                                
1090 Ibid., p. 73 et  suiv. 
1091 Ibid., p. 42. 
1092 Ibid., p. 42. 
1093 Ibid. 



 238 

Or, la plupart du temps, nous ne cherchons pas les mots. Nous disposons 

« immédiatement » de système de classification et d’organisation que nous plaquons sur la 

réalité. Comme « our means of classification, nouns for objects and verbs for kinds of 

activities, are given [then] when we say what we see, all we do is to repeat what is already 

known »1094. Donc, il est impossible de faire de nouvelles observations, d’atteindre de 

nouvelles vérités, par le moyen du penser-parler. Les seules nouvelles observations 

(connaissances) réelles sont celles pour lesquelles nous ne disposons pas de moyens 

linguistiques d’expression. Autrement dit, la vérité, comme nouveauté, ne peut émerger du 

penser-parler (comme le prétend la métaphysique), mais ne peux exister que dans le silence 

du pré-pensé et du pré-parlé. Ainsi, toute entreprise de recherche de la vérité est condamnée 

à la renonciation au penser-parler, au silence, au vide. Contrairement à Kant, par la 

philosophie du langage, Mauthner affirme qu’il démontre « avec une joyeuse résignation 

[que les portes de la vérité] mènent du monde et de la pensée au vide ». 

 

 

B — Le silence comme philosophie 

 

La Schattenriß prend cet élément comme point de départ de la satire. En effet, le 

narrateur indique que la réflexion qu’il présente est une réponse à la « lettre » d’un 

admirateur au « grand écrivain ».1095 La lettre en question est La Lettre de Lord Chandos 

de Hugo von Hofmannsthal, nouvelle publiée en 1902, soit un an après la parution du 

premier tome des Considérations. Il s’agit d’une lettre fictive que Philipp Lord Chandos 

(personnage fictif) écrit à Francis Bacon « afin de s’excuser d’avoir renoncé à toute activité 

littéraire »1096. Après avoir rappelé ses nombreuses réalisations littéraires (avant l’âge de 

24 ans), le Lord explique qu’il avait conçu un projet totalisant qui devait porter le titre de 

« Nosce te ipsum » afin de rendre compte de toute la culture et de la pensée du monde.1097 

Toutefois, il explique qu’il s’est alors vu confronté à une crise (mentale) du langage : « j’ai 

complètement perdu la faculté de méditer ou de parler sur n’importe quoi avec 

                                                
1094 Ibid. 
1095 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 49. 
1096 Hugo von Hofmannsthal, Der Brief des Lord Chandos, Ditzingen, Reclam, 2019, p. 7. 
1097 Ibid., p. 10. 



 239 

cohérence »1098. Il continue d’expérimenter des moments de bonheur et d’harmonie, mais 

lorsque son esprit se pose, il ne peut les exprimer. Le doute le rongeant se fait de plus de 

plus aigu et il n’arrive même plus à saisir les choses les plus simples « avec le regard 

simplificateur de l’habitude »1099. Après s’être replongé dans les classiques (Cicéron et 

Sénèque) pour se sortir de son état de léthargie mentale,1100 il écrit à Bacon :  

J’ai su en cet instant, avec une précision qui n’allait pas sans une sensation de 

douleur, qu’au cours de toutes les années que j’ai à vivre, celles qui vont venir 

bientôt et celles qui viendront ensuite, je n’écrirai aucun livre anglais ni latin : et 

ce, pour une unique raison, d’une bizarrerie si pénible pour moi que je laisse à 

l’esprit infiniment supérieur qu’est le vôtre le soin de la ranger à sa place dans ce 

domaine des phénomènes physiques et spirituels qui s’étale harmonieusement 

devant vous : parce que précisément la langue dans laquelle il me serait donné non 

seulement d’écrire, mais encore de penser n’est ni la latine ni l’anglaise, non plus 

que l’italienne ou l’espagnole, mais une langue dont pas un seul mot ne m’est 

connu, une langue dans laquelle les choses muettes me parlent, et dans laquelle 

peut-être je me justifierai un jour dans ma tombe devant un juge inconnu.1101 

 

Il arrive donc à la conclusion que nul langage ne peut lui permettre de rendre compte de 

son expérience. 

 

La très courte nouvelle de Hofmannsthal reprend donc le scepticisme empirique 

pour le langage et de son incapacité à rendre l’expérience non-pensée et donc à atteindre 

une vérité partageable et communicable. Toutefois, Hofmannsthal pose la question de la 

possibilité de dépasser cette impossibilité, ne serait-ce que « devant le jugement dernier ». 

En effet, il décrit un Lord Chandos en crise et souffrant mentalement comme physiquement 

de son incapacité à exprimer quoi que ce soit de façon cohérente. La Schattenriß satirise la 

« réponse » de Mauthner aux questionnements soulevés par la « Lettre » du Lord Chandos : 

il répond « Schmarnn » (non-sens).1102 Mauthner explique que c’est le « Schmarnn » qui 

assure le succès en librairie et renvoie vers sa démonstration sur le vide du langage. Il 

soutient alors « Penser c’est parler, parler c’est un mouvement musculaire, un mouvement 

musculaire c’est un effort, un effort c’est désagréable, désagréable c’est Aristote, Aristote 

                                                
1098 Ibid., p. 12. 
1099 Ibid., p. 13. 
1100 Ibid., p. 14. 
1101 Ibid., p. 21. 
1102 J. Negelinus, mox Doctor, C. Schmitt et F. Eisler, « Schattenrisse », art cit, p. 50. 



 240 

c’est du bric-à-brac, par conséquent penser c’est du bric-à-brac »1103. Il ajoute qu’à cela 

l’on pourrait alors objecter que sa pensée est elle aussi pure sottise. Il l’admet bien 

volontiers, mais renvoie à son « article a=a et à la problématique du théorème d’identité 

qui y est démontrée »1104 qui, selon lui, réfute ce qu’il veut bien admettre comme vrai. 

 

Ce théorème satirisé par Schmitt veut qu’en raison de la subjectivité du langage 

et de son identité avec la pensée, il ne puisse y avoir d’adéquation entre « réalité » et 

concept. En fait, la relation logique n’est pas « a est b », mais plutôt « a est appelé b ». 

Donc, la relation n’est pas une qui décrit le sein (être), mais plutôt le heißen (qui 

s’appelle).1105 Ici est mis en exergue le nominalisme radical de Mauthner puisque les 

concepts ne rendent compte d’aucune « essence », mais sont de simples constructions 

que l’observateur appose au réel observé. En ce sens, la réfutation de la sottise de sa 

pensée découle du fait que qualifier sa pensée de sottise n’est pas une description de 

son sein, mais simplement un choix subjectif de son interlocuteur (c’est pourquoi il 

peut la reconnaître bien volontiers). En ce sens, sottise ou génie sont alors 

interversibles. Quant à la tautologie a = a, elle devient inexprimable dans la mesure où 

la médiation du langage entraine toujours une non-adéquation entre réalité et penser-

parler. En fait, pour Mathnau, « logical discourse which develops from ordinary language 

has no connection with the structure of reality, since it, too, is simply a series of 

conventions »1106. Qui plus est, « all true propositions are tautologies; they are not true 

because of empirical proof but because of our prevailing mode of speaking »1107. Cela 

entraîne l’impossibilité de connaître une quelconque « réalité extérieure », le sein. Donc, à 

l’angoisse devant le vide exprimé par Lord Chandos, Schmitt fait dire Mauthner en guise 

de réponse : « plus de vide ». 

 

C — Littéralité comme source de droit 

 

                                                
1103 Ibid. 
1104 Ibid. 
1105 G. Weiler, Mauthner’s Critique of language, op. cit., p. 232. 
1106 Jennie Skerl, « Fritz Mauthner’s “Critique of Language” in Samuel Beckett’s “Watt” », Contemporary 

Literature, 1974, vol. 15, no 4, p. 477. 
1107 Ibid. 



 241 

En effet, pour Schmitt, un tel raisonnement procède de l’erreur logique puisqu’il en 

vient à déterminer la valeur par des « présupposés empiriques ». C’est le « matérialisme le 

plus grossier » qui veut que le cerveau soit plus important que la pensée1108. Bien qu’il ne 

soit pas nommé dans La Valeur de l’État, c’est bien Mauthner qui est pour Schmitt le 

représentant du « matérialisme le plus grossier ». D’ailleurs, Schmitt reprend le même 

procédé de régression utilisé dans les Schattenrisse dans le cadre de sa thèse d’habilitation. 

Il explique, en effet, que ce matérialisme constitue « [a line of argument] that can then be 

extended, into infinite regress, to other ‘presuppositions’, such as good digestion and its 

‘presuppositions’, such as the supply of a definite quantity of nutrients, which in turn has 

its presuppositions »1109. En somme, cette régression nominaliste procède d’un monisme 

qui ne peut que se solder par des contradictions (ou par un Schmarnn). Toute tentative de 

ne comprendre le monde que sensoriellement, donc, hors langage est vouée à un nihilisme. 

Pour lui, les thèses de Mauthner aboutissent nécessairement à un tel nihilisme puisqu’elle 

finit par exiger un silence, car seule l’expérience sensorielle peut conduire à la vérité (ce 

que Mauthner, le vrai, accepte aussi bien volontiers).  

 

Le cas de Lord Chandos qui ne vit que des épiphanies qu’il est bien incapable de 

rendre en mots illustre cet état de fait illustre ce silence auquel est condamné tout individu 

qui accepte les thèses nihilistes de Mauthner. Mais la nouvelle de Hofmannsthal illustre 

autre chose pour Schmitt. Outre le mal psychique dont la situation afflige le Lord, celui-ci 

perd toutes capacités décisionnelles : il n’a pas de conception religieuse ni de conceptions 

métaphysiques et il se retrouve dans l’incapacité d’émettre de jugements politiques comme 

esthétiques. De même, il ne peut distinguer le vrai du faux. Il écrit, en effet, à Bacon : 

Il me devint peu à peu impossible de disputer d’une matière élevée ou assez 

générale, de fournir alors à ma bouche ces mots dont pourtant, d’habitude, tous les 

hommes font un usage spontané, sans hésiter. […] J’étais empêché, au fond de moi, 

de porter un jugement sur les affaires de la cour, les incidents au Parlement, sur tout 

ce que vous pourriez imaginer. […] N’importe quel verdict, ils se décomposaient 

dans ma bouche tels des champignons moisis. Il m’arriva de vouloir réprimander 

ma fille Katharina Pompilia, âgée de quatre ans, pour un mensonge d’enfant dont 

elle s’était rendue coupable, de vouloir lui montrer la nécessité de dire toujours la 

vérité, et, ce faisant, les notions qui me vinrent à la bouche prirent soudain une 

                                                
1108 C. Schmitt, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings, op. cit., p. 227. 
1109 Ibid. 



 242 

coloration si changeante, débordèrent à ce point les unes dans les autres, que, 

dévidant tant bien que mal ma phrase jusqu’au bout et comme pris de malaise, ayant 

effectivement le visage blême et ressentant une violente pression autour du front, 

je laissai l’enfant seule, claquai la porte derrière moi […].1110 

 

Ainsi, ce matérialisme le plus grossier, une fois qu’il habite la réflexion, rend toute 

possibilité de décision et de jugement impossible. Il est l’ultime arme de neutralisation et 

de dépolitisation. 

 

Sur ce point, la critique de Schmitt est d’autant plus sévère que le nominalisme de 

Mauthner a pour autre conséquence de nier toute littéralité aux mots, au langage. Or, pour 

le juriste c’est dans « la littéralité des mots [que] sont enregistrés […] les processus et les 

événements constitutifs, même si les hommes les ont oubliés »1111. En effet, Schmitt repose, 

en grande partie, ses thèses sur la littéralité des mots et des concepts qu’il mobilise. Une 

littéralité qui se veut étymologique et historique puisque contrairement à Mauthner, il 

affirme que les sens, même oubliés, inscrits dans les mots sont révélateurs de vérités. 

Celles-ci sont donc nécessairement transcendantes puisqu’elles sont dans le concept et non 

dans l’expérience. L’exemple le plus achevé de l’anti-nominalisme de Schmitt est Le 

Nomos de la Terre. Il y avance, en effet, un lien nécessaire entre droit et prise de terre en 

raison des liens étymologiques entre Nomos, Nomoi et Nemein (et donc Nehmen et 

Landnahme). Ces termes étant étymologiquement liés, le nomos (malgré notre oubli), et le 

droit, contient toujours et nécessairement l’idée d’un rattachement à la Terre duquel nous 

sommes inconscients. La source première du droit est ainsi la prise de terre (prendre, 

pâturer, partager).1112 Or, si l’on accepte le nominalisme subjectiviste de Mauthner qui nie 

toute littéralité du mot, alors nous perdons la transcendance enfermée dans nos concepts. 

 

Conclusion 
 

                                                
1110 H. von Hofmannsthal, Der Brief des Lord Chandos, op. cit., p. 12. 
1111 I. Villinger, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » 

des Johannes Negelinus, op. cit., p. 273. 
1112 C. Schmitt, Le nomos de la Terre, op. cit., p. 71‑86. 



 243 

  Pour le lecteur actuel, le contenu des Schattenrisse a une tonalité étrange, 

voire, l’on se demande s’il y a un quelconque intérêt à lire les facéties de jeunes étudiants 

alcoolisés. Cela d’autant plus que, comme nous venons de le voir, la plupart des 

personnages ou débats satirisés dans le texte ont été oubliés. D’ailleurs, Schmitt fait lui-

même remarquer en 1948, que « la plupart des choses sont incompréhensibles 

aujourd’hui »1113, et nous dirions, d’autant plus incompréhensibles aujourd’hui. Toutefois, 

cela implique que la satire est un genre, comme le serait le roman ou le poème lyrique, et 

que donc il aurait une vocation universelle, au regard du public et du temps. Or, comme 

l’expliquent Dustin Griffin et Linda Hutcheon, la satire n’est qu’un mode discursif et non 

un genre en soi. La satire est amorphe,1114 elle n’a pas de formes identifiables a priori : la 

satire transparait au-delà de la forme pour devenir forme. En ce sens, la satire est 

identifiable dans des formes littéraires (au sens large du terme) diverses variées. Toutefois, 

en tant que discours, les satires sont situées temporellement et spatialement. La satire est 

adressée à un public situé en mesure de déchiffrer les « allusions » (avec « quelques 

bouteilles de bon vin »1115 ou sans). Elle est aussi située au sein du corpus du satiriste, et 

dans cette perspective, dialogue avec le reste de son corpus, satirique ou non. Cela implique 

deux choses : 1) que l’effet satirique, voire le sens du propos, est intimement lié à son 

public (il est difficile de rire en lisant les Schattenrisse aujourd’hui, et que 2) aussi 

éphémère fût-ce un discours satirique, il n’en reste pas moins des traces, les traces de l’idée 

que Benjamin invite à découvrir. 

 

 Cela étant, il convient alors de procéder à une « intens[e] historicist understanding 

of [a] satire »1116, ce qui nous a conduits à retracer (bien que superficiellement) les débats 

et les objets de la satire des Schattenrisse. En effet, 

To assess the satirist’s purpose and strategy, we need to know for whom and against 

whom the satire is written. And historical context must be understood not just as 

inert background but as that milieu which produced the satire, the historical world 

                                                
1113 Carl Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schüler, Berlin, Akademie Verlag, 1995, 
p. 42. 
1114 Howard D. Weinbrot, Menippean Satire Reconsidered : From Antiquity to the Eighteenth Century, 

Baltimore, The Johns Hopkins University Press, 2005, p. 2. 
1115 C. Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schüler, op. cit., p. 42. 
1116 Dustin Griffin, Satire : A Critical Reintroduction, 1re éd., s.l., University Press of Kentucky, 1994, 

p. eBook. 



 244 

it conjures up, and (rhetorically speaking) the various historical audiences for which 

it was originally intended.1117 

 

Et comme, nous venons de le voir, malgré l’éclectisme premier des sujets abordés dans les 

Schattenrisse, le texte est écrit contre quelque chose de spécifique. En attaquant diverses 

figures du monde culturel et littéraire du début du 20e siècle, Schmitt (et Eisler) ne s’attaque 

ni à la culture ni même à l’ensemble des individus qui font vivre ce monde. Les cibles 

principales de ce texte satirique sont clairement délimitées : c’est le scientisme, le 

positivisme, le relativisme, le monisme et l’immanence qui sont pour Schmitt intimement 

liés. 

 

Donc, au-delà de la dimension personnelle que les noms portraiturés mettent en 

exergue, le texte est aussi une satire ménippéenne ; une satire qui ne vise pas (seulement) 

les individus en soi, mais des façons d’être, des rapports au monde, des visions du monde. 

Plus spécifiquement, la satire ménippéenne est identifiable par certains traits spécifiques 

que nous retrouvons dans les Schattenrisse. Howard D. Weinbrot explique que dans ce type 

de satire : 

We see copiousness, various mixtures of genres, languages, plots, periods, and 

places […]. We also see finite and recurring topics: concern with dangerous, 

harmful, spreading views whether personal or public, whether by the individual 

human being who needs to learn not to fantasize about harmful heroism or beauty, 

the governor who needs to learn not to tyrannize, or the nation that needs to learn 

not to destroy its benevolent heritage.1118 

 

Pour Weinbrot, il s’agit de « responses to a dangerous or threatening false orthodoxy »1119. 

Elle opère une série de « brief guerilla attack that emphasizes the danger »1120. Il s’agit d’un 

type de discours qui dénonce et cherche à visibiliser un ou des dangers auxquels est 

confronté une société donnée. De ce fait, « Menippean satire lives in a precarious universe 

of broken or fragile national, cultural, religious, political, or generally intellectual 

values »1121. Ce qui différencie la satire ménippéenne du texte comique est précisément 

                                                
1117 Ibid. 
1118 H.D. Weinbrot, Menippean Satire Reconsidered, op. cit., p. 5‑6. 
1119 Ibid., p. 6. 
1120 Ibid., p. 7. 
1121 Ibid. 



 245 

cela : dans ce type de satire, le « comique » (produit par des effets d’exagération, de 

contradiction et de mises en scène ridicules) devient effrayant. Le comique devient le 

moyen d’un jugement sévère sur une dérive, une décadence ; et de ce fait même, cherche à 

avertir et convaincre du danger des attitudes et figures dépeintes. Les Schattenrisse 

fonctionnent sur ce modèle puisqu’au-delà du grotesque, de l’absurde et du vide 

« intellectuel » mis en scène, chacun des portraits, en sous-texte, dénonce le danger et la 

« destruction » culturelle, scientifique, morale et politique à laquelle mène (forcément) les 

différentes postures et thèses satirisées et moquées. 

 

En outre, le public auquel le texte s’adresse est aussi clairement identifiable. Les 

deux étudiants s’adressent à eux-mêmes, c’est-à-dire à cette jeunesse qui avait fait du 

« contre Goethe » un « avec Hölderlin », afin de la détourner du cercle George au profit de 

Däubler. Jeunesse qui est appelée à devenir, sous la République de Weimar, l’intelligentsia 

culturelle et politique. En effet, le public d’une satire contient toujours, en plus de ceux 

moqués, ceux « whose attitudes it may actually hope to alter »1122. Conal Condren explique, 

de fait, que de la satire est un discours de persuasion : le satiriste cherche à convaincre un 

public donné (du danger dépeint comme de la solution à ce danger). Or, « persuasion 

depends upon the exploitation of shared communal expectations and prejudices »1123, ce 

qui implique un public en mesure de recevoir le texte, et qui partage aussi avec le narrateur 

un ensemble de croyances et d’attentes qui font des destinataires un groupe ouvert (au 

moins minimalement) à la critique et aux dénonciations mises de l’avant par la satire. Dans 

cette optique, le public des Schattenrisse est bien identifiable (et identifié par Schmitt lui-

même des années plus tard) dans cette jeunesse de début de siècle qui cherche à rompre 

avec l’Allemagne de Goethe.  

 

 Si nous pouvons, à juste titre, douter de la réussite du succès de l’entreprise 

schmittienne (il ne réussira jamais à imposer Däubler, bien que si ce dernier n’est pas tombé 

dans l’oubli, c’est sans doute en partie grâce au juriste), il n’en reste pas moins qu’il y a eu 

tentative à cet effet. Tentative qui n’était pas motivée par un simple effet de mode, ou 

                                                
1122 D. Griffin, Satire, op. cit. 
1123 Conal Condren, « Satire and definition », Humor, 2012, vol. 25, no 4, p. 382. 



 246 

simple préférence, voire caprice de goût, mais par l’interprétation politique que Schmitt 

superpose à Nordlicht. En effet, comme mentionné plus haut, pour lui, Däubler a réussi à 

mettre le doigt sur « le problème le plus profond de la philosophie du droit et de l’État »1124. 

En ce sens, le projet avait un objectif certain d’imposer (bien que pas encore clairement) 

un discours alternatif à celui qui dominait le monde culturel et littéraire à la fin du Second 

Empire. Un discours que Schmitt veut repolitiser et débarrasser des traces du romantisme 

et du positivisme aliénant (selon lui). 

 

Mais il y a plus qu’une vague tentative à retenir du texte. En effet, si l’inflexion 

vers Däubler échoue, il n’empêche que les Schattenrisse permettent à Schmitt de faire autre 

chose ; à savoir d’expérimenter et mettre à l’épreuve sa « méthode du cas extrême ». Ainsi, 

l’ironie des Schattenrisse remplit sa fonction seconde, celle qui lui survit, après le silence 

des rires : l’expérimentation formelle qui permet de dénoncer la menace que constituent 

certaines Weltanschauungen. En effet, l’ironie radicale (dada avant l’heure) des 

Schattenrisse est aussi à comprendre comme une première expérience du potentiel 

heuristique du cas exceptionnel (de la situation poussée à son extrême limite) a contrario 

de la situation normale. L’ironie satirique autorise des effets d’exagération, voire de 

caricature, qui poussent un discours dans ses extrêmes retranchements. La forme satirique 

qui permet de créer artificiellement la situation exceptionnelle (de la mort de l’un des 

personnages, en passant par l’incapacité de trouver des objets ou la mise en face d’une 

situation où une décision forte est nécessaire) qui selon Schmitt permet d’évaluer la 

viabilité (la validité) heuristique des concepts et des thèses que l’on cherche à défendre. 

 

Ainsi, le lecteur, même en ne saisissant pas tout le contexte et toutes les allusions, 

se voit poussé à constater la non-viabilité des discours et attitudes satirisées. En effet, 

comme nous l’avons vu, Schmitt ne s’attaque pas aux fondements philosophiques des 

thèses auxquelles les sujets qu’il satirise adhèrent. Nulle part, nous ne trouvons une critique 

articulée du spinozisme ou du positivisme dans le texte. Plutôt, les Schattenrisse nous 

présentent les discours ou les figures les plus radicalement « caricaturales » de ces écoles 

                                                
1124 Carl Schmitt, Theodor Däublers « Nordlicht » : Drei Studien über die Elemente, den Geist und die 

Aktualität des Werkes., 3e édition., Berlin, Duncker & Humblot, 2009, p. 29. 



 247 

de pensée, afin de nous mettre devant l’aporie à laquelle ils mènent inexorablement 

(toujours selon Schmitt). Cela explique aussi pourquoi le critique de Das literarische Echo 

a estimé que certains des portraits étaient injustes ou trop sévères.1125 L’objectif de la satire 

schmittienne étant de prévenir d’un danger, hors situation normale. Les portraits ne 

cherchent donc pas à rendre compte de façon comique d’un état de fait (les individus 

moqués tels qu’ils sont et telles que sont les idées qu’ils défendent), mais plutôt à créer les 

conditions (par la mise en scène) dans lesquelles les limites des thèmes abordés sont 

dévoilées. Les chutes de chacun des portraits révèlent cette ambiance caractéristique de la 

satire ménippéenne dans laquelle le rire se confond avec l’inquiétude, l’ombre du danger, 

voire la peur qui ressort des situations contradictoires, absurdes et désastreuses 

portraiturées. 

 

Finalement, l’ironie autour des thèmes qui occupent et continueront d’occuper, 

Schmitt, permet à ce dernier de tester leurs limites. Si l’exercice n’est pas complet et peut 

sembler superficiel, il n’empêche que l’on retrouve dans sa production académique de la 

même époque et ultérieure, les mêmes raisonnements, voire des piques et ironies 

identiques. C’est particulièrement le cas dans Loi et Jugement et dans La Valeur de l’État 

qui sont écrits à la même période. En somme, l’on peut comprendre les Schattenrisse 

comme expérimentation formelle sur les limites de certains concepts ou courants de pensée. 

L’effet dépolitisant et neutralisant du scientisme, du positivisme, du relativisme, du 

monisme et de l’immanence qui aboutissent au « Schmarrn » du dernier portrait (Mauthner) 

est de fait transversal dans l’œuvre du juriste. C’est sans doute l’effet que les Schattenrisse 

produisent encore « si l’on s’est mis dans l’état d’esprit nécessaire aux allusions ».  1126 

  

                                                
1125 Carl Schmitt, Carl Schmitt. Tagebücher vom Oktober 1912 bis Februar 1915, Berlin, Oldenbourg 

Akademieverlag, 2003, p. 367. 
1126 C. Schmitt, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schüler, op. cit., p. 42. 



 248 

  



 249 

Die Buribunken 
 

En 1918, une courte nouvelle, « Die Buribunken » (Les Buribunkes), signé par un 

certain C. S., derrière lequel on retrouve Schmitt, est publié par la revue catholique 

SUMMA. La première chose qui déconcerte le lecteur est la forme narrative de Les 

Buribunkes. Il est rédigé sous la forme d’un article scientifique, selon le modèle classique 

de publication scientifique. Cependant, son titre est pour le moins intrigant et il est 

complété par un sous-titre qui souligne l’étrangeté du titre : « Ein 

geschichtsphilosophischer Versuch »1127. Parallèlement à sa prétention philosophique, 

l’auteur présente l’objet de son étude : les Buribunkes. Ainsi, le projet académique, 

respectant les règles reconnues de l’article scientifique, notamment en ce qui concerne 

l’usage des citations, en tant que contribution sérieuse à la noble discipline de la 

philosophie de l’histoire, coexiste avec le non-sérieux, la parodie et la fiction. 

 

Les sujets de l’article philosophique de C.S./Carl Schmitt sont les Buribunkes, des 

créatures fictives, qu’il décrit comme l’achèvement ultime de l’évolution humaine. Mais 

comment ce court texte/article de non-fiction/fiction doit-il être lu ou compris ? Il semble 

que, presque à l’unanimité, ce texte ait été lu comme une œuvre de fiction. De fait, tous les 

commentateurs semblent penser que l’objet du texte, les Buribunkes, est le critère 

déterminant pour identifier la nature littéraire de Les Buribunkes. Suivant, il est compris 

soit comme fiction satirique, soit comme nouvelle dystopique de science-fiction, selon que 

la primauté de la classification est donnée au ton du texte ou au monde post-humain et 

techno-scientifique qui y est dépeint.1128 Outre ces tendances, nous proposons ici de 

                                                
1127 C. S., « Die Buribunken », Summa, 1918, no 4, p. 89‑106 ; C. S. et Carl Schmitt, « Die Buribunken : Ein 

geschichtphilosophischer Versuch » dans Ernst Hüsmert et Gerd Giesler (eds.), Die Militärzeit 1915 bis 

1919 : Tagebuch Februar bis Dezember 1915. Aufsätze und Materialien, Berlin, Akademie Verlag, 2005, p. 

453‑471. Nous nous réfèrerons à cette version pour la suite. 
1128 Edwin Bikundo et Kieran Tranter, « The Buribunks: Carl Schmitt on diaries, modernity and future », 
Griffith Law Review, 3 avril 2019, vol. 28, no 2, p. 95‑98 ; Friedrich A. Kittler, Gramophone, film, typewriter, 

traduit par Emmanuel Guez, traduit par Emmanuel Alloa et traduit par Frédérique Vargoz, s.l., Les Presses 

du réel, 2018, p. 378‑393 ; Reinhart Koselleck, The Practice of Conceptual History : timing History, spacing 

Concepts, traduit par Todd Samuel Presner, Stanford, Stanford University Press, 2002, p. 85‑99 ; Kieran 

Tranter, « Die Buribunken as science fiction: the self and informational existence », Griffith Law Review, 3 

avril 2019, vol. 28, no 2, p. 118‑136. 



 250 

prendre au sérieux la forme narrative scientifique du texte et de le lire comme une 

contribution scientifique puisque c’est ce que sa forme suggère. 

 

Pour ce faire, nous accorderons une attention particulière au sous-titre de la 

nouvelle : « Ein geschichtsphilosophischer Versuch ». Le sous-titre a généralement pour 

fonction de préciser l’objet d’un texte ou de le situer dans un champ d’études. Cependant, 

ce sous-titre, en allemand, peut être compris de deux manières, double sens qui ressort dans 

les différentes traductions qui en ont été faites. Suivant la traduction anglaise officielle de 

Les Buribunkes, il peut être compris comme « An essay on the philosophy of history »,1129 

ce qui suggère que le sujet est la philosophie de l’histoire. Cependant, il est également 

possible de le comprendre comme une contribution au champ disciplinaire de la 

philosophie de l’histoire. Dans ce cas, la « philosophie de l’histoire » n’est pas son sujet, 

mais sa nature. Par exemple, Geoffrey Winthrop-Young et Michael Wutz, les deux 

traducteurs de Gramophone, Film, Typewriter, de Friedrich A. Kittler, dans lequel une 

partie du texte est reproduite, traduisent le sous-titre en « A History-Philosophical 

Meditation ».1130 De même, Frédérique Vargas, en français, le traduit par « Un essai 

historico-philosophique ».1131 Ces diverses traductions dénotent d’une tension entre le 

sous-titre et le contenu des Buribunkes, indiquant que le texte peut être compris de 

multiples façons. Nous accepterons ici la coexistence de ces deux significations, car toute 

contribution à la philosophie de l’histoire est toujours, d’une manière ou d’une autre, un 

commentaire sur la philosophie de l’histoire. En d’autres termes, Les Buribunkes sera lu 

comme un commentaire sur différentes traditions de la philosophie de l’histoire et comme 

une tentative, une expérimentation, afin de construire une alternative à ces traditions sur le 

modèle de Georg Lukács, et comme nous le verrons contre ce dernier.1132 

 

                                                
1129 Carl Schmitt, « The Buribunks. An essay on the philosophy of history », Griffith Law Review, traduit par 
Gert Reifarth et traduit par Laura Petersen, 2019, vol. 28, no 2, p. 99‑112. 
1130 Friedrich A. Kittler, Gramophone, Film, Typewriter, traduit par Geoffrey Winthrop-Young et traduit par 

Michael Wutz, 1 edition., Stanford, California, Stanford University Press, 1999, p. 99 et suiv. 
1131 F.A. Kittler, Gramophone, film, typewriter, op. cit., p. 231 et  suiv. 
1132 Georg Lukács, Die Theorie des Romans: Ein geschichtsphilosophischer Versuch über die Formen der 

großen Epik, Bielefeld, Aisthesis, 2009, 156 p. 



 251 

Plus précisément, nous comprendrons l’article comme étant écrit par C.S.1133 

comme contribution à la science appelée buribunkologie. Ce faisant, nous soutiendrons que 

cet article adopte les codes du pastiche et constitue une esquisse de la conception 

particulière du décisionnisme de Schmitt. À cette fin, nous situerons d’abord l’article dans 

le domaine auquel il prétend contribuer. Nous situerons ensuite, dans le temps et dans la 

littérature, le pastiche en tant que technique littéraire et esquisserons quelques-uns de ses 

principaux traits. Dans la quatrième section, nous examinerons les premiers engagements 

de Schmitt avec cette technique. Dans les trois sections suivantes, nous analyserons de près 

la manière dont Schmitt, par l’intermédiaire de C.S., utilise le pastiche pour poser les bases 

de sa compréhension personnelle du décisionnisme dans Les Buribunkes. Enfin, nous 

verrons comment cet article/nouvelle éclaire l’enchevêtrement de la question de la 

technique et du décisionnisme dans l’œuvre de Schmitt. 

 

1 — Préambule 
 

La première partie de l’article nous présente la buribunkologie en tant que science 

et décrit les caractéristiques des propres aux Buribunkes. C.S. affirme d’emblée que 

« l’ambition de toute science devrait être, avant tout, de prouver son existence par des 

réalisations réelles et de faire en sorte qu’une masse conséquente de travaux empêche tout 

doute subversif sur son potentiel en tant que science ».1134 Il explique alors que les 

Buribunkes existent parce qu’il y a une science qui les étudie, comme les Américains 

existent parce qu’une science, les Études américaines, les étudie. Au-delà de cette 

tautologie parodique, on notera que les sciences modernes acceptent en effet souvent cette 

relation de « prophétie auto-réalisatrice », une relation de co-construction, vis-à-vis de leurs 

objets. 

 

En effet, chaque science (du moins depuis Descartes) va définir son objet et 

délimiter ses frontières ontologiques. À cette fin, il existe toujours une interaction entre 

une science et son épistémologie. Ce sont les divisions classiques entre les approches 

                                                
1133 Le texte étant signé un certains C.S. et non Schmitt, nous supposerons donc qu’il s’agit de deux personnes 

différentes. C. S., « Die Buribunken », art cit. 
1134 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 453. 



 252 

fondationnelles et anti-fondationnelles, ou entre l’empirisme-matérialisme et 

l’idéalisme.1135 En outre, l’a priori de l’épistémologie utilisé pour délimiter les frontières 

ontologiques est l’une des principales caractéristiques des sciences modernes. C’est 

l’introduction de la subjectivité dans les postures définitionnelles, surtout depuis Descartes. 

En ce sens, C.S. décrit la buribunkologie comme une science selon l’acception post-

cartésienne du terme. 

 

Avec le cogito, ergo sum, Descartes déplace l’ordre entre l’ontologie et 

l’épistémologie :  

Roughly speaking and admitting some exceptions […], pre-Cartesian philosophy 

was definitely ontologically oriented, but post-Cartesian thought became largely 

preoccupied with epistemology. In this sense, Descartes is the father of modern 

philosophy. In fact, cogito, ergo sum […] clearly suggests that an ontological 

statement (I am) is based on an epistemological datum (I think).1136 

 

En d’autres termes, depuis Descartes, la connaissance 

(philosophie/sciences/buribunkologie) précède l’être (ontologie/Buribunke). C’est le sujet 

pensant, la subjectivité, qui est au cœur du système, qui devient la « cause première », qui 

fonde la connaissance. Descartes se sait être parce qu’il pense et se pense comme être. De 

même, « l’existence des Buribunkes découle du fait que la buribunkologie existe »1137, car 

« il n’y aurait […] pas de buribunkologie s’il n’y avait pas de buribunkologues »1138. C.S. 

nous dit donc qu’il est cartésien (caricaturé). 

 

 Une fois la « scientificité » de la buribunkologie affirmée, l’auteur entreprend de 

présenter les Buribunkes : ceux qui sont à la fois les producteurs de cette science et ses 

sujets. Il insiste alors sur le fait que son entreprise est une contribution à la philosophie de 

l’histoire et non à la biologie ou à la zoologie, ou autres sciences du genre. En ce sens, si 

le terme buribunke ne nous est pas familier, nous ne pouvons néanmoins pas inférer qu’il 

                                                
1135 Simon Blackburn, The Oxford dictionary of philosophy, 2nd ed., Oxford ; New York, Oxford University 

Press, 2005, p. 118. 
1136 Jan Woleński, « The History of Epistemology » dans Ilkka Niiniluoto, Matti Sintonen et Jan 

Woleński (eds.), Handbook of epistemology, s.l., 2004, p. 4‑5. 
1137 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 453,  note 1. 
1138 Ibid., p. 453. 



 253 

se réfère à des êtres fictionnels et non réels. C.S. écarte, d’ailleurs, la réalité « biologique » 

des Buribunkes en tant que donnée pertinente. Au moment de s’interroger sur ce qui 

« caractérise » un Buribunke, il hésite entre deux critères, l’un physique — la « grande 

gueule » des Buribunkes —, l’autre social — l’écriture permanente d’un journal intime. Il 

finit par écarter (de prime abord) la grande gueule parce qu’il s’agit d’un critère 

« physique » qui n’est pas l’objet de la philosophie de l’histoire : « une considération 

physiologique et anatomique, [donc] une considération plus médicale »1139. 

 

En effet, C.S. explique que « tout en étant conscient de l’importance spirituelle de 

la gueule élargie, [il s’oriente] malgré tout vers une préférence pour le journal intime »1140, 

en raison d’« une appréciation résolument historique de l’évolution, dont les étapes se 

laissent justement retracer historiquement dans le développement de l’idée de tenir un 

journal intime »1141. Pour lui, donc, la « réalité » biologique des Buribunkes n’est pas ce 

qui les caractérise physiquement, bien que cela puisse avoir une certaine importance, mais 

plutôt le processus historique qui a fait advenir la pratique sociale qui les distingue des 

humains spirituels qui ont aussi une « grande gueule », contrairement aux « peuples 

inférieurs, les Polynésiens, les Terre-de-Feu et les Ba-Ronga-Nègres, ainsi que d’autres 

tribus inaptes à l’éducation [qui] ont une gueule relativement petite, bien qu’ils soient 

cannibales »1142. 

 

Qui plus est, C.S. suggère aussi que la « grande gueule » (erweitertes Maul) des 

Buribunkes peut être comprise comme une caractéristique sociale, bien que secondaire. En 

effet, en allemand comme en français, « grande gueule » peut être utilisée pour qualifier un 

individu trop bavard ou qui parle haut et fort, mais dont les paroles sont rarement (si ce 

n’est jamais) suivis d’actes ou décisions. En d’autres termes, la « grande gueule » qui se 

présente de prime abord comme un trait physiologique, se trouve aussi à être un trait 

social/psychologique. En somme, la « differencia specifica »1143 des Buribunkes est double, 

                                                
1139 Ibid., p. 456. 
1140 Ibid. 
1141 Ibid. 
1142 Ibid., p. 455‑456. 
1143 Ibid., p. 455. 



 254 

et ce, malgré la préférence de C. S. pour le journal intime. Donc, sous couvert de donner la 

priorité à la philosophie de l’histoire, l’auteur ne rejette pas l’autre trait qui reste typique 

des Buribunkes. Les deux traits étant intimement liés puisqu’ils révèlent tous deux 

l’inaptitude à décider des Buribunkes. 

 

En somme, pour C.S., la « differencia specifica » des Buribunkes est sociologique : 

le post-humain buribunke est identifiable par ses pratiques sociales et non par une évolution 

(darwinienne) physiologique. Ainsi, « Buribunke » peut être compris comme 

« néologisme pour désigner un groupe (social) spécifique qui existe même si l’on ne peut 

le reconnaître ou l’identifier grâce à des critères physiologiques. En effet, si l’on admet le 

buribunkes non comme un donné historico-empirique, mais comme une tentative d’isoler 

et de nommer un certain groupe, alors il n’est nulle raison de supposer que les Buribunkes 

n’existent pas. Plutôt, l’on peut inférer qu’il s’agit d’individus que nous ne savons pas 

identifier, isoler et nommer. La contribution à la philosophie de l’histoire de cet 

article/fiction se propose de réparer cette lacune en décrivant ces « pratiques sociales » ou 

ce que C.S. nomme traits « spirituels ». 

 

Cependant, derrière C. S. le cartésien moderne, il semble y avoir quelqu’un d’autre. 

Quelqu’un qui nous amène à douter de C.S. et du sérieux de son entreprise. C’est ce 

quelqu’un qui semble suggérer que l’entreprise de C.S. est risible. Avec C.S. coexiste un 

esprit, « un manager supérieur, tirant la marionnette multicolore qu’est [C.S.] par les fils 

de son savoir commercial et de son intelligence supérieurs ».1144 Les Buribunkes n’ont pas 

un, mais deux auteurs. C.S. n’est ni le pseudonyme ni les initiales de Carl Schmitt, mais 

l’interlocuteur et la cible des critiques du juriste. C.S. n’existe qu’en tant que scénariste des 

Buribunkes, mais non comme créateur. Pour ce faire, Schmitt utilise une technique littéraire 

qui lui permet de coexister en tant que critique, d’être un co-auteur critique invisible (pas 

si invisible que cela puisqu’il apparaît dans les notes 2 et 13 du texte) de C.S., afin de poser 

les jalons de sa propre pensée. 

 

                                                
1144 Ibid., p. 458. 



 255 

La technique de Schmitt pour coexister en tant que challenger (et) co-auteur, qu’il 

avait déjà expérimentée dans Schattenrisse, est celle du pastiche. Le pastiche est souvent 

confondu avec la parodie ou l’imitation, voire la contrefaçon. Pourtant, il se distingue de 

ces trois dernières en ce qu’il n’est ni un genre littéraire ni une usurpation. Plutôt, il s’agit 

d’une technique qui peut être subsumée sous de multiples formes littéraires. La nature et 

l’usage du pastiche ont fait l’objet de multiples débats au cours de la seconde moitié du 

20e siècle, d’où la polysémie qui est associée à cette technique. 

  

2 — Le pastiche 
 

Les principaux ouvrages consacrés au postmodernisme et à sa relation complexe 

avec la modernité et le modernisme, ainsi qu’à son enracinement dans ces derniers, 

considèrent le pastiche comme un genre opposé à la parodie. En effet, « en tant que jeu 

formel, le pastiche dans la littérature contemporaine est souvent associé au post-

modernisme dans son acception anglo-saxonne de jeu gratuit ou de parodie vide ».1145 De 

fait, selon Frederic Jameson, le pastiche doit être « sharply distinguished from the more 

readily received idea of parody ».1146 Il soutient que : 

Pastiche is, like parody, the imitation of a peculiar or unique, idiosyncratic style, 

the wearing of a linguistic mask, speech in a dead language. But it is a neutral 

practice of such mimicry, without any of parody’s ulterior motives, amputated of 

the satiric impulse, devoid of laughter and of any conviction that alongside the 

abnormal tongue you have momentarily borrowed, some healthy linguistic 

normality still exists. Pastiche is thus blank parody, a statue with blind eyeballs.1147 

 

En ce sens, il admet une ressemblance « formelle » entre la parodie et le pastiche, mais 

souligne leur profonde différence (motivé/politique vs neutre/apolitique). Il en conclut que 

le pastiche, contrairement à la parodie, est déconnecté de l’histoire. Ce n’est pas un objet 

ou une pratique historique, mais seulement une « random cannibalization of all the styles 

                                                
1145 Steen Bille Jørgensen, « Pastiche et poétique de l’oeuvre. Stratégies de réécriture contemporaines », 

Revue d’histoire littéraire de la France, 2012, vol. 112, no 1, p. 106. 
1146 Fredric Jameson, Postmodernism, or, The cultural logic of late capitalism, Reprinted., London, Verso, 

2008, p. 16. 
1147 Ibid., p. 17. 



 256 

of the past, [a] play of random stylistic allusion »,1148 « freed from [any] historical forces 

[…]. Pastiche means style separated from history ».1149 

 

Cette conception du pastiche comme le style vide d’un postmodernisme vide 

s’oppose à la description par Linda Hutcheon d’un postmodernisme parodique et ironique. 

Pour elle, « postmodern fiction remains historical, precisely because it problematizes 

history through parody ».1150 Elle explique que la « Parody — often called ironic quotation, 

pastiche, appropriation, or intertextuality — is usually considered central to 

postmodernism — est généralement considérée comme un élément central du 

postmodernisme ».1151 Contrairement à Jameson, elle n’oppose donc pas parodie et 

pastiche. Le pastiche n’est pas la pratique anhistorique et apolitique décrite par Jameson. 

Elle précise : 

In objecting […] to the relegation of the postmodern parodic to the ahistorical and 

empty realm of pastiche, I do not want to suggest that there is not a nostalgic, 

neoconservative recovery of past meaning going on in a lot of contemporary 

culture; I just want to draw a distinction between that practice and postmodernist 

parody.1152 

 

De fait, pour elle, toutes les productions de la postmodernité, en tant que période 

socio-économique caractérisée par le capitalisme tardif, ne sont pas postmodernes en soi. 

Elle déplore le fait que Jameson confonde l’usage du « the word postmodernism for both 

the socio-economic periodization and the cultural designation ».1153 En d’autres termes, 

pour elle, il existe une pratique critique spécifique de la parodie, le pastiche n’étant qu’un 

autre « nom » pour cette pratique, qui caractérise les productions culturelles postmodernes. 

C’est dans le contexte de ce débat sur le postmodernisme que le pastiche est abordé dans 

la littérature (surtout anglophone) contemporaine. 

 

                                                
1148 Ibid., p. 18. 
1149 Michael Coyle, « Doing Tradition in Different Voices: Pastiche in The Waste Land » dans Gabrielle 

McIntire (ed.), The Cambridge Companion to The Waste Land, 1re éd., s.l., Cambridge University Press, 
2015, p. 199. 
1150 John N. Duvall, « Troping History: Modernist Residue in Fredric Jameson’s Pastiche and Linda 

Hutcheon’s Parody », Style, 1999, vol. 33, no 3, p. 272. 
1151 Linda Hutcheon, The politics of postmodernism, 2nd ed., London ; New York, Routledge, 2002, p. 94. 
1152 Ibid. 
1153 Ibid., p. 25. 



 257 

Dans le cadre de cette étude, nous nous écarterons de ce débat. D’une part, nous 

nous intéressons ici à un texte produit avant le « postmodernisme », qu’il soit compris 

comme une « périodisation socio-économique » ou comme une « désignation culturelle ». 

D’autre part, l’opposition de Hutcheon à Jameson ne permet de distinguer le pastiche de la 

parodie puisqu’elle se contente de plaider une identité entre les deux, alors que les deux 

pratiques littéraires ont des origines et des histoires distinctes. Finalement, le débat 

Hutcheon-Jameson coexiste avec une compréhension dite « socio-historique »1154 qu’il 

ignore. Or, cette approche permet de tenir compte de l’histoire dans la pratique littéraire du 

pastiche et de la parodie et de dépasser le clivage entre « modernisme » politique et 

« postmodernisme » neutralisé — un clivage qui, en soi, est problématique puisqu’il repose 

sur la distinction par Theodor W. Adorno et Max Horkheimer entre « haute culture » et 

« culture industrielle » dont les limites (et la myopie) ont été démontrées.1155  

 

Effectivement, l’approche sociohistorique n’oppose pas le pastiche à la parodie, 

mais ne comprend pas non plus le premier comme simple synonyme de parodie. Pour les 

tenants de cette approche, « Jameson a raison […] de distinguer le pastiche de la 

parodie ».1156 Paul Aron, par exemple, insiste sur le fait que « le pastiche désigne, de 

manière exclusive, l’emprunt d’un style pour l’appliquer à un autre objet, tandis que la 

parodie transforme un texte singulier ».1157 Néanmoins, pour eux, il ne s’agit pas de « that 

strange new thing [that] slowly comes to take [parody’s] place »1158 avec l’ère de la culture 

industrielle. Au contraire, il s’agit d’une pratique plus ancienne qui a évolué au fil du temps 

pour devenir une pratique critique forte au tournant du 20e siècle.1159 

 

                                                
1154 S. Bille Jørgensen, « Pastiche et poétique de l’oeuvre. Stratégies de réécriture contemporaines », art cit, 

p. 105 ; Paul Aron, Histoire du pastiche: le pastiche littéraire français, de la Renaissance à nos jours, 1. ed., 

Paris, Presses Universitaires de France, 2008, 295 p ; Gérard Genette, Palimpsests: literature in the second 

degree, traduit par Channa Newman et traduit par Claude Doubinsky, Lincoln, University of Nebraska Press, 

1997, p. 7. 
1155 Voir entre autres Enzo Traverso, « Adorno et les antinomies de l’industrie culturelle », Communications, 

2012, vol. 91, no 2, p. 51‑63. 
1156 M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit, p. 123. 
1157 P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 17. 
1158 F. Jameson, Postmodernism, or, The cultural logic of late capitalism, op. cit., p. 17. 
1159 M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit ; P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit. 



 258 

En somme, au regard de l’approche « socio-historique », la parodie est comprise 

comme un genre littéraire et le pastiche comme une technique d’écriture. À cet égard, la 

parodie peut parfois avoir recours au pastiche, mais ne peut s’y réduire. Une parodie peut 

être écrite sans aucun recours au pastiche, et une œuvre utilisant des pastiches peut être non 

parodique. En ce sens, « James Joyce parodie l’Odyssée dans Ulysse, [alors que] Proust 

pastiche Balzac, Flaubert et Sainte-Beuve dans L’Affaire Lemoine, de manière non 

parodique »1160. De même, T.S. Eliot use aussi du pastiche non parodique dans The Waste 

Land1161. De plus, comme une œuvre littéraire peut utiliser différentes techniques 

littéraires, le pastiche peut être utilisé avec d’autres techniques, Les Buribunkes combine 

ironie et pastiche. Ce qui caractérise donc cette pratique critique de la parodie est que « le 

pastiche interroge […] toujours la ressemblance entre un texte et son modèle, là où la 

parodie peut se contenter d’une allusion »1162. L’utilisation du pastiche vise à faire ressortir 

une autre vérité (une œuvre unique) faite des vérités qu’elle rassemble (les « morceaux » 

d’autres œuvres qu’elle assemble). Il s’agit d’une pratique stylistique visant à produire une 

« nouvelle vérité » pour diverses raisons, de l’hommage à la parodie, en passant par le 

persifflage. En ce sens, le pastiche n’est « ni original ni imitatif »1163. Et cet usage critique 

et créatif du pastiche s’est répandu au début du siècle dernier, surtout auprès de ceux qui 

voulaient subvertir les formes et les usages d’un début de siècle qui se vivait comme la fin 

d’une ère.1164 

 

A — Histoire du pastiche 

 

En effet, en tant qu’exercice de style, le pastiche remonte à l’Antiquité. Selon Aron, 

l’on peut identifier des pratiques du pastiche dès l’antiquité, notamment dans le Ménexène 

de Platon qui y 

met […] en place une sorte de petit dispositif, que nous retrouverons dans la plupart 

des pastiches. Deux voix sont clairement identifiées, celle d’un narrateur (ici 

Socrate), et celle de l’auteur imité (ici Aspasie). Il y a là comme un cadre, mettant 

                                                
1160 P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 15. 
1161 M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit. 
1162 P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 17. 
1163 Ingeborg Hoesterey, Pastiche: cultural memory in art, film, literature, Bloomington, Indiana University 

Press, 2001, p. 5. 
1164 P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit. ; M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit. 



 259 

à distance le fragment pastiché, et lui donnant son statut de performance. La 

fonction du discours-cadre est de donner un code de lecture du discours encadré, de 

signaler le nom ou la nature du texte pastiché.1165 

 

Aron précise encore que cette pratique serait probablement plus vielle en se reposant sur 

les thèses de l’égyptologue Jean Winand qui attribue des pratiques similaires à celle que 

nous incluant sous le terme de pastiche à certains scribes du Moyen Empire. Mais ce n’est 

qu’à la fin du 18e siècle qu’en français, le terme pastiche, jusque-là réservé aux arts 

picturaux, commence à désigner une pratique littéraire.1166 Le français emprunte le mot à 

l’italien au 17e siècle, afin de désigner une contrefaçon,1167 mais son sens s’est peu à peu 

transformé pour définir une technique artistique qui va prendre un sens très particulier en 

littérature.1168 C’est l’évolution, surtout aux 19e et 20e siècles, de la compréhension de cette 

technique qui explique qu’on la retrouve dans une variété de genres littéraires souvent 

utilisés à des fins différentes, voire contradictoires, allant du jeu à la critique littéraire et 

philosophique, en passant par l’exercice pédagogique.1169 

 

Au 18e siècle, le pastiche désigne l’imitation du style d’un auteur, un style « à la », 

qui s’affiche comme tel, souvent de manière élogieuse. Mais entre l’Ancien Régime et la 

Première Guerre mondiale, l’usage du pastiche évolue et prend diverses formes. Il est 

associé à la parodie dans les arts scéniques et du spectacle. Il est également utilisé comme 

pratique pédagogique, l’imitation étant perçue comme le meilleur moyen d’acquérir une 

écriture distinguée.1170 Or, « les usages scolaires du pastiche […] ont […] deux effets 

majeurs sur l’histoire du genre ».1171 Cet usage systématique a permis de former toute une 

                                                
1165 Paul Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur l’histoire du genre », 

Modèles linguistiques, 1 juillet 2009, XXX, no 60, p. 11‑12. 
1166 Jacques-Philippe Saint-Gérand, « Parodie et pastiche dans quelques dictionnaires français (1680-1890) 

ou destins dictionnairiques de la lexicographie? » dans Catherine Dousteyssier-Khoze et Floriane Place-

Verghnes (eds.), Poétiques de la parodie et du pastiche de 1850 à nos jours, Oxford ; New York, Peter Lang, 

2006, p. 37‑51. 
1167 I. Hoesterey, Pastiche, op. cit., p. 4. 
1168 J.-P. Saint-Gérand, « Parodie et pastiche dans quelques dictionnaires français (1680-1890) ou destins 

dictionnairiques de la lexicographie? », art cit. 
1169 P. Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur l’histoire du genre », art 

cit, p. 16 ; I. Hoesterey, Pastiche, op. cit., p. 9‑10. 
1170 P. Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur l’histoire du genre », art 

cit, p. 20 et  suiv. ; P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit. 
1171 P. Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur l’histoire du genre », art 

cit, p. 21‑22. 



 260 

génération, celle du tournant du 20e siècle, dont les futurs modernistes, à l’usage du 

pastiche. Ce faisant, cela a aussi « contribué à valoriser la dimension critique du genre ». 

En somme, avec le temps, la pratique et l’usage du pastiche se sont diversifiés et sont 

devenus une technique phare pour s’exercer à de nouvelles formes littéraires à des fins de 

critiques.1172 

 

De fait, Michael Coyle explique que « before the modernist era, pastiche typically 

functioned either as homage or as instruction »1173. Le pastiche était considéré comme un 

« exercise apprentice artists undertake to achieve mastery of a tradition »1174. Mais avec le 

modernisme, le potentiel critique du pastiche a été renforcé et exploité. En d’autres termes, 

le pastiche commence à être utilisé comme un outil de critique, et non plus seulement 

comme un outil d’enseignement. Ainsi, pour Gérard Genette, « Proust dit (et démontre) 

que le pastiche est la critique en action »1175. Donc, au fil du temps, l’usage du pastiche 

s’est diversifié jusqu’à s’imposer, à la Belle Époque (et le Second Empire allemand), 

comme une technique de critique littéraire1176, connaissant alors son âge d’or. Selon Coyle, 

le pastiche est alors devenu une « formal embodiment of history that […] produces 

something new and models how “the past should be altered by the present as much as the 

present is directed by the past” »1177. 

 

Durant cette même période, le terme pastiche fait son entrée dans le vocabulaire 

anglais1178 et allemand (1871)1179 afin de désigner une pratique propre à la critique 

littéraire. En anglais, l’acception française moderne du mot continuera à coexister avec 

celle héritée de l’italien « pasticcio » (méli-mélo, mélange d’éléments disparates : 

                                                
1172 P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 189‑197. 
1173 M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit, p. 123. 
1174 Ibid., p. 117. 
1175 G. Genette, Palimpsests, op. cit., p. 8. 
1176 P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 186‑189 ; P. Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. 

Quelques réflexions sur l’histoire du genre », art cit, p. 22. 
1177 M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit, p. 128. 
1178 Claire Bowen, « Pastiche » dans Roland Greene et al. (eds.), The Princeton encyclopedia of poetry and 

poetics, Princeton, Princeton University Press, 2012, p. 1005 ; P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. note 

2. 
1179 Jan Erik Antonsen, « Pastiche » dans Klaus Weimar, Harald Fricke et Jan-Dirk Müller (eds.), Reallexikon 

der deutschen Literaturwissenschaft: Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte, 

Berlin, de Gruyter, 2007, vol.3, p. 34. 



 261 

« Hodgepodge »). En allemand, c’est la définition française moderne qui prévaudra. Jan 

Erik Antonsen reprend la définition française et explique que : 

Le « Larousse du XIXe siècle » […] identifie déjà deux sens différents, tous deux 

utilisés au XIXe siècle : (a) l’« imitation servile » du style d’autrui en raison de 

l’incapacité de l’auteur à créer un style propre ; et (b) l’imitation du style d’autrui 

pour souligner sa propre virtuosité stylistique, qui peut prendre la forme d’une 

parodie continue. Ce n’est que dans cette seconde acception que le terme 

« pastiche » apparaît comme un terme technique littéraire.1180 

 

C’est ce second sens qui prévaudra chez les littérateurs français et allemands du 20e siècle, 

surtout avec Marcel Proust et André Riboud. Ainsi, cette technique devient chez les jeunes 

littérateurs, écrivains et critiques une des principales à maîtriser et à utiliser pour faire 

valoir tant ses talents littéraires que pour moquer ou louer ceux des autres. Cependant, si 

l’utilisation du pastiche comme arme critique en France est bien documentée, c’est loin 

d’être le cas de l’autre côté du Rhin. Antonsen n’identifie que quelques utilisations du 

pastiche dans la littérature allemande, en dehors des œuvres de Clemens Brentano, Thomas 

Mann et Robert Neumann. Il nuance néanmoins cette absence et explique que les études 

de littérature allemande ont eu tendance à ignorer le pastiche en tant qu’objet d’étude, ce 

qui peut expliquer pourquoi si peu d’œuvres littéraires allemandes sont associées à cette 

technique.1181 Néanmoins, si le pastiche n’a pas eu le même prestige en Allemagne qu’en 

France, il ne fait aucun doute qu’il s’agissait d’une technique connue et en usage parmi les 

jeunes littérateurs, surtout ceux se voulant subversifs, parmi lesquels le jeune Schmitt. 

 

En bref, le pastiche ne peut être réduit à la « parodie vide » postmoderniste qui vient 

remplacer la parodie dérangeante du modernisme, plutôt, il est une pratique d’opposition 

que l’on peut identifier dans certaines œuvres majeures du modernisme. Il ne s’agit donc 

pas de la simple imitation d’un faussaire, mais d’une technique artistique et littéraire. Le 

pastiche, contrairement à l’imitation, ne cherche pas à se confondre avec l’original. Il se 

présente comme un écrit « à la manière » d’un auteur, d’un style ou d’une époque, mais 

son auteur ne renonce pas à sa paternité, à son auctorialité. Il utilise le style et les mots des 

autres, mais s’affirme comme un auteur distinct. Il n’est pas le faussaire qui tente de se 

                                                
1180 Ibid. 
1181 Ibid., p. 35. 



 262 

faire passer pour un autre. Ce n’est pas non plus une parodie, car en tant que technique ou 

pratique, on peut l’utiliser de manière non parodique.1182 En d’autres termes, « le pastiche 

n’est [pas] tant à considérer comme un genre qui signale l’objet (auteur ou œuvre) pastiche, 

mais comme une pratique permettant d’explorer les limites du genre romanesque. Cette 

pratique […] prend la forme d’un jeu qui, loin d’être gratuit, mise sur l’engagement du 

lecteur »1183. 

 

B — Le paratexte 

 

Au début du 20e siècle, l’utilisation du pastiche procède d’un jeu littéraire 

complexe. Tout d’abord, à la différence des contrefaçons et des imitations, l’auteur d’un 

pastiche affiche souvent la nature factice de son œuvre, de manière explicite ou implicite. 

Explicitement en l’annonçant dans la préface ou en l’expliquant dans la postface. 

Implicitement, en incluant des éléments (souvent des jeux de mots et des allusions) qui ne 

manquent pas d’attirer l’attention du lecteur sur la nature de l’œuvre. C’est ce qui constitue 

en général le « discours-cadre » qui sert de « code » d’interprétation du « discours 

encadré », c’est-à-dire pastiché. Qui plus est, l’auteur « réel » du texte prend ses distances 

et fait usage d’un subterfuge pour se distancier, créant un effet de miroir, de l’auteur 

« fictif » (signant le vrai texte publié). Le plus souvent, le nom de ce dernier est également 

un élément du discours-cadre puisqu’il repose sur des jeux de mots ou des allusions 

détournées à des personnes ou à des événements permettant d’interpréter le « discours 

encadré ». L’usage des pseudonymes est particulièrement répandu aux 18e et 

19e siècles.1184 Ces jeux de mots et ces allusions, au caractère fallacieux du texte, reposent 

                                                
1182 P. Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur l’histoire du genre », art 

cit ; S. Bille Jørgensen, « Pastiche et poétique de l’oeuvre. Stratégies de réécriture contemporaines », art cit ; 

M. Coyle, « Doing Tradition in Different Voices », art cit ; G. Genette, Palimpsests, op. cit. 
1183 S. Bille Jørgensen, « Pastiche et poétique de l’oeuvre. Stratégies de réécriture contemporaines », art cit, 

p. 105. 
1184 En témoigne notamment le nombre élevé de textes répertoriés dans l’étude d’Aron qui sont signés par 

des pseudonymes. Néanmoins, le fait que le pastiche ait été considéré comme un genre mineur, vulgaire ou 

utilisé principalement pour se moquer explique en grande partie cette utilisation massive de noms de plume. 

P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit. 



 263 

sur la relation entre l’auteur (réel) et son lectorat : il « mis[ent] sur l’engagement du 

lecteur ».1185 

 

Ensuite, le pastiche peut prendre plusieurs formes d’imitation : collage, citation, 

plagiat ou « dans le style de ». Écrire « à la manière de », ou suivant le « style de », ou 

encore dans le « genre (de) » sont les pratiques les plus répandues du pastiche au début du 

20e siècle.1186 Ces usages du pastiche sont communs aux écrits qui se veulent élogieux 

comme à ceux qui cherchent à moquer ou à mettre en exergue les lacunes et les défauts 

d’un auteur, d’un genre ou d’une « école littéraire ».1187 Or, l’ensemble de ses allusions et 

de ces jeux stylistiques et verbaux n’ont de sens que dans une relation particulière entre 

l’auteur (réel et fictif) et son lectorat. Cette relation repose sur deux éléments, à savoir la 

recontextualisation et la reconnaissance. En ce sens, « la recontextualisation et la 

reconnaissance sont ainsi les mécanismes par lesquels s’organise le transfert des enjeux 

d’un pastiche [du texte premier] vers le texte second »1188. Ce sont ces mécanismes qui 

permettent de comprendre ce que nous dit sérieusement le pastiche en lui-même au-delà de 

sa dimension imitative. 

 

La recontextualisation opère comme un rappel au lecteur de la double nature du 

texte. Dans cette perspective, le pastiche est à la fois un discours citant et un discours cité, 

c’est-à-dire un discours qui « dit » quelque chose (à citer) tout en « citant » autre chose. 

Ainsi, « un certain nombre de signaux ou de conventions aident le destinataire du texte 

parodique à se rappeler qu’il a affaire à un double discours, citant et cité »1189. 

Généralement, les éléments contextuels ou les tropes topiques du modèle pastiché (auteurs 

cultes, sujets de prédilection) servent de signaux révélateurs de la tromperie. Ces indices 

informent le lecteur du double discours du texte, du fait que quelque chose d’autre y est 

dit. La reconnaissance, elle, consiste en « l’élection d’un public susceptible de comprendre 

                                                
1185 S. Bille Jørgensen, « Pastiche et poétique de l’oeuvre. Stratégies de réécriture contemporaines », art cit, 
p. 105. 
1186 I. Hoesterey, Pastiche, op. cit., p. 9‑15. 
1187 P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 6. 
1188 P. Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur l’histoire du genre », art 

cit, p. 9. 
1189 Ibid., p. 18. 



 264 

et d’apprécier la recontextualisation »1190. En d’autres termes, l’auteur du pastiche écrit 

pour un public déterminé dont il peut anticiper les réactions, la reconnaissance des tropes 

dont il use pour les fins de son pastiche. La reconnaissance est l’appel à l’engagement du 

lecteur. Reconnaissance et recontextualisation, ces deux faces du pastiche, s’entre-

nourrissent, s’entre-renforcent donc pour assurer au pastiche ces traits caractéristiques.  

 

De cette dynamique entre l’auteur et son lecteur par jeu de reconnaissance et de 

contexte, qui implique une forme de « proximité », de complicité entre les deux, le pastiche 

déborde la simple imitation et la forme naïve sous laquelle il se présente. Il devient « une 

pratique hétérogène : une observation, voire une étude préalable du paradigme des traits 

itératifs communs à un texte ou à plusieurs et la production d’un texte inédit, conformément 

à l’idiolecte imité ».1191 En ce sens, le pastiche est un discours indépendant, un discours qui 

acquière son indépendance en tant que texte. Mais il est aussi, une étude, une analyse et 

une critique des œuvres pastichées. Et c’est en tant que lecture critique d’autres discours 

qu’il est un discours indépendant, bien que jamais autonome. Il dit plus que ce que dit le 

discours pastiché. Ensuite, cette surcharge de sens, cette « plus-value » sémantique, selon 

le genre qu’elle prend, produit un discours spécifique par le recyclage de « recognizable 

ingredients »1192. C’est ce jeu entre l’auteur, son lecteur et la plus-value sémantique du 

pastiche qui en fait une technique protéiforme.  

 

À cet égard, le pastiche est toujours à prendre au sérieux, en tant que discours disant, 

en tant que discours au-delà du modèle pastiché. C’est une critique positive ou négative 

d’un genre, d’un mouvement, d’un contexte, d’une époque, d’un air du temps. C’est en ce 

sens que Roland Barthes a écrit à propos des pastiches de Proust : « Quel meilleur 

témoignage de fascination et de démystification que le pastiche ? » On peut ajouter, et 

quelle meilleure façon de prouver sa propre valeur. Le pastiche est donc cet exercice qui 

permet à la fois de reconnaître et de critiquer, mais aussi d’affirmer son talent. Nous verrons 

                                                
1190 Ibid. 
1191 André Petitjean cité dans : P. Aron, Histoire du pastiche, op. cit., p. 17. 
1192 C. Bowen, « Pastiche », art cit, p. 1005. 



 265 

alors que, dans Les Buribunkes, Schmitt fait usage du pastiche suivant comme pratique 

critique, comme « critique en action ». 

 

Précisons que ce texte n’est pas le premier exercice (la première expérimentation) 

du pastiche par Schmitt. Nous pouvons déjà en identifier les traits caractéristiques dans 

Schattenrisse. Comme dit plus haut, la forme même du texte de 1913 est pastichée à partir 

de trois modèles : les Lettres des hommes obscurs, les Schattenbilder et les Anecdotes de 

Schäfer. Ainsi, en 1913 déjà, Schmitt et Eisler s’inscrivent dans cette tradition qui utilise 

le pastiche pour critiquer le dogme dominant. Et Les Buribunkes constitue une autre 

expérimentation formelle de cette technique, mais de manière plus élaborée et plus 

complexe que le simple pastiche de structure. Si a priori Les Buribunkes n’a pas la même 

forme que les Schattenrisse, il utilise néanmoins aussi les mêmes techniques littéraires pour 

s’attaquer une nouvelle fois aux traditions intellectuelles dominantes à quelques mois de la 

fin de la Première Guerre. 

 

C — Présence et absence 

 

De prime abord, Les Buribunkes est un article scientifique. Pour une sémiologie qui 

ne s’intéresse pas au « sens » des mots, mais à la forme comme seul code sémiotique 

permettant de classer un texte, il ne fait aucun doute qu’il s’agit d’un article scientifique. 

La première indication du pastiche réside donc dans la forme littéraire de l’article. Elle 

pastiche le modèle de l’écriture scientifique. Cependant, si la forme est celle d’un article 

scientifique, le titre, un mot inventé, donne le ton et suggère que la forme narrative est 

subvertie : le mot inventé (et à la sonorité absurde) sert alors de discours-cadre, de code 

d’interprétation. En effet, il ne s’agit pas d’un néologisme, ces inventions savantes dont 

notre science moderne, et surtout postmoderne, est si friande. Au contraire, le titre est 

absurde. Il ne renvoie à rien que le lecteur puisse reconnaître, tout au contraire de la forme 

très reconnaissable. Ainsi, le contraste entre la forme — imitative (conforme) — et le titre 

— absurde — suggère au lecteur que l’article scientifique est autre chose : il est plus que 

ce qu’il semble être tout en affirmant sa scientificité par le propos comme par la forme. 

 



 266 

D’ailleurs, en parcourant rapidement les pages, on ne manque pas de reconnaître 

les pontes de la philosophie moderne, principalement de la philosophie de l’histoire. Ces 

noms aisément reconnaissables renforcent le sérieux de la forme que le titre court-circuite. 

Or, ce type de discours citant, cité, citant est l’une des manifestations types du pastiche. Il 

utilise des signes diamétralement opposés pour brouiller la frontière entre le discours réel 

et le discours fictif et, ce faisant, trahit un double discours. La deuxième caractéristique du 

pastiche dans Les Buribunkes est la présence/non-présence de l’auteur. Un certain C. S. 

signe l’article.1193 La réédition dans Carl Schmitt : Die Militärzeit 1915 bis 19191194 et la 

traduction anglaise1195 indiquent Carl Schmitt comme auteur, mais les notes de bas de 

page 2 et 13 suggèrent que Schmitt n’est pas le C. S. qui signe la version originale.1196 Il y 

a donc une mise en abyme qui fait du « je » un autre. Celui qui écrit n’est pas l’auteur, mais 

celui qui est attaqué/réfuté par l’auteur. Ainsi, l’auteur est présent dans sa non-présence et 

absent dans sa non-absence. 

 

Barthes explique, dans « La mort de l’auteur » que « l’écriture est destruction de 

toute voix, de toute origine. L’écriture, c’est ce neutre, ce composite, cet oblique où fuit 

notre sujet, le noir-et-blanc où vient se perdre toute identité, à commencer par celle-là 

même du corps qui écrit ».1197 En effet, la disparition de l’auteur derrière le scripteur 

participe de cette distanciation qui indique que le discours est double parce qu’habité par 

deux personnages. L’ombre, la silhouette de l’auteur (Schmitt) qui s’efface, qui est déjà 

passé, qui est déjà dépassé, qui n’est qu’une présence absente. Mais c’est aussi le scripteur 

(C.S.) présent, cette présence hantée, qui n’est jamais qu’un ici et maintenant. Il est ici et 

maintenant parce qu’il ne saurait être autre chose que le script qu’il scripte. Il est ce qu’il 

écrit et ce qu’il est écrit pour être. Il est probablement déjà un Buribunke : une non-présence 

(un non-être) en dehors du script qu’il scripte, de son processus d’écriture permanente de 

soi, qui seule assure son existence.1198 

 

                                                
1193 C. S., « Die Buribunken », art cit. 
1194 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit. 
1195 C. Schmitt, « The Buribunks. An essay on the philosophy of history », art cit. 
1196 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 455 et 470. 
1197 Roland Barthes, Le bruissement de la langue, s.l., Seuil, 1984, p. 61. 
1198 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit. 



 267 

Et, le pastiche est idéal pour créer, pour assurer, cette absence non-absente, l’auteur 

qui n’est pas là, mais toujours là, et cette présence non-présente, le scripteur qui n’est 

présent que dans sa non-présence. Plus encore, le pastiche est plus qu’une écriture, c’est 

un collage. Ce sont des voix multiples qui ne peuvent exister que dans cet espace qu’est le 

lecteur, qui recontextualise et reconnaît, construit et donne un sens au texte. En effet, 

comme le pastiche est la construction d’un nouveau avec des ingrédients anciens, il 

constelle différents styles et se construit par une série de collage de « phrases » et de 

« mots » aisément identifiable d’un même auteur ou de plusieurs auteurs. Par son imitation 

créative, par « plagiat », le pastiche devient plus que ce qu’il assemble et par son 

accumulation textuelle et son traitement intertextuel, il acquière une plus-value 

sémantique. 

 

Les Buribunkes reprend ces schèmes qui permettent l’accumulation, et 

l’encombrement, sémantique que le pastiche rend possible. En effet, on retrouve cette 

relation entre le scripteur, cette présence non-présente, qui remplace l’auteur, cette absence 

non-absente, dans la relation ambiguë que l’on observe entre C.S., qui appose son 

autographe, et Carl Schmitt, l’auteur-fantôme qui n’apparaît comme une absence que dans 

les notes de bas de page 2 et 13.1199 En outre, Les Buribunkes est un collage de différentes 

voix : il est tantôt rationalisme, tantôt romantisme, matérialisme ou positivisme, et en 

d’autres moments il est à la fois métaphysique et ennemi de la métaphysique. 

 

Dans les sections suivantes, nous accorderons une attention toute particulière à ce 

collage, car c’est en lui que nous pouvons identifier le cœur de la véritable contribution 

scientifique de buribunkologie. En effet, comme mentionné plus haut, le pastiche n’est 

qu’une technique littéraire qui peut être empruntée et utilisée dans différents genres 

littéraires ; et pour Les Buribunkes, Schmitt l’emprunte, s’en serre et le relégitime comme 

technique d’argumentation philosophique/scientifique, alors que la technique avait été 

reléguée à la parodie, à la littérature de divertissement ou à la polémique et à la controverse 

politique. 

 

                                                
1199 Ibid., p. 455 et 470. 



 268 

3 — Méditations philosophiques 
 

Rappelons, au préalable, que le pastiche, en tant que technique de critique, est 

ancien non seulement comme critique littéraire, mais aussi comme critique 

philosophique.1200 Outre le Ménexène de Platon, Les lettres des hommes obscurs du 

Magister Negelinus, auxquels Schattenrisse fait un clin d’œil, sont un exemple de pastiche 

« scientifique » (du moins philosophique, voire universitaire). En effet, les écrits du 

Magister Negelinus contribuent à la littérature scolastique tardive, mais celui qui le fait 

écrire contribue à la critique humaniste de la scolastique. Or, von Hutten, qui est en partie 

à l’origine de ce texte, pastiche la scolastique pour critiquer ses thèses et surtout son mode 

de raisonnement. Ce faisant, il fait de son pastiche, une critique qui pose les bases de la 

tradition humaniste dans le monde germanique : tradition qui tendra à remplacer celle des 

scolastiques. On peut donc voir dans Les Buribunkes une tentative similaire par laquelle 

Schmitt reprend la méthode critique de von Hutten pour attaquer ses propres scolastiques, 

ses propres ennemis intellectuels théoriques. 

 

Aux fins de sa propre critique, Schmitt rédige un article qui reprend les codes et les 

thèses de divers courants théoriques et philosophiques. Il en critique certains, en rendant 

visibles leurs limites et leurs apories, et rend hommage à d’autres en dénonçant la 

compréhension limitée qui en est faite. Souvent, hommage et critique se rejoignent et même 

se confondent. Cela dit, compte tenu de sa densité, nous n’explorerons que quelques 

aspects de la plus-value sémantique des Buribunkes. En particulier, nous nous 

concentrerons sur ce qu’il nous dit du positivisme et du cartésianisme à travers sa lecture 

élogieuse et critique de Georg Wilhelm Friedrich Hegel et de Søren Kierkegaard. Nous 

verrons ensuite comment ce pastiche scientifique permet à Schmitt d’attaquer les courants 

théoriques dominants de son époque, principalement le positivisme et le normativisme, de 

la même manière que Reuchlin, von Hutten et leurs co-auteurs l’ont fait avec la scolastique 

tardive. Nous verrons qu’en effet, il est ce qu’il prétend être : une contribution à la 

                                                
1200 P. Aron, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur l’histoire du genre », art 

cit. 



 269 

philosophie de l’histoire ; une contribution qui esquisse certains des éléments que nous 

retrouverons dans les thèses ultérieures de Schmitt. 

 

Comme nous l’avons déjà dit, Les Buribunkes s’ouvre sur la question, apparemment 

vite évacuée, de la réalité même de la buribunkologie en tant que science, et de celle des 

Buribunkes en tant que réalité empirique et historique. C.S. explique qu’il existe une 

relation tautologique entre la buribunkologie et son objet d’étude. La buribunkologie existe 

parce qu’il y a des buribunkologues qui produisent de la littérature dans ce domaine. Mais 

les Buribunkes existent aussi dans la mesure où ils sont un a priori de la buribunkologie.1201 

Au-delà de l’absurdité, pas si absurde, de cette affirmation, Schmitt engage C.S. de front 

avec une question centrale, sinon la question centrale, de la philosophie moderne : 

l’épistémologie. En effet, la question première qu’aborde Les Buribunkes est la suivante : 

« Comment puis-je savoir ce que je sais ? » La première entreprise de C.S. est donc de 

prouver que son savoir, ou le champ de connaissances auquel il contribue, est valide, qu’il 

s’agit d’un savoir scientifique. Bien qu’il utilise le ton rationnel de l’argumentation 

scientifique, l’argument tautologique enchevêtré dans le monde absurde des Buribunkes 

laisse entrevoir l’attaque que Schmitt a l’intention de porter au rationalisme cartésien. 

 

En effet, la réflexion de Descartes sur le fondement de la connaissance l’a conduit 

à son cogito, ergo sum. Une telle relation entre cogito et sum (être) implique que la 

« philosophy should and could find its starting point in epistemology »1202 et non dans 

l’ontologie, c’est-à-dire dans la question de l’être. Ainsi, Descartes bouleverse les priorités 

de la philosophie. Ce renversement du point de départ des méditations philosophiques 

implique deux éléments discutés dans Les Buribunkes. Le premier est le rejet de la 

scolastique par le rationalisme à la Descartes. Le second, lié au premier, est le recentrage 

de la philosophie sur l’épistémologie. Cette ouverture sur la question épistémologique est 

d’ailleurs la première charge du juriste contre Descartes, ou plutôt contre son héritage. 

Nous trouverons la conclusion de ce reproche au cartésianisme dans la troisième partie des 

Buribunkes. 

                                                
1201 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 453,  note 1. 
1202 J. Woleński, « The History of Epistemology », art cit, p. 14. 



 270 

A — Hegel 

 

Cela étant dit, il convient de noter que la tradition philosophique centrale dans Les 

Buribunkes est l’hégélianisme. Cherchant à complexifier l’évidence de la buribunkologie 

en tant que science, C.S. explique : 

Il y a un point où — pour reprendre la brillante expression de Hegel — la quantité 

se transforme en qualité, alors la discussion sur la question de la buribunkologie en 

tant que science doit tourner autour du point cardinal de savoir si la quantité 

factuelle des réalités buribunkologiques a atteint un tel niveau qu’il est seulement 

sensible de l’aborder en tant que qualité (ce qui signifie ici en tant que science).1203 

 

Il poursuit en présentant plusieurs « preuves » quantitatives qui permettent, selon cette 

« loi », de prouver la « qualité » de la buribunkologie en tant que science par la quantité. 

On apprend ainsi que 4 000 000 de thèses ont déjà été publiées dans le domaine, que 

l’Institut international de buribunkologie pour la recherche sur Ferker et apparentés 

(IIBRFA) s’est vu décerner de nombreux prix et fait l’objet de nombreux éloges, que la 

buribunkologie est l’une des plus prolifiques industries de publication et que la 

Commission de recherche sur Les Buribunkes et Ferkel (la CRBF) dispose d’un budget 

annuel de plusieurs millions.1204 Ce budget est la preuve ultime de la transformation de la 

quantité en qualité puisque, selon les mots du « grand philosophe de l’argent » Simmel, 

« c’est à l’argent, au sens suprême, que s’applique le plus le passage de la quantité à la 

qualité »,1205 conclut C.S.1206 

 

                                                
1203 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 453. 
1204 Ibid., p. 454. 
1205 Ibid. 
1206 Schmitt rejette Simmel parce que la conception de l’histoire de ce dernier est liée à celle de Lamprecht. 

En effet, l’ouvrage Über sociale Differenzierung a grandement influencé les thèses de l’historien. Le juriste 

mentionne d’ailleurs Simmel dans la Schattenriß consacrée à Lamprecht. Toutefois, comme le remarque 

Lukás, Simmel et Schmitt appartiennent à une même tradition kierkegaardienne (et pour Simmel 

schopenhauerienne) caractérisée par une forme de mysticisme (un culte pessimiste) aigu qui rejette fortement 
la tradition moderne et surtout matérialiste. Pour Lukács, Schmitt comme Simmel (avec une série d’autres 

penseurs de la « réaction ») font partie de cette intelligentsia qui a participé à la destruction de la raison, des 

« soldats » qui offrent au fascisme comme à l’impérialisme des mythes irrationnels qui permettent de justifier 

leur violence. C’est tout particulièrement le cas de Schmitt qui parfois laisse tomber le voile de son 

« incognito » kierkegaardien. Georg Lukács, The Destruction of Reason, s.l., The Merlin Press, 1980, 

p. 442‑459, 641‑661 et 839‑843. 



 271 

Compte tenu de la double tonalité de l’article, Schmitt, en mettant sous la plume de 

C.S. le rapport entre quantité et qualité, cherche à se moquer et à critiquer ce rapport. 

Cependant, il ne rejette pas entièrement Hegel, l’un des penseurs qu’il a le plus loués avec 

Thomas Hobbes. Au contraire, Schmitt dénonce, malgré ses réserves à l’égard d’Hegel, le 

mauvais usage et la mauvaise compréhension du philosophe. Dans Science de la logique, 

Hegel déconstruit la conception simpliste du rapport entre qualité et quantité. Pour lui, cette 

relation doit être comprise dans la complexité de son mouvement dialectique, et non 

comme une relation d’équivalence. Pour les fins de sa démonstration, et contrairement à 

ses prédécesseurs, dont Kant, Hegel commence par la qualité et non la quantité.1207 Ainsi, 

« il observe que la variation qualitative transforme la nature du réel. Le domaine du 

qualitatif est donc celui de la détermination différenciante : la seule façon pour l’être 

qualitatif de changer, c’est de passer dans l’être-autre et la différence. On ne peut passer 

du rouge au bleu sans qu’il y ait un saut. C’est donc ainsi que peut se manifester la 

qualité »1208. 

 

Le philosophe souabe aborde ensuite la question de la quantité. Il observe que, 

contrairement à la variation qualitative, la variation quantitative n’affecte pas le réel. Elle 

le laisse tel qu’il est : elle est « indifférente » à la nature du réel. Hegel d’en conclure alors 

que la « variabilité » est la nature même du quantitatif. En effet, contrairement à la qualité 

qui se dissout, qui disparait pour être remplacée par un être-autre, dans le changement, la 

quantité ne s’exprime comme changement que comme variation dans le déterminé sans 

affecter autre chose. En d’autres termes, lorsqu’il y a variation de la qualité, comme le 

passage du rouge au bleu, le passage au bleu implique la disparition du rouge, un saut dans 

une autre qualité. Au contraire, la variation de la quantité de rouge — le rouge en tant que 

déterminé — ne change pas la nature du rouge en tant que rouge, il reste rouge. Seule son 

intensité, plus ou moins rouge, varie. Ce n’est que comme variation d’un même être-nature 

que nous percevons la quantité.1209 

                                                
1207 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, The Science of Logic, traduit par George Di Giovanni, Cambridge ; New 

York, Cambridge University Press, 2010, p. 45‑336. 
1208 Bertrand Quentin, « Hegel et la matière : le philosophe allemand a-t-il encore quelque chose à nous 

dire ? », Les Etudes philosophiques, 1 décembre 2006, n° 79, no 4, p. 539. 
1209 G.W.F. Hegel, The Science of Logic, op. cit., p. 45‑336. 



 272 

 

La quantité est, en somme, le produit d’une qualité qui s’exacerbe, le produit d’une 

qualité qui se dépasse dans son « automouvement ». Elle est donc une variation dans une 

homogénéité : une différence indifférente. C’est une multiplicité qui n’est pas un être-autre, 

mais une identité. Hegel conclut alors qu’il n’y a pas de quantité sans qualité. De fait, 

n’étant qu’une variation d’un déterminé, elle ne peut être conçue en elle-même et pour elle-

même sans référence à une qualité. Ainsi, Hegel bat en brèche toute croyance voulant que 

l’on puisse réduire, ou déduire, quelconque qualité d’un simple agrégat de quantités en 

ignorant la relation dialectique entre qualité et quantité.1210 

 

Par conséquent, la relation entre la quantité et la qualité est une relation complexe 

qui exclut une réduction à la même chose. La qualité est implicitement quantité… et la 

quantité est implicitement qualité et, dans leur développement dialectique, elles « passent 

l’une dans l’autre ». Ainsi, une accumulation de quantités ne peut être équivalente, 

identique, à une qualité. Le philosophe explique que la quantification de la qualité n’est 

qu’un premier processus qui permet de rendre le « matériel » intelligible. Ce faisant, c’est 

à une opération de mesure que l’on procède. Or, « la mesure est une nouvelle forme de 

qualité, une régulation interne de la quantité ; la mesure se constitue comme la réintégration 

de la qualité dans la quantité ».1211 Alors, la mesure est une nouvelle forme de qualité parce 

qu’en effet, toujours suivant la dialectique hégélienne, la dialectique commence avec un 

en soi, une potentialité, ici la qualité qui se confronte à sa négation — la quantité qui lui 

est indifférente — pour se dépasser et réémerger non comme potentialité, mais comme un 

pour soi, comme nouvelle qualité qualifiée. En somme, la mesure est l’Aufhebung (la 

réconciliation dans la négation), l’unité dialectique, de la qualité et de la quantité. En 

d’autres termes, elle est le dépassement de ces deux processus (qualité et quantité) 

puisqu’elle n’est plus l’un ou l’autre, mais contient, suppose, l’un et l’autre. 

 

Cependant, la mesure, cette nouvelle qualité quantifiée, n’est pas la fin du système. 

En effet, la théorie de la mesure constitue la troisième partie de la Doctrine de l’Être, la 

                                                
1210 Ibid. 
1211 B. Quentin, « Hegel et la matière », art cit, p. 541. 



 273 

première partie de la Science de la Logique. Cette dernière étant la première partie de 

l’Encyclopédie des sciences philosophiques. Ainsi, selon la dialectique hégélienne, ce 

premier « stade » va s’aufheben (se dépasser) : La Doctrine de l’Être est alors aufgehoben 

dans la Doctrine du Concept, et la Science de la Logique dans la Philosophie de l’Esprit.1212 

Ainsi, même si l’on se borne à la Science de la Logique, l’entreprise de Hegel n’est pas de 

réduire la qualité à la quantité dans une logique positiviste, surtout celle du positivisme de 

son temps. Mais bien de critiquer une telle démarche en montrant que le lien entre qualité 

et quantité n’est pas un lien unilatéral de causalité ou de corrélation, que l’une ne saurait 

se réduire à l’autre. Bien au contraire, il s’agit d’une relation qui doit se penser dans la 

complexité de la dialectique. 

 

De plus, Hegel fait de cette relation « empirique » le point de départ du système, de 

la connaissance. En d’autres termes, la science pour Hegel ne peut se réduire à 

l’expérimentation ou à l’accumulation empirique. Certes, « la matière ne peut être pensée 

par l’esprit sans que celui-ci passe d’abord par la réalité empirique et les constructions des 

sciences positives »1213. Cependant, la qualité et la quantité sont des propriétés de l’être en 

tant que Dasein (bien que ce ne soit pas le vocable d’Hegel). Elles ne sont, par conséquent, 

que « le premier moment de la réalité et de la vérité, qui enfin absorbe ou retient une 

conscience qui ne s’en est pas encore dégagée par le retour à soi de la réflexion et 

l’explication du concept »1214. Cette relation ne peut donc être une fin en soi ni la preuve 

d’une quelconque vérité. La vérité émerge toujours d’un mouvement dialectique et non 

d’une réduction de « l’un à l’autre ». En somme, on peut dire avec Jean Theau que pour 

Hegel, si le rapport dialectique entre qualité et quantité se réduit au même, alors il n’y a 

plus de science. Et c’est à cette conclusion que Schmitt conduit C.S. 

 

En effet, si C.S. commence sa démonstration par le « fameux » mot de Hegel, la 

quantité comme preuve de la qualité le conduit à un problème. La scolastique, à laquelle 

                                                
1212 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Encyclopédie des sciences philosophiques en abrégé (1830), traduit par 

Maurice de Gandillac et traduit par Friedhelm Nicolin, Paris, Gallimard, 2001. 
1213 B. Quentin, « Hegel et la matière », art cit, p. 550. 
1214 Jean Theau, « Le rapport quantité-qualité chez Hegel et chez Bergson », Philosophiques, 1975, vol. 2, 

no 1, p. 12. 



 274 

s’oppose la buribunkologie en bonne science positive, répond aux critères de 

quantité=qualité, ce qui lui permet de prétendre à la même qualité scientifique que la 

buribunkologie. Ce qui, dit C.S., est absurde. Il explique que la scolastique 

a depuis longtemps été annulée par le Weltgeist (Esprit du Monde) qui va toujours 

de l’avant […]. Il ne nous est donc pas difficile de reconnaître la différence entre la 

buribunkologie d’aujourd’hui et la scolastique obsolète — elle réside exactement 

dans l’essence, dans l’esprit : la buribunkologie est vivante, la scolastique est morte, 

les Buribunkes vivent et les scolastiques sont enterrés depuis longtemps.1215 

 

C.S. poursuit cette disqualification de la scolastique en opposant la factualité concrète de 

la buribunkologie à la spéculation scolastique. S’il admet que la scolastique a été un 

moment « nécessaire » du développement, il insiste néanmoins sur le fait qu’« un grand 

effort [a été] gaspillé sottement, [et qu’]un gaspillage de forces presque immoral a entraîné 

l’humanité des champs verts de l’ici et maintenant vers les théories grises de la 

spéculation »1216. Au contraire, C.S. nous rappelle que la buribunkologie ne prend en 

compte que « des faits et encore des faits »1217. 

 

Le discrédit de la scolastique par C.S. est un pastiche de la formulation hégélienne. 

Qu’il s’agisse de la négation de la scolastique par le Weltgeist, du concret par l’entrée dans 

l’histoire, ou du passage obligé par la scolastique, on reconnaît les schémas typiques de la 

phraséologie et de la dialectique hégéliennes. Néanmoins, C.S. utilise encore Hegel de 

manière approximative, voire fallacieuse. La dialectique hégélienne, spécifiquement 

spéculative, est ramenée, réduite, à une positivité positive, à un simple fait, niant sa nature 

métaphysique. Cependant, malgré toutes les triturations de C.S., il conclut en confirmant 

les thèses hégéliennes qu’il cherche à détourner. Ainsi, il confirme, inconsciemment, que 

la réduction de la science à des « faits » empiriques, à des expériences sensibles, n’est pas 

de la science. Effectivement, il finit par expliquer que « la buribunkologie est plus que de 

la théologie, de la jurisprudence ou de la philosophie, c’est en effet plus qu’une science, 

c’est un fait »1218. Par conséquent, si la buribunkologie est un fait, elle se nie elle-même en 

tant que science. Si la buribunkologie reste un fait, cela signifie qu’elle n’est jamais passée 

                                                
1215 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 454. 
1216 Ibid., p. 455. 
1217 Ibid. 
1218 Ibid. 



 275 

de la quantité à la qualité. C.S. échoue donc dans son projet de nous convaincre que la 

buribunkologie est une science parce que son raisonnement tautologique échoue à rendre 

compte d’un quelconque processus dialectique : la quantité des « faits » buribunkologiques 

se réduisent à n’être que ces mêmes faits, puisqu’ils échouent à être une science, donc une 

qualité qui dépasse le simple agrégat de faits. 

 

Cela permet à Schmitt de montrer que sa compréhension (et sa critique) du 

positivisme est similaire à celle de Hegel. Pour l’un comme pour l’autre, la représentation 

positiviste de la positivité découle d’un mauvais raisonnement, du réductionnisme d’une 

complexité qui ne peut être appréhendée que dialectiquement à une simple équivalence. La 

compréhension hégélienne de la relation qualité-quantité en est une illustration. Et dans Le 

concept du politique, Schmitt revient sur ce détournement de l’idée de Hegel. Ainsi, il 

explique : 

The often-quoted sentence of quantity transforming into quality has a thoroughly 

political meaning. It is an expression of the recognition that from every domain the 

point of the political is reached and with it a new qualitative intensity of human 

groupings. The actual application of this sentence refers to the economic domain 

and becomes virulent in the nineteenth century. The process of such a 

transformation executes itself continuously in the autonomous, so-called politically 

neutral economic domain. The hitherto nonpolitical or pure matter of fact now turns 

political. When it reaches a certain quantity, economic property, for example, 

becomes obviously social (or more correctly, political) power, property turns into 

power, and what is at first only an economically motivated class antagonism turns 

into a class struggle of hostile groups.1219 

                                                
1219 Carl Schmitt, The Concept of the Political, traduit par George Schwab, Chicago, University of Chicago 

Press, 2007, p. 62 ; La traduction française s’écartait trop du texte original et opère une confusion entre 

pouvoir et puissance, là où Schmitt utilise le mot français pour préciser le sens à donner à « Macht » : « La 

phrase, souvent citée, relative à la transmutation de la quantité en qualité a un sens foncièrement politique, 

elle exprime la conviction que tout secteur de l’activité humaine s’ouvre sur le lieu du politique, et partant 

sur regroupement des humains commandé par un antagonisme d’une intensité qualitativement nouvelle. Au 

XIXe siècle, c’est à l’économie qu’il convient d’appliquer cet axiome ; une transmutation de cette sorte, c’est-

à-dire ce passage à l’état de phénomène politique de faits jusqu’alors non politique et soumis à leur propre 

logique, s’y est opérée de façon continue dans le domaine, réputé autonome et politiquement neutre, de 

l’économie ; la propriété économique par exemple, quand elle atteignait un certain quatum, y devenait 

manifestement une puissance sociale (plus exactement politique), la propriété devenait pouvoir, et 

l’antagonisme des classes, à motivation purement économique au départ, devenait une lutte des classes entre 
groupes ennemis ». Carl Schmitt, La Notion de politique. Suivi de Théorie du partisan, traduit par Marie-

Louise Steinhauser, Paris, Éditions Flammarion, 2009, p. 105‑106 ; « Der oft zitierte Satz vom Umschlagen 

der Quantität in die Qualität hat einen durchaus politischen Sinn und ist ein Ausdruck der Erkenntnis, daß 

von jedem »Sachgebiet« aus der Punkt des Politischen und damit eine qualitativ neue Intensität menschlicher 

Gruppierung erreicht ist. Der eigentliche Anwendungsfall dieses Satzes bezieht sich für das 19. Jahrhundert 

auf das ökonomische; in dem »autonomen«, angeblich politisch neutralen Sachgebiet »Wirtschaft« vollzog 



 276 

 

En somme, Schmitt s’attaque à l’incompréhension par l’économisme positiviste et 

apolitique de la célèbre phrase de Hegel. Il fait de même dans Les Buribunkes, mais dans 

l’article/nouvelle, il utilise le pastiche et la caricature pour sa démonstration. Rédigé par 

C.S., Les Buribunkes met en avant un discours naïf reflétant une compréhension simpliste 

d’une des philosophies les plus arides du 19e siècle. Schmitt pousse C.S. jusqu’à l’absurde : 

C.S. cherchant à affirmer que la buribunkologie est une science en vient à affirmer qu’elle 

n’en est pas une. Et C. S., scripteur zélé, rapporte son raisonnement avec franchise. Ce 

faisant, Schmitt, qui s’adresse à un lectorat qui comprend a priori l’écart entre la 

philosophie hégélienne et la compréhension qu’en a C.S., rend hommage à Hegel tout en 

rendant visibles les lacunes des approches empiristes/positivistes. 

 

Cette utilisation du pastiche par Schmitt est similaire à ce que l’on peut trouver dans 

les Lettres des hommes obscurs. Dans ces dernières, les auteurs sont les scripteurs des 

débats entre le « camp » scolastique, le leur, et le camp humaniste. Ils reproduisent presque 

« textuellement » leurs disputes avec le camp adverse. Cependant, les scolastiques, les 

scripteurs, sont décrits comme utilisant un latin simpliste et vulgaire. Par conséquent, la 

position des scolastiques est ridiculisée, et celle des humanistes paraît alors comme plus 

maîtrisée et mieux argumentée.1220 

 

En résumé, on pourrait dire que le pastiche permet à Schmitt d’attaquer les 

compréhensions simplistes de l’hégélianisme et de réaffirmer, voire de coopter la pensée 

hégélienne dans la sienne. Sur un autre ton, il lui permet aussi de souligner les limites de 

la pensée hégélienne. En effet, comme le pastiche repose en partie sur le collage et 

l’emboîtement de plusieurs styles/pensées, c’est une technique idéale pour visibiliser les 

                                                
sich fortwährend ein solcher Umschlag, d.h. ein solches Politisch-Werden des bisher Unpolitischen und 

rein »Sachlichen«; hier wurde z.B. der ökonomische Besitz, wenn er ein bestimmtes Quantum erreicht hatte, 

offensichtlich »soziale« (richtiger: politische) Macht, die proprieté zum pouvoir, der zunächst nur 
ökonomisch motivierte Klassengegensatz zum Klassenkampf feindlicher Gruppen ». Carl Schmitt, Der 

Begriff des Politischen, 9e édition, Korriegierte Auflage., Berlin, Duncker & Humblot, 2015, p. 49. 
1220 Pour une analyse des lettres, voir : Reinhard Paul Becker, A War of Fools: The Letters of Obscure Men. 

A Study of the Satire and the Satirized: Letters of Obscure Men - Study of the Satire and the Satirized, Bern, 

Frankfurt, Lang, Peter Bern, 1981, 190 p ; Ulrich von Hutten, Lettres des hommes obscurs, Éd. bilingue., 

Paris, Les Belles Lettres, 2004, 768 p. 



 277 

lacunes, les apories et les insuffisances en contrastant des approches multiples. Dans la 

deuxième partie de l’article, nous trouvons une telle utilisation du pastiche. 

 

La deuxième partie de l’article s’attache, entre autres, à reconstituer la généalogie 

des Buribunkes. À cette fin, C.S. envisage plusieurs ancêtres possibles afin de déterminer 

qui a été le premier véritable Buribunke. C.S. explique qu’un « sentiment moral de 

responsabilité nous impose la question de savoir quel personnage historique nous devons 

reconnaître comme le prédécesseur de cette glorieuse époque — la colombe que le 

Weltgeist a envoyée avant sa dernière et plus avancée des périodes »1221 ; « l’instrument 

inconscient du Weltgeist »1222. Après avoir examiné plusieurs candidats,1223 il identifie 

Schnekke comme étant le premier véritable Buribunke. Il est le héros du Buribunkdom (du 

monde buribunke). 

 

Nous reconnaissons, une fois de plus, la formulation et le schéma argumentatif 

typiquement hégéliens. En effet, comme Hegel pour César, Alexandre ou Napoléon 

Bonaparte, CS soutient que Schnekke, l’instrument du Weltgeist, poursuivant son projet, 

sa passion, fait le jeu de l’histoire et permet d’étendre le mode de vie buribunke à 

l’ensemble de l’humanité tout entière. Ainsi, comme chez Hegel, nous trouvons une figure 

héroïque, poursuivant une ambition personnelle, à l’origine d’un ordre social particulier, 

par le fait de la ruse de la raison. Schnekke fonde un nouvel ordre normatif en faisant de 

l’objet de sa passion personnelle, l’écriture d’un journal intime, une obligation 

collective.1224 Ce faisant — dit C.S. —, il réalise la volonté de Weltgeist. De même, pour 

Hegel, Napoléon en envahissant l’Europe, dans la poursuite de son ambition « égoïste », a 

répandu dans toute l’Europe l’Esprit de la Révolution (française), l’Esprit des Lumières 

qui ouvrira la voie à l’accomplissement de l’Esprit de l’Esprit. 

 

                                                
1221 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 456. 
1222 Ibid. 
1223 Ibid., p. 456‑464. 
1224 Ibid., p. 464 et  suiv. 



 278 

Hegel comme Schmitt justifient la nécessité d’un pouvoir fort — « tyrannie pour le 

premier, la dictature pour le second »1225 — dans un ordre politique donné. Autrement dit, 

les deux « s’accordent à refuser d’opposer la norme (l’état de droit, l’État) et l’exception 

(tyrannie, dictature) »1226. Toutefois, pour Hegel c’est la « rationalité inconditionnelle de 

l’ordre éthico-normatif qui donne son sens à l’affirmation du moment négatif qui est, en 

regard de cet ordre, l’exception en elle-même »1227. Le tyran d’Hegel est donc cet esprit du 

monde dont la ruse de l’histoire se sert pour se réaliser comme rationalité. Ainsi, tout ordre 

éthico-politique réel (effectif) est rationnel. Hegel ne dit d’ailleurs pas autre chose dans sa 

préface aux Principes de la philosophie du droit quand il affirme que « ce qui est rationnel 

est effectif ; et ce qui est effectif est rationnel »1228. Or, Schmitt se distancie de cette vision 

de l’ordre politique. Pour lui, comme l’exception en tant que moment irrationnel fonde le 

droit, elle est une violence fondatrice, alors l’ordre juridique est irrationnel.1229 Et c’est ce 

qu’il entreprend de démontrer aussi dans cet article. 

 

Cependant, avant d’arriver à Schnekke, C.S. démontre que d’autres personnages ne 

sont pas de vrais Buribunkes. L’étude de C. S. sur la généalogie des Buribunkes commence 

par le pastiche d’un autre passage célèbre de la philosophie hégélienne : la dialectique du 

maître et de l’esclave. Don Juan est le premier personnage qu’il considère comme potentiel 

ancêtre des Buribunkes. Néanmoins, rapidement, et nous y reviendrons, il l’écarte comme 

candidat potentiel et se tourne vers son valet : Leporello. C.S. explique que ce n’est pas 

Don Juan qui a initié le décomptage des femmes conquises (pour lui première étape de 

l’écriture du journal obligatoire et systématique qui caractérise le monde buribunke),1230 

mais son valet, son esclave, son Knecht, qui l’a fait. Néanmoins, ce dernier est également 

rejeté en tant qu’ancêtre et, ce faisant, Schmitt, qui guide la plume du scripteur, s’écarte de 

Hegel en remettant en cause la buribunkité de Leporello. 

                                                
1225 Jean-François Kervégan, « Politique et raison. Remarques sur l’attitude de Carl Schmitt envers Hegel », 

Cahiers de Fontenay, 1990, vol. 58, no 1, p. 180. 
1226 Jean-François Kervégan, Hegel, Carl Schmitt: le politique entre spéculation et positivité, 1. éd., Paris, 
Presses Universitaire de France, 2005, p. 140. 
1227 Ibid., p. 141. 
1228 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Principes de la philosophie du droit, traduit par Eduard Gans, 3. éd. 

entièrement rev. et Augm;French Edition., Paris, Presses Universitaires de France, 2018, eBook p. 
1229 J.-F. Kervégan, Hegel, Carl Schmitt, op. cit., p. 25 et 141 et  suiv. 
1230 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 459. 



 279 

 

En effet, C.S. explique que « par une ruse admirable, [Leporello] s’élève au-dessus 

de son maître et même s’il ne devient pas Don Juan lui-même, il devient plus que cela »1231. 

De même, Hegel affirme que le Knecht finit toujours par dépasser son maître, autre ruse de 

la raison. Le maître qui fait faire les choses par un autre et ne fait rien ne peut que jouir de 

l’immédiateté des objets. Il ne vit que dans la jouissance immédiate. Au contraire, le 

Knecht, qui fabrique l’objet par son travail, transforme la nature. Il accède ainsi à la 

dimension active de l’objet. Pour lui, l’objet n’est pas un simple « objet passif » dont on 

jouit, mais le résultat d’un travail actif. Il est le résultat de la domination et de la 

transformation de la nature. Ce faisant, l’esclave dominé renverse la situation de 

domination qu’il entretient avec son maître. D’une part, le maître, en faisant du Knecht 

celui qui « fait » et se réduisant à celui qui ne fait que « consommer », devient en fin de 

compte « esclave » de son « esclave ». C’est Leporello qui fait Don Juan parce que c’est lui 

qui tient le décompte des conquêtes du séducteur. S’il ne le faisait pas, il n’y aurait pas de 

Don Juan. 

 

De plus, Aufhebung oblige, l’esclave devient plus que son maître par sa maîtrise de 

la nature. Il n’a plus une relation de simple jouissance de la nature (de la liberté). Il 

transforme et domine la nature, écrit l’histoire, et domine donc plus que le maître. Il domine 

la nature et permet au maître d’exister dans l’histoire, ce que le maître, qui ne fait que jouir, 

ne peut faire par lui-même. Pour Hegel, et là est la différence entre le philosophe et C.S., 

l’esclave gagne son autonomie par ce processus dialectal. Au contraire, C.S. ne reconnaît 

pas une telle autonomie à Leporello. C. S., guidé par Schmitt, affirme que Leporello ne 

peut pas être un Buribunke, car il n’est pas son propre maître. Leporrelo n’ayant pas 

conscience de sa participation à l’écriture de l’histoire, ne dispose pas du véritable esprit 

buribunke, d’une véritable autonomie. Ainsi, Schmitt rejette cette thèse centrale de 

l’hégélianisme. Pour C.S., Leporello ne peut être l’ancêtre des Buribunkes, car il n’écrit 

pas sa propre histoire, mais celle de son maître. Il ne se considère pas comme un 

protagoniste de l’histoire, mais comme un simple spectateur. Pour paraphraser Schmitt, 

Leporello n’a pas pris de décision, n’a pas fait l’histoire et n’est donc pas souverain. Il n’est 

                                                
1231 Ibid., p. 458. 



 280 

que le produit de la marche du temps, une marionnette du Weltgeist. Pour Schmitt, cette 

absence de décision est l’une des lacunes de la dialectique hégélienne, point sur lequel nous 

reviendrons. 

 

In fine, cette critique de la dialectique du maître et de l’esclave permet à Schmitt 

d’introduire discrètement sa critique de l’hégélianisme en opposant les thèses de Hegel à 

celles du philosophe hégélien « le plus anti-hégélien » du 19e siècle, à savoir Søren 

Kierkegaard. Selon Mehring, « the encounter with Kierkegaard was highly important »1232. 

Il ajoute qu’« a with the help of Kierkegaard he finally left his religious pessimism 

behind »1233. En effet, après avoir découvert Kierkegaard, en 1915 dans l’édition qu’en fait 

Theodor Haecker, l’ombre du philosophe danois transparaitra souvent dans les thèses de 

Schmitt, même s’il elle reste discrète. Évoqué, mais rarement, cité ou mentionné 

nommément, Kierkegaard reste une figure fantomatique, mais dont la présence est certaine, 

dans l’œuvre du juriste de Plettenberg.  

 

En effet, si l’on peut trouver des références à Hegel dans les premières publications 

de Schmitt, on ne trouve aucune mention de Kierkegaard avant 1916. En 1919, l’année qui 

suit la publication des Buribunkes, paraît Romantisme politique. On y observe une 

augmentation des références à Hegel, mais aussi l’apparition, bien que discrète, du nom de 

Kierkegaard. Et Hegel et Kierkegaard se retrouveront encore mentionnés dans les textes 

qui feront la renommée de Schmitt, à savoir Théologie politique et Le Concept de politique. 

Si Hegel reste, après Hobbes, l’auteur le plus influent dans la pensée schmittienne, la 

rencontre avec Kierkegaard va contribuer de manière significative à la lecture que Schmitt 

fait de l’hégélianisme. Cette lecture, qui permet à Schmitt de compléter par la pensée de 

Kierkegaard ce qu’il ne trouve pas chez Hegel, sera décisive dans sa critique du romantisme 

et sa conception du décisionnisme.1234 À cet égard, Les Buribunkes est l’un des premiers 

textes où l’on peut trouver la synthèse très particulière que Schmitt fait de Hegel et de 

Kierkegaard. 

                                                
1232 Reinhard Mehring, Carl Schmitt : A Biography, Cambridge ; Malden, Polity, 2014, p. 80. 
1233 Ibid. 
1234 Voir entre autres : J.-F. Kervégan, Hegel, Carl Schmitt, op. cit., p. 127‑131 ; R. Mehring, Carl Schmitt, 

op. cit., p. 80. 



 281 

 

B — Kierkegaard 

 

L’introduction de Kierkegaard au lecteur se fait par le biais de la discussion sur la 

dialectique du maître et de l’esclave. Le premier candidat que C.S. considère comme 

premier Buribunke est Don Juan, le séducteur. Il explique que la fierté que ressent le 

séducteur face à la liste croissante de ses conquêtes résonne avec « un sentiment qui 

traverse fréquemment le véritable buribunkologue lorsqu’il considère l’étendue ou le 

nombre sans cesse croissant de ses publications ».1235 De plus, pastichant Kierkegaard, 

Schmitt fait en sorte que C.S. nous introduit le célèbre coureur de jupons avec l’un des airs 

du Don Giovani de Mozart. En effet, le premier extrait du Journal d’un séducteur de 

Kierkegaard est une citation du même opéra.1236 En ce sens, la simple introduction de 

Kierkegaard est un jeu de pastiche. Le Danois anti-hégélien est introduit au cœur d’une des 

thèses centrales de l’hégélianisme. 

 

Néanmoins, C.S. remettra immédiatement en question le caractère 

buribunkologique de Don Juan. Pour lui, « Don Juan ne s’intéressait pas du tout au passé, 

et même aussi peu à l’avenir, qui pour lui ne dépassait guère le prochain rendez-vous ; il 

vivait dans le présent immédiat et son intérêt pour l’expérience érotique singulière ne 

contenait rien qui puisse laisser entrevoir un début d’autohistoricisation »1237. Cette 

description correspond donc à la vision du séducteur, de l’esthéticien, du romantique de 

Kierkegaard. L’individu qui ne vit que dans l’immédiateté pour satisfaire ses instincts. Don 

Juan est le séducteur : la première étape de la dialectique kierkegaardienne. Il est l’esthète 

— celui qui ne vit que pour satisfaire ses désirs, pour jouir dans l’immédiateté, la jouissance 

étant son seul objectif. C’est le stade de l’être immédiat. Pour Kierkegaard, ce stade est 

celui du « romantique suivant la conception de Schlegel, qui ne souffre aucun joug, qui 

cherche la jouissance, dissout toute réalité en possibilité, crée une suite bigarrée d’humeurs, 

                                                
1235 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 456. 
1236 Søren Kierkegaard, Either/or, Part I, traduit par Howard V. Hong et traduit par Edna H. Hong, Princeton, 

N.J, Princeton University Press, 1987, p. eBook. 
1237 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 457. 



 282 

et va sans cesse vers de nouveaux désirs »1238. Il est celui qui court après le changement, le 

changement en tant qu’accumulation, en tant que quantité et non en tant que qualité. À cet 

égard, le Don Juan de Mozart chante sa longue liste de conquêtes, comme le Don Juan de 

Molière déclame : « tout le plaisir de l’amour est dans la variété »1239. 

 

Courant après les plaisirs immédiats, « la possibilité […] est plus intense que la 

réalité »1240 pour le romantique. Il vit hors du temps, hors de l’histoire, hors du concret. Il 

cherche à s’extraire de toutes les contraintes, y compris celles du temps. Selon Kierkegaard, 

il « n’y a dans [la] conception romantique [de la vie, de l’idéal,] aucun sens de l’activité et 

aucun sens de la durée, et finalement aucun contenu »1241. Pour le Danois, « l’esthéticien 

[ne] vit [que] dans le possible et le passé »1242. Selon cette définition, il est aussi le 

romantique que Schmitt attaque violemment dans Romantisme politique. En effet, il y 

explique que « in commonplace reality, the romantics could not play the role of the ego 

who creates the world. They preferred the state of eternal becoming and possibilities that 

are never consummated to the confines of concrete reality »1243. Et il ajoute que le 

romantique utilise « the past as a negation of the present, as a way out of the prison of the 

reality that is concrete and present »1244. Ainsi, pour lui, le réel, le concret, n’est qu’une 

possibilité, un occasio de romancer, d’exercer son esprit romantique. Il n’est jamais dans 

l’instant, le passé ou le futur, mais toujours dans une rêvasserie appelée à ne jamais se 

réaliser comme celle du Niegeburth des Schattenrisse. Il ne décide jamais, car « a legal or 

a moral decision would […] inevitably destroy romanticism. This is why the romantic is 

not in a position to deliberately take sides and make a decision »1245. 

 

Dans cette perspective, le romantique pour Kierkegaard, comme pour Schmitt et 

C. S., est celui qui vit hors du temps, de l’histoire et du concret. Pour cet esthète, la « reality 

                                                
1238 Kierkegaard cité dans : Jean André Wahl, Études Kierkegaardiennes, Paris, Fernand Aubier : Éditions 

Montaigne, 1938, p. 64. 
1239 Molière, Don Juan, s.l., Houghton Mifflin Harcourt, 2001, p. 15. 
1240 J.A. Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 64‑65. 
1241 Ibid., p. 63. 
1242 Ibid., p. 66. 
1243 Carl Schmitt, Political Romanticism, Abingdon; New York, Routledge, 2017, p. 66. 
1244 Ibid., p. 71. 
1245 Ibid., p. 124. 



 283 

is empty, a realized possibility, a decision that has already been made »1246. Il est l’esthète 

dont la nullité politique, pour Schmitt (morale, pour Kierkegaard), ne peut être exprimée 

par des décisions concrètes. En ce sens, C.S. est très kierkegaardien et schmittien en 

rejetant Don Juan comme ancêtre. Ici, les multiples voix du pastiche s’expriment 

bruyamment. Ce sont trois voix qui ne veulent ni ne disent la même chose même si elles 

sont « mises en voix » dans le même discours ; trois voix dont la différence ne peut être 

perçue chez le lecteur que comme un espace de sens. Leur différence n’apparaîtra que 

lorsque C. S., marionnette naïve, reprendra sa quête d’un ancêtre. 

 

Après avoir rejeté Don Juan et Leporello ainsi que d’autres candidats potentiels, 

C.S. conclut finalement que « ce n’est que Ferker qui a su faire du journal une réalité éthico-

historique. C’est à lui que revient le droit d’aînesse dans le royaume de Buribunkanie »1247. 

Ferker est issu d’un milieu modeste. Il a fréquenté la « lateinlose Realschule » (école 

d’enseignement secondaire de cycle court sans latin). Il a poursuivi, avec succès, de 

nombreuses carrières, devenant finalement « maître de conférence de publicité et 

d’arrivisme à l’école supérieure de commerce d’Alexandrie »1248. Selon C.S., Ferker a eu 

une vie dynamique et diversifiée, mouvementée et pleine de rebondissements. Une vie qu’il 

a soigneusement consignée dans ses journaux intimes afin que chaque seconde entre dans 

l’histoire.1249 

 

Ferker est le type idéal du bourgeois. Il ne jouit pas des choses comme l’hédoniste, 

l’esthète, le romantique, jouissance qu’il laisse à l’aristocrate. Il a conscience de lui-même, 

de l’élévation sociale qui lui a permis d’atteindre les sommets qu’il a atteints. Il se sait 

maître de son destin. Surtout, il fait de cet ultra-individualisme la plus haute vertu et la plus 

haute valeur dans la société. En effet, « non seulement l’être humain Ferker a été élevé sur 

le plan éthique, mais les progrès scientifiques les plus incroyables ont été accomplis et un 

splendide exemple a été donné de la vérité selon laquelle l’humanité ne peut progresser 

                                                
1246 Ibid., p. 69. 
1247 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 460. 
1248 Ibid., p. 461. 
1249 Ibid., p. 461‑462. 



 284 

que si chacun ne pense qu’à soi et laisse tout le reste suivre son cours »1250. Ainsi, Ferker 

élève l’individualisme égocentrique au rang de nouvelle religion. Avec Ferker, tout 

dualisme métaphysique est aboli. De fait Ferker 

N’a pas seulement, en démontrant par sa vie qu’on peut faire une carrière consciente 

de ses objectifs et être un esprit à part entière sur le plan éthique, lié l’esprit et la 

matière en supprimant un dualisme hostile à la vie, et éliminé les constructions de 

métaphysique théologisante, impossibles pour la constitution de l’esprit du 

vingtième siècle, par un nouvel idéalisme victorieux. Il a trouvé, et c’est là 

l’essentiel, une forme de religiosité contemporaine, tout en conservant strictement 

un positivisme exclusif et une foi inébranlable dans le « rien que les faits ».1251 

 

En d’autres termes, Ferker a fait un saut qualitatif par rapport à Don Juan et à Leporello. 

C’est dans Ferker que Kierkegaard affronte Hegel. C’est la confrontation que Schmitt a 

inventée et que C.S. rend comme les scripteurs des Lettres des hommes obscurs l’ont fait 

naïvement avec les arguments des humanistes. 

 

Jean Wahl explique que pour Kierkegaard, la totalité synthétique et synthétisée de 

Hegel reste profondément ancrée dans le stade esthétique. Elle reste en quelque sorte 

romantique. De fait, 

Ne serait-ce pas une sorte de Don Juanisme, que cette volonté d’épuiser toutes les 

beautés particulières pour arriver à la beauté totale, ou même d’amasser toutes les 

vérités particulières, pour les intégrer, transformées, dans une vérité totale ? Il y a 

une logique qualitative tout à fait distincte de ce culte, malgré tout quantitatif, de 

l’ensemble dans le temps et l’espace.1252 

 

Et l’esthète, le Don Juan, n’est jamais que celui qui accumule les beautés, pensant que ce 

décompte deviendra qualité selon la règle qui veut que quantité et qualité entretiennent une 

relation dialectale de médiation continue. Au contraire, pour le philosophe danois, la 

dialectique n’est pas une médiation continue. La dialectique, selon lui, est un saut qualitatif. 

Jean Wahl explique, en ce sens, que : 

La continuité est pour Kierkegaard une abstraction ; elle ne répond à rien de réel. 

La vie de l’esprit est faite de stades, séparés par des coupures absolues (1). On arrive 

à l’éthique par la suspension de l’esthétique (2), et par la suspension de l’éthique 

                                                
1250 Ibid., p. 463. 
1251 Ibid. 
1252 J.A. Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 157. 



 285 

on arrive au religieux. Il y a là une dialectique qualitative, par opposition à la 

dialectique hégélienne, qui supprime les différences, qui mélange les sphères(3).1253 

 

La négation de la qualité ne peut donc pas être une quantité, mais une autre qualité. En ce 

sens, la négation de l’esthétique est le stade éthique de Ferker, ignoré par Hegel, car il n’y 

a pas de décision dans sa dialectique, il reste au stade esthétique. 

 

En effet, le stade éthique est celui où l’individu se choisit lui-même, c’est le stade 

du choix, du choix individuel. C’est le stade du « citoyen et de l’homme marié »1254. Pour 

l’homme éthique, le temps devient une « tâche », la tâche de se réaliser soi-même. Par 

opposition au stade esthétique dominé par le « ceci aussi bien que cela » ; par opposition à 

l’hégélianisme dominé par l’idée du « jusqu’à un certain point », ce sera le domaine du 

choix, du choix par lequel l’individu assume la responsabilité de soi-même, prend sur lui 

d’être lui-même, et adopte sa situation. Par la réaffirmation éthique, l’homme se jure 

fidélité à lui-même, se voue à une tâche ; car le temps a cessé d’être un ennemi pour devenir 

une tâche ; l’homme s’engage, conquiert son courage et assure son bonheur.1255 Lukács fait 

de cette étape celle du travail comme réalisation de la bonté.1256 C’est le stade où l’homme 

s’enracine en lui-même. « The esthetic […] is that in a person whereby he immediately is 

the person he is; the ethical is that whereby a person becomes what he becomes »1257. Et 

Ferker, issu d’un milieu modeste et éduqué dans une Realschule sans latin, devient le 

messie d’une nouvelle religion, d’une nouvelle vision du monde. 

 

De plus, pour Kierkegaard, le stade éthique est celui où « l’homme se choisit dans 

le stade éthique comme personnalité individuelle, mais comme personnalité individuelle à 

l’intérieur d’un ensemble général, historique et social. Il se transforme dans le général »1258. 

De même, C.S. décrit un Ferker : 

                                                
1253 Ibid., p. 57. 
1254 Ibid., p. 72. 
1255 Ibid. 
1256 Georg Lukács, « On Poverty of Spirit : A Conversation and a Letter » dans Arpad Kadarkay (ed.), The 

Lukacs Reader, Oxford ; Cambridge, John Wiley & Sons, 1995, p. 42‑56. 
1257 Søren Kierkegaard, Either/or, Part II, traduit par Howard V. Hong et traduit par Edna H. Hong, Princeton, 

N.J, Princeton University Press, 1987, p. eBook. 
1258 J.A. Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 75‑76. 



 286 

En pleine conscience de sa propre agitation sauvage, j’aimerais presque dire de sa 

propre modernité, voire de sa propre justice scénique, cette conscience de soi 

commence par s’abstenir, par principe, de toute idéologie tout en s’émerveillant du 

fait que la vie est (pour parler avec le ton cru de cette époque) une formidable chose 

ancienne. Cette connaissance de soi en tant que sujet d’intérêt (artistique, 

scientifique et historique), cette conscience extrême de soi, est inextricablement liée 

à la dissolution complète dans la communauté.1259 

 

En fait, la dissolution de Ferker dans le général va encore plus loin puisque même sa 

personne physique « devient générale ». Après sa mort, nous dit C.S., il est incinéré et ses 

cendres sont partout mélangées aux encres que tous utiliseront désormais pour que tout soit 

imprégné de sa présence. Ainsi, sa personne imprégnera la Buribunkanie pour tous les 

siècles à venir parce qu’un petit bout de lui se retrouvera (par l’encre) dans chaque journal 

que chaque Buribunke écrira dorénavant.1260 

 

Ferker est la « personnification » du moment éthique. En plus de consacrer sa vie à 

une tâche, l’écriture de son journal, en plus d’embrasser la vie comme un travail (les 

quelques dizaines de carrières qui ont été les siennes), il s’est aussi astreint à un devoir qui 

nie le style de vie de l’esthète. En effet, « ce que Don Juan cherchait vainement dans la 

multiplicité des êtres, la connaissance de l’âme humaine dans toute sa richesse, le mari 

l’acquiert par la vie en commun avec une femme qui est sa femme »1261. Et Ferker a épousé 

sa femme de chambre (clin d’œil moqueur au scandale du mariage de Goethe avec 

Christiane Vulpius et au rejet de ce mariage par ce qui tenait Goethe pour représentant de 

l’âme allemande) ; c’est cette connaissance de l’âme par le mariage que Ferker entreprend 

à la fin de sa vie, car « le mariage est le symbole du stade éthique »1262. Ce faisant, il 

embrasse complètement le moment éthique : il devient le juge Wilhelm, le bourgeois.1263 

 

Cependant, déplore C. S., scandale qu’est ce mariage à propos duquel rien n’est 

consigné dans les journaux intimes de Ferker. Il ne fait nulle part allusion aux raisons qui 

l’ont poussé, « peu avant sa mort […] à contracter un mariage bourgeois et chrétien [avec] 

                                                
1259 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 462. 
1260 Ibid., p. 161. 
1261 J.A. Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 76‑77. 
1262 Ibid., p. 72. 
1263 S. Kierkegaard, Either/or, Part II, op. cit. 



 287 

sa propre gouvernante »1264. De plus, C.S. nous dit que de source sûre, nous savons qu’il 

craignait la mort ; et sur ce point également, rien n’est consigné dans les journaux 

intimes.1265 Pour C.S., ce secret est un grave manquement. Comme Kierkegaard, il pense 

que les secrets isolent du général, qu’ils maintiennent l’individu en dehors du général, 

qu’ils le maintiennent hors de lui-même et loin des autres.1266 Ainsi, en ayant des secrets, 

Ferker est resté isolé du général, il n’a jamais atteint la Buribunkanie dont il n’avait pas su 

embrasser tous les principes, toute la culture. Il n’est pas entré en Terre promise. Il n’est 

donc pas le héros de la Buribunkanie, mais seulement son Moïse. Celui qui a vu la terre 

promise, mais qui n’a pas pu fouler son sol sacré.1267 

 

Ferker ayant failli, le fondateur de la Buribunkanie doit encore advenir. Un autre 

stade qualitatif doit être atteint. « The individual [who] by his guilt [secret] has gone outside 

the universal […] can return to it only by virtue of having come as the individual into an 

absolute relationship with the absolute »1268. Après la chute, le péché du secret, « le stade 

éthique ne peut être qu’un lieu de passage »1269. En effet, pour Kierkegaard, le stade éthique 

est toujours, d’une manière ou d’une autre, un stade d’illusions et de folies comiques.1270 

Il faut alors s’en échapper, la dépasser. En ce sens, la folie de Ferker n’était que le stade 

éthique qui ne parvient pas à devenir, à être universel. Un autre saut qualitatif est alors 

nécessaire : celui qui permet d’atteindre « an absolute relation to the absolute »1271. 

L’individu qui a atteint cet absolu est Schnekke. Il est le héros de la Buribunkanie. 

Contrairement à Ferker, ce dernier réalise au plus haut degré l’idéal universel 

buribunkinien : il consacre toute sa vie à l’écriture de son journal intime. « Il n’est rien 

d’autre que le gardien de son journal intime, il vit pour le journal, il vit dans et par le journal 

— même, à la fin de sa vie, il tient un journal sur le fait qu’il n’a plus d’idées sur ce qu’il 

pourrait écrire dans son journal ».1272 

                                                
1264 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 463. 
1265 Ibid., p. 464. 
1266 J.A. Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 78. 
1267 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 463. 
1268 Søren Kierkegaard, Fear and trembling, and, The book on Adler, traduit par Walter Lowrie, London, 

Everyman’s Library, 1994, p. 86‑87. 
1269 J.A. Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 79. 
1270 Ibid., p. 59. 
1271 S. Kierkegaard, Fear and trembling, and, The book on Adler, op. cit., p. 29. 
1272 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 464‑465. 



 288 

 

Schnekke choisit de se consacrer à l’absolu du monde des Buribunkes : l’écriture 

de son journal. Ainsi, si la vie de Ferker a été « sensationnelle », celle de Schnekke est sans 

individualité, sans couleurs. Contrairement à Ferker qui, dans son éthique, s’est reconnu et 

s’est dissous dans le général, Schnekke est devenu plus que le général. Il s’est sacrifié pour 

et à travers sa subjectivité au Weltgeist. Schnekke a tout abandonné, y compris tout ce qui 

faisait la vie tumultueuse de Ferker, pour se consacrer totalement à l’esprit du monde. 

Schnekke, en fait, se choisit absolument lui-même, il n’est plus qu’intégrité qui se projette 

pour mieux revenir à elle-même. C.S explique que, « le Je qui se projette sur un Tu-Monde 

tangible retourne dans le Je-Monde avec un rythme puissant, l’harmonie la plus haute est 

atteinte par la dévotion absolue de tous les pouvoirs au moi intérieur et à son identité ».1273 

Il fait un saut qualitatif vers « autre chose ». Il se défait, nous dit C.S., de tout atavisme 

humain pour devenir le premier représentant d’une « espèce » nouvelle. De plus, il fait de 

la tenue du journal intime une obligation, et ce faisant il crée une nouvelle communauté, 

un nouveau genre humain. De son subjectivisme, « son égocité », a émergé un Nouveau 

Monde. Il s’est fait créateur d’une nouvelle communauté et initiateur d’une nouvelle ère 

historique. Néanmoins, si Schnekke réussit à atteindre le stade du « je » de la relation 

absolue à l’absolu, il échoue d’une certaine manière dans cette absoluité kierkegaardienne 

puisqu’il refuse le dieu chrétien irrationnel. 

 

C — Par-delà de Hegel et de Kierkegaard 

 

Ainsi, poussant Hegel et Kierkegaard par le pastiche dans une aporie, Schmitt trace 

les grandes lignes de sa lecture et de sa conception de la philosophie de l’histoire. Dans 

Les Buribunkes, l’on peut déjà retracer ce qu’il développera dans Romantisme politique, 

La Théologie politique et Le Concept du politique. En effet, l’année suivant la publication 

de Les Buribunkes, on peut lire dans Romantisme politique : « Under the impression of 

Fichte’s individualism, the romantics felt strong enough to play the role of the creator of 

the world themselves, and to bring forth reality out of themselves. At the same time, they 

                                                
1273 Ibid., p. 465. Il s’agit aussi d’une critique du « nous, monde » de Dehmel. En ce sens, Dehmel par sa vie 

au travers de ses écrits (qu’il éjacule) est sans doute le modèle de Schnekke. 



 289 

were the heralds of the two new realities, community and history, to whose power they 

immediately succumbed »1274. Schnekke, en faisant de la tenue du journal intime une 

obligation collective, a créé une nouvelle communauté, une nouvelle race humaine, un 

Nouveau Monde. Donc, Schnekke s’est fait par l’absolutisation de son moi, l’idéal-type du 

romantique tel que Schmitt le conçoit. En effet, Kierkegaard pense que le stade religieux 

conserve en son sein quelque chose de romantique. Et comme nous le verrons, pour 

Schmitt, tout lendemain romantique est un renoncement à une véritable décision politique. 

 

De prime abord, il peut sembler paradoxal de partir de Hegel et de Kierkegaard 

pour aboutir à un idéal romantique. Mais cela découle de la compréhension particulière 

qu’a Schmitt de ces deux philosophes. D’une part, selon lui, il y a une tension 

insurmontable dans la dialectique hégélienne. Une tension contradictoire qui résulte du fait 

qu’il n’y a pas de décision dans sa dialectique. Seule une marche irrémédiable de 

l’histoire ».1275 Pour Schmitt, cette absence de décision est l’archétype du monde moderne 

neutralisé et dépolitisé. La neutralisation et la dépolitisation sont héritées de l’esprit 

romantique. Contre cette indécision, « chez Kierkegaard, il [Schmitt] trouve en quelque 

sorte la décision »1276. De fait, pour le Danois : 

Le hégélianisme est un des signes les plus visibles de la maladie du monde moderne, 

de la mollesse et de la tiédeur, qui ne veut que du « jusqu’à un certain degré » […] 

et obéit au ne quid nimis, du manque de caractère, de l’absence de choix, du besoin 

qu’ont les hommes, pour ne pas voir le réel et ne pas vivre leur pensée, de tout 

ramener à des questions d’origine et d’histoire […], et de l’incertitude des esprits 

qui veulent se rassurer en se pensant comme emportés par l’esprit universel, en se 

sentant d’accord avec l’esprit du temps.1277 

 

Néanmoins, pour le juriste Schmitt, Kierkegaard reste romantique. Il le décrit d’ailleurs 

comme « the only great figure among the romantics »1278. Il ajoute que « in Kierkegaard, 

all the elements of the romantic were in force: irony; the aesthetic conception of the world; 

the antitheses of the possible and the real, the infinite and the finite; the feeling for the 

                                                
1274 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. 64. 
1275 J.-F. Kervégan, Hegel, Carl Schmitt, op. cit., p. 150. 
1276 Ibid., p. 145. 
1277 J.A. Wahl, Études Kierkegaardiennes, op. cit., p. 124. 
1278 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. 166,  note 10. 



 290 

concrete moment »1279. De plus, Kierkegaard refuse la politique et, comme Schnekke et 

Ferker, choisit le moi subjectif. Contrairement à Hegel, qui reste politique malgré l’absence 

de décision, Kierkegaard n’a pas adopté la position objectiviste qui lui permet d’accéder 

au moment politique. 

 

Karl Löwith, critiquant l’utilisation de Kierkegaard par Schmitt, est néanmoins 

d’accord sur ce point. Il explique que « Kierkegaard n’a pas voulu décider politiquement 

dans la situation exceptionnelle de 1848, mais qu’il s’est décidé pour l’autorité chrétienne 

[…], alors que Schmitt fait jouer au contraire, d’une manière politique, l’exception contre 

le général »1280. En d’autres termes, alors que Kierkegaard se prononce contre le politique, 

pour le subjectif, pour la contemplation, Schmitt met en avant la décision politique, la 

décision controversée, la décision objective. Schnekke intégrerait ainsi l’absence de 

décision dans la dialectique objective de Hegel et le décisionnisme subjectif 

kierkegaardien. Il symbolise l’aporie entre la décision danoise pour une concrétude 

subjective et l’indécision souabe dans la concrétude objective — une aporie qui est devenue 

une porte ouverte pour l’homme libéral neutralisé. Ce dernier étant celui qui ne recherche 

qu’une liberté absolue de poursuivre ses affaires privées et ne s’engage dans aucune 

entreprise politique au sens de prise de décisions. 

 

En effet, C.S. décrit un Schnekke qui met en place un système dans lequel seul 

l’Homme libéral neutralisé a vocation d’être. Il explique qu’en Buribunkanie, la liberté des 

Buribunkes est totale — dans leur vie privée. Cependant, la seule limite à cette liberté 

concerne les décisions publiques, politiques : les Buribunkes n’ont pas le droit d’arrêter 

d’écrire leur journal.1281 Ils n’ont donc pas le droit de prendre une décision politique, celle 

de changer l’ordre juridique et politique. Il va de soi que dans le monde pacifié et neutralisé 

des Buribunkes, aucune sanction « physique » n’est prise à l’encontre de celui qui décide 

de ne plus être du pays des Buribunkes, de refuser son organisation politique. Au contraire, 

il sera condamné à disparaître de l’histoire. « La roue du progrès passe silencieusement sur 

                                                
1279 Ibid., p. 166. 
1280 Karl Löwith, « Le décisionnisme (occasionnel) de Carl Schmitt », Les Temps Modernes, traduit par Mira 

Köller et traduit par Dominique Séglard, 1991, no 544, p. 21. 
1281 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 466‑467. 



 291 

le silencieux ; il ne sera plus mentionné, il ne pourra donc plus se faire entendre jusqu’à ce 

qu’enfin, sombrant pas à pas, il soit contraint d’entrer dans la classe la plus basse, pour 

aider à créer les conditions extérieures de la possibilité d’une noble Buribunkanie »1282. Le 

Buribunke, qui n’écrit plus, sort de l’histoire et du temps. Il prend congé de la Buribunkanie 

devenue la totalité du monde, l’universel. Alors simple « homo sacer », il n’est plus qu’une 

vie nue, sans contenu, un homme sans qualité.1283 Il deviendra le Morlock qui produit les 

conditions matérielles nécessaires pour le plus grand bien de la Buribunkanie et de son 

monde harmonieux et sans conflit.1284 

 

Le vrai Buribunke, au contraire, c’est l’idéal libéral de la fin du 19e et du début du 

20e siècle (selon Schmitt). En effet, dans un monde où « chacun ne pense qu’à soi et laisse 

tout le reste suivre son cours »1285, le Buribunke n’a d’autre tâche que de s’écrire lui-même. 

Faire l’histoire à travers son histoire personnelle : « Qu’est-ce que j’écris ? Je m’écris moi-

même. Qui m’écrit ? C’est moi qui m’écris. Quel est le contenu de mon écrit ? J’écris que 

je m’écris moi-même. Quel est le grand moteur qui m’élève au-dessus de ce cercle 

autosuffisant du moi ? L’histoire ! »1286 Dans cette partie de l’article, C.S. disparaît dans la 

masse des Buribunkes. Il n’est plus C.S. en tant qu’individu s’adressant au lecteur, mais 

un buribunke parmi d’autres. Il s’efface en tant qu’individualité dans le tout, le général : la 

masse des Buribunkes. 

 

                                                
1282 Ibid., p. 467. 
1283 Robert Musil, L’Homme sans qualités, traduit par Philippe Jacottet, Paris, Éditions du Seuil, 2004, 

vol.Tome 1, 833 p. 
1284 H. G. Wells, The Time Machine, New York, A Stepping Stone Book, 1994, 96 p Dans son roman, paru 

en 1895, Wells décrit un monde futur dans lequel des créatures douces et paisibles, les Éloïs, ont succédé aux 

humains. Dans ce monde, les Éloïs ne font que jouer et manger des fruits, tels des enfants, sur une planète où 

tout ce qui était laid a disparu, même les mauvaises herbes. Ils ne connaissent ni le conflit ni la différence ; 

androgynes, même les différences physiques mâles-femelles sont absentes de leur monde. Mais ils 

connaissent la peur. En effet, sous la surface vivent les Morlocks, des créatures s’apparentant à des singes 

blancs et aux yeux rouges qui remontent à la surface la nuit pour chasser les Éloïs dont ils se nourrissent. 

Mais le narrateur (le voyageur du temps) se rend compte que le monde idyllique de la surface n’existe que 
grâce à la machinerie et à la technologie des Morlocks. Ainsi, la vie des Éloïs dépend de ces Morlocks, dont 

ils ont d’autant plus peur que la survie dépend de leurs prédateurs. Le narrateur suppose que l’espèce humaine 

a évolué en deux nouvelles espèces : les classes bourgeoises oisives en Éloïs et les classes laborieuses en 

Morlocks. 
1285 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 463. 
1286 Ibid., p. 468. 



 292 

Il parle, à partir de ce moment-là du récit, comme un homme-machine, parmi tant 

d’autres. En effet, sa voix, devenue la voix indistincte de n’importe quel Buribunke, 

déclare : « Je suis donc une lettre sur la machine à écrire de l’histoire. Je suis une lettre qui 

s’écrit elle-même. Mais à proprement parler, je n’écris pas que je m’écris moi-même, je 

n’écris que la lettre que je suis »1287. Ainsi, le buribunke se décrit comme un automate, un 

homme-machine, l’Homme-machine de Descartes et de Julien Jean Offroy de La Mettrie. 

Tout son monde est en fait un monde d’automates, d’hommes-machines. L’article se 

termine ensuite par la description d’un monde dont la philosophie est basée sur la 

mécanisation de la vie de ses membres. Cette dernière partie du texte, en particulier, donne 

à l’article son esthétique dystopique. En effet, le lecteur moderne peut identifier des 

descriptions que l’on pourrait attribuer à H.G. Wells ou à Evgueni Zamiatine et son 

« Nous » publié en 1920 (deux ans après Les Buribunkes), qui reproduit le journal intime 

de « D-503 », un homme dans un monde entièrement mécanisé ou toute individualité a 

disparu et duquel tout conflit est appelé à disparaître (les individus réfractaires se font 

lobotomiser afin d’être « pacifiés »).1288 

 

Cependant, si nous lisons Les Buribunkes tel qu’il se présente à nous, c’est-à-dire 

comme un article scientifique, le monde d’automates que nous décrit fièrement le 

buribunkologue n’est plus un univers dystopique, un futur à venir. Au contraire, il s’agit 

du monde dépolitisé et neutralisé que Schmitt décrit dans les années qui suivent la 

publication de l’article/nouvelle. En effet, comme nous l’avons déjà dit, l’aporie résultant 

de l’absence de décision de la dialectique hégélienne et du subjectivisme romantique de 

Kierkegaard a ouvert la voie au monde neutralisé et dépolitisé hérité des Lumières, ou plus 

exactement hérité de Descartes. 

 

En effet, pour Schmitt, Descartes est le premier à mécaniser l’homme. Dans « Der 

Staat als Mechanismus bei Hobbes und Descartes », Schmitt écrit : c’est « précisément 

grâce à ce philosophe [Descartes] que toutes les choses humaines ont été 

fondamentalement modifiées de manière révolutionnaire, parce qu’il a compris le corps 

                                                
1287 Ibid. 
1288 Evgueni Zamiatine et Hélène Henry, Nous, Arles, Babel, 2021, 240 p. 



 293 

humain comme une machine. C’était le prélude de la révolution industrielle technique à 

venir »1289. Il poursuit en expliquant que « comparée à la mécanisation du corps humain, la 

mécanisation de l’État [par Hobbes] est secondaire et moins médiate. En soi, il est possible 

de concevoir l’État comme une machine artificielle sans mécaniser le corps humain de 

manière analogue »1290. En d’autres termes, la mécanisation de l’État peut rester une 

amélioration technologique — une technologie entre les mains d’individus, de citoyens, de 

communautés qui prennent encore des décisions politiques. Au contraire, la mécanisation 

de l’Homme le transforme en machine. Il n’est plus celui qui maîtrise une technique. Il 

devient lui-même une technique, un outil technique. Devenu technique, il n’est plus 

citoyen. Il n’est plus politique. Il est le consommateur, le bourgeois, l’automate. 

 

Pour Schmitt, le monde mécanisé qu’il observe est donc la conséquence du 

rationalisme cartésien. Un rationalisme qui infuse et nourrit le positivisme et le 

normativisme de son temps, et qu’il entend dénoncer. La mécanisation de l’État, chez 

Hobbes, n’est pas responsable de la mécanisation de la société.1291 C’est au contraire la 

scientifisation de la société, la mécanisation des hommes par une pensée qui ignore la 

transcendance au détriment de l’immanence, qui fait de l’homme un automate. Schmitt 

insiste et conclut : « la première décision métaphysique a été prise par Descartes lorsque le 

corps humain a été pensé comme une machine et l’homme tout entier, composé d’un corps 

et d’une âme, comme un intellect dans une machine »1292. Ces mots, publiés en 1936-1937, 

résonnent étrangement avec la philosophie buribunke. En effet, la description ultime que 

fait Schmitt du monde mécanisé des buribunkes n’est rien d’autre qu’une extension du 

cogito, ergo sum de Descartes. 

 

                                                
1289 Carl Schmitt, « Der Staat als Mechanismus bei Hobbes und Descartes », Archiv für Rechts- und 

Sozialphilosophie, 1936, vol. 30, p. 622. 
1290 Ibid. 
1291 L’année suivant la publication de « Der Staat als Mechanismus bei Hobbes und Descartes » paraît l’opus 

de Schmitt sur le Léviathan dans lequel il dénonce, avec une violence et un antisémitisme rares, le 

détournement de la pensée hobbesienne et l’assassinat du Léviathan par le rationalisme scientiste et le 

positivisme. Carl Schmitt, Le Léviathan dans la doctrine de l’état de Thomas Hobbes : Sens et échec d’un 

symbole politique, Paris, Seuil, 2002, 246 p. 
1292 C. Schmitt, « Der Staat als Mechanismus bei Hobbes und Descartes », art cit, p. 630. 



 294 

Dans la dernière partie de Les Buribunkes, C.S., exposant la philosophie des 

Buribunkes, explique : « Je pense, donc je suis ; je parle, donc je suis ; j’écris, donc je suis ; 

je publie, donc je suis »1293. Ce pastiche des mots les plus célèbres de Descartes introduit 

la description d’un monde dans lequel les Buribunkes ne sont plus des « êtres humains », 

mais des créatures mécanisées. En d’autres termes, l’Homme-machine ne se trouve pas 

dans un futur que l’on ne peut observer que si l’on embarque à bord d’une machine à 

explorer le temps pour le futur wellesien. Au contraire, cet Homme est l’Homme bourgeois 

libéral, créature ergotante et neutralisée, ne s’occupant plus que de ses affaires privées. Les 

Hommes-machines sont ses contemporains. Pour lui, l’Homme mécanisé est histoire, 

quelque chose qui s’est déjà produit ; il n’est pas un futur possible ; il est une décision déjà 

prise. Les Buribunkes est donc une attaque du juriste contre « L’Ère des neutralisations et 

des dépolitisations »1294 de la société moderne sécularisée. 

 

Mehring suggère que l’expérience de Schmitt dans l’administration militaire 

pendant la Première Guerre mondiale a inspiré le monde homme-machine de la 

Buribunkanie. Cependant, il ajoute que l’on peut observer un renversement dans la manière 

dont Schmitt perçoit le présent dans ce court texte : « from an orientation towards the past 

to an orientation towards the future »1295. Ce changement, toujours selon Mehring, aura un 

impact profond sur les travaux ultérieurs du juriste. Il l’amènera à « denounce the position 

of positive law as a striving of security that takes its orientation from the past, and would 

liquidize legalism in the name of the political future »1296. Or, ce rapport au temps est lié 

dans Les Buribunkes, comme dans d’autres écrits, à la question de la mécanisation. 

 

En effet, Les Buribunkes culmine dans un soliloque sur la sécurisation de l’avenir 

dans le passé, dans l’histoire. Plus radicalement, le soliloque annonce un dépassement, une 

élimination de l’avenir (de l’à-venir) par son inscription dans l’histoire. Il s’agit d’une 

élimination du temps lui-même. En figeant le présent, et le futur qui n’est pas encore venu, 

dans l’histoire, dans une mécanisation du temps qui n’admet aucun changement, aucune 

                                                
1293 C. S. et C. Schmitt, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer Versuch », art cit, p. 468. 
1294 C. Schmitt, La notion de politique, op. cit., p. 131‑151. 
1295 R. Mehring, Carl Schmitt, op. cit., p. 83. 
1296 Ibid. 



 295 

décision politique, c’est le temps lui-même qui disparaît. En ce sens, on retrouve le 

parallèle avec l’enfermement du futur politique dans son inscription dans le droit positif. 

Cette volonté de tenir l’avenir en laisse est intimement liée aux critiques de Schmitt sur la 

« mécanisation » du droit et l’appareil législatif résultant de la mécanisation de l’Homme. 

 

Dans Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus, ainsi que 

dans « Die Lage der europäischen Rechtswissenschaft », il dénoncera le règne du 

« législateur motorisé »1297 du 20e siècle, pour qui « le décret, l’ordonnance, ont supplanté 

la loi ».1298 De même, Schmitt affirme dans Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen 

Parlamentarismus qu’il faut défaire la pensée confuse qui ne distingue pas les termes du 

débat politique (démocratie, libéralisme, individualisme et rationalisme). Il affirme que 

c’est à ce prix qu’il sera possible de sortir de la conception mécanique, de la technicisation 

du parlementarisme, et d’engager un vrai débat (qui aboutit à une décision) pour se 

réengager politiquement.1299 Ces critiques font écho à ce que l’on trouve dans « Der Staat 

als Mechanismus bei Hobbes und Descartes », un article dans lequel il reproche à Descartes 

la création de cet « homme-machine » du monde moderne. 

 

Pour Schmitt, « la rupture [du] dialogue [entre Hegel et de Savigny] est, parmi 

d’autres facteurs historiques, une des raisons de l’inconscience juridique qui caractérise le 

“législateur motorisé” du XXe siècle, pour lequel le décret, l’ordonnance et la circulaire 

administrative se sont dans les faits substitués à la norme légale générale »1300. En ce sens, 

contre Hegel, Schmitt plaide Savigny et affirme que la décision judiciaire contient un 

« moment aléatoire » irréductible, bien qu’il reconnaisse la conception d’Hegel du 

« rapport entre norme légale et décision judiciaire singulière ». Cette absence de dialogue 

entre ces deux traditions scelle pour lui, deux décennies plus tard, « la catastrophe 

intellectuelle d’une génération, pour ne pas dire d’une époque entière de la philosophie et 

                                                
1297 Carl Schmitt, Die Lage der europäischen Rechtswissenschaft, Tübingen, Internationaler Universitäts-

Verlag, 1950, p. 18‑21 ; Voir aussi J.-F. Kervégan, Hegel, Carl Schmitt, op. cit., p. 144. 
1298 C. Schmitt, Die Lage der europäischen Rechtswissenschaft, op. cit., p. 18. 
1299 Carl Schmitt, The crisis of parliamentary democracy, 3. printing., Cambridge, Mass., MIT Press, 2000, 

p. 20‑21 et 33‑50. 
1300 J.-F. Kervégan, Hegel, Carl Schmitt, op. cit., p. 144. 



 296 

de la théologie idéaliste allemande »1301. En d’autres termes, la victoire de l’homme 

mécanisé de Descartes résulte de l’absence de décision dans la dialectique hégélienne et 

du romantisme subjectif de Kierkegaard. 

 

La critique de Schmitt, de la mécanisation et de l’importance de la prise de décision 

précède la publication des Buribunkes et des textes ici discutés. Mais la particularité de ce 

texte est qu’il est le premier à élargir la portée de cette critique. En effet, dans Loi et 

Jugement, Schmitt dénonce la conception du rôle du juge comme Subsumotionsautomat, 

c’est-à-dire comme « machine à subsumer des cas singuliers sous un ordre normatif 

présumé […] complet et consistant »1302. Ainsi, en 1912, on trouve déjà le thème de la 

mécanisation, ici dans la décision judiciaire, dénoncée pour son caractère fallacieux. 

Cependant, comme le remarque Kervégan, dans Loi et Jugement, Schmitt est encore 

quelque peu « timide », pas tout à fait sûr. Il n’affirme pas encore la décision comme le 

moment fondateur du droit, de l’ordre juridique. Certes, Schmitt insiste sur l’autonomie 

relative des décisions judiciaires par rapport à la norme, mais il n’en fait pas encore la 

source du droit.1303 

 

Mais, avec Les Buribunkes et le Romantisme politique l’année suivante, il affirme 

la décision comme un élément au cœur du système politico-juridique. En 1919, Schmitt 

s’attaque au romantisme politique. Pour lui, il s’agit d’un occasionnalisme apolitique, d’un 

mouvement politiquement neutralisé, car il évite toute forme de décision (politique).1304 

Dans Les Buribunkes, il aborde le même sujet, mais sous un angle différent. Il vise un autre 

responsable de la « neutralisation politique » : la mécanisation. L’automate dénoncé n’est 

plus seulement le juge, mais tous les acteurs de la société qui sont neutralisés, mécanisés. 

Par le pastiche, Schmitt parvient à rendre visible, mieux que par des concepts, un univers, 

celui qu’il voit dans la société moderne qui est la sienne, les effets concrets de la pensée 

rationaliste qui a neutralisé et dépolitisé l’ensemble du corps social au point de réduire les 

individus qui le composent à de simples automates, à des hommes-machines. 

                                                
1301 C. Schmitt, Die Lage der europäischen Rechtswissenschaft, op. cit., p. 27. 
1302 Jean-François Kervégan, Que faire de Carl Schmitt?, Paris, Gallimard, 2011, p. 127. 
1303 Ibid., p. 129‑130. 
1304 C. Schmitt, Political Romanticism, op. cit., p. 109‑162. 



 297 

 

En bref, Les Buribunkes, lu comme un pastiche, n’apparaît pas comme (simple) 

fiction, voire une science-fiction. Au contraire, il est ce qu’il prétend être, c’est-à-dire un 

article scientifique, un morceau du travail théorique de Schmitt et une lecture de son temps. 

En effet, il porte en germe la conception du politique et du juridique qui sera la marque de 

fabrique de Schmitt. D’une part, l’apport de Kierkegaard s’y affirme et ouvre la voie à un 

décisionnisme plus affirmé. D’autre part, sa critique des effets dévastateurs de la 

mécanisation englobe l’ensemble de l’ordre politique. Ce n’est plus seulement une illusion, 

une fiction, qui affecte la décision judiciaire. Elle devient l’un des éléments centraux de la 

dépolitisation et de la neutralisation qui minent le corps sociopolitique. Les Buribunkes est 

donc un véritable essai de philosophie de l’histoire, l’une des premières expérimentations 

de Schmitt afin de procéder à une synthèse entre Hegel et Kierkegaard, parmi tant d’autres, 

pour aborder la mécanisation, la neutralisation et la dépolitisation du groupe social. 

 

Conclusion 
 

Cette expérimentation repose, en fait, sur un autre modèle : celui de Lukács. En 

1916, le philosophe hongrois publie La Théorie du roman,1305 sous-titrée « Ein 

geschichtsphilosophischer Versuch über die Formen der großen Epik » qui inspirera, avec 

deux autres textes, « De la pauvreté en esprit »1306 et « Soren Kierkegaard et Regine 

Olsen »1307 publié en 1911 dans Die seele und die formen1308 (L’âme et les formes), la 

courte nouvelle du juriste. Schmitt reprend d’ailleurs le sous-titre du protégé de Weber. 

Toutefois, bien que le juriste porte un intérêt aux thèses du philosophe, il rejette sa lecture 

de Kierkegaard et surtout la « promotion » de l’indécision qui en ressort, ainsi que son rejet 

de la transcendance (bien qu’il n’ait pas encore embrassé officiellement le matérialisme 

marxiste). 

 

                                                
1305 Georg Lukács, The Theory of the Novel: A Historico-Philosophical Essay on the Forms of Great Epic 

Literature, traduit par Anna Bostock, Cambridge, MIT Press, 1971, 160 p. 
1306 Georg Lukács, Soul & form, traduit par John T. Sanders et traduit par Katie Terezakis, New York, 

Columbia University Press, 2010, p. 201‑214. 
1307 Ibid., p. 44‑58. 
1308 G. Lukács, Soul & form, op. cit. 



 298 

Lukács explique, dans La Théorie du roman, que l’épopée (objet principal de son 

analyse) exprime la réalité objective de la vie humaine, sociale et individuelle. Toutefois, 

cette expression diffère selon les époques en raison des « conditions métaphysiques » qui 

sont propres à chacune. Il oppose alors l’épopée antique (homérique) à l’épopée 

« moderne » (notamment chez Goethe et les romantiques). Pour Lukács, chez les antiques, 

le monde était une totalité fermée, et de ce fait, l’essence de l’être était considérée comme 

immanente à la vie. L’épopée antique ne recherche donc pas cette essence dans une 

transcendance extérieure à la vie, ou plutôt ne la distingue pas de la vie même. De ce fait, 

les formes de vies sociales (les institutions) et les individus étaient liés, et ces derniers 

acceptaient la réalité du monde même lorsqu’ils n’étaient pas en mesure de la comprendre.  

 

Avec le développement de la philosophie, cela va radicalement changer, bien que 

la tragédie prédispose déjà à la rupture entre vie et essence. De fait, 

Within this process, substance was reduced from Homer’s absolute immanence of 

life to Plato’s likewise absolute yet tangible and graspable transcendence; and the 

stages of the process, which are clearly and sharply distinct from one another (no 

gradual transitions here!) and in which the meaning of the process is laid down as 

though in eternal hieroglyphics-these stages are the great and timeless paradigmatic 

forms of world literature, epic, tragedy, philosophy. 

 

Suivant, chez les modernes héritiers de la tradition philosophique, les institutions son 

déconnectées des individus : ces derniers sont aliénés des premières. Les individus vont 

donc se replier sur eux-mêmes et se mettre à la recherche d’une transcendance, d’une 

extériorité à la vie, afin d’accepter la vie que les anciens acceptaient comme immanence. 

L’aliénation des individus des structures sociales se transforme en aliénation du monde qui 

conduit à un état permanent de sans-abrisme et de vagabondage transcendantal. Et pour 

Lukacs « the Romantic; and rightly so, for the novel form is, like no other, an expression 

of this transcendental homelessness »1309. Et de fait, la « forme roman » reflète les 

pérégrinations transcendantales des modernes. Le roman, à la forme changeante (et qui 

peut prendre des formes idéalistes comme pessimiste) est propre à une ère du temps qui ne 

connaît plus d’immanence, qui distingue l’essence de la vie. 

 

                                                
1309 G. Lukács, The Theory of the Novel, op. cit., p. 41. 



 299 

 Dans le même ordre d’idée, dans « De la pauvreté en esprit », Lukács s’interroge 

sur la perte de transcendance et conclut au rejet de l’éthique du devoir et de la normativité 

comme devoir être, comme transcendance. En effet, l’éthique normative (fondée sur des 

règles formelles et « enformées ») est responsable de l’aliénation de la vie. Contre les 

formes (les structures sociales) qui aliènent, Lukács propose une éthique de la bonté, une 

éthique sans forme, c’est-à-dire sans règles (formelles du devoir être). En effet, l’un des 

personnages du court dialogue fictionnel explique que « The living life is formless, because 

it lies beyond the forms; this is so because in the living life no form can become clear and 

pure »1310. Or, cette vie sans forme, cette véritable éthique de la bonté se réalise dans le 

travail. 

 

Ce n’est que par le travail que les individus (bien que le narrateur de Lukács affirme 

que les femmes ne sont pas capables d’un tel travail) échappent à leurs « limitations 

psychologiques »1311, limitations qui les enferment dans l’éthique du devoir. Ainsi, par ce 

sacrifice de la vie pour le travail qui émerge contre la vie, il est alors possible de retrouver 

une véritable connaissance (immanente) de l’autre (des autres) et de faire communauté à 

nouveau. Autrement dit, c’est dans et par le travail (hors des formes transcendantes des 

devoirs être) que peut se réaliser l’éthique de la bonté, seule en mesure de mettre un terme 

aux pérégrinations qui isolent et de refonder la communauté. Mais, ce travail est pure 

immanence puisqu’il ne se préoccupe pas du devoir être, c’est-à-dire des règles morales et 

sociales. La bonté pour Lukács n’est pas à évaluer dans le rapport à la règle, mais dans la 

possibilité de connaître l’autre, de faire communauté. Il conclut que « Goodness is only 

one path among many, but […] everything, for it, is part of the path — in it our entire life 

loses everything that was merely lively; in it the counterhumanity of the Work becomes 

the highest level of humanity »1312. Ce n’est donc que dans le travail (comme réalisation 

d’un œuvre) que l’humanité se réalise dans son entièreté. 

 

                                                
1310 G. Lukács, Soul & form, op. cit., p. 210. 
1311 Ibid., p. 211. 
1312 Ibid., p. 213. 



 300 

Ces lectures du travail et de la nécessité d’un retour à l’immanence (par l’abandon 

des formes formelles) sont liées à la lecture que Lukács fait de Kierkegaard et surtout de 

sa relation à Regine. De fait, pour Lukács, la décision de Kierkegaard de rompre ses 

fiançailles avec Regine, comme un sacrifice de la vie d’esthète pour « an absolute relation 

to the absolute »1313 échoue ! En effet, par sa renonciation, Kirkegaard n’atteint pas le stade 

« religieux » final puisque Regine reste dans ses écrits comme figure. Elle devient une 

forme que le romantique cherche dans son « transcendental homelessness ». Kierkegaard 

voulait poser un geste « pur » de renonciation, mais la « purity is no more than an impotent 

negation: hardly a way out of confusion, it rather increases confusion »1314. Et l’échec de 

Kierkeggard découle du fait que ce dernier a conçu son geste comme acte « pur », comme 

sacrifice en vue d’un but. Or, 

Life dominated by motives is a continual alternation of the kingdoms of Lilliput 

and Brobdingnag; and the most insubstantial, the most abysmal of all kingdoms is 

that of the soul’s reason, the kingdom of psychology. Once psychology has entered 

into a life, then it is all up with unambiguous honesty and monumentality. When 

psychology rules, then there are no gestures any more that can comprise life and all 

its situations within them. Th e gesture is unambiguous only for as long as the 

psychology remains conventional.1315 

 

L’entreprise kierkegaardienne, à la recherche d’une issue dans la transcendance hors du 

monde, était donc condamnée d’avance. 

 

 Les Buribunkes de Schmitt se présente alors comme une tentative de sauver la 

transcendance (et Kierkegaard) et s’oppose donc à la lecture du philosophe hongrois. Faute 

de poser les bases d’une théorie de la forme (juridique) transcendante (ce qu’il fera dans 

La visibilité de l’Église), le juriste, en repositionnant Kierkegaard dans le sillon hégélien, 

cherche à démontrer l’impasse de l’interprétation lukacsienne. De fait, dans la courte 

nouvelle, le travail (l’œuvre) comme seule voie de sortie hors de la mécanisation du monde 

(la bonté s’opposant au formalisme mécaniste), hors de l’impasse de l’éthique du devoir 

être, est présenté comme l’accélérateur de cette mécanisation. Ainsi, Schnekke en ne se 

                                                
1313 S. Kierkegaard, Fear and trembling, and, The book on Adler, op. cit., p. 29. 
1314 G. Lukács, Soul & form, op. cit., p. 208. 
1315 Ibid., p. 56. 



 301 

consacrant qu’à son œuvre, ne refonde pas une communauté humaine, une humanité plus 

haute, mais fonde plutôt un monde d’êtres mécanisés qui ne sont même plus humains.  



 302 

  



 303 

Conclusion générale 
 

Pour Schmitt, le discours littéraire n’est pas accessoire, mais partie intégrante de 

son travail juridique. S’il prétend n’écrire que pour les juristes, ce n’est pas tant parce qu’il 

se refuse à tout autre public, mais plutôt parce qu’il considère ses expérimentations 

littéraires comme partie intégrante de sa pensée juridique. De fait, la diversité des genres 

littéraires que Schmitt explore sert de laboratoire (mot qu’il récuserait) pour construire et 

constituer son discours. Dans les pages qui ont précédé, nous nous sommes attardées sur 

deux textes de qualités et de longueurs différentes, afin d’explorer deux des techniques 

littéraires que le juriste de Plettenberg a mobilisées dans sa jeunesse. Il va de soi que nous 

n’avons pas, dans ces quelques pages, considéré toutes les dimensions des textes étudiés. 

Toutefois, cela nous a néanmoins permis de jeter un premier regard sur ces textes qui, 

surtout pour l’audience francophone, étaient jusqu’à présent ignorés. Qui plus est, notre 

étude n’a porté que sur deux textes de jeunesse, et non sur l’ensemble du corpus ce qui a 

nécessairement conduit à occulter certaines dimensions, voire certains écrits qui pourraient 

être considérés meilleurs, d’un point de vue formel littéraire comme en termes de contenu. 

Toutefois, nous n’avons dans le cadre de cette étude mis de côté l’évaluation de la qualité 

littéraire de ces textes, d’une part, parce que notre propos ne vise pas à affirmer le talent 

littéraire du juriste et d’autre part, parce que nous en serions un piètre juge. 

 

Cela étant dit, nous avons cherché, par cette étude à jeter la lumière sur la diversité 

des formes que peut prendre un discours juridique, et ce, afin de comprendre comment il 

mobilisait les codes culturels et littéraires de son époque pour expérimenter méthodes et 

thèses. En fait, les techniques littéraires que nous avons cherché à relever dans les textes à 

l’étude sont topiques d’un moment qui a été compris ultérieurement comme charnière pour 

nous aujourd’hui. La satire et le pastiche, s’ils sont plus anciens et que nous pouvons les 

identifier à diverses époques, n’en ont pas été deux voies d’expérimentation majeures au 

tournant du 20e siècle. À cet égard, Schmitt, loin d’être un « avant-gardiste » (bien qu’il se 

pense comme tel), montre par ces choix esthétiques qu’il s’inscrit dans un Zeitgeist 

spécifique qui informe et enforme ces thèmes littéraires, philosophiques et juridiques. 

Ainsi, avec les Schattenrisse et de « Die Buribunken », il nous a été possible de relever les 

liens entre les diverses formes littéraires dont il use. Ces deux textes, surtout les 



 304 

Schattenrisse, nous ont aussi permis de situer ces textes dans le cadre général d’une fin de 

siècle (long) qui se vivait comme crise et qui diversifiait et cherchait à déconstruire une 

modernité qui devenait trop exsangue. 

 

Pour conclure, nous aimerions réinsister sur la place qu’occupe l’expérimentation 

littéraire chez Schmitt. En effet, les relations qu’entretiennent ces productions littéraires et 

académiques entre elles n’ont pas toujours été aussi voilées que dans sa jeunesse. Le juriste 

de Plettenberg prend l’initiative d’articuler lui-même le lien entre son engagement littéraire 

et juridique. Outre, Hamlet ou Hécube. L’irruption du temps dans le jeu1316, qu’il publie 

en 1956, il existe un autre texte de facture fictionnelle que Schmitt, par une note de bas de 

page, inscrit dans son corpus académique : Land und Meer. Eine weltgeschichtliche 

Betrachtung (Terre et Mer. Un point de vue sur l’histoire mondiale).1317 Ce texte, très 

commenté, est souvent lu comme une préétude au Nomos de la terre, et donc comme 

appartenant au genre de l’essai en philosophie du droit, mais comme Schmitt lui-même 

l’explique, il est un récit de fiction. 

 

Schmitt raconte, en effet, à l’occasion de la réédition de Land und Meer en 1954, 

que l’idée de Terre et Mer (et de leur opposition structurelle et structurante) lui vint en 

1940 après que sa fille de dix ans lui a réclamé une histoire :  

 

On a rainy holiday in the summer of 1940, my ten-year-old daughter bothered me 

to narrate something to her. I am not a good narrator [on en douterait]. The juristic 

way of thinking and speaking, which has been transformed into blood and flesh 

within me, disrupts unreflective fable-making and transforms every beautiful story 

into a matter of fact or a state of affairs, into a case, and if it becomes particularly 

intense, into a criminal case. At the time I was occupied with questions concerning 

the maritime law of peoples [Volkerrecht des Meeres]. In order now to remain 

within the domain of my theme of the law of peoples and simultaneously to do the 

child’s bidding, I began to speak of pirates and whale hunters. Unforeseen, I fell 

                                                
1316 Carl Schmitt, Hamlet ou Hécube. L’irruption du temps dans le jeu, Paris, L’ Arche, 1997, 109 p. 
1317 Carl Schmitt, Land und Meer: eine weltgeschichtliche Betrachtung, Zehnte Auflage., Stuttgart, Klett-
Cotta, 2020, 107 p ; Carl Schmitt, Terre et mer, traduit par Jean-Louis Pesteil, Paris, Éditions Pierre-

Guillaume de Roux, 2017. La traduction de Betrachtung par point de vue si elle peut être comprise comme 

geste poétique de la part du traducteur (le sujet étant la mer observée du point de vue, de la perspective, d’un 

terrien), nous semble détourner le sens du titre. Nous lui préférons de ce fait le terme « méditation » retenu 

par les traducteurs anglophones. Carl Schmitt, Land and Sea : A World-Historical Meditation, traduit par 

Russell A. Berman, Candor, NY, Telos Press Publishing, 2015, 116 p. 



 305 

into the element of the sea, which up until then was foreign to me. The whole of 

world history opened itself suddenly under the new aspect of the opposition of the 

elements land and sea. From there surprising knowledge and insights disclosed 

themselves. Thus arose the little text Land and Sea: A World-Historical Meditation, 

which appeared in Reclams-Universal Bibliothek and shall again shortly be printed 

there anew.1318 

 

Or, dans la réédition qu’il annonce, il introduit une note dans la section 13 du texte qui le 

lie au Nomos de la Terre.1319 Il établit donc un lien direct entre les deux textes suggérant 

que l’un contient les méditations qui ont mené au texte plus formel du Nomos. Or, une 

lecture attentive de Terre et Mer, révèle une forme narrative des plus particulière, surtout 

au regard de sa rareté : la narration à la seconde personne du singulier. En effet, nous ne 

relevons pas moins de 17 occurrences de pronoms personnels de la seconde personne. Ce 

type de narration très rare (d’autant plus au singulier) en général, du moins dans le discours 

littéraire formel (il est plus courant dans le discours publicitaire aujourd’hui), est 

complètement étranger au discours académique. 

  

En effet, « toute narration, qu’elle soit orale ou écrite, qu’elle rapporte des 

événements vérifiables ou mythiques, qu’elle raconte une histoire ou une simple série 

d’actions dans le temps, toute narration présuppose non seulement (au moins) un narrateur 

mais encore (au moins) un narrataire, c’est-à-dire quelqu’un à qui le narrateur 

s’adresse »1320 rappelle Gérald Prince. Wolf Schmid distingue, quant à lui, deux types de 

représentation du narrataire : implicite et explicite. La représentation explicite « occurs 

with the aid of pronouns and grammatical forms of the second person or with well-known 

forms of address such as “gentle reader,” etc. »1321. La représentation implicite permet 

d’inférer le narrataire à partir des « narrative text’s symptoms or indexes operating with the 

same indexical signs as the representation of the narrator »1322. Le narrataire implicite est 

le plus commun dans la plupart des récits, et il est la norme (assumée) dans la production 

                                                
1318 C. Schmitt, Land and sea, op. cit., p. xxxiii. 
1319 Pour plus de détails, voir : Ibid., p. lvi (texte et la note 70) et suiv. 
1320 Gerald Prince, « Introduction à l’Étude du narrataire » dans Introduction à l’Étude du narrataire, s.l., 

1973, p. 178‑196. 
1321 Wolf Schmid, Narratology: An Introduction (De Gruyter Textbook), 1re éd., Berlin, De Gruyter, 2010, 

p. 5. 
1322 Wolf Schmid, « Narratee | » dans The living handbook of narratology, s.l., p. En ligne. 



 306 

scientifique. L’explicite se rencontre plus souvent dans le récit fictif, mais même là, il est 

plus rare que l’implicite. 

 

La forme explicite est, en revanche, un peu plus courante dans les récits dits factuels 

(entrevues, « reconstitutions des “faits” auxquelles peuvent procéder, devant le suspect 

concerné, un policier, un juge d’instruction ou un procureur à l’audience », « récipiendaire 

académique », etc.). Toutefois, précise Genette, dans ces formes de récits, « même s’il 

récuse et, s’il le peut, corrige la teneur du récit qu’on lui fait de sa propre vie, ou de sa 

conduite en telle ou telle circonstance, l’interviewé, l’accusé, le récipiendaire académique 

ne peut nourrir aucun doute sur l’identité de celui, à la fois narrataire et protagoniste (lui-

même et nul autre), que désigne alors le pronom de deuxième personne »1323. Il en va 

autrement de l’usage de la seconde personne dans les récits dont le narrataire n’est pas 

identifiable. 

 

En effet, Genette de poursuivre « chez les auteurs de fiction […], la difficulté tient 

donc, non pas à l’usage du pronom “vous” ou “tu”, mais bien au caractère fictionnellement 

déterminé de l’histoire racontée et de son protagoniste, auquel nul lecteur réel […] ne peut 

sérieusement s’identifier »1324. Il faut, néanmoins, distinguer le « vous » de la seconde 

personne, du « vous » indéfini (autre forme de « on »). Il est, d’ailleurs, la forme la plus 

usuelle de la seconde personne dans le récit. Dans de rares cas, l’on rencontre un autre 

vous, un « vous » qui suppose « métalepse du lecteur ». C’est-à-dire un vous qui fait entrer 

dans la diégèse (l’univers du récit) le lecteur. C’est le cas dans le Père Goriot, dans lequel 

Balzac écrit : « Vous qui tenez ce livre d’une main blanche, vous qui vous enfoncez dans 

un moelleux fauteuil en vous disant : peut-être ceci va-t-il m’intéresser » ou encore Emily 

Brontë qui interpelle le lecteur par des « dear reader ».1325 

 

Hormis ces usages ponctuels, la narration à la seconde personne, et a fortiori au 

« tu » est exceptionnelle. Il n’existe qu’un type de discours où le « tu », sans narrataire 

                                                
1323 Gérard Genette, Métalepse : De la figure à la fiction, Paris, Seuil, 2004, eBook p. 
1324 Ibid. 
1325 Ibid. 



 307 

identifiable, est courant : celui du commandement religieux/mythique. Or, c’est le type de 

narration qui structure Terre et Mer. Dans cette perspective, ce « tu » implique deux choses 

pour le lecteur : 1) que le lecteur est happé par le récit qu’il lui est fait et que 2) il se présente 

à lui comme commandement, comme ordre (dans les deux acceptions du terme) nécessaire. 

Ainsi, Terre et Mer ne relève pas du registre du discours académique (hors entrevue), mais 

plutôt du discours mythique et fictionnel. Dans ce cas, le lien que Schmitt tisse entre ce 

texte et sa production scientifique visibilise le fait que ces textes littéraires sont conçus 

comme des espaces d’expérimentation conceptuels et méthodologiques. Cela implique 

aussi que ces textes imprègnent la production académique de Schmitt, non seulement par 

les concepts qu’il y expérimente, mais aussi par les images mythiques qui y sont élaborées 

et surtout les mythes qu’ils sont. 

 

Comme nous le mentionnions dans l’introduction, « le mythe est un système de 

communication, c’est un message. On voit par là que le mythe ne saurait être un objet, un 

concept, ou une idée ; c’est un mode de signification, c’est une forme »1326. Barthes ajoute 

que « le mythe ne se définit pas par l’objet de son message, mais par la façon dont il le 

profère : il y a des limites formelles au mythe, il n’y en a pas de substantielles »1327. Le 

mythe est donc toujours « une parole » qui transmet un message, mais ce message ne 

s’articule pas dans la simple relation signifié-signifiant = signe du langage ordinaire. Plutôt, 

il s’agit d’une « opération » magique qui vide le signe de son signifiant initial pour le 

transformer en signe-signifiant d’autre chose. En ce sens, le mythe est un « signifiant 

vide », un signifiant qui « se présente de façon ambiguë : il est à la fois sens et forme, plein 

d’un côté, vide de l’autre »1328. Il faut donc au mythe de quoi remplir son signifiant évidé, 

un quelque chose de déterminé : le concept. 

 

Le concept vient remplir la forme évidée du signifiant (de l’image figée). Comme 

il est déterminé, il permet de créer une « chaîne de cause à effet ». Toutefois, le mythe ne 

mobilise n’importe pas quel concept. Il lui faut un concept qui peut être « approprié », un 

                                                
1326 Roland Barthes, Mythologies, Paris, Éditions   du Seuil, 2014, p. 211. 
1327 Ibid., p. 212. 
1328 Ibid., p. 221. 



 308 

suffisamment plastique1329 : ami, ennemi, transcendance, neutralité, le politique. Le 

producteur de mythes a alors pour tâche de remplir le signifiant vide (la forme) avec le 

concept.1330 En somme, le processus de création du mythe (la mythopoïèse) consiste en un 

appauvrissement du signe et de sa relation avec son signifiant, pour lui adjoindre un autre 

signifiant. 

 

Or, « le mythe a une double fonction : il désigne et il notifie, il fait comprendre et 

il impose »1331. Et Barthes de poursuivre, le mythe est une « parole dépolitisée », c’est-à-

dire, une parole qui fixe une image comme naturelle.1332 La forme mythique a une fonction 

essentiellement dépolitisante puisqu’en naturalisant l’objet du mythe, l’image-mythe, elle 

le soustrait à toute possibilité de conflit : les vérités intemporelles et immémoriales ne sont 

pas un objet politique, elles sont. En fait, Barthes explique que le « monde fournit au mythe 

[…] un réel historique, défini […] par la façon dont les hommes l’ont produit ou 

utilisé »1333. En d’autres termes, le « monde » fournit une réalité empirique, des factualités. 

Le mythe les ayant absorbées, « il restitue […] une image naturelle de ce réel »1334. C’est-

à-dire, une image déshistorisée et immuable, elle est nature (morte). « La fonction du 

mythe, c’est d’évacuer le réel »1335. Et c’est en ce sens que le mythe dépolitise puisque le 

politique est nécessairement lié à un « ensemble [de] rapports humains dans leur structure 

réelle, sociale, dans leur pouvoir de fabrication du monde »1336. Le processus 

mythopoïétique est alors à comprendre comme processus de dépolitisation (dé étant « un 

mouvement opératoire »1337). C’est un processus d’évacuation du caractère « fabriqué » du 

« réel ». 

 

Chez Schmitt, l’expérimentation ironique comme celle de pastiche, procède de ce 

processus d’évidage et de naturalisation. En effet, dans Schattenrisse comme dans « Die 

                                                
1329 Ibid., p. 226. 
1330 Ibid., p. 235. 
1331 Ibid., p. 221. 
1332 Ibid., p. 252. 
1333 Ibid. 
1334 Ibid. 
1335 Ibid., p. 253. 
1336 Ibid. 
1337 Ibid. 



 309 

Buribunken », le juriste acte un congédiement du réel, pour proposer une image grotesque 

ou terrifiante de toute tentative de fonder le droit (et le politique) dans le réel. S’il défend 

la nécessité d’une transcendance absolue, c’est pour mieux refuser toute possibilité 

d’immixtion du réel dans le droit. Le réel est chose de sociologue et de psychologue. Dans 

Schattenrisse, toute la tradition empiriste et d’immanence est recadrée dans des mises en 

scène grotesques — exploitant de préférence les représentants les plus caricaturaux et les 

plus superficiels — qui imposent un mythe-image de la « naturalité » aporétique de ces 

traditions. En déshistorisant les objets de son attaque (l’empirisme, l’immanence, le 

scepticisme), il les réduit à des ergotages et persiflages sans sens, des « schmarnn » et les 

impose comme n’étant rien d’autre. De même, dans « Die Buribunken », il décrit un monde 

empiriste, un monde de factualités radicalisées et en donne une image « dystopique », 

l’image d’une catastrophe nécessaire. L’utopie qu’entrevoit Lukács de refonder la 

communauté en échappant à la forme oppressive du devoir être, est transformée en une 

dystopie cauchemardesque où les individus ne sont plus que des rats. 

 

Parallèlement, Schmitt mythifie ses propres thèses qui prennent ainsi un caractère 

« naturel », donc ahistorique. Däubler a saisi la question centrale de philosophie de l’État 

et du droit parce qu’il fixe les relations duelles, les dualités, entre masculin et féminin, entre 

terre et mer (pluie), entre ami et ennemi — dans Roland, Däubler oppose la « race 

chrétienne germanique » aux « maures musulmans » qui cherchent à lui faire épouser leur 

princesse.1338 Si ces relations sont comprises comme détachées du « réel », comme 

transcendantes, elles perdent de leur texture historique, de leurs contingences intrinsèques : 

immémoriale, elles ont toujours été et donc devraient toujours être. Schmitt conscient de 

cette limite propose la fiction du « comme si ». Ce dernier a pour fonction d’être une 

transcendance sans réel, mais nécessaire selon le juriste. Il faut tout simplement être 

conscient qu’il s’agit d’une fiction, ne pas confondre la fiction « fabriquée » avec une 

réalité empirique.1339 Or, il devient difficile de conserver cette conscience si l’on se déleste 

du réel empirique. Et de fait, contrairement à Weber qui ne rejette pas l’intrusion des 

                                                
1338 Theodor Däubler, Das Nordlicht (Roland), https://www.projekt-

gutenberg.org/daeubler/nordlicg/part2chap007.html, (consulté le 1 juin 2023). 
1339 Carl Schmitt, « Juristische Fiktionen », Deutsche Juristenzeitung, 1913, vol. 18, no 12, p. 804‑806. 



 310 

sciences empiriques dans le droit (sauf si elle cherche à le remplacer), Schmitt rejette la 

possibilité d’un apport empirique quelconque (hormis comme preuve matérielle lors d’un 

procès). Le processus de délestage du réel ne peut qu’inexorablement mener vers une 

mythification de la fiction. 

 

Schmitt s’en défendrait. Il reste conscient de la dimension fictive (de la qualité 

fictive) des concepts juridiques qu’il propose. Toutefois, après la Deuxième Guerre, il 

appert que la dérive mythifiante dans la pensée schmittienne est bel et bien actée. En effet, 

la lecture qu’il fait (et qu’il tente d’imposer) du « Benito Cereno » de Melville est 

révélatrice du long processus mythopoïétique de Schmitt. De fait, l’interprétation par 

Schmitt de la nouvelle de Melville est des plus particulière et étonnante, si ce n’est 

choquante, du moins si nous ne la comprenons pas comme partie d’un processus 

mythopoïétique plus large. 

 

La nouvelle porte sur Don Cereno, capitaine d’un négrier dont la « cargaison » 

d’esclaves s’est mutinée et a réussi à prendre le contrôle du navire. Malheureusement, au 

large des côtes d’Amérique du Sud, les mutinés risquaient la mort par pendaison et ne 

pouvaient donc accoster dans les ports pour se ravitailler. Qui plus est, ils ne disposaient 

pas des connaissances nécessaires pour naviguer jusqu’aux côtes africaines (leur 

destination, après avoir établi qu’ils ne pouvaient rester dans les Amériques). Ils décident 

donc de faire prisonnier le capitaine, Don Cereno, et de le faire passer pour le maître des 

lieux auprès des autres navires et des autorités portuaires afin de ne pas éveiller les 

soupçons. Le capitaine finit par s’échapper, et les esclaves arrêtés et mis à mort. La 

nouvelle s’inspire de plusieurs révoltes d’esclaves au 19e siècle. Celle de La Amistad, 

navire négrier, dont les esclaves se révoltent en 1839 et qui termine sa course au 

Connecticut, donnant lieu à un procès fortement médiatisé de près de trois ans. En arrière-

plan, l’on peut aussi identifier des références à la révolte conduite par Toussaint Louverture 

à Saint-Domingue.1340  

 

                                                
1340 Herman Melville, Benito Cereno, s.l., CreateSpace Independent Publishing Platform, 2012, 86 p. 



 311 

Pourtant, l’interprétation de Schmitt fait fi du contexte esclavagiste. Pour lui, il 

s’agit d’une métaphore sur la différence de nature entre l’Européen (Don Cereno) et de 

l’Américain, Amasa Delano le capitaine du bateau sur lequel Don Cereno trouve refuge 

après s’être échappé. Ce dernier, en effet, bien qu’il monte à bord du navire négrier ne se 

rend pas compte de la supercherie tant il est incapable de voir par-delà les apparences (selon 

Schmitt). Höfele explique que 

Faire abstraction de la thématique de l’esclavage est un signe distinctif des lectures 

de Benito Cereno dans l’entourage de Schmitt. Ici, les esprits se séparent, l’intérieur 

de l’extérieur, les fidèles du reste du monde. Du point de vue de Schmitt et de ses 

adeptes, celui qui comprend la nouvelle de Melville sous l’angle de l’esclavage n’a 

rien compris : naïf, « joufflu » et sûr de lui dans sa « non-réalité ».1341 

 

La philologue Marianne Kesting, entrée en contact avec Schmitt par son frère Hanno 

Kesting (ami de Nicolaus Sombart et Reinhard Koselleck), engage en 1959 un dialogue 

avec Schmitt sur la centralité de la « Negerfrage » (question noire) dans l’interprétation de 

la nouvelle.1342 Schmitt rejette son interprétation et la qualifie, dans son dos, de 

« lincolinisation de Benito Cereno »1343. Hans-Dietrich Sander, l’un des pupilles de 

Schmitt, voit dans l’interprétation de Kesting une reprise mot-à-mot de « l’interprétation 

judéo-libérale (sic) »1344 relavant du « pur opportunisme »1345 en raison de « l’actualité de 

la question nègre (sic) »1346. Cette critique reprend les discussions entre le pupille et 

Schmitt à propos de l’interprétation de la philologue.1347  

 

Il va de soi que plusieurs interprétations peuvent être faites (et ont été faites) de la nouvelle 

de Melville. Toutefois, vouloir effacer complètement la question de l’esclavage d’un récit 

ayant pour théâtre un négrier écrit à la vielle de la guerre de Sécession, et donc dans un 

                                                
1341 Andreas Höfele, Carl Schmitt und die Literatur, Berlin, Duncker & Humblot, 2022, p. 309. 
1342 Ibid., p. 309‑327. 
1343 Ibid., p. 311. 
1344 Ibid., p. 319. 
1345 Ibid. 
1346 Ibid. 
1347 Ibid., p. 319 et 312. En fait, Schmitt encourage Sander à publier une critique pour attaquer l’interprétation 
de Kesting.  N.B. : Dans sa correspondance, lorsque Schmitt parle de l’un de ces pupilles à la troisième 

personne à un correspondant qu’il ne connaîtrait personnellement la personne en question, il utilise son titre 

de civilité officiel (Dr, Prof., etc.). Il ne semble pas en être de même pour Kesting qu’il identifie seulement 

comme « Marianne Kesting » précisant entre parenthèses qu’elle s’est trouvé un poste de professeur (Höfele, 

p. 312, note 17). Sander a, d’ailleurs, nourri beaucoup de rancœur contre elle pour cela puisque, lui, malgré 

le soutien et les démarches de Schmitt n’a jamais réussi à trouver un poste universitaire. 



 312 

contexte politiquement explosif, relève spécifiquement du processus de délestage du réel 

et de l’histoire propre au mythe. Cet exemple illustre l’achèvement du processus 

mythopoïétique que Schmitt engage dans sa jeunesse. Il l’illustre d’autant plus que ce 

mythe devient son propre mythe. En somme, les expérimentations schmittiennes 

participent de son projet (aussi inconscient puisse-t-il être) mythopoïétique. 

Expérimentations qui informent sa pensée juridique, sa structure dualiste et surtout 

transcendante jusqu’à sa thèse sur les ordres concrets qui ne sont pas des « réalités 

empiriques » qui émergent de processus politico-historiques, mais seulement ordre dont la 

concrétude découle de l’effet qu’ils ont comme la concrétude de l’Église catholique (telle 

que Schmitt la conçoit) est un ordre qui enforme le social à partir de sa transcendance 

invisible.1348 Finalement, Schmitt, le penseur du politique, procède à une dépolitisation du 

réel par sa fixation mythique hors de tout réel empirique et historique (l’histoire étant une 

empirie). Ainsi, nous pouvons lire autrement ses thèses. Le politique réduit, appauvri à une 

simple opposition binaire (au lieu d’un processus complexe et long de fabrication du réel), 

à un instant (une décision) ahistorique, procède d’une dépolitisation du politique même. 

 

Au-delà des techniques modernistes utilisées et mobilisées, ce projet totalisant de 

dépolitisation est typiquement moderniste. Le modernisme se vit comme crise parce qu’il 

y a crise. En se refusant à la nécessité, à la « normalité » de la crise (du désordre), le 

modernisme cherche à éliminer la crise constitutive et réifiée par la modernité non 

substantifiée. Partant, il est un projet de mythopoïétique totalisant. Il cherche à faire du réel 

« chaotique », un « tableau harmonieux », un tableau où tout est à sa place.1349 Pour ce faire, 

il faut repousser le chaos (le politique) toujours plus à l’extérieur. Et c’est paradoxalement 

ce que Schmitt fait. En opérant une distinction entre inimicus et hostis, entre polémios et 

ekhthrôs, il repousse le politique hors du groupe, hors de l’interaction entre individus.1350 

Le politique n’est plus que le fait du souverain (de l’État) et il est absolument extérieur à 

la communauté homogène et donc apolitique. De ce fait, il ouvre la boite de pandore de la 

dépolitisation qu’il prétend vouloir combattre. 

                                                
1348 Carl Schmitt, La visibilité de l’Église ; Catholicisme romain et forme politique ; Doniso Cortés, traduit 

par André Doremus et traduit par Olivier Mannoni, Paris, Cerf, 2011, 276 p. 
1349 R. Barthes, Mythologies, op. cit., p. 252. 
1350 Jacques Derrida, Politiques de l’amitié, Paris, Galilée, 1994, 423 p. 



 313 

Bibliographie 
 

1. ADAMSON Walter L., Avant-Garde Florence: From Modernism to Facism, 1ère 

édition., Cambridge, Mass, Harvard University Press, 1993, 352 p. 

2. ADLER Amy M., « Post-Modern Art and the Death of Obscenity Law Note », Yale 

Law Journal, 1990 1989, vol. 99, p. 1359‑1378. 

3. ADORNO Theodor W. et HORKHEIMER Max, La Dialectique de la Raison: 

Fragments philosophiques, traduit par Éliane Kaufholz, Paris, Gallimard, 1983, 

281 p. 

4. AGAMBEN Giorgio, Homo sacer: l’intégrale : 1997-2015, traduit par Pierre Alféri, 

traduit par Joël Gayraud, traduit par Marilène Raiola et traduit par Martin Rueff, 

Paris, Seuil, 2016, 1376 p. 

5. ALLEN David Y., « Modern Conservatism : The Problem of Definition », The 

Review of Politics, 1981, vol. 43, no 4, p. 582‑603. 

6. ALY Götz, Comment Hitler a acheté les Allemands: le IIIe Reich, une dictature au 

service du peuple, traduit par Marie Gravey, Paris, Flammarion (coll. « Champs »), 

2022. 

7. ANTLIFF Mark, Avant-Garde Fascism: The Mobilization of Myth, Art, and Culture 

in France, 1909–1939, s.l., Duke University Press, 2007, 373 p. 

8. ANTONSEN Jan Erik, « Pastiche » dans Klaus Weimar, Harald Fricke et Jan-Dirk 

Müller (eds.), Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft: Neubearbeitung 

des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte, Berlin, de Gruyter, 2007, 

vol.3, p. 34‑36. 

9. ARENDT Hannah, The origins of totalitarianism, Nouvelle édition., San Diego ; 

New York ; London, Harcourt Brace Jovanovich (coll. « A Harvest book »), 1979, 

527 p. 

10. ARON Paul, « Le pastiche comme objet d’étude littéraire. Quelques réflexions sur 

l’histoire du genre », Modèles linguistiques, 1 juillet 2009, XXX, no 60, p. 11‑27. 

11. ARON Paul, Histoire du pastiche: le pastiche littéraire français, de la Renaissance 

à nos jours, 1. ed., Paris, Presses Universitaires de France (coll. « Les littéraires »), 

2008, 295 p. 

12. BALAKRISHNAN Gopal, « Introduction » dans The Enemy: An Intellectual Portrait 



 314 

of Carl Schmitt, London; New York, Verso, 2002, p. 1‑10. 

13. BALDERSTON Theo, Economics and Politics in the Weimar Republic, Cambridge, 

New York-+, Cambridge University Press, 2002, 148 p. 

14. BALIBAR Étienne, « Schmitt : Une lecture “conservatrice” de Hobbes ? », Droits, 

2003, vol. 38, no 2, p. 149‑158. 

15. BALKE Friedrich, « Carl Schmitt and Modernity » dans Jens Meierhenrich et Oliver 

Simons (eds.), The Oxford handbook of Carl Schmitt, New York ; London, Oxford 

University Press, 2016, p. 629‑656. 

16. BALL Hugo, « La théologie politique de Carl Schmitt », Les Études philosophiques, 

traduit par André Doremus, 2004, no 68, p. 65‑104. 

17. BALL Hugo, « Carl Schmitts Politische Theologie », Hochland, 1924 1923, no 21, 

p. 263‑286. 

18. BARBISAN Léa, « Les métamorphoses de l’utopie. Walter Benjamin, d’une 

esthétique à l’autre », Nouvelle revue d’esthétique, 2016, vol. 17, no 1, p. 29‑41. 

19. BARTHES Roland, Mythologies, Paris, Éditions   du Seuil (coll. « Collection Points 

Essais »), 2014, 274 p. 

20. BARTHES Roland, Le bruissement de la langue, s.l., Seuil, 1984, 420 p. 

21. BAUDE William et SACHS Stephen E, « The Official Story of the Law », Oxford 

Journal of Legal Studies, 2023, vol. 43, no 1, p. 178‑201. 

22. BAUDELAIRE Charles, « Le peintre de la vie moderne » dans Oeuvres complètes de 

Charles Baudelaire: L’art romantique, Paris, Calmann-Levy, 1885, p. 51‑114. 

23. BAUDRILLARD Jean, BRUNN Alain et LAGEIRA Jacinto, « Modernité » dans , En 

ligne, Encyclopædia Universalis. 

24. BAUMONT Maurice, « Walther Rathenau et son système », Annales, 1932, vol. 4, 

no 13, p. 50‑58. 

25. BECKER Reinhard Paul, A War of Fools: The Letters of Obscure Men. A Study of 

the Satire and the Satirized: Letters of Obscure Men - Study of the Satire and the 

Satirized, Bern, Frankfurt, Lang, Peter Bern, 1981, 190 p. 

26. BEEBE Maurice, « Introduction: What Modernism Was », Journal of Modern 

Literature, 1974, vol. 3, no 5, p. 1065‑1084. 

27. BELL Michael, « The metaphysics of Modernism » dans Michael Levenson (ed.), 



 315 

The Cambridge Companion to Modernism, 2 édition., Cambridge ; New York, 

Cambridge University Press, 2011, p. 9‑32. 

28. BENDERSKY Joseph J., « Schmitt Diaries » dans Jens Meierhenrich et Oliver 

Simons (eds.), The Oxford handbook of Carl Schmitt, New York ; London, Oxford 

University Press, 2016, p. 117‑146. 

29. BENDERSKY Joseph W., Carl Schmitt, Theorist for the Reich, Princeton, N.J, 

Princeton University Press, 1983, 320 p. 

30. BENETON Philippe, Le Conservatisme, Paris, Presses Universitaires de France, 

1988, 128 p. 

31. BENGHELLAB Nour, Des influences politiques sur le développement de la doctrine 

juridique en droit international aux États-Unis entre 1940 et 1960 : le tournant 

pragmatique, Mémoire de maîtrise (LL.M.), Université du Québec à Montréal 

(UQÀM), Montréal, 2014. 

32. BENJAMIN Walter, Paris, capitale du XIXe siècle, Paris, Allia, 2015, 64 p. 

33. BENJAMIN Walter, Origine du drame baroque allemand, traduit par Sybille Muller, 

Paris, Flammarion, 2009, 336 p. 

34. BENJAMIN Walter, Le concept de critique esthétique dans le romantisme allemand, 

traduit par Philippe Lacoue-Labarthe, Paris, Flammarion (coll. « Champs »), 2008, 

188 p. 

35. BENJAMIN Walter, The Arcades Project, Cambridge ; London, Harvard University 

Press, 1999, 1100 p. 

36. BENOIST Alain de, Carl Schmitt – Bibliographie seiner Schriften und 

Korrespondenzen., Berlin, De Gruyter, 2003. 

37. BEN-ZVI Linda, « Samuel Beckett, Fritz Mauthner, and the Limits of Language », 

PMLA, 1980, vol. 95, no 2, p. 183‑200. 

38. BERMAN Nathaniel, « “But the Alternative Is Despair”: European Nationalism and 

the Modernist Renewal of International Law », Harvard Law Review, juin 1993, 

vol. 106, no 8, p. 1792. 

39. BERMAN Nathaniel, « A perilous ambivalence: nationalist desire, legal autonomy, 

and the limits of the interwar framework. », Harvard International Law Journal, 

1992, vol. 33, p. 353. 



 316 

40. BIKUNDO Edwin et TRANTER Kieran, « The Buribunks: Carl Schmitt on diaries, 

modernity and future », Griffith Law Review, 3 avril 2019, vol. 28, no 2, p. 95‑98. 

41. BILLE JØRGENSEN Steen, « Pastiche et poétique de l’oeuvre. Stratégies de réécriture 

contemporaines », Revue d’histoire littéraire de la France, 2012, vol. 112, no 1, p. 

105. 

42. BLACKBURN Simon, The Oxford dictionary of philosophy, 2nd ed., Oxford ; New 

York, Oxford University Press, 2005, 407 p. 

43. BLAIR Sara, « Modernism and the politics of culture » dans Michael 

Levenson (ed.), The Cambridge Companion to Modernism, 2e edition., 

Cambridge ; New York, Cambridge University Press, 2011, p. 155‑177. 

44. BLONDEL Georges, « Le Congrès des distoriens allemands à Innsbruck et la science 

de l’histoire en Allemagne », Revue Historique, 1897, vol. 65, no 2, p. 323‑333. 

45. BÖCKENFÖRDE Ernst-Wolfgang, « The Concept of the Political : A Key to 

Understanding Carl Schmitt’s Constitutional Theory », Canadian Journal of Law 

& Jurisprudence, 1997, vol. 10, no 1, p. 5‑19. 

46. BÖCKENFÖRDE Ernst-Wolfgang, « Carl Schmitt Revisited », Telos, 1996, 

vol. 1996, no 109, p. 81‑86. 

47. BOWEN Claire, « Pastiche » dans Roland Greene, Stephen Cushman, Clare 

Cavanagh, Jahan Ramazani, Paul F. Rouzer, Harris Feinsod, David Marno et 

Alexandra Slessarev (eds.), The Princeton encyclopedia of poetry and poetics, 

Princeton, Princeton University Press, 2012, p. 1005‑1006. 

48. BOYCE Kristin, « In the Condition of Modernism : Philosophy, Literature, and The 

Sacred Fount » dans Michael LeMahieu et Karen Zumhagen-Yekplé (eds.), 

Wittgenstein and Modernism, 1ère édition., Chicago ; London, University Of 

Chicago Press, 2016, p. 153‑175. 

49. BRADBURY Malcolm et MCFARLANE James (eds.), Modernism : A Guide to 

European Literature 1890-1930, Reprint édition., London, Penguin Books, 1978, 

688 p. 

50. BRADBURY Malcolm et MCFARLANE James, « The name and nature of 

modernism » dans Malcolm Bradbury et James McFarlane (eds.), Modernism : A 

Guide to European Literature 1890-1930, Reprint édition., London, Penguin 



 317 

Books, 1978, p. 29. 

51. BRATU HANSEN Miriam, « The Mass Production of the Senses: Classical Cinema 

as Vernacular Modernism » dans Pamela L. Caughie (ed.), Disciplining 

modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009, p. 242‑258. 

52. BRAZIDEC Gwénaël Le, René Capitant, Carl Schmitt : Crise et Réforme du 

Parlementarisme: De Weimar à la cinquième République, Paris, Éditions 

L’Harmattan, 2022, 310 p. 

53. BREUER Stefan, Anatomie de la révolution conservatrice, traduit par Olivier 

Mannoni, Paris, Éditions de la Maison des Sciences de l’Homme, 1996, 260 p. 

54. BROWNING Christopher R., Ordinary Men : Reserve Police Battalion 101 and the 

Final Solution in Poland, New York, Harper Perennial, 1998, 304 p. 

55. BÜRGER Peter, Theorie der Avantgarde, Göttingen, Wallstein, 2017, 191 p. 

56. BÜRGER Peter, Theory Of the Avant-Garde, traduit par Michael Shaw, 1ère édition., 

Minneapolis, University of Minnesota Press, 1984, 192 p. 

57. BURNET Régis, « La pseudépigraphie comme procédé littéraire autonome. 

L’exemple des Pastorales », Apocrypha, 2001, vol. 11, p. 77‑92. 

58. BUSCHERT William et DAYTON Eric (eds.), « Greenberg, Kant and Contemporary 

Aesthetics », Canadian Aesthetics Journal / Revue canadienne d’esthétique, 2008, 

vol. 14. 

59. CALDWELL Peter C., « Constitutional Practice and the Immanence of Democratic 

Sovereignty: Rudolf Smend, Hermann Heller, and the Basic Principles of the 

Constitution » dans Peter C. Caldwell (ed.), Popular Sovereignty and the Crisis of 

German Constitutional Law, Durham ; London, Duke University Press, 1997, 

p. 120‑144. 

60. CARLO GALLI, « Nichilismi a confronto: Nietzsche e Schmitt », Filosofia politica, 

2014, no 1, p. 99‑120. 

61. CASSIRER Ernst, The Problem of Knowledge : Philosophy, Science, and History 

Since Hegel, traduit par William H. Woglom et traduit par Charles W. Hendel, New 

Haven, Yale University Press, 1969, 334 p. 

62. CAUGHIE Pamela L. (ed.), Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, 

Palgrave Macmillan, 2009, 296 p. 



 318 

63. CHAPOUTOT Johann, Libres d’obéir : Le management, du nazisme à aujourd’hui, 

Paris, Gallimard, 2020, 176 p. 

64. CHAPOUTOT Johann, La loi du sang : Penser et agir en nazi, Paris, Gallimard, 2020, 

564 p. 

65. CHAPOUTOT Johann, Comprendre le nazisme, Paris, Éditions Tallandier 

(coll. « Texto »), 2020, eBook p. 

66. CHAPOUTOT Johann, « Carl Schmitt, un intellectuel au service du nazisme ». 

67. CHARLES Victoria et CARL Klaus H., La sécession viennoise, New York Paris, 

Parkstone, 2011, eBook p. 

68. CONDREN Conal, « Satire and definition », Humor, 2012, vol. 25, no 4, p. 375‑399. 

69. COURTENAY William J., « Antiqui and Moderni in Late Medieval Thought », 

Journal of the History of Ideas, 1987, vol. 48, no 1, p. 3‑10. 

70. COYLE Michael, « Doing Tradition in Different Voices: Pastiche in The Waste 

Land » dans Gabrielle McIntire (ed.), The Cambridge Companion to The Waste 

Land, 1re éd., s.l., Cambridge University Press, 2015, p. 116‑130. 

71. DÄUBLER Theodor, Das Nordlicht (Roland), https://www.projekt-

gutenberg.org/daeubler/nordlicg/part2chap007.html, consulté le 1 juin 2023. 

72. DEHMEL Richard, Erlösungen : Eine Seelenwandlung in Gedichten und Sprüchen, 

Reprint 2021., Berlin, De Gruyter, 1892. 

73. DEHMEL Richard, « Die neue deutsche Alltagstragödie », Die Gesellschaft, 1892, 

vol. 8, no 4, p. 508‑512. 

74. DERRIDA Jacques, Force de loi : Le Fondement mystique de l’autorité, Paris, 

Galilée (coll. « La philosophie en effet »), 1994. 

75. DERRIDA Jacques, Politiques de l’amitié, Paris, Galilée, 1994, 423 p. 

76. DOMSCHKE Jan-Peter, « L’influence d’Auguste Comte sur les conceptions 

philosophiques de Wilhelm Ostwald », Les Cahiers philosophiques de Strasbourg, 

14 juin 2014, no 35, p. 197‑215. 

77. DUBOIS Claude-Gilbert, « Modernité du XVIe siècle français : “Nouvelleté” ou 

Renaissance ? » dans Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (I), En ligne 

(Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux, 1994, p. 20‑27. 

78. DUPEUX Louis, « Stefan Breuer, Anatomie de la Révolution Conservatrice », Revue 



 319 

d’Histoire Moderne & Contemporaine, 1999, vol. 46, no 3, p. 622‑624. 

79. DURST David C., « Berlin Dada, Carl Schmitt, Georg Lukàcs, and the Critique of 

Contemplation » dans Weimar Modernism : Philosophy, Politics, and Culture in 

Germany, 1918-1933, Lanham, Lexington Books, 2004, p. 33‑72. 

80. DUVALL John N., « Troping History: Modernist Residue in Fredric Jameson’s 

Pastiche and Linda Hutcheon’s Parody », Style, 1999, vol. 33, no 3, p. 372‑390. 

81. DYZENHAUS David, « Putting the State Back in Credit » dans Chantal Mouffe (ed.), 

The Challenge of Carl Schmitt, London ; New York, Verso, 1999, p. 75‑91. 

82. EULENBERG Herbert, Schattenbilder : eine Fibel für Kulturbedürftige in 

Deutschland, Berlin, Bruno Cassirer, 1918, 382 p. 

83. FAYE Jean-Pierre, « Carl Schmitt, Göring et l’“État total” » dans Carl Schmitt ou le 

mythe du politique, Paris cedex 14, Presses Universitaires de France (coll. « Débats 

philosophiques »), 2009, p. 161‑181. 

84. FELDMAN Stephen M., « From Premodern to Modern American Jurisprudence:  

The Onset of Positivism  Comments », Vanderbilt Law Review, 1997, vol. 50. 

85. FRANCE Anatole, Le livre de mon ami, Paris, Calmann-Levy, 1923. 

86. FREUND Julien, L’essence du politique, Paris, Dalloz, 2003, 870 p. 

87. FUMAROLI Marc, « La querelle des Anciens et des Modernes: Sans vainqueurs ni 

vaincus », Le Débat, 1999, vol. 104, no 2, p. 73‑88. 

88. GALLI Carlo, Janus’s Gaze : Essays on Carl Schmitt, traduit par Amanda 

Minervini, Durham, NC, Duke University Press, 2015, 232 p. 

89. GENETTE Gérard, Métalepse : De la figure à la fiction, Paris, Seuil, 2004, eBook p. 

90. GENETTE Gérard, Palimpsests: literature in the second degree, traduit par Channa 

Newman et traduit par Claude Doubinsky, Lincoln, University of Nebraska Press 

(coll. « Stages »), 1997, 490 p. 

91. GENTILE Emilio, The Struggle for Modernity: Nationalism, Futurism, and Fascism, 

s.l., Greenwood Publishing Group, 2003, 232 p. 

92. GESSENHARTER Wolfgang et PFEIFFER Thomas (eds.), Die neue Rechte, eine 

Gefahr für die Demokratie?, Wiesbaden, VS Verlag für Sozialwissenschaften, 

2004, 251 p. 

93. GORCEIX Paul, « Autour de la notion de modernité dans la théorie du romantisme 



 320 

iénaen : Novalis » dans Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (II), En ligne 

(Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux (coll. « Modernités »), 1994, 

p. 28‑35. 

94. GRIFFIN Dustin, Satire : A Critical Reintroduction, 1re éd., s.l., University Press of 

Kentucky, 1994. 

95. GRIFFIN Roger., « Modernity, modernism, and fascism. A “mazeway 

resynthesis” », Modernism/modernity, 2008, vol. 15, no 1, p. 9‑24. 

96. GRIFFIN Roger, Modernism and Fascism: The Sense of a Beginning under 

Mussolini and Hitler, First Edition., s.l., Palgrave Macmillan, 2007. 

97. GRIFFIN Roger, « Between metapolitics and apoliteia : The Nouvelle Droite’s 

strategy for conserving the fascist vision in the “interregnum” », Modern & 

Contemporary France, février 2000, vol. 8, no 1, p. 35‑53. 

98. GRIFFIN Roger, The Nature of Fascism, New York, Palgrave Macmillan, 1991, 

256 p. 

99. GROSS Raphael, Carl Schmitt und die Juden: eine deutsche Rechtslehre, 1. Aufl., 

Durchgesehene und erweiterte Ausgabe., Frankfurt am Main, Suhrkamp 

(coll. « Suhrkamp Taschenbücher Wissenschaft »), 2005, 460 p. 

100. GURIAN Waldemar, « Carl Schmitt, Der Kronjurist des III. Reiches », 

Deutsche Briefe : ein Blatt der katholischen Emigration, 26 octobre 1934, no 5, p. 

52‑54. 

101. HAECKEL Ernst, Les énigmes de l’univers, traduit par Camille Bos, Paris, 

Schleicher Frères, éditeurs, 1902, 460 p. 

102. HAECKEL Ernst, Le monisme, lien entre la religion et la science : profession 

de foi d’un naturaliste, traduit par Georges Vacher de Lapouge, Paris, Schleicher 

Frères, éditeurs, 1897, 47 p. 

103. HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, Principes de la philosophie du droit, 

traduit par Eduard Gans, 3. éd. entièrement rev. et Augm;French Edition., Paris, 

Presses Universitaires de France (coll. « Quadrige »), 2018, eBook p. 

104. HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, The Science of Logic, traduit par George 

Di Giovanni, Cambridge ; New York, Cambridge University Press 

(coll. « Cambridge Hegel translations »), 2010, 790 p. 



 321 

105. HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, Encyclopédie des sciences philosophiques 

en abrégé (1830), traduit par Maurice de Gandillac et traduit par Friedhelm Nicolin, 

Paris, Gallimard, 2001. 

106. HEIDEGGER Martin, Chemins qui ne mènent nulle part, traduit par Wolfgang 

Brokmeier, Nouvelle édition., Paris, Gallimard, 1986, 462; p. 

107. HELLER Hermann, « Libéralisme autoritaire? » dans Du libéralisme 

autoritaire, traduit par Grégoire Chamayou, Paris, Zones, 2020, p. 123‑139. 

108. HELLER Hermann, Sovereignty : A Contribution to the Theory of Public and 

International Law, traduit par Belinda Cooper, Oxford, New York, Oxford 

University Press (coll. « The History and Theory of International Law »), 2019, 

206 p. 

109. HERF Jeffrey, Reactionary modernism: technology, culture, and politics in 

Weimar and the Third Reich, Cambridge, Cambridge Univ. Press, 2003, 251 p. 

110. HILLER Susan (ed.), The Myth of Primitivism, 1 édition., London ; New 

York, Routledge, 1991, 368 p. 

111. HOBSBAWM Eric, L’âge des extrêmes : Le Court Vingtième Siècle 1914-

1991, Bruxelles, Editions Complexe, 2003. 

112. HOBSBAWM Eric J., L’ère des empires : 1875-1914, Pluriel., Paris, Fayard, 

2012, 496 p. 

113. HOBSBAWM Eric J., L’ère des révolutions : 1789-1848, Pluriel., Paris, 

Fayard, 2011, 434 p. 

114. HOBSBAWM Eric J., L’Ère du capital : 1848-1875, Pluriel., Paris, Fayard, 

2010, 464 p. 

115. HOESTEREY Ingeborg, Pastiche: cultural memory in art, film, literature, 

Bloomington, Indiana University Press, 2001, 138 p. 

116. HÖFELE Andreas, Carl Schmitt und die Literatur, Berlin, Duncker & 

Humblot, 2022, 523 p. 

117. HÖFELE Andreas, « Carl Schmitt und der Nordlicht-Mythos Theodor 

Däublers » dans Daniel Graziadei, Federico Italiano et Andrea Sommer-

Mathis (eds.), Mythos - Paradies - Translation, Bielefeld, Transcript Verlag, 2018, 

p. 109‑122. 



 322 

118. HOFMANNSTHAL Hugo von, Der Brief des Lord Chandos, Ditzingen, 

Reclam (coll. « Reclams Universal-Bibliothek »), 2019, 68 p. 

119. HOLCZHAUSER Vilmos, Konsens und Konflikt: die Begriffe des Politischen 

bei Carl Schmitt, Berlin, Duncker & Humblot, 1990, 277 p. 

120. HOLMES Stephen, « Schmitt: The Debility of Liberalism » dans The 

Anatomy of Antiliberalism, Revised édition., Cambridge, Harvard University Press, 

1996, p. 37‑60. 

121. HOLMES Stephen, The Anatomy of Antiliberalism, Revised édition., 

Cambridge, Harvard University Press, 1996, 352 p. 

122. HOLT Niles R., « Wilhelm Ostwald’s “The Bridge” », The British Journal 

for the History of Science, 1977, vol. 10, no 2, p. 146‑150. 

123. HOLT Niles R., « Ernst Haeckel’s Monistic Religion », Journal of the 

History of Ideas, 1971, vol. 32, no 2, p. 265‑280. 

124. HUTCHEON Linda, The politics of postmodernism, 2nd ed., London ; New 

York, Routledge, 2002, 222 p. 

125. HUTTEN Ulrich von, Lettres des hommes obscurs, Éd. bilingue., Paris, Les 

Belles Lettres, 2004, 768 p. 

126. HUYSSEN Andreas, After the Great Divide : Modernism, Mass Culture, 

Postmodernism, Edition Unstated edition., Bloomington, Indiana University Press, 

1987, 256 p. 

127. INGRAO Christian, Believe and Destroy : Intellectuals in the SS War 

Machine, Malden, Wiley, 2013, 432 p. 

128. INGRAO Christian, Croire et détruire: les intellectuels dans la machine de 

guerre SS, Paris, Pluriel, 2011, 699 p. 

129. JAKOBSON Roman, Essais de linguistique generale, Paris, Éditions de 

Minuit, 1968, 260 p. 

130. JAMES William, Le pragmatisme, traduit par Stéphane Madelrieux, Paris, 

Flammarion, 2010. 

131. JAMESON Fredric, A singular modernity, New York ; London, Verso 

(coll. « Radical thinkers »), 2012, 250 p. 

132. JAMESON Fredric, Postmodernism, or, The cultural logic of late capitalism, 



 323 

Reprinted., London, Verso, 2008, 438 p. 

133. JAY Martin, « Reconciling the Irreconcilable? Rejoinder to Kennedy », 

Telos, 1987, vol. 1987, no 71, p. 67‑80. 

134. JOSEPH Lawrence, « Theories of Poetry, Theories of Law », Vanderbilt Law 

Review, 1993, vol. 46, p. 1227. 

135. KAGER Maria, « James Joyce and Fritz Mauthner: Multilingual Liberators 

of Language », The Germanic Review: Literature, Culture, Theory, 2 janvier 2018, 

vol. 93, no 1, p. 39‑47. 

136. KELLER Gottfried, Hamburger Lesehefte, Nr.47, Die drei gerechten 

Kammacher, Husum/Nordsee, Hamburger Lesehefte, 1986, 40 p. 

137. KELSEN Hans, Qui doit être le gardien de la Constitution ?, traduit par 

Sandrine Baume, Paris, M. Houdiard (coll. « Les sens du droit »), 2006. 

138. KENNEDY Ellen, « Carl Schmitt Und Hugo Ball: Ein Beitrag Zum Thema 

“politischer Expressionismus” », Zeitschrift für Politik, 1988, vol. 35, no 2, p. 

143‑162. 

139. KENNEDY Ellen, « Carl Schmitt and the Frankfurt School », Telos: Critical 

Theory of the Contemporary, 1987, vol. 1987, no 71, p. 37‑66. 

140. KERVEGAN Jean-François, Que faire de Carl Schmitt?, Paris, Gallimard 

(coll. « Collection Tel »), 2011, 328 p. 

141. KERVEGAN Jean-François, Hegel, Carl Schmitt: le politique entre 

spéculation et positivité, 1. éd., Paris, Presses Universitaire de France 

(coll. « Quadrige Grands textes »), 2005, 349 p. 

142. KERVEGAN Jean-François, « Carl Schmitt et “l’unité du monde” », Les 

Études philosophiques, 2004, vol. 68, no 1, p. 3‑23. 

143. KERVEGAN Jean-François, « Politique et raison. Remarques sur l’attitude de 

Carl Schmitt envers Hegel », Cahiers de Fontenay, 1990, vol. 58, no 1, p. 173‑191. 

144. KETTLER David, MEJA Volker et STEHR Nico, « Karl Mannheim and 

Conservatism: The Ancestry of Historical Thinking », American Sociological 

Review, 1984, vol. 49, no 1, p. 71‑85. 

145. KIERKEGAARD Søren, Fear and trembling, and, The book on Adler, traduit 

par Walter Lowrie, London, Everyman’s Library, 1994, 302 p. 



 324 

146. KIERKEGAARD Søren, Either/or, Part I, traduit par Howard V. Hong et 

traduit par Edna H. Hong, Princeton, N.J, Princeton University Press 

(coll. « Kierkegaard’s writings »), 1987, Ebook p. 

147. KIERKEGAARD Søren, Either/or, Part II, traduit par Howard V. Hong et 

traduit par Edna H. Hong, Princeton, N.J, Princeton University Press 

(coll. « Kierkegaard’s writings »), 1987, Ebook p. 

148. KITTLER Friedrich A., Gramophone, film, typewriter, traduit par Emmanuel 

Guez, traduit par Emmanuel Alloa et traduit par Frédérique Vargoz, s.l., Les Presses 

du réel, 2018, 470 p. 

149. KITTLER Friedrich A., Gramophone, Film, Typewriter, traduit par Geoffrey 

Winthrop-Young et traduit par Michael Wutz, 1 edition., Stanford, California, 

Stanford University Press, 1999, 360 p. 

150. KORTLÄNDER Bernd, « Weltbürger am Rhein. Leben und Werk Herbert 

Eulenburgs. » dans Sabine Brenner (ed.), Ganges Europas, heiliger Strom!, 

Düsseldorf, Droste Verlag, 2001, p. 75‑98. 

151. KOSELLECK Reinhart, The Practice of Conceptual History : timing History, 

spacing Concepts, traduit par Todd Samuel Presner, Stanford, Stanford University 

Press (coll. « Cultural memory in the present »), 2002, 363 p. 

152. KOSELLECK Reinhart, Critique and Crisis: Enlightenment and the 

Pathogenesis of Modern Society, Cambridge, The MIT Press, 1998. 

153. LAMBROW Alexander, « 14 December 1930 : Robert Musil Meets Carl 

Schmitt », The German Quarterly, 2017, vol. 90, no 3, p. 332‑348. 

154. LAMBROW Alexander James, Theogony Ab Ovo : Carl Schmitt’s Early 

Literary Writings,Harvard University, Cambridge, Massachusetts, 2019, 190 p. 

155. LAMPRECHT Karl, « Was ist Kulturgeschichte? : Beitrag zu einer 

empirischen Historik », Deutsche Zeitschrift für Geschichtswissenschaft, 1897, 

vol. 1896/97, p. 75‑150. 

156. LANDA Ishay, The Apprentice’s Sorcerer: Liberal Tradition and Fascism, 

s.l., BRILL (coll. « Studies in Critical Social Sciences »), 2009. 

157. LAROUSSE, « Naturalisme » dans , En ligne. 

158. LAWN Chris et KEANE Niall, The Gadamer Dictionary, London ; New York, 



 325 

Continuum International Publishing Group, 2011, 177 p. 

159. LEBLANC Julie, « La linguistique de l’énonciation et le concept de 

déictique », Linguistica, 1 décembre 1991, vol. 31, no 1, p. 31‑40. 

160. LEMAHIEU Michael et ZUMHAGEN-YEKPLE Karen, « Introduction : 

Wittgenstein, Modernism, and the Contradictions of Writing Philosophy as 

Poetry » dans Michael LeMahieu et Karen Zumhagen-Yekplé (eds.), Wittgenstein 

and Modernism, 1ère édition., Chicago ; London, University Of Chicago Press, 

2016, p. 1‑20. 

161. LEMAHIEU Michael et ZUMHAGEN-YEKPLE Karen (eds.), Wittgenstein and 

Modernism, 1ère édition., Chicago ; London, University Of Chicago Press, 2016, 

336 p. 

162. LEVAILLANT Jean, Essai sur l’evolution intellectuelle d’Anatole France, 

Paris, Armand Colin, 1965, 942 p. 

163. LEVENSON Michael (ed.), The Cambridge Companion to Modernism, 2e 

édition., Cambridge ; New York, Cambridge University Press, 2011, 344 p. 

164. LEVIN Harry, « What Was Modernism? », The Massachusetts Review, 1960, 

vol. 1, no 4, p. 609‑630. 

165. LEVINE Joseph M., The Battle of the Books: History and Literature in the 

Augustan Age, Ithaca, Cornell University Press, 1991, 430 p. 

166. LEWIS Pericles, « Modernism and religion » dans Michael Levenson (ed.), 

The Cambridge Companion to Modernism, 2 edition., Cambridge ; New York, 

Cambridge University Press, 2011, p. 178‑196. 

167. LÖWITH Karl, « Le décisionnisme (occasionnel) de Carl Schmitt », Les 

Temps Modernes, traduit par Mira Köller et traduit par Dominique Séglard, 1991, 

no 544, p. 15‑50. 

168. LUBAN David, Legal modernism, Ann Arbor, The University of Michigan 

Press (coll. « Law, meaning, and violence »), 1994, 1 p. 

169. LUBAN David, « Legal Modernism », Michigan Law Review, 1986 1985, 

vol. 84, p. 1656‑1695. 

170. LUKACS Georg, Soul & form, traduit par John T. Sanders et traduit par Katie 

Terezakis, New York, Columbia University Press (coll. « Columbia themes in 



 326 

philosophy social criticism and the arts »), 2010. 

171. LUKACS Georg, Die Theorie des Romans: Ein geschichtsphilosophischer 

Versuch über die Formen der großen Epik, Bielefeld, Aisthesis, 2009, 156 p. 

172. LUKACS Georg, « On Poverty of Spirit : A Conversation and a Letter » dans 

Arpad Kadarkay (ed.), The Lukacs Reader, Oxford ; Cambridge, John Wiley & 

Sons, 1995, p. 42‑56. 

173. LUKACS Georg, The Destruction of Reason, London, The Merlin Press, 

1981. 

174. LUKACS Georg, The Theory of the Novel: A Historico-Philosophical Essay 

on the Forms of Great Epic Literature, traduit par Anna Bostock, Cambridge, MIT 

Press, 1971, 160 p. 

175. LUNN Eugene, Marxism and Modernism : An Historical Study of Lukács, 

Brecht, Benjamin, and Adorno, s.l., University of California Press, 1982, 348 p. 

176. MÄLZER-SEMLINGER Nathalie, Die Vermittlung französischer Literatur 

nach Deutschland zwischen 1871 und 1933,Université de Duisbourg et Essen, 

Duisbourg ; Essen, 2009, 347 p. 

177. MAUS Ingeborg, « The 1933 “Break” in Carl Schmitt’s Theory » dans The 

1933 « Break » in Carl Schmitt’s Theory, Durham, Duke University Press, 1998, 

p. 196‑216. 

178. MCEVILLEY Thomas, Art and Discontent : Theory at the Millennium, 

Kingston, McPherson & Company, 1993, 186 p. 

179. MEHRING Reinhard, « Die dritte Religion des Deutschen : Die Goethe-

Revokation des ›dritten Humanismus‹, Carl Schmitts Kanonpolitik, sein 

Nihilismusbegriff und sein langer Weg zu Goethe » dans Matthias Löwe et Georg 

Streim (eds.), « Humanismus » in der Krise, Berlin, De Gruyter, 2017, p. 131‑156. 

180. MEHRING Reinhard, Carl Schmitt : A Biography, Cambridge ; Malden, 

Polity, 2014, 700 p. 

181. MEIERHENRICH Jens et SIMONS Oliver (eds.), The Oxford handbook of Carl 

Schmitt, Oxford University Press., New York ; London, 2016, 828 p. 

182. MELVILLE Herman, Benito Cereno, s.l., CreateSpace Independent 

Publishing Platform, 2012, 86 p. 



 327 

183. MESCHONNIC Henri, Modernité, modernité, Paris, Gallimard 

(coll. « Collection folio essais »), 1993, 313 p. 

184. MIDDELL Matthias, « Méthodes de l’historiographie culturelle : Karl 

Lamprecht », Revue germanique internationale, 1998, no 10, p. 93‑115. 

185. MILLER Eric, Hope in a Scattering Time : A Life of Christopher Lasch, 

Cambridge (É-U), Wm. B. Eerdmans Publishing, 2010, 415 p. 

186. MINDA Gary, Postmodern Legal Movements: Law and Jurisprudence At 

Century’s End, s.l., NYU Press, 1995. 

187. MINDA Gary, « One Hundred Years of Modern Legal Thought : From 

Langdell and Holmes to Posner and Schlag », Indiana Law Review, 1995 1994, 

vol. 28, p. 353‑390. 

188. MINKENBERG Michael, « The New Right in France and Germany : Nouvelle 

Droite, Neue Rechte, and the New Right Radical Parties » dans The Revival of Right 

Wing Extremism in the Nineties, London ; New York, Routledge, 1997. 

189. MOHLER Armin, The Conservative Revolution in Germany, 1918-1932, 

traduit par F. Roger Devlin, Whitefish, Washington Summit Publishers, 2018. 

190. MOLIERE, Don Juan, s.l., Houghton Mifflin Harcourt, 2001, 163 p. 

191. MORGENTHAU Hans J., « Fragment of an Intellectual Autobiography : 

1904–1932 » dans Kenneth Thompson (ed.), Truth and Tragedy: Tribute to Hans 

J. Morgenthau, Ebook., London ; New York, Routledge, 2020. 

192. MORGENTHAU Hans J., Die internationale Rechtspflege ihr Wesen und ihre 

Grenzen, Leipzig, R. Noske, 1929, 170 p. 

193. MOSSE George L., La nazionalizzazione delle masse: simbolismo politico e 

movimenti di massa in Germania (1815-1933), s.l., Il Mulino, 2009. 

194. MOSSE George L., La révolution fasciste vers une théorie générale du 

fascisme, traduit par Jean-François Sené, Paris, Seuil, 2003, 272 p. 

195. MOUFFE Chantal, On the Political, 1ère édition., London ; New York, 

Routledge, 2005, 144 p. 

196. MOUFFE Chantal, The Challenge of Carl Schmitt, London ; New York, 

Verso, 1999, 228 p. 

197. MOUFFE Chantal, « Penser La Démocratie Moderne Avec, Et Contre, Carl 



 328 

Schmitt », Revue française de science politique, 1992, vol. 42, no 1, p. 83‑96. 

198. MUSIL Robert, L’Homme sans qualités, traduit par Philippe Jacottet, Paris, 

Éditions du Seuil (coll. « Points »), 2004, vol.Tome 1, 833 p. 

199. NAHMOD Sheldon H., « Artistic Expression and Aesthetic Theory : The 

Beautiful, the Sublime and the First Amendment », Wisconsin Law Review, 1987, 

vol. 1987, p. 221‑264. 

200. NEBEL Gerhard, « Thomas Mann / Zu seinem 75. Geburtstag », Frankfurter 

Allgemeine Zeitung, 6 juin 1950 p. 

201. NEGELINUS, MOX DOCTOR Johannes, SCHMITT Carl et EISLER Fritz, 

« Schattenrisse » dans Ingeborg Villinger (ed.), Carl Schmitts Kulturkritik der 

Moderne, Text, Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » des Johannes 

Negelinus, Reprint 2014., Berlin, Boston, De Gruyter, 2015, p. 11‑68. 

202. NEGRO Fabrizio et GRASSO Matteo, « Between The Buribunks and the 

Christian Epimetheus » dans Kieran Tranter et Edwin Bikundo (eds.), Carl Schmitt 

and the Buribunks : Technology, Law, Literature, London ; New York, Routledge, 

2022, p. 321‑335. 

203. NEUMANN Franz L., Behemoth: The Structure and Practice of National 

Socialism, 1933-1944, Chicago, Ivan R. Dee, 2009, 649 p. 

204. NEUMANN Volker, « Carl Schmitt und die Linke », Die Zeit, 8 juill. 1983 p. 

205. NIETZSCHE Friedrich, Ainsi parlait Zarathoustra, traduit par Geneviève 

Bianquis, Paris, Flammarion (coll. « GF - Flammarion »), 2006, 477 p. 

206. OSTWALD Wilhelm, « Weltdeutsch » dans Monistische Sonntagspredigten, 

s.l., 1915, vol.36, p. 545‑559. 

207. OSTWALD Wilhelm, Le Monisme comme but de la Civilisation, Hambourg, 

Édité par le Comité international du monisme, 1913, 38 p. 

208. OSTWALD Wilhelm, Monism as the goal of civilization, Hambourg, 

Internattional Committee of Monism, 1913, 37 p. 

209. OSTWALD Wilhelm, L’énergie, traduit par E. Philippi, Paris, Félix Alcan, 

éditeur, 1910. 

210. PACHTER Henry, Weimar Etudes, F First Edition., New York, Columbia 

University Press, 1982, 387 p. 



 329 

211. PELLISSIER Georges, « Émile Zola et la théorie du naturalisme » dans , En 

ligne, 2003. 

212. POPE Elfrieda Hochbaum, « Review of Monistische Sonntagspredigten. 

Erste Reihe », Journal of Educational Psychology, 1913, vol. 4, no 1, p. 49‑50. 

213. PREUSS Ulrich K., « The Critique of German Liberalism : Reply to 

Kennedy », Telos, 20 mars 1987, vol. 1987, no 71, p. 97‑109. 

214. PRINCE Gerald, « Introduction à l’Étude du narrataire » dans Introduction à 

l’Étude du narrataire, s.l., 1973, p. 178‑196. 

215. PULLIERO Marino, « Problématique néoreligieuse et sécularisation dans 

l’Allemagne wilhelminienne. Monisme, Diesseitsreligion, Ersatzreligion », Droits, 

2014, vol. 59, no 1, p. 79‑102. 

216. QUENTIN Bertrand, « Hegel et la matière : le philosophe allemand a-t-il 

encore quelque chose à nous dire ? », Les Etudes philosophiques, 1 décembre 2006, 

n° 79, no 4, p. 537‑556. 

217. RATHENAU Walther, « Physiologie des Kunstempfindens » dans Alexander 

Jaser (ed.), Schriften der Wilhelminischen Zeit, 1885-1914, Düsseldorf, Droste 

Verlag (coll. « Walther Rathenau-Gesamtausgabe »), 2015, p. 287‑308. 

218. RATHENAU Walther, « Ein Grundgesez der Ästhetik » dans Reflexionen, 

Leipzig, Hirzel, 1908, p. 41‑57. 

219. RATHENAU Walther, « Von neuerer Malerei » dans Reflexionen, Leipzig, 

Hirzel, 1908, p. 58‑78. 

220. RAULET Gérard, « Le concept de modernité » dans Yves Vadé (ed.), Ce que 

modernité veut dire (I), En ligne (Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux 

(coll. « Modernités »), 1994, p. 82‑96. 

221. RAULET Gérard (ed.), Weimar, ou, L’explosion de la modernité: actes du 

Colloque « Weimar ou la modernité », Paris, Editions Anthropos, 1984, 323 p. 

222. RENARD Georges, Les Princes de la jeune critique : Jules Lemaître, 

Ferdinand Brunetière, Anatole France, Louis Ganderax, Paul Bourget, Paris, 

Librairie de la nouvelle revue, 1890. 

223. ROHKRÄMER Thomas, « Antimodernism, Reactionary Modernism and 

National Socialism. Technocratic Tendencies in Germany, 1890–1945 », 



 330 

Contemporary European History, mars 1999, vol. 8, no 1, p. 29‑50. 

224. ROSS Stephen, « Uncanny Modernism, or Analysis Interminable » dans 

Pamela L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, 

Palgrave Macmillan, 2009, p. 33‑52. 

225. S. C., « Die Buribunken », Summa, 1918, no 4, p. 89‑106. 

226. S. C. et SCHMITT Carl, « Die Buribunken : Ein geschichtphilosophischer 

Versuch » dans Ernst Hüsmert et Gerd Giesler (eds.), Die Militärzeit 1915 bis 

1919 : Tagebuch Februar bis Dezember 1915. Aufsätze und Materialien, Berlin, 

Akademie Verlag, 2005, p. 453‑471. 

227. SAINT-GERAND Jacques-Philippe, « Parodie et pastiche dans quelques 

dictionnaires français (1680-1890) ou destins dictionnairiques de la 

lexicographie? » dans Catherine Dousteyssier-Khoze et Floriane Place-

Verghnes (eds.), Poétiques de la parodie et du pastiche de 1850 à nos jours, 

Oxford ; New York, Peter Lang (coll. « Modern French identities »), 2006, 

p. 37‑51. 

228. SCHANK J.B., « Les figures du savant, de la Renaissance au siècle des 

Lumières » dans Dominique Pestre (ed.), Histoire des sciences et des savoirs. Tome 

1 : De la Renaissance aux Lumières, traduit par Bruno Poncharal et traduit par 

Agnès Muller, Illustrated édition., Paris, SEUIL, 2015, p. 43‑65. 

229. SCHEUERMAN Bill, « The Fascism of Carl Schmitt : A Reply to George 

Schwab », German Politics & Society, 1993, no 29, p. 104‑111. 

230. SCHEUERMAN Bill, « Carl Schmitt and the Nazis », German Politics & 

Society, 1991, no 23, p. 71‑79. 

231. SCHEUERMAN William E., Hans Morgenthau : Realism and Beyond, 

Cambridge ; Malden, Polity Press (coll. « Key contemporary thinkers »), 2009, 

257 p. 

232. SCHEUERMAN William E., Carl Schmitt : The End of Law, s.l., Rowman & 

Littlefield, 1999, 368 p. 

233. SCHMID Wolf, Narratology: An Introduction (De Gruyter Textbook), 1re éd., 

Berlin, De Gruyter (coll. « De Gruyter Textbook »), 2010, 258 p. 

234. SCHMID Wolf, « Narratee » dans The living handbook of narratology, s.l., 



 331 

p. En ligne. 

235. SCHMITT Carl, Carl Schmitt’s Early Legal-Theoretical Writings : Statute 

and Judgment and the Value of the State and the Significance of the Individual, 

traduit par Lars Vinx et traduit par Samuel Garrett Zeitlin, Cambridge, Cambridge 

University Press (coll. « Cambridge Studies in Constitutional Law »), 2021. 

236. SCHMITT Carl, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der 

Souveränität, Elfte, Korrigierte Auflage., Berlin, Duncker & Humblot, 2021, 72 p. 

237. SCHMITT Carl, Land und Meer: eine weltgeschichtliche Betrachtung, Zehnte 

Auflage., Stuttgart, Klett-Cotta, 2020, 107 p. 

238. SCHMITT Carl, « État fort et économie saine » dans Du libéralisme 

autoritaire, traduit par Grégoire Chamayou, Paris, Zones, 2020, p. 87‑118. 

239. SCHMITT Carl, Die Tyrannei der Werte, Vierte, Unveränderte Auflage., 

Berlin, Duncker & Humblot, 2020, 91 p. 

240. SCHMITT Carl, Loi et jugement : une enquête sur le problème de la pratique 

du droit, traduit par Rainer Maria Kiesow, Paris, Éditions de L’EHESS 

(coll. « Collection EHESS Transalations »), 2019, 167 p. 

241. SCHMITT Carl, « The Buribunks. An essay on the philosophy of history », 

Griffith Law Review, traduit par Gert Reifarth et traduit par Laura Petersen, 2019, 

vol. 28, no 2, p. 99‑112. 

242. SCHMITT Carl, Tagebücher 1925-1929, Berlin, Duncker & Humblot, 2018, 

545 p. 

243. SCHMITT Carl, Le Tribunal du Reich comme gardien de la Constitution, 

Paris, Dalloz, 2017, 116 p. 

244. SCHMITT Carl, Über Schuld und Schuldarten : eine terminologische 

Untersuchung: mit einem Anhang weiterer strafrechtlicher und früher 

rechtsphilosophischer Beiträge, Zweite Auflage., Berlin, Duncker & Humblot, 

2017, 180 p. 

245. SCHMITT Carl, Terre et mer, traduit par Jean-Louis Pesteil, Paris, Éditions 

Pierre-Guillaume de Roux, 2017. 

246. SCHMITT Carl, Political Romanticism, Abingdon; New York, Routledge, 

2017, 231 p. 



 332 

247. SCHMITT Carl, Römischer Katholizismus und politische Form, 7. 

Druckaufl., Stuttgart, Klett-Cotta, 2016, 69 p. 

248. SCHMITT Carl, Glossarium.: Aufzeichnungen aus den Jahren 1947 bis 

1958., 2e éd., Berlin, Duncker & Humblot, 2015, 557 p. 

249. SCHMITT Carl, La dictature, traduit par Mira Köller et traduit par Dominique 

Séglard, Paris, Points, 2015. 

250. SCHMITT Carl, « La dictature du président du Reich d’après l’article 48 de 

la Constitution de Weimar » dans La dictature, traduit par Mira Köller et traduit 

par Dominique Séglard, Paris, Points, 2015, p. 283‑342. 

251. SCHMITT Carl, Land and Sea : A World-Historical Meditation, traduit par 

Russell A. Berman, Candor, NY, Telos Press Publishing, 2015, 116 p. 

252. SCHMITT Carl, Der Begriff des Politischen, 9e édition, Korriegierte 

Auflage., Berlin, Duncker & Humblot, 2015, 119 p. 

253. SCHMITT Carl, Ex Captivitate Salus : Erfahrungen der Zeit 1945/47, 4e 

édition., Berlin, Duncker & Humblot, 2015, 100 p. 

254. SCHMITT Carl, Théorie de la constitution, 2e édition., Paris, Presses 

Universitaires de France, 2013, 576 p. 

255. SCHMITT Carl, Le nomos de la Terre, 2e éd., Paris, Presses Universitaires 

France, 2012, 368 p. 

256. SCHMITT Carl, La visibilité de l’Église ; Catholicisme romain et forme 

politique ; Doniso Cortés, traduit par André Doremus et traduit par Olivier 

Mannoni, Paris, Cerf, 2011, 276 p. 

257. SCHMITT Carl, Carl Schmitt Tagebücher 1930 - 1934, Berlin, Akademie 

Verl, 2010. 

258. SCHMITT Carl, La Notion de politique. Suivi de Théorie du partisan, traduit 

par Marie-Louise Steinhauser, Paris, Éditions Flammarion, 2009, 323 p. 

259. SCHMITT Carl, Gesetz und Urteil : Eine Untersuchung zum Problem der 

Rechtspraxis, 3e édition., München, C.H.Beck, 2009, 129 p. 

260. SCHMITT Carl, Theodor Däublers « Nordlicht » : Drei Studien über die 

Elemente, den Geist und die Aktualität des Werkes., 3e édition., Berlin, Duncker & 

Humblot, 2009, 74 p. 



 333 

261. SCHMITT Carl, « La science allemande du droit dans sa lutte contre l’esprit 

juif », Cités, 1 décembre 2007, no 14, p. 173‑180. 

262. SCHMITT Carl, The Concept of the Political, traduit par George Schwab, 

Chicago, University of Chicago Press, 2007, 126 p. 

263. SCHMITT Carl, Die Militärzeit 1915 bis 1919 : Tagebuch Februar bis 

Dezember 1915. Aufsätze und Materialien, Berlin, Akademie Verlag, 2005, 587 p. 

264. SCHMITT Carl, Carl Schmitt. Tagebücher vom Oktober 1912 bis Februar 

1915, Berlin, Oldenbourg Akademieverlag, 2003, 437 p. 

265. SCHMITT Carl, La Valeur de l’État et la signification de l’individu, Genève, 

Librairie Droz, 2003, 152 p. 

266. SCHMITT Carl, « Le Führer protège le droit. À propos du discours d’Adolf 

Hitler au Reichstag du 13 juillet 1934 », Cités, 2003, vol. 14, no 2, p. 165‑171. 

267. SCHMITT Carl, « La science allemande du droit dans sa lutte contre l’esprit 

juif. », Cités, 2003, vol. 14, no 2, p. 173‑180. 

268. SCHMITT Carl, Le Léviathan dans la doctrine de l’état de Thomas Hobbes : 

Sens et échec d’un symbole politique, Paris, Seuil, 2002, 246 p. 

269. SCHMITT Carl, Carl Schmitt - Jugendbriefe : Briefschaften an seine 

Schwester Auguste 1905-1913, 1ère edition., Berlin, De Gruyter Akademie 

Forschung, 2000, 213 p. 

270. SCHMITT Carl, The crisis of parliamentary democracy, 3. printing., 

Cambridge, Mass., MIT Press (coll. « Studies in contemporary German social 

thought »), 2000, 132 p. 

271. SCHMITT Carl, Politische Romantik, 6e édition., Berlin, Duncker & 

Humblot, 1998, 174 p. 

272. SCHMITT Carl, Hamlet ou Hécube. L’irruption du temps dans le jeu, Paris, 

L’ Arche, 1997, 109 p. 

273. SCHMITT Carl, Carl Schmitt - Briefwechsel mit einem seiner Schüler, Berlin, 

Akademie Verlag, 1995, 476 p. 

274. SCHMITT Carl, Théologie politique : 1922, 1969, traduit par Jean-Louis 

Schlegel, Paris, Gallimard, 1988, 204 p. 

275. SCHMITT Carl, « 1907 Berlin » dans Piet Tommissen (ed.), Schmittiana - Nr. 



 334 

71-72, Economische Hogeschool Sint-Aloysius., Bruxelles, 1988, p. 11‑21. 

276. SCHMITT Carl, « Neutralität und Neutralisierungen » dans Positionen und 

Begriffe: im Kampf mit Weimar - Genf - Versailles, 1923 - 1939, Hambourg, 

Hanseatische Verlagsanstalt, 1988, p. 271‑295. 

277. SCHMITT Carl, Die Lage der europäischen Rechtswissenschaft, Tübingen, 

Internationaler Universitäts-Verlag, 1950. 

278. SCHMITT Carl, « Der Staat als Mechanismus bei Hobbes und Descartes », 

Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie, 1936, vol. 30, p. 622‑632. 

279. SCHMITT Carl, Romantisme politique, traduit par Pierre Linn, Paris, Valois, 

1928. 

280. SCHMITT Carl, Der Wert des Staates und die Bedeutung des Einzelnen, 

Tübingen, Verlag von J. C. B. Mohr, 1914, 126 p. 

281. SCHMITT Carl, « Juristische Fiktionen », Deutsche Juristenzeitung, 1913, 

vol. 18, no 12, p. 804‑806. 

282. SCHMITT Carl, « Kritik der Zeit », 1912, vol. 22, no 9, p. 323‑324. 

283. SCHMITT Carl, « Drei Tischgespräche », Die Rheinlande : 

Vierteljahrsschrift des Verbandes der Kunstfreunde in den Ländern am Rhein, 

1911, vol. 21, no 7, p. 250. 

284. SCHMITT Carl, SCHMITT Carl et SCHMITT Carl, Der Hüter der Verfassung, 

Fünfte Auflage., Berlin, Duncker & Humblot, 2016, 192 p. 

285. SCHÖNEKÄS Klaus, « La « Neue Rechte » en République Fédérale 

d’Allemagne », Lignes, 1988, vol. 4, no 3, p. 126. 

286. SCHOPENHAUER Arthur, L’art d’avoir toujours raison: La Dialectique 

éristique, traduit par Dominique Laure Miermont, Paris, 1001 NUITS, 2021. 

287. SCHÖTTLER Peter, Die ’Annales’ - Historiker und die deutsche 

Geschichtswissenschaft, Tübingen, Mohr Siebeck, 2015, 412 p. 

288. SCHRYER Stephen, « The Republic of Letters : The New Criticism, by 

Harvard Sociology » dans Fantasies of the New Class: Ideologies of 

Professionalism in Post–World War II American Fiction, New York, Columbia 

University Press, 2011, p. 29‑53. 

289. SCHRYER Stephen, « Fantasies of the New Class: New Criticism, Harvard 



 335 

Sociology, and the Idea of the University » dans Pamela L. Caughie (ed.), 

Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009. 

290. SCHUMPETER Joseph A., The Theory of Economic Development : An Inquiry 

into Profits, Capital, Credit, Interest, and the Business Cycle, New Brunswick ; 

London, Transaction Publishers (coll. « (Social Science Classics Series) »), 1983, 

eBook p. 

291. SCHWAB George, « Contextualising Carl Schmitts concept of Grossraum », 

History of European Ideas, décembre 1994, vol. 19, no 1‑3, p. 185‑190. 

292. SCHWAB George, The Challenge of the Exception: An Introduction to the 

Political Ideas of Carl Schmitt Between 1921 and 1936, Westport ; London, 

Greenwood Press, 1989, 200 p. 

293. SCHWARTZ Sanford, The Matrix of Modernism : Pound, Eliot, and Early 

Twentieth-Century Thought, Place of publication not identified, Princeton 

University Press, 2014, 248 p. 

294. SEGUIN Jean-Pierre, « Le mot “moderne” et ses dérivés au XVIIIe siècle » 

dans Yves Vadé (ed.), Ce que modernité veut dire (I), En ligne (Pessac), Presses 

Universitaires de Bordeaux (coll. « Modernités »), 1994, p. 28‑35. 

295. SKERL Jennie, « Fritz Mauthner’s “Critique of Language” in Samuel 

Beckett’s “Watt” », Contemporary Literature, 1974, vol. 15, no 4, p. 474‑487. 

296. SÖLLNER Alfons, « Beyond Carl Schmitt : Political Theory in the Frankfurt 

School », Telos, 20 mars 1987, vol. 1987, no 71, p. 81‑96. 

297. STANFORD FRIEDMAN Susan, « Definitional Excursions: The Meanings of 

Modern/ Modernity/Modernism » dans Pamela L. Caughie (ed.), Disciplining 

modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009, p. 13‑32. 

298. STANFORD FRIEDMAN Susan, « Afterword » dans Pamela L. Caughie (ed.), 

Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave Macmillan, 2009. 

299. STARK Gary D., Banned in Berlin : Literary Censorship in Imperial 

Germany, 1871-1918, Reprint edition., New York ; Oxford, Berghahn Books, 

2012, 346 p. 

300. STARK Trevor, « Complexio Oppositorum : Hugo Ball and Carl Schmitt », 

October, 2015, vol. 146, p. 31‑64. 



 336 

301. STERNHELL Zeev, The Intellectual Revolt against Liberal Democracy, 1875-

1945: International Colloquium in Memory of Jacob L. Talmon, Jerusalem, The 

Israel Academy of Sciences and Humanities, 1996, 397 p. 

302. STRAUSS Leo, Leo Strauss : Gesammelte Schriften Hobbes’ politische 

Wissenschaft und zugehörige Schriften - Briefe, s.l., Springer-Verlag, 2017, 819 p. 

303. STRAUSS Leo, « Notes on Carl Schmitt, The Concept of the Political » dans 

The Concept of the Political, traduit par J. Harvey Lomax, Chicago, University of 

Chicago Press, 2007, p. 97‑122. 

304. TAUBES Jacob, En Divergent accord : À propos de Carl Schmitt, traduit par 

Elettra Stimilli et traduit par Philippe Ivernel, Paris, Rivages, 2003, 125 p. 

305. TAUBES Jacob, La Théologie politique de Paul : Schmitt, Benjamin, 

Nietzsche et Freud, Paris, Seuil, 1999, 192 p. 

306. TAUBES Jacob, Ad Carl Schmitt : gegenstrebige Fügung, Berlin, Merve 

Verlag (coll. « Internationaler Merve Diskurs »), 1987, 80 p. 

307. THE MODERNIST STUDIES ASSOCIATION, About, 

https://msa.press.jhu.edu/about/index.html. 

308. THEAU Jean, « Le rapport quantité-qualité chez Hegel et chez Bergson », 

Philosophiques, 1975, vol. 2, no 1, p. 3. 

309. TOMMISSEN Piet, « Über die satirischen Texte Carl Schmitts » dans Volker 

Beismann et Markus J. Klein (eds.), Politische Lageanalyse : Festschrift für Hans-

Joachim Arndt zum 70. Geburtstag am 15. Januar 1993, Bruchsal, Brienna Verlag, 

1993, p. 339‑380. 

310. TOULMIN Stephen, Cosmopolis: The Hidden Agenda of Modernity, 1 

édition., Chicago, University Of Chicago Press, 1992, 235 p. 

311. TRANTER Kieran, « Die Buribunken as science fiction: the self and 

informational existence », Griffith Law Review, 3 avril 2019, vol. 28, no 2, p. 

118‑136. 

312. TRAVERSO Enzo, « Adorno et les antinomies de l’industrie culturelle », 

Communications, 2012, vol. 91, no 2, p. 51‑63. 

313. TRIERWEILER Denis, « Georges Sorel et Carl Schmitt : D’une théorie 

politique du mythe à l’autre » dans Carl Schmitt ou le mythe du politique, Paris 



 337 

cedex 14, Presses Universitaires de France (coll. « Débats philosophiques »), 2009, 

p. 15‑46. 

314. TRIERWEILER Denis et SCHMITT Carl, « Glossarium », Cités, 2004, vol. 17, 

no 1, p. 181‑210. 

315. TÜRK Johannes, « At the Limits of Rhetoric: Authority, Commonplace, and 

the Role of Literature in Carl Schmitt » dans Jens Meierhenrich et Oliver 

Simons (eds.), The Oxford Handbook of Carl Schmitt, New York ; London, Oxford 

University Press, 2016, vol.1. 

316. UNGER Roberto Mangabeira, « The Critical Legal Studies Movement », 

Harvard Law Review, 1983, vol. 96, no 3, p. 561‑675. 

317. VADE Yves (ed.), Ce que modernité veut dire, Bordeaux, Presses 

universitaires de Bordeaux (coll. « Modernités »), 1994, 2 p. 

318. VADE Yves, « L’invention de la modernité » dans Yves Vadé (ed.), Ce que 

modernité veut dire (I), En ligne (Pessac), Presses Universitaires de Bordeaux 

(coll. « Modernités »), 1994, p. 36‑50. 

319. VADE Yves (ed.), Ce que modernité veut dire (I), En ligne (Pessac), Presses 

Universitaires de Bordeaux, 1994, 126 p. 

320. VAIHINGER Hans, The Philosophy of « As If », 2e édition., London ; New 

York, Routledge (coll. « Routledge Classics »), 2021. 

321. VERMEULE Adrian, « A Christian Strategy | Adrian Vermeule », First 

Things, 1 novembre 2017. 

322. VERMEULE Adrian, « Our Schmittian Administrative Law », Harvard Law 

Review, 2009, vol. 122, no 4. 

323. VERSLUIS Arthur, « A Conversation with Alain de Benoist », Journal for 

the Study of Radicalism, 2014, vol. 8, no 2, p. 79‑106. 

324. VIERING Jürgen, « Dehmel, Richard » dans Bernd Lutz et Benedikt 

Jeßing (eds.), Metzler Lexikon Autoren : deutschsprachige Dichter und 

Schriftsteller vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Stuttgart ; Weimar, Verlag J.B. 

Metzler, 2010, p. 131‑132. 

325. VILLINGER Ingeborg, Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne, Text, 

Kommentar und Analyse der « Schattenrisse » des Johannes Negelinus, Reprint 



 338 

2014., Berlin, Boston, De Gruyter, 2015. 

326. VINX Lars (trad.), The Guardian of the Constitution : Hans Kelsen and Carl 

Schmitt on the Limits of Constitutional Law, Cambridge ; New York, Cambridge 

University Press, 2015, 290 p. 

327. VINX Lars, Legality and Legitimacy in Hans Kelsen’s Pure Theory of 

Law,University of Toronto, Toronto, 2006. 

328. VOGEL Carolin (ed.), « Schöne wilde Welt »: Richard Dehmel in den 

Künsten, Göttingen, Wallstein Verlag, 2020, 160 p. 

329. WAHL Jean André, Études Kierkegaardiennes, Paris, Fernand Aubier : 

Éditions Montaigne, 1938. 

330. WEBER Max, The Vocation Lectures, traduit par Rodney Livingstone, 

Indianapolis, Hackett Publishing, 2004, 180 p. 

331. WEBER Max, « “Energetic” Theories of Culture », Mid-American Review of 

Sociology, traduit par Jon Mark Mikkelsen et traduit par Charles Schwartz, 1984, 

vol. 9, no 2, p. 33‑58. 

332. WEBER Samuel, « Taking Exception to Decision: Walter Benjamin and Carl 

Schmitt », Diacritics, 1992, vol. 22, no 3/4, p. 5‑18. 

333. WEDEKIND Frank, « Im heiligen Land », Simplicissimus, 1898, vol. 3, no 31, 

p. 245. 

334. WEILER Gershon, Mauthner’s Critique of language, Cambridge, Cambridge 

University Press, 1970, 372 p. 

335. WEINBROT Howard D., Menippean Satire Reconsidered : From Antiquity to 

the Eighteenth Century, Baltimore, The Johns Hopkins University Press, 2005, 

412 p. 

336. WEIR Todd H., Monism: Science, Philosophy, Religion, and the History of 

a Worldview, New York, Springer, 2012, 265 p. 

337. WELLS H. G., The Time Machine, New York, A Stepping Stone Book, 1994, 

96 p. 

338. WILF Steven, « The Invention of Legal Primitivism Histories of Legal 

Transplantations », Theoretical Inquiries in Law, 2009, vol. 10, p. 485‑510. 

339. WILLMOTT Glenn, « Modernism, Economics, Anthropology » dans Pamela 



 339 

L. Caughie (ed.), Disciplining modernism, Basingstoke ; New York, Palgrave 

Macmillan, 2009. 

340. WOLENSKI Jan, « The History of Epistemology » dans Ilkka Niiniluoto, 

Matti Sintonen et Jan Woleński (eds.), Handbook of epistemology, s.l., 2004, 

p. 3‑54. 

341. ZAMIATINE Evgueni et HENRY Hélène, Nous, Arles, Babel, 2021, 240 p. 

342. ZARKA Yves Charles, « Le mythe contre la raison : Carl Schmitt ou la triple 

trahison de Hobbes » dans Carl Schmitt ou le mythe du politique, Paris cedex 14, 

Presses Universitaires de France (coll. « Débats philosophiques »), 2009, p. 47‑70. 

343. ZARKA Yves Charles, Un détail nazi dans la pensée de Carl Schmitt, Paris, 

Presses Universitaires France, 2005. 

344. ZARKA Yves Charles, « Présentation générale : Carl Schmitt, après le 

nazisme », Cités, 2004, vol. 17, no 1, p. 145‑148. 

345. ZARKA Yves Charles, « Éditorial. Carl Schmitt : la pathologie de 

l’autorité », Cités, 2001, vol. 6, no 2, p. 3‑6. 

346. ŽIZEK Slavoj, « Carl Schmitt in the Age of Post-Politics » dans Chantal 

Mouffe (ed.), The Challenge of Carl Schmitt, London ; New York, Verso, 1999, 

p. 18‑37. 

347. ZOLA Emile, L’Oeuvre, Paris, Editions Gallimard, 2006, eBook p. 

348. ZOLA Émile, Mes haines : causeries littéraires et artistiques, Paris, G. 

Cahrpentier, éditeur, 1879, 374 p. 

349. « Three Interviews with Alain de Benoist », Telos, 21 décembre 1993, 

vol. 1993, no 98‑99, p. 173‑207. 

350. The Nobel Prize in Chemistry 1909, 

https://www.nobelprize.org/prizes/chemistry/1909/ostwald/biographical/, consulté 

le 20 juillet 2023. 

 

 

 



 iii 

Remerciements 
 

Le projet à l’origine de cette thèse est le produit de la rencontre avec divers de mes 

professeurs et camarades de l’École des hautes études en sciences sociales, de 

l’Université du Québec à Montréal et de l’University of Calfornia, Berkeley. Les 

nombreuses et inestimables rencontres que j’ai faites au sein de ces institutions ont 

permis la réalisation de ce projet. Par ses quelques lignes, j’aimerais remercier les 

personnes qui m’ont accompagné tout au long de la rédaction de cette thèse. 

 

Mes remerciements vont tout d’abord à mon directeur de thèse, Rainer Maria Kiesow, 

et mes professeurs, dont Alejandro Lorite Escorihuela, Collin Grey et Christopher Kutz 

eet Rémi Bachand, pour leurs encouragements et nombreuses lettres de 

recommandation. Parmi eux, mes pensées vont aussi à Olivier Barsalou bien que nous 

fussions camarades (lui doctorant, moi masterante) avant qu’il n’intègre le corps 

professoral. Sans leur aide précieuse, ce projet n’aurait pas vu le jour et le financement 

qui en a permis la réalisation n’aurait pu être assuré. 

 

Je remercie également les membres du jury, Vincent Forray, Ninon Grangé et Paolo 

Napoli d’avoir accepté de prendre de leur temps afin d’examiner le résultat de ces 

années de travail. 

 

Je remercie, aussi, toutes les personnes (amis et familles qui ont contribué, chacune à 

leur façon, à l’écriture de cette thèse. Merci à Andrès Contreras Velandia, Olivier 

Grondin, Inès Sahmou et Stacey Sobieck pour leur support technique (tout spécialement 

à Olivier pour les microfilms). Merci aussi à toutes les inestimables personnes (de 

l’EHESS, de l’UQAM, de Paris-Saclay et du monde non universitaire) avec lesquelles 

j’ai eu la chance d’échanger et qui m’ont permis de nourrir mes réflexions.  

 

Finalement, mes remerciements les plus chaleureux vont à ma mère Djanet Outtas et à 

mon compagnon Georg Köpferl auquel je dédie la présente thèse. Un grand merci pour 

les relectures, les scans, les mises en page, et surtout pour le soutien moral tout au long 

de ces années. 

 



 iv 

  



 v 

 

 

 

 

 

 

Avertissement   
 

Dans le présent travail, toutes les citations directes en Allemands 

sont les nôtres. Les citations directes en anglais, elles, ont été 

maintenues en langue originale puisque nombres sont, elles-

mêmes, des traductions. Nous avons privilégié les traductions en 

français lorsqu’elles existent, sauf lorsque celles-ci s’éloignaient 

trop du sens original ou que l’édition en anglais disposait de la 

pagination du texte d’origine. 

  



 vi 

  



 vii 

Résumé 
 

 

Titre : Du modernisme juridique chez Carl Schmitt : de la fiction à la mythopoïèse 

 

L’œuvre de Carl Schmitt a été largement revisitée, critiquée, commentée et (ré-

)interprétée. Et ce que d’aucuns ont interprété comme un gain (ou un regain) d’intérêt 

pour la pensée schmittienne ne semble n’être ni un gain, ni même un regain. En effet, 

le juriste s’attire très tôt commentaires et critiques de la part de ses contemporains et 

c’est avec une relative constance qu’il est lu, commenté et critiqué depuis. Cette étude 

entend faire un pas de côté au regard des lectures dominantes, afin de s’y intéresser 

comme un acteur, mais surtout un agent d’un Zeitgeist (un esprit du temps) spécifique, 

et ce, en débordant les limites de l’axe traditionnel conservateur-progressiste, qui 

malgré son utilité, ne nous permet pas d’appréhender ou d’expliquer certains 

phénomènes (en premier lieu le fascisme et le nazisme intimement liés à Schmitt), 

hormis comme paradoxes. À cet effet, nous allons adopter une approche qui ne se pense 

pas sur cet axe, nommément le « Modernisme » tel qu’il en est venu à être défini par 

les New Modernist Studies. Cette étude s’intéresse au modernisme tel qu’il a pris 

« forme » dans la pensée juridique – ou tel qu’on lui a donné « forme » dans cette pensée 

–, tel qu’il a fait éclater les formes qui l’ont précédée et tel qu’il a donné forme à cette 

pensée (ou à certains types de pensées juridiques). Pour ce faire, cette étude entreprend 

une lecture diachronique de deux proses littéraires, Schattenrisse et Die Buribunken, 

afin d’explorer les expérimentations littéraires de Schmitt (notamment l’usage de la 

satire et du pastiche) qui lui ont servi à constituer le socle mythologique qui instruit ses 

travaux ultérieurs. 

 

Mots-clés : Carl Schmitt, Théorie du droit, Droit et littérature, Mythe, Modernité, 

Fiction 

  



 viii 

Abstract 
 

Title : Carl Schmitt’s legal modernism in: from fiction to mythopoiesis 

 

Carl Schmitt's work has been widely revisited, criticized, commented on, and (re-

)interpreted. Moreover, what some have interpreted as a gain (or revival) of interest in 

Schmittian thought appears to be neither a gain nor a revival. Indeed, the jurist attracted 

comment and criticism from his contemporaries early on and has been read, commented 

on, and criticized with relative constancy ever since. This study intends to take a step 

aside from the dominant readings in order to look at him as an actor, but above all as 

an agent of a specific Zeitgeist (spirit of the times), and to do so by going beyond the 

limits of the traditional conservative-progressive axis, which despite its usefulness, 

does not allow us to apprehend or explain certain phenomena (first and foremost 

fascism and Nazism, intimately linked to Schmitt), except as paradoxes. To this end, 

we will adopt an approach that does not follow this axis, namely "Modernism," as it 

has come to be defined by New Modernist Studies. This study is concerned with 

modernism as it has taken "shape" in legal thought - or as it has been given "shape" in 

that thought - as it has shattered the forms that preceded it, and as it has given shape to 

that thought (or to certain types of legal thought). To this end, this study undertakes a 

diachronic reading of two literary prose works, Schattenrisse and Die Buribunken, in 

order to explore Schmitt's literary experiments (notably the use of satire and pastiche), 

which served to form the mythological foundation that informs his later work. 

 

Keywords : Carl Schmitt, Theory of Law, Law and literature, Myth, Modernity, Fiction 

  


	Page de garde 1 .pdf
	
	Introduction générale
	Tour d’horizon : Carl Schmitt dans la littérature
	1 — Prémisses : Les premiers pas de Carl Schmitt
	2 — Les apologistes strictes
	A — Armin Mohler
	B — Alain de Benoist
	C — Julien Freund
	D — Synthèse

	3 — Les apologistes charitables
	A — George Schwab
	B — Joseph W. Bendersky
	C — Synthèse

	4 — Les Critiques courtois
	A — Chantal Mouffe
	B — Jean-François Kervégan
	C — David Dyzenhaus
	D — Ellen Kennedy
	E — Slavoj Žižek
	F — Synthèse

	5 — Les Critiques hostiles
	A — Stephen Holmes
	B — Ingeborg Maus
	C — Cités
	a — Yves Charles Zarka
	b — Jean-Pierre Faye
	c — Denis Trierweler

	D — Synthèse

	Conclusion

	Révolution conservatrice
	1 — Le Conservatisme
	2 — La Révolution conservatrice
	Conclusion

	Du modernisme
	1 — La Crisologie
	2 — Des modernes à la Modernité : La modernité en ses temps
	A — Le moderne du Moyen-âge à la Renaissance
	B — Les Lumières
	C — Les Romantiques
	D — Modernité, naissance en crise

	3 — De la modernité au modernisme
	A — New Modernist Studies
	B — Du « modernisme » dans les humanités

	4 — Du modernisme juridique
	5 — Du modernisme sociopolitique
	Conclusion

	Fiction
	Schattenrisse
	1 — Wilhem Ostwald
	A — Du monisme chez Haeckel
	B — De l’énergétisme
	C — De la critique wébérienne
	D — De la critique schmittienne

	2 — Walther Rathenau
	A — Robert Musil
	B — Les Sécessions
	C — De la légalité esthétique

	3 — Godefroy de Bouillon
	A — Berlin — 1907
	B — Neutralisation du Kaiser
	C — État neutre, obligation de droit international
	D — Godefroy en Palestine

	4 — Mon Frère
	A — Nietzsche-Archiv
	B — Humain non humain
	C — Le technopositivisme
	D — La tyrannie des valeurs

	5 — Richard Dehmel
	A — L’art contre l’art pour l’art
	B — L’art contre le politique
	C — L’art par le droit

	6 — Herbert Eulenberg
	A — Schattenbilder comme pédagogie
	B — Romantisme politique

	7 — Pépin le Bref
	A — La querelle des historiens
	B — Collectivisme et individualisme
	C — Le collectivisme n’est qu’un occasionalisme

	8 — Wilhelm Schäfer
	A — Le protecteur
	B — Le poète comme ordonnateur
	C — La victoire de la mode

	9 — Eberhardt Niegeburth
	A — Nietzsche ou la Grande expérience de l’attentisme
	B — L’aphorisme

	10 — Anatole France
	A — Le prince de la littérature française en Allemagne
	B — L’occasio
	C — La ruine du scepticisme

	11 — Thomas Mann
	A — De l’admiration à la haine
	B — The Law of Fashion
	C — Contre l’individu

	12 — Fritz Mauthner
	A — Les portes de la vérité
	B — Le silence comme philosophie
	C — Littéralité comme source de droit

	Conclusion

	Die Buribunken
	1 — Préambule
	2 — Le pastiche
	A — Histoire du pastiche
	B — Le paratexte
	C — Présence et absence

	3 — Méditations philosophiques
	A — Hegel
	B — Kierkegaard
	C — Par-delà de Hegel et de Kierkegaard

	Conclusion

	Conclusion générale
	Bibliographie




