UNIVERSITE

PARISS

, VINCENNES-SAINT-DENIS
Ecole doctorale sciences sociales - ED 401

THESE
pour obtenir le grade de DOCTEUR DE L’UNIVERSITE PARIS 8
Discipline : SCIENCE POLITIQUE

Par Malek BOUYAHIA

Altérités coloniales et identité indigéne a 1'aulne du
discours hygiéniste au XIX° siécle

Présentée et soutenue publiquement le 10 décembre 2021,
Devant un jury composé de :

Azadeh KIAN - Professeure de Sociologie - Université Paris-Diderot

Judith SURKIS - Professeure d’Histoire - Université Rutgers

Jane FREEDMAN - Professeure de Sociologie - Université Paris VIII (Directrice)
Delphine PEIRETTI-COURTI - Professeure Agrégée (PRAG) - Université Aix-Marseille
Oivier LE COUR GRANDMAISON- Maitre de conférences HDR, Université d’Evry




A ma mere



Table des matieres

RESUIME ..ttt et s e e bt e s bt e et esb e e st e e s ae e e b e e sseesaneenneeenneennnesanees 1
REMEICIEMENTS © .iiiiiiiiiiii e e e 5
INEFOTUCTION ...t e s e e s e e s esennee s 7
CONNATEIE IINAIENE oottt e s st e s s saa e e e e sabae e e s ssreeeeensaeeeean 8
Identité paria et épistémologie de I'igNOrancCe.......ccccovuviiiiriiiii e 17
Une Nation VIQIMENT UNIE 2. ...oii ittt sttt s 29

e - o OO PP PP PP 41

1 L'expédition algérienne : une « nouvelle » terre pour la Mére-Patrie........c.cccccvveeeennneen. 44
1.1  D'une expédition @ UNE QULIE......ccceeiuiiiee ettt e e e e e e e e e s erraeeeeaes 47
1101 EQYPLE EL VIO ...ttt ettt ettt ensaeeenas 47
1.1.2  Apercgu sur I'expédition d’ AIGEIIE .......ccccuiiiiiiiiiie e 49

1.2 Lavolonté de Savoir (I"AULIE) ....eeeieeeiiiee ettt e e s ee e 57
1.2.1  Savoirs coloniaux et colonialité du SaVOIr .........ccceevieiiiiiiniiiinieeeeeeeeeee 57
1.2.2  Le savoir au contact de 1a COlONIE ......ccceiiiiiiiiiiiieeeeee e 62

2 Enfantin et 'Algérie saint-SiMONIENNE........cccuiiiiiiiiiee e 65
2.1 Une colonisation €N bon PEre .......c..eoiiiiiiiiiieiee e 67
2 O R I Ty o Yo [l =Y o) - [ o T o 1SR 67
2.1.2  LU'expérimentation avant toUt ........ooocciiiiiei e 70

2.2 LA Verité coloniSable .........ooei i 76
2.2.1  Lanouvelle harmonie coloniale ........ccooveriiiiiiiiie e 76
2.2.2  Rire, plainte et haine de 'auUtre......cooccriieeeii e 79
2.2.3  FE0dalité coloniale .......cooiiiiiiiiiecee e 83

3 Colonialité Néo-hipPOCratiQUeE .....ceeeeeei i e e e e e e e eaees 90
3.1 UNEe SOCIBLE €N Breffe o e 93
20 O T V=T o 1 (o T ) [=T g = W oo ] (o 11 RRR RO 93
3.1.2  Biologisation du SOCIal......ccccvrieiiiiiiiiirieeeee e 97
3.1.3 Remodeler le foncier pour repenser I'action hygiéniste ........ccccccveeevieecnrnenenn. 100
3.1.4  Gouverner par 'environNemMENt ......ccccvvveeieiiiiicciiieeeee e e 104

3.2 Hippocrate dans |85 COIONIES ....uueiiiiiiiicrreeeee et e s e rrr e e e e e eeeas 106
3.2.1  Sémiologie hippOCratiQUE ......eeeeeeei i e 106
3.2.2  Hippocratisme postcolonial .......ccccoociiiiiiiie e 108
3.2.3 Limportance de I'hygiéne coloniale dans I’Anthropologie raciale.................. 111

4  Généalogie du regard MEICal .......cccuveiieiiii i 116

4.1 Naissance de 1a MEdECING MOGEINE.......oovuuuuieeeee ettt et eeet et eeeererara s 118



g I A U el o L=\ V=Y e (U I 0 = 1= [ L= 118

4.1.2  Fourcroy et I'organisation de la médecine moderne..........ccccoceveeeirveeeecnnennnn. 121

4.2 Contage et prophétie MEdICale .........oeviiiiieiieeeeccee e 124
4.2.1 Lavaccination changera le monde.......cooccueiiiiiei e 124
4.2.2  Vaccine et expérimentation ........ccccceviiiiiiiiiiiee e 130
4.2.3  De la médecine clinique a la médecine des bas-fonds ..........ccccevvviveeeinineennn. 135

S =N o To TU] Ko [T ol L] o 1= PP PPN 140
5.1  Fantasmagories COlONIAIES ......cccuiieiiiiiiee ettt e et niaee e 144
5.1.1 Dudiscours médical a I'esthétique savante.........ccccoecueeeeeiiiieeccciiee e, 144
5.1.2  Narration médicale et inesthétisme racial.......cc.ccceeeerieriiiniiniieneeeee, 146

5.2 AILErité coloNiale GENIEE .....ooci it e e e aae e 149
5.2.1 Discours médical et sexualisation des INdigENES ..........eeveevciieeeeiiieee e, 149
5.2.2  Racialisation et construction du genre........ccccevcvieiiiciiee e 156

6  Paladins de 1a MOdErNite.........ooouiiiiiiiiiieee e 164
6.1 De la difficulté des innovations et des avancées médicales ..........ccccevuveveeneennnen. 167
6.1.1  Une vieille question encore d’actualité ............ccceeeeeiiiiiciiiee e 167
6.1.2  EMPIre de l@a BELISE...uciii e 172

6.2 La MOdErnite MaiS... cooocuiiiiuiiiiiiie it 176
6.2.1  AME dE 12 TACE.c.cuititctctetctctetcte ettt bbbttt 176
6.2.2  Bienveillance républicaine et grammaire raciale......cccccccceveecivreeeeeeeeieeccnnennn, 179

6.3  Biocolonialisme et médecine sociale..........cccveriieiiiriiiiie e 183
6.3.1  Les colonies comme [aboratoire .........cccceeveeeiiiiiiiiecicee e 183
6.3.2  Effets COllaterauX.....ccooiiiiriieeeeee s 185
6.3.3  Lesfaitsrien que [eS faitS ....ueiieeeei e 189

7  Critique de la raison coloniale et contribution a une relecture du contrat social......... 195
7.1  Contrat social et qUASI-SOCIELE .....ccooi e 198
7.1.1 Solidarisme et lien social hygiéniste ........cccceeeeieiiiiiiieee e, 198
7.1.2  BiO-SOlAriSME ....eeiiieiiieeeeee e e 202

7.2 CodiCille dE ClasSe .....cceiiiiiieeeiiee e e 206
7.2.1  Le continUUM CarCeral....cccueeiiieriiiiieeeeeee e e 206
7.2.2  Contrat social Vs GUErre SOCiale .........ceeveerieriierieeee e 213
7.2.3  Avenant RACial......cooiiiiiiiiiie e 217
CONCIUSION <.ttt e e b e e b b e e e b e e e s abe e e e abeeesabeeeeaneesanneens 228

211 oY [ToT=4 =T o1 o [T USRURRN 239






Résumé :

Le passé est, et a été, un enjeu d’apres luttes idéologiques, étant donné qu’il est le socle
de la légitimation de tout pouvoir. Le présent travail s’intéresse a une histoire majeure encore
d’actualité qui remue les passions : 1’histoire de la colonisation et des identités coloniales a
travers le discours savant et en particulier celui des médecins et des hygiénistes. Cette thése est
une interrogation adressée aux délimitations, héritées de cette histoire de conquéte, qui fixaient
les espaces et les corps et opéraient des marquages protéiformes (race, genre, classe, sexualité,
ethnie, etc.). Ceux-ci servaient comme autant de lignes de démarcation entre le Nous et le Eux.
Ces marquages continuent encore aujourd’hui, retravaillés et reconfigurés au gré des
contraintes postcoloniales, de dicter I’appréciation de 1’altérité et des identités nationales (dans
les pays anciennement colonisés et les anciennes métropoles).

Ces identités se sont construites sur le principe de la préservation d’un soi national
homogene sans cesse confronté a un danger de souillure contre lequel il fallait se défendre. Face
a ce péril de dégénérescence qui touchait essentiellement les classes laborieuses, les hygiénistes
entendaient jouer un réle déterminant dans le rehaussement de la race francaise. Ce relévement
passait notamment par des recommandations qui visaient a réorganiser le corps social de telle
sorte que les espaces comme les individus devaient observer des regles strictes quant a la
salubrité, telle la propreté des lieux d’habitation et des corps, une consommation saine et
modérée, une sexualit¢ encadrée et surveillée, etc. Des thématiques récurrentes telles que
I’alcoolisme et les maladies vénériennes ¢€taient mises en avant pour montrer cette
dégénérescence et préconiser des politiques volontaristes pour les éradiquer.

Dans cette these, je montre que le discours tenu a la méme période, c’est-a-dire les
soixante-dix premicres années de la colonisation algérienne (1830 - 1900), en direction des
colonies et qui mettait en avant une différence radicale entre la métropole et sa colonie
algérienne ne correspondait pas tout a fait a la réalité. En effet, en mettant en parallele les
descriptions de 1’état sanitaire de la métropole et de la nouvelle colonie il ressort que le progres
(médical notamment) qui servait de leitmotiv a la conquéte était un projet qui partait d’une
assise largement lacunaire.

En convoquant la science, particulierement le discours des médecins et des hygiénistes,
je mets en lumiere le processus d'homogénéisation et de réification des populations conquises

durant cette période. Mon objectif est de montrer les mécanismes par lesquels les identités



coloniales vont se constituer en partant de I'hypothese que l'infériorisation des autochtones a
servi de référent et de cadre a la construction d’un soi européen. Celui-ci est défini comme
supposément homogeéne en face d’une altérit¢ indigéne congue elle aussi comme
monolithique. Il s'agit de repérer les modalités mises en ceuvre par le discours colonial pour
produire cette altérité dépréciée qui visait a asseoir la domination coloniale.

Cette recherche interroge 1’impact du discours médical et hygiéniste sur la construction
de D’identité¢ indigéne. Au-dela de son role thérapeutique et prophylactique, il s’agit de
considérer la médecine comme un dispositif qui a largement participé a fagonner les contours
de I’idéologie coloniale. La pratique médicale va des lors accompagner la politique d’annexion
dans son ¢€lan « civilisationnel » et, en tant que tel, devenir un moyen indispensable pour
asseoir une domination raciale de la colonie. Le discours hygiéniste, porteur d’ une haute idée
de la science et du progres, ne sera pas uniquement 1’alibi de la progression de la colonisation.
I1 sera aussi le lieu ou la représentation de 1’altérité¢ indigene prendra sens et acquerra une
signification effective. Ce discours d’une science qui déborde le cadre scientifique, en se
faisant récit parfois littéraire et fictif, contribuera dans une grande part a modeler des catégories
réelles dont 1’idéologie coloniale se saisira. Il participera aussi a rendre concevable la mise en
place du code de I’indigénat qui sera une entorse au contrat social que la Troisiéme République
tentera de mettre en place. Ce code, qui faisait des autochtones des étres diminués et incapables
d’assimiler les idéaux du progres, inscrivait I’exception raciale comme fondement des relations

coloniales.

Mots clefs : race, Indigene, classes dangereuses, classes laborieuses, discours, médecine,

hygiene, contrat social.



Abstract:

The past is, and has been, an issue of harsh ideological struggles, since it is the core for
legitimating any power. The present research examines a major history, still topical that moves
passions: the history of colonization and colonial identities through the scientific discourse,
particularly the physicians and the hygienists one. This thesis questions the delimitations,
inherited from this history of conquest, that assigned the spaces and the bodies but also traced
multi-sided markings (race, gender, class, sexuality, ethnicity, etc.) that served as so many lines
of demarcations between the « Us » and the Other. These markings continue to this today,
reworked and reconfigured according to postcolonial constrains, to dictate the judgement of the
otherness and national identities (in countries formerly colonized and the former metropolis).
These identities have been built on the principle of the preservation of a homogeneous national
self to protect against the threat of impurity with which it is constantly confronted. Face with
this peril of degeneration which mainly affected the working classes, the hygienists intend to
play a determining role in the enhancement of the French race. This raising included
recommendations especially that aimed to reorganize the social body so that spaces and
individuals had to observe strict rules regarding healthiness such as the cleanliness of living
spaces and bodies, healthy and moderate consumption, defined and monitored sexuality, etc.
Recurrent themes such as alcoholism and the venereal diseases were put forward for showing
this degeneration and for recommending a proactive policy to eradicate them.

In this thesis, I demonstrated that the discourse held during the same period, that is the
first seventy years of the colonization of Algeria (1830-1900), in the direction of the colonies
and which put forward a radical difference between the metropolis and its Algerian colony did
not correspond exactly to reality. Indeed, by comparing the descriptions of the sanitary
condition of the metropolis and the new colony, it appears that the argument of the progress
(especially medical) for justifying the conquest was a project with a largely incomplete
foundation.

By carrying science, particularly the discourse of physicians and hygienists, I highlight
the process of homogenization and reification of the conquered populations during this period.
My aim is to show that mechanisms by which colonial identities are constituted assuming that
the subordination of natives served as referent and framework for the shaping of a European
self. This one is defined as supposedly homogeneous facing to an indigenous otherness also

conceived as monolithic. The objective is to identify the modalities implemented by the colonial



discourse to produce this denigrated otherness which aimed at establishing the colonial
domination.

This research questions the effect of medical and hygienist discourse on the shaping of
the Indigenous identity. It is about considering from this perspective the medicine as an
apparatus which largely contributed to shape the edge of the colonial ideology, above its
therapeutic and preventive role. Medicine will therefore support the annexation policy in its
“civilizational” momentum and, as such, to become an essential instrument for establishing a
racial domination of the colony. The hygienist discourse, that bears a high idea of science and
progress, will not be only the alibi of the improvement of the colonisation. It is also the locus
where the representation of the Indigenous otherness makes sense and get an effective
signification. This discourse of a science that bursts with the scientific framework, changing
into a literary and fictional narrative, will contribute in a large part to shape the real categories
that colonial ideology will take. It will also participate in making conceivable the
implementation of the Code of Indigenous Status which will be an infringement of the social
contract that the Third Republic will try to set up. This code, that transformed the Natives into
diminished beings unable to assimilate the ideals of progress, put the racial exception as

foundation of colonial relations.

Keywords: race, indigenous, dangerous classes, working classes, discourse, medicine, hygiene,

social contract.



Remerciements :

Il est d’'usage de finir une thése par des remerciements. Pour ma part je veux ici
témoigner de ma profonde gratitude a toutes et tous celles/ceux qui m’ont permis de devenir
meilleur (humainement). Je souhaite d’abord dire toute ma reconnaissance a Jane Freedman et
Cornelia Moser qui ont été présentes a tous les instants pour accompagner cette theése. Sans
elles, je n’aurais pas trouvé le courage ni les ressources morales pour aller jusqu’au bout. Je
remercie Sandra Nicolas qui a été tout au long de ces années une amie d’un soutien
incommensurable. Tous les mots et tous les remerciements ne suffiraient pas pour dire combien
elle a été importante dans ce cheminement semé d’embuches et d’épreuves. Je tiens a remercier
Eleni Varikas sans qui cette thése et les questionnements qui la traversent n’auraient jamais été
soulevés. Je la remercie, ainsi que Michael Lowy, d’avoir cru en moi et de m’avoir accompagné
toutes ces années.

Plus que des remerciements, cette thése a été aussi 1’occasion de croiser des personnes
formidables qui sont devenues au fil des années ma famille de cceur. Je pense ici a Karima
Ramdani, avec qui j’ai tant échangé et avec qui j’ai appris beaucoup, mais aussi toute sa famille
qui m’ont accueilli comme un des leurs. Je pense aussi @ mon ami et frére Franck Freitas-Ekué
avec qui j’ai tout partagé et qui a accompagné intellectuellement toute cette thése. Ses
remarques m’ont été d’une aide précieuse.

Je remercie toutes les personnes du site Pouchet et de I’Université Paris VIII qui m’ont donné
un peu de leur temps et avec qui j’ai pass€ tant de moments merveilleux. Je pense a Daniele
Senotier, Christelle Germain, Dani¢le Kergoat, Helena Hirata, Vincent Farnéa, Fatiha Talahite,
Christine Cadot, Aurélie Dammame, Dani¢le Linhart, Thomas Guiffard, Sophie Bono-Lauriol,
Michel Kokoreft, Julienne Flory, Jean-René Borelly, Marie-Héleéne Bonello, Mireille Morvan,
Jean-Yves Richardeau, Gérard Amailland, Haude Rivoal, Maira Abreu et tous/toutes les ami.e.s
pongistes.

A la mémoire de Hugo Moreno et Daniel Lindenberg qui m’ont tant appris.

Les ami.e.s, tous et toutes ceux/celles qui m’ont un jour gratifi¢ d’une accolade amicale (quand
la COVID le permettait) trouveront ici mes remerciements les plus sinceres : Nehara Freedman,
Hasseéne Amirat, Khider Ghemras, Eva Rodriguez, Djamel Ramdani, Mourad Lakehal, Viviane
Lay, Halima Touil, Djamila Iguernlaala, Nina Sadeq, Malika Iguernlaala, Jean Echalier, Jalila
Ramdani, Antonieta Vera Gajardo, Jenny Ariaza Jabraxaz, Fatma Cingi, Camille Fauroux,
Quentin Ravelli, Myriam Paris, Kamila Bouchemal, Catherine Achin, Karim Hammou, Keivan
Djavadzadeh, Salima Amari, Nicolas Jounin, Isabelle Gouarne, Akila Kizzi, Myriem Auger,

Christine Daussin, Julia Legrand, Michelle Paiva, Laure Pitti, Hasbat Said Bacar, Lounis

5



Djamel, Clémence Léobal, El Hadi Ben Kaci, Adama Sidiki Diourte, Sy Kong, Hanane
Ameqrane, Anne Jacquelin, Claire Barabé, Gabriele Pinna, Isabelle Clair, James Cohen, Lotte
Arndt, Kolja Lindner, Samir Bendahbia, Lisandre Labrecque-Lebeau, Maxime Cervulle,
Marion Dalibert, Marco Renzo Dell'omodarme, Tho Ntsia.

Je remercie Azadeh Kian, Delphine Peiretti-Courtis, Olivier Le Cour Grandmaison et Judith
Surkis d’avoir accepté de participer a mon jury de these.

Mes journées seraient bien ternes sans le sourire de mon neveu Yanni et de ma niéce Léa. Ce
travail ne serait rien sans les encouragements et la présence de mes deux sceurs Lynda et Zahra
qui m’ont appris le sens du mot courage.

A la mémoire de dada parti tot et qui aurait tant aimé étre 1a.

A la mémoire de mon pére.

A yisem aadzizen a Yemma !



Introduction

« On ne doit respecter que ce qui est moral et juste. La société arabe péche
par la base, c’est-a-dire par 1’organisation de la famille. Il y a entre les droits et les
devoirs une inégalit¢ choquante qui est une cause d’affaiblissement et de
dégradation (...). Tant que le role de la femme ne sera point modifié 1également,
I’ Arabe se livrera a tous ses débordements et laissera péricliter sa famille. La rénovation
de I’Algérie ne commencera, que le jour ou 1’égalité sera proclamée entre les époux ;
ou la loi de transmission de I’héritage sera entourée de toutes les garanties dont elle
entourée en France. Nous appelons donc de tous nos veeux ce moment supréme ou la
femme, dégagée des liens qui la retiennent dans 1’esclavage, aura dans cette société son

véritable role d’épouse et de mere ! »l,

La présente these est née de 1’étonnement qu’a suscité la lecture de I’ouvrage de Sven
Lindqvist, Exterminez toutes ces brutes’. Cette ceuvre présente un intérét non pas seulement par
les faits qu’elle retrace mais aussi par sa méthodologie et sa position. A la croisée de I’enquéte,
de I’autobiographie et du carnet de voyage, il me semble qu’on peut aisément dire qu’il s’agit
la d’une étude postcoloniale et d’un regard excentré et concerné par ce que fut I’Europe et son
« ceuvre » en Afrique. Incisif dés la premicre phrase, Lindqvist prévient qu’il ne s’agit pas d’une
quéte d’inédits : « vous en savez déja suffisamment. Moi aussi. Ce ne sont pas les informations
qui nous font défaut. Ce qui nous manque, c’est le courage de comprendre ce que nous savons
et d’en tirer les conséquences »°. Car il s’en trouvera toujours des incrédules et autres septiques,
pour mettre au défi d’apporter des preuves. Mais il est évident que tout ce qui sera présenté et
mis en €vidence ne suffira jamais a convaincre celui qui aura décidé que les vaincu.e.s de
I’histoire n’ont pas droit de cité et, que, si d’aventure 1’avancée de la civilisation a fait des
millions d’esclaves et en a tué autant, les bienfaits que la civilisation a donnés, que sont
I’hdpital, la route, etc., seront la pour absoudre I’ignominie.

Puis en me consacrant a la lecture d’ouvrages dits scientifiques, notamment ceux des
hygiénistes et autres scientifiques qui ont trouvé dans les colonies le lieu idoine pour déployer
toutes leurs connaissances, j’ai été frappé par la place qu’occupait I’ Algérie dans leurs travaux.
A la fois un objet qui les fascinait, qui a donné lieu a une profusion d’écrits de vulgarisation et
d’enquétes scientifiques, et en méme temps un espace ou tout n’y était que répulsion et

désolation. C’est le cas de la citation mise en exergue. Le docteur Amédée Maurin, chirurgien

! Maurin, Amédée, La saison d’hiver en Algérie, G. Masson, Paris, 1873, p. 138
2 Lindqvist, Sven, Exterminez toutes ces brutes, Les Arénes, Paris, 2007.
3 Ibid. p.27.



a Alger et lauréat de I’Institut et de I’ Académie de médecine, dont I’ouvrage est pour le moins
qu’on puisse dire était loin de la description médicale. Mon étonnement fut d’autant plus grand
quand j’ai parcouru la petite notice concernant ce médecin, et bon nombre de ses collegues qui
traitaient de I’ Algérie, dans I’ouvrage de Charles Tailliart intitulé L'Algérie dans la littérature
francaise: essai de bibliographie méthodique et raisonnée jusqu'a l'année 1924°. Ce
rattachement d’ceuvres considérées, par son auteur et ses pairs, comme scientifiques n’est pas
fortuit. L entremélement de la médecine et de la littérature était chose assez répandue®. Ce style
d’écriture qui s’¢loigne de I’écriture savante a été développée durant le siecle des Lumicres par
des médecins qui voulaient trouver un juste milieu afin que leurs écrits puissent se répandre
sans que ces derniers ne produisent les effets inverses de ceux escomptés, notamment sur les
questions d’hygiéne sexuelle. Ceci « a conduit un certain nombre d’entre eux a se tourner du
coté des lettres, et a importer au sein de 1’énonciation dogmatique propre au traité savant
différentes formes telles que la poésie, le dialogue, la narration sous forme d’anecdotes, ou
encore la construction en tableaux, dans le but d’obtenir un effet sur un lectorat large »°. Les
médecins et les hygiénistes du XIX° s’inscriront dans cette tradition et les écrits sur la nouvelle
colonie qu’était I’Algérie et ses habitants allaient étre dans une large part appréciés par
I’entremise de cette vulgarisation a mi-chemin de 1’écriture scientifique, du moins dans ses
objectifs, et du récit littérature. Mais alors que les auteurs des Lumicres redoutaient que leurs
écrits n’attisent I’imaginaire des lecteurs non encadrés, force est de constater que ceux de
I’époque qui va suivre, et surtout ceux concernant les colonisé.e.s, seront des textes ou

I’imaginaire sera excité a outrance.

Connaitre I’Indigene
La conquéte de I’Algérie, qui ne fut pas un long fleuve tranquille, s’est accompagnée d’une
production scientifique conséquente : journaux, monographies médicales, ouvrages d’histoires,
précis de géographie, etc. L’ Algérie était largement discutée et enseignée dans les différentes
académies scientifiques métropolitaines et dans les universités. A cet égard, a partir de la III°

République les « sciences coloniales » vont devenir une réalité dans le paysage académique

4 Tailliart, Charles, L'4lgérie dans la littérature francaise : essai de bibliographie méthodique et raisonnée jusqu'a
l'année 1924, Slatkine, Geneve, 1999 (1925), p. 114.

> C’est ce que montre notamment RIGOLI, Juan dans Lire le délire. Aliénisme, rhétorique et littérature en France
au XIXe siéecle, Paris, Fayard, 2001.

% Wenger, Alexandre, « Médecine, littérature, histoire », Dix-huitiéme siécle, vol. 46, no. 1, 2014, p.324.



frangais’. Elles finiront par s’institutionnaliser a la fin du XIX® siécle a partir du moment ou les
colonies deviendront un objet digne des bancs de 1’université et non plus un simple sujet de
curiosité d’aventuriers®. Dés lors s’est posée la question de savoir les raisons d’une telle
profusion savante alors que 1’ Algérie n’était plus considérée comme colonie depuis au moins
1848 (année de I’annexion officielle de 1’ Algérie et de sa départementalisation). Mais plus ces
productions prétendaient lever le voile sur le vécu des Indigenes, plus leur réalité devenait plus
sombre (d’un point vue politique, économique et social). A mesure que le territoire et ses
habitants étaient connus et cernés, les Indigeénes étaient relégués a une condition de paria. En
revanche, les colonies et I’ Algérie étaient des tremplins soit pour des carrieres universitaires et
académiques, soit pour des carrieres politiques. Les «universitaires fascinés par
I’administration coloniale et (les) administrateurs convertis aux charmes de la chaire cultivent
(...) deux activités professionnelles, bien souvent complémentaires de 1’enseignement :
I’expertise coloniale et la carriére politique »°. Traiter des colonies, et se voir érigé en experts
des Indigeénes, n’était pas du tout marginal. Des carriéres prestigieuses se sont construites a
partir des colonies et en particulier de 1’Algérie'®. La connaissance de I’ Algérie, a travers sa
population autochtone et la diversité qui constitue son territoire, était aussi 1’occasion de batir
des carricres. Et en parlant de carriére je ne parle pas uniquement de fonction. Je me réfere ici
a la définition plus large qu’en donne Edward Said dans /’Orientalisme. En mettant en exergue
’expression de Disraeli selon laquelle « 1’Orient est une carriére »'!, Edward Said renvoie a
cette « cohérence fabriquée, a cette véritable constellation d'idées qui est le phénomene
essentiel s'agissant de 1'Orient, et non pas a sa pure et simple existence »'%. Cette définition
permet a Said de saisir les discours coloniaux dans leurs diversités. Car le discours d’un
gouverneur n’était aucunement comparable, en soi, a un discours d’un médecin ou a celui d’un

hygiéniste. Comme 1’explique Orazio Irrera, « le discours orientaliste, en effet, se réitere en

7 La question était de savoir si les sciences coloniales partie intégrante des sciences sociales ou une discipline
indépendante. Pour approfondir ce point je renvoie au travail conséquent de Singaravélou, Pierre, Professer
l’empire. Les « sciences coloniales » en France sous la III° République, Publications de la Sorbonne, Paris, 2011.
8 Ibid, p. 44.

® Ibid, p. 108.

1911 nous suffira de citer le Maréchal Patrice de Mac Mahon qui a construit d’abord sa carriére militaire durant la
conquéte de I’ Algérie jusqu’au début des années 1850. Et c’est a partir de 1’ Algérie que Mac Mahon participera
au coup d’Etat de 1851 de Louis-Napoléon Bonaparte. Il deviendra ensuite le Gouverneur de I’ Algérie entre 1864
a 1870. Sa carriere dans les colonies et par la suite sa participation a la répression lui vaudront de devenir Président
de la République entre 1873 a 1879. On citera aussi Prosper Enfantin, dont il sera question dans le chapitre consacré
aux missions scientifiques en Algérie. Le Pére Enfantin, comme il est communément appelé, trouvera un terrain
de prédilection pour ses projets de colonisation. Mais sa mutation en expert de la colonisation sera surtout
I’occasion de se relancer comme I’héritier de la pensée saint-simonienne.

"' Said, Edward, L’Orientalisme. L’Orient crée par I’Occident, Editions du Seuil, Paris, 2004 (1978), p. 12.

12 Ibid., pp.17-18.



prenant appui sur une variété de pratiques d’écriture et de représentation qui déterminent de
maniére multiple les processus de subjectivation des différentes carriéres »'°. C’est cette
cohérence que je tente d’excaver quand je traite des discours aussi variés que ceux des
hygiénistes et des savants qui ont pris 1’Algérie comme objet, et a partir de laquelle ils ont
construit des carrieres. En revanche I’intérét que je porte aux discours resserre le sujet et
I’espace géographique. Mon questionnement ne concerne pas 1’Orientalisme dans sa globalité
qui, en « prenant comme point de départ, trés grossierement, la fin du dix-huitiéme siecle, (...)
(est une) institution globale qui traite de 1'Orient, qui en traite par des déclarations, des prises
de position, des descriptions, un enseignement, une administration, un gouvernement : bref,
l'orientalisme est un style occidental de domination, de restructuration et d'autorité sur
1'Orient »'*. Dans le cadre de ma thése je me focalise sur I’Indigéne, algérien plus
spécifiquement, comme produit du discours colonial. L’usage et mon recours au discours
colonial, comme source premiere de I’appréhension de 1’Indigeéne et de sa construction en tant
qu’altérité radicalement opposée a I’identité européenne!®, se référe a ’usage du discours tel
que proposé d’abord par Michel Foucault puis a sa suite Edward Said. Chez le premier le
discours renvoie a « I’ensemble des significations contraintes et contraignantes qui passent a
travers les rapports sociaux. (...) (Il s’agit) d’'un champ stratégique, ou les éléments, les
tactiques, les armes ne cessent de passer d’un camp a l’autre, de s’échanger entre les
adversaires. C’est dans la mesure ou il est commun que le discours peut devenir a la fois un lieu
et un instrument d’affrontement »'®. Pour ma part, je partage la portée signifiante du discours
et son caractere contraignant, et méme son caractere réversible, mais il me semble que Foucault
met entre parenthese le temps long et lent des effets du rapport de pouvoir. Certes, aucun rapport
n’est figé, ni dans le temps ni approprié¢ définitivement par des individus, mais pour ceux et
celles qui le subisse pendant des si¢cles son retournement peut sembler utopique. Il n’en
demeure pas moins que le discours dominant a donné lieu a des identités qui n’ont cessé de se
re-configurer au gré de I’évolution des rapports de pouvoir et de la réitération du discours
colonial. Pour E. Said le discours visant a « la domestication de I’« Orient » passe ainsi par son

annexion au savoir européen, comme [’assujettissement des populations passe, dans les

13 Trrera, Orazio, « Discours et subjectivation chez Edward Said. De la technoéthique de I'écriture a la « carriére »
dans L'Orientalisme », Tumultes, vol. 35, no. 2, 2010, p. 83.

14 Said, Edward, L Orientalisme, op.cit., p.15.

15 Ou comme le dirait Hall, Stuart, «la production de ’autre comme quelque chose d’étrange, d’exotique,
d’extérieur a soi, comme quelque chose d’obscurci, dépourvu d’ancrage historique », in Alizart, Mark, Hall, Stuart,
Macé, Eric et Maigret, Eric, Stuart Hall, Paris, Editions Amsterdam, Paris, 2007, p-46

16 Foucault, Michel, « Le discours ne doit pas étre pris comme. .. », Dits et Ecrits II, Quarto/Gallimard, 2001, Paris,
p.125.

10



perspectives biopolitiques analysées par Foucault, par la transformation des sujets en objets du
discours médical. Objectiver, réifier, annexer, sont un seul et méme mouvement, rendu possible
seulement par la médiation discursive. Ce que produit le discours savant, (...), ¢’est, pour les
sujets annexés, une représentation d’eux-mémes, de leur histoire et de leurs supposées
mentalités par le conquérant : une forme d’aliénation radicale qui prétend leur interdire d’étre
I’origine méme de la représentation de soi »!”. Cette thése se propose d’interroger la question
de la race a travers le cas spécifique de la construction de 1’Indigéne algérien. Mon hypothése
de départ soutient I’idée que le discours colonial, plus spécifiquement ’ensemble des
productions scientifiques et encore plus précisément les discours hygiénistes, ont contribué¢
largement a la construction de I’identité indigéne. Ce questionnement vise a montrer que
I’expansion coloniale était aussi un processus a la fois de construction d’une altérité
objectivable et de ce que Fanon nommait « I’imposition culturelle irréfléchie », c’est-a-dire la
construction d’un soi selon une vision négative et dépréciée. Des lors, je postule ici que
I’Indigéne devient un marqueur qui permet de produire une identité européenne, dans les

colonies mais aussi en métropole, supposément stable et égalitaire.

Ma recherche pose la question, en filigrane, de la finalité de cette obsession de vouloir connaitre
les Indigenes dans les moindres actes et les moindres recoins de leur existence. Mais surtout de
quelle manigre et par quel chemin les autochtones algériens, dans leur diversité (étant donné la
multiplicité culturelle et religieuse qui essaimaient dans I’Algérie précoloniale qui était
traversée par tout I’héritage arabo-berbere mais aussi tous les apports amenés par les invasions
ottomanes et autres), ont-ils été¢ subsumés dans un « label » qui finira par devenir une identité
a part enticre ? Et par « label » j’entends, et suis, la définition qu’en donnera Edward Said qui
considere I’existence des identités — musulmanes et arabes dans son analyse de 1’Orientalisme
—comme « des communautés d’interprétation (...) (dont la) désignation représente des intéréts,
des revendications, des projets, des ambitions et des rhétoriques (...). (...) (Ces) « labels »
tellement saturés de sens, et surdéterminés par 1’histoire, la religion et la politique comme étant
des subdivisions de de «I’Orient », (...) nul ne peut les employer sans tenir compte des
importantes médiations polémiques qui masquent les entités — si tant est qu’elles existent — que
ces labels désignent »'8. Cette enquéte me parait d’autant plus importante qu’elle interpelle les

labels dont nous sommes aujourd’hui porteurs. On ne peut comprendre nos identités

17 Vollaire, Christiane. « L'Orient des désorientations. Une fiction de I'expertise », Lignes, vol. 42, no. 3, 2013,
pp-108-109.
18 Said, Edward, Réflexions sur [’exil et autres essais, Actes Sud, Paris, 2008 (2000), p. 275.

11



postcoloniales si on n’a pas effectué¢ au préalable ce travail généalogique que je me propose de
réaliser dans le cadre de cette these. Et par généalogie j’entends un travail historique qui vise a
saisir la multiplicité des savoirs qui ont contribué a fagonner une identité indigéne qui prendra
bien des masques mais dont les effets se retrouveront tout au long de la colonisation et au-
dela'®. Ce sont ces questions, sur ces labels relégués dans un oubli quasi-total, concernant
notamment I’histoire coloniale et la longue période de I’indigénat, que j’ai découvert bien apres
ma scolarit¢ dans une Algérie qui voulait faire de la période coloniale une parenthése qui
n’aurait aucunement altérée 1’identité algérienne.

On ne peut décréter par une volonté politique 1’effacement, d’un coté (du cété de 1’ancien
colonisateur) comme de 1’autre (du c6té des anciens colonisé.e.s), de faire fi de ce passé
commun et qui a donné lieu a nos identités postcoloniales. Et considérer ces identités nécessite,
me semble-t-il, d’observer les catégories qui leur donne sens : en I’occurrence la race, le genre
et la classe. Mais il est évident qu’en allant a rebrousse-poil, en se posant la question des
conditions historiques de I’émergence de ces catégories, surgit inévitablement le probléme de
I’anachronisme. D’autant plus que 1’arriére-pensée qui est la mienne, en analysant le discours
colonial, est de mettre en lumicére le racisme inhérent au projet colonial. Or, le positionnement
théorique qui sera adopté dans la suite de cette thése, et assumé, sera celui d’un « anachronisme
controlé » que Nicole Loraux concevait comme un retour « vers le passé avec des questions du
présent pour revenir vers le présent, lesté de ce que 1'on a compris du passé »?°. En effet, on ne
pourrait comprendre le racisme colonial que si on mobilise I’interaction des autres rapports de
pouvoir a I’ceuvre pendant la colonisation. Et on ne peut considérer ces différents rapports qu’en
usant de leurs conceptualisations contemporaines en prenant évidemment conscience de la
temporalité et du contexte spécifiques qu’induit le dispositif colonial. Par dispositif j’entends

les divers discours qui ont a la fois produit et pérennisé I’identité indigene algérienne sur des

1 Pour Foucault Michel Foucault « la généalogie ne prétend pas remonter le temps pour rétablir une grande
continuité par-dela la dispersion de 1’oubli ; sa tche n'est pas de montrer que le passé est encore 13, bien vivant
dans le présent, I'animant encore en secret, apres avoir imposé a toutes les traverses du parcours une forme dessinée
des le départ. Rien qui ressemblerait a I'évolution d'une espéce, au destin d'un peuple. Suivre la filiere complexe
de la provenance, c'est au contraire maintenir ce qui s'est passé dans la dispersion qui lui est propre : c'est repérer
les accidents, les infimes déviations -ou au contraire les retournements complets -, les erreurs, les fautes
d'appréciation, les mauvais calculs qui ont donné naissance a ce qui existe et vaut pour nous; c'est découvrir qu'a
la racine de ce que nous connaissons et de ce que nous sommes il n'y a point la vérité et I'étre, mais l'extériorité de
l'accident », in Foucault, Michel, « Nietzsche, la généalogie, 1’histoire », in Dits et Ecrits I, 1954-1975, Paris,
Quarto/Gallimard, Paris, 2001, p. 1009.

20 Loraux, Nicole, « Eloge de 1'anachronisme en histoire », in Espaces Temps, Les voies traversiéres de Nicole
Loraux. Une helléniste a la croisée des sciences sociales, 2005 (1993), p. 131. Pour d’autres usages de ce concept
en histoire, voir Boucheron, Patrick et Offenstadt, Nicolas, « Introduction générale : une histoire de I’échange
politique au Moyen Age », in Boucheron, Patrick, L espace public au Moyen Age. Débats autour de Jiirgen
Habermas. Presses Universitaires de France, 2011.

12



bases raciales. Et afin de considérer et d’apprécier le processus de cette démarcation, entre une
identité européenne supposément homogene et une identité indigéne pensée comme unie,
archaique et antithétique, il s’agit d’élargir les éléments qui concourent a cette délimitation.
L’enquéte que j’entreprends dans cette recherche interrogera le dispositif colonial en tant
qu’« ensemble hétérogeéne, comportant des discours, des institutions, des aménagements
architecturaux, des décisions réglementaires, des lois, des mesures administratives, des énoncés
scientifiques, des propositions philosophiques, morales, philanthropiques, bref : du dit aussi
bien que du non-dit »*!. L’usage que je fais de cette définition n’est pas uniquement la mise en
avant de la multiplicité des sources qui contribueront a asseoir la domination coloniale. Ce qui
retient mon attention c’est d’abord I’intervention de ces €léments hétéroclites et variés, qui
donnent I’impression d’une pleine maitrise des différents domaines touchant aux Indigenes,
comme autant de représentations de réalités produites et productrices de sens. J’ajouterai que
ces discours sont I’acmé de I’instabilité, et de I’incapacité de réduire compleétement au silence
les objets de ces discours, qui a régné tout au long de la colonisation. Méme s’il n’existe que
trés peu de traces des Indigénes (de leurs perceptions de I’avénement progressif de 1’ordre
colonial), durant la période dont je traite a savoir les soixante-dix premicres années de la
colonisation (1830-1900), I’écho de leurs voix n’a jamais été aussi présent. Présent dans
I’anxiété et la crainte que leur présence suscitait. En effet, plus les autochtones étaient relégués
dans le silence (symbolique et réel) plus ils faisaient parler et plus ils étaient sujets d’une
attention particuliére. Et tous ces récits en parlent comme s’il s’agissait d’un objet dont
I’histoire a décrété la disparition passée (en s’¢loignant de la civilisation occidentale avec les
invasions musulmanes au VII® si¢cle et I’imposition d une culture per¢ue comme profondément
a-moderne) et une disparition prochaine (par le refus des bienfaits apportés par la colonisation,
dont la médecine). Comme dirait Michel de Certeau, il s’agit d’un absent qui fait naitre une
série de sentiments allant de I’angoisse a I’attrait érotique?. Ensuite le fait que cette profusion,
en dépit de I’assise scientifique dont elles se paraient, ont été le plus souvent des discours
d’urgence. Cette derni¢re est une des caractéristiques du dispositif qui a pour objectif un

« contrdle-assujettissement »**. Et ce controle en Algérie, comme par ailleurs, par quels moyens

2! Foucault, Michel, « Le jeu de Michel Foucault », Dits et Ecrits II, p. 299.

22 Michel de Certeau prend I’exemple de Robinson Crusoé dont la quiétude est perturbée lorsqu’il découverte des
traces humaines sur la plage. Elles donnent lieu a une appréhension quant a I’origine de ces empreintes de pieds
qui donnent lieu a toutes sortes de supputations qui déstabilisent la sérénité réglée que Robinson a su imposer a
I’hostilité de I’ile en 1’apprivoisant. Cette frayeur ne prendra paradoxalement fin que lorsqu’il sauve celui qui
deviendra Vendredi et en méme son esclave. Ainsi prend fin son trouble quand il reprend sa place de moralisateur
et d’ordonnateur du bien et du mal. Cf. Certeau, Michel de, Histoire et psychanalyse. Entre science et fiction,
Gallimard, Paris, 2002(1987), p.216

23 Foucault, Michel, « Le jeu de Michel Foucault », Dits et Ecrits II, p. 299.

13



et voi(x)es se manifeste-t-il et prend-il effet ? Il prenait, et prend, notamment sens dans
I’affirmation de la réalité de la nation frangaise et dans la défense de son existence en tant que
communauté. Les discours que j’interroge dans la suite de cette recherche, qui font partie du
dispositif colonial, participent de la construction de I’imaginaire, fondement de la nation®*. Ces
discours, auréolés dans le cas qui m’intéresse de 1’autorité scientifique, donnaient a voir a la
fois la grandeur de la nation hors du sol natal et les conquétes qu’ils mettaient a son actif, mais
aussi offraient une échelle de comparaison avec la situation métropolitaine. Ces représentations
de la « réalité » coloniale racontaient une « « histoire » qui donne sa signification a la nation en
tant que monde de signification qui construit I’identification parce qu’elle (...) aide a (...) ( se
perce)voir de fagon imaginaire comme participant d’une certaine facon a un récit collectif
englobant, de sorte que (...)(I")existence quotidienne et monotone se retrouve liée a un grand
destin national qui (...) préexistait et qui perdurera aprés (...) »%. Stuart Hall remarque a juste
titre que « le récit national (se) projette toujours Aors de la réalité¢ de I’époque, hors de ses
conflits et de ses discontinuités, hors de I’irrégularité et des différences (...) »%*¢. Certes, la
nation frangaise ne s’est pas construite en se démarquant uniquement de ’altérité coloniale, il
faut penser aussi a tous les anormaux et marginaux nationaux qui ont nourri le discours
nationaliste du XIX° si¢cle et par la suite, mais cette derniere a été le lieu par excellence ou la
nation s’est le plus affirmée dans sa puissance d’inclusion et d’exclusion raciale. Elle a constitué
a la fois cet hors temporel et spatial qui a permis de construire une fiction d’unité qui a donné
du sens a la nation.

Les représentations des colonisé.e.s, relayées et produites par le discours colonial, n’étaient pas
des photographies neutres et sans prétentions. Les discours scientifiques que j’analyse ont
largement contribu¢ a faconner ces représentations qui vont devenir par la suite des
reproductions d’une essence supposément existante de la réalité indigéne. En cela, ces
représentations inscrites dans le marbre de I’histoire, et ici je suis les traits esquissés par Michel
de Certeau et qui caractérisent 1’historiographie officielle, doivent étre pensées en premier lieu
comme le moyen idoine de dissimuler « les conditions réelles de (...) (leur) production »*’. Les
récits scientifiques, ayant pour objet 1’Algérie et qui ne traitaient que trés peu de la chose

scientifique a proprement parler, racontaient des histoires du vécu des autochtones en mettant

24 Cf Anderson, Benedict, L'imaginaire national : réflexions sur ['origine et l'essor du nationalisme, La
Découverte, Paris, 2006[1996].

25 Hall, Stuart, Race, ethnicité, nation. Le triangle fatal, Editions Amsterdam, Paris, 2019, p. 136-137.

26 Ibid., p.137.

27 Certeau, Michel de, Histoire et psychanalyse. Entre science et fiction, op.cit., p. 62.

14



I’accent sur certains ¢léments plutot que d’autres. Le récit se devait de frapper 1’imagination du
lecteur, pairs et lecteurs anonymes, quant a 1’altérité et 1’étrangeté radicale des native/f.s de la
nouvelle colonie. Or, ces textes sont, me semble-t-il, le témoignage de I’implication des
scientifiques, comme les hygiénistes, dans une entreprise d’indigénisation (dans son sens
politique) traversée de part en part par une idéologie coloniale qui se posait en libérateur des
peuples conquis. Cette mise en exergue, qui plus est scientifique, occultait a la fois les enjeux
bénéfiques des territoires algériens pour la métropole et les réseaux d’intéréts — dont parle
Edward Said — dans lesquels ces scientifiques naviguaient en tant qu’experts au service de
I’autorité politique et économique. Ces représentations agissent a la maniere d’un « trompe-
I’ceil (...) (qui) ne fournit plus ni la visibilit¢ de son statut de théatre ni le code de sa
fabrication »*®,

En deuxiéme lieu, ce travail de représentation qui est aujourd’hui un ensemble de textes et de
picces qui nous renseigne sur le processus de signification a I’ceuvre pendant la colonisation et
a donc une valeur historique, se voulait un dévoilement de la réalité¢ du terrain de la conquéte
et de la « pacification »*°. Dés lors, I’approche qui analyse, et que j’adopte dans cette thése, tout
discours colonial qui prétend décrire et parler au nom du réel sera pergu comme étant « injonctif
(car) il « signifie » comme on signifie un ordre »*°. Il s’agit en I’occurrence de « dicter
interminablement, au nom du « réel », ce qu’il faut dire, ce qu’il faut croire et ce qu’il faut
faire »*!. Et c’est ainsi que je congois le statut des discours hygiénistes que je convoque dans
cette recherche : un réle loin d’une préoccupation uniquement scientifique mais plutot
accomplissant un travail « pédagogique et normatif, nationaliste ou militant. (Qui plus est) en
énongant ce qu’il faut penser n’a pas besoin de se justifier, puisqu’il parle au nom du réel »*.
Ce sont donc des arguments d’autorité émis a partir de positions réputées renseignées et
impliquées. Ces représentations, a force d’étre répétées, comme le dit Edward Said, deviennent
un peu plus vraies et renforcent la crédibilité de leur auteur™.

Troisiémement, découlant des deux points précédents, le fait de prendre a témoin la réalité de
la colonie, et de ce que ces médecins et autres prosateurs scientifiques prétendent éclairer d’un
regard neutre et bienveillant, donne de la crédibilité a la narration. Ajouter a cela I’itération qui

traverse plusieurs domaines et on aboutit a une production d’une réalité¢ censément décrite. Le

2 Ibid.

2 Ainsi nommait-on la guerre de conquéte.

30 Certeau, Michel de, Histoire et psychanalyse. Entre science et fiction, ibid.
31 Ibid.

2 Ibid., p. 63.

33 Said, Edward, L Orientalisme. L’Orient crée par I’Occident, op.cit., p. 89.

15



discours, produit certes mais surtout accompagné de tout le poids du statut des auteurs et
renforcé par le soutien de 1’autorité coloniale, devient « performatif. (...) Les voix charmeuses
de la narration transforment, déplacent et régulent I’espace social. Elles exercent un pouvoir
immense (...). (Et en se réclamant de la science) Elle(s) arme(nt) (...) et (...) mobilise(nt)des
clientéles. (...). Aussi, souvent plus lucides que les historiens eux-mémes, les pouvoirs
politiques ou économiques se sont toujours efforcés de (...) (les) mettre de leur coté, de (...)
(les) flatter, de (...) (les) payer, de (...) (les) orienter, de (...) (les) controler ou de (...) (les)
mater »*4. C’est ce triptyque, qui détermine la nature du récit historique selon Michel de
Certeau, qui servira de cadre théorique et de fil conducteur de toute cette recherche.

Pourtant il ne s’agira pas non plus d’une enquéte qui vise a dévoiler un systéme a 1’ceuvre qui
aurait pour objectif de modeler un Indigéne idéal-typique. Et 1a encore ¢’est vers Edward Said
que je me tourne lorsqu’il marque sa différence avec Foucault sur le choix de ses textes. Je
m’inscris pleinement dans son sillage sur I’importance des auteurs individuels et
individuellement considérés*>. Un médecin anonyme, ou pour le dire autrement qui n’a pas
marqué ni I’histoire de la médecine ni celle de la narration historique, retient mon attention en
ce qu’il se fait le relais d’un certain esprit du temps sur la perception de I’autre, le peu de
considération de ce que représente la culture et la vie des colonisé.e.s et plus globalement sur
la place de la race comme grammaire des rapports sociaux. Et partant de I’idée qu’il n’y a pas
eu un moment clef et fondateur dans la construction de 1’identité indigene, en tant qu’identité
intruse, il s’agira dans cette thése de montrer le long processus, dans lequel les hygiénistes et
les médecins ont pris une part importante, de la re-production des traits qui vont durablement
caractériser les autochtones algériens.

Cette recherche pose la question de cette intrusion comme surgissement d’un absent-présent.
Toute la période coloniale, de fagon encore plus prégnante durant les premieres soixante-dix
années, les autochtones seront percu.e.s et ancré.e.s dans une position de paria. Je veux parler
d’une intrusion qui sera difficilement défendue par les discours qui ont eu pour objet la colonie
algérienne et ses habitants. Difficile parce que tous ces discours, qui allaient reprocher aux
autochtones d’avoir dénaturé et défiguré cette terre avec les invasions musulmanes, plagaient
tous les autochtones dans une perspective d’imposture. Difficulté liée aussi et surtout au fait

que le discours colonial se voulait une justification d’une entreprise émancipatrice mais qui

34 Certeau, Michel de, Histoire et psychanalyse. Entre science et fiction, op.cit. p. 64.
35 Said, Edward, L Orientalisme. L’Orient crée par I’Occident, op.cit., p. 37.

16



dans les faits appuyait et grossissait tous les traits qui allaient aboutir a 1’exclusion et la

construction d’une identité indigéne viciée et rétive a toute entrée dans la modernité*®.

Identité paria et épistémologie de I’ignorance
Mon enquéte est une généalogie postcoloniale du moment colonial qui s’intéresse aux
processus de fabrication des identités coloniales. Je pose dans ce travail la question du processus
de racialisation des autochtones algériens a travers les discours principalement hygiénistes et
médicaux. Ma thése se concentre sur ces derniers et leur prétention a participer et a peser sur le
devenir social et sur les voies préconisées pour éradiquer les fléaux qui minaient la société
francaise et de ses territoires algériens tout au long du XIX® siecle. Durant la seconde moitié de
ce méme siecle, et notamment sous la Troisieme République, les médecins vont jouer un role
primordial et occuper les devants de la scéne politique®’. Ce réle se vérifiera dans I’implication
des médecins dans I’entreprise coloniale, a la fois en tant qu’auxiliaire de la force d’occupation
mais aussi, et surtout, comme idéologues et penseurs de 1’évolution de la nouvelle colonie dans
le cadre de la nation frangaise (posant ainsi avec acuité le probléme d’une continuité avec le sol
de la « mere-patrie » €tant donné la présence d’une population autochtone importante avec
laquelle il fallait composer). Mon hypothése centrale est que I’indigénisation, comme processus
de disqualification d’une partie des autochtones algériens de la citoyenneté, se fera par
I’entremise des discours a vocation scientifique sur la base d’une détermination raciale des
droits politiques, juridiques et sociaux. Quels rapports ont les discours hygiénistes avec cette
identité-paria, qui sera consacrée et entérinée par le code de I’indigénat qui verra le jour sous
la Troisieme République, et qui fera de la terre algérienne un territoire de la République a deux
échelles : une pleinement frangaise et rattachée a la métropole (qui concerne essentiellement la
population coloniale européenne) et 1’autre plongée dans les méandres de I’histoire de
I’arriération (la population berbére et arabe) ? La connaissance a 1’ceuvre et offerte a voir dans
ces discours n’est-elle pas en définitive un savoir qui implique du pouvoir ? Ou pour le dire
autrement, « il n’y a pas de relation de pouvoir (colonial) sans constitution corrélative d’un

champ de savoir (sur la colonie et les colonisé.e.s), ni de savoir qui ne suppose et ne constitue

36 Sur la figure du Paria voir Arendt, Hannah, La Tradition cachée. Le juif comme paria, Paris, Christian Bourgois,
1987 [1978] ; Varikas, Eleni, Les Rebuts du monde. Figures du paria, Paris, Stock, 2007 ; Varikas, Eleni, «
L’intérieur et I’extérieur de I’Etat-nation. Penser... outre », Raisons politiques, 21, 2006.

37 Cf. Trisca, Petre, Les médecins sociologues et hommes d’Etat, F. Alcan, Paris, 1923.

17



en méme temps des relations de pouvoir »*. Il n’y a de pouvoir colonial concevable, ni dans sa
pratique ni dans ses effets, sans ce savoir concomitant de la conquéte.

La question qui traverse 1’ensemble de ce travail est I’entrecroisement du discours politique
et du discours scientifique. Le premier pourrait simplement renvoyer a la parole politique
monopolisée par une caste particulicére, le personnel politique, et le second pourrait quant a lui,
étre I’apanage d’une autre caste toute aussi particuliere, les scientifiques. Mais 1’objet de ma
these est de tenter d’aller au-dela de ces dichotomies habituelles et de considérer le discours
scientifique comme éminemment politique et le discours politique comme influencé et sensible
aux dires, au point de vue et a I’expertise scientifique. Je me suis focalisé sur ’hygiénisme
comme emblématique de ce discours scientifique, parce que plus que tout autre ce dernier s’est
voulu trés tot un partenaire informé et par conséquent impliqué et intéressé par 1’organisation
du corps social.

Le point de départ de ma réflexion sur I’importance du mouvement hygiéniste comme pouvoir
normatif au XIX® siécle prend sa source dans la pensée foucaldienne sur «la maniére dont la
connaissance est liée aux formes institutionnelles, aux formes sociales et politiques - en
somme : I'analyse des relations entre le savoir et le pouvoir »*°. Trois termes sont d’emblée mis
en sceéne : les institutions, les différents savoirs et le concept de pouvoir. Dés lors, je me suis
posé la question de la localisation de I’enquéte Foucaldienne. Il m’a semblé que le fait que
Foucault exclue de son analyse la question de I’Etat pour ne se focaliser que sur le discours des
institutions (prisons, hopitaux, etc.) aboutit a séparer ce qui constitue le fond méme de sa pensée
a savoir le lien entre la marge et le centre. En d’autres termes a quels centres et a quelles
marginalités s’intéresse-t-il ? Le fait de ne pas penser les institutions comme extension de I’Etat
risque d’aboutir a I’incapacité de penser certaines marginalités, dans le cas qui m’intéresse les
colonies et en particulier I’ Algérie. Il m’a semblé nécessaire de porter un intérét particulier a
I’histoire de I’institution médicale mais cette fois a travers les travaux des historiens de la

t* ou encore Charles E. Rosen*'. Ces travaux ont le

médecine tels que Erwin H. Ackerknech
mérite de revenir sur I’histoire de la médecine et de son institutionnalisation mais aussi sur les
progres de la santé publique. Ces ouvrages classiques de I’histoire de la médecine suivent un
chemin linéaire en montrant notamment les événements marquants qui ont permis a la santé

publique de devenir un enjeu médical majeur et 1’avénement de I’Etat comme un acteur

38 Foucault, Michel, Surveiller et punir, Gallimard, Paris, 1975, p. 32.

39 Idem, « Folie une question de pouvoir » Dits et Ecrits II, op.cit.

40 Ackerknecht, E. H., La médicine hospitaliére a Paris (1794 — 1848), Payot, Paris, 1986 (1967).

41 Rosen, Charles E. Explaining Epidemics and others studies in the History of medicine, Cambridge University,
1992.

18



impliqué dans la prophylaxie des pandémies. Ces travaux présentent cet aspect lin€aire car ils
essayent, et ils y parviennent, de lier les événements politiques de la fin du XVIII® siécle et tout
au long du XIX° siecle aux transformations de la médecine et de ses institutions. La critique
principale que j’adresse a ces travaux, et par la méme a ceux de Michel Foucault aussi, est
d’ignorer complétement le lien entre ces transformations métropolitaines et leur impact sur
1I’Algérie. En France, cette question ne rencontre que trés peu d’intérét, voire pas du tout. Il
semblerait deés lors que cette problématique soit tellement marginale qu’elle n’attire nullement
I’attention des universités francaise. Exception faite des travaux d’Yvonne Turin et d’Olivier*?
Le Cour Grandmaison® qui ont largement nourri mon travail et mes interrogations sur la place
de la médecine et de I’hygiénisme, mais plus globalement de la science en tant que pouvoir. La
premigére, dans son ouvrage Affrontements culturels dans l'Algérie coloniale, posait le probléme
du manque de généralisation de 1’éducation et de la santé parmi les populations autochtones en
termes de résistance de ces derniers. Le travail d”Yvonne Turin avait le mérite de replacer le
médecin dans une perspective sacerdotale. En effet, une réflexion sur la contribution du
discours médical et hygiéniste dans le processus de racialisation colonial, comme ce sera le cas
ici, ne doit pas occulter le fait que les médecins et les hygiénistes engagés sur le terrain colonial
croyaient en la sincérité de leur engagement. Ils se voyaient, comme le fait remarquer Turin,
comme « les apotres et les missionnaires d’une maniere d’étre, que ses conquétes donnaient a
la France la responsabilité de diffuser. Ils se trouvaient engagés dans un ceuvre planétaire qui
les dépassait, mais dont ils acceptaient volontiers leur part. (...). Mission exaltante que d’ouvrir
la voie 2 un monde nouveau, dans laquelle s’engage la gloire de la nation tout entiere. Ces
hommes appartiennent a leur temps, et ne séparent pas leur action de I’éclat qui doit en jaillir
sur leur pays. Qu’une certaine €loquence nous fasse sourire et soit, aujourd’hui, taxée de
cocardiére, n’enléve rien a la trés grande sécurité dans le bien, qui anime ces consciences »**.
Cet extrait résume assez bien la vision que les historien.ne.s ont eu, et continue dans une large
mesure d’avoir, des médecins dans les colonies. L’intérét me semble-t-il de cet ouvrage majeur
est de ne pas considérer de fagon manichéenne les différents acteurs, notamment les médecins,

et de leur redonner une part de sincérité dans leur engagement. Cependant, cette foi, qu’ils

42 Turin, Yvonne, Affrontements culturels dans I'Algérie coloniale. Ecoles, médecines, religion, 1830-1880, Paris,
Maspero, 1970.

43 Notamment Le Cour Grandmaison, Olivier, L Empire des hygiénistes. Vivre aux colonies, Paris, Fayard, 2014.
Mais on peut aussi citer les deux ouvrages précédents qui forment un tout : /dem, Coloniser, exterminer : sur la
guerre et I'Etat colonial, Paris, Fayard, 2005 ; idem, La République impériale : politique et racisme d'Etat, Paris,
Fayard, 2009

4 Turin, Yvonne, Affrontements culturels dans I'Algérie coloniale. Ecoles, médecines, religion, 1830-1880, op.cit.,
p. 306.

19



avaient dans leur devoir et dans le role que la France avait endossé comme avant-garde de la
civilisation, ne saurait les exempter d’un examen critique sur leur participation comme un des
rouages centraux de la colonisation. Et en dépit du sentiment exaltant que pouvait ressentir ces
médecins en découvrant 1’Algérie, le seul monde auquel ils allaient contribuer allait étre un
monde obscurci par des considérations raciales. Bien au contraire, ils allaient renforcer les
anciens poncifs que les Européens avaient des autochtones nord-africains. Mais en relisant leurs
discours, on revit au quotidien la vie de ces médecins au contact de la réalité. Une réalité
complexe ou, durant les premieres décennies, il y avait encore 1’espoir d’attirer les indigénes
vers la France. C’est ce que le général Beaufre stationné a Oran appelait de ses veeux en 1851 :
Il serait juste de s’occuper des Arabes qui paient les principaux impdts de la
colonie ; humain de ne pas abandonner a ses habitudes de superstition et
d’ignorance un peuple qui compte aujourd’hui parmi les sujets de la France a
plus juste titre méme que les étrangers qui forment une grande partie de la
population européenne de 1’ Algérie ; il serait politique enfin, de ne point négliger
le moyen que nous offre la médecine d’étendre notre influence et de préparer
cette fusion qui n’est point impossible*
Ce général se montre lucide quant aux moyens de rallier les tribus et voyait dans la médecine
un point d’acceés. Ce qui voulait dire que les autochtones ne rejetaient pas d’emblée les
« bienfaits » que pouvaient apporter la médecine. Ce haut gradé ne se trompait pas non plus en
considérant le rapport entre politique coloniale et médecine. Mais en définitive, dans I’ouvrage
de Turin, I’accent est surtout mis sur I’échec de la médecine a convaincre les indigenes,
notamment sur la nécessité de la vaccination, sur des bases de superstition. Or, ce travail
interroge cette période comme si par ailleurs en France la médecine avait gagné les cceurs et
convaincu la majorité des Francais. La recherche de Turin est précieuse en ce qu’elle remet en
scene le quotidien de I’avancée de cette médecine coloniale mais elle n’interroge pas les

discours que ces médecins produisaient comme pourvoyeurs de représentations*®. Pour ma part

4 Cité par Yvonne Turin, ibid., p. 321.

46 Dans la méme décennie ot Yvonne Turin a écrit son livre, Jacques Léonard écrivait de son coté un article trés
éclairant sur la question. Il rappelait combien les hygiénistes en Algérie opéraient des comparaisons avec la
maniére dont se comportaient les Bretons a la méme époque. On y trouvait ainsi les mémes « récriminations
médicales contre les innombrables imperfections de la puériculture indigene ; les accoucheuses algériennes
essuient les mémes critiques acerbes que nos terribles matrones rurales ». Léonard, Jacques, « Médecine et
colonisation en Algérie au XIXe siécle », in, Annales de Bretagne et des pays de I'Ouest. Tome 84, numéro 2,
1977, p. 483. Au terme de cet article, Léonard répondait sans ambages a toute la rhétorique qui voyait des cotés
positifs a la médecine coloniale. Il déclarait que « sauf exception, ils (les médecins) ne sont pas venus en Algérie
pour secourir les indigénes, dans un but uniquement philanthropique. S'ils vaccinent les enfants musulmans, non
sans difficultés, c'est pour obéir aux instructions officielles, et cet acte d'autorité publique protége indirectement
les soldats et les colons européens contre l'extension de la variole ; a I'époque des chemins de fer et des paquebots

20



j’ai adopté la position de Jacques Léonard qui voyait que « dans ces conditions, toute
manifestation de racisme, ingénu et spontané, se voile de bonne conscience et de bonnes
intentions »*’. Ce qui revient a dire qu’on ne peut minimiser la position, la perspective et le role
des médecins et hygiénistes dans la racialisation des Indigeénes algériens.

Olivier le Cour Grandmaison de son coOté signale combien ce sujet a été peu traité et son
étonnement est d’autant plus légitime quand on considére I'intérét pour les colonies, en
particulier pour 1’ Algérie, et les sciences coloniales. Comment des sciences qui ont connu une
institutionnalisation précoce — dés 1886 au sein de 1’Ecole libre des sciences politiques et dés
1889 avec la création de I’Ecole coloniale*® — ne donnent-elles pas lieu a plus d’études plus
conséquentes quant a leur importance et aux roles qu’elles ont joué dans la construction et la
consolidation des représentations coloniales ? Une des réponses qui servira aussi d’hypothése
de travail dans cette recherche est que cette mise au ban participe d’une logique plus large
d’injustice épistémique qui « survient quand les concepts et les catégories grace auxquels un
peuple se comprend lui-méme et comprend son univers sont remplacés ou affectés par les
concepts et les catégories des colonisateurs »*. Cette injustice épistémique est doublement
contraignante en ce qu’elle intervient a la fois dans un cadre colonial, par la profusion des
productions scientifiques coloniales qui entendaient offrir une connaissance pratique et
historique globale des colonisé.e.s, et dans un cadre post-colonial, par une ignorance active qui
est une forme d’aveuglement qui empéche de voir les effets de la dépossession épistémique
opérée pendant et aprés la colonisation®”.

C’est cette lacune qui m’a amené a me poser la question de la racialisation des autochtones
algériens par I’entremise des discours savants et en particulier ceux des hygiénistes. Une des
questions de départ a ¢été¢ de voir comment ces médecins, qui reflétent dans leurs idéaux et dans
leurs formations les débats métropolitains, vont contribuer a la catégorisation et la
marginalisation des colonisé.e.s au nom de la civilisation dont la médecine était le porte-

drapeau. Patricia M.E. Lorcin®! une des premiéres a s’étre intéressée a la médecine coloniale

qui rapprochent les distances, la lutte contre les maladies exotiques est aussi destinée a préserver la vieille Europe.
Ces médecins sont évidemment des petits bourgeois frangais réalistes ; leur paternalisme sous le second Empire et
sous la troisiéme République répond a un intérét bien compris ; non seulement la population musulmane n'est pas
disparue, mais l'effort colonial implique sa collaboration et son développement », ibid., p. 492.

47 Ibid.

48 Cf. Pierre, Singaravélou, Professer ['empire. Les « sciences coloniales » en France sous la III° République,
op.cit.

4 Rajeev, Bhargava, « Pour en finir avec I’injustice épistémique du colonialisme », Socio, 1| 2013, p. 44.

0 Cf Medina, José, The Epistemology of Resistance. Gender and Racial Oppression, Epistemic Injustice, and
Resistant Imaginations, Oxford University Press, Oxford, 2003.

5! Lorcin, Patricia MLE. « Imperialism, Colonial Identity, and Race in Algeria, 1830 — 1870. The Role of the
French Medical Corp », in Isis, 90, 1999.

21



en Algérie, a analysé justement le role des médecins dans la construction a la fois de 1’identité
indigéne mais aussi de I’identité européenne dans les colonies. Le corps médical engagé en
Algérie était dans une large mesure issu de I’Ecole de Médecine de Paris ou les idées et les
préceptes saint-simoniens avaient une grande influence sur la vision que les médecins avaient
de la société et de son organisation. Selon cette doctrine, la société idéale serait patriarcale et
les élites (scientifiques, technocrates, industriels) devaient guider les masses pour améliorer
leur niveau de vie et atteindre un haut niveau de civilisation.

Le début de la colonisation algérienne fut marqué par la pensée et la doctrine saint-simonienne.
Cette derniere va étre transplantée en Algérie par I’intermédiaire notamment des médecins
coloniaux®. Ils ont, en plus de leur mission auprés de la troupe, accumulé les données et les
¢tudes scientifiques (hygiéne publique, climatologique, etc.) qui vont étre relayées dans les
différentes publications métropolitaines (Gazette Médiale de Paris, Annales d'hygiéne publique
et de médecine 1égale, etc.).

En dépit de la mutuelle méfiance entre Indigénes et médecins, le contact était inévitable. L’une
des premiéres occasions fut I’épidémie de Choléra et de variole qui a sévi durant les premicres
années de 1830. SiI’implication des médecins durant cette période n’était pas 1I’événement qui
allait montrer la supériorité du savoir francais, il devait en revanche étre I’occasion pour ces
praticiens d’étudier les mceurs et coutumes des colonisés. Cela allait donner lieu a une
comparaison entre la rusticité de 1’hygiene locale et le savoir médical frangais. La conclusion
prévisible était I’infériorité des Indigenes et de leur culture.

Une des figures de ce corps médical, a titre d’exemple, on peut citer le docteur Baudens™. Ses
travaux furent relayés et publiés par les soins de I’Académie des Sciences et dans la Revue de
Paris®® qui s’occupait essentiellement de littérature. Ceci montre la large diffusion, en dehors
des cercles spécialisés, des idées et vues des médecins sur les colonisé.e.s. En plus des maladies
rencontrées dans les colonies et de la possibilité pour les Européens de s’installer dans les
nouveaux territoires, Baudens, comme pratiquement tous ses confreres, s’attardait longuement
sur les meeurs et caracteres des différentes populations indigenes : saleté, cupidité, fanatisme et
cruauté¢ des Arabes. En contrepartie, les Kabyles étaient dépeints comme I’antithése des
premiers. Pour Lorcin, ces descriptions vont largement contribuer a asseoir les stéréotypes qui

vont caractériser les Indigenes. Le travail de Lorcin, outre le fait qu’il est pionnier sur la

52 [bid. Sur I’importance des saint-simoniens en Algérie voir Emerit, Marcel, Les Saint-Simoniens en Algérie,
Belles Lettres, Paris, 1941.

53 Lucien Bauden (1804-1857) était un médecin militaire qui a servi en Algérie dés 1830. Il s’est distingué par
I’'usage a une grande échelle de 1’anesthésie a base chloroforme.

3 Cf. Baudens, Lucien, « Journal d’un médecin de I’expédition de Constantine », in Revue de Paris, t. 52, 1838.

22



question de la médecine coloniale en Algérie, retient mon attention parce qu’elle met 1’accent
sur le fait que I’engagement des médecins coloniaux n’était pas circonscrit dans des cercles
académiques. Les débats que connaissaient les sociétés académiques et scientifiques
métropolitaines étaient popularisés dans des ouvrages destinés a un grand public.

Un des médecins que Lorcin met en lumiére est le Docteur Bodichon qui a développé a partir
de ses études sur les colonisés sa théorie des races®®. Selon ce médecin la supériorité et
I’infériorité sont le résultat de I’organisation morale et physique des civilisations. La supériorité
est déterminée par le rejet de la foi au profit de la raison. Les idées de Bodicon seront reprises
par d’autres médecins comme autant de sources viables. Ce médecin, qui n’est pas un cas rare
ni un cas isolé, affirmait que « I'expérience démontre que plus I'homme est inférieur, moins il
est susceptible d’amélioration. Son type se maintient avec d'autant plus d’opiniatreté, que son
infériorité est plus prononcée. L'ané¢antissement des races inférieures est donc fatal. Il est le
moyen de perfectionner 'humanité, la débarrassant des étres intransformables, nuisibles ou
inutiles au progres. 11 est un malheur individuel ou d'une minorité ; mais il devient un bien pour
la majorité. Il augmente la somme du bonheur sur la terre. La sensibilité peut déplorer cette
condition : la raison doit 'approuver ; car toute amélioration est précédée d'une destruction. La
loi humanitaire et animale veut que l'inférieur soit sacrifi¢ au supé rieur, l'insecte a l'oiseau,
l'oiseau a I'espece humaine et autre, I'imparfait au plus parfait. Ces destructions se font dans un
but d'unité humaine, afin que la prédiction du Christ soit réalisée : Il n'y aura plus qu'un troupeau
et qu'un pasteur »°. Ce sont ces discours, qu’André Pichot qualifie de « délire calvinisto-
racialo-darwino-colonialiste »°’, que j’analyse et qui constitueront le répertoire normatif dans
lequel les médecins et hygiénistes puiseront pour concevoir une grille de compréhension de
I’altérité indigene.

L’engagement des médecins s’est accentué a partir des années 1860 sur le régime a adopter
dans les colonies : militaire ou civil. C’est finalement ce dernier qui sera adopté sous la
Troisieme République. Les saint-simoniens a I’image du docteur Warnier, comme on le verra
dans la présente recherche, allaient jouer sous ce régime un réle important dans le rapport avec
les Indigenes. En effet, c’est la loi qui porte son nom qui va accélérer la spoliation des terres et

qui va durablement paupériser les Algériens.

3> Bodichon, Eugéne, De [’Humanité, Dubos, Paris, 1892
36 Ibid, p. 91.
57 Pichot, André, Aux origines des théories raciales : De la Bible @ Darwin, Flammarion, Paris, 2008, p. 476.

23



On comprend que les médecins prenaient pleinement part au projet colonial. On peut des lors
parler de I’émergence d’une « idéologie de I’impérialisme médical » 8. Pour William Gallois
les médecins ont contribué a légitimer le projet colonial et les massacres qui y seront perpétrés.
I1 rappelle notamment un des événements qui illustre son propos : les enfumades du Dahra en
1845, ou 600 personnes ont été tuées par le Colonel Pélissier. En dépit du fait que les médecins
n’ont pas pris part a ces exactions, Gallois voit dans ce genre d’actions une illustration de
I’attitude globale des colonisateurs a I’encontre des Arabes et des Berberes. Méme s’il concede
qu’un certain nombre de médecins ne partageaient pas les vues et les perspectives destructrices
des militaires, il conclue néanmoins que 1’action individuelle et bienveillante de ces médecins
¢taient localement bénignes et structurellement malignes. Il reléve que 1’intérét des médecins
coloniaux pour les Indigénes est globalement indifférent et peu soucieux de leur état de santé.

Un des intéréts de I"ouvrage de Gallois est d’avoir su exhumer des figures aujourd’hui
completement oubliées. L’une d’entre elles est le docteur Philippe Grenier (1865-1944),
converti a I’Islam, qui sera considéré comme le premier député musulman (élu en 1896). Durant
son bref passage a 1’assemblée nationale, il ne cessera de défendre et d’ceuvrer pour le respect
de la communauté musulmane. Gallois dans un souci de réhabilitation de références
contrebalancant les récits coloniaux fait appel 8 Hamdan Khodja, notable indigene qui a rédigé
un certain nombre d’ouvrages dont le Miroir et qui donne a voir une autre vue de 1’Algérie
d’avant la colonisation : existence de villes et d’une vie intellectuelle foisonnante. Gallois, dans
un autre article®, s’intéresse a I’itinéraire de cinq médecins indigénes et a leurs parcours
exceptionnels mais qui tendent a confirmer que la volonté de la France n’était aucunement
motivée par de bons sentiments a 1’égard des Algériens. La parole de ces médecins, notamment
celle du Dr Ben Zahra® montre 1’écart entre le discours et la réalité de la pratique médicale en
Algérie, qui ne se souciait guere de la santé des Indigenes. La rechecrhe de Gallois s’inscrit
largement dans le sillage des travaux d’Olivier Le Cour Grandmaison en insistant sur le
caractere destructeur de la colonisation et au-dela sur son aspect génocidaire. Méme si le travail
de Gallois reste assez loin des considérations médicales, le fait qu’il ait réhabilité des figures
indigénes, au moment ou tout était fait pour que 1’Indigéne soit cantonné dans une sorte
d’apathie moyenageuse, a le mérité d’excentrer le regard et d’interroger la modernité tant

vantée par I’impérialisme républicain.

38 Gallois, William, The administration of sickness: medicine and ethnics in nineteenth-century Algeria, Palgrave
Macmillan, 2008.

> Idem, « Local Responses to French Medical Imperialism in Late Nineteenth-Century Algeria », in Social History
of Medicine, Vol. 20, N° 2. 2007

%0 J’y reviendrais en conclusion.

24



Les travaux de William Gallois et de Patricia M.E. Lorcin sont convoqués pour montrer
combien I’hygi¢ne et la médecine étaient au centre des préoccupations coloniales et combien
ce qui se passait en métropole avec un écho dans les colonies. Les transformations de la
médecine en métropole va avoir un impact majeur sur la maniére de percevoir 1’ Algérie et ses
habitants. Anne Marcovitch® est une des premiéres avoir tenté d’opérer une périodisation en
miroir des débats métropolitains. Pour elle, I’histoire de la médecine coloniale francaise peut
étre divisée en deux périodes : pré-pasteurienne et post-pasteurienne, avant et apres 1880. La
pensée médicale sera transformée aprés la naissance des Instituts Pasteur. Avant 1880, les
médecins se voulaient les vecteurs de la civilisation capables de transformer les mentalités en
important de nouvelles maniéres d’étre et de se comporter. Mais les comportements des
Indigénes ne correspondaient pas aux attentes des médecins. Dans les colonies, ces derniers
¢taient rejetés parce que symbolisant 1’autorité coloniale mais aussi parce qu’ils remettaient en
cause la conception locale (Indigéne) et le rapport a la maladie ainsi que I’importance de la
religion dans le processus de rémission. Face a cette posture, deux attitudes étaient en
confrontation : celle par exemple du Dr Bertherand qui souhaitait que I’on s’y prenne de fagcon
pédagogique et pacifiée pour amener les Indigénes a accepter la médecine occidentale et par
conséquent la civilisation francaise. La seconde attitude, radicale, est celle qui reflétait
I’idéologie de la domination coloniale et qui mettait en pratique les idées politiques/culturelles
en cours en métropole dans I’analyse de la situation locale sans tenir compte du contexte local.
Selon cette conception il n’était aucunement nécessaire de penser des institutions qui pouvaient
diminuer le choc culturel induit par I’arrivée des colons.

Les hygiénistes en Algérie voyaient dans les meeurs arabes la cause, directe ou indirecte, de la
propagation des épidémies. Ils recommandérent la purification de ’air et la construction des
villes selon les reégles hygiéniques pour prévenir les maladies et assurer un environnement sain
aux colons. Les Arabes, pouvaient accepter l’intervention ponctuelle des médecins mais
refusaient la prévention préconisée : telle que la vaccination contre la variole. Marcovich
rappelle a juste titre qu’au méme moment en métropole, 1’idée de vaccination était loin de faire
I’unanimité et rencontrait la méme défiance. Le refus des Indigenes était en partie motivé par
la peur relayée par les religieux d’un risque de mélange du sang des Indigénes avec celui des

colonisateurs. Ce n’est qu’en 1863 qu’on commenga a accepter 1’idée de vaccination.

61 Marcovich, Anne « French Colonial Medicine and Colonial Rule: Algeria and Indochina », in MacLeod Roy,
& Milton, Lewis, Disease, Medicine and Empire: Perspectives on Western Medicine and The expérience of
European Expansion, London, Routledge, 1988

25



A partir de 1870, il devint évident que I’objectif initial de généraliser gratuitement la médecine
a ’ensemble des Indigénes était un veeu pieux. Déja en 1866, les médecins avaient regu I’ordre
leur intimant d’arréter de distribuer gratuitement les médicaments. Les médecins qui venaient
en Algérie n’y restaient la plupart du temps que le temps de leur service militaire et retournaient
ensuite en France. Peu de médecins voulaient s’installer et faire carriére en Algérie.

La période post-pasteurienne va introduire 1’idée des micro-organismes comme cause des
maladies. Il s’agissait dés lors de protéger la société contre un ennemi invisible. La révolution
pasteurienne va permettre une meilleure mise en valeur, économique notamment, des territoires
colonisés et une exploitation des colonisé.e.s en vainquant par exemple la malaria. Le travail
de Marcovitch a le mérite, méme si elle ne le met pas en avant, de montrer de quelle maniére
la révolution pasteurienne a participé a pérenniser la condition déplorable des Indigeénes et les
possibilités offertes par les découvertes pastoriennes et hygiénistes d’installer plus de colons en
Algérie avec tout ce que cela a comme conséquence au niveau politique et social.

Si la question de I’hygi¢ne et de la médecine semble imbriquée en Algérie, une autre branche
de la médecine, a savoir la psychiatrie, va jouer un role majeur dans le processus d’altérisation
des colonisés. Pour Richard C. Keller® la psychiatrie, en Algérie, est partie prenante de la
médecine coloniale. Elle a été, selon lui, un des supports majeurs du régime colonial. Il tente
de montrer que les psychiatres coloniaux se distinguaient par leur démarche expérimentale mais
aussi par leur tentative de déshumaniser les colonisé.e.s. Il affirme a cet égard que les médecins
tels que le Professeur Porot et ses étudiants ont pris I’Afrique du nord comme terrain
d’expérimentation de nouvelles institutions, de législations mais aussi de nouvelles thérapies
avant de les importer en métropoles. Porot fut, en suivant les theses d’Edouard Toulouse sur la
réforme des institutions asilaires, un des pionniers du traitement bas¢ sur le non-confinement
qui a eu du mal a étre accepté en métropole mais qui a été appliqué avec facilité a Joinville
(Blida — Algérie). Néanmoins, cette maniere de traiter les malades ne concernait que les colons.
Par ailleurs, a Joinville, Porot avait institué une stricte séparation (ethnique) entre les patients
indigénes et européens. Ainsi, il était recommandé, quand il s’agissait de ces derniers, une plus
grande intervention sociale et d’éviter autant que faire se peut ’hospitalisation. En revanche,
en ce qui concerne les Indigenes, il était recommandé une hospitalisation longue et une thérapie
plus intrusive. Pour keller, les médecins étaient a 1’extrémité du rapport de pouvoir colonial. Il

importait par conséquent qu’ils contribuent a asseoir 1’autorité coloniale. Il devait entre autres

02R. Keller, R.C. Colonial madness. Psychiatry in French North Africa, The University of Chicago Press, Chicago,
2007; voir aussi Keller, R.C. “Madness and colonization: Psychiatry in the British and French Empires. 1800 —
1962”, in Journal of Social History, Vol 35, N° 2, 2001.

26



participer a consolider I’image que les Indigénes avaient des Européens : en bonne santé
physique et morale. Il était inopportun et contre-productif que des Européens soient atteints
(exposés) de névroses, de psychoses ou encore de syphilis. Tous les blancs étaient censés étre
les représentants de leur communauté.

Ces médecins, réunis autour du Pr Porot, vont a partir de la fin du XIX°® se regrouper dans ce
qui sera connu sous le nom de I’Ecole d’Alger et dont le congrés des aliénistes 1912 va
constituer un tournant fondamental. Les theses de cette école ont été critiquées par Frantz Fanon
et en particulier les représentations durablement confortées de 1’Indigéne fainéant né, menteur
né, voleur né et enfin du criminel né. Porot tenait pour acquis que ces caractéristiques avaient
pour origine le faible développement des fonctions diencéphaliques et du cortex.

Keller montre que ces considérations tiraient leurs argumentations dans la longue tradition
anthropologique et médicale dans les colonies qui s’est attachée a montrer, tout au long du XIX°®
siecle, que la psychopathologie des Indigénes n’était pas due a des raisons climatiques mais a
une prédisposition racialement héréditaire. En 1884, Adolphe Kocher, disciple de Lacassagne,
a été un des principaux promoteurs de cette théorie selon laquelle la criminalité des Arabes est
un probléme de race et de culture. Porot héritera de cette conception que la race et
I’appartenance ethnique détermineraient 1’état mental et psychique. Pour démontrer cette
intrication, Porot ménera en 1919 une enquéte aupres des soldats indigénes engagés durant la
premicre guerre mondiale. Il conclura que ces derniers étaient inaptes au combat et que de ce
fait tous les musulmans étaient inaptes a €tre assimilés a la société francaise.

Les disciples de Porot tels que Arii vont aller dans le sens du maitre et vont généraliser 1’état
pathologique présumé inné des criminels a I’ensemble de la population indigene. Un autre
disciple, Jean Sutter va, un peu plus tard, en 1939, donner plus de résonnance a une idée phare
de Porot : le « primitivisme » qui « reflete » et résume tous les poncifs développés a I’encontre
des colonisé.e.s depuis le début de la colonisation. Keller, pense que I’article dans lequel Sutter
et Porot remettaient a 1’ordre du jour 1’arriération des Indigeénes fut une réponse au projet de
Blum-Violette qui visait a octroyer la citoyenneté a un certain nombre de musulmans. Porot
aboutit a la conclusion justement que les Indigenes n’étaient pas assimilables du fait que leur
cerveau ne pourrait pas évoluer et ne pourrait pas atteindre le niveau de développement du
cerveau des Francais et que les seuls moyens préconisés pour civiliser les Indigenes devaient
étre pénaux et médicaux plutdt qu’éducationnels et culturels.

Enfin, un des aspects les plus intéressants de I’ouvrage de Keller est le lien qu’il fait entre la
période coloniale et les effets postcoloniaux des travaux de I’Ecole d’Alger. Il rappelle ainsi

que les traitements antipsychotiques et le développement de la Thorazine, de la famille des

27



Chloropromazine, a ¢t¢ développé par des médecins appartenant a 1’Ecole d’Alger et
expérimenté en Tunisie et a Blida (avant d’étre largement utilisé en métropole par la suite).
Cette continuité se retrouve aussi dans la critique que Keller formule a I’encontre de Tobie
Nathan, un des responsables du Centre George Devreux a I’Université Paris 8, a qui il reproche
la reprise de la notion développée par I’Ecole d’Alger : la psychose de la civilisation qui
renforce et promeut I’idée de différence culturelle comme origine pathologique. Selon Keller,
ce différentialisme radical aboutit inéluctablement a la ghettoisation des quartiers.

Ce qui retient mon attention ici est que les frontieéres disciplinaires entre médecine, hygiéne,
médecine 1égale ou encore la psychiatrie était assez floue. Cette derniere a I’instar des autres
branches de la médecine coloniale va servir d’appareil de gouvernementalité des Indigénes. Un
des travaux qui vont dans ce sens est celui d’Alice Bullard 3. Pour cette derniére, bien au-dela
de sa fonction curative, la psychiatrie coloniale va se distinguer par son caractere prescriptif en
calquant certains comportements métropolitains a certaines populations conditionnées par
I’appartenance raciale (déviance pathologique des Nord-Africains). Dans ce contexte de
conquéte, a la fois militaire et scientifique, le patriarcat local va étre partiellement remplacé,
mais non annihilé, par le patriarcat de la civilisation francaise, confrontant ainsi les femmes
indigenes a une double oppression. Partie intégrante de la mission civilisatrice, la psychiatrie
va générer des représentations de femmes indigenes effacées et victimes de 1’oppression de
leurs hommes. En dépit de I'intérét qu’ont les médecins pour les femmes nord-africaines, ce
n’est que pour mieux démontrer I’arriération de la société indigéne et aucunement dans une
perspective bienveillante et d’émancipation.

De méme qu’en métropole, la psychiatrie s’¢tait fixée dans les colonies pour tiche — a ’instar
de Charcot — d’arracher les désordres psychiques des mains des religieux et des guérisseurs
traditionnels (talebs, fqihs). Le Dr Meilhon fut un de ces médecins dont le travail publié¢ en
1886, « I’ Aliénation mental chez les Arabes »%, va avoir une influence sur les représentations
des colonisé.e.s et en particulier sur le fait que la folie chez ces derniers était considérée comme
I’ceuvre de Dieu. La solution préconisée était I’internement dans les asiles et hopitaux francais.
Si en métropole la folie était vue comme une pathologie individuelle, dans les colonies sa

définition était soumise a I’impératif de I’ordre public et a I’hygiene publique. L alcoolisme, la

3 Alice, Bullard, « The Truth in Madness », in South Atlantic Review, Vol. 66 N° 2, Being Global: From the
Enlightenment to the Age of Information, 2001.

64 Meilhon, A.-J., « L’aliénation mentale chez les Arabes. Etudes de nosologie comparée », Annales médico-
psychologiques, 1896, n° 03, Paris, Masson, 1896.

28



drogue et la déviance sexuelle vont ainsi devenir des motifs pouvant valoir I’internement
psychiatrique. La folie va étre progressivement considérée comme une forme de criminalité.
Le Dr Meilhon constatant que la folie touchait plus les Européens que les Nord-africains, en
conclue que c’est le haut degré de civilisation, avec toutes les contraintes qu’elle implique, qui
cause cet écart : plus on est primitifs, moins on est exposés a la folie. La théorie de Meilhon sur
le rapport de la folie et de civilisation se construira en dépit des contradictions liées notamment
a la folie des femmes Nord-africains. Pour Alice Bullard, le modéle de Meilhon ayant été
construit sur la foi d’études portant sur des hommes, il n’entendait aucunement revoir sa théorie
a la lumicre du déficit d’informations concernant les femmes. En effet, Meilhon ne voyait
aucunement les contradictions dans sa présentation des femmes kabyles comme moins exposées
a la folie en dépit du fait qu’elles sont décrites comme occupant des positions civilisées dans
leurs familles, contrairement aux femmes arabes. Bullard voit 1a un indice majeur du caractére
patriarcal de la psychiatrie coloniale. La relecture de ces textes nous permet selon elle de
relever les bréches et les contradictions du systéme colonial. Et ce serait dans ces contradictions
qu’il nous faut chercher les voix des femmes indigeénes. Elle affirme enfin que la folie devait
étre, tout au long de la colonisation et au-dela, une forme de résistance a la double oppression
coloniale et familiale.

L’ensemble de ces travaux posent un intérét majeur a savoir de montrer que la médecine (a
travers ses différentes branches) fut dans les colonies un discours impliqué — théorie et pratique
— Un de mes objectifs est de saisir ces discours coloniaux et de les remplacer dans une
perspective entrelacée et de les considérer comme faisant partie d’une préoccupation et d’une
angoisse interne a la nation. Il s’agit me semble-t-il, d’un souci concernant des parties qui vont
s’adjoindre, par la force et la violence, au processus de construction du contrat social qui sera
a la base la nation francaise. Il s’agit de démontrer in fine que ce contrat qui se voulait,
notamment sous la Troisieme République, le moment du rétablissement du lien qui dépasserait

les différences et les différends (de race et de classe) et qui minaient la société francaise.

Une nation vraiment unie ?
Mais avant d’entamer cette recherche il convient, dans cette introduction, de se poser la
question de I’unité sur laquelle, et partir de laquelle, les discours des savants et des hygiénistes
allaient juger et jauger I’ Algérie. Méme si dans les faits, la tendance et la volonté politique, du
moins d’un point de vue rhétorique, allait dans le sens de I’intégration des classes laborieuses

dans les faits, ce processus va durer et connaitre des péripéties le plus souvent sanglantes et

29



culminera avec trois révolutions pour le seul 19°¢ siecle (1830, 1848, 1871). Cette perspective
nous permettra par ailleurs de comprendre que I’arri¢re-fond de la conquéte de 1’ Algérie et que
le langage qui prédominera outre-mer était déja usité en métropole concernant les marginaux
que sont les prolétaires, les juifs, les Tziganes etc.

Un des écrits les plus cités pour expliciter ce qu’est la nation est I’ouvrage d’Ernest Renan,
Qu’est-ce que la nation ? Dans ce dernier Renan affirmait que « l'essence d'une nation est que
tous les individus aient beaucoup de choses en commun, et aussi que tous aient oublié¢ bien des
choses »®. 11 est intéressant de voir que Renan met d’emblée en avant deux principes qui
deviendront pour ainsi dire des fondamentaux dans les processus de constitution des Etats
modernes que ce soit au XIX® ou au XX° siecle, a savoir la nécessité d’avoir un lien préalable
qui unit la communauté et 1’oubli d’événements douloureux susceptibles de remettre en cause
ce méme lien. Renan pense ici aux différents affrontements sanglants qui ont opposé ce qui va
devenir le peuple frangais. Il s’agit des guerres de religion, mais aussi les différentes révolutions
qui ont fagonné la mémoire francaise.

Si Renan pose cette question en 1882, ¢’est qu’il y avait manifestement un probléme et que
I’idée d’une nation francaise ne va pas de soi. Souvenons-nous qu’a cette date le souvenir de la
défaite, et surtout la perte de I’ Alsace, est encore vivace. Cette méme année verra par ailleurs
la naissance de la Ligue des Patriotes, fondée par Paul Dérouléde. Cette ligue, qui soutiendra
Georges Boulanger®®, va tenter d’encadrer la jeunesse et ranimer la haine de 1’Allemagne qui
se manifestera notamment par la diffusion a une grande échelle du Chant du soldat °’.

Quand Renan parle de I’oubli de la Saint-Barthélemy, c'est-a-dire tout ce qui risque d’évoquer
les divisions qui jusque-la étaient encore vivace dans 1’esprit des Frangais, c¢’est d’une certaine

maniére une injonction a se souvenir. Se souvenir que la France ne peut étre sereine, en tant

%5 Renan, Ernest, Qu est-ce qu 'une nation ?, Imprimerie nationale, Paris, 1996 (1887), p. 228.

% Général Georges Boulanger (1837-1891), fondateur du boulangisme et ministre de la guerre. 11 faillit faire
vaciller la Troisiéme République.

87 « Comme elle dit : “Laissez passer les rois des hommes,

Peuples, reconnaissez nos droits patriciens ;

L’univers est & nous, puisque c’est nous qui sommes

La Prusse et les Prussiens*

Eh bien, moi je le hais, ce peuple de vandales,

De reitres, de bourreaux — tous ces noms sont les siens ; —

Je le hais, je maudis dans leurs races fatales

La Prusse et les Prussiens !

(..)

Que tout s’arme contre eux, contre eux que tout conspire

Que, quels que soient le chef, la route et les moyens,

La France et les Frangais n’aient qu’un seul but : détruire

La Prusse et les Prussiens ». Dérouléde, Paul, Chants du Soldat, Calmann Lévy Editeur, 1883, p.126-127. Ce chant
est une longue exhortation et un véritable pamphlet nationaliste.

30



que nation, tant qu’une partie d’elle est aux mains de I’ennemi. Cet ennemi est désormais a
I’extérieur et il importe qu’il le soit pour que I’unité ait un sens. Renan dans son analyse tente
de trouver ce ciment qui épargnera la mort de la nation francgais, au demeurant envisageable de
ses propres aveux. Cette unité il ne la fait pas se reposer sur la race, du moins c’est ce qu’il
laisse entendre. Il affirmera sur cette question « qu’il n'y a pas de « race » pure et que faire
reposer la politique sur I'analyse ethnographique, c'est la faire porter sur une chimeére. Les plus
nobles pays, I'Angleterre, la France, I'ltalie, sont ceux ou le sang est le plus mélé. L'Allemagne
fait-elle a cet égard une exception ? Est-elle un pays germanique pur ? Quelle illusion ! Tout le
Sud a été gaulois. Tout I'Est, a partir d'Elbe, est slave. Et les parties que I'on prétend réellement
pures le sont-elles en effet ? Nous touchons ici a un des problémes sur lesquels il importe le
plus de se faire des idées claires et de prévenir les malentendus »%. Il est évident que les
penseurs de 1’époque, dont Renan, sont obnubilés par la suprématie allemande. Le différend
guerrier qui aboutira a ’humiliation de la France et I’annexion d’une partie de son territoire en
invoquant notamment la race germanique des Alsaciens comme motif de cette conquéte.
Fustel de Coulanges de son coté en réponse & M.T. Mommsen®® sur la méme question a savoir
I’invocation de la communauté raciale germanique comme justification des visées
expansionniste, réfutait toute confusion entre nationalité et race et en appelle a des raisons
éminemment plus nobles qui uniraient les peuples au-dela, et en dépit, de leurs différences de
race : « ce qui distingue les nations, ce n’est ni la race, ni la langue. Les hommes sentent dans
leur ceeur qu’ils sont un méme peuple lorsqu’ils ont une communauté d’idées, d’intéréts,
d’affections, de souvenirs et d’espérances. (...) La patrie, c’est ce qu’on aime. Il se peut que
I’ Alsace soit allemande par la race et par le langage ; mais par la nationalité et le sentiment de
la patrie elle est francaise »’°. Dans I’esprit de Fustel de Coulanges, il n’est point de doute sur
les sentiments des Alsaciens a 1’égard de la France. Ces sentiments d’attachement, il les
explique non par un quelconque droit de conquéte antérieur, ce qui reviendrait a ne pas sortir
du cercle vicieux du droit du plus fort, mais dans les idéaux qu’a propagés la Révolution de
1789, Selon cette logique, La France et ses élites auraient dii considérer ces mémes
prescriptions aux autres peuples.

C’est le méme raisonnement qu’opere Renan qui cherche a promouvoir les intéréts qui

maintiendraient unis des peuples différents. Pour Renan « Une nation est une ame, un principe

%8 Renan, Ernest, Qu ‘est-ce qu une nation ?, op.cit., p. 110

% Fustel de Coulanges, Numa Denis, Questions contemporaines, Librairies Hachette et Cie, Paris, 1919.
70 Idem, p.96

"V Idem, p.97

31



spirituel. Deux choses qui, a vrai dire, n'en font qu'une, constituent cette ame, ce principe
spirituel. L'une est dans le passé, l'autre dans le présent. L'une est la possession en commun
d'un riche legs de souvenirs ; l'autre est le consentement actuel, le désir de vivre ensemble, la
volonté de continuer a faire valoir I'héritage qu'on a recu indivis »"2. Que ce soit la Révolution
de 1789 ou un autre événement antérieur, il existerait une conscience du peuple francais quant
aux intéréts qui ’unit et ce malgré toutes les différences que I’on pourrait invoquer (d’ordre
raciales ou autres). Pour peu on affirmerait méme qu’il n’y a pas de races, pas que franchit par
ailleurs Renan quand il affirme que « La différence du noble et du vilain est aussi accentuée
que possible ; mais la différence de I'un a I'autre n'est en rien une différence ethnique ; c'est une
différence de courage, d'habitudes et d'éducation transmise héréditairement ; I'idée que l'origine
de tout cela soit une conquéte ne vient a personne »"3. On voit la les relents de discussions
antérieures sur une différence raciale entre, par exemple, les pauvres et les classes aisées. Selon
Renan, il n’y a pas a douter que les « vilains » soient différents du noble (on verra plus loin qui
sont ces vilains), que les qualités et tares des uns et des autres soient héréditaires. Mais malgré
ces différences, que ’on imaginait dans la premiére moiti¢ du 19°™ siécle comme
insurmontables, dues aux dangers immédiats qui menagcaient de dislocation la France, elles
pouvaient étre dépassées et devaient 1’étre pour assurer la pérennité de la nation.

Cette idée de consolidation de la nation deviendra une des taches majeures de la Troisieme
République, par I’entremise notamment de I’école appelée a jouer un role majeur dans la
formation du citoyen’ et par extension de la reconquéte des territoires perdus. Dés lors, 1’école
républicaine, dans cette tdche d’édification, se verra confier la mission de nourrir 1’esprit de
patriotisme, le sens du sacrifice et la foi patriotique dont on trouve un écho dans I’union sacrée
de R. Poincaré”.

Cette Troisieme République va, sous 1’égide, entre autres, de Jules Ferry, connaitre un élan a la
fois colonialiste et positiviste’. Il était le représentant de ce systéme qui va désormais prendre

ancrage et intégrer le projet colonialiste au projet républicain’’. La politique que la Troisiéme

72 Ernest Renan, Qu est-ce qu 'une nation ?, op.cit., p. 120.

3 Ibid., p. 124.

7 Une série de lois, dont la Loi n° 11 696 du 28 Mars 1882 qui rend obligatoire 1’enseignement primaire
obligatoire, vont étre adoptées et aboutir aux lois de séparation 1905

75 Président de la République en 1914 lors de la déclaration de guerre.

76 Les deux termes sont dans la pensée comtienne antagonistes, voir a ce sujet Couderc-Morandeau, Stéphanie,
Philosophie républicaine et colonialisme : : Origines, contradictions et échecs sous la troisieme République,
L’Harmattan, Paris, 2008, p. 42.

77«11 faut dire ouvertement qu'en effet les races supérieures ont un droit vis-a-vis des races inférieures... parce
qu'il y a un devoir pour elles. Elles ont le devoir de civiliser les races inférieures ... Est-ce que quelqu'un peut nier
qu'il y a plus de justice, plus d'ordre matériel et moral, plus d'équité, plus de vertus sociales dans l'Afrique du

32



République va mettre en place se voulait une politique positiviste en ce sens qu’elle allait a
« I’encontre de la théologie, le refus de toute intervention surnaturelle qui fasse appel a une
transcendance ; a ’encontre de la métaphysique, I’exclusion de toute interrogation sur les
causes premiéres et les fins derniéres »"8,

La Troisieme République était surtout la République de ’autoritarisme, inaugurée par la
répression de la Commune en 1871, et de la rhétorique. Le discours affiné, porté par une presse
de plus en plus accessible, est devenu un des instruments modernes de gouvernance. C’est ce
que nous montre notamment Corinne Saminadayar-Perrin quand elle affirme que
« I’imprimerie permet de relayer 1’éloquence dans un pays trop vaste pour pouvoir réunir tous
les citoyens dans 1’espace public du forum ou de I’agora ; la presse fonde ainsi les conditions
de possibilité d’une république étendue aux dimensions d’un grand Etat »°. On assiste au X1X®
a une « démocratisation » de la presse, ce qui permet de relayer plus d’informations ayant des
finalités éminemment politiques. Gabriel Tarde affirmera méme que « le suffrage universel et
I’omniprésence des majorités parlementaires n’ont été possibles que par I’action prolongée et
accumulée de la presse, condition sine qua non d’une grande démocratie niveleuse (...) »%.
Une démocratie donc soucieuse d’atteindre un maximum de lecteurs, pour ne pas dire de
citoyens.

Mais la presse était aussi le lieu privilégié qui reflétait 1’état des débats qui animait la scéne
politique nationale. A ce titre, en anticipant un petit peu, on remarquera que ce peuple auquel
on s’adresse était le plus souvent un peuple absent, si ce n’est dans les courriers des lecteurs,
en réaction surtout aux feuilletons. On peut lire dans ces journaux les représentations que 1’on
se faisait du méme peuple. On peut citer a ce titre, en dépit de leurs longueurs, la réaction
remarquée de Saint-Marc Girardin® dans le Journal des Débats du 8 décembre 1831 face a la
révolte des Canuts de la méme année :

« Il ne faut rien dissimuler ; car a quoi bon les feintes et les réticences ? La sédition de

Lyon a révélé un grave secret, celui de la lutte intestine qui a lieu dans la société entre

la classe qui possede et celle qui ne posséde pas. Notre société commerciale et

industrielle a sa plaie comme toutes les autres sociétés ; cette plaie, ce sont ces ouvriers.

Nord depuis que la France a fait sa conquéte ? » (C’est moi qui souligne) Ferry, Jules Journal officiel, 29 juillet
1885.

78 Hamon, Léo, Les Opportunistes : les débuts de la République aux républicains, Editions MSH, 1991, p. 20.

7 Saminadayar-Perrin, Corinne, Le discours du journal : rhétorique et médias au XIXe siécle (1836 — 1885),
Université de Saint-Etienne, 2007, p. 17

80 Tarde, Gabriel, L opinion et la foule, cité par Corinne Saminadayar-Perrin, ibid, p.18

81 Député en 1834, 1848 et 1871, conseiller d’Etat et ministre de I'Instruction publique en 1848. Critique au Journal
des Débats et collaborateur a La Revue des Deux Mondes. il est ¢lu membre de 1'Académie frangaise en 1844.

33


http://fr.wikipedia.org/wiki/1834
http://fr.wikipedia.org/wiki/1848
http://fr.wikipedia.org/wiki/1871
http://fr.wikipedia.org/wiki/Acad%C3%A9mie_fran%C3%A7aise

Point de fabriques sans ouvriers, et avec une population d’ouvriers toujours nécessiteuse
point de repos pour la société. Otez le commerce, notre société se languit, s’arréte,
meurt : avivez, développez, multipliez le commerce, vous multipliez en méme temps
une population prolétaire qui vit au jour le jour, et a qui le moindre accident peut Oter
ses moyens de subsister ; chercher dans chaque ville manufacturiere quel est le nombre
relatif de la classe industrielle et marchande et de la classe manouvriére, vous serez
effrayé de la disproportion. Chaque fabricant vit dans sa fabrique comme les planteurs
des colonies au milieu des esclaves, un contre cent, et la sédition de Lyon est une espece
d’insurrection de Saint-Domingue »%2,

Le parall¢le est saisissant, mais il dénote 1’état d’esprit de I’époque qui montre justement qu’au

méme moment ou I’on s’appréte a conquérir d’autres terres « vierges », il y avait bel et bien

des indigenes intérieurs. Le méme Girardin poursuit :
« Il faut une taxe des pauvres, il faut réprimer les séditions d’ouvriers, il faut surveiller
avec crainte toute cette population aux abois, qu’accable le contrecoup de quelque
événement commercial qui vient de se passer qui vient de se passer a mille lieues de son
pays. Les barbares qui menacent la société ne sont point au Caucase ni dans les steppes
de la Tartarie, ils sont dans les faubourgs de nos villes manufacturieres ; et ces Barbares,
il ne faut point les injurier ; ils sont, hélas ! plus a plaindre qu’a blamer : ils souffrent ;
la misére les écrase. Comment ne pousseraient-ils pas tumultueusement non plus vers
de meilleurs climats, comme leurs devanciers, mais vers une meilleure fortune ?
Comment ne seraient-ils pas tentés d’envahir la bourgeoisie ? Ils sont les plus forts, les
plus nombreux ; vous leur donnez vous-mémes les armes, et, enfin, ils souffrent
horriblement de la misére. Quel courage, quelle vertu il faudrait pour ne pas céder a la
tentation ! Et ces hommes a qui il faudrait tant de vertu, tant de réserves, ce sont des
hommes que la société a laissés pendant longtemps sans instruction. Elle ne leur a pas
donné la lecture qui pouvait les éclairer, les instruire, les civiliser, et leur donne les
armes ! »®. « Ne donnons point de droits politiques ni d’armes nationales & qui ne
posséde rien »%4,

Ce genre d’assertions refléte d’une certaine manieére, comme on le verra ci-dessous, un état

d’esprit assez répandu pendant toute la premiere moiti¢ du XIX® siecle. Ce que nous dit et nous

montre M. Girardin est que la « populace » est aux aguets et que I’instabilité est le maitre-mot

82 Le journal des Débats, 8 décembre 1831.
8 Ibid.
84 Ibid.

34



de la scéne politique. Mais au-dela on comprend ce a quoi faisait référence Renan quand il
parlait d’oubli. En effet, les différentes révolutions et insurrections du XIX° siécle sont aussi et
surtout des révoltes sociales. Ce que préconise Girardin, qui fut, rappelons-le, ministre de
I’instruction publique, c’est de tenir a 1’écart cette populace de tout ce qui pourrait lui donner
un acces aux moyens de changement auxquels elle pourrait aspirer, a savoir des droits politiques
et des armes. La suite va étre une succession de révoltes et de confiscations : La révolution de
Juillet 1830, appelée aussi les trois, qui finira par amener au pouvoir Louis Philippe. De méme
la Révolution de 1848, qui finira en 1851 par le rétablissement de I’empire. Enfin, en 1871,
aprés la commune, c’est la République des Thiers et Ferry qui verra le jour.

Au vu du déroulement des insurrections qu’a connu le XIX® si¢cle, on comprend que Renan
mette I’accent sur la question de 1’oubli, car il y avait épisodiquement surgissement de
mécontentements qui bouleversaient la configuration politique. Cette ame de la nation dont
parle Renan il faudra la chercher tout au long du siecle, au risque de ne pas la trouver. Elle est
pour ainsi dire un fantdome qui ne prendra réellement forme que par la mise en place d’actions
conjuguées de I’instruction publique et la mise en place d’une médecine hygiéniste qui auront
pour fonction de normaliser les Frangais-e-s.

Mais en dépit de ces révoltes elles finissaient par I’exclusion du peuple et la confiscation de sa
volonté. Michéle Riot-Sarcey en analysant le procédé rhétorique de Thiers®, par lequel il
évacuait le peuple comme agent de I’histoire pour n’étre en définitive qu’un instrument de la
France, voit en Thiers celui qui a compris ['usage de la rhétorique politique et le recours au
temps comme instance de régulation des événements. En effet, pour Thiers, « il faut donc tout
attendre du temps, qui cofte, il est vrai, a I’impatience des hommes, mais qui seul dissout les
partis, en leur montrant la vanité de leurs espérances, I’impuissance de leurs menées, les
avantages du gouvernement qu’ils méconnaissent ; en obligeant les oisifs, qui font le fond des
partis, a embrasser une profession, une carriere, a se jeter dans I’ordre de choses existant pour
s’y faire une place. Il n’y a point de répugnance que ce temps, si bienfaisant, n’efface. Il calma
comme on sait, en 1801, les répugnances des émigrés, des Vendéens, des prétres : car on sait
ou les trouva tous la Iégitimité, quand elle vint les surprendre en 1814 : ils ne conspiraient plus,
ne chouannaient plus, ne préchaient plus, ou ne préchaient que pour le fils de la victoire »*°.
Belle legon de politique moderne. En d’autres termes, ¢’est une gestion par le pourrissement en

comptant sur le facteur temps en tenant bon face aux revendications et en exercant le pouvoir

85 Riot-Sarcey, Michéle, « Temps et histoire en débat. "Tout s’oublie* et “rien ne passe », Revue d histoire du
XIXe siecle, Le temps et les historiens, Numéro 25 (2002).
8 Thiers, Adolphe, La monarchie de 1830, A. Mesnier, Paris, 1831, p.85

35



pour ce qu’il est et pour lui-méme. Il s’agit de faire passer le peuple au second role, voire de le
mettre hors-jeu. C’est ce que nous montre 1a aussi Riot-Sarcey dans la rhétorique de Thiers qui
faisait porter la responsabilité de I’action (révolutionnaire en I’occurrence) a Paris ou plus
largement a la France. Dés lors le peuple n’est qu’un rouage muet de 1’événement. Ainsi,
« Cette négation du peuple comme sujet de sa propre cause, est, selon Thiers, dans I’ordre
naturel d’un énoncé politique, car les mots dont le sens fait signe ne peuvent étre prononcés par
une entité non identifiée »*’. Et de ce fait pendant une grande partie du XIX® siécle des entités
comme France ou Paris étaient plus identifiables que le peuple. C’est dire que ce dernier
n’existait que comme tumulte et comme surgissement dangereux, aphone, incapable de donner
du sens a I’événement.

On peut voir ce refus d’entendre ce que le peuple dit lors de la révolution de 1848 quand
Lamartine refusait de prendre au sérieux les exigences du peuple qui revendiquait place de
Gréve et qui réclamait 1’organisation du travail et la constitution d’un Ministére du progrés®®.
Louis Blanc voyait dans cet événement la révélation du « vrai souverain, et ce souverain le
prolétariat le retenait esclave : que tardait-on a le reconnaitre ? créer un ministére qui fit celui
de I’avenir, remplacer par une organisation fraternelle du travail ’abominable anarchie qui
couvrait sous son vaste désordre I’oppression de la multitude et faisait hypocritement porter
son esclavage les couleurs de la liberté, voila ce qui était a résoudre »*. On voit 12 trés bien,
en 1848, la difficulté¢ encore de penser le peuple. 1l s’agit encore de la multitude. Mais qu’il
s’agisse du prolétariat ou de la multitude, il y a besoin de porte-voix pour rendre intelligible ses
volontés et ses aspirations. On a en I’occurrence une conception du politique qui est incapable
de penser tout simplement le peuple ou quand elle le pense elle I’imagine comme moyen et
jamais comme fin.

Audin-Rouviere décrivant le peuple durant la premiere moitié du 19¢éme le voyait comme
« léger, frivole, ne s’attachant a rien fortement, il oubliait avec la méme facilité ; faible par
caractere, esclave par habitude, doux, humain, il semblait que rien ne pouvait le familiariser
avec la vue du sang, ni lui inspirer le courage nécessaire pour briser les liens qui le tenaient
asservi ; le peuple était de la plus grande indifférence, et dans une espece d’insouciance sur ses
intéréts politiques : on voyait qu’il n’était pas républicain »**. Le peuple est ici cantonné dans

un role de spectateur, incapable de s’engager pour I’obtention d’un quelconque droit. Pis

87 Riot-Sarcey, Michéle, « Temps et histoire en débat. "Tout s’oublie et “rien ne passe* », op.cit., p. 8.

88 Cf. Blanc, Louis, pages d histoire de la révolution de 1848, Libr. de Ve Wouters, Bruxelles, 1850, p. 30.

% Ibid., p.30-31

% Docteur Joseph Marie Audin-Rouviére (1764-1832), cité par Louis, Chevalier, Classes laborieuses et classes
dangereuses, Editions Perrin 2007, p. 486.

36



encore, son caractere pusillanime le rendrait obtus a toute idée républicaine. Ce qui manquerait
au peuple c’est le courage, c’est ce qu’affirmait aussi Renan, et cette disposition semblerait
héréditaire. C’est avec un mépris certain que 1’on considérait le peuple. Le “on* renvoie ici a
une grande partie de ce que la France comptait de lettrés mais aussi aux classes laborieuses et
aux paysans eux-mémes. C’est ce que nous rappelle Eugéne Weber®!, a propos des paysans qui
se percevaient loin du centre qu’était Paris et donc de la France. Ceux qui arrivaient des grandes
villes se sentaient, jusqu’aux débuts du XXeme siécle, en territoires étrangers, voire ennemis.
Un grand fossé séparait les citadins et les ruraux, et il ne s’agissait pas seulement juste d’une
différence minime mais de modes et perceptions complétement antagoniques.

Weber rapporte qu’« avant 1857, c'est-a-dire avant la plantation des pieds de pins, qui devaient
inaugurer une ére nouvelle, encore bien précaire, les références a la “sauvagerie “abondent,
s’appliquent aussi bien au paysage qu’aux conditions de vie et a la population »°2. Une grande
partie de la France, pour ne pas dire la plus grande partie, restait des terres a conquérir et a
« civiliser ». La dénomination de sauvagerie était fréquente quand il s’agissait de désigner tout
ce qui n’¢était pas urbain. Désignation qui s’appliquait a fortiori aux révoltes des ruraux et toutes
leurs manifestations.

Gambetta dans un discours du 26 juin 1871, considérait les paysans d’un ceil circonspect sur
leur capacité a distinguer I’évolution de la chose politique. Sur les raisons de 1’attachement des
paysans a ’empereur et le souhait de voir ce dernier revenir au pouvoir, il voyait les raisons
dans « I’état mental particulier aux paysans. On lui a dit, on lui a répété que sa propriété avait
été instituée et maintenue par Napoléon. Le paysan n’est pas un homme a fines nuances, a fines
distinctions ; il méle et confond Bonaparte et la Révolution ; il n’a pas 1’esprit de distinction et
de critique ; mais il a la perception des gros résultats, et il sait que cette terre que son grand-
pere avait acquise, il 1’a gardée sous Napoléon 1, et qu’a la suite de I’invasion on a menacé
cette terre, pour la défense de laquelle, sous la République, il a versé héroiquement son sang,
sauvant du méme coup son bien et la patrie »**. Ceci revient a dire que les paysans ne pouvaient
et étaient incapables de saisir le sens de la politique. La seule chose qu’il pouvaient, selon
Gambetta, comprendre était la propriété de sa terre immédiate et ne pouvait saisir le sens de
I’appartenance a une quelconque patrie qu’a travers elle.

Le paysan était donc percu comme un étre fruste et résigné tout au long de la premicre moitié

du XIX®, voire une bonne partie de la seconde. Cet état 1éthargique (qui renvoie a une extréme

%1 Weber, Eugéne, La fin des terroirs. La modernisation de la France rurale. 1870 — 1914, Fayard, Paris, 1983
2 Ibid, p.18.
93 Gambetta, Léon, Discours et plaidoyers politiques, 11, Typographie Georges Chamerot, Paris, 1881, p. 29.

37



misere), et surtout les perceptions qui allaient avec, n’allaient commencer a s’estomper qu’avec
I’essor de I’industrie et, selon Eugene Weber, 1’extension des chemins de fer et le tragage des
routes qui vont tirer de leur isolement un certain nombre de régions complétement excentrées.
Avec I’accélération des moyens de transport et la possibilité de rejoindre les grands centres
urbains, pour travailler et faire du commerce, c’est le mode de vie de ces centres qui va
progressivement supplanter et s’imposer a la vie rurale. Ceci signifiait notamment I’évincement
des dialectes et langues régionales et des cultures qu’elles traduisaient.

On I’a vu avec Gambetta, les paysans n’avaient d’intérét, ou trés peu, et n’étaient pas concernés
par la politique au niveau national. Ils demeuraient avec un regard qui se limitait a 1’échelle
locale. Non pas pour des raisons pseudo-héréditaires, mais di au fait de 1’éloignement des
centres urbains, pour ne pas dire de Paris. C’est dire aussi que la ruralité n’occupait pas une
place importante dans les préoccupations des hommes politiques du XIX® siécle. Le plus
souvent, [’'unique rapport que les paysans avaient avec le pouvoir central se limitait aux douanes
et aux impoOts. L’image qu’ils pouvaient avoir de ce pouvoir lointain, et dont le seul lien qu’ils
avaient lui, était d’ordre policier.

Quant aux révoltes des paysans, celles-ci, selon toujours Eugen Weber, n’étaient pas dues a un
sentiment d’appartenance ou de conscience de classe, sans qu’il soit possible de I’affirmer de
facon catégorique, mais di a 1’état de disette, voire méme par un effet d’entrainement, donc
non réfléchi. Weber rapporte a ce propos que le procureur, en 1851, en Ardeche, « dut admettre
que de nombreux insurgés ne savaient pas ce qu’ils faisaient : certains pensaient lutter pour
’abolition des impdts ou pour obtenir du travail ; d’autres croyaient qu’ils répondaient a 1’appel
du Président demandant leur aide et les invitant a marcher sur les villes de province ; beaucoup
avaient été simplement entrainés par la foule »**. Je ne puis pour ma part appuyer cette idée,
mais elle a le mérite aussi de montrer ce que les contemporains pensaient de ce peuple qui serait
incapable d’avoir une réflexion objective sur sa condition. Je ne suis pas sir que cela soit vrai.
Sans pousser nos conclusions trop loin sur la capacité d’agir des paysans, il importe surtout ici
de constater le fossé énorme qui séparait les citadins des ruraux. Ce qui m’intéresse et retient
mon attention ce sont ces perceptions négatives et péjoratives accolées aux plus humbles. De
ce qui vient d’étre dit, il ne faut pas conclure que les citadins représentaient non plus un groupe
homogene qui contrastait avec les ruraux.

Eugene Buret est celui qui s’intéressa de prés a 1’état des classes laborieuses dans les villes.

Pour lui, « I’indigence des grandes villes est bien plus facheuse d’aspect que la pauvreté des

% Weber, Eugéne, La fin des terroirs. La modernisation de la France rurale. 1870 — 1914, op.cit., p. 367.
38



compagnes : elle inspire le dégott et I’horreur, car elle choque a la fois tous les sens. Les rues
et les maisons qu’elle habite se reconnaissent a leur malpropreté »*. Mais cette extréme
pauvreté n’est pas seulement le trait distinctif des classes laborieuses. Cette misére
s’accompagne aux dires de Buret d’un attrait flagrant pour les vices. Pour Buret, il ne suffit pas
de proclamer la liberté pour tous. Certains, les ouvriers en I’occurrence, n’étaient pas encore
préts pour un usage serein de leurs droits. 11 fallait donc les rééduquer.

Mais cette éducation n’est pas pour autant garante d’une sérénité sociale. Buret pensait « que
I’éducation morale du peuple est a faire ; son éducation intellectuelle aussi, bien qu’on lui
apprenne a lire. Il faut que I’instruction primaire aboutisse a autre chose qu’a fournir au peuple
les moyens de s’instruire, car, en lui rendant possible la connaissance du bien et celle du mal,
il pourrait par inadvertance choisir celle du mal »®. Quelques années avant la révolution de
1848, on ne pensait pas que I’instruction puisse garantir la paix sociale. Il semblerait méme
qu’il y ait une crainte que I’instruction n’éveille des prétentions démesurées.

Ce qui est frappe, dans la description de Buret, c’est le peu de considération dans laquelle était
tenue la classe ouvriére. Celle-ci était percue comme prise dans un processus de
dégénérescence. On assisterait a un « dépérissement de la race humaine chez les classes
laborieuses qui vivent au sein des villes, et qui sont employées par l’industrie, [cette
dégénérescence] est constaté[e] avec une triste évidence »°’ et « certains travaux industriels
affligent ’espéce humaine de difformités, et crée une race a part, toute différente de celle que
Dieu a mise sur la terre »°. Progressivement donc, les classes laborieuses devenaient une autre
race et cette dernieére présenterait des caractéristiques comparables a d’autres populations
« exotiques ». Cette dégénérescence rendrait une grande partie de la population francaise
assimilable aux Indigenes des colonies. Indigénat avec tout ce que cela véhicule vision
péjorative. Adolphe Blanqui comparera méme certaines populations francaises avec les
Kabyles”.

Buret semblait parfois avoir moins de considérations pour les classes laborieuses que pour les
barbares d’autres contrées ; « les peuples les plus barbares ont des traditions, des chants

nationaux, présents des ancétres et des Dieux, qui rappellent le passé et promettent un glorieux

%5 Buret, Eugéne, De la misére des classes laborieuses en Angleterre et en France ; de la nature de la misére, de
son existence de ses effets, de ses causes, et de ['insuffisance des remedes qu’on lui a opposés jusqu’ici ; avec
Uindication des moyens propres a en affranchir les sociétés, tome 1, Jules Renouard et compagnie, Paris, 1841, p.
260.

% Ibid, p.309

7 Ibid, p.360

%8 Ibid, p.363

9 Cf Adolphe, Blanqui, « tableau des populations rurales en France en 1850 », Journal des économistes.

39



avenir : les barbares ont la poésie et I’espérance. Ils ont 1’exaltation du courage, le sentiment
d’une grandeur sauvage, I’héroisme individuel, ils ont un culte et des Dieux. Les classes
dégradées que la misere exclut de la civilisation n’ont rien pour se réjouir et oublier leurs maux,
rien pour consoler leurs souffrances et relever leur humiliation, rien que I’ivrognerie »'%°. En
suivant tableau ce tableau, les classes laborieuses seraient plus a plaindre. Selon Buret, opinion
au demeurant fort répandue, le fait que les ouvriers soient incertains de leur pitance les rendrait
et les rapproche de ’état de la sauvagerie, ils seraient de fait tributaires du hasard.

Quand a savoir qui étaient ces sauvages, cette nation a I’intérieur de la nation, ce sont tous les
prolétaires, au nombre desquels il faut compter les chiffonniers et les vagabonds'®!. Il faut
rajouter a ces classes laborieuses, les classes dangereuses qui finissent dans les descriptions
méme par s’amalgamer. Karl Marx de son coté, dans le Dix-huit Brumaires, parle quant a lui
du lumpenprolétariat, constitu¢ « du prolétariat en haillons, en guenilles, mais aussi le
prolétariat chiffonnier, misérable et louche »'°? dans laquelle Marx voyait un ennemi potentiel
du prolétariat industriel.

Cette vision que ’on avait des classes laborieuses, confondues le plus souvent avec les
criminels, on la retrouve aussi et surtout dans les romans dont Balzac était un des plus grands
représentants avec Victor Hugo et Eugéne Sue. En effet, Balzac a contribué a asseoir cette
image des classes dangereuses dans la comédie humaine. Présente en arriere fond, elle est €pice
et scrutée par un ceil bourgeois qui met en avant et agrandit tous les artifices dont se pare cette
classe!®. On trouve ainsi cette description emblématique dans la fille aux yeux d’or : « Ce
peuple horrible a voir, have, jaune, tanné (...) la teinte infernale des figures parisiennes (...)
ces visages contournés, tordus, rendent par tous les pores I’esprit, les désirs, les poisons dont
sont engrossés leurs cerveaux : non pas des visages, mais des masques »'%*. La représentation
des classes, et qui est véhiculée tout au long du XIX® siécle, est une image de misérables
grossissant toutes les tares et les traits qui les rendaient distincts du reste de la population.

Ces traits indigénisants et péjoratifs sous lesquels sont dépeints les classes laborieuses vont
progressivement servir a décrire uniquement des peuplades « réellement » exotiques. Ce sera
le cas notamment le cas pendant toute la seconde moiti¢ du XIX® siecle et de fagon plus

prégnante sous la Troisiéme République.

10 E. Buret, op cit, p.13-14

101 C’est Frégier qui les classe ainsi, voir Louis Chevalier, Classes laborieuses et classes dangereuses op.cit., p.
458.

102 Note de bas page n°69, Marx, Karl Dix-huit brumaire de Louis Napoléon Bonaparte, Editions GF, 2007,
p.62.

103 Notamment dans Balzac, Honoré de, [’interdiction, Editions Charpentier, Paris, 1839.

104 . de Balzac, cité par Chevalier, Louis Classes laborieuses et classes dangereuses, op.cit., p. 487.

40



Plan

Cette thése s’ouvre avec un chapitre qui revient sur la place des missions scientifiques qui
suivirent 1’avancée de la conquéte militaire. Dans ce premier chapitre je rappelle 1’inscription
de I’expédition scientifique dans une tradition plus ancienne. Une de ses devanciéres fut la
Campagne d’Egypte. Cette derniére conduite par le général Bonaparte en 1798, n’était pas
uniquement militaire. Une commission scientifique était créée la méme année, spécialement
pour seconder cette expédition. Plusieurs disciplines étaient embarquées et avaient pour objectif
notamment de redécouvrir ce pays et de mettre a jour ses racines occidentales. A son arrivée,
le général Bonaparte marque 1’importance du co6té scientifique de la Campagne en créant
I’Institut d’Egypt. Ce dernier devait « principalement s’occuper : 1.° Du progrés et de la
propagation en Egypte ; 2.° De la recherche, de I’étude et de la publication des faits naturels,
industriels et historiques de I’Egypte »'%°. On retrouve déja la rhétorique de la propagation des
Lumiéres et en méme temps une mise en exergue des racines occidentales des pays conquis afin
de justifier leur colonisation. L’expédition scientifique algérienne aura a charge a la fois de
fournir des informations tant sur la topographie de la nouvelle contrée qu’une connaissance
poussée de ses habitants. Ces informations scientifiques serviront en temps voulu de répertoire
dans lequel va puiser I’armée et les autorités politiques pour un meilleur cadrage de 1’ Algérie.

Le second chapitre, en prolongement du premier, sur la place des saint-simoniens qui
occupaient une place prépondérante dans 1’expédition scientifique, notamment avec la personne
de Prospére Enfantin. Ce dernier, un des héritiers Saint-Simon et qui prolongeait sa pensée, fut
un de ceux qui poussaient a I’innovation scientifique et un des promoteurs précoces des chemins
de fer. Comme tous les Saint-simoniens il voyait dans I’Orient le symbole de la Femme avec
laquelle 1’Occident devait s’unir. Enfantin, qui se voulait non seulement un continuateur z¢lé
mais un Pére et guide de la religion saint-simonienne!%, avait reporté ses aspirations dégues et
ses €checs vers 1’ Algérie. Il sera un fervent partisan de la colonisation, entrainant ainsi les saint-

simoniens dans la voie de la conquéte. Ce chapitre passe en revue les propositions du Pére

195 La décade égyptienne, Journal littéraire et d’économie politique, N°1, An 7.
106 MORSY, Magali, Les Saint-Simoniens et I'Orient. Vers la modernité, Edisud, Aix-en-Provence, 1989.

41



Enfantin concernant une meilleure exploitation de I’Algérie. L’invitation a une meilleure
implication de ses disciples dans la mise en valeur de 1’Algérie offrait ainsi une nouvelle
perspective et un lieu ou les utopies d’Enfantin pouvaient s’exprimer. L’ Algérie commencgait a
devenir un laboratoire ou on pouvait laisser libre cours a des divagations qui laisseront des
traces durables.

Dans le troisieme chapitre je tente de montrer combien cette premiére incursion scientifique,
dont il a été question dans les deux premiers chapitres, allait étre suivi par toute une production
scientifique, notamment hygiéniste, qui va penser le rapport du centre a la périphérie a partir de
considérations organicistes. Il sera question de 1’émerge de I’environnement, questionnement
intimement lié a la problématique hygiéniste, comme enjeu d’une nouvelle gouvernementalité
qui avait pour souci d’abord d’assurer aux colons une terre saine et ensuite la congoit et
I’incorpore dans le corps plus large qu’est la nation. Tous ces travaux tentaient de
responsabiliser les Indigeénes quant a la mauvaise gestion de leurs terres. On 1’aura compris
I’argument de la préservation de I’environnement et du territoire sera I’occasion d’une
spoliation qui finira d’appauvrir les autochtones.

Le quatrieme chapitre revient sur 1I’évolution de la médecine et de I’hygiene en métropole tout
au long du XIX°® siecle. Il s’agit ici de restituer dans les grandes lignes I’état de cette médecine
qui sera présentée par la suite, voire en temps qu’elle se reconfigurait, ayant déja fait franchir a
la France le seuil de la modernité. Je tenterai de revenir sur la question de la vaccination qui
sera reprises a maintes reprises dans le cadre colonial comme preuve de l’arriération des
Indigénes. Ce chapitre me parait d’autant plus important qu’il montre combien la médecine et
la connaissance médicale pré-pasteurienne étaient balbutiantes. C’est a partir de ces savoirs,
notamment en ce qui concerne 1’hygiene, que le regard sur les colonies se fera péremptoire
quant a I’arriération des Indigenes.

Le cinquieme chapitre interrogera les discours des hygiénistes et des médecins coloniaux
comme des lieux ou sont construits tous les stéréotypes qui vont constituer les frontieres
identitaires entre les Indigénes et les Européen.ne.s. Je tente de montrer le recours de ces
médecins a une hiérarchisation des roles sexués pour prouver 1’écart incommensurable entre la
société indigéne et la civilisation européenne. Dans la continuité des débats métropolitains, les
hygiénistes construisaient leur discours comme autant de récits quasi littéraires accessibles au
plus grand nombre.

Dans le sixieme chapitre il s’agit de revenir sur des questions sur une des questions primordiales
de la médecine moderne a savoir la vaccination. Cette derni¢re a longtemps été brandi comme

une des preuves de la réticence des Indigenes a accepter ce que le progres leur offrait de meilleur

42



en les préservant des maladies. Or il s’agira dans ce chapitre de montrer a partir des questions
de la vaccination, de I’éthique et de I’expérimentation que la vision que les médecins avaient
de la pratique médicale dans les colonies n’était absolument pas la méme avec celle pratiquée
en métropole ; que la vie ne pesait pas de la méme maniere selon que I’on soit Indigeéne ou
Européen.ne. Par ailleurs, dans ce chapitre, il s’agira de rappeler brievement que 1’acceptation
de la vaccination en métropole n’a pas été un long fleuve tranquille.

Dans le dernier chapitre je reviens sur le solidarisme, qui a été pratiquement la philosophie de
la Troisieme République, en la considérant comme la consécration des recommandations
hygiénistes. Ce n’est pas tant cette idéologie qui retiendra mon attention en soi mais le manque
d’écho qu’elle trouvera dans les colonies. A la méme époque ou Léon Bourgeois, penseur attitré
de cette idée de solidarisme, et ses disciples s’échinaient a démontrer I’inéluctabilité de ce
nouveau contrat social, la France républicaine adoptait en Algérie un code qui rendait caduque

toute pensée humaine et solidaire.

43



1 L’expédition algérienne : une « nouvelle » terre pour
la Mére-Patrie

44



Le contingent colonial qui s’installera progressivement en Algérie a partir de 1830 était de trois
types : le premier était formé par ce qu’on pourrait appeler le personnel représentant 1’autorité
coloniale (personnels administratifs et militaires — fonctions confondues au départ, du fait des
nécessités de la conquéte, et connaitront une mutation au gré de I’évolution du statut de
I’ Algérie) ; le second groupe était constitué par le colonat européen (constitué par des Francais
« de souche » et d’autres nationalités — Espagnols, Italiens, Maltais, etc.,) ; enfin, une troisieme
catégorie hybride vient compléter la population européenne en Algérie, a savoir les
scientifiques et autres propagateurs de la modernité (médecins et hygiénistes, explorateurs et
aventuriers, géographes, artistes, anthropologues et ethnologues, etc.,). Cette derniére catégorie
n’est pas a proprement parlé distincte des deux autres, elle en est la plupart du temps issue et
partie prenante. Aux avant-postes durant la période de conquéte, pratiquement jusqu’au début
XX® siecle, les scientifiques pouvaient étre des praticiens ou encore simplement des
représentants de telle ou telle discipline mais tous étaient soit militaires soit civils au service de
tel ou tel ministere ou société savante. Dés la premiere décennie de la colonisation des savants
de divers horizons ont entrepris, avec I’aval, les encouragements et le financement des
politiques et des militaires, d’explorer 1’ Algérie.

Héritiére des missions scientifiques d’Egypte, lors de la campagne du méme nom et menée par
le général Bonaparte & partir de 1798'%, et de celle de Morée (Péloponnése)*®®, celle qui prit
pour terrain I’ Algérie dura trois ans et donna lieu a une production scientifique plus conséquente
que les deux premiéres: 39 volumes couvrant divers domaines, comme I histoire et la
géographie, la médecine, la physique, la zoologie et la botanique et 1’archéologie et les beaux-

arts. Cette expédition inaugura pour ainsi dire une nouvelle tradition qui ne cessera de s’enrichir

107 Expédition qui dura de 1798 4 1801
108 De 1829 a 1831.

45



de contributions touchant aux disciplines citées plus haut. Ces productions scientifiques'®

allaient offrir une topographie générale — des espaces et des hommes - essentielles pour la
colonisation du territoire. Pour autant, peut-on se contenter de dire que ces disciplines et ces
productions se contentaient de seconder les autorités coloniales ? Ou encore les objets étudiés
étaient-ils subordonnés a une demande orientée ayant pour unique finalit¢ de mettre a
disposition du politique et surtout du militaire un canevas de mesures et de connaissances
mobilisables lors des affrontements mais aussi pour gérer a la fois les espaces et les hommes
conquis ? Comme 1’affirme Marie-Noélle Bourguet, une telle approche considérerait une telle
production comme uniquement une manifestation de I’idéologie coloniale. Pour Bourguet il est
opportun de considérer ces discours scientifiques comme des dispositifs'® dont la « mise en
place et (...) (le) déploiement (...) (est) une opération d’intervention et une expérience de
connaissance qui fabriquent d’un méme mouvement du savoir et du pouvoir sur les territoires
et sur les hommes auxquels elles s’appliquent »'!1, En effet, le fait est que ces expéditions
scientifiques aient accompagnées et suivis les pas des militaires, du moins au début de la
colonisation, peut laisser sous-entendre qu’il s’agissait uniquement d’un savoir aux ordres.
Mais comme le souligne la encore M- N. Bourguet, ces expéditions furent aussi I’occasion de
découvertes scientifiques et/ou de mise en pratiques de théories et de savoirs métropolitains.
Ces territoires nouvellement conquis étaient bel et bien des laboratoires et de formidables
opportunités offertes a des savants confirmés ou en herbe de se distinguer et de gravir les
échelons du Panthéon scientifique. C’est ce double rapport concomitant, a la fois de production
« réellement » scientifique et en méme temps de production d’un certain type de pouvoir né
justement de la mise en lien entre ces discours hétérogenes, que je souhaite interroger dans ce
chapitre. L’un ne va pas sans 1’autre dans le contexte colonial.

Je reviendrai dans un premier temps sur I’exploration scientifique de 1’Algérie. D’abord la
premiere expédition (1839 -1841) et ensuite aux travaux épars qui s’inscrivent en droite ligne
de cette premiere incursion. J’interroge la volonté, et les conséquences qui en découlent, de
rattacher le nouvel espace conquis a une perspective plus large : la méditerranée. Je m’intéresse
au fil conducteur, a ce réseau dont parle Foucault, entre ces diverses disciplines. Je mets en

exergue, au travers de ces discours hétérogenes, la prégnance d’'un modus operandi qui consiste

19 Sous cette appellation on retrouvera un large spectre de savoirs allant de connaissances médicales aux beaux-
arts.

10 Voir plus haut la définition des dispositifs.

1 Marie-Noélle Bourguet, « De la Méditerranée », in Bourguet, Marie-Noélle, Lepetit, Bernard Nordman Daniel
et al, L invention scientifique de la Méditerranée. Egypte Morée Algérie, Editions de ’EHESS, 1998, p.15.

46



a étudier et a decrire des espaces, des physionomies, des caractéristiques, etc., a une échelle

locale. Il s’agira des lors de se demander les conséquences d’une telle démarche.

1.1 D’une expédition a une autre
1.1.1 Egypte et Morée

La tradition des commissions militaro-scientifiques ne date pas de la colonisation algérienne.
En 1798, I’expédition égyptienne, commandée par le jeune Général Bonaparte, avait charrié
dans son sillage une cohorte de savants et d’artistes. L’arrivée de ces derniers en « Orient »
devait progressivement, au gré de 1’avancée de 1’armée, décrire le pays et dépasser et/ou
réactualiser les récits des anciens pour se confronter a la réalité d’une contrée complétement
méconnue. La commission d’Egypte, qui va puiser largement dans la commission des sciences
et des arts créées en 1798, était composée de plus 18 corps de métiers qui n’étaient pas tous a
priori considérés comme scientifiques. Outre des chimistes, des médecins, des zoologistes et
autres ingénieurs en ponts et chaussées, on trouvera a titre d’exemple des dessinateurs, des
interprétes et des littérateurs'?. L histoire retiendra quelques noms de savants ayant participé a
cette expédition, parmi lesquels Gaspard Monge!!?, Etienne Geoffroy Saint-Hilaire!'* ou encore
Claude Louis Berthollet'?®. L’agrégation de toutes ces disciplines et savoirs met en face en effet
deux mondes, I’ « Orient » et I” « Occident », qui se sont nourris mutuellement et qui se sont
faits la guerre durant les nombreuses croisades**®.
L’Egypte de cette période, comme le reste du monde Ottoman était en pleine recomposition et
en proie a des désordres. Mais il me semble qu’on ne peut présenter cette rencontre comme le
font certains travaux comme cette citation tirée d’un ouvrage de Luthi de 1999 consacré a

I’expédition ou I’auteur décrit cet événement comme « un heurt (...), entre deux mondes, deux

12 L aissus, Yves, L'Egypte, une aventure savante 1798-1801, Paris, Fayard, 1998.

113 Mathématicien de renom, il inventa la géométrie descriptive et contribua 4 instaurer un systéme de mesure des
poids basé sur le systéme décimal.

114 Naturaliste et zoologiste. Son ceuvre majeure la philosophie anatomique dont le premier volume est en grande
partie inspirée par la découverte des poissons qui peuplaient le Nil et en particulier le Polypterus. Le second est
consacré a I’étude des monstres.

115 Chimiste, il contribua avec Lavoisier a révolutionner la chimie. On lui doit entre autres I’invention de I’eau de
Javel.

116 De cette expédition il nous reste 28 volumes qui décrivent les observations scientifiques recueillies pendant la
campagne d’Egypte Descriptions de I’Egypte ou Recueil des observations et recherches qui ont été faites en Egypte
pendant l’expédition de ’armée francaise (neuf de ces volumes sont du texte, le reste étant des planches). Ils
seront publiés entre 1809 et 1829. Commencés sous Napoléon Bonaparte, ils seront achevés sous Charles X.

47



civilisations que tout opposait, la philosophie active de 1’occident face a la passivité religieuse
de I’Orient ; la tactique et la discipline de I’armée francaise face a la fougue désordonnée des
mamelouks et des Turcs ; la rigueur et 1’égalité devant la loi face a I’arbitraire du régent turc et
des beys mamelouk ; I’industrie déja complexe de I’Europe face a I’artisanat local qui ignorait
encore le moulin & eau et le moulin & vent »™7. Il me semble qu’il faut plutot souligner une
fascination de I’Occident pour 1’Orient qui ne s’est jamais tarie. Les différentes productions de
cette mission présentaient une description de tout ce que I’expédition a introduit, de
I’imprimerie a la loupe. On avait la une translation des commentaires, certes un peu plus érudit,
de ce que cette rencontre a fait naitre ou commencé a montrer des orientaux durant le XIX®
siécle et demeure sous certains aspects encore d’actualité. On retrouve ici le fatalisme des
Musulmans, leur ignorance et la passivité qui seront des traits de caractére constants des
descriptions des monographies coloniales. Quoi qu’il en soit, I’expédition accéléra le renouveau
politique de la province ottomane avec I’arrivée au pouvoir de Mohammed Ali'*® qui entreprit
de profondes réformes a partir de 1805. 1l importe de rappeler que cette expédition était avant
tout une expédition coloniale. Expédition qui s’est soldée par un échec mais il n’en demeure
pas moins que fut 1a la premiére incursion et tentative d’implantation frangaise dans le monde
arabo-musulman. D’autres conquétes suivront avec plus de succes.

Entre cette expédition et I’autre, celle qui aura pour terrain 1’ Algérie de la « pacification », il y
eut I’expédition de Morée en 1828. Cette derniere, pensée dans le méme esprit de celle
d’Egypte arrive néanmoins dans un contexte de philhellénisme et d’une volonté de la France
de contribuer a la libération de la Gréce du joug Ottoman. De moindre importance que sa
précédente égyptienne, la mission scientifique de Morée était composée de 17 savants
dépendants de trois sections, elles-mémes rattachées a trois académies : Architecture et
Sculpture (Académie des Beaux-Arts), Archéologie (Académie des Inscriptions), Sciences
physiques (Académie des Sciences)!®. On retiendra le nom de la personnalité qui dirigea la
troisiéme section et qui prit, a vrai dire, les rénes de I’expédition : Bory de Saint-Vincent!%,
Les deux premiéres expeditions scientifiques qui accompagnaient les expéditions militaires
étaient mues par de multiples justifications. Pour I’Egypte et la Gréce, le passé est convoqué

pour leur donner une 1égitimité historique. L’expédition scientifique venait, dans ce cas-Ia,

"7 Luthi, Jean-Jacques, Regard sur I’Egypte au temps de Bonaparte, L’Harmattan, Paris, 1999, p. 15.

18 Méhémet Ali, wali d’Egypte, Soudan, Syrie, Hedjaz, Morée, Thasos et de la Créte de 1805 A 1848.

19 Broc, Numa, « Les grandes missions scientifiques frangaises au XIXe siécle (Morée, Algérie, Mexique) et leurs
travaux géographiques », Revue d'histoire des sciences, 1981, Tome 34 n°3-4.

120 N¢ le 6 juillet 1778. 11 fut a la fois militaire, botaniste, naturaliste et géographe. On lui doit notamment Relation
du voyage de la Commission scientifique de Morée dans le Péloponnese, les Cyclades et I'Attique et sa Note sur
la commission exploratrice et scientifique d’Algérie rédigée un an avant 1’expédition en Algérie.

48



seconder 1’expédition militaire et donner ainsi a voir les affres commis par 1’envahisseur
ottoman a I’encontre de la civilisation occidentale. L’exploration scientifique n’offrait pas de
justifications ex ante a I’expédition militaire mais servait a la fois de témoin et de relais de 1’état
de 1éthargie et d’apathie dans lequel I’'Egypte et la Gréce ont été plongé depuis qu’elles sont
tombées sous la coupe de I’empire Ottoman. C’est de ce passé glorieux, maintenu vivace par
les savants pendant les expéditions, et de la philosophie des lumiéres que cette commission se
réclamait.

Rien de tel dans la conquéte de 1’ Algérie. S’il est vrai que dans le cas de I’Egypte 1’opposition
des populations locales était bien réelle, ce qui ne fut pas le cas en Grece, en Algérie il s’agissait
bel et bien d’une guerre de conquéte. Dans les cas de 1’Egypte et de la Gréce I’argumentation
avancée était la libération et la contribution a I’'indépendance des deux contrées. En Algérie,
méme si les objectifs n’étaient pas clairs deés le début, il n’en demeure pas moins que tout était
mis au service du contréle du territoire conquis et la soumission des populations locales. Il est
intéressant de voir comment les scientifiques ayant pris a 1’expédition d’exploration de

I’ Algérie percevaient leur role dans cette conquéte en acte.

1.1.2 Apercu sur ’expédition d’Algérie

En 1838, apprenant la volonté de constituer une expédition en Algérie, le colonel Bory de Saint-
Vincent se positionne et présente sa candidature dans une note adressée au ministre de la
Guerre. Avant méme que ne lui soit confiées les rénes de I’expédition, il fixe et ordonne la
future commission. Le but d’une telle commission, selon Bory Saint-Vincent, « est de réunir
complétement, et dans le moins de temps possible, ce qui peut contribuer a faire bien connaitre
une contrée dont 1’étude importe non seulement a la puissance qui ordonna 1’exploration, mais
encore a ’'universalité du monde savant. Le passé doit étre interrogé par elle autant que 1’état
présent des choses ; des collections de tout genre seront formées par ses soins; (...) une
commission scientifique enfin, s’il est permis de s’exprimer ainsi, est faite pour élaborer les
élémens (sic) d’un monument encyclopédique »'?1. Bory de Saint-Vincent ne souligne, ni plus
ni moins, la nécessité de sortir des cabinets parisiens et de 1’érudition uniquement livresque
pour la confronter a la réalité. Mais il souligne encore plus la nécessité d’une organisation
militaire d’un tel corps, comme ce fut le cas lors de ’expédition d’Egypte, afin « d’y établir

une bonne discipline comme il en existe dans un essaim d’abeilles, a qui le corps savans (SiC)

121 Bory de Saint-Vincent, Note sur la commission exploratrice et scientifique d’Algérie : présentée a s. Exc. Le
ministere de la Guerre, 1838, p.1.

49



se peuvent comparer, (& condition que )(...) la commission (soit) sous la direction d’un chef
unique, (et qu’elle soit) (...) le plus possible recrutée dans le département de la guerre. (...) »'%2,
Bory Saint-Vincent entendait se servir de son expérience en Morée pour ne pas reproduire les
mémes erreurs.
I1 fallait mettre au pas les savants et que les volontés soient agrégées au service d’un seul but :
que le résultat soit « digne qu’on le puisse considérer comme un monument ¢élevé a la gloire de
la France et de son gouvernement »'23 . Le ton est donné et pour ne pas laisser douter les plus
récalcitrants, et n’oubliant pas qu’il fut aussi militaire, Bory de Saint-Vincent affirme que le
chef de la section nomade, celle-la qui est chargée de parcourir le pays de fond en comble — et
donc la plus importante des sections, celle-la méme qu’il entend commander lui-méme —, en
accord avec « le gouverneur ou les commandans (sic) des provinces pour étre associé aux
grandes reconnaissances ou autres mouvemens (sic) de troupes, en dirige lui-méme au besoin,
et faire marcher la science sous 1’égide de la guerre »***. En outre, le port d’un « uniforme »
militaire allait étre de rigueur car il « permet(tait) aux civils de n‘avoir point de complexes vis-
a-vis des militaires, et d'adopter une allure martiale face aux indigénes »'?. Les savants, en
n’ayant pas les méme pas prérogatives ni les mémes privileges, représentaient la France et en
tant que tels entendaient se faire respecter. Il est bien entendu que 1’autorité des militaires ne
pouvait aucunement étre altérée ni remise en question par des civils!?. 1l était donc évident que
les savants civils, méme vétus d’un « uniforme », ne pouvaient prétendre a un quelconque poids
face a I’autorité militaire. La seule autorité qu’ils entendaient faire prévaloir était celle dirigée
contre les Indigenes.
Bory de Saint-Vincent est arrivé a ses fins et dirige effectivement 1’exploration de 1839 a 1842.
La commission comportera jusqu’a 30 membres entre titulaires et auxiliaires (militaires et
civils)'?’. La publication des travaux de la commission commencera en 1844 et ne s’achévera
qu’en 1867. La collection comportera 39 volumes répartis en cinq séries :

- histoire et géographie qui comportera 16 volumes, dominé par la figure d’Ernest Carette?3

qui publiera a lui seul 5 volumes portant notamment sur les routes de commerces suivies

122 Ibid, p.7.

123 Ibid, p.8.

124 Ibid, p.13.

125 Broc, Numa, op.cit., p.330.

126 Rappelons que de 1830 a1870, 1’Algérie était sous administration militaire méme si en 1858 par décret de
Napoléon III fut créé le Ministere de I'Algérie et les Colonies.

127 Cf: Nordman, Daniel, « I’exploration scientifique de I’ Algérie : le terrain et le texte », in L ‘invention scientifique
de la méditerrané... op.cit.

128 Carette Antoine Ernest Hippolyte (1808 -1890). Historien, géographe et saint-simonien, il fut a I’origine avec
Auguste Warnier, un autre saint-simonien de I’établissement d’une des premicres cartes de 1’ Algérie divisée par
tribus a une échelle de I/ 000 000.

50



par les Arabes mais aussi et surtout deux études notables sur la Kabylie qui a bien des
égards seront les premiers ouvrages scientifiques de références tant pour les savants que
pour les politiques dans leur conception de ce que serait 1’identité berbére. A partir de l1a
il sera communément admis, jusqu’a trés récemment, a I’instar Charles-Robert Ageron'?°,
que la France avait une politique berbériste qui visait a accorder aux berbéres une place de
choix dans la nouvelle colonie (cette place de choix n’était que rhétorique, car dans les
faits les populations berbéres étaient tout autant tenues en mesestime que les autres. La
guerre de conquéte de la Kabyle était une des plus impitoyable). Le reste des publications
¢taient soit des traductions de récits de voyageurs arabes ayant parcouru I’ Afrique du Nord
soit des récits historiques sur 1’ancienne régence d’Alger ou encore des précis de
jurisprudence musulmanes (publiés entre 1844 et 1855) ;

- médecine et hygiene qui contiendra 2 volumes portant sur I’hygiéne en Algérie, publiés
par Jean Périer® suivi d’un mémoire sur la peste par A. Berbrugger. Cette série est une
des moins fournies en termes de publications avec la physique générale, mais on verra plus
loin que la médecine et I’hygiéne fut dans le projet initial de Bory de Saint-Vincent la
pierre angulaire de la réussite de la commission (publiés en 1847) ;

- Physique générale qui comprendra 2 volumes publiés par Georges Aimé portant sur le
magnétisme terrestre et sur les marées de la méditerranée (publiés en 1845 et 1846) ;

- Zoologie, botanique et géologie. Pas moins de 16 volumes sur la faune, la flore et la
géologie et la minéralogie de 1’Algérie. Cette série, aussi étoffée que celle consacrée a
I’histoire et la géographie, est une somme d’études qui répertoriait et classait
soigneusement tout ce dont 1’Algérie recélait comme animaux marins et terrestres mais
aussi sa végétation. Cette série fut dans une grande mesure orientée par deux militaires :

Victor loche!®! et Durieu de maisonneuve®? (publiés entre 1847 et 1867) ;

129 Ageron, Charles-Robert, « La France a-t-elle eu une politique kabyle ? », in Revue historique, T. 223, Fasc. 2,
1960 ;

130 Jean-andré Napoléon Périer (1806-1880), Médecin en chef de 1'hdtel impérial des Invalides.

B3I Victor Jean-Frangois Loche (1806-1863), militaire et naturaliste, il remplacera Bory de Saint-Vincent a partir
de 1853. 1l décrit plus de 357 espéces.

132 Michel charles Durieu de Maisonneuve (1796-1878), militaire et botaniste. Tout comme Bory de Saint-Vincent,
il prit part a ’expédition de Morée. Son travail sur la flore mit en valeur de nouvelles plantes dont un certain
nombre de cryptogames dont il était spécialiste.

51



- Archéologie et Beaux-Arts, avec trois volumes, qui sera dirigée par A.H. A. Delamare®

et A. Ravoisié'®. Cette premiére incursion scientifique et militaire a mis en valeur la

richesse des sites archéologiques de la nouvelle colonie.
Un certain nombre de remarques doivent suivre 1’énumération de ces publications quant a la
forme et au fond. La somme de ces volumes ne constitue pas 1’ensemble des publications des
membres de la commission. Il y eut des publications que 1’on peut considérer comme annexes
et qui font suite aux travaux ou aux publications de la commission. Les membres ayant publiés
au nom de la commission ont continu¢ soit leurs études et recherches sur I’ Algérie soit a publier
en se servant de leurs observations durant leur séjour avec la commission. D’autres encore qui
n’ont pas contribué a la collection, publieront par la suite des travaux issus de leur terrain®®,
On remarquera aussi que dans la collection toutes les publications ne porteront pas
explicitement sur 1’Algérie. Huit des volumes qui constituent la série histoire et géographie
abordaient en partie ou en tout des sujets qui ne traitaient pas de la nouvelle colonie. Outre les
ouvrages généralistes d’histoire de 1’Afrique ou encore de jurisprudence, quatre volumes
traiteront de la Tunisie ou encore du Maroc. Rappelons qu’il s’agit 1a d’une expédition militaire
et @ moins de confondre les espaces conquis, cet élargissement de 1’intérét scientifique a ces
contrées montre une volonté d’expansion qui ne cessera de grandir tout au long du siécle®.
L’attention toute particuliére pour les anciennes institutions, notamment romaines, devait offrir
un exemple a suivre. Le maréchal Soult, Ministre de la Guerre, avait dessiné la place que devait
jouer la science dans la marche de la colonisation. En 1833, Il indiquait dans une lettre a
Silvestre de Sacy'®’ que la science ne devait pas rester a 1’écart et qu’elle devait jouer son role

pleinement. Pour Soult les diverses branches de la science « pouvai(ent) offrir une bonne

133 Adolphe Hedwige Alphonse Delamare, militaire et dessinateur. Il découvre la ville de Lambése et en donne des
planches précieuses et exhaustives qui donnent a voir 1’état archéologique de cette ville militaire romaine que
I’empereur Hadrien inspecta lui-méme en 128 AP.JC. Cf. Janon Michel, Recherches a Lambeése : « 1. La ville et
les camps. II. Aquae Lambaesitanae », in Antiquités africaines, 7, 1973 et Dondin-Payre, Monique « un témoin
des premicres découvertes archéologiques en Algérie : Le Capitaine Delamare, membre de la Commission
d’exploration scientifique, 1840-1852 », in Bulletin Société Nationale des Antiquaires de France, 1995.

134 Amable Ravoisié, architecte de la commission scientifique, il mit sa formation classique et son expérience en
Grece au service de I’exploration des sites architecturaux algériens. Et méme s’il était convaincu que I’architecture
romaine en Italie était sans égale, il s’évertua néanmoins a relever les spécificités des sites algériens et tenta de
faire I’inventaire des différents sites avant que 1’avancée de la colonisation ne fasse subir des dégats irréversibles
a ces différents sites. Cf. Ouahés, Rachid, « Ravoisi¢ Amable » in Pouillon, Frangois, Dictionnaire des
orientalistes de langue francaise, Editions KARTHALA, 2008, pp. 851-852

135 Je pense notamment a la notice publiée par A. Warnier avec Carette en 1847 qui avait pour titre une description
et division de I’Algerie.

136 Cet intérét aurait pu étre impulsé par I’actualité immédiate. Notamment les accords de Tanger en 1844 sur les
frontiéres entre la Maroc et les territoires algériens. Rappelons néanmoins que le protectorat frangais sur le Tunisie
et Maroc a été bien plus tardif : 1881 pour la premiere et 1912 pour le second.

137 Silvestre de Sacy (1758-1838) était un orientaliste, administrateur du Collége de France et membre de
différentes académies des sciences a travers 1’Europe.

52



géographie de la Maurétanie sous la civilisation antique et une histoire de la colonisation des
Romains dans cette contrée, des institutions qu’ils ont fondées, des rapports qui s’étaient établis
entre eux et les indigénes. Je n’ai pas besoin d’insister sur I’intérét scientifique de ces
recherches ; celui qu’elles auraient pour I’administration n’en est pas moins évident »3, En
somme, s’inspirer au-dela des siécles de ce que Rome a pu s’implanter durablement sur le sol
africain. S’en inspirer aussi afin de voir ce qui a causé sa chute et ne pas reproduire les mémes
erreurs. Avant que la quéte des monuments antéislamiques n’acquiére une importance
primordiale dans 1’édification de la nouvelle France en Algérie!, la référence valait aussi
justification des politiques répressives.

Le détour par le passé romain servait a montrer que les indigénes ont toujours été rétifs a toute
nouveauté et a toute innovation dans leurs systemes de gouvernement. La seule maniere de les
soumettre a été, et demeure donc, le recours a la force. Les Européens installés, ou désireux de
s’installer, en Algérie « devaient se battre contre la barbarie des musulmans, comme 1’avaient
fait leurs ancétres pour pacifier et diffuser la civilisation dans 1’ Afrique antique »**°. Ce & quoi
contribuent ces missions savantes ce n’est pas seulement la mise en place de cartes et d’études
pouvant aider le militaire a mieux dominer, c’est aussi la « construction » du lien entre les
dominations européennes des siecles antéislamiques et les « nouveaux romains » que la
colonisation francaise charrie avec elle. Et en cela les Indigénes ne se trompaient pas en
appelant les nouveaux venus les « Roumis »*41, En produisant cette continuité, les scientifiques
non seulement produisaient une légitimité de la nouvelle appropriation mais construisait une
alterité durable qui faisait des Indigenes algériens les héritiers d’une religion obscurantiste et

de meeurs barbares'*?.

138 Lettre du maréchal Soult a Sylvestre de Sacy citée par Marouf, Nadir, Le fait colonial au Maghreb : Rupture
et continuités, L’Harmattan, Paris, 2008, p. 214.

139 Nabila Oulebsir voit dans cet intérét de la France pour les monuments de la nouvelle colonie algérienne « une
préoccupation du présent — le présent du XIX® siécle —, celle de 1’édification d’une nouvelle France simultanément
jeune et ancienne, en méme temps moderne et porteuse d’une tradition solidement ancrée, nous dirions méme
ancrée dans le sol (...). Dés lors, ces monuments vont « servir de trace de référence » et 1’architecte comme le
dessinateur contribuent a « ’appropriation des dimensions culturelles et historique de ce territoriaux » pour les
redonner d’une certaine maniére a I’humanité. Cf. Oulebsir, Nabila, « La découverte des monuments de 1'Algérie.
Les missions d'Amable Ravoisié et dEdmond Duthoit (1840-1880) », in Revue du monde musulman et de la
Meéditerranée, N°73-74, 1994, p. 59.

140 Camille Rister, La politique culturelle de la France en Algérie : les objectifs et les limites, 1830-1962, Ed
L’Harmattan, 2004, pp.26-27

141 Déformation littérale du berbére et de ’arabe qui veut dire Romain. Voir Queffélec, Ambroise, Derradji,
Yacine, Debov, Valéry et al, le francgais en Algérie. Lexique et dynamique des langues, De Boeck Supérieur, 2002,
pp- 491-492

142 Ce mot, selon Fatima Zohra Lalaoui-Chiali, « qui aurait dii désigner ’habitant d’un pays, en I’occurrence la
Barbarie, prend un sens péjoratif et désigne les Turcs, les Arabes, les Maures et par extension, tout musulman »
qui devient des lors synonyme des pires stéréotypes négatifs. Cf. LALAOUI-CHIALI, Fatima Zohra « Stéréotypes,
écrits coloniaux et postcoloniaux, le cas de I'Algérie » in [ltinéraires LTC. Vies possibles, vies romanesques,
Numéro 1, 2010, p. 160.

53



Une autre remarque concerne un des membres les plus illustres de la commission mais dont la
postérité ne retiendra pas ce fait d’arme. Il s’agit de Barthélemy Prosper Enfantin, appelé aussi
le pére Enfantin'*3, En 1839, les projets saint-simoniens ne font pas encore flores — comme ce
sera le cas dans les années 1850 sous I’impulsion d’Enfantin et de ses disciples, notamment les

144 _ mais force est de constater que le mouvement commencait depuis le début

fréres Pereire
des années trente a peser et les disciples a affluer et a se convertir au saint-simonisme érigé par
le Pére en religion'. Durant cette décennie des années trente du XIX® siécle, ouverte par la
révolution de 1830, et qui voit se consolider la monarchie de juillet sous I’égide de Louis-
Philippe, la question de I’expansion du territoire frangais se pose en dehors du cadre continental.
Les saint-simoniens, et a leur téte le Pere Enfantin, étaient concernés et étaient en accord avec
les velléités expansionnistes en Orient (I’Algérie étant considérée comme faisant partie de cet
Orient tant révé pas les saint-simoniens). Apres I’expérience égyptienne du Pére, ou sa vision
démesurée d’un canal partant d’Alexandrie jusqu’a suez est battue en breche par la vision de
Ferdinand de Lesseps moins ambitieuse mais plus réaliste!#®, il s’enthousiasme pour la nouvelle
expédition en s’en distinguant néanmoins**’. Bien que 1’on ne retienne pas 1’ouvrage du Pére
comme faisant partie des résultats de la commission, il n’en demeure pas moins un précieux
témoignage de cette expédition, non pas sur le déroulement des travaux de la commission elle-
méme mais sur ’attrait de la nouvelle colonie pour les nouvelles idées qui étaient en pleine
effervescence en métropole (je reviendrais plus longuement sur Le Pére Enfantin dans le
chapitre suivant).

On retient souvent I’importance de I’Egypte pour les saint-simoniens mais moins leur
intérét pour 1’Algérie. Pourtant bon nombre des « pionniers » de la colonisation furent saint-
simoniens. Aprés les succés mitigés en Egypte ouverts par I’expédition du général Bonaparte,

la réconciliation de 1’Occident de 1’Orient pronée par la doctrine saint-simonienne devait

143 N¢é en 1796 et décédé en 1864, il fut la figure de proue du saint-simonisme. Il est & ’origine entre autres du
premier projet pour la construction du canal de Suez (proposé en 1833 mais qui ne trouva pas d’écho. Cette
tentative aboutira a la création d’une société pour I’étude du canal en 1846).

144 Jacob Rodrigue Emile Pereire (1800 - 1875) et Isaac Rodrigue Pereire (1806-1880). Le frére Emile était un
fervent partisan du saint-simonisme jusqu’en 1831. Cette doctrine a influencé leurs projets futurs. Ils dés 1835
dans I’aventure des chemins de fer en créant la méme année La Compagnie du Chemin de fer de Paris a Saint-
Germain. D’autres projets suivront dont la fondation en 1860 da la ville d’hiver d’Arcachon et Financement du
premier vol de Clément Ader en 1890.

145 Religion dont la science était le principe et les scientifiques les prétres qui devaient guider le peule vers le
progres.

146 Cf. Ezran, Maurice La France en Egypte : Histoire et culture, L’Harmattan, 1998, pp.133-134

147 Enfantin refuse les régles édictées par Bory de Saint Vincent liées a ’organisation du groupe et a la vie
collective mais aussi a la diffusion des travaux de la commission — il éditera son ouvrage en dehors du corpus et
ne sera pas ainsi considéré dans le recensement des publications de la commission. Cf. Marie-Noélle Bourguet,
« De La Méditerranée », op.cit., p. 77.

54



trouver en Algérie une nouvelle terre orientale ou la raison occidentale était sensée aller a la
rencontre de la Mére (censée étre par 1’Orient). Parmi ces saint-simoniens on citera le général
Lamoriciére*® qui fut un des plus redoutables militaires et surtout celui qui contribua aux cotés
du maréchal Bugeaud a « pacifier » la nouvelle colonie. Lamoriciere, qui gagna ses galons en

Algérie fut aussi le promoteur des bureaux arabes'#®

qui avaient pour ambition de se rapprocher
de la société indigene. Ces bureaux devaient ainsi faire tout pour maintenir les tribus soumises
sous 1’autorité francaise et tenter un effort de pédagogie de ce qu’était la politique francaise en
direction de celles encore indépendantes®®. Les bureaux se fixaient comme objectif de
« devenir dans le pays le centre universel ou toutes les passions, toutes les forces vinssent
converger, pour recevoir (du représentant de la France la) (...) direction »*%. Ce qui rendait
nécessaire de se « mettre au courant du langage grossier de ces montagnards »*°2 et leur faire
voir lors de cérémonies publiques I’étendue de la connaissance du représentant de la France et
leur montrer la maitrise et la connaissance de tous « les détails de leurs mceurs, (de) toutes les
histoires ou I’amour-propre de ces tribus était en jeu, tous les antécédents des principaux
groupes de la population »*3. On mesure alors I'importance que devaient revétir ces enquétes
et études sur I’es Indigenes et leur environnement.

Il est important de rappeler que les bureaux arabes furent non seulement des intermédiaires
et des rouages de I’autorité coloniale mais au-dela progressivement se retrouvérent dans une
relative autonomie. Il n’est qu’a voir le flou de la délimitation de leurs prérogatives pour se
rendre compte de 1’étendue de leur pouvoir. La composition des bureaux est intégralement

constituée de militaires. Mais ces derniers, au-dela de leurs attributions martiales, devaient

s’acquitter de domaines bien plus larges'®* :

148 Général Christophe Louis Léon Juchault de Lamoriciére (1806-1865). 1l prit part a ’expédition algérienne de
1830 au sein notamment du « corps des zouaves » (armée d’Afrique) dans laquelle il connut son ascension. En
1845 il fut nommé par le général Bugeaud gouverneur intérimaire de 1’Algérie. Un de ses faits d’arme fut la
reddition, en 1847, de I’émir Abdelkader. Il dirige aussi le premier Bureau Arabe en 1833.

149 Aprés une premiére tentative menée par le capitaine Lamoriciére, les bureaux arabes furent créés par arrété
ministériel du 1 février 1844, chargés de faire le lien entre 1’autorité militaire et les populations locales. Elles
avaient en outre jusqu’a la chute du seconde empire un instrument efficace aux mains des militaires en charge de
maintenir la paix et de service de courroie de communication (et de renseignements) avec les tribus indigeénes. Cf.
Xavier, Yacono, « Bureaux arabes », in Encyclopédie berbeére, 11 | [En ligne], mis en ligne le 01 avril 2013,
consulté le 30 septembre 2013. URL: http://encyclopedieberbere.revues.org/1882

130 Ce fut le général Daumas nommé par Lamoriciére directeur des affaires arabes avec les compétences de
religieuses et juridiques normalement dévolues a différentes autorités indigénes.

151 Xavier, Yacono, « Bureaux arabes », op.cit.

152 Ibid.

153 Hugonnet, Ferdinand Souvenirs d 'un chef de Bureau Arabe, Paris, Michel Lévy Fréres, 1858, p. 4.

134 Cf. Foucher, Victor (ancien directeur général des Affaires civiles en Algérie), Les Bureaux arabes en Algérie,
Librairie internationale de l'agriculture et de la colonisation, Paris, 1858, pp. 28-43. Voir aussi sur 1’étude détaillée
de Yacono, Xavier, Les Bureaux arabes et l'évolution des genres de vie indigénes dans I'Ouest du Tell algérois
(Dahra, Chélif, Ouarsenis, Sersou), édition Larose, Paris, 1953.

55


http://encyclopedieberbere.revues.org/1882

Administration et application de la justice en veillant notamment a la délimitation des
compeétences entre la justice musulmane dévolue aux indigenes — assez restreinte par
ailleurs — et la justice francaise ;

Gestion des cultes. Les bureaux arabes devaient ainsi s’assurer que les mosquées ne
deviennent pas des terreaux de contestation ;

Instruction publique. Afin de d’atténuer I’emprise religieux musulmans, il fallait
concurrencer 1’enseignement des écoles coraniques. Les bureaux arabes devaient ainsi
s’occuper d’établir des écoles et amener les Indigénes a y envoyer leurs enfants (mission
qui restera lettre morte) ;

Gérance de I’agriculture. Un des objectifs assignés aux bureaux arabes a été de rendre la
terre algérienne sdre et colonisable (par le refoulement des Indigenes et la confiscation de
leurs terres). Un des fervents deéfenseurs de ces bureaux leur voyait une utilité certaine et
un r6le majeur dans la sédentarisation des nomades'® ;

Collecte des impots. Les bureaux arabes par ’intermédiaire des chefs arabes affidés se
chargeaient du recensement des biens et des revenus de I’année écoulée, et par suite de
I’acquittement de I’impdt afférent (1’autorité coloniale par le biais des bureaux arabes a su
s’adapter a la réalité coloniale en reprenant les anciens imp6ts du temps ottoman en le
faisant évoluer) ;

Infliction d’amendes. La encore les bureaux arabes ont repris les sanctions qui
préexistaient a I’autorité coloniale. Cette derniere imposait des sanctions d’une certaine
grandeur (au-dela de 500 francs) et pour partie par les chefs indigénes (en dessous de 100
francs)%¢ ;

Contribution au frais de guerre et produits des razzias. Cette derniére faisait suite aux
révoltes des tribus indigénes. Ces punitions collectives®™’, rendues exécutoires par les
bureaux arabes, constituaient une des mesures phares visant & accaparer le maximum de

terres pour les verser dans le domaine de 1’Etat et les redistribuer par la suite aux colons ;

155 Foucher, Victor, op.cit, p.34

136 Selon le réglement de 1844. L’argent pergu par ces chefs arabes (caids, aghas, bachaghas, etc.) était versé en
partie 4 la caisse de I’Etat et pour une autre partie partagée par ces serviteurs.

157 Séquestres rendus légaux en vertu des arrétés de 1845. Cf. Kateb, Kamel Européens, "indigénes” et juifs en
Algérie (1830-1962) : représentations et réalités des populations, INED, Paris, 2001, p. 81. Ces razzias ont
largement contribué a I’appauvrissement des populations autochtones. Comme le rappelle Kamal Kateb, les
rancgons qui frappaient les tribus qui se révoltaient étaient quatre fois supérieures a celles exigées par la Prusse a
la France (36.6 millions de francs suite a la révolte de 1871). Voir Kamel kateb, ibid.

56



- Police et surveillance des berranis!®®

. C’est 1a une des fonctions primordiales des bureaux
arabes qui se chargeaient du signalement et de la localisation des nouveaux venus. Les
bureaux arabes veillaient indirectement & la stricte classification corporative des métiers
en fonction de 1’origine ethnique. Ainsi les Kabyles étaient reconnus pour étre agriculteurs
et ouvriers, les Laghouatis comme transporteurs d’huile, les « négres» comme
blanchisseurs de maisons ou encore les Mozabites comme bouchers ou encore épiciers,
etc!®®. A chaque «nation » son amin délégué (sorte de conseillers prud’homales) qui
reglaient les litiges sous I’autorité de I’officier de secteur.

Ce recensement succinct de la multiplicité des taches qui incombaient aux bureaux arabes
montre le rble qui était les siens et leur implication dans la pacification du territoire
algérien. Quels enseignements pouvons-nous tirer de cette présence des bureaux arabes a
des échelons aussi diversifiés ? Il nous semble important de relever que les militaires des
bureaux arabes étaient pénétrés des idées saint-simoniennes et dans une moindre mesure
fouriéristes'®. A ne retenir que les cotés martiaux et coercitifs on perdrait de vue les
moyens par lesquels la conquéte croyait pouvoir implanter la civilisation au nom de
laquelle elle se justifiait. Je ne m’attarderai pas ici donc sur ce coté qui était réel et dont
les bureaux arabes s’acquitteront avec minutie. Je voudrais plutdt retenir ’ambiguité de la
volonté affirmée des représentants de la hiérarchie militaire a la téte des bureaux arabes
jusqu’a la naissance de la Troisiéme République. Cette ambiguité sera pour ainsi

caractéristique de la politique coloniale pendant le premier tiers de la colonisation.

1.2 La volonté de savoir (I’Autre)

1.2.1 Savoirs coloniaux et colonialité du savoir

Il est évident et banal de dire que cette volonté d’amener les Indigénes dans le giron occidental
fut un échec et le sera tout au long de la présence francaise en Algérie. Mais revenir sur le
discours — discours notamment sur 1’élargissement des bienfaits du progres — et I’écart de leur
application donne a voir aussi I’écart qui se creusera aussi entre les deux communautés qui vont

ainsi se faire face pendant plus d’un siecle et demi. Car comprendre les manifestations réelles

138 Cette notion signifie littéralement les étrangers. Elle renvoie aux ruraux et/ou les nomades ou plus simplement
a toutes ces populations qui viennent en ville chercher commerce les jours de marché.

159 Je reprends ici les catégories utilisées a I’époque.

10 Cf. Almi, Said, Urbanisme et colonisation : présence francaise en Algérie, Editions Mardaga, Bruxelles, 2002,
p. 23.

57



de cette civilisation revient in fine a interroger le laius qui sera le fonds de commerce de la
domination coloniale et qui paradoxalement asservit en voulant émanciper.

Il était évident que la France allait I’emporter militairement. Ce n’était qu’une question de
temps. Non pas que les hommes ou les armes venaient a manquer. L’Emir Abdelkader avait pu
mener une résistance de guérillas de longue haleine, jusqu’en 1843. Ou encore une guerre
classique comme la révolte d’El Mokrani qui avait mobilisé plus de 150000 kabyles, en 187116,
La résistance des Indigénes allait étre un facteur permanent avec lequel la France coloniale
devait composer. La « pacification », qui n’est autre qu’une guerre de conquéte, durera
pratiquement jusqu’a la fin du 19° siécle, ne pouvait a elle seule parachever I’emprise de la
France sur 1’Algérie. La paix vue du c6té européen ne pouvait étre qu’éphémere, une tréve
imposée dans I’attente de la prochaine déflagration. Et ce n’est 1a qu’une maladie éruptive dont
il faut circonscrire la contagion. En somme une affection, tout au plus «une psychose
purificatrice (...) (qui saisissait) une horde venimeuse, innombrable »'%2. Face & cette barbarie,
la « riposte » du colon était vu comme légitime et le sera ainsi considérée tout au long de la
colonisation. Comme le rappelle Alain Ruscio, « I’usage (que le colon) fait de la violence n’est
pas dd a une particuliere agressivité. Elle est, dans son esprit, préventive. Utiliser la force, ou
du moins montrer a tout instant qu’on peut 1’utiliser, qu’on n’hésitera pas a le faire, ¢’est pour
le colonisateur une condition de son existence méme »'%, Le temps jouait en faveur de la
colonisation. L’Européen devait 1a étre aux aguets et se tenir prét a défendre sa peau contre des
Arabes vindicatifs. L’étranger serait cet Indigene, rétif a la voix de la sagesse et des Lumiéres.
Tout comme Meursault de Camus qui ne ressent aucune culpabilité. Ce n’était 1a qu’un acte de
légitime défense’®. Tout était fait pour que « I’indigéne » soit relégué au second plan de

I’histoire en marche et des tentacules du progres. La conquéte n’était qu une question de temps,

161 Une des explications de cette défaite annoncée dans les conditions de 1’époque est due a ’organisation méme

de la société algérienne et a une multiplicité de facteurs internes et externes. Sans s’attarder sur ces conditions, on
pourrait ici faire référence a 1’explication développée par Malek Bennabi cristallisée dans son concept critiqué, et
souvent mal interprété, de « colonisabilité ». Ce dernier revoie a des conditions qui plongent ses racines dans la
chute des Almohide (dynastie qui régna sur le Maghreb et ’Espagne du 12° siécle au 14¢ siécle) ; voir Bennabi,
Malek, Colonisabilité, Dar El-Hadhara, 2003 et du méme auteur Discours sur les conditions de la renaissance
algérienne, Editions Algériennes "En Nahdha", 1949. Je retiendrai pour ma part ’explication de Mostefa Lacheraf
qui voyait dans 1’état politique de I’ Algérie, d’avant 1830 et marqué par un despotisme et une mainmise des Deys
et beys et leurs janissaires qui suscitaient un mépris profond des populations autochtones, une des raisons de la
conquéte « rapide » d’une grande partie de I’ Algérie, du moins les grandes villes.Il n’est qu’a voir la rapidité de la
capitulation des représentants de la Sublime Porte et leur maintien a leurs postes pour comprendre les divions qui
minait le territoire algérien. Cf. Mostefa Lacheraf cité par Mameri, Khalfa, Abane Ramdane, héros de la guerre
d’Algérie, L'Harmattan, 1988, p. 121.

162 Albert Crémieux cité par Ruscio, Alain Le credo de I’homme blanc : regards coloniaux francais XIX¢ — XX°
siecles, Complexes, Paris, 1995, p. 124.

163 Ibid., p.127

164 Ibid.

58



comme je I’ai dit plus haut, car la structure méme de la colonie n’avait rien d’unitaire et la
nation algérienne ne verra a proprement le jour que dans la résistance méme a la colonisation.

Les armes ne se tairaient pas de sitot et ce n’était 1a, selon les publicistes et les chroniqueurs
de I’époque, qu’instinct de survie. La ou la lutte serait encore plus apre c¢’était la nature et le
climat qu’il fallait vaincre. Cette lutte, éminemment plus insidieuse, devait se jouer sur le terrain
plus ¢élevé de la science. La hantise des politiques de 1’époque était la question notamment de
I’acclimatation. Il ne suffisait pas donc de conquérir et de spolier des terres au profit des colons.
Encore fallait-il qu’ils eussent les moyens de I’implantation. Car le plus le colonat, notamment
les premieres vagues de la colonisation, ne provenaient pas des classes les plus aisées de
I’Europe. Pire, il fallait aussi lutter contre des ennemis invisibles qui frappaient en silence :
paludisme, fievre typhoide, etc. Ces nouvelles terres et les maladies qui y sévissaient étaient un
nouveau champ de bataille tout aussi périlleux que celui ou tonnaient les canons. Et c’est cette
question de 1’acclimatation qui va obséder les politiques et les militaires pendant la premicre
moitié du XIX® siecle. L’Algérie présentait ainsi le double aspect de I’attraction et de la
répulsion. Immenses terres qui offraient a la France des débouchées et un nouvel horizon mais
aussi une terre doublement dangereuse (par ses Indigénes belliqueux et son climat malfaisant).
Elle était ainsi vue au début, et méme pendant tres longtemps, comme « (...) un rocher stérile
dans lequel il faut tout apporter, excepté I’air ; encore y est-il mauvais »'%. C’est 1a un aspect
caractéristique de I’argumentaire politique : 1’Algérie fut, parait-il, une terre vierge. Et de
surcroit une terre ou 1’on meurt de tout. Ainsi par exemple dans son article sur la nostalgie et le
mal du pays, Thomas Dodman montre que ces deux affects, subsumés sous le nom de « mal du
pays »' étaient percus au XIX® siécle comme une de ces pathologies, dans sa variante
coloniale notamment, qui causait des pertes considérables dans les rangs des militaires et des
civiles. Et Dodman de rapporter que ce « fléau ne fit que s’étendre au fur et a mesure que la
conquéte avangait, et bientdt on en déplorait des effets quasi épidémiques d’un bout a
1’autre »'%7 et de noter que « le chirurgien Guyon perdit quarante hommes par mois — « presque
tous nostalgiques » — durant ’été 1836 »'%8. Ailleurs, tout comme I’exemple cité précédemment
la nostalgie est énumérée aux cotés des autres pathologies comme un désastre qui mine le

potentiel militaire et des troupes coloniales. Pire encore, la nostalgie était vue comme

165 Général Simon Bernard (ministre de la Guerre, 1837), cité par Dodman, Thomas, « Un pays pour la colonie »,
Annales. Histoire, Sciences Sociales, 2011/3, p. 743.

166 Bt désignée par Prosper en Enfantin en tant que « nostalgie africaine » dans sa variante algérienne. Cf. Enfantin,
Prospére, Colonisation de I'Algérie, P. Bertrand, Paris, 1843, p. 404. Voir aussi Dodman, Thomas, What Nostalgia
Was: War, Empire, and the Time of a Deadly Emotion, University of Chicago Press, Chicago, 2018

167 Dodman Thomas, « Un pays pour la colonie », op.cit., p.750.

168 Ibid., p.751

59



engendrant et & 1’origine d’autres maladies telle que la dysenterie et la diphtérie'®®. Dans un
rapport adressé au Conseil de la Santé le docteur Antonini voit dans « la tristesse, la nostalgie,
les fatigues, les privations, les exhalaisons de la matiere animale et végétale, en putréfaction
dans les rues (...) (des faits aggravants) de(s) fievres, des affections scorbutiques (qui sont)
souvent funestes »'’°. Nul besoin de revenir ici sur ces maladies (réelles ou dans 1’air du temps)
qui frappaient les nouveaux arrivants. Mais une chose pourtant retient ici I’attention, le climat
et laterre algérienne étaient percues comme ayant des effets malsains sur les corps et les esprits.
Malsanité est bien le mot qui revient dans les écrits des médecins. Car ces derniers ne se
contentaient pas de soigner ; ils dissertaient et opinaient beaucoup sur ces pathologies qu’ils
rencontraient. Dés lors cette médecine, encore miasmatiquel’®, concevait qu’un contact abrupt
avec le climat algérien avait pour conséquence une « imminence morbide »'72. Cette derniére,
bien qu’elle touche variablement les personnes «selon (...) les tempéraments, les
idiosyncrasies, les sexes, les ages, les conditions de milieu, d habitudes, de circonstances »i73
mais il n’en demeure pas moins qu’elle finit toujours par atteindre les Européens, car ¢’est d’eux
et uniquement dont il s’agit. Elle finit par se « produi(re) plus ou moins chez tous, depuis
I’impression éphémeére chez ceux-la, jusqu’au point ou, pour d’autre, I’organisme, impuissant
a réagir comme au début, subit passivement les influences climatériques »'"*. Cet état morbide
se manifesterait dés lors soit dans un « caractére dyssentérique (sic)»'"> soit dans un « état
fébrile passager ou confirmé »’®. Bien qu’un vague total entoure cette « maladie », tout comme
par ailleurs la mélancolie coloniale, on lui trouve des effets bien réels qui ne sauraient étre
expliqués par les raisons invoquées, a savoir uniquement le climat nord-africain.

Cependant, tous ne s’accordaient ou ne voyaient pas les mémes effets néfastes du climat
algériens. Henry Didier'’’, méme si ce dernier n’était ni scientifique ni militaire, voyait tout
autre a la méme époque les cieux algériens. Aux dires de ce dernier, « le sol (algérien) est d’une

fécondité merveilleuse ; le climat, le plus beau du monde ; c’est 1a, a quarante-huit heures de

169 Ibid.

170 Antonini, Jean-André, Rapport médical sur I'Algérie, adressé au Conseil de santé, Imprimerie de Moquet et
compagnie, Paris, 1841, p. 45.

170 En ce qu’elle croyait a I’influence de Iair et la mauvaise hygiéne sur I’apparition des maladies. Cf. Corbin,
Alain, Le Miasme et la jonquille : l'odorat et I'imaginaire social, XVIII°— XIX® siecles, Flammarion, Paris, 1982.
172 Armand, Adolphe, Médecine et hygiéne des pays chauds et spécialement de I’Algérie et des colonies, Challamel
Ainé, Paris, 1854, p. 60.

173 Ibid.

174 Ibid.

175 Ibid.

176 Ibid.

177 Heny Didier (1807-1891), représentant de 1’ Algérie a la constitution de 1848 et procureur de la République a
Alger en 1870. Il refusa le poste de gouverneur civil de 1’ Algérie en 1871.

60



nos cotes ; et il y a chaque année des milliers de nos concitoyens qui émigrent et vont chercher
hors de France une meilleure place au soleil, et ils ne vont pas en Algérie ! »1’8, C’est dire que
le seul climat n’est pas en cause dans le manque d’attractivité de la nouvelle colonie.

Pour comprendre le tableau noir (réel ou exagéré) peint par les médecins et tous ceux-la qui
faisaient ceuvre de science au contact de la réalité de la colonisation, il me semble qu’il faut
I’appréhender sous I’angle du réle omnipotent de 1’armée et de ’institution militaire. Seule
cette derniere permettrait une implantation avec des pertes moindres en comparaison des autres
corps. Armand le méme médecin ici cité signale que 1’organisation militaire du casernement ot
le soldat passera par différentes phases d’adaptations et d’acclimatation qui le prémuniront par
la suite'”®. Une maniére assez judicieuse de prévenir les arrivées massives de colons. Arrivée
synonyme de la fin du régime militaire. Didier tout en circonvolutions note que méme s’il y a
un risque «a distance (...) d’exagére(r) (...) les rigueurs et les inconvénients du régime
militaire, et on les redoute plus que de raison. Mais il n’en reste pas moins constaté par-la que
le régime militaire retarde et empéche 1’accroissement du nombre des colons, et que le régime
civil, par les stretés qu’il implique, aurait seul la puissance d’attraction suffisante pour
déterminer un effet tout contraire »*8°. A demi-mot ¢’est reconnaitre ici le manque de volonté
de I’autorité militaire de voir des colons civils arriver dans un contexte qu’ils jugeaient encore

peu propice a une colonisation compléte8t

. D’aucuns diront aussi que I’armée était favorable
aux Indigenes en voulant les prémunir d’un changement trop radical. Quoi qu’il en soit, il parait
ici évident que les soldats allaient bien au-dela de la mission de conquéte. C’est 1a qu’on voit
la notion de « soldat scientifique »82 qui avait vu le jour lors de I’expédition d’Egypte prendre
toute son ampleur étant donné I’importance (en termes de temps et d’espaces) de leur mission.
Mais au-dela du fait de I’intérét porté par ’armée a la chose scientifique non seulement pour
justifier la colonisation mais aussi d’une certaine maniére de sa primauté, il devient dés los
évident que la science dans ses différentes manifestations et applications devront peu ou prou
rendre des comptes a I’administration qui leur assure a la fois la sécurité et en méme temps leur

offre un objet scientifique a une échelle jamais révée. La science dans ce cadre suit certes pour

ainsi dire le méme chemin qu’en métropole et les avancées, techniques mais aussi

178 Didier, Henry, Le gouvernement militaire et la colonisation en Algérie, Dentu, Paris, 1865, p.12.

1% Armand, Adolphe, Médecine et hygiéne des pays chauds et spécialement de 1’Algérie et des colonies, op.cit.,
pp.60-61

180 Henry Didier, Le gouvernement militaire et la colonisation en Algérie, op.cit., p.12.

181 Pendant la période longue allant 1830 4 la chute de la Second Empire la discussion était de savoir non seulement
quel régime adopter (civil ou militaire) mais encore de savoir s’il fallait se lancer dans une colonisation de grande
ampleur ou se contenter d’une colonisation restreinte.

182 Cf. Patricia M. E Lorcin, Kabyles, Arabes, Francais: identités coloniales, Limoges, PULIM, 2005, p. 143.

61



d’autonomisation, s’y faisaient ressentir. Mais il n’en demeure pas moins que la réalité
algérienne créait une forme de connivence entre la force du glaive et le progres sur fond
d’objectivité scientifique.

Pour autant cette science, impliquée et aux ordres, doit-elle étre mise aux oubliettes ou encore
dans un musée au rayon des curiosités d’antan ? Assurément non. Pour saisir le I’esprit du temps
de cette deuxieme moitié du XIX® siecle sur 1’altérité on ne saurait écarter toutes les théories
erronées ou encore moralement répréhensibles, ce qui reviendrait en définitive a abandonner
toute prétention (scientifique) a décliner les responsabilités des différents processus qui vont
aboutir a la hiérarchisation des sociétés. Comprendre le réle de telle ou telle discipline, en
somme ce dont I’histoire n’a pas retenu le nom, ¢’est accepter une part d’ombre des disciplines
qui n’ont pas commencé avec la colonisation ni vu leur terme avec la fin de la colonisation.

Peu, voire aucune, de ces disciplines n’ont fait leur mea culpa.

1.2.2 Le savoir au contact de la colonie

L’ensemble des savoirs coloniaux engagé sur le terrain de la colonisation va
progressivement se constituer en sciences coloniales a la fin du XIX® siécle!®, Il va ainsi
« construire un champ scientifique relativement autonome, contribuer au bon fonctionnement
administratif et a la prospérité économique des colonies en fournissant outils et répertoire de
bonnes pratiques, enfin légitimer I’ceuvre frangaise dans I’empire en étayant la dimension
« humanitaire » de la colonisation »'®. Avant que I’on commence a avoir une vision unitaire
de I’action des diverses sciences enrolées dans 1’action coloniales, chose qui se fera sous la
Troisieme République, les différentes sciences répondirent a ces différents impératifs en
s’octroyant une forme d’imperium née de I’aura scientifique mais aussi de la nature méme de
I’objet qui s’offrait a elles : une terre et une population dont on n’avait cure en métropole et qui
donnait ainsi la possibilit¢é d’expérimenter les systémes politiques et les « theories »
scientifiques.
Avant ’avénement de la Troisiéme République, il n’est pas totalement vrai que la science dans
les colonies est le fruit d’aventuriers ou uniquement de militaires amateurs de la chose

scientifique, comme le suggeére Singaravélou'®. Une des spécificités dans ce cadre colonial est,

183 Cf. Singaravélou, Pierre Professer l'empire. Les « sciences coloniales » en France sous la III° République,
Publications de la Sorbonne, Paris, 2011.

184 Ibid., p.13.

185 « Au XIX¢ siécle, les savoirs coloniaux émanant des savants amateurs (officiers et administrateurs coloniaux,
savants « broussards ») sont essentiellement pratiques. A partir des années 1880, les universitaires et les savants
professionnels s’approprient ces domaines d’études » in Singaravélou, ibid., p. 44.

62



qu’a I'inverse de la métropole, la science, il est vrai, doit énormément a I’activité scientifique
des militaires.

Le mouvement et la dynamique des sciences coloniales tendra a la fin du X1X*® siecle, comme
I’a montré Singaravélou, « a une phase d’institutionnalisation des savoirs coloniaux et de
développement de 1’“enseignement supérieur colonial”'®. Cette généalogie est d’autant plus
importante qu’elle retrace I’évolution des sciences coloniales et leur intégration comme études
universitaires a part entiére (sous la Troisieme République).

En attendant cette institutionnalisation, la profusion des études et des « travaux scientifiques »
indique un intérét et des positions (politiques) qui se construisaient au gré de la colonisation.
La il ne s’agit pas de débats contradictoires ou encore de controverses sur un objet nouveau.
Bon nombre de disciplines se retrouvaient ainsi embarquées dans cette nouvelle « aventure »,
et nous offre un tableau saisissant de sciences en train de se faire'®, Ces disciplines, que ce soit
la géographie, la médecine ou encore 1’archéologie, trouvaient 1a un objet d’un intérét nouveau
et a propos duquel elles arrivaient a converser et a trouver des points de convergences.
Convergences qui ne disaient en fait rien de la formidable opportunité qu’offrait le terrain
algérien de tester, sans se confronter aux pairs'®, théories et autres postulats déliés des
contraintes académiques métropolitaines. C’est en re-prenant les formulations scientifiques, ou
en tout cas percues en tant que telles, durant la phase coloniale que 1’on pourra mieux
comprendre a la fois la part d’ombre de la science, dont on oubliera vite le passif colonial, mais
aussi ce que I’on entendait par « connaissance du milieu indigéne »'%°, Cette connaissance se
manifestait dans ce qu’ils (savants) énongaient des vérités toutes faites loin de toute rigueur
scientifique (méme pour 1’époque). La le souci, me semble-t-il, ressemble plutdt a une course
a qui offrira la raison/ I’expertise ou encore la proposition la plus audacieuse possible. Et en

cela ces apprentis experts anticiperont la place qui sera la leur des dizaines d’années plus tard,

186 Ibid, p. 36.

187 Comme on 1’a vu plus haut dans 1’énumération des différents scientifiques ayant pris part & la commission
scientifique

188 Cf. Latour, Bruno, La Science en action. Introduction a la sociologie des sciences, La découverte, Paris, 2005
139 1.4, la remarque de Singaravélou sur le caractére amateur de la science dans les colonies peut étre appréciée
différemment. Ici ’amateurisme ne signifie pas que c’est le fait de novices sans aucune formation mais plutét une
forme de liberté et aucune entrave sur la créativité des uns et des autres. Ceci deviendra sensiblement moins
répandu et I’on verra un intérét accru de la science métropolitaine pour les « découvertes » outremer. On citera a
titre d’exemple Paul Topinard (1830 — 1911), qui fut un disciple et un proche collaborateur de Paul Broca qui fit
de I’ Algérie un objet discuté au sein de la Société d’ Anthropologie de Paris. Cf. Topinard Paul, « Sur la population
indigene de Biskra », Bulletin de la Société d'anthropologie de Paris, 3° série t.5, 1870 et « Instruction sur
l'anthropologie de I'Algérie : considérations particuliéres », Bulletin de la Société d'anthropologie de Paris, 2°
série t. 8, 1873.

190 Jules Brévié, gouverneur du Sénégal, cité par I’Estoile, Benoit de, « Science de I’Homme et “domination
rationnelle. Savoir ethnologique et politique indigéne en Afrique coloniale frangaise », Revue de : 4° S, n® 3-4,
2000, p. 295.

63



avant qu’ils ne soient incontournables en tant qu’autorité délivrant telle ou telle satisfecit de
proceder a telle ou telle mise en valeur ou exploitation des terrains conquis. Lévy-Bruhl le dira
mieux que tout autre pour ce qui est de I’exploitation de « I’Afrique noire » : « Quand une
colonie comprend des populations de civilisations inférieure ou trés différente de la notre, de
bons ethnologistes peuvent lui étre aussi nécessaires que de bons (...) médecins (...). Pour la
mise en valeur, aussi compléte et aussi économique que possible, de nos colonies, tout le monde
reconnait qu’il ne faut pas seulement des capitaux. Il faut aussi des savants, des techniciens, qui
dressent un inventaire méthodique de leurs richesses naturelles (mines, foréts, cultures, etc.) et
indiquent les procédés d’exploitation les meilleurs. La premicre de ces richesses naturelles,
celle sans laquelle on ne peut a peu prés rien faire des autres, surtout dans les régions
équatoriales ou tropicales, n’est-ce pas la population indigene ? N’y a-t-il donc pas un intérét
capital a I’étudier, elle aussi, méthodiquement, a avoir une connaissance exacte et approfondie
de ses langues, de ses religions, de ses cadres sociaux qu’il est si imprudent de briser a la
légére ? »%1. 1l ne s’agit aucunement d’apporter ici un regard critique sur les ceuvres
scientifiques tardives telles que celle de I’éminent ethnologue Lévy-Bruhl*%?, mais de constater
que ce dernier parmi tant d’autres, et peut-étre le moins virulent, integre dans son analyse le
réle majeur qui doit étre celui de la science dans la pérennisation de la colonisation et
I’exploitation des terres conquises. Ce qui retient I’intérét ici, a mon sens, est I’aveu clairement
formulé de la nécessité de s’occuper (a tous les niveaux) des Indigenes non pas dans leur intérét
mais dans la seule optique de la mise en valeur. Maitre-mot qui s’est déguisé et qui se déguisera
longtemps sous les blouses des médecins ou encore de celles des instituteurs venant apporter
les Lumiéres de la civilisation triomphante.

Remarquons, avant de quitter Lévy-Bruhl, que son aveu commence par la condition sine qua
non de la rencontre avec une population qui soit inférieure au peuple conquérant. Maniére
subtile de s’acheter une bonne conscience en se persuadant, encore pendant les années 1920,
que la conquéte est une action rendue nécessaire par 1’inéluctable devoir des peuples « blancs »
de sortir tous les Autres de leur 1éthargie. Cette montée en civilisation ne peut, et de fait ne s’est

faite, qu’au détriment et en exploitant les Indigenes.

191 Lévy-Bruhl Lucien cité par Benoit de I’Estoile, ibid, p. 294.
192 Pensée par ailleurs qui évoluera au fil du temps a partir des années 1930.

64



2 Enfantin et I’Algérie saint-simonienne

65



A en croire Prosper Enfantin, un des premiers a avoir cru et vu dans 1’ Algérie une chance a la
fois pour la France et pour le territoire nouvellement conquis, la colonisation pouvait se faire,
selon sa vision, sinon sans heurts du moins étre mutuellement bénéfique. L’expédition
algérienne, dont j’ai parlé dans le chapitre précédent, celle qui sera considérée comme une
opportunité pour mettre en pratique et inaugurer le programme saint-simonien*®®, donnera au
Pere par le fait méme, en se déplacant sur place, une vision plus nette qui n’abondera pas dans
le sens des disciples. L’ Algérie sera ainsi, avec le Canal de Suez et le chemin de fer, une des
obsessions saint-simoniennes. Mais comme le rappelle Barrault'®* au Pére, I’'Egypte et les
chemins de fer ne furent pas une franche réussite et, pour ce dernier, I’ Algérie arrive a point
nommé!®®. Tous exhortaient le Pére & se prononcer pour la colonisation mais ce dernier se
contentait de constater que tant que le régime en place est aux mains des militaires, I’entreprise
en sera ardue, voire impossible!®. Le Pére pour sa part se satisfaisait de juger de loin
I’abnégation de ses disciples qui s’échinaient sur le terrain.

Cette autorité et ces jugements sollicités aupres du Pere, écoutés par les disciples, sur quoi se

fondent-t-elles ? Hormis la révérence qui lui était due, les enseignements tirés de 1’expédition

193 Cf. Emerit Marcel, Les Saint-Simoniens en Algérie, Société d'édition "Les Belles Lettres,", 1941. Par ailleurs,
le Pére sollicita personnellement le général Lamorciére pour qu’il lui soit accordé la présidence de la commission
instituée par Lamoriciére pour le peuplement de L’Algérie. En prenant soin de se rappeler au bon souvenir du
général en comptant que 1’intérét de la Lamorciciére plaide en faveur du Pére. Ce ne fut pas le cas. Il n’en sera
qu’un membre. Comme le rappelle Emerit le Pére « ne pardonnera pas a la République le dédain avec lequel elle
I’a traité » Voir Emerit Marcel, op.cit., p. 160. Enfantin finira par soutenir le prince Louis-Napoléon dans il espére
qu’il sera celui qui favorisera les visées saint-simoniennes notamment la suppression de I’héritage pour assurer
une égalité parfaite, mais pour autant il ne remet pas en question la quéte du profit, il I’encourage méme. Enfin, il
juge d’un trés mauvais ceil le pouvoir des ouvriers qu’il estime par dangereux. De telles vues lui barre la route
d’une carriere influente. 11 le sait et il le fait savoir. Dans une lettre a un disciple, juge en Algérie il affirmait « Il y
a aura sans doute encore pendant longtemps des gens qui souffriront, qui gémiront, qui grinceront des dents, je
n’en disconviens pas, car j’aime assez 1’idée du purgatoire sur terre, mais simplement, (...), comme une
imperfection qui se perfectionne », Emerit, ibid. Voir aussi Alleaume G., Les Saint-Simoniens et I’Orient. Vers la
modernité, Aix-en-Provence, Edisud, 1989 ; Picon, A., Les saint-simoniens. Raison, imaginaire et utopie, Paris,
Belin, 2002.

194 Emile Barrault (1799-1869), fervent saint-simonien et député de 1’ Algérie en 1849 a I’assemblée.

195 Barrault pense qu’il faut « 1° constituer a c6té de la colonisation du Gouvernement une société de colonisation
libre, avec un caractére plus général que celui de 1’ceuvre officielle, et sur le principe de I’association ; 2° fonder
sur le terrain [’école gouvernementale, y rallier tous les éléments d’administration et d’organisation (c’est moi
qui souligne) », lettre de Barrault au Pére me 3 octobre 1848, cité par Emerit, op.cit., p.162.

196 Correspondance du Pére 3 Warnier cité par Emerit, ibid., p.169.

66



scientifique, a laquelle il prit part, lui conférait une autorité d’expert née de la confrontation
avec le terrain. Ce n’est pas un simple point de vue qui nait de cette expédition mais de
véritables propositions et orientations qui n’avaient pas vocation, paradoxalement, a légitimer
la colonisation. Dans 1’ouvrage, que Prosper Enfantin tire de I’expédition®®’, la question de la
légitimité fut d’emblée évacuée. C’est 1a une nouvelle maniere, nouveauté sous 1’égide de
laquelle il mettra ses propositions, que de ne plus essayer de chercher les justifications qui
légitimeraient I’invasion. Il suppose cette 1égitimité acquise en sachant qu’au moment ou il
écrivait ce ne fut pas le cas. D¢s lors, pour lui, seule 1’action finira par convaincre les uns et les
autres de cette légitimité : ne pas, plus, hésiter et « agir, dés a présent, comme s’il était déja
obtenu (légitimité et irrévocabilité de la possession) » et si les puissances européennes ou
encore les « indigenes » eux-mémes viennent & lui contester ce « droit » né de la conquéte il
faut encore et sans cesse faire « ceuvre de possession, d’établissement et de conservation
(...) »%8. En d’autres termes la seule réponse valable & apporter quant a la légitimité est encore
d’aller plus avant dans la colonisation. Les résultats viendraient dé-montrer si besoin est que
seul le chemin emprunté pouvait 1’étre. Raisonnement pour ainsi par 1’absurde ot on montre
que I’ceuvre antérieure a la France n’a produit que désordre et meceurs bizarres et pour y parvenir
il suffirait d’ceuvrer a la correction de ces derniéres en greffant progressivement les lois et les
moeurs métropolitaines sur le sol africain.

Dans le chapitre qui suit je reviendrais sur cette perspective que le Pere et ses disciples
envisageaient pour construire un nouvel Orient qu’ils appelaient de leurs veeux. Il s’agit ainsi
de montrer combien cette opportunité de cette nouvelle terre conquise leur donnait une nouvelle
chance d’aller au-devant de I’histoire. J’essaierais ainsi de montrer combien 1’expédition
algérienne ouvrait des appétits scientifiques mais aussi en termes de réveries dont certaines

deviendront des réalités qui marqueront durablement 1’ Algérie.

2.1 Une colonisation en bon Pére
2.1.1 L’espoir Enfantin

Contrairement a ses collégues de la commission qui essayaient de trouver des raisons dans le
passé pour justifier la présence francaise en Algérie, Enfantin, lui, cherchait dans le présent et
le futur les raisons d’espérer. Pour le Pére « ce n’est pas seulement avec des entreprises qui
remontent a vingt siecles, mais avec toutes les autres, que notre entreprise actuelle doit présenter

des différences : la n6tre est complétement NEUVE ; elle n’a point dans le passé méme le plus

197 Prosper Enfantin, Colonisation de I'Algérie, P. Bertrand, Paris, 1843.
198 Ibid., pp. 7-8.

67



rapproché, d’exemple a imiter, de modele a copier ; un seul fait suffit pour le prouver : nous
n’aurons pas d’esclaves »*°, Maniére somme toute neuve de raisonner en se projetant dans
I’avenir et non plus dans un passé aisément manipulable. Nulle difficulté pour le vainqueur de
creuser et de trouver sous les temples et les monuments les preuves qui viendront a posteriori
corroborer les raisons invoquees pour justifier telle ou telle invasion. Enfantin, quant a lui, a
une vision toute autre et, comme il ne cessera de le répéter, nulle confiance en ceux-la qui
tentent de le faire revivre?®, La passion saint-simonienne, et plus particuliérement celle du Pére
Enfantin et de ses disciples, va a I’innovation. Cette création, car il s’agit bien de fonder, ce
n’est pas aux rhéteurs et encore moins aux historiens que le Pére la confierait mais aux
ingénieurs (civils ou militaires). L’expérimentation coloniale ne peut dans cette optique réussir
que si le programme rationnel, préalablement défini par le Pére?°!, est mis en ceuvre.

L’ouvrage du Pére ne se voulait pas, indépendamment de ce qu’il en fut réellement, un livre
de pure théorie. Dans une de ses lettres adressées « a un catholique » il défend le caractéere
pratique de ses propositions y compris en reconnaissant la place prépondérante que pourrait
avoir le prétre a condition que 1’église ait le courage de prendre « Sous sa protection, pour les
mettre plus tard sous sa direction, la presse et la vapeur, le verbe et la chair ACTUELS » (c’est
Enfantin qui souligne)?®?. C’est 1a mettre devant le fait accompli une église en retard sur son
temps et une interprétation audacieuse qui met en parallele le « souffle divin » dans les choses
temporelles. L’intérét de ’humanité, selon Enfantin ne pouvait résider que dans la conciliation
des opposés jadis abjurés par la foi romaine apostolique que sont 1’ordre et la liberté. Il I’affirme
encore plus fort et de maniere bien plus respectueuse dans une lettre adressée cette fois a Guizot.
En soulignant au passage®® sa contribution en Algérie, il entreprend de montrer « (...) que le
moment (...) (était) venu de constater que ni Grégoire VII, ni Bossuet, n’ont pu donner au grand
probléme de la division des pouvoirs des solutions qui soient applicables a 1’époque actuelle,
et surtout a 1’avenir, puisque Grégoire devait les confondre, en asservissant 1’un a 1’autre, et
que Bossuet devait les isoler, de peur qu’ils ne se détruisissent violemment ou frauduleusement
I’un par 1’autre ; tandis que la destinée future du spirituel (c’est-a-dire de la science ) est de

s’ASSOCIER au temporel (c’est-a-dire a /’industrie), dans 1’humanité pacifiée (c’est-a-dire

199 Ibid., p. 35.

200 « J>aime beaucoup qu’on adore le présent, mais a condition qu’on y adore ce qui méne a I’avenir. Je compte
peu sur les hommes qui n’aiment le présent que pour le présent, de méme que je combats ceux qui I’aiment pour
ramener le passé », Enfantin cité par Emerit, op.cit., pp.160-161

21 ¢f Seillan, Jean-Marie, Aux sources du roman colonial. L'Afrique a la fin du XIXe siécle, Editions
KARTHALA, Paris, 2006

202 Enfantin, Prosper, « A un catholique », in Correspondance Philosophique et religieuse. 1843-1845,
Typographie Lacrampe fils et C¢, Paris, 1847, pp. 64-65.

203 Le sujet qu’il se proposait de traiter au début de la lettre est la question de 1’enseignement.

68



quand le royaume de César ne sera plus de ce monde, et qu’au contraire le royaume de Dieu
sera de ce monde) »?%. En s’adressant a ’homme le plus influent de la monarchie durant les
années 1840°%, il s’adressait non seulement au protestant mais aussi et surtout au politique qui
entendait redonner au gouvernement la charge du « développement moral des générations
successives »°% jadis dévolue a 1’Eglise. Retour historique pour quelqu’un qui ne veut pas que
I’on cherchat dans I’histoire les arguments de promouvoir des idées neuves. Est-ce la une
concession faite pour amadouer le gouvernant ? Aucunement. II s’agit plutdt d’un détour par le
passé sans trop risquer d’offenser les susceptibilités des uns et des autres — surtout ceux dont
on sait la capacité de coercition. Enfantin « associe 1’interprétation et I’action, le théoricien et
I’ingénieur du social »?°7. L’interprétation et les legons qu’Enfantin tirait du passé auquel il se

réfere tendrait a démontrer que ’exploitation du globe ne peut se faire que si la science,

208 209

notamment celle de gestion de la société="°, est associée a 1’industrie et les beaux-arts

Le systéme d’Enfantin ainsi exposé tient dans cette perspective de I’implication totale de la
science dans les affaires temporelles non plus seulement sur un plan industriel mais également
sur le plan moral et des comportements des individus. Cette vision Enfantin entendait la
défendre dans les colonies. Mais a I’inverse du rouleau compresseur que fut la machine
militaire, Enfantin et ses disciples — du moins jusqu’a I’orée de la Troisiéme République —
exprimaient « un dédain pour I’esprit de conquéte et la haine entre les peuples » et une croyance
inébranlable dans le fait que le « progrés des idées pacifiques d’union et d’alliances (...)
(permettrait inexorablement a) 1’esprit scientifique (...) ( de) remplacer dans la discussion les
théories toutes faites, les maximes recues, les mots a la mode »?'°. Comme je I’ai signalé plus
haut, les saint-simoniens engagés dans le sillage d’Enfantin ne s’embarrassaient pas des débats
quant a poursuivre ou non la colonisation. Etait-ce nécessaire ?2'! Cette question fut tranchée.

La colonisation et rien d’autre que la colonisation. Ne demeure dés lors que la maniére d’y

parvenir.

204 Enfantin, « A M. Guizot », Correspondances. .., op.cit., p. 11.

205 Dans I’ombre du maréchal Soult de 1841 4 1847, année o il devient président du conseil, Guizot fut le véritable
détenteur du pouvoir pendant tout le mandat de Soult. Cf. Laurent Theis, Guizot: La traversée d'un siecle, CNRS
éditions, Paris, 2008.

206 Chamboredon, Robert, « Actualité du “gouvernement des esprits” », in Chamboredon, Robert, Frangois Guizot
(1787-1874) : Passé-Présent, Editions L'Harmattan, Paris, 2010.

207 péquignot, Bruno, Utopies et sciences sociales, Editions L’Harmattan, Paris, 1998, p. 232.

208 Programme énoncé dés 1826, voir Enfantin, « Considérations sur les progres de I’économie politique dans des
rapports avec I’organisation sociale », in Le Producteur, journal philosophique de I’industrie, des sciences et des
beaux-arts, t. 4, 1826, pp. 373-389.

209 Cf. Couderc-Morandeau, Stéphanie, Philosophie républicaine et colonialisme : Origines, contradictions et
échecs, Editions L'Harmattan, Paris, 2008.

210 S¢bastien Charléty cité par Couderc-Mourandeau, ibid., p. 56

211 Es muss sein ? Ce 4 quoi Beethoven aurait répondu Muss es sein !

69



2.1.2 L’expérimentation avant tout

Parler de I’expérimentation et de la fondation d’une nouvelle colonie peut laisser évoquer tout
un appareil a la fois technique et conceptuel. On pourrait encore penser a I’expérimentation sur
I’étre humain de produits expérimentaux ou encore la mise en place de techniques limitant la
procréation, comme ce fut le cas par les nazis, mais la mise en place d’une telle déshumanisation
ou encore d’un tel processus de chosification de I’humain nécessitent de rendre banal le mal.
Au-dela de la banalisation méme du mal, et pour recontextualiser, expérimenter dans le cadre
précis de cette recherche signifie ne pas tenir compte du ressenti et de I’idiosyncrasie indigéne
face a tel ou tel systeme de gouvernance colonial : faire comme si les Indigénes et tout systeme
qui leur était propre — social ou économique — était du domaine de 1’archaisme et donc comme
faisant partie des éléments a charge des colonisations qui ont échoué a batir et a durer dans
I’histoire.

C’est en effet la durée et la pérennité qui préoccupait Enfantin et ses disciples. Comment mettre
en place un ordre qui puisse « organiser cette admirable clientele, ce peuple de travailleurs,
d’une manicre profitable a son ¢élévation morale, au progrés de son intelligence et de son
aisance ; (...) (en faisant entrer I’ouvrier, le prolétaire) dans une société dont il est encore exclu,
(...) (et) qui en assie¢ge violemment les portes ; (et de) I’associer, de I’intéresser au bonheur
public, au bonheur du riche comme a celui du pauvre, a la fortune de son maitre, disons mieux,

212 (’est donc, en d’autres termes faire advenir

de son chef, aussi bien qu’a la sienne propre »
I’ouvrier comme contributeur au bien de la nation en mettant de c6té tout esprit zé€lateur,
d’aucuns dirait une conscience de classe, et pensant au bien public qui, dans 1’optique
d’Enfantin, était I’intérét de quelques-uns. On pourrait ainsi rétorquer qu’Enfantin pensait
uniquement a « | ’organisation des ouvriers »*** dans les villes métropolitaines ou encore a

mettre fin & la « crise révolutionnaire qui dure encore »24

. On pourrait penser que c’est 1a une
analyse et un projet qui concerne un débat interne a la métropole. Mais ce débat Enfantin I’y
sent impossible du fait des passions mais aussi des intéréts radicalement antagoniques.

L’ Algérie apparaissait dés lors comme « le lieu d’essai de cette organisation »%*°

. Il espérait
ainsi pouvoir « réaliser cette précieuse nouveauté dans ce pays ou tout est a faire, la realiser

loin des obstacles que les droits caducs de notre vieille société ou les prétentions exagérées de

212 Enfantin, Colonisation de I’Algérie op.cit., p. 116.
213 Ibid. C’est Enfantin qui souligne.

214 Ibid.

251bid.

70



notre jeunesse réveuse d’avenir lui opposeraient en France »?*8. Le seul endroit qui lui paraissait
étre un terrain propice a la mise en place de cette nouvelle organisation qui, comme on le verra,
dépassera largement le cadre de 1’organisation des travailleurs. C’est la mise en place d’une
nouvelle société (comme Enfantin aime a le souligner) dont 1’ Algérie sera le centre (j’oserai
méme ici dire la mise en place d’un nouveau contrat social, d’un nouveau type et dont
le sauvage n’était plus une fiction mais un étre bien réel — je reviendrai sur ce nouveau contrat
racial dans I’ultime chapitre). On verra dans ce qui suit quel est ce projet et quelles en sont les
conséquences.

A vrai dire ce qui ressort en premier lieu des propositions d’Enfantin, et au-dela du projet des
disciples saint-simoniens engagés dans le sillage du Pere — de fagon globale et pas uniquement
en ce qui concerne 1’ Algérie —, ¢’est I’accommodement avec les formes de commandements a
partir du moment ou le gouvernement en place puise dans les préceptes de la doctrine saint-
simonienne. La seconde constatation est que, comme je I’ai dit plus haut, dans cette nouvelle
contrée il était possible d’oser fonder et de tester de nouvelles idées a partir d’une perspective
rationnelle. Et c’est 1a @ mon avis I’importance du projet saint-simonien pour 1’Algérie en
donnant a la science une place prépondérante et en lui permettant de s’affranchir des carcans
métropolitains, inauguré en cela par ’ouvrage du Pére et I’intérét qu’il y portait.

Les propositions du Pére ne sont pas uniquement d’ordre général mais précises et parfois méme
pointilleuses au point de vouloir organiser et s’immiscer dans le moindre détail de la colonie.
Ainsi, il propose I’installation de familles régies par les enseignements (et la rigueur) saint-
simoniens. Familles devraient s’établir dans des villages et des fermes. Enfantin entendait dire
comment ces espaces et ces populations allaient étre organisées et gérées. Dans la suite des
choses et des éveénements liés a la colonisation, le Pére faisait preuve de lucidité y compris
quand il va faire preuve d’inventivité. Il avait compris qu’aucune organisation sociale ne
pouvait se faire sans une garantie de stabilité. Mais pour que cette derniére soit effective « (...)
en Algérie, comme dans tous les lieux ou I’on veut fonder quelque chose, ¢’est surtout d ‘ordre
qu’il doit étre question ; ¢’est un plan qu’il faut trouver et des bases qu’il faut creuser et établir ;
les fantaisies et les ornements viendront plus tard, et la jouissance plus tard encore »%’. 1l était
évident que seul un corps attaché a I’armée et dont la tache de batir et d’assurer la progression
de la colonisation avec les infrastructures adéquates pouvait offrir et assurer cette installation

avec le souci de 1’ordre.

216 Ihid., pp.116-117.
217 Ibid., p. 120.

71



Mais une fois que le génie militaire aura fait son affaire et permis 1’installation de colonies
militaires, ce sera autour du génie civil de prendre le relais. Ce dernier devra permettre
I’installation d’hommes et de femmes dans des villages et des fermes qui feront I’avenir de la
colonie. La premiere préoccupation d’Enfantin était de ménager les maitres du pays et du
moment, a savoir les militaires. A eux revenait la primauté et les honneurs de la conquéte. Il
fustigeait méme ’administration civile et la jugeait incapable non seulement de bétir, ce qui
n’était pas son role, mais encore méme de gérer et de mener a bien I’existant et les affaires
civiles. Et pour le Pére I’administration a prouvé en Algérie son « incapacité créatrice et (...)
(y a fait preuve d’une) pratique routiniére » et par administration il ne désignait pas « ces
fractions de 1’administration qu’on appelle justice, /’enseignement, les eaux et foréts ; ni mes
des finances, de [’enregistrement et des douanes ; parce que, dans ces (...) parties, il y a plus
ou moins, mais enfin il y a des conditions obligatoires d aptitude a la fonction (...) » mais ce
qui est bien plus en amont ou encore « de ce qui gouverne politiquement toutes ces différentes
parties de ’ordre civil »218, Bref, celle qui impulse et dicte la « direction ». Il s’attaque 13 aux
politiques de carriéres et a la cohorte des décideurs des bureaux feutrés. Pour le Pére, cette
impulsion seul I’ingénieur pouvait la donner. Lui seul, selon sa vision, était capable de fonder
et de mettre en ceuvre de nouvelles idées, impossibles a exécuter en métropole. Que ce soit ces
ingénieurs ou encore les membres des colonies il faut les motiver a s’y installer durablement.
Si le soldat se satisfait de la solde et des honneurs que la patrie lui rendra pour son abnégation
et son sacrifice, a I’ouvrier il faudrait « une femme et des enfants qui lui donnent du ceeur a
I’ouvrage »**°. Contrairement au soldat qui n’a d’autre rendez-vous que celui de la patrie,
I’ouvrier ou, pour le dire plus simplement, le colon ne pouvait étre mobilisable que s’il avait
une famille dans laquelle s’incarnera la nation. Et c’est a ’Etat, qui garantirait soldes, sécurit¢,
instruments et semences, d’organiser quelle famille devra ou non aller former ces nouvelles
colonies. C’est donc une colonisation contrélée et non pas seulement volontaire. L Etat aussi y
assurerait gratuitement 1’éducation des enfants. C’est demander en [’occurrence au
gouvernement un role d’acteur patriarcal, et qui instaure un patriarcat actif, qu’il ne remplissait
totalement pas en métropole — notamment en matiere d’éducation et de santé.

La mise en place de telles colonies expérimentales, puisqu’il s’agissait d’abord d’en construire

des villages pilotes a 1’Est et appelés a étre reproduits, était pensée dans les moindres détails??°.

218 Ibid., pp. 265-266.

219 Ibid., p. 274

220Y compris dans la composition de ces unités expérimentales. Ainsi, ces derniéres qui « auront pour but de
former les hommes qui, plus tard, seront naturellement le plus aptes a diriger les diverses entreprises coloniales
des sociétés privées » et dans lesquelles « les familles engagées seront regroupées par trois, le chef de 1’'une des

72



Pensés certes comme des regroupements de familles, et non plus comme des régiments de
militaires, il n’en demeure pas moins que ces regroupements €taient pensés sur un modele qui
n’avait rien a envier a 1’organisation militaire : trois familles guidées par un des chefs de ce
triptyque ; douze familles regroupées sous 1’autorité d’un officier du corps qui sera secondé par
les quatre chefs de familles commandant les trois autres triptyques...etc. Nul besoin ici de
détailler les différentes divisions auxquelles devaient étre soumises ces villages, ou encore ces
ateliers qui devaient fournir et former une colonisation idoine. Cette organisation minutieuse
était pensée y compris dans la tenue que devait porter les uns et les autres les jours de repos ou
en mission hors de 1’atelier?!. Par ailleurs, tout un arsenal de peines était aussi envisagé pour
que ’engagement des familles soit suivi et le cas échéant sanctionné s’il y a contravention.
Sans qu’il soit nécessaire ici de détailler tant 1’organisation spatiale que temporelle de ces
« essaims » appelés a se développer, que ce soit sous 1’égide de 1’Etat ou encore de sociétés
privées???, il est important de souligner qu’Enfantin inaugurait d’une certaine maniére la
conviction que la gestion et la mise en place d’un « urbanisme colonial (et je dirais plus
simplement pour ma part de 1’espace colonial dans ce qu’il a de plus concret et non plus
uniquement coercitif ) (...) le symbole d’une victoire sur ’espace sauvage du territoire
précolonial »??% dont il faut absolument s’occuper sans lequel la conquéte ne serait que positions
et fortins militaires??*. Et dans cet aspect tout concret des propositions d’Enfantin, dont il savait
pertinemment 1’impossibilité de la mise en ceuvre intégrale, se devine ce que sera réellement la
colonisation, a savoir la gestion d’espaces ouverts et immenses qui nécessitaient a la fois rigueur
et flexibilite.

Bien que les propositions du Pére pouvaient paraitre dirigistes, voire méme farfelues par
moments, elles avaient le mérite de se présenter comme un programme qui tenait a la fois de la
réalité du terrain et des conditions contraignantes, tant pour les colonisateurs que pour les
colonisé.e.s, sans lesquelles la colonisation de peuplement ne saurait étre envisageable. Or,

I’arrivée progressive de populations européenne et I’existence de populations autochtones

familles ayant autorité sur les deux autres ». Enfin, « chaque famille se composera de I’homme, de la femme, de
leurs enfants et d’au moins deux parents ou amis (le corps ne reconnait ni valets ni serviteurs) sur lesquels le chef
de famille aura autorité », Enfantin, Colonisation de [’Algérie, op.cit., p. 286.

21 Ibid., p.289. La responsabilité de I’entretien de ces uniformes était du ressort des femmes.

222 Sur cette question Enfantin semble hésiter. 11 juge que par la force des choses les corps fondateurs chargés de
I’exploration et de la préparation évolueraient sous I’impulsion de « I’industrie commerciale (...) (entrainant avec
elle) la nécessité de plus de liberté dans la disposition des choses ; en d’autres termes, le corps fondateur subirait
alors la transformation qui le rapprocherait infiniment de ce que j’ai dit devoir étre une société privée, sans perdre
de trace de sa création originelle par [’Etat » (c’est Enfantin qui souligne). Enfantin, ibid., p. 296.

223 Blais Héléne, « Coloniser I’espace : territoires, identités, spatialité », Genéses, 2009/1 n°74, p. 150.

224 En outre cette conquéte n’est pas délaissée par le Pére puisqu’il consacre aussi autant de pages a la colonisation
militaire. Cf. Enfantin, Colonisation de I’Algérie, op cit, p. 296 et suite.

73



soulevait des problémes de gestion et d’organisation qui demandaient un effort d’imagination
— synonyme d’inédits —. Bien entendu, quand je dis contrainte, c¢’est 1a une maniére euphémisée
de dire toute la violence coloniale (et il va de soi que je ne mets aucunement sur le méme plan
la violence subie par les Indigénes et les contraintes qu’auront a subir les colons).

La vision minutieuse dans I’organisation des colonies (civiles et militaires) mais aussi de la
gestion des tribus « indigenes » présente un probléme de variations et de multiplicité des
populations en présence, coloniales et « indigenes », qui exigent une gouvernance qui tiennent
compte des intéréts antinomiques.

Ces propositions prodiguées par le Pére pouvaient étre jugées un peu trop dirigistes, voire
méme utopiques, tant elles appelaient un role accru de 1’Etat dans tous les espaces et a tous les
instants. Enfantin percevait lui-méme cette objection et savait que 1’on dira « que ces
hypotheses sont des utopies, et qu’en réalité les choses ne se passent pas et ne sauraient se
passer ainsi »?2° tant pour ce qui est des mesures relatives a I’instauration d’une colonisation de
peuplement que celles concernant la « gestion » des Indigénes. Ces propositions n’étaient pas
pourtant émises en les sachant irréalisables. Leur caractére utopique n’est imputable, selon
Enfantin, qu’a une seule chose : la recherche du consensus et 1’hésitation dues au régime
parlementaire. Enfantin révait d’une époque ou 1’on fera fi du « vain parlage » (sic). Le passage
de I'utopie a la réalité ne pouvait se produire que si « un gouvernement, digne représentant des
destinées sociales, osera commander, et oll le peuple s’empressera et se glorifiera d’obeir »225
(sic) (c’est Enfantin qui souligne). Il est bien évident qu’il parle et songe a I’instabilité politique
de la France. Il se hatait rapidement de resserrer sa réflexion pour la particulariser au cas
algérien. Dans ce cadre et ce terrain il pouvait aisément, sans risquer grand chose, aller aux
extrémités de sa pensée et affirmer que « pour fonder une société nouvelle, et surtout une société
composée de deux populations tres-différentes, il faut, plus que dans toute autre circonstance,
(...), a un trés-haut degré un pouvoir intelligent, vigoureux, unitaire, despotique méme, et non
pas un gouvernement parlementaire »?2’. Donner au pouvoir toute la latitude pour instaurer
cette nouveauté que les saint-simoniens appelaient de leurs veeux. En somme, cette nouvelle
societe, gérée et générée par la science, se doit étre une société d’ordre.

Enfantin en étant conscient de la difficulté de la tache de coloniser a partir d’une perspective
rationnelle, savait qu’il fallait procéder par échelle successive. L’instauration d’une nouvelle

configuration ne pouvait avoir lieu qu’en mettant en place des villages modeles ou se

25 Ipid., p. 189.
26 Ipid., p. 192.
27 Ibid., pp. 192-193

74



fabriqueront des citoyens flexibles a volonté. Ensuite viendra le tour de la ville qui sera
organisée en élargissant les mémes principes mais en les adaptant a des unités plus
conséquentes. Le village est ainsi un laboratoire qui prépare 1’avénement de populations plus
conséquentes et dont la ville sera le récipiendaire. L’organisation des populations que cette
derniére abritera sera « le cadre de I’organisation civile future de 1’Algérie entiére »%?%. Chaque
¢tape fut ainsi congue comme devant étre le terrain d’expérimentation qui prépare a la fois les
populations et les institutions qui puissent assurer « 1’harmonie sociale ».

En abordant cette harmonie (utopique) présentée dans son ouvrage et discuté ici, le Pére avait
en arriere-plan de cette expertise, qui avait pour objet une terre « nouvelle », I’organisation de
villes métropolitaines. On en trouve un écho de ce réve et de ce souci sous les plumes de Charles
Duveyrier dans le Paris, ou le Livre des cent-et-un®?®, Citant et renvoyant abondamment au
Pére et a sa vision de I’organisation sociale qui trouvait son point nodal dans ce que devrait étre
les nouvelles villes selon la vision saint-simonienne. Cette derniére, du moins selon
I’interprétation d’Enfantin et de ses disciples, €tait avant tout une perspective ou prévaudrait le
«male ». A cet égard, méme en mettant I’accent sur le role que devait jouer « la femme » dans
I’optique saint-simonienne, il est rappelé sans ambages que « la société est méle » et que méme
si ce fondement pouvait conduire a des exces, et qu’il faudra probablement les corriger autant
que faire se peut, il n’en demeurait pas moins que c¢’était la le principe fondateur. Quant a
I’organisation de « (...) toute ville, et surtout (de) toute capitale, (elle) doit présenter dans sa
construction, dans 1’ordre et la diversité de ses monuments, I’image des mceurs, des habitudes
et de la civilisation du peuple qui I’habite »*3° . Mceurs qui n’était pas conformes a ’héritage
chrétien, notamment sur les questions du mariage et de I’héritage, mais qui n’était pas pour
autant désordre et société sans repéres?t,

La diffusion de la foi saint-simonienne était dans les années 1830 une activité jugée alors
comme subversive et I’époque n’était pas encore mire pour en recevoir les préceptes. C’est
dans ce cadre que 1’ Algérie apparut comme un formidable laboratoire a la fois pour diffuser les

idées du Pére mais aussi afin d’y proposer des systémes « audacieux ».

28 Jbid., p. 479.

229 Véritable « panorama des sociabilités littéraires » et des divers points-de-vue intellectuels de I’aprés juillet
1830. Cf. Duveyrier, Charles, Paris, ou le Livre des cent-et-un, tome VIII, Ladvocat, Paris, 1832 ; Diaz, José-Luis,
« Les sociabilités littéraires autour de 1830 : le role de la presse et de la littérature panoramique », Revue d'histoire
littéraire de la France 3/ 2010 (Vol. 110).

20 Duveyrier, Paris, ou le Livre des cent-et-un, op.cit., pp. 287-288.

231 Notons qu’Enfantin et ses disciples ont été condamnés en 1832 pour outrage aux bonnes meeurs. Voir a ce sujet
Enfantin, Prosper, Proces en la Cour d'assises de la Seine les 27 et 28 aout 1832, Librairie Saint-Simonienne,
1832

75



2.2 La vérité colonisable

2.2.1 La nouvelle harmonie coloniale

L’aventure métropolitaine a appris au Pére d’une certaine manire que I’essentiel n’était pas
dans la forme (du gouvernement) que dans le fond?*2. Cela a eu pour effet d’encourager une
réelle implication dans la vie politique et 1’activité économique. Mais cette implication se
projetait aussi dans la construction du tissu social et de son environnement : construction des
chemins de fer et innovations des réseaux de transport, implication dans la presse,
développement du capital financier, etc?®,

Il est pourtant un domaine ou Enfantin avait une vision claire et dont la portée n’est pas restée
lettre morte : la direction et 1’orientation que devaient emprunter ceux qui avaient pour charge
de construire de nouvelles villes. Une des premiéres recommandations, quand des populations
diverses se retrouvent ainsi amalgamées comme ce fut le cas en Algérie, est que les espaces
soient bien délimités. En d’autres termes, Enfantin avait tres bien compris dans un élan
« humanitaire » qu’il ne pouvait étre question d’écraser, d’exterminer ou encore de refouler les
populations autochtones. Il refusait que ces populations soient « sous nous, comme ils sont dans
nos villes, et ou nous les écrasons physiquement et moralement, et ou ils nous génent et nous
nuisent »*3*. Aspiration somme toute assez louable que de ne pas accentuer ’humiliation des
Indigénes. Parmi ces derniers Enfantin distinguait essentiellement trois groupes : « 1° les
MAURES qui sont, a proprement parler, les bourgeois et artisans ; 2° les JUIFS, qui sont les
négociants ; 3° enfin les indigenes FORAINS et les Négres, qui sont les ouvriers, les
journaliers »?%. Mais derriére cette idée « généreuse » se profilait le véritable projet, a savoir
la séparation. Refus total, dans les campagnes comme dans les villes, de toute mixité. Ainsi, « a
la confusion monstrueuse que nous avons faite (quant au débat sur la proximité avec les
Indigenes et sur la possible fusion avec ces derniers), succéderait une division naturelle ; au
chaos I’ordre ; & notre panthéisme politique trés impolitique, un éclectisme tres-sociable de

christianisme, d’islamisme et de mosaisme, rapprochés mais distincts, ayant chacun leur sphere

22 Cf Emerit, Marcel, Les Saint-Simoniens en Algérie, op.cit., p. 159.

233 Ibid., pp.175 et suite.

234 Enfantin, Colonisation de I’Algérie, op.cit., p. 480.

235 Ibid., p.481. Ce sont essentiellement les « Maures » qu’il juge le plus nécessaire de tenir éloigné et distinct de
la population européenne. On dénote des confusions qui montrent que le Pére n’avait aucune connaissance des
populations autochtones. Méme si on peut relever énormément d’approximations, dans les monographies de
I’époque, quant a la description des Indigénes et de leurs mceurs, Enfantin fait preuve d’une complete
méconnaissance quant aux « distinctions » entre les différents groupes. Qu’on en juge : « — Les Maures et les
indigenes forains, qui sont musulmans présentent néanmoins cette grande différence : que les premiers sont des
Jfamilles musulmanes, et que les autres sont généralement des célibataires ou tout au plus des familles voyageuses
et non sédentaires, comme celles des Maures » (Enfantin, Colonisation de I’Algérie, op.cit., pp.481-482) les
premiers seraient oisifs et les seconds laborieux.

76



d’activité dans la sphére commune »?%°, Distinction nette entre les espaces, et les temps,
européens et indigenes. Cette séparation n’avait pas vocation, selon cette optique, uniquement
a protéger chacune des populations et a les préserver d’un trop grand bouleversement et d’une
dégenérescence — on 1’aura compris c’est surtout les populations européennes qu’il s’agissait
de préserver, tant au niveau identitaire que sanitaire. L’objectif avoué était aussi et surtout de
changer et de « modifier » les Indigenes.

Cette modification, sans qu’il soit précis¢ chez Enfantin la nature et les moyens pour y parvenir,
les disciples et les zélateurs du Pére allaient s’en saisir en la confrontant a la réalité. Un de ceux
qui y ont réfléchi et qui était au méme moment impliqué dans I’entreprise coloniale, fut Ernest
Carette?®”. Bien que saint-simonien, il ne fut pas un suiveur aveugle du dogme. Il fit aussi des
propositions et n’hésita pas a enrichir les vues d’Enfantin, voire méme a aller au-dela. Certes,
il fit dans un premier temps ceuvre de géographe et d’historien mais trés vite ne s’est pas
contenté, a I’instar d’autres saint-simoniens, des discussions des sociétés savantes. L’action
était aussi le crédo de la vision des disciples d’Enfantin. Par cet engagement, parfois aux plus
hautes spheres (comme ce fut le cas de Lamoriciere mais aussi de tous ces préfets et ingenieurs
qui se revendiquaient de la doctrine saint-simonienne), les saint-simoniens vont devenir
incontournables dans la définition du projet colonial®®. Carette, plaide pour le gouvernement
direct des «indigénes », seul susceptible d’amener selon lui ces derniers a accepter la
domination francgaise et le progres qu’elle charrie. Mais une fois ces hommes de réflexion aux
prises avec les contraintes de la gestion quotidienne des colonies, ils se rendaient vite compte
qu’en remplacant les caids et autres délégués « indigénes » par des Frangais que cela ne
changeait pas grand-chose ni a la situation des « indigénes » ni aux rapports avec ces derniers.
Tous ces savants-soldats discutaient de la maniére de « gérer » les « indigénes ». Je n’insisterai
pas ici sur le sujet récurent de I’association ou de 1’assimilation, marronniers qui occupaient
régulierement les politiques et autres savants de passage. Néanmoins, ces discussions, et les
productions qui en découlent, sont toujours 1’occasion d’accumuler les informations sur les
populations locales qui resteront, en dépit des masses d’ouvrages €crits sur eux, incompris,

craints, ignorés et relégués en définitive dans un référencement temporel inconciliable (pergu

236 Ibid., p. 483.

237 Carette Antoine Ernest Hippolyte (1808-1890), le parcours de Carette est assez typique des saint-simoniens qui
vont s’implanter en Algérie. A la fois scientifique et historien, il épousera la carriére militaire et contribuera
largement a la « connaissance » des peuples algériens en prenant activement part a la commission scientifique de
I’Algérie. 11 fut aussi chef du bureau arabe mais aussi préfet de Constantine en 1849. Cf. Nordman, Daniel,
Dictionnaire des orientalistes, op.cit., pp. 192-193.

28 Comme le signale Emerit durant la seconde République et le second empire, « 1’école d’Enfantin devint
maitresse de la Vie économique de la France (...) », Emerit Les Saint-Simoniens en Algérie, op.cit., p. 181.

77



et présenté en tant que tel) avec celui des populations européennes. On pourrait aussi penser
que ces gigantesques amas de descriptions ne pouvaient avoir aucun effet. C’est sans compter
sur la multiplicité des sphéeres et des champs dans lesquels ces savants intervenaient, comme il
apparait désormais clair. Quant a la fusion espérée, y compris les plus favorables a la cause des
Indigénes, on la voyait idéalement — de facon hypothétique — dans I’union entre les Européens
et les femmes indigénes (et uniquement dans cette optique). Nul besoin de mettre 1’accent ici
sur le caractére genré de la vision saint-simonienne sur ce que devait étre la fusion des deux
peuples qui signifiait ni plus ni moins la disparition des traits dominants de la culture indigene
pour n’en retenir que les aspects les plus folkloriques ; prolongeant ainsi le réve saint-simonien
de I’union avec la Mére (L’Orient).

Ces débats « bienveillants » offraient aussi et surtout la place pour deployer un arsenal de
connaissances égrenées au contact de la « réalité » et qui entendaient dire ce qu’étaient les
Indigenes. L’importance de ces écrits ne réside pas dans leur impact, en tant que rapports ou
encore dans leur contribution a I’éducation de I’opinion publique, que dans le t¢émoignage qu’ils
offrent de I’esprit du temps de ceux-la qui faisaient ceuvre de science et qui étaient en méme
temps au bout de la chaine en tant qu’acteurs.

Avec Enfantin les propositions restaient par trop abstraites et approximatives, méme si
I’ouvrage du Pére se targuait d’étre la résultante de ’enquéte sur le terrain, quant aux données
relatives aux populations autochtones. Carette a étudi€ et s’est concentré pour sa part sur les
différentes dimensions en jeu : la géographie de la nouvelle contrée, I’histoire des peuples qui
s’y sont succédés, les éléments ethnographiques liés a la vie et aux meeurs des Indigenes et
enfin le(s) politique(s) capable(s) d’assurer une domination totale du territoire. S’attardant par
exemple sur les Kabyles, Carette prend un soin particulier, en mettant d’abord I’accent, comme
le feront tous les observateurs de cette époque, sur la différence avec les Arabes, sur leurs cotés
guerriers et industrieux, a décrire ce qui faisait toute I’étrangeté de cette contrée. Ainsi, dans
une ébauche scientifique ayant pour objectif de rendre plus accessible cette population encore
insoumise, Carette rapporte les dires des voyageurs sur la beauté des femmes kabyles. A propos
de ces dernieres, « nous devons dire que les femmes kabiles (sic) se montrent souvent peu
soucieuses de leur réputation. Tous les voyageurs indigénes qui ont parcouru ce pays et ceux
méme qui 1’habitent s’accordent a leur reprocher une facilité de meeurs, que dans certains cas
la dépravation des hommes autorise et provoque »%*°. S’ensuit une description des meeurs des

femmes divorcées qui se livreraient systématiquement a la prostitution. Et malgré ces

239 Rozet, Claude Antoine et Carette, Ernest, Algérie, Firmin Didot fréres, 1850, p. 32.
78



déreglements dont se rendaient coupables ces Indigénes ils se distingueraient par la haute
estime, qui va jusqu’a la vénération, qu’ils exprimaient a 1’égard des femmes (notamment le
culte des saintes). Le glissement qu’opére Carette de cette vénération ou plutot de cet « instinct
superstitieux » est « (...) un amour sauvage voué au pays natal. Chaque pic est le si¢ge d’une
legende religieuse, qui fait de ces rochers deserts et glacés des esprits et des divinites
domestiques, objets d’un culte traditionnel »?*°. Cette différence et ces entorses dont se
caractériserait la Kabylie par rapport aux autres contrées algériennes viendraient offrir un levier,
en P’occurrence la place des femmes, capable d’étre instrumentalisées afin de changer

profondément la société indigéne®**.

Signalons au passage que les observateurs et autres
commentateurs peu ou prou scientifiques aimaient a mettre en avant les meeurs 1égéres, pour ne
pas dire la prostitution comme un trait de 1’ouverture de I’esprit des populations autochtones.
Est-ce a dire a que c¢’était 1a la vision qu’ils avaient du progres ? Dans une réponse partielle on
pourrait juste dire que la vision décrite et projetée sur les colonies restait fantasmagorique.
Toutes les choses qui ne pouvaient se dire ou étre exposées ouvertement en métropole

devenaient choses aisées en colonie (j’y reviendrais dans le chapitre 5).

2.2.2 Rire, plainte et haine de I’autre

Les saint-simoniens, au contact de cette méme réalité coloniale, notamment & la téte des
bureaux arabes, auréolés du satisfecit polytechnicien, semblaient tous découvrir le méme
déreglement des meeurs et la méme torpeur signalée par leurs condisciples. Le capitaine Charles
Richard, chef du bureau arabe d’Orléanville?*?, regrettant de ne pas étre plus écouté, répéte
combien il était « désespérant de redire toujours les mémes choses ; mais c’est un mal auquel
est condamné, tout pauvre petit qui n’a pas un privilége d’autorité dans ce monde. Néanmoins
quand ces choses sont des Vérités, il est aisé de prendre ce mal en patience »**3. La premiére
chose qui anime ces gens de science et de guerre était en définitive la quéte de la vérité, la suite
viendra pour ainsi dire d’elle-méme. Pas tout a fait. Le manque de pouvoir dont se plaint
Richard, et tous ceux qui sont sur le terrain, était tout a fait relatif. Les militaires avaient en
Algérie les mains libres. La peur qui les animait et dont ils devaient se prémunir était que le

civil vienne remettre en cause ce pouvoir. Deux points me semblent ici importants a relever. La

240 Ibid., p. 33.

241 Levier a vrai qui n’est que rhétorique servant plus a accentuer les différences. A aucun moment de cette longue
histoire coloniale il n’a été question d’ « améliorer » le sort des femmes indigenes.

242 Comme le signale Patricia M.E. Lorcin, Charles Richard fut un des spécialistes les plus reconnus du monde
indigéne. Cf. Lorcin, Kabyles, Arabes, Frangais, op.cit., p. 333.

243 Richard Charles, De la civilisation du peuple arabe, Ducros Fréres Editeurs, Alger, 1850, p. 7.

79



premicre est qu’il faut d’abord que la vérité soit per¢ue en tant que telle. Et dans ce cadre précis,
a savoir la scéne coloniale, la vérité (sur la colonie et les colonisé.e.s) était la résultante d’un
ensemble d’enquétes relevant de différentes disciplines et sciences: médecine, hygiéne
publique, géographie, histoire, littérature, anthropologie, ethnologie, rapports juridiques,
rapports militaires, etc. Sans trop creuser ici le caractere construit de la veérité, et tous les débats
sur les distinctions a faire entre le « vrai » et la « vérité »**, je retiendrais pour ma part la
référence que Michel Foucault fait & Nietzche sur la fabrication de la vérité. Ainsi, «la
connaissance (...) (aurait) pour fondement, pour base et pour point de départ les instincts, mais
les instincts dans leurs confrontations, dont elle n’est pas le résultat, & la surface »?%. L’objectif
étant ici de montrer le caractere a la fois construit de la vérité mais aussi de réfuter la quéte de
I’origine au profit de la rupture de la connaissance. La confrontation et la mise en branle des
instincts (je comprends ici ces derniers comme 1’expression de ce que chez ’humain le pousse
a tenter d’assouvir des désirs sans cesse renouvelés et inépuisables) donne lieu a la
connaissance. Produire la connaissance, ou en d’autres termes dire la vérité, sur les choses qui
nous entoure renvoie a des mécanismes de connaissance qui détermine notre capacité de
comprendre. Et nous ne pouvons comprendre nous dit Foucault, en s’appuyant toujours sur
Nietzche, « que parce qu’il y a derriére tout cela le jeu et la lutte de ces trois instincts, de ces
trois mécanismes, ou de ces trois passions que sont le rire, la plainte et la haine »?%. Rire, se
plaindre et hair de qui et pour quelle(s) finalité(s) ? Ces mécanismes permettent « de maintenir
I’objet a distance, de s’en différencier ou de se placer en rupture avec lui, de s’en protéger par
le rire, de le dévaloriser par la plainte, de 1’¢loigner et éventuellement de le détruire par la
haine »**". En somme, une forme « de méchanceté radicale de la connaissance »**%. Cette
manicre d’appréhender la connaissance et la quéte de la vérité explique I’attrait de 1’individu
pour ce qu’il I’entoure et I’intrigue. La connaissance en définitive ne peut procéder que du fait
que I’on soit confronté a un environnement sur lequel on n’a aucune emprise et dont le
fonctionnement nous est étranger. Connaitre reléve d’un mouvement a la fois de crainte et
d’attrait. On saisit dés lors que la vérité dont parle Richard était bien entendu une verité
produite, fabriquée pour reprendre les termes de Nietzsche et a sa suite Foucault, et en ce sens

n’est aucunement donnée.

24 Cf- Hacking lan, « “vrai”, les valeurs et les sciences », Actes de la recherche en sciences sociales, le Seuil,
2002/1, n°141-142.

245 Foucault, Michel, «La vérité et les formes juridiques », in Dits et écrits 1. 1954-1975, Editions
Gallimard/Quarto, Paris, 2001, p. 1415.

26 [pid., p. 1416.

247 Ibid.

248 Ibid.

80



Cela peut sembler futile de réaffirmer que les vérités dont parle ce discours colonial étaient
invalidées par le temps et qu’elles sont bien le fruit d’une idéologie coloniale marquée par la
volonté de domination. Il me semble que remettre et reconsidérer dans leur contexte ces
« Verités » permettrait d’aller au-dela de la seule perspective de justification pour comprendre
leur capacité a produire une identité nouvelle : 1’Indigene.

Le second point, ou plutdt la seconde question qui est aussi liée a cette question de la vérité, est
de savoir de quelle maniére et par quels mécanismes cette derniére se généralise-t-elle. En
d’autres termes, faut-il seulement découvrir I’essence — la ce que sont la colonie et les
colonisé.e.s — et une fois mise a jour, attendre que la vérité en question s’impose d’elle-méme
et éclate au grand jour. La encore Richard nous apporte une réponse somme toute assez simple
et convaincante. Partant du constat qu’il dit la vérité mais regrettant un déficit de pouvoir il se
réfere & Napoléon pour affirmer que «(...) la répétition était la plus puissante figure de
rhétorique (...) »**°. Il suffirait dés lors de réitérer les mémes assertions pour que ces derniéres
finissent par étre admises et que la distance avec I’objet en question acquiert force de loi. La
prétention ultime ici est que la science ne soit plus seulement 1’ensemble de connaissances
permettant de saisir I’environnement mais qu’elle soit ce qui dicte et régle le social.

Quant a savoir quelle était cette verité qui semble étre ignorée par les décideurs du moment, il
n’apparait pas nécessaire pour Richard de disserter énormément l1a-dessus. Il lui suffisait juste
de décrire superficiellement les faits dont il aurait été le témoin. Ce sont la des faits sus, parait-
il, de tous ceux qui étaient au contact de cette population « (...) vivant dans la confusion de
toutes les abominations imaginables ; une orgie de toutes les immoralités connues, depuis celles
de Sodome jusqu’a celle de Mandrin®®. L’homme, pillant volant son voisin, qui le lui rend
bien, épousant quatre femmes pour courir aprés d’autres, mangeant le faible quand il est fort,
tuant par derriére le fort quand il est faible ; la femme, condamnée a la vertu au cadenas, vendue
comme un porc au marché, s’estimant ce qu’on I’estime, c’est-a-dire rien, et se prostituant au
premier buisson avec le premier venu ; le tout s’agitant sans lien, sans régulateur, dans une
sarabande effrénée, que rien ne peut contenir; quelque chose comme les atdmes qui
s’entrechoquent dans une bouteille d’eau sale, violemment agitée ; et sur ce tableau, comme
pour le couronner, une haine profonde, implacable, pour nous leurs conquérants, haine

alimentée sans cesse par I’espérance certaine de nous exterminer un jour , avec I’aide de Dieu

24 Richard Charles, De la civilisation du peuple arabe, op.cit., p. 7.
230 Louis Mandrin (1725-1755), contrebandier et bandit de grands chemins trés populaire car s’attaquant
uniquement au plus nantis.

81



(...) »*®L. Voici en peu de mots la maniére dont on percevait les autochtones. A vrai dire, tous
s’accordaient a décrire des Arabes avec des meeurs bizarres?2. L’originalité n’est donc pas 1a.
Ces documents épars dont I’histoire n’a pas retenu le nom des auteurs ont cela d’intéressants
qu’ils présentaient un point de vue situé d’agents actifs — redisons-le, ils n’étaient pas pour la
plupart des scribouilleurs coincés dans les bureaux de 1’administration coloniale. L’originalité
n’est pas tant non plus dans la confusion des positions (militaires, géographes, historiens, etc.).
Ces auteurs se voyaient des législateurs et des Caton. Richard était aussi préoccupé de I’état des
Arabes et de leur société. Toute la question selon lui était de savoir comment faire pour trouver
une maniere qui puisse amener sans a-coups ces derniers a accepter les bienfaits de la
colonisation, pour ne pas dire du progres. Sa vision présentait cet intérét qu’il rejetait lui aussi
les solutions fantaisistes d’extermination ou de refoulement. Il ne les rejette pas non plus dans
I’immobilisme ou encore ne leur refuse pas une place dans la gradation de I’histoire. Ils sont
« comme tout autre peuple, (...) soumis a cette loi supréme du mouvement »?°3, Ce mouvement
évoluerait a un rythme plus lent que la société européenne ce qui aurait pour conséquent de
retarder la société indigéne et la mettrait a distance de 1’échelle de I’évolution. Les ¢léments
qui la distinguaient, comme la religion et tous les traits culturels qui étaient aux yeux de Richard
toujours aussi abominables, constituaient I’essence méme de cette société et les « artifices » par
lesquels elle tenait. Quoiqu’il abhorre tout ce que cette société a produit et reflétait, il n’en
demeure pas moins qu’il était convaincu que mettre fin a ces traits constitutifs serait
catastrophique pour les Indigénes mais surtout pour 1’autorité coloniale. Cela aurait pour
conséquence de produire un désordre total et donc une insécurité de tous les instants. Mieux
valait donc un environnement que tu exécres mais que tu connais qu’une confusion sur laquelle
tu n’as aucune emprise. Pour Richard la maniere qui consisterait a opérer radicalement en

extirpant tout ce qui retardait la société indigéne était donc la pire des options.

23! Richard Charles, De la civilisation du peuple arabe, op.cit., p. 8.

252 Cf. Chapitre 5. Il ne s’agit nullement de prendre le contre argument qui dirait le ridicule de ces affirmations aux
prétentions et aux fondements scientifiques mais de se contenter de signaler que ces mémes arguments qui ont
servi @ montrer I’infamie et la sauvagerie des indigénes sont ceux-la méme qui ont servi a accentuer la marginalité
des ouvriers et des pauvres. On peut ces descriptions chez Louis Chevalier qui montre les rapprochements qui
s’operent a cette époque dans I’opinion bourgeoise entre le pauvre, le prolétaire et le sauvage. Il suffirait de tourner
son regard du coté des classes laborieuses pour constater le formidable contraste entre les différentes couches
sociales et « si vous os(i)ez pénétrer, dit Buret, dans les quartiers maudits ou elle (la population ouvriere) habite,
vous verrez a chaque pas des hommes et des femmes flétris par le vice et par la misére, des enfants a demi nus
qui pourrissent dans la saleté et étouffent dans les réduits sans jour et sans air (...). Vous rencontrerez des milliers
d’hommes retombés, a force d’abrutissement, dans la vie sauvage », Chevalier, Louis, Classes Laborieuses et
classes dangereuses, Perrin, Paris, 2007 (1958 pour 1’édition Plon) p. 452.

253 Richard Charles, De la civilisation du peuple arabe, op.cit., p. 22.

82



Avant toute solution, il fallait, selon Richard, prendre conscience que dans I’échelle de
I’évolution les Arabes devront étre aidés et les Européens dans « la position supérieure qui (...)
(était la leur) au-dessus (...) (des Indigeénes, pouvait) 1’aider, en lui tendant la main, a les
franchir plus vite (les degrés qui les séparaient du progres), peut-étre a en sauter quelques-
unes »%>4, Ce serait la la mission sacrée des Européens : aider les Indigénes a franchir a leur
rythme les différents paliers qui aménent au stade dans lequel se trouvait la société
colonisatrice. Projet bienveillant si ’on s’en tient & ces veeux de principe, mais tout laissait
transparaitre une haine et un rejet total des Indigenes. Mais Richard ne reste pas a ce niveau
d’abstraction. En bon polytechnicien il échafaudait et tracait les lignes a suivre.

Tendre la main signifiait encore une fois apporter des modifications. Mais des modifications
qui étaient inscrites dans le mouvement de la société indigéne et dans une temporalité longue.
Comment faire ? Richard tirait de I’histoire, contrairement a Enfantin, les enseignements qui
ont permis a des conquérants d’asseoir leur domination. La solution résiderait dans
I’établissement de la féodalité. Ce régime « consisterait (...) (en la mise), sous ’autorité
immédiate du conquérant, (de) diverses unités du pays, et assurer ainsi I’ordre et la sécurité
dans la domination »%>°. Quant a savoir les éléments sur lesquels devait s’exercer cette autorité
immédiate, ce n’était ni plus ni moins que de la tribu. Autant dire I’'Indigéne dans sa
manifestation et organisation sociale. La question que posait ici Richard était le fond du débat
colonial sur le fait de savoir s’il fallait ou non un gouvernement direct des Indigénes ou par
délégation. Il semblait, au moment ou Richard rédigeait son mémoire, que 1’affaire était acquise
sur le fait que I’autorité devait progressivement — le temps de la « pacification » — s’exercer

directement.

2.2.3 Féodalité coloniale

Le plus important ici est de savoir ce que désignait la féodalité et la maniére d’y parvenir.
Richard I’explique, et elle est de fait la voie de la colonisation et sa progression.
La premiére étape qui est mise en avant est caractérisée par une situation de barbarie et de
confusion. Dans cette situation la France n’a qu’une maitrise superficielle du territoire
colonisée. Dans la seconde phase, ou le pays est déja conquis, il s’agit d’analyser les relations
préexistantes et de distinguer les hommes (Indigenes) qui s’étaient imposés, par leur bravoure

ou leur ascendance, et se sont fait reconnaitre comme chefs locaux : la en I’occurrence il s’agit

24 Ipid, p. 23.
25 Ipid., p. 25.

83



de la myriade de marabouts et autres notables (« de haute lignée ») qui ont servi les turcs avant
I’arrivée des Frangais. Ceux qui prétent allégeance a la France seront réconfortés dans leur
suzeraineté. Cette premiére étape Richard la nomme « la féodalité indigéne instable »2°.

La colonisation s’installant et les mceurs locales et des autochtones sues, les Indigénes mis a la
téte de leurs coreligionnaires devront étre remplacés par d’autres plus redevables a la France et
ne disposant que de cette reconnaissance (sans ascendance noble) pour asseoir son autorité. Ce
dernier comprendra dés lors que la tente ne lui sera pas un refuge str et qu’il devra accepter les
habitations et les siéges construits par les Frangais. C’est 1a, pour Richard, 1’équivalent du
chateau féodal. Ces édifices deviendront le centre du pouvoir et le prolongement de 1’autorité
frangaise par I’entremise de I’Indigéne vassal. Cette deuxieme phase est nommée « la féodalité
indigéne stable »%*,

Quand la France voudra étendre ses divers instruments a la fois de pouvoir mais aussi les
dispositifs pour lesquels elle s’est installée dans cette contrée, le premier adversaire qu’elle
rencontrera n’est autre que le représentant indigéne qu’elle a mis en place. L’extension des
bienfaits du progres a I’ensemble des Indigenes serait percue comme une remise en cause des
intéréts particuliers du potentat local. La France n’aurait d’autre choix, pour répondre a
I’insatisfaction générale — du c6té francais comme du coté indigene — que de nommer un
homme parmi les siens ; militaire d’abord pour assurer 1’ordre et la discipline. Cette phase est
dénommée « la féodalité francaise »*°®. Cette derniére ne sera dépassée que par 1’étape de la
commune et dans ce cadre aussi, seuls des Francais peuvent y étre efficace, selon toujours
Richard, et mener a bien 1I’ceuvre de la France. Pour Richard la clef de voute de cette évolution
réside dans la féodalité francaise, seule capable de pénétrer la société indigene et de la
transformer en profondeur tant au niveau des meceurs que des institutions. L’organisation de la
commune est elle aussi soumise a I’aune historique. Elle sera d’abord « aristocratique », comme
ce fut le cas du XII° au XII1° siecle, c’est-a-dire constituee des plus aisés et de la classe noble.
Ensuite vient lacommune « démocratique » qui a pour base les élections. Ce n’est qu’a ce stade
que le « grand sabre sera contre le mur »?%°,

Il est important de comprendre ici que ce qui se déroulait dans les colonies, jusqu’a 1I’échelon
plus ou moins bas de ce capitaine des bureaux arabes, n’était pas coupé des débats

métropolitains. Richard était saint-simonien, disciple d’Enfantin, mais il est utile et important

26 Ibid., p. 26.
7 Ibid., p. 27.
2% Ibid., p. 28.
2% Ibid., p. 30.

84



de rappeler que le terrain algérien offrait la possibilité de tester différentes inspirations. Ce qui
est le cas avec Richard, qui se réclame, comme bon nombre des chefs des bureaux arabes, du
Pére sans étre pour autant dogmatique. Il est vrai que I’analyse de Richard presente bien des
traits approximatifs quant a 1’évolution que doit suivre le peuple conquis. Mais justement
encore une fois le terrain algérien permettait cette licence d’imagination qui accompagnait et
permettait 1’éclosion de propositions qui pouvaient paraitre farfelues comparées aux systémes
imaginés et proposes par les maitres tels que Comte ou encore Enfantin. Mais qui viendra
demander la des comptes de ce caractére approximatif sans références et encore moins sans
assise reellement scientifique ? L’intérét d’un tel document réside dans ce qu’il montre le
déploiement de ces petites-mains qui portent cette prétention scientifique, c’est-a-dire ce que
1I’on entend par les mots galvaudés de progres et de civilisation, au contact de la réalité coloniale
et la maniére de procéder pour la mettre en place. Richard ne se contentait pas de révasser sur
ce que pourrait étre ces successions de phase en attendant que le temps fasse son ceuvre. Il
entendait intervenir concretement en influant sur les événements mais surtout sur les hommes
et les femmes autochtones. C’est ici que Richard, a force d’exemples tirés de son
« expérience », tente de montrer 1’incapacité du chef arabe de servir une autre cause que la
sienne?®®, Rien de bon pour la colonisation ne pouvait venir des chefs indigénes. Cette
démonstration de Richard n’est 1a que pour montrer 1’inévitabilité¢ de 1’éviction de ces satrapes
qui ne feront qu’entraver la bonne marche de la colonisation complete de 1’ Algérie. C’est par
I’action des bureaux arabes d’abord et par la transformation de ces derniers en administration
civile que s’accomplirait la mise au pas démocratique de la société indigene. Transformation
que le Richard jugeait encore tres lointaine, mais il estimait qu’il était bon de 1’avoir comme
point de mire afin de montrer 1’objectif vers lequel devait tendre la colonisation et ne pas oublier
ainsi le but initial sans cesse invoquée : apporter la civilisation.

Le second point que vient éclairer ce genre de documents est le fait qu’il mettaient en défaut
I’argumentation sans cesse avancée par les analyses sur la société indigene, a savoir son

caractere fataliste et moyenageux. Or, ici il est dit qu’il faut faire advenir cette société féodale.

260 Ainsi, fait-il remarquer, si « vous prenez le chef indigéne a part et vous lui dites, dans un épanchement
confidentiel : toi, tu es un homme intelligent, on peut t’exposer des idées que le commun du peuple ne saurait
comprendre ; écoute : votre société est dans une confusion épouvantable, il faudrait tacher d’y mettre un peu
d’ordre. Vous violez a chaque instant votre propre législation ; tu devrais rappeler a son observation, et en donner
toi-méme 1’exemple, nous ne voulons pas, nous ne devons pas vous appliquer la nétre, mais au moins suivez plus
fidelement celle qui vous appartient, nous y gagnerons et vous aussi. La femme et le faible sont chez vous
constamment sacrifiés ; défends leurs intéréts et tu grandiras devant Dieu et devant nous » la le chef indigene
acquiesce et se montre conciliant. Alors que le kadhi « va immédiatement commander le cadenas, qui doit fermer
ouverture par laquelle ses femmes voient le soleil et organise, sur des bases plus larges, une petite société en
commandite, avec le kadhi, pour le trafic des femmes a marier et la spoliation des orphelins », Ibid., pp. 39-40.

85



Détail anodin, certes, mais qui montre que 1’'usage des mots dans ce cadre colonial répondait
aussi a des stratégies factuelles et rhétoriques.

Le troisiéme point que soulevaient ces assertions est qu’elles montraient non pas juste les lubies
d’un militaire mais la marche et la voie que la colonisation a réellement suivie. Le mémoire de
Richard a été écrit en 1850, c’est-a-dire plus de vingt ans avant I’avénement du régime civil.
Sans qu’il soit le bréviaire suivi par les autorités coloniales, il montrait néanmoins le chemin
qu’il faudra emprunter pour asseoir définitivement la colonisation. 1l montrait ainsi non pas la
méthode, loin s’en faut, mais I’attitude a adopter face a 1’Indigéne (chef ou simple quidam) :
administration directe, mépris et horizon lointain de 1’émancipation.

Cette schématisation n’est pas sans rappeler, sans qu’il y soit fait aucunement référence, la loi
des trois états?®® d’ Auguste Comte réinterprétée. Dans ses Discours sur le positivisme Comte
constatait qu’« entre la simple nationalité, que le génie social de I’antiquité ne dépassa jamais,
et ’'Humanité définitive, le moyen age a institu¢ un intermédiaire trop méconnu aujourd’hui,
en fondant une libre occidentalité »?2. Cette derniére étant un dépassement de la royauté et de
’empire et symbolisée par I’avénement de la République®®. Conscient du réle que devait jouer
I’Occident dans la propagation des principes d ‘ordre et de progrés, Comte n’en était pas moins
convaincu que «les lois fondamentales de I’évolution humaine, qui posent la base
philosophique du régime final, conviennent nécessairement a tous les climats et a toutes les
races, sauf de simples inégalités de vitesse. Ces retards explicables doivent se compenser
désormais par un essor mieux systématisé, exempt des dangers et des oscillations propres a la
marche originale, laquelle ne pouvait étre qu’empirique, puisque son appréciation a seule
indiqué la loi commune. En exergant désormais, envers nos fréres arriérés, cette sage et
généreuse intervention, I’Occident ouvrira le plus noble champ a 1’art social, dignement fondé
sur la science réelle »?4. Voila qui ouvrait et qui autorisait aussi la France, et I'Occident en

général, sous 1’égide de la science, a agencer 1’axe temporel du progrés des cultures et des

261 Mais plus largement du positivisme initié par Auguste Comte. Ce dernier entendait que 1’Occident et plus

particuliérement la France jouaient un réle majeur dans la régénération des « diverses populations attardées ».
Mais, ajoute-t-il, « il importe beaucoup de ne point introduire trop tot une telle expansion, qui, mal congue,
altérerait la netteté et 1’énergie de 1I’'impulsion rénovatrice », Comte, Auguste, Discours sur le [’ensemble du
positivisme ou exposition sommaire de la doctrine philosophique et sociale propre a la grande république
occidentale, Librairie scientifique-industrielle de L. Mathias, Paris, 1848, p. 384

262 bid.

263 La République que Comte appelle de ses veeux est une république ou il y a nécessité de « concentration (...) de
tout pouvoir politique de tout le pouvoir politique entre les mains d’un seul homme d’Etat, directement responsable
devant le pays et dépourvu du droit d’hérédité, et dans 1’établissement connexe d’une pleine liberté spirituelle »
ce qui est nommé dans le langage comtien la « dictature républicaine » et qui voit dans le parlementarisme un
danger et la source de I’anarchie. Voir Lagarrigue, Jorge, La dictature républicaine, d’apres Auguste Comte,
Apostolat positiviste, Paris, 1888, p. VI.

264 Ibid., p. 285.

86



peuples autres. Ceci montre aussi la méme direction et la méme vision, concernant le sort de
ces derniers, des saint-simoniens et des positivistes — en somme ceux-la qui invoquaient la
science comme guide de I’humanité. Ces deux courants, qui vont marquer durablement le XIX®
siecle et marquer un tournant majeur dans le développement des sciences sociales et

humaines?6°

, concevaient une perfectibilité des peuples et des « races inférieurs » et ainsi un
possible progres sous la houlette de 1’Occident.

La volont¢é ainsi affichée de guider le reste de I’humanité « arriérée » ne fut pensee et pensable
que par I’affirmation justement de la suprématic de la science occidentale ; pis encore, dans
I’affirmation que cette derni¢re est la science vraie et réelle. Mais 1’apport de la science a la
colonisation n’est pas tant 2 mon sens dans I’analyse de ses réalisations et de ses bienfaits. C’est
la adopter une vision qui n’accepte de voir que la main qui tient la seringue quand 1’autre tient
I’épée. Or, on pourrait dans bien des cas faire une histoire des sciences en situation coloniale.
Ce serait par exemple analyser les travaux d’un Francois-Clément Maillot?® sur le paludisme.
Il est vrai que I'usage du sulfate de quinine avait largement aidé a enrayer la mortalité et a
sauver bien des vies. C’est 1a une réalité historique. Pourtant on pourrait aussi rappeler de fagon
anodine que cette avancée médicale est avant tout une avancée militaire sans laquelle la
progression de la colonisation aurait été tout simplement impossible.

Rappeler la mobilisation de la science par I’autorité n’est pas faite ici pour amoindrir tel ou tel
mérite scientifiqgue — méme si le qualificatif de science n’était qu’un recours habituel dans les
écrits et les discours pour donner une assise fondée de telle ou telle assertion —, mais force est
de constater que bon nombre de ces mémes éminences scientifiques dissertaient a la fois
sur/dans leurs disciplines mais allaient souvent au-dela. 1l est intéressant de constater que la
figure du scientifique telle que la voulait Enfantin allait devenir une réalité tangible en Algérie.
L’intérét réside dans le fait que ces médecins, polytechniciens, etc., n’allaient pas du tout se

contenter des positions assez précaires du missionnaire du progres.

Une des figures avec lesquelles je voudrais clore ce chapitre est celle d’ Auguste Warnier?®’. ||

symbolisait ce cheminement du scientifique convaincu et qui acceptait d’aller a la fois précher
le progres mais aussi de tenter de le réaliser. Il était un médecin quelconque sans grande

envergure que la chirurgie militaire avait sauvé de la misére. N’ayant pas exercé pendant un

265 Cf. Bourdeau, Michel, Revue d’Histoire des Sciences Humaines, La réceptions du positivisme (1843 — 1928),
2003/1 (n°8).

266 Frangois-Clément Maillot (1804 — 1894) médecin militaire, il est dans I’imaginaire colonial celui qui a montré
les bienfaits de la civilisation francaise.

267 Auguste Warnier (1810 — 1875). Disciple de Prosper Enfantin, il fut rattaché a la commission d’exploration de
1’ Algérie en 1849 chargé d’histoire et de géographie et plus particuliérement de 1’étude du constantinois.

87



laps de temps considérable il se reconvertit, sans trop de réussite, dans 1’exploitation agricole
avec un autre saint-simonien au nom de Barrault. Comme tous les saint-simoniens, Warnier ne
témoigna pas de ressentiments particuliers a 1’encontre des Indigénes sans pour autant partager
les positions pro-arabes de ses condisciples saint-simoniens. Il s’en distinguait méme jusqu’a
devenir le représentant des colons durant la décennie des années 1860. Il finit par se faire élire
maire d’Alger en 1870.

Warnier était connu pour ses deux facettes, a avoir son érudition scientifique sur tout ce qui

268 mais aussi sa volonté et son implication dans la colonisation. Outre ses

touchait a 1’ Algérie
ouvrages pour le compte de la commission on retiendra son ouvrage I'Algérie et les victimes de
la guerre ou il militait &prement pour que 1’ Algérie accueille les victimes de la guerre franco-
prussienne. Jusque-la, c’est-a-dire depuis les premiéres années de la colonisation, une des
questions qui semblaient tranchées, notamment par la géographie médicale, il était admis que
seuls les méridionaux avaient une petite chance de supporter les rigueurs du climat algérien.
Vouloir offrir une implantation aux Alsaciens et aux Lorrains dans cette contrée algérienne était
de l'ordre de I’hérésie. Warnier n’en démordit pas et mis en avant ses anciens projets :
construction de chemins de fer et instauration d’un gouvernement civil. Il rappela que le
premier et que le second étaient devenus des réalités. Cela était clairement une volonté d’aller
a I’encontre des théories scientifiques de I’époque sur I’acclimatation. C’était la aussi une
démonstration, par un homme de 1’art, que la direction scientifique devait largement rester
tributaire de la volonté et des impératifs politiques. Tout le livre est un appel a I’extension des
possessions de la France. Il rappelle face au désastre que connaissait la métropole qu’ « il est
incontestable qu’il y a aujourd’hui place, en Algérie, pour des millions d’immigrants frangais,
sans porter le moindre préjudice aux indigénes »?%°. Sans porter atteinte aux Indigénes ? Pas

sar.

Ce deuxiéme combat va trouver son apogée dans 1’adoption de la loi dite Warnier?’® sur
I’expropriation des terres. Cette expropriation a été rendue possible et pensable par des

décennies de classification et d’altérisation ; des rayons d’ouvrages consacrés aux Indigeénes et

268 Cf. Dondin-Payre, Monique et Leclant, Jean, La Commission d'exploration scientifique d’Algérie : une héritiére

méconnue de la Commission d'Egypte, Imprimerie F. Paillart, Paris, 1994

269 Warnier, Auguste-Hubert, L'4lgérie et les victimes de la guerre, Imprimerie Duclaux, Alger, 1871, p. 8.

20 La loi Warnier du 26 juillet 1873 (renforcée le 22 avril 1887) Cf. Cahn G., De la constitution de la propriété
indigene, Challamel Ainé, Paris, 1880. Cette loi saluée comme 1’extension du droit a ’ensemble du territoire
francais n’était en définitive qu’un moyen légal(is¢) pour la dépossession des tribus au profit des Européens, venus
de I’alsace entre autres, et leur offrir des terres arables. Cette mesure par ailleurs aura des conséquences des plus
durables sur la paupérisation et I’accélération des migrations des autochtones. Cf. Bouamama, Said, Algérie : les
racines de 'intégrisme, Editions Aden, 2000, pp. 33-34.

88



a la nécessité de les civiliser. Elle a été aussi rendue possible par les différentes démonstrations
operées par les différentes disciplines scientifiques de 1’incapacité des Indigénes de mettre en
valeur une telle étendue. Le travail de mise a distance et de dévoilement de la décadence
continuelle des colonisé.e.s ouvraient progressivement une bréche qui rendait pensable
I’expropriation et la mise en place d’un véritable compartimentage racial a tous les niveaux :

territorial, politique et social.

Plus qu’une entreprise de justification, les discours savants (s)ont un pouvoir de transfiguration
de la réalité. Il s’agit d’accompagner cette derniére mais en méme temps de la produire. Et
« bien que cette colonisation soit, celle du vide, du rien, elle sera pourtant justifiée de s’exercer.
L’inconscient, aveugle, appelle a son secours la bonne conscience qui rationalise »**. Il ne
suffit pas donc de dominer et d’occuper le territoire il faut encore montrer en quoi les
manceuvres en cours ne sont pas uniquement une entreprise d’expropriation et de domination,
mais aussi des élans mus par des considérations hautement symboliques et prosaiques. En
passant notamment par les discours médicaux et ceux liés a 1’éducation, le pouvoir colonial
montre toute 1’étendue du désastre et de la distance avec Eux. Dés lors, « la nécessité et son

frére, le « devoir d’humanité », (...) (s’érigent en) parrains de ’entreprise coloniale »2"?

27! Guillaumin, Colette, L ’idéologie raciste. Genése et langage actuel, Gallimard, Paris, 2002, p. 48.
272 Ipid.

89



3 Colonialité néo-hippocratique

90



Dans les deux chapitres précédents il nous a été possible de suivre a la trace le parcours
des saint-simoniens et plus particulierement le Pere Enfantin et de ses disciples dans la
commission scientifique en Algérie de 1839. Cette derniére, qui fut un moment fondateur de la
passion que va constituer 1’ Algérie et de cet amas de productions supposément scientifique qui
va, tout au long du XIX® siecle, allait croquer et classer les éléments a la fois physiques
(géographiques et raciaux) et historiques (le recours notamment a I’archéologie pour retrouver
I’histoire de la colonie et son passé romain) de la nouvelle colonie. On a vu I’importance de la
pensée saint-simonienne non pas seulement dans la construction du projet colonial mais surtout
comme vivier d’acteurs s’inscrivant dans le sillage de cette mouvance. Néanmoins, les
expéditions scientifiques allaient permettre aux disciples, nous semble-t-il, de se désancrer des
contraintes de 1’affiliation doctrinale, tout en s’en réclamant, pour une voie sinon opportuniste
du moins pragmatique. Ce pragmatisme allait ainsi se manifester par un panurgisme calqué sur
le par(t)i colonial®”® quand il ne contribuait pas, en devancant ses aspirations, a lui offrir une
assise savante. L’importance de la commission aurait pu étre toute relative, et elle le fut
assurément en considérant I’influence de celle-ci sur les décisions politiques, si elle n’avait pas
été justement un moment scientifique déterminant. L’ Algérie par I’entremise des nombreuses
productions savantes, dont celles de la Commission, s’inscrit dans une linéarité et une
réappropriation tournée vers la méditerranée. Elle retrouve ainsi une place dans « une destinée
méditerranéenne partagée »*’*. Destinée non plus basée sur I’apport musulman, vu comme un

laps de temps qui a enfoncé ces aires dans une impéritie globale, mais tournée vers son versant

273 Je désigne non pas seulement une faction particuliére mais ’idéologie coloniale dans son ensemble. Je parle
de pari justement pour ne pas tomber dans une généralisation abusive et pour montrer aussi 1’opportunité que
représentait 1’ Algérie comme ligne de fuite et possibilité utopique. A ce titre on pourrait aussi mentionner, en
faisant encore référence a cette contrée comme laboratoire, & 1’expérience fouriériste dans le Sig (est algérien)
fondée en 1845. Cette derniere se constitua sous forme d’union agricole et comme principe la propriété collective
par actionnariat. Elle ambitionnait d’associer les Indigenes offrant ainsi un autre chemin pour la colonisation. Cf.
Madonna-Desbazeille, Michele, « L’Union agricole d’Afrique. Une communauté fouriériste a Saint-Denis du
Sig,Algérie », Cahiers Charles Fourier ,2005/n° 16 : http://www.charlesfourier.fr/spip.php?article284 (consulté
le 30 novembre 2015). On remarquera que parmi les 33 membres fondateurs, les médecins occupaient une place
prépondérante aux cotés des juristes et des militaires. En 1881, c’est encore un médecin, Henri Couturier, qui va
prendre la téte de cette Union.

274 Bourguet, Marie-Noélle « De la méditerranée », in L invention scientifique de la méditerranée, op cit, p. 25

91



http://www.charlesfourier.fr/spip.php?article284

nord qui lui aurait donné naissance. L’environnement et le climat dont la détérioration étaient
vus comme relevant de la responsabilité des Indigénes et notamment des Arabes va devenir le
cheval de bataille du discours hygiéniste, et au-dela du discours colonial, Iégitimant la
colonisation et donnant lieu par la méme a la possibilité d’expérimenter la capacité de I’humain
de peser sur les destinées climatiques et leurs influences sur la santé de I’humain. Il devenait
ainsi possible, par exemple, par I’entremise du reboisement intensif et de 1’assainissement des
marécages, de vaincre définitivement la nature par I’ingénierie climatique®”® qui visait a
déplacer les humains et a produire des hybrides pouvant s’adapter aux nouveaux climats et
produire ainsi un «optimum racial » mais aussi a transformer la nature pour améliorer
I’environnement et le climat.

Cette importance « scientifique » ne peut étre dissociée de I’aspiration a la construction des
carrieres tant politiques qu’académiques. Quand bien méme I’ Algérie occupait une situation a
la fois épistémique et géographique périphérique, elle n’en demeurait pas moins une position,
in situ ou en métropole, qui participait de la consolidation d’une noblesse d’Etat tentaculaire
qui ceuvrait a I’ombre de I’instabilité politique. L’excentricité et I’excentrement ne voulaient
aucunement dire marginalité dans le champ scientifique?’®. Ces savants, qu’ils soient réputés
ou pas, « choisiss(ai)ent en fait de s’insérer dans le champ préexistant de la science de I’homme
; ils émarg(ai)ent dans les réseaux formels et informels de ses sociétés savantes et surtout ils
participent a la vie de ses revues »?’’. Du moins gravitaient-ils autour. Cette inscription des
problématiques scientifiques dans le cadre colonial, ou encore la science comme instrument de
la colonisation sera peu ou pas présentée. Comment peut-on cependant expliquer ’intérét sans
cesse croissant des sciences, et des hygiénistes notamment, pour les colonies ? Simple objet de
curiosité scientifique ou pierre angulaire de la politique coloniale ?

Ce chapitre n’interrogera pas I’institutionnalisation des disciplines coloniales ou encore leur
autonomisation mais le prolongement des débats scientifiques métropolitains, avec des
problématiques donc qui ne sont pas a proprement parler spécifiquement coloniales, et qui
concernent la question de 1’hygiéne. Il sera ainsi question de la maniére, a travers entre autres
quelques exemples dont notamment les productions touchant a I’épineux probleéme de la santé
dans la commission scientifique et du flot de monographies évoluant autour. Quel a été le réle

des médecins hygiénistes ? Comment des présupposés qui nous paraissent a postériori comme

275 Projets élaborés par Eusébe de Salverte en 1806. Cf. Fressoz, Jean-Baptiste et Locher, Fabien, Les Révoltes du
ciel. Une histoire du changement climatique XV°-XX® siécle, Paris, Le Seuil, 2020.

276 Voir Sibeud, Emmanuelle, Une science impériale pour I'Afrique ? La construction des savoirs africanistes en
France 1878-1930, Edition EHESS, Paris, 2002.

277 Ibid., p. 16.

92



ascientifiques ont-ils pu devenir une grille de lecture qui permettait, aux politiques notamment,
d’envisager une colonisation « saine » et efficace mais aussi de devenir le faire-valoir des
bienfaits de la civilisation ? Quel fut I’impact de cette colonisation, et tout ce qu’elle a amené
comme ensemble de connaissances, sur la requalification de la lutte des classes a 1’aune du

débat racial ?

3.1 Une société en greffe

3.1.1 Invent(ori)er la colonie

Si les médecins étaient présents dans la commission scientifique ce n’était pas le fait seulement
d’une préoccupation sanitaire pour les membres de la Commission. Il s’agissait d’une
inquiétude plus large qui devait ainsi participer d’une appréhension plus en amont quant a
I’inhospitalité du territoire algérien. Un des premiers ouvrages se proposant de considérer le
rapport a la colonie sous I’angle de 1’hygiéne fut I’ouvrage (en deux volumes) de Périer et
Berbrugger?’®, tous deux membres de la commission. Le compte-rendu des années
d’exploration pose des questions liées au climat et a I’acclimatement. Obsession de I’ensemble
des membres de la Commission qui se sont rendus compte que la tache allait étre ardue eu égard
a la difficulté du terrain. Dans ces premiéres années de la colonisation, en train de se faire, une
des solutions qui semble se dessiner est fournie par I’hygiéne. Discipline qui, elle encore en
formation, toute tatonnante, puisait dans les savoirs du moment pour offrir un horizon a la
colonisation dégagé des menaces des diverses maladies qui touchaient lourdement 1’armée.
Périer et Berbrugger avaient conscience que la colonisation était d’abord et avant tout une
affaire militaire. L’ Algérie était vue trés tdt comme « une autre France ». Par ailleurs, cette idée
de « plus grande France »?’® n’est pas uniquement rhétorique ou encore un éphémére argument.

Jusqu’aux indépendances, les politiques, les militaires et un grand nombre de scientifiques ne

278 Jean André Napoléon Périer (1806 — 1880) médecin militaire, il fit plusieurs séjours en Algérie et en Orient.
Son intérét se porta d’abord aux questions d’hygiéne et d’acclimatation, comme le montre son ouvrage édité sous
I’égide de la Commission. Mais son intérét évolua de la médecine vers 1’ethnologie et I’anthropologie des races
qui fera de lui un membre estimé de la Société d’ Anthropologie de Paris. Adrien Berbrugger (1801 — 1863), fut
un archéologue engagé dans la politique de colonisation en qualité de conservateur de la bibliotheque d’ Alger mais
surtout comme un fervent proche du Gouverneur Clauzel. I1 prit part avec Périer a la commission scientifique mais
aussi a de nombreuses expéditions militaires dont il tira des récits qui passeront a la postérité.

279 Buret, Eugéne, Question d Afrique : de la double conquéte de I'Algérie par la guerre et la colonisation, Editeur
Ledoyen, Paris, 1842. Messaoudi, Alain, Les arabisants et la France coloniale. 1780-1930 : Savants, conseillers,
médiateurs, ENS Editions, Paris, 2015.

93



cesseront de faire valoir que la France est un corps qui a vocation a s’étendre. D¢s lors, le jeune
écolier frangais, a partir notamment de la Troisiéme République, apprendra que la France c’est
ici et ailleurs et que la méditerranée est « un lac francais »%%°

En revanche, cette nouvelle France n’avait de chance de voir le jour que si I’armée y réussit son
implantation car elle « est la force vive, ¢’est le sang d’une nation ; appauvri dans sa course, il
ne revient au cceur que pour affaiblir le corps entier »?1. On a ainsi ici la ritournelle organiciste
et les éléments qui définiront le lien des parties les unes aux autres et une définition organique
du rapport de la nation avec ses autres. En dépit du caractere encore trés balbutiant des savoirs
hygiénistes, I’objectif que vont relayer les hygiénistes (et ceux qui feront ceuvre d’hygiénisme)
est de maintenir sain le coeur (la métropole) du corps (de la nation).

Tout comme les autres membres de la commission, Périer et Berbrugger constataient que
d’énormes cotts (humains notamment) étaient consentis pour la colonisation du territoire. Le
prix payé n’en serait que plus €élevé si les buts de la colonisation n’étaient pas conditionnés aux
impératifs fixés par la médecine, et plus particuliérement de 1’hygiene, étant donné que seule
elle pouvait conserver la santé. Conservation de celle d’abord des militaires et ensuite de
I’ensemble des Européen.ne.s qui s’y installeront. Nos deux auteurs rappellent que les
prescriptions et les objectifs pouvaient concerner « a quelques égards, la population indigene,
population qu’il faut dompter par les bienfaits, et dont (...) (il faut) d’abord (...) panser les
plaies, a soigner le corps, afin de préparer la réforme des institutions et les conquétes morales,
qui seront I’ceuvre du temps »%%2. Bien entendu, il ne s’agit pas de dresser un tableau de
culpabilités éculées mais force est de constater que ce n’est pas tant le sort des Indigénes qui
émeut et qui préoccupe. L’avenir de ces derniers en tout état de cause releve du temps, et du
temps long. Le tatonnement se dessine dans cette petite incise-introduction ou 1’urgence,
imposée par la confrontation a la réalité périlleuse du terrain, est de confier a I’hygiéniste un
role plus conséquent. Car en dépit de I’'incomplétude des connaissances en la matiere, de I’aveu

méme des auteurs, « I’expectation était pleine de périls »2%,

280 Comme le rappelle Gilbert Meynier « les manuels scolaires donnent (...) aux jeunes frangais une image
exaltante de “leur” empire colonial : les conquétes, entreprises chez des gens peu civilisés, ont été 1’occasion de
réaffirmer la valeur militaire frangaise et elles aboutissent a répandre ’amour du nom francgais dans une “plus
grande France® (...). L’empire colonial — et I’ Algérie en est la piéce maitresse — sert donc & alimenter la solidarité
francaise », Meynier, Gilbert, L'4lgérie révélée : la guerre de 1914-1918 et le premier quart du XXe siecle,
Librairie Droz, Paris, 1981, p.109

281 Périer, J.LAN, Berbrugger, A., Exploration scientifique de I'Algérie pendant les années 1840, 1841, 1842,
Imprimerie Royale, Paris, 1847, p. L.

2 Ibid.,p. V

23 Ibid., p. 11

94



Quelles sont les connaissances mobilisées ? Elles ne différaient guére de celles qui se
développaient a la méme époque en métropole. L’hygiénisme était encore au stade des
problématiques climatiques. Dans ces terres « inhospitalieres » le souci majeur était
I’acclimatement. La colonisation de I’Algérie, phase désignée le plus souvent par le mot de
« pacification », se situe dans cette période ou les théories hygiénistes n’avaient pas encore
opéré leur mue pastorienne?*, L>état des savoirs, d’avant 1870, Luc Boltanski, en s’intéressant

\

a une des branches de I’hygiénisme a savoir la puériculture, le qualifie d’« état pré-

scientifique »%°.

Dans le flot des productions de cette époque sur I’hygiénisme, il n’y décéle
aucun « caractére organique »°%. Les ouvrages d’hygiéne des trois premiers tiers du XIX® siécle
se présentant le plus souvent comme un fatras de constats, de relevés et de recommandations.
Le tout ponctué d’aphorismes. Il serait ainsi vain d’y chercher une quelconque unité « sans
jamais, semble-t-il, (...)(s’)assujettir & une théorie d’ensemble »?%’. Le travail de Boltanski,
méme s’il ne porte pas sur les ressorts et les théories de 1’hygiénisme a proprement parler mais
plus spécifiquement sur leurs diffusions, revient sur les travaux de puériculture pour aborder la
vision que les hygiénistes avaient les classes populaires qui vivaient dans 1’ignorance des régles
hygiéniques.

Tout au long du XIX® c’est en barbares que les classes populaires étaient traitées et ¢’est en
civilisateurs que les relais de 1’hygiénisme (instituteurs et médecins) devaient se comporter.
L’hygiénisme, en irriguant la société, par I’éducation, et en ayant la haute main sur les
transformations urbaines et sanitaires, se comportait bien comme une ceuvre de colonisation
face aux classes laborieuses®®. Cette vision des bas-fonds que les hygiénistes reprendront
allégrement en direction des clonies était un poncif du XIX® siécle. Il n’est qu’a rappeler ce que
Eugene Sue en disait au début des Mysteres de Paris : « les barbares dont nous parlons sont au
milieu de nous ; nous pouvons les coudoyer en nous aventurant dans les repaires ou ils vivent,
ou ils se rassemblent pour concerter le meurtre, le vol, pour se partager enfin les dépouilles de
leurs 7 victimes. Ces hommes ont des mceurs a eux, des femmes a eux, un langage a eux,
langage mystérieux, rempli d’images funestes, de métaphores dégottantes de sang. Comme les

sauvages, enfin, ces gens s’appellent généralement entre eux par des surnoms empruntés a leur

28411 faudra attendre la fin du XIX® siécle pour voir les idées de Pasteur imprégner les théories médicales. 11 devint
des lors la figure emblématique du Progres frangais mais aussi du triomphe de la République. Cf. Houte, Arnaud-
Dominique, Le Triomphe de la République: (1871-1914), Seuil, Paris, 2014.

285 Boltanski, Luc, Prime éducation et morale de classe, Editions de "EHESS, 1984, p.37.

286 Ibid.

27 Ibid.

288 Boltanski, op.cit., p.29.

95



énergie, a leur cruauté, a certains avantages ou a certaines difformités physiques »?%°. Cette
grammaire des caractéres et des types se propageait dans la littérature qui s’en est emparée
comme d’un genre picaresque, et les études hygiénistes s’en servaient pour illustrer les méfaits
de I’agglomération socio-méphitique.

Mais cette « réalité », qui semblait faire 1’unanimité et qui fait dire a Boltanski qu’il s’agissait
bien d’une colonisation (intérieure), n’est que trés peu rattachée a une colonialité qui trouverait
simplement ses racines dans les rapports de la métropole a la colonie mais qui crée, grace a
cette derniére, un langage et un imaginaire qui permettent de dire a quel prix (et qui) peut rentrer
dans le giron de la nation. En d’autres termes, que ce soit dans les écrits postcoloniaux ou durant
la colonisation elle-méme, les colonies et en particulier I’ Algérie n’étaient convoquées que pour
elle-méme ou comme uniquement métaphores. Dans ce dernier cas il s’agissait de puiser dans
I’imaginaire colonial pour expliquer des réalités sociales métropolitaines quand dans le premier
cas, ’intérét est porté aux sorts des colonies en vase clos comme s’il s’agissait la d’entités
isolées ayant a faire a un pouvoir a proprement colonial enraciné uniquement dans les colonies.
C’est oublier que le pouvoir colonial dont il était question était une émanation de soucis et de
politiques francaises et que les colonies, si elles nourrissaient 1’imaginaire métropolitain, ont
contribué en filigrane ou directement a faconner tant la vie politique que culturelle des Francais,
y compris quand ces derniers n’en avaient cure. Pour juger de ce(t) (dés)intérét pour les
colonies, il faut juger de son importance dans le monde ouvrier qui représentait une partie
conséquente de la population francaise. Frangois Bédarida estime que les positions du monde
ouvrier concernant les colonies peuvent s’apprécier selon trois axes : rigoriste, laxiste et
médiane. La premiére que ’on peut positionner a gauche et qui condamnait fermement la
colonisation ; la seconde, plutdt a droite et qui pensait la colonisation possible mais sans ses
affres et apportant les bienfaits de la civilisation et enfin la derniere que représente un Jaures
qui souhaitait une synthese — en somme une colonisation qui se fait au nom des principes
démocratiques et scientifiques tout en prenant en compte les droits des Indigénes?®®. Mais dans
les faits bien que les positions théoriques du mouvement ouvrier pour les colonies soient
éclatées, comme le remarque Bédarida, il n’en demeure pas moins que l’intérét pour les
colonies est d’une importance toute relative. Méme si pendant une bonne partie de la fin du
XI1X® siécle et du début du siecle suivant le mouvement ouvrier allait faire preuve d’un élan

humanitaire, les colonies n’intéressaient que parce qu’elles symbolisaient la renaissance de la

289 Sue, Eugéne, Les mystéres de Paris, t.1, Charles Gosselin, 1842, p.7-8

290 Voir Bédarida, Francois, Perspectives sur le Mouvement ouvrier et l'impérialisme en France au temps de la
conquéte coloniale, Le Mouvement social, No. 86, 1974.

96



France et qu’elles témoignaient ainsi de la pénétration du nationalisme dans le monde ouvrier,
mais elles restaient secondaires. Dans ce remous colonialiste « le syndicalisme perd(ait) de vue
du méme coup le lien entre lutte sociale et lutte coloniale. 1l néglige(ait) la conception planétaire
de l'action révolutionnaire. Un tel rétrécissement de I'horizon, en se concentrant sur les
problemes « exclusivement ouvriers », ne fai(sai)t qu'accentuer la tendance spontanée des
travailleurs a se désintéresser du fait colonial »**1. Mais si la question coloniale fut assez
secondaire au sein du mouvement ouvrier, les élites, elles, y voyaient un sujet qui offrait des
opportunités oniriques qui pouvaient résoudre les maux sociétaux de la société francaise et plus
particulierement ceux causés par les prolétaires. On citera ici cette apostrophe de Victor
Hugo : « versez votre trop-plein dans cette Afrique, et du méme coup résolvez vos questions
sociales, changez vos prolétaires en propriétaires. Allez, faites ! faites des routes, faites des
ports, faites des villes ; croissez, cultivez, colonisez, multipliez ; et que cette terre, de plus en
plus dégagée des prétres et des princes, I’Esprit divin s’affirme par la paix et I’Esprit humain
par liberté ! »?%2, Cette assertion n’est pas convoquée ici pour démontrer 1’implication de
I’ensemble de 1’¢élite francaise dans 1’idéologie coloniale mais elle témoigne néanmoins de
I’esprit du temps et surtout montre que la question coloniale n’était pas un fait lointain qui

n’intéressait qu’une technocratie coloniale.

3.1.2 Biologisation du social

Pour retrouver cet intérét pour la colonie et la colonisation, ou justement il est montré le poids
des théses hygiénistes sur la pensée raciste, il n’aurait pas fallu se cantonner a une lecture
disqualifiante en reléguant la somme des écrits hygiénistes dans le rayon des savoirs
préscientifiques (celles-la notamment qui faisaient la jonction des théses organicistes,
hygiénistes et darwiniennes). Il aurait fallu opérer autrement et justement de voir les
ramifications de la pensée hygiéniste d’inspiration organiciste?® au-dela de la pratique et de la

pensée médicale, dans les sciences sociales par exemple. C’est la métaphore de 1’organisme,

21 Ibid., p.36.

292 Hugo, Victor, Actes et paroles, Arvensa éditions, Paris, 2014, p.1084

293 Léon Rostan, un des penseurs phare de ’organicisme qui engagea un débat contre le vitalisme de Bichat et de
Broussais, affirmait que « I’organicisme s’appuie sur cette raison péremptoire que 1’on ne voit la vie nulle autre
part que la ou il y a organisation », contrairement au vitalisme dont « le but (...) est de démontrer que la vie est un
étre a part, séparable de la matiére organisée, surajoutée a cette matiére, chargée d’opérer les actes qui lui
appartiennent en propre, qui n’ont rien de commun avec les actes physico-chimiques qui régissent la nature
universelle », Rostan, Léon De [’organicisme. Précédé de Réflexions sur l'incrédulité en matiere de médecine et
suivi de commentaires et d ' aphorismes, P. Asselin, Paris, 1864, p.7. L’organicisme reste ici dans un débat médical
et n’est & proprement pas convoqué dans une optique sociétale. Mais cette vision organiciste trouve un écho certain
dans le discours politique en assimilant le corps social a celui de corps vivant.

97



devenue concept organisateur sous la houlette de Durkheim, qui unit et lance des ponts entre
les différentes époques et les différentes disciplines. La « culture organiciste » va irriguer non
seulement la rhétorique médicale mais les sciences sociales et plus encore la sociologie qu’elle
va accompagner bien au-dela du seul XIX® siecle jusqu’au « physicalisme spontané » dénonceé
par Bourdieu?®. Porter un regard aujourd’hui sur les discours hygiénistes en prenant soin de
minimiser leur portée au nom du caractére conjectural de ce dernier c’est oublier tout le poids
qu’ils ont joué non seulement dans la naissance des sciences sociales mais aussi sur son
devenir?®®. L’objection sera faite que ces discours ne sont en définitive que des idées loin de la
réalité pratique, usitées dans des débats idéologiques éculés ou encore des prénotions faisant
partie de strates qui n’intéressaient guére notre rapport aux sciences. Un intérét exclusivement
centré sur le discours souléve 1’objection d’une réduction textuelle du social. On ne peut réfuter
une telle objection, mais oublier la part des représentations — dans notre cas la métaphore de
I’organicisme — dans la structuration du social ¢’est commettre I’erreur inverse : des pratiques
désincarnées ancrées dans une réalité qui s’auto-fagonne. C’est oublier « que les savoirs sont
incarnés dans des objets matériels, et que les représentations qu’ils constituent et les relations
de pouvoir qu’ils aident a configurer sont indissociables d’autres régimes de pratiques et des
contextes socio-culturels qui les rendent possibles et les reconfigurent a leur tour »*%. Une telle
optique tient en compte de ce que Rosanvallon nomme les « représentations actives » et « qui
orientent I’action, qui limitent le champ du possible a travers le champ du pensable et délimitent
le cadre des controverses et des conflits »?%7. L’interaction entre les sciences naturelles et les
sciences sociales va contribuer a fagonner I’imaginaire social et politique tout au long du XI1X®
siécle et déterminer la structuration du corps social. Dés lors, il était devenu anodin durant la
deuxieme moitié du XIX® siécle de recourir a un langage biologique pour décrire les mutations
et les déflagrations sociales. Pour orchestrer une description de la vie quotidienne de Paris,
Maxime Du Camp n’a-t-il pas commis un ouvrage intitulé Paris: ses organes, ses fonctions et
sa vie : dans la seconde moitié du XIXe siécle ? Cette somme monumentale se proposait ni plus
ni moins, étant donné que « Paris (...) (est) un grand corps », que « d’en faire 1’anatomie ». Il
ambitionnait ainsi « d’apprendre au Parisien comment il vit et en vertu de quelles lois physiques

fonctionnent les organes administratifs dont il se sert a toute minute, sans avoir jamais pensé a

2% Pierre Bourdieu, L’homo academicus, cité par Blanckaert, Claude, La nature de la société. Organisme et

sciences sociales au XIX¢ siecle, L’Harmattan, 2005, P.29.

2% Je renvoie ici au travail minutieux sur les ramifications et la part que doit les sciences sociales a I’organicisme
de Claude Blanckaert, La nature de la société, ibid.

2% Di Pasquale, Mariano, « Circulation du savoir médical et politique & Buenos Aires (1820-1852) », Revue de
[”’école doctorale ED 382, 2015, p.137.

297 Rosanvallon, Pierre, Pour une histoire conceptuelle du politique, Paris, Seuil, 2003, p.29

98



étudier les différents rouages d’un si vaste mécanisme »?%. L ’organicisme de Du Camp fait ici
appel a ’ensemble des connaissances scientifiques de son époque pour « accéder ainsi a I’ame
de la capitale »**°. Taire la part prépondérante de 1’organicisme et son influence sur le
développement des sciences sociales fait occulter la structuration de la société telle qu’on la
connait, modelée sur la nature. Sans cette compréhension organiciste de la société on ne
comprend plus des lors la maniére dont le soi occidental s’est constitué. Et ce dernier s’est
faconné en rapport aux plaies et aux pathologies internes®® mais aussi externes.

Il convient des lors de comprendre dans cette vision organiciste de 1’Algérie comme un
membre de ce corps en constitution. Et de méme qu’un événement comme la Commune était
percu comme un symptdme de pathologie sociale, ce qui se passait dans les colonies et plus
particulierement en Algérie avait des effets sur le corps métropolitain. Le recours a cette
conception organiciste de la nation, dés lors que les colonies sont congues comme faisant partie
du corps commun, doivent contribuer a maintenir ce dernier dans un état normal. Les colonies,
comme le rappelle Philippe Bachimon, étaient considérées comme un reméde possible aux
« tumeurs » que représenterait I’expansion du monde ouvrier. L’état normal étant construit sur
un lien étroit et sain avec la nature, cette expansion de I’industrialisation constituerait une
atteinte a la bonne santé de 1’organisme. Dans cette optique, représentée notamment par la
géographie humaine, les colonies étaient percues comme de «nouveaux organismes
géographiques (...). (il s’agissait des lors) de faire que la naissance se passe dans les meilleures
conditions possibles. (...) (dans cette optique) la colonisation (était vue comme) un champ
expérimental privilégié »**. Les populations se retrouvant déracinées par suite de guerre,
comme les Alsaciens, les populations inactives, comme les chomeurs ou encore ce monde
ouvrier qui faisait tant peur par son expansion et ses déflagrations, tous devraient selon cette
conception étre appelées a coloniser d’autres terres et a y fonder de nouveaux organismes
servant le corps national. Considérons enfin que les hommes, car il s’agit exclusivement
d’hommes, de la Troisieme République, ou en tout cas un grand nombre d’entre eux, ont soit
fait leurs armes en Algérie soit y ont constitué une base arriere a partir de laquelle ils entendaient

influencer la politique nationale. On peut ici citer les Bugeaud ou encore tous ces généraux qui

2% Du Camp, Maxime, Paris : ses organes, ses fonctions et sa vie : dans la seconde moitié du XIX® siécle,

Volume 1, Hachette, 1869, p.5

29 Corbin, Alain « Le Paris de Maxime Du Camp », Sociétés & Représentations 2004/1 (n° 17), p. 71

390 La encore pour qualifier les déflagrations révolutionnaires I’imaginaire du XIX® siécle a encore recours 4 la
meétaphore organiciste. Du camp, par exemple, revenant sur I’épisode de la Commune a encore écrit une étude en
quatre tomes intitulée Les Convulsions de Paris.

301 Bachimon, Philippe, « Physiologie d'un langage. L'organicisme aux débuts de la géographie humaine, Espaces
Temps, 13, 1979, p. 90.

99



se sont « distingués » sur le sol algérien et qui seront auréolés en métropole. Mais on se
contentera de faire référence brievement ici, comme exemple dans la maniere dont cet
organisme nouveau qu’est 1’Algérie a influencé et modelé le corps national, au cas de Mac
Mahon et du parti antisémite algérien.

Le futur président de la Troisieme République Mac Mahon en 1873 qui a servi comme militaire
en Algérie — et qui va en devenir aussi le gouverneur en 1864, est celui qui organisera en Algérie
le plébiscite qui allait Iégitimer le coup d’Etat de Louis-Napoléon Bonaparte. Cet événement le
propulsera aux devants de la scéne politique et il sera lors de la Commune de Paris a la téte de
I’Armée qui allait réprimer les communards. L’Algérie fut une opportunité carriériste mais
aussi un terreau pouvant infléchir les destinées de la nation. C’est encore en Algérie qu’est né
le Parti antisémite algérien sous 1’égide du marquis de Mor¢es qui espérait constituer avec les
musulmans indigénes une sorte de front antisémite. Mais a défaut d’avoir pu constituer cette
alliance, I’Algérie fut un foyer de I’antisémitisme colonial qui allait intervenir durablement
dans la politique francaise, notamment avec la création de la Ligue nationale antisemitique de
France. Cette derniere fera ¢élire Edouard Drumont comme député d’Alger. On signalera aussi,
entre autres, le préfet Lépine, qui sera gouverneur de 1’ Algérie de 1897 a 1899, qui dut y faire
face aux ligues antisémites. Ses qualités durant cette période lui vaudront d’étre rappelé comme
Préfet de la seine et aura pour mission de réformer la police afin d’affronter les mémes ligues,
mais cette fois en métropole. Il sera un de ceux qui vont permettre 1’essor du Bertillonnage
(techniques anthropométriques et ancétres des méthodes scientifiques utilisées en

criminologie).

3.1.3 Remodeler le foncier pour repenser I’action hygiéniste

Le lien entre la métropole et I’ Algérie est sans conteste. Ce lien peut et doit étre analysé dans
I’intérét portée a la chose non militaire — ou du mois aux sommes de décisions qui touchaient
des réformes qui vont étre mises en avant comme étant la mise au pas de la colonie au méme
niveau que la métropole, et donc une mise a niveau « qualitatif » vers encore plus de
civilisation. Si les transformations in-situ étaient décrites le plus souvent comme un long
processus de modernisation des institutions coloniales et de leur fonctionnement, il est tres peu
relaté ce qu’est cette modernité. J’en veux pour exemple la question du foncier, qui nous éloigne
certes de nos médecins mais on verra que la volonté et les efforts se croisent et n’ont au final
qu’un seul objectif : transformer le faux-semblant en essence durable. Nous éloigne ? Pas tout

a fait, car au final les questions du foncier (de sa gestion, de celui qui dictera de son

100



aménagement et donc de la propriété des biens considérés) et de I’hygiéne étaient mobilisées
pour mener « a bien » la rénovation urbaine (et la problématique du foncier renvoyait aussi a la
question épineuse de I’aménagement, et donc in fine a la question de la santé publique). Ce fut
le cas par exemple a Paris tout au long du XIX¢ si¢cle. C’est ce que montre Alain Faure pour
ce qui concerne les expropriations vers 1850 ou « la salubrité a été utilisée comme levier pour
faire sauter le verrou juridique du foncier. L’hygiéne devient donc I’instrument de la
speculation, une des armes pour remodeler la ville avec bonne conscience, en mettant en avant
un prétexte louable »°2. I n’en demeure pas moins qu’en servant des objectifs d’ordre
spéculatif, I’hygiénisme a permis de reconfigurer le visage urbain — reconfiguration qui aura
pour effet de repousser les classes laborieuses loin du centre parisien. Comme nous le verrons
plus bas la question de I’acclimatement, chére aux hygiénistes, était une question centrale dans
la politique coloniale. Mais il n’y avait point de politique coloniale viable, soutenue en cela par
la perspective scientifique, qu’en ayant le souci de transformation de 1’environnement
durablement. Cette transformation, qui touche a la question de I’aménagement du territoire —
ce qui souléve le probléme préalable de I’appropriation et de la propriété —, refléte non pas un
savoir institué mais une des connaissances en train de se faire3%3,

En Algérie et en Tunisie, une de ces expériences porte le nom non pas d’un législateur
francais mais d’un lointain député australien : I’acte Torrens. Ce dernier qui consistait en
I’établissement d’un livre foncier qui établissait I’immatriculation de la propriété et de ses
délimitations. L’administration se chargeait de publiciser la déclaration en question, a charge
pour d’éventuels ayants droits de porter réclamation dans un délai fixé au-dela duquel la
propriété est reconnue au déclarant. Au-dela, c’est I’administration qui se portait garant a
’acquéreur et qui éventuellement se charge d’indemniser un tiers 1és¢3%4. Cette garantie de
1’Etat pouvait étre vue en 1’occurrence comme un instrument de modernisation de 1’appareil de
I’Etat et du quadrillage du territoire par celui-ci. L’instauration du livre foncier était en soi une
technologie mise au service de I’efficacité de I’Etat et de sa pérennité. Mais ce qui retient ici
mon attention est le fait qu’un outil qui sera appelé a durer dans le temps, que ce soit en

métropole ou méme dans les anciennes colonies devenues indépendantes soit d’abord appliqué

302 Faure, Alain, « Spéculation et société : les grands travaux a Paris au XIX* siecle », Histoire, économie &
societé 2004/3, p. 444. Force est de constater que la doctrine hygiéniste a été mobilisée pour servir des dessins qui
dépassaient largement les objectifs initiaux, purement scientifiques, des hygiénistes.

303 En témoigne la discussion sur la distinction entre acclimatation et acclimatation. Cf. Simonot, Alexandre,
« L'acclimatement et l'acclimatation » in Bulletins de la Société d'anthropologie de Paris, 1° Série. Tome 5, 1864.
304 Cf. Donnat, Léon, Deux institutions a introduire en Algérie (Act Torrens et Homestead), Bureaux de la France
commerciale, Paris, 1888. Il s’agit 14 d’une conférence a Oran ou I’auteur préconise 1’application notamment de
I’acte Torrens qui a fait ses preuves, selon I’auteur, dans d’autres colonies, notamment en Tunisie.

101



prioritairement dans les colonies®®

. Difficile d’imaginer que le livre foncier encore aujourd’hui
usité fut a la base un des outils majeurs de 1’occupation et de I’expropriation. Aujourd’hui,
comme le prévoit la loi, le livre foncier « est le systeme de publicité fonciére applicable dans
les départements du Bas-Rhin, du Haut-Rhin et de la Moselle. Il se traduit par un outil
d'information et de protection juridique qui garantit la transparence et la sécurité des
informations portant sur les biens immobiliers ainsi que les droits réels s'y rattachant détenus
pas des personnes physiques ou morales »*%. En somme un outil garantissant le droit de
propriété. Mais si le législateur a fait appel dans un premier temps a ce dispositif ¢’est d’abord
qu’il a permis d’annuler et de supprimer, dans les contrées australiennes, purement et
simplement le droit de propriété des autochtones®®’. Cette efficacité sera plébiscitée a la fois
par les politiques, les juristes et les chercheurs de 1’époque qui y voyaient un instrument urgent
et nécessaire a la cession de terres aux colons et qui, par suite d’inscription sur le livre foncier,
valait titre de propriété.

Le recours a cet exemple a le mérite de montrer que le Iégislateur frangais s’agissant de
nouvelles idées cherchait une application sire, loin des entraves habituellement rencontrées en
temps de réformes. Il s’agissait 1a bien d’une idée relevant de la rationalité, telle que nous
I’avons vu plus haut, promue par les adeptes et des disciples d’Enfantin et de Saint Simon
marquée par la quéte de projets faramineux et techniquement innovants. L’esprit de 1’époque
comme le montre Jean-Louis Guigou dans futuribles était marqué par le souci des grands

308 |es défenseurs de

travaux censés modifier le paysage social et économique de la nation
I’application de telles réformes comprenaient les difficultés des « innovations » en métropoles.
Yves Guyot, un des adeptes de I’acte Torrens, voyait en 1882, aprés une démonstration
« convaincante » d’une telle réforme, que les paysans auraient les plus grandes difficultés a
fournir des titres de propriéte et que « tout le monde sait I’horreur et la terreur que les « papiers »
inspirent a nos paysans »3%°. Pour Guyot, de telles innovations conviendraient plus aux pays

« neufs ». Nul besoin ici d’expliquer la nouveauté du territoire considéré. La nouveauté sous-

entendant purement et simplement une virginité décrétée qui autorise 1’expérimentation sans

305 Le livre foncier sera appliqué a la Moselle aprés qu’elle soit rentrée dans le giron frangais par une loi datant de
1924 prorogeant la loi allemande qui ’avait instituée dans ces territoires en 1898.

306 https://www.livrefoncier. fi/fr/le-livre-foncier.html

307 ¢f. Mandongault, Massala, Anthropologie du foncier @ Owendo. Une théorie de I'Etat-super lignage comme
grille d’analyse des contradictions sociales au Gabon, Thése de doctorat de Sociologie et Anthropologie soutenue
le 06 décembre 2011

308 Jean-Louis Guigou cité par Bensmail, Sadri, « Le territoire, le scientifique et le technique, la colonie comme
utopie réelle », in Marin, Yvette, Presses Universitaires Franche-Comté, 2001, p. 376.

309 Yves Guyot, « la propriété fonciére et le systéme Torrens », in Journal des économistes. Revue de la Science
économique et de la statistique, Paris, 1882, p.19.

102



avoir a redouter 1’aversion envers 1’administration et de ses contraintes. Guyot, comme bon
nombre d’économistes réputés, tendait, comme le montre Bensmail, a montrer qu’en définitive
un pays qui voulait asseoir son autorité ne pouvait se passer d’un tel dispositif. En se montrant
compréhensif de la réticence des uns et des autres quant a la nouveauté apportée, il exhortait
néanmoins la métropole a rester en retrait. Il rappelait que « si les pays vieux veulent laisser
tous les avantages aux pays neufs, ils arriveront vite a la caducité. Ils sont précisément dans
I’obligation de se maintenir au niveau de tous les progres, sous peine de tomber dans la
décadence »%1°. Dans cette vision, il s’agissait seulement de dé-montrer la faisabilité de la
chose, avec gains substantiels au passage, et qu’a terme il y a nécessité de se conformer a la
chose prescrite. Paradoxalement, « les valeurs essentielles de la modernité occidentale (comme
I’'universalité, la raison pratique et surtout I’individualisme) donnérent a choisir les colonies
comme territoires de rupture avec les structures traditionnelles de la France, 1’esprit
communautaire des paysans et leur attachement au caractére indivisible de la terre »3'%, Ceci
montre un nouveau visage des colonies en déphasage total avec ce qui les caractérisait
auparavant. Elles devenaient par une inversion non plus rhétorique, comme le lieu de fondation
de la modernité, et les métropoles comme sources de blocages et d’archaismes®'?.

La différence entre la métropole et les colonies résidait dans le souci de la quéte de « la bonne

313 et ]a surveillance des plus hautes autorités, en I’occurrence le Conseil d’Etat a

conscience »
partir de 1858 dans la premiére. Dans la seconde on légiférait, certes, mais le souci majeur
n’était pas seulement la voirie ou encore 1’érection d’une nouvelle ville sécurisée (du danger
des maladies et des révoltes ouvrieres) et les précautions étaient bien moindres. Les exécutants
locaux s’autorisaient bien des licences juridiques — promptes a étre exécutées — qui ne pouvaient
voir le jour que dans les colonies. Dans ces derniéres, celles de peuplement notamment, on ne
cessera de le dire, le souci prégnant était de rassurer, particulierement sous la Troisieme

République, les nouveaux venus quant aux opportunités qui allaient s’offrir a eux — en leur

assurant une sécurité du foncier et un état sanitaire viable.

310 1bid., p. 18.

311 Bensmail, Sadri, « Le territoire, le scientifique et le technique, la colonie comme utopie réelle », op.cit., p. 378.
312 Dans le cadre de I’Algérie ce ne sera pas I’acte Torrens, en dépit des théses et des rapports qui lui ont été
consacré. Voir par exemple, Dain, Alfred, Le Systéme Torrens. De son application en Tunisie et en Algérie.
Rapport a M. Tirman gouverneur général de I'Algérie suivi d'une traduction de l'acte Torrens et de la loi fonciere
tunisienne du 5 juillet 1885, Adolphe Jourdan, Alger, 1885.

313 Faure, Alain, « Spéculation et société : les grands travaux & Paris au XIX¢ siécle », op.cit., p. 444.

103



3.1.4 Gouverner par ’environnement

La possibilité d’un tel territoire dépendait largement, comme expliqué ici @ maintes reprises,
de I’acclimatement. Ce dernier on le retrouve trés tot, notamment au sein de la commission
scientifique (chez Périer dont il a été question plus haut) et comme préoccupation majeure des
hygiénistes tout au long de la colonisation. Cette question était devenue au XIX® siécle un
probléme débattu par les scientifiques, notamment a la Société d’ Anthropologie de Paris, qui
s’interrogeait non pas sur les possibilités d’individus isolés mais sur la capacité de la race
blanche de se transplanter en dehors de son milieu habituel®*. Le milieu dont il était question
renvoyait a I’environnement dans son rapport avec 1’organisme qu’est la nation. Dans le cadre
colonial I’environnement s’entendait et s’étendait a la fois a la vie urbaine et a la construction
de villes saines, au domaine forestier et la sylviculture, etc. Problématique qui restait a vrai dire
en connexion avec le souci des hygiénistes du faire vivre.

Tout était lié. Des territoires urbains et ruraux malsains étaient vus comme des territoires
impropres & la vie des Européen.ne.s qui risquaient leurs vies a chaque épidémie. Il s’agissait
donc d’y remédier en re-construisant et en assainissant. Les villes devaient étre remodelées
selon les visions des hygiénistes et les terres devaient étre cultivées pour qu’elles dépassent le
cadre de la subsistance. Pour y parvenir il fallait exproprier les terres qui devaient servir a cette
« mise en valeur ». Les différentes lois fonciéres, notamment celles de 1873 (dite loi Warnier),
se chargeront d’instaurer la propriété privée et de disloquer ainsi la conception indigéne de la
propriété qui permettra notamment de s’adjuger progressivement les terres laissées en
indivision3'®. Cette loi, confirmée en 1887, allait permettre a I’Etat de s’approprier a la fois les
terres des tribus mais aussi les foréts.

L’intervention des scientifiques et des hygiénistes a largement contribué a rendre ces lois
nécessaires pour remédier a une situation malsaine qui n’était pas le fait de la nature mais était
décrite comme le résultat d’une inconscience indigene qui a rendu stérile la terre algérienne et
par conséquent produit un climat tout aussi malsain. La encore il ne s’agissait pas uniquement
d’un discours sans effet. La somme des travaux tendant a prouver la responsabilité de la main
de I'Indigéne dans la dégradation de I’environnement a grandement facilité la tche a
I’administration coloniale dans sa mission de transfert de propriété. Les hygiénistes dans ce cas

devinrent des experts au service d’une cause majeure : I’environnement. L’expertise en

314 Voir DORON, Claude-Olivier, L'homme altéré : Races et dégénérescence (XVIle-XIXe siécles), Editions
Champ Vallon, 2016.

315 Meynier, Gilbert, L’ Algérie révélée : la guerre de 1914-1918 et le premier quart du XXe siécle, Librairie Droz,
198, p. 120.

104



question intervenait, comme le montre Diana K. Davis en s’appuyant sur Tania Li. Aprés avoir
construit le probléme, ou en d’autres termes identifier la source du probléme — ici en
’occurrence les Indigénes depuis la conquéte musulmane —, de techniciser la solution3!®. Pour
ma part, contrairement a Davis, je ne pense pas qu’il s’agisse tant de gouverner 1’environnement
que de gouverner par l’environnement. 1l s’agissait bien de gouverner par 1’environnement,
mais il s’agissait 1a d’une justification qui n’était pas accessoire mais essentielle car il permettait
de relativiser les critiques sur la nocivité et les dangers de 1’industrialisation de la France.
Essentiel aussi car il permettait de montrer les affres de la main humaine par le discours

« décliniste»®l’

, porté initialement par des médecins et des hygiénistes. Ce dernier sera la
référence de la Ligue de Reboisement de 1’ Algérie. Fondée en 1881 par le docteur Trolard®!8,
inspirée par les idées de Francois Trottier qui avait rédigé en 1876 reboisement et colonisation.
La Ligue avait pour objectif « d’aider le gouvernement dans une ceuvre immense, qui a besoin
du concours de tous et de favoriser les colons dans leurs plantations d’arbres »°°. Si le role peut
paraitre de prime abord assez généraliste et les voeux de I’association comme pieux, il me
semble qu’en se penchant sur les justifications de la Ligue et ses actions réelles on a la un
exemple concret de passage a I’acte des idéaux hygiénistes. L’intérét porté au reboisement et
donc a la nature n’était pas uniquement philanthropique mais participait bien du projet colonial
mené sous 1’égide de « lois » scientifiques. Rappelons que les hygiénistes préconisaient une
prise en charge des espaces forestiers et le reboisement, convaincus que les nuisances apportées
par la modernité industrielle pouvaient étre rectifiées, pour purifier I’air fétide des villes*?°. Ce
discours de la forét salvatrice on le retrouve aussi en France ou le discours environnemental
était mobilisé, notamment sur le déboisement, pour faire entrevoir le dépérissement de la
nation®2!, Ces discours et récits soucieux de répondre a une modernité, dont le XIX® siécle était

le théatre, associaient a la fois accélération du temps mais aussi méfaits liés a I’entassement des

316 Davis, Diana K., « L’éco-gouvernance en Algérie francaise », Tracés, 22/2012, p.190. Voir aussi Davis, Diana
K., Les mythes environnementaux de la colonisation francaise au Maghreb, Editions Champ Vallon, 2014 (2007)
317 Discours qui défendait ’idée que I’ Algérie était avant I’arrivée des arabe une contrée boisée et que cette derniére
fut dévastée et défigurée par les invasions nomades.

318 Paulin Trolard (1842-1910), chirurgien et anatomiste a Alger. Il eut un rdle majeur dans la médecine et coloniale
et ’hygiénisme en tant que fondateur notamment de I’Institut Pasteur d’ Alger

319 Trolard Paulin, « du rdle de la Ligue », in Bulletin de la Ligue du Reboisement de 1’ Algérie, 1882, p. 6.

320 Bien entendu I’intérét pour les foréts n’était pas uniquement hygiéniste. On peut faire ici référence a Charles
de Ribbes, sociologue et aristocratique, voyait dans la forét le contretype de la démocratisation de la société. Pour
Ribbes, « les bois personnifient les idées d’avenir. IIs sont ’aristocratie du monde végétal et ils conviennent a
I’aristocratie du monde social. Mais quand cette double aristocratie a disparu, lorsque la démocratie des hommes
et des choses lui a succédé, que les grandes masses boisées s’en sont allés avec les grandes existences, force est
de bien s’accommoder aux exigences démocratiques », « reboisement des montagnes » in annales forestieres,
Paris, 1861, p. 137

321 Cf Decocq, Guillaume, Vlassopoulos, Chloé et Kalaora, Bernard, La Forét salvatrice : Reboisement, société
et catastrophe au prisme de I’histoire, Champ-Vallon, Paris, 2016.

105



populations qu’engloutissait I’industrie. Ce contexte a favoris¢ [’émergence d’une
préoccupation environnementale sanitaire & vocation coloniale. Mais on fait peu de cas des

ramifications impérialistes de ce souci, certes Iégitime, du bien-étre des citoyens3?2,

3.2 Hippocrate dans les colonies

3.2.1 Sémiologie hippocratique

On pourrait cependant penser que cette préoccupation environnementale ne fut qu’une question
ornementale et qu’elle n’avait d’autre but que d’apporter une sensible transformation du
paysage de I’Algérie pour qu’elle soit ainsi le prolongement de la France méridionale. Ce
probléme était en réalité au fondement des préoccupations scientifiques de 1’expédition dont il
a été question plus haut. Le probléme de I’acclimatement était la question centrale par laquelle
Périer ouvre son enquéte médicale®?®. Comme le rappelle Osborne, le travail de Périer sur
I’hygiéne, basé sur les préceptes hippocratiques, occupait une place aussi importante dans le
renouveau de la doctrine que la contribution de Littré*?*. La vision de Périer tout comme celle
de Littré voyait dans I’héritage hippocratique des lecons qui doivent apporter des solutions au
présent. Un héritage qui combine 1’effort humain en tenant compte des contraintes naturelles.
Dans ce cadre I’hygiéniste hippocrate face a I’hostilité que décrivaient les premiers conquérants
recommandait 1’assainissement. En partageant le constat que cette terre algérienne a connu au
temps des romains une grandeur comparable a celle de I’Europe, Périer voit dans la culture le
premier pas pour lui rendre son visage antique. Ensuite « vienne le travail et viennent les
institutions ; vienne la main du colon qui dirige les eaux, desséche les vallées humides et rende
a la terre ses sources vives et ses bois, a I’homme sa force, ses vertus ; vienne enfin, pour ce
pays, le jour de la renaissance, aprés la nuit du moyen age, et nous aurons ouvert des voies
nouvelles, non-seulement au Nord de 1’ Afrique, mais encore a toutes les populations qui doivent
puiser en nous le germe de leur progrés »*?°. L’hygiénisme était ainsi donné comme méthode

idéale pour arriver a faire renaitre cette « autre France »%%. L’implication de 1’hygiéne dans

322 Cf. Mathis, Charles-Frangois et Mouhot, Jean-Frangois Une protection de l'environnement a la frangaise ?

(XIXe-XXe siecles), Camp Vallon, Paris, 2013. Voir Selmi, Adel, « L’émergence de I’idée de parc national en
France » in Histoire des parcs nationaux, comment prendre soin de la nature ?, Editions Que, Paris, 2009;
Bourfouka, Hakim et Krautberger, Nicolas, « Préserver la nature de 1’Algérie francaise L’Alfa est-il un colon
comme les autres? » in Mathis and Mouhot, Une protection de l'environnement a la frangaise?, ibid.

323 Rappelons que Périer était chargé dans la commission scientifique du volet médical et hygiéniste. Il publiera
au nom de la commission et par ordre du gouvernement un ouvrage en deux volumes sur I’hygiéne en Algérie et
qui sera pendant longtemps le livre de référence en la matiere.

324 QOsborne, Michael.A, «’hygiéne et les expéditions scientifiques », in L’invention scientifique de la
méditerranée, op.cit., p. 200.

325 Périer, Jean André Napoléon, De [’hygiéne de I’Algérie, vol 1, Imprimerie royale, Paris, 1847, p.30

326 Ibid., p. 1

106



cette renaissance correspondait avec la renaissance de I’hippocratisme. De la réussite de cette
seconde dépendait pour ainsi dire la viabilité du projet colonial. Pour Périer, idée par ailleurs
répandue, ’hygi¢ne en Algérie était encore a ses débuts. Rappelons qu’on est dans les années
quarante du XIX¢ siecle et qu’en vérité c’est toute la doctrine hygiéniste qui était balbutiante.
Cette doctrine puisait encore largement dans les enseignements d’Hippocrate — que 1’on
retrouvait sous forme d’aphorismes. Mais si I’hygiéne recommandait de prendre en
considération la géographie médicale pour éviter les lieux pathogenes, cela ne voulait pas dire
fatalité face aux lois de la nature. L’humain pouvait intervenir et il pouvait le faire en modelant
la cartographie forestiere par exemple. En relativisant le constat catastrophiste et sur le
déboisement de 1’ Algérie, Périer préconisait des prohibitions strictes capables de favoriser le
développement des ressources sylvicoles. Dans cette optique hygiéniste « la présence ou
I’absence de grands végétaux se lie donc étroitement a la constitution de I’atmosphére et des
lieux ; et c’est ainsi qu’en rendant a ce pays les bois qui lui manquent, nous n’aurons pas moins
fait pour la salubrité de Iair, pour 1’ordre des saisons que pour la richesse du sol »*2’. Le schéma
était ainsi simple et simplifié : la survie de la nation dépendait de la bonne santé des individus
qui la constitue. Cette derniére dépendait en grande partie d’un air pur qui permette a
I’organisme d’effectuer ses fonctions. L air pur enfin dépendait de 1’abondance d’une flore. La
civilisation est, selon ce schéma tributaire de 1’arbre.

L’hygi¢éne coloniale voyait ainsi dans 1’aménagement du territoire non pas seulement urbain
mais aussi et surtout rural un enjeu majeur pour la réussite de 1’« aventure » coloniale. Des
médecins comme Périer, pour qui I’Algérie était un tournant a la fois en termes scientifiques
mais aussi sur leurs carriéres, se faisaient 1’écho des débats récents sur 1’hygi¢ne. On y
retrouvait ainsi tous les points de vue sur la question de la salubrité mais aussi des références
qui pouvaient surprendre. Si la médecine se voulait un progrés notable, elle n’hésitait pas a
puiser dans des références immémoriales. Ainsi, quand Périer pose la question de 1’eau c’est
encore aux anciens qu’il fait appel, a Pline entre autres, pour prouver 1’abondance des nappes
phréatiques®?®. Les exemples convoqués venaient encore démontrer le visage tout autre de la
colonie avant ’arrivée des Arabes. En ces temps bénis romains le travail de la terre et
I’excavation des eaux souterraines contribuaient a rendre 1’air autrement plus sain. L’ autorité
des anciens, par le biais d’aphorismes latins, était prise a témoin pour dire qu’une terre
longtemps laissee en jachere devenait rétive a laisser passer les eaux de la pluie et ainsi aura

tendance a stagner et devenir marécages. Nul besoin ensuite d’expliquer que cette stagnation

27 Ibid., p. 14-15
328 Ibid., p. 18 et suite

107



est porteuse de maladies. Cette démonstration qui mélait aphorismes ingénus, et qui reléveraient
plus de la sagesse populaire, et d’observations qui liaient lieux et maladies venaient montrer la
main des Indigénes (arabes notamment) dans la propagation des maladies. Périer concluait
«qu’il faut [...] que les plantations forestieres et le reboisement, que le développement de
I’industrie agricole, accroitront beaucoup cette richesse naturelle, en concourant a la salubrité.
Au reste, il suffirait bien souvent d’improviser des digues ou des batardeaux, de semer des
cailloux le lit des rivieres, comme le faisaient les Romains, de sabler celui de plusieurs
ruisseaux, d’entretenir avec soin les canaux, de curer et d’approfondir des citernes et les puits,
pour augmenter le produit des fontaines, le volume de I’eau. [...] Il ne tient qu’a nous de porter
reméde aux divers principes de cet appauvrissement : pour cela, nous n’avons qu’a vouloir »%2°,
Dans cette citation qui précéde, rien n’est négligé : les richesses en vue et la cause de
I’inexploitation de ces terres. Mais ce qui frappe le plus, et contrairement a ce qui est relaté le
plus souvent comme une tiche qui semblait titanesque eu égard a I’immensité du territoire,
Périer la présente, en s’inscrivant encore dans la droite ligne de la sagesse hippocratique,
comme un travail qui reléve d’une simplicité infantile. Ce qui veut dire en filigrane que les
Arabes étaient dépourvus de cette sagesse simple qui suffirait pourtant a rendre ces terres
vivables (pour les colons cela s’entend). Mais ce n’est pas tant I’ingéniosité qui est décriée que
la volonté. Cette dernicre était la seule capable de modifier 1’étant et de pérenniser la présence

européenne en Algérie.

3.2.2 Hippocratisme postcolonial

Le travail de la Commission, et plus particulierement celui de Périer, est d’autant plus important
qu’il présente un tableau général et une sorte de bréviaire pour qui veut se faire colon. En
somme une grammaire coloniale qui fait la synthese entre les préoccupations du présent — que
soulevent les contraintes de la colonisation —, et des solutions puisées dans le passeé antique
hippocratique notamment et encore vivaces aux XVIII® et XIX® siécles, et qui est devenue
progressivement indispensable au métier de médecin en tant que « sémiologue » et qui consiste
« aapprendre a observer et a découvrir les signes au moyen d’une interrogation méthodique et

33011 peut paraitre mal

I’emploi intelligent de différents moyens physiques d’exploration »
avisé de revenir ainsi sur I’impact de la pensée antique, mais c’est oublié¢ que la médecine

aphoristique a constitué un chapitre important et concomitant de la médecine moderne. Cette

329 Ibid., p.22
330 Bouchut, Eugéne, Nouveaux éléments de pathologie générale, de séméiologie et de diagnostic, Librairie J.-B.
Bailliére et Fils, Paris, 1875, p. 843.

108



médecine néo-hippocratique en métropole a eu son heure de gloire avec les Littré et Bouchut,
avant que Pasteur ne sonne ’avénement de 1’¢re du microbe. L hygiénisme continu & avoir un
lien ténu avec I’hippocratisme. L’hygiénisme reprendra a son compte les enseignements
métropolitains en les adaptant au contexte colonial.

Périer invoquera cette tutelle meéthodologique en «écartant (...) (les) données
accessoires, pour nous attacher aux principes fournis par 1I’expérience, nous n’avons pas négligé
les incursions dans le passé ; nous n’avons pas compté nos citations. Il arrive si souvent, quoi
qu’on en dise, que le passé c’est encore le présent, et que citer les antérieurs, ce n’est pas
seulement éclairer les questions, ¢’est remplir le devoir ! »**1. Mais ici Périer ne nous dit pas de
quel devoir il est question. S’agit-il d’un devoir envers le patient et de 1’effort qui incombe au
médecin d’apporter des solutions afin de préserver la santé ou encore un devoir envers la
communauté. On 1’a vu plus haut les hygiénistes voulaient peser sur la destinée de la nation.
Mais la conviction qui anime I’hygiénisme était qu’en dépit du fait que, méme si « I’hygieéne
change de forme ; ses applications varient avec le temps et les climats, suivant les hommes et
les meeurs ; ses progrés sont comme ceux des sciences congéneres ; mais elle ne vieillit pas
dans ses principes essentiels, dans ses lois et sous ce point de vue, la richesse des anciens est
inépuisable »*32. Et cette richesse se présentait plus particulierement, comme le rappelle
Michael. A. Osborne, dans le traité Des airs, des eaux et des lieux®*® dans lequel Hippocrate
s’intéresse aux questions d’hygiéne et 1’influence du régime alimentaire, du climat, de
I’environnement et de la topographie sur la santé des individus et de leurs manicres d’étre et de
vivre. En suivant les enseignements d’Hippocrate, en arrivant dans un endroit nouveau, un
médecin devait s’enquérir le plus précisément possible « de la nature des eaux dont les habitants
font usage (...). Il reconnaitra le genre de vie des habitants (...) »***. Ces observations faites il
faudra au médecin s’instruire « des maladies locales, (...) (de) la nature des maladies générales,
de sorte qu’il n’hésitera pas dans le traitement, ni ne commettra les erreurs dans lesquelles
tomberaient celui qui n’aurait pas approfondi d’avance ces données essentielles. Ainsi prépare,

\

il prédira, a mesure que la saison et I’année s’avancent, tant les maladies genérales qui

3111 ne s’agit pas non plus de réduire la médecine hippocratique dans sa globalité & de simples aphorismes a la
portée de tout un chacun. Il suffit de consulter le travail monumental de traduction de Littré pour se rendre compte
que le co6té pratique de la médecine y est bien présent.

332 Périer, Jean André Napoléon, De [’hygiéne de I’Algérie op.cit., p. 1V.

333 Osborne, Michael. A, « I’hygiéne et les expéditions scientifiques », op.cit., p. 188

33 Hippocrate, Avertissement. Argument du Traité des Airs, des Eaux et des Lieux. Traité des Airs, des Eaux et
des Lieux. Argument du Traité du Pronostic. Le Pronostic. Argument du Traité du Régime dans les maladies
aigues. Du Régime dans les maladies aigues. Argument de '"Appendice au Traité du Régime dans les maladies
aigues. Appendice au Traité du Régime dans les maladies aigues. Argument des premier et troisieme livres des
Epidémies. Epidémies, livre premier : t.2, trad. Littré, Baillére, 1840, p. 13.

109



affligeront la ville 1’été ou I’hiver, que celles dont chacun en particulier est menacé par le
changement du genre de vie »*®. En ajoutant a cette somme de savoirs, une connaissance
poussée des révolutions astronomiques et des astres, il deviendrait possible de « mieux
conserver la santé, et il ne pratiquera pas avec un médiocre succes I’art de la médecine »%3¢.
C’est cet art de la préservation de la santé qui continua pendant une bonne partie du XIX° siecle
a servir de balisage théorique et pratique aux médecins, coloniaux notamment. Ce traité, ce qui
ne veut pas dire que toute la médecine hippocratique ou néo-hippocratique était réductible a ce
dernier, va servir de vadémécum de I’hygiénisme. En suivant ces enseignements les hygiénistes
et les médecins coloniaux s’efforgaient de préserver la santé en contribuant a mettre en place
Ces lieux pouvant ainsi étre contournés pendant ces périodes ou les maladies sévissaient ou
encore étre définitivement évités par les colons et les militaires.

Le souci majeur des médecins coloniaux fut essentiellement centré sur les questions d’hygiene.
Cette derniere comme on vient de le voir avait pour cadre de référence les travaux d’Hippocrate
qui ont été avancé cing siéecles avant. J.-C. Il est étonnant de voir que dans la logique de la
rhétorique coloniale 1’axe temporel n’est pas apprécié de la méme maniére®*’. Le méme
Hippocrate est ainsi convoqué par les savants musulmans, tel qu’Avicenne, qui vont permettre
ainsi a ces traités délaissés par le moyen age chrétien de parvenir a ceux-la méme qui vont s’en
servir pour démontrer I’incapacité des Arabes a se saisir de la science. La redécouverte de
I’Occident des textes grecs, sur I’hygiéne notamment, va symboliser le renouveau de la pensée
occidentale qui sera a la fois modernité et continuité des avancées mise en place il y a plus de
vingt-quatre siécles. Dans la pensée hygiéniste, cet Hippocrate, du traité cité plus haut, est
convoqué au présent pour faire le lien entre le sol, I’environnement et la race. Ainsi, Hippocrate
nous enseigne qu’« il en est, (...), de la terre comme de la généralité des hommes. La ou les
saisons éprouvent les vicissitudes les plus grandes et les plus frappantes, le pays est le plus
sauvage et le plus inégal ; on y trouve quantité de montagnes boisees, des plaines et des
prairies ; 1a, au contraire, ou les saisons ne sont pas sujettes a de grandes vicissitudes, le pays
est trés uni. Qu’on observe maintenant les hommes, et I’on y trouvera les mémes rapports : les

uns d’une nature analogue a des pays montueux, boisés et humides ; les autres & des terres

335 Ibid., p.15

336 Ibid.

337 En effet, une des démonstrations de la nécessité de la colonisation est I’arriération des contrées sous domination
musulmane. Ainsi, I’apogée des sciences entre le 9° siecle et le 13° siécle est minimisée. C’est oublier que cette
apogée doit beaucoup aux mémes références grecques, notamment Hippocrate lui-méme. Cf. Leclerc, Lucien,
Histoire de la médecine Arabe, vol. 2, E. Leroux, Paris, 1876.

110



séches et 1égeres, d’autres a un sol couvert de prairies et de marécages, d’autres encore a des
plaines nues et arides. Car les saisons, qui modifient les formes du corps, sont différentes entre
elles ; et plus cette différence est considérable, et plus il y a de variations dans les figures des
hommes »*%8, Périer mobilise cet enseignement*® pour donner sa vision de 1’acclimatement et
de la maniére d’y parvenir. Ainsi, les écrits d’Hippocrate et des anciens, décontextualisés et
greffés a des époques qui ne sont pas les leurs, vont servir a la fois de fondements du renouveau
de la science mais aussi de justifications de la colonisation. En somme, un Hippocrate
postcolonial. Postcolonial parce que les catégories qu’il a décrites et forgées pour la Grece
antique, avec son rapport aux Autres qui n’est aucunement transposables en 1’¢état, allait renaitre
et retravaillé par 1’idéologie coloniale. On pourrait ajouter que ces catégories liées au climat et
a I’environnement (la capacité ou I’incapacité de tel ou tel autre peuple a travailler sous tel ou
tel climat et sol) sont encore vivaces dans la conception que I’on a de I’altérité et de nos

capacités respectives.

3.2.3 L’importance de ’hygiéne coloniale dans I’ Anthropologie raciale

Dans ces premicres périodes d’occupation 1’obsession des hygiénistes était bien
I’acclimatement et ils ne s’interdisaient pas de réfléchir a 1’idée du croisement des races comme
solution potentiellement bénéfique a I’implantation des Européen.ne.s en Afrique. C’est le cas
de Périer. Mais les idées de ce dernier au contact de la réalité coloniale allaient évoluer au fur
et a mesure que ce dernier se découvre des aptitudes d’anthropologue qui étaient loin d’étre de
simples lubies. En effet, a son décés en 1880 c’est Paul Boca lui-méme qui prononcera un
discours sur sa tombe, et qui sera lu a la société d’anthropologie de Paris*®°. C’est dire
I’influence des travaux de Périer sur I’Algérie, que ce soit en tant qu’hygiéniste ou en tant
qu’anthropologue, sur I’idéologie raciale. Périer aurait permis a I’armée coloniale d’avoir une
meilleure compréhension a la fois du sol, du climat mais aussi et surtout des différences entre
les peuples qui y habitaient. Différences qui allaient étre utilisées pour les accentuer et servir a
établir des liens différenciés, du moins en théorie et de fagon rhétorique. Périer était obséde par
la spécificité des Berbeéres et leur pureté raciale. Son autorité scientifique en tant que médecin
et sa participation a la commission donna un impact non négligeable a ses idées. Comme le

rappelle Patricia Lorcin, cette autorité et cette aura va réserver un réle important, au sein des

338 Hippocrate, Avertissement. Argument du Traité des Airs, des Eaux et des Lieux..., op.cit., p. 57-59.

339 Périer, Jean André Napoléon, De [’hygiéne de I’Algérie, op.cit., p. 13.

340 Broca, Paul, « Discours prononcé sur la tombe de M. Périer le 15 mai 1880 », 410° séance.- 20 mai
1880,in Bulletins de la Société d'anthropologie de Paris, I11° Série. Tome 3, 1880. pp. 400-409

111



sociétés scientifiques notamment, a la diffusion des idées raciales®*!. Broca rappelait dans son
discours I’apport de Périer sur la question « de la perfectibilité des races et leur dépérissement,
sur les consanguins, sur I’hérédité, sur le volume de [’encéphale, sur la pluralité des organes
cérébraux, etc. »**2. Cette importance se démontre aussi dans 1’élévation de Périer a la
présidence de la société. Il est certes illusoire de juger rétrospectivement cet apport sur la
question raciale tant la question était communément admise au XIX® siecle et fut
« scientifiguement » entérinée. Ce qui nous semble notable et d’importance cruciale est que
bon nombre des travaux qui soutinrent ces idées raciales faisaient partie du corpus hygiéniste.
Je le redis encore, cette doctrine eut pour fondement et pour méthode Hippocrate.
L’Hippocratisme, notamment les assertions portées dans le traité des eaux et de 1’air, comme
on le sait fut condamné par les découvertes pasteuriennes. Le plus étonnant réside dans la
cohabitation de I’hygiénisme et du Pasteurisme — bien que bon nombre de prescriptions des
hygiénistes se sont avérées utiles et vraies, il n’en demeure pas moins que les références
théoriques des hygiénistes, elles, s’avérent erronées. Littré lui-méme sera un des plus fervent
soutiens de Pasteur, sachant que les travaux de ce dernier venaient invalider la quasi majorité
des idées du traité des eaux — que Littré a traduit.

On retrouvera la survivance de ces idées hygiénistes de Périer et de son ami Boudin®*
notamment dans la géographie médicale. Cette derniére « étudie la distribution des maladies
sur le globe terrestre et les caractéristiques régionales des processus pathologiques. Elle se
propose de découvrir les causes et les conditions de cette répartition et de ces variations
nosologiques »*4. La géographie médicale, qui n’est rien d’autre que I’hygiéne appuyée sur un
socle statistique et dont Boudin est considéré comme le fondateur, trouve dans la colonisation
son terreau et n’aura aucun mal a perdurer bien au-dela du XIX® siécle et est encore bien
présente dans notre vie quotidienne : appelée progressivement géographie de la santé3*®. Boudin
s’intéressera des les années 1840 a cette question mais c’est son traité de 1856 qui sera le plus
relayé et qui sera considéeré comme une somme scientifique de référence due notamment a
I’introduction de statistiques. Boudin dans son Traité de geographie et de statistique et des

maladies endémiques®*® part du constat que « ’homme ne nait, ni ne vit, ne souffre, ne meurt

341 Lorcin, Patricia, Kabyles, Arabes, Francais, op.cit., p. 195 et suite.

342 Broca, ibid., p. 403.

343 Boudin, Jean-Christian, (1806-1867), médecin de colonisation. Tout comme Périer il rejoindra la Société
d’ Anthropologie dont il deviendra président en 1862.

34 Grmek, Mirko Drazen, Géographie médicale et histoire des civilisations, Annales. Economies, Sociétés,
Civilisations Année 1963 Volume 18 Numéro 6, p. 1071

345 Elle connaitra un nouvel élan avec Maximilien Sorre qui développe le concept de complexe pathogéne en 1930.
346 Boudin, Jean Christian, Traité de géographie et de statistique et des maladies endémiques, .B. Baillére, Paris,
1857.

112



pas d’une manicre identique sur tous les points de la terre. Naissance, vie, maladie et mort tout
change avec le climat et le sol, tout se modifie avec la race et la nationalité. Ces manifestations
variées de la vie et de la mort, de la santé et de la maladie, ces changements incessants dans
I’espace et selon 1’origine des hommes, constituent 1’objet spécial de la géographie

médicale »3*'.

Dans ces ouvrages de géographie médicale Boudin réfute 1’idée du
cosmopolitisme et émet des doutes sérieux sur 1’acclimatement ou encore la capacité de
s’implanter dans les colonies. Il n’en demeure pas moins que ces traités et toute 1’activité de
Boudin en tant que médecin hygiéniste était tournée et « appelée a éclairer les questions
d’hygiéne publique et d’économie politique de 1’ordre le plus élevé »**¢, Pour Boudin, 1’action
de I’Etat dans les colonies devait avant tout prendre en considération avec la plus grande des
minuties les chiffres et les cartes de la distribution des maladies sur les territoires a conquerir.
En consequence, il sera possible de déterminer le facteur humain nécessaire et les mesures
hygiéniques a prévoir pour les épargner et assurer une meilleure colonisation possible. Boudin
eut une influence majeure sur la société avec son collégue et ami Périer. Ce dernier dans sa
Notice historique sur la vie et les travaux du Dr Boudin, lue a la Société d’Anthropologie®*®
reconnaissait sa dette et celle de la science aux travaux de Boudin. Cette dette devrait étre
signalée quant a son apport méme s’il est difficile de revenir sur cette part d’ombre (difficile
pour les disciplines scientifiques pour qui cette généalogie viendrait interroger des liens qu’on
relégue trop souvent dans un passé a-scientifique). Cela se comprend. Mais force est de constaté
qu’aujourd’hui on relegue ces idées dans une époque lointaine dans le temps et I’espace. Or on
ne peut que relever que ce néo-hippocratisme que 1’hygiénisme a mis a jour dans les colonies
et qui s’est habillé de scientificité avec la géographie médicale s’est retrouvé et se retrouve
encore d’actualité. On peut comprendre le malaise (non formulé) du numéro de 1995 d’Espace,
populations, sociétés, consacré a la géographie de la santé**® qui passe sous silence cette
filiation, du moins la minimise. Les auteurs préférant probablement une autre filiation, anglo-
saxonne notamment, et qui a le mérite d’oblitérer les racines raciales et coloniales. Il est pour
autant aisé de relever cette continuité en consultant les travaux de Sorre et son livre fondateur

Les fondements biologiques de la géographie humaine®?,

7 Ibid, p. XXXV.

8 Ipid, p. XXXVI

349 Périer, Jean André Napoléon, Notice historique sur la vie et les travaux du Dr Boudin, lue a la Société
d'anthropologie dans la séance solennelle du 20 juin 1867, suivie d'un index bibliographique de ses ouvrages,
Périer Hennuyer et fils, Paris, 1868.

330 Besancenot, Jean-Pierre, Espace, populations, sociétés, numéro-1. La géographie de la santé en question, 1995.
351 Sorre, Maximilien, Les fondements biologiques de la géographie humaine, Colin, Paris, 1971.

113



Il n’est pas dés lors étonnant de voir que ce malaise se retrouve dans I’inscription disciplinaire
de la géographie de la santé qui semblerait plus relever du paradigme écologiste que médical
ou géographique a proprement parler. 1l est étonnant dans un paysage académique soucieux des
frontieres disciplinaires de voir une telle tolérance théorique. Ce dernier participe, a notre avis,
d’un brouillage qui empéche, du moins I’a empéché pendant longtemps, une généalogie critique
des disciplines qui se sont construites dans la pratique coloniale et qui ont rendues des services
non seulement en termes rhétoriques et idéologiques mais assumant de fagon inédite le double
role de super et d’infrastructure.

Cette influence de la médecine coloniale sur I’anthropologie, et plus globalement sur la pensée
raciale a qui cette derniére a contribué a donner une assise scientifique, est marquée par cette
double prédominance, pour ne pas dire tutelle, a savoir la méthodologie medicale et le rapport
a la question coloniale. Comme le rappelle Lorcin, plus de la moitié des membres fondateurs
de la Société d’Anthropologie de Paris étaient médecins ou physiologistes, ce qui explique
I’attention particuliére qu’on y accorde a I’anatomie. Plus généralement cette représentation du
corps médical va donner un sens somatique aux études anthropologiques de la Société®2. Pour
ce qui est de la question coloniale, la cause colonialiste y est acquise et les débats qui y sont
soulevés s’accordaient sur la nécessité de poursuivre la colonisation avec comme postulat
théorique la supériorité raciale du colonisateur. La Société, parmi tant d’autres, fournissait le
référentiel rhétorique et théorique aux politiques et aux militaires afin de justifier leurs actions
de conquéte teintées d’humanisme — réle de la race supérieure envers les races sujettes. Et « une
fois ce nouveau type de concept hiérarchique, reli¢ a 1’origine au pouvoir, mais dont les
implications faisaient référence a la civilisation et a la race, hors de la boite de Pandore, il fut
omniprésent dans le discours national »*>3, La race devint ainsi la grille de lecture des rapports
sociaux qui donnaient sens a un ancrage racial de la domination. On constate que la question
coloniale ne fut pas donc secondaire dans les discussions scientifiques métropolitaines. Les
médecins coloniaux, militaires ou plus simplement envoyés par la Société — comme ce fut le
cas pour le Dr Topinard — ont offert un terrain d’investigation qui permettait d’affiner et
d’affirmer ’idéologie raciale®**. Cette derniére, comme ce fut le cas de la stricte séparation
opérée entre Kabyles et Arabes, se chargeait de fournir une ritournelle qui permettait de

légitimer la colonisation — sur la base de la filiation présupposé des premiers a un monde

352 Lorcin, Patricia, Kabyles, Arabes, Frangais, op.cit., p. 206.

353 Ibid.
354 Cet apport du terrain colonial intéressa des membres de premier plan de la Société et plus globalement de
I’idéologie raciale telle que Gobineau.

114



européen — en donnant une coloration biologique a des distinctions culturelles. Mais elle
permettait aussi de s’opposer aux discours qui affirmaient la lente dégénérescence du peuple
francais®>. Ces travaux d’anthropologues, ceux de Broca notamment, tentaient de montrer le
contraste entre les races supérieures et celles dites inférieures. En discutant par exemple la
théorie darwinienne, Broca conclut que la sélection naturelle est compensée par la sélection
sociale qui produit une forme de solidarité envers ceux que la nature devrait éliminer. Mais ce
solidarisme est vite relativisé pour étre I’apanage uniquement de sociétés civilisées. On voit ici
l’importance du travail de [’anthropologue qui crée ainsi des étalons qui contribueront
longtemps a grossir les différences des autres pour un aplanissement de celles internes, gage
d’une unité en devenir>®.

On a vu dans ce chapitre des activités qui pouvaient sembler isolées et condamnées par
I’histoire. Il est difficile aujourd’hui d’inscrire les travaux de la commission scientifique dans
le panthéon des sciences eu égard a leur implication assumée dans ’entreprise coloniale.
Néanmoins tourner la page de fagon rapide participe a notre sens de la cécité épistémique qui
contribue a passer sous silence les généalogies sombres qui interrogent et demandent un retour
critique sur ce qui participe d’une injustice épistémique dont on n’a pas encore mesuré 1’impact
dans I’espace francophone : la vraie science est exempte de toute responsabilité ! Il est vrai que
la science n’y est pour rien. Mais ceux qui 1’ont faite sont, eux, responsables. C’est un effort de
remise en question globale qui nous est demandé. On finira en rappelant qu’il n’est pas un
champ qui soit a I’abri et en disant cela on n’érige pas des échafauds. Mais peut-on considérer
le rapport par exemple a I’environnement sous un ceil bienveillant sans inscrire la question de
la protection de 1’environnement et de la nature (PNE)®’ dans sa généalogie coloniale et

impériale ?

355 Cf. Broca, Paul, Sur la prétendue dégénérescence de la population frangaise, Imprimerie de E. Martinet, Paris,
1867.

3% Voir Reynaud-Paligot, Carole La République raciale (1860-1930) : Paradigme social et idéologie républicaine,
1860-1930, Presses Universitaires de France, Paris. 2015.

357 MATHIS Charles-Frangois et MOUHOT Jean-Francois Une protection de I'environnement  la frangaise? Op.
cit.

115



4 Généalogie du regard médical

116



Précision préliminaire : Le cadre de mon analyse se réduit uniquement a 1’aire géographique
francaise®*®. 11 ne sera donc pas question de I’histoire de la médecine et de I’hygiéne
occidentale. Néanmoins, on remarquera que les objets et les problématiques de la médecine et
de I’hygiéne francaise ne sont en rien spécifiques a la société frangaise. Tout au long du XIX°me
siecle, les thématiques de la contagion, de la dégénérescence, de I’insalubrité et autres effets du
Progrés vont devenir des antiennes d’une société européenne en pleine mutation marquée par
I’accroissement du secteur industriel au détriment du secteur agricole : ce qu’il est convenu

d’appeler la Révolution industrielle®>’

. Un des symboles de ce progres a été la part importante
qu’on prétera a la médecine. En 1833%%°, Balzac dans son médecin de campagne y dépeint le
réle que devait jouer le médecin Benassis, bienfaiteur et sage administrateur de sa bourgade
savoyarde. Le médecin apres avoir longtemps hésité « a se faire curé, médecin de campagne ou
juge de paix, (...) (charges qui) représent(ai)ent la société¢ dans ses trois principaux termes
d’existence : la conscience, le domaine, la santé »°°!, il se décida finalement a se consacrer a
panser les plaies des pauvres gueux de son bourg. La mise en avant de la place prépondérante
des médecins tient, selon cette perspective littéraire, a la confiance des petites gens dans le
savoir certain et pratique du médecin. Ce dernier ne vient pas les entretenir de I’au-dela et de

damnation ; lui, s’attéle a la salvation terrestre : celle du corps. Le chapitre qui suit a pour

objectif de mettre en scene 1’arriere-fond médical qui va servir de rhétorique tant au discours

3% Aiire géographique et non la France, car il sera plus largement question de la médecine métropolitaine dans un
premiére temps et dans un second temps de son extension dans les colonies.

359 Pour une discussion plus approfondie sur ’histoire de 1’industrialisation, voir Poussou, Jean-pierre, L 'économie
frangaise du XVIlle au XXe siecle, Presses de 1’Université de Paris-Sorbonne, 2000. Pour une lecture critique du
lien entre technique et progres, voir Guchet, Yves, Technique et liberté, Nouvelles Editions Latines, 1967

360 Rappelons qu’en 1832 la France connut sa premiére pandémie cholérique ; ce qui mettra la lumiére sur la
flagrante insuffisance de ’hygiéne.

361 Honoré de Balzac, Le médecin de campagne, Par ailleurs, ’histoire du médecin Benassis est I’occasion de
mettre en scéne le combat auquel devait prendre les médecins dans la lutte contre les fléaux sociaux et moraux, ici
la lutte contre la masturbation. C’est aussi 1’occasion (nous y reviendrons plus loin) pour Balzac de présenter la
ruralité comme contre-type de la ville et tout ce que cette derniere génére comme amoralité et dépérissement de la
communauté. Il fait ainsi dire a son médecin : « A la vérité, la vie de la campagne tue beaucoup d'idées, mais elle
affaiblit les vices et développe les vertus. En effet, moins il se trouve d'hommes agglomérés sur un point, moins il
s'y rencontre de crimes, de délits, de mauvais sentiments. La pureté de 1'air entre pour beaucoup dans I'innocence
des mceurs », Balzac, Honoré de, Le médecin de Campagne, in (Euvres compleétes. Scénes de la vie militaire et
scenes de la vie de campagne, Vol13, op cit., A. Houssiaux, Paris, 1877, p. 364.

117



médical que politique du XIX® siecle et au-dela. Rhétorique qui servira, comme on le verra dans
le chapitre consacré a la perspective coloniale vue sous I’angle médical, de faire-valoir de
I’idéologie coloniale. Il s’agira ici de revenir sur quelques jalons qui ont marqué la médecine
du 19°¢ siecle et qui participera au renouveau de la pratique médicale elle-méme mais aussi des
sciences humaines et sociales. Dans ce chapitre, il s’agira d’esquisser un bref retour sur
I’évolution de la médecine en prenant comme point de départ la naissance de la clinique comme
lieu privilégié de la métamorphose des connaissances médicales et hygiénistes. L’objectif, in
fine, étant de se demander dans quelle mesure la modernité qu’on brandira, et dont la médecine
et I’hygieéne, comme un des arguments du rayonnement de la France (et une des justifications

majeures de la colonisation).

4.1 Naissance de la médecine moderne

4.1.1 Au chevet du malade

L’attachement a la matérialité qui va caractériser le discours médical montre 1’émergence d’un
regard médical neuf qui interroge et démontre 1’inévitabilité du jugement médical basé comme
on le verra plus sur 1’observation. Cette vision est celle qui va caractériser, selon Michel
Foucault, la naissance de la clinique et qui va se faire « tact, art du toucher, celui d’un index
qui sait palper les profondeurs a la recherche de leurs secrets pathologiques. La surface visible
du corps renvoie désormais a une profondeur organique dans ses masses obscures et a ses
invisibles 1ésions »*%?. C’est dire I’importance que va prendre 1’observation dans la nouvelle
configuration médicale. Configuration qui ne sera possible qu’au prix d’un réaménagement a
la fois discursif et matériel de la pratique médicale. Discursif, d’abord, en ce qu’il ne s’agissait
pas seulement de la rencontre du médecin et du malade mais du déplacement dicible de
’auscultation pour faire admettre la finitude de I’humain. Cette finitude trouve son essence non
plus dans une eschatologie religieuse mais dans une mort (progressive) dont le corps est le
centre et qui est caractérisé par I’irritation des tissus. L’innovation inaugurée, par exemple, par
Bichat consiste non plus a concevoir la mort dans son instantanéité**®> mais comme un processus
morbide long et graduel. C’est a Francgois-Xavier Bichat que 1’on impute cette découverte et
qui est considéré comme un des peres fondateurs de la médecine clinique. Pour Bichat « si la

vie animale (...) vient a cesser par gradation, si chacun des nceuds qui nous enchainent au plaisir

362

55.

363 Observons que Bichat analyse néanmoins la mort accidentelle ou subite pour démontrer que certains organes
et fonctions continuent de fonctionner au-dela de la mort. Ceci I’améne a conclure que la vie organique ne s’éteint
que de facon graduée. Cf- Bichat, F.-X., Recherches physiologiques sur la vie et la mort, Charpentier, Paris, 1859.

118

Vandewalle, Bernard, Michel Foucault. Savoir et pouvoir de la médecine, L’Harmattan, Paris, 2006, pp. 54-



de vivre se rompt peu a peu, ce plaisir nous échappera sans que nous nous en apercevions, et

364 (Cette constatation

déja I’homme en aura oublié le prix lorsque la mort viendra le frapper »
découle de la définition de la vie qu’adopte Bichat et qui renvoie a une résistance continue a la
mort. Le vivant est ainsi une tension de tous les instants entre la vie organique (I’odorat, le
cerveau, le systéme nerveux, etc.,) et la vie animale (« les saveurs qui ne sont pas dans la
nature », « la réflexion », « les affections », etc.,). Pour Bichat, « la mesure de la vie est (...) la
différence qui existe entre ’effort des puissances extérieures et celui de la résistance intérieure.
L’excés des unes annonce sa faiblesse ; la prédominance de 1’autre est ’indice de sa force »*®°.
De cette approche découlera progressivement une conception vitaliste que 1’on peut ainsi
résumer par la résistance inhérente aux étre vivants et qui lutte contre la mort qu’elle vienne de
’extérieur ou de I’intérieur de 1’organisme lui-méme>¢°.

Bichat symbolise les changements que la médecine va connaitre apres la Révolution Francaise.
La fin du 18° siécle et le début du 19° si¢cle va ainsi se caractériser par une adhésion par la
plupart des médecins a la cause républicaine®®’. Les bouleversements révolutionnaires vont
bousculer les idées médicales et les institutions de 1’Ancien Régime qui n’ont guére évolué
depuis le Moyen Age : connaissances limitées aux héritages grecs et arabes. Cette période est
marquée par les innovations d’une médecine de plus en plus tournée vers la pratique au chevet
du malade. Une de ces évolutions et sur laquelle je ne m’attarderai pas ici et qui montre les
mutations et les changements de mentalité nous est donné par I’attitude et la nouvelle approche
adoptée par Philippe Pinel sur la maniére de traiter les « insensés ». Il adopte les vues de Jean-
baptiste Pussin qui lui recommande de ne plus enchainer les fous. Pinel préconise des lors
d’user de la raison pour convaincre les internés pour accepter la tutelle des médecins et des

personnes qui sont charges de les diriger.

364 Bichat. F.-X., op.cit., p. 115.

365 Ibid., p.2.

366 11 s’ensuit dans la pensée de Bichat une différenciation entre les lois physiques, supposées immuables, et les
fonctions vitales qui « sont susceptibles d’une foule de variétés. Elles sortent fréquemment de leur degré naturel ;
elles échappent a toute espece de calcul ; il faudrait presque autant de formules que de cas qui se présentant. On
ne peut rien prévoir, rien prédire, rien calculer dans leurs phénomeénes : nous n’avons sur eux que des
approximations, le plus souvent méme incertaines », Bichat. F.-X, Anatomie générale, appliquée a la physiologie
et a la médecine, t.1, 1801, Gabon et C', Paris, 1801, p. liii. Pour une discussion en détail de la conception de
Bichat sur le vitalisme, voir Meyer, Philippe et Triadou, Patrick, Legons d'histoire de la pensée médicale : sciences
humaines et sociales en médecine, Odile Jacob, Paris, 1996. L’intérét du vitalisme de Bichat, théorie qui sera
fortement contestée quelques décennies plus tard par Claude Bernard, tient a la distinction qu’il opere entre vie
animale et organique d’ou découle les principes de contractilité (qui caractérise la vie animale) et de sensibilité
(qui caractériserait la vie organique). La premiere est supposée consciente ; la seconde non, voir Meyer, Philippe
et Triadou, Patrick, ibid., p. 116.

367 Ibid., p.76

119



L’intérét de ce détour par la pensée de ces auteurs tient a la place que leur accorde Foucault
comme moment central dans la naissance de la méthode anatomo-clinique qui fait de I’hopital
le lieu privilégié de ’observation des pathologies et des corps. Néanmoins, la nouvelle
perspective que décrit Foucault, que Bichat incarnerait, presque a lui seul, ne résiste pas aux
faits. L’historien Jacques Léonard, méme s’il semble adopter une certaine terminologie
foucaldienne, reconnait que, contrairement a ce que Foucault affirme dans naissance de la
clinique, « la clinique ne date pas de 1795 et I’anatomie pathologique non plus. (...). Depuis
longtemps déja, sont a la mode des démonstrations anatomiques payantes, les petites salles de
gésine ou s’apprend I’art des accouchements, les amphithéatres de dissection, les cabinets de

368

chimie médicale (...) »”°°. Méme s’il n’y a rien encore de structuré « la clinique ne part pas de

% La nouveauté, selon Léonard, réside dans 1’émergence de 1’hdpital comme

zéro »°
pourvoyeur de [D’enseignement médical progressivement centralis¢é apres le tumulte
révolutionnaire de 1789. Cette centralisation a rendu possible 1’observation des pathologies et
la dissection des cadavres.

Durant cette période, notamment celle du consulat (jusqu’en 1804), une poignée de médecins
allaient émerger et ceuvrer afin de structurer tant I’enseignement que la pratique médicale. Une
des figures phares fut sans conteste Antoine-Frangois Fourcroy qui prit part activement a la
Révolution de 1789°7° et fut a I’origine de la pluridisciplinarité de la médecine en étendant son
enseignement non seulement a I’anatomo-pathologie mais aussi a la chimie et a I’hygiene. C’est
ce mouvement d’incorporation qui réunira la médecine et la chirurgie, et qui fera de
I’expérimentation le socle de la pédagogie et de la discipline médicale. Désormais la devise qui
prévaudra dans la pratique médicale est « peu lire, beaucoup voir et beaucoup faire »*7".

Apres le tumulte révolutionnaire et la période de la terreur des premicres années, Fourcroy
contribuera a la création d’écoles de médecine et tentera de réguler I’exercice de la médecine®’?.
La réorganisation a la fois de I’enseignement et des hopitaux va devenir progressivement,
durant la premiere décennie du XIX° siecle, la pierre angulaire de la santé publique. C’est par
I’entremise des hopitaux qu’il sera désormais possible a I’Etat de former le personnel capable

de soigner gratuitement les classes populaires et de servir de relais aux campagnes de

368 Léonard, Jacques, La Médecine entre les savoirs et les pouvoirs. Histoire intellectuelle et politique de la

médecine frangaise au XIX® siecle, Aubier Montaigne, Paris, 1981, p. 23.

399 Ibid.

370 11 sera membre du Comité de salut public aprés le 9 thermidor. Voir Kersaint, Georges,« Antoine-Frangois de
Fourcroy (1755-1809), sa vie et son ceuvre », in Revue d'histoire de la pharmacie, 55° année, N. 195, 1967. pp.
589-596.

37! Fourcroy cité par Gilbert, Augustin-Nicolas, Clinique médicale de I'Hotel-Dieu, Librairie J.-B. Baillére et Fils,
Paris, 1913, p. 24.

372 Loi du 19 ventose an XI (10 mars 1803).

120



vaccinations®’3.

Et c’est justement cette derni€re qui servira a « démontrer » I’avénement du
Progres et les effets incontournables de la nouvelle médecine et des découvertes récentes dans
le domaine.

Mais il importe avant de revenir a cet événement fondateur qu’est la naissance de la clinique
comme un des moments centraux qui vont symboliser le rayonnement de la Révolution
Francaise au-dela méme du XIX°siecle. Erwin H. Ackerknecht, un des plus éminents historiens
de la médecine de I’aprés seconde guerre mondiale, contribua largement a enraciner cette idée
de la prééminence et de I’importance de la médecine frangaise — de la fin du XVIII® siccle et
tout au long du XIX°® siecle —, de la concomitance des événements politiques et de 1’évolution
du savoir et de la pratique médicale. Dans son ouvrage La médecine hospitaliere a Paris (1794-
1848), il insiste sur le fait que « c’est la Révolution, et elle seule, qui a permis la création d’une
nouvelle Ecole et d’un nouvel enseignement »*’*. L’Ecole de Paris fut ainsi « la Mecque des
étudiants en Médecine venus de tous les coins de la planéte »*7>. Cette vision qui sera reprise et
maintes fois citée en histoire des sciences prolonge et conforte I’idée communément admise
que la médecine moderne est née a Paris. Ackerknecht reprend ce qu’on disait de la médecine
et de son histoire a la fin du 19° siecle. Une histoire des sciences en concordance avec les
coupures politiques®’® : 1789, 1848, 1871. Comprendre cet acte de naissance que fut le projet
défendu par Fourcroy et adopté par la convention le 14 Frimaire an III (4 décembre 1794), nous
aidera a saisir la perception mythique que 1’on n’aura pas la suite des progres en médecine et

de I’hygiene.

4.1.2 Fourcroy et I’organisation de la médecine moderne

Le projet en question présenté par Fourcroy au nom des Comités du Salut Public avait pour
motif premier les besoins accrus de I’armée en officiers de santé. Il s’agissait des lors pour
Fourcroy de « Fournir des officiers de santé a nos armées (...)(et) employer les grands talents
que la République possede dans son sein et qui languissent faute d’occasions et de moyens de
les utiliser ; (...) par une institution digne de la République francaise ; (...) faire voir que le

mouvement révolutionnaire, dirigé par des l1égislateurs habiles, fait tirer du sein méme des

373 Léonard, Jacques, La Médecine entre les savoirs et les pouvoirs. Histoire intellectuelle et politique de la
meédecine frangaise au XIX® siecle, op.cit., p. 54.

374 Ackerknecht, Erwin H., La médecine hospitaliére a Paris (1794-1848), 1986 (1967), Paris, Payot, p. 46.

375 Ibid, p. 64.

376 Cf. Hahn, Roger, « La Faculté de médecine de Paris : un aimant jusqu’a la moitié du XIXe siécle », in Bernard,
Jean, Lemaire, Jean-Frangois et Alain, Larcan, L’acte de naissance de la médecine moderne, Paris, Les
empécheurs de penser en rond, Paris, 1995.

121



ruines dues a sa rapidité les matériaux des plus grands et des plus solides édifices pour la
prospérité publique : tels sont les motifs de 1’établissement que les Comités de salut public et
d’instruction publique vous proposent de former »*’’. Le constat de Fourcroy indique en
filigrane que la Terreur a fait fuir ceux-la méme qui pouvaient donner une postérité durable aux
idéaux de la Révolution : Les savants des différentes disciplines qui se sont retrouvés orphelins
apres la dissolution des congrégations et différentes sociétés savantes. Ce dont il s’agit ce n’est
pas tant le rétablissement de ces dernieres mais plutot 1’instauration d’un nouvel élan des idées
dont la Révolution a accouché. De méme que durant la I1I° République les instituteurs étaient
appelés a devenir les hussards de la République, sur les champs encore fumant de la Révolution
les médecins €taient convoqués pour en devenir ses soldats en blouse blanche. Méme si les
contingents formés n’allaient pas tous servir dans les armés, loin s’en faut, il nous faut garder
a ’esprit que I’intention premicre des Comités et de la Convention était mue, du moins en
apparence, par cette volonté ainsi déterminé dans son article 1 du décret du 14 frimaire an III :
« ...ces trois écoles (Paris, Montpellier, Strasbourg) seront destinées a former les officiers de
la santé pour le service des hopitaux, et spécialement pour le service des hopitaux militaires et
de marine »*’®. Certes, une fois le décret adopté, 1’alibi militaire disparaitra mais il n’en
demeure pas moins que les futurs médecins se mettaient d’emblée, méme libéraux, dans le giron
de I’Etat et au service des idéaux que celui-ci aura édicté. Ceci transparait encore dans le dernier
point du plan tracé par le Comité d’Instruction publique dans lequel il est dit que les médecins
devaient apporter assistance au ministre de la loi afin de « montrer le point de contact ou ’art
de guérir rentre dans I’ordre civil »*7°.

Il est vrai que le plan mis en place n’est qu’un plan d’intention, mais il me semble qu’il a le
mérite d’indiquer la ligne tracée a la médecine telle qu’elle se pratiquera désormais. Une fois
le plan de Fourcroy adopté tout devenait possible notamment 1’acquisition de batiments dédiés
a I’enseignement et a la pratique médicale. Ainsi, ’appropriation des anciens locaux de
I’ Académie de chirurgie par la nouvelle Ecole de santé¢ allait donner le signe qu’il ne s’agissait
pas uniquement d’un discours sans suite. Pour preuve que la nouvelle perspective ne voulait
plus se cantonner a un savoir théorique, la demande faite par les professeurs de la nouvelle

¢cole aux hdpitaux de leur fournir des cadavres pour les exercices et les cours d’anatomie. Mais

377 Rapport de Fourcroy cité par Corlieu, Auguste, Centenaire de la Faculté de médecine de Paris (1794-1894)
Paris : Alcan, J. - B. Bailli¢re, Doin, Masson, 1896, p. 2.

378 Décret du 14 frimaire an 111, cité par Corlieu, Auguste, ibid., p. 5.

39 [bid., p. 9.

122



I’innovation majeure, me semble-t-il, sur laquelle il faut insister est la multiplicité des savoirs

qui y étaient enseignées :

Enseignements Professeurs
1. Anatomie et physiologie Chaussiers et Dubois
2. Chimie médicale et pharmacie Chaussiers et Deyeux
3. Physique médicale et hygiéne Hallé et Pinel
4. Pathologie externe Chopart et Percy
5. Pathologie interne Doublet et Bourdier
6. Histoire naturelle médicale Peyrilhe et Richard
7. Meédecine opératoire Sabatier et Boyer
8. Clinique externe Desault et Boyer
9. Clinique interne Corvisart et Leclerc
10. Clinique de perfectionnement Pelletan et Lallement
11. Accouchements Leroy et Baudeloc
12. Médecine 1égale et historie de la médecine Lassus et Mahon

Ces différents enseignements appartenaient a des disciplines propres et c’est une des
innovations majeures de la nouvelle école que de les avoir réunies. La caractéristique majeure
de cette nouvelle médecine est qu’elle était en I’occurrence pluridisciplinaire et les médecins
devaient toutes les maitriser. Que nous indique cette pluridisciplinarité pour la suite de notre
démonstration ? D’abord que la question de I’hygiene fut d’abord dés la fin du 18° siecle une
affaire de médecins. La chaire d’hygi¢ne au sein de 1’école sera occupée exclusivement par des
médecins. Ensuite, que les questions annexes de 1’hygiene publiques telle que la chimie et la
médecine 1égale sont désormais traitées et enseignées au sein de 1’école. Rien d’étonnant donc
de trouver I’ensemble de ces préoccupations dans les Annales d’Hygiene publique et de
médecine légale. L hygiéne telle qu’elle va se développer tout au long du XIX° siécle va garder
a ’esprit le principe de base que Hallé n’a cessé de défendre dans ses cours a savoir que « tout
peut-étre utile ou nuisible a I’homme, (...) (et que par conséquent) 1’hygiéne doit tout

embrasser »>8,

380 Ibid., p. 364. Cf. Jorland, Gérard, Une société a soigner : Hygiéne et salubrité publique en France au XIXe
siecle, Bibliothéque des histoires, Gallimard, Paris, 2010 ; Carol Anne, Histoire de I’eugénisme en France. Les
médecins et la procréation XIX®-XX° siecles, Seuil, collection 1’Univers Historique, Paris ,1995.

123



Il semble que cette glorieuse histoire qui s’ouvre rendait possible des innovations réelles
médicales donc sociales. Et les médecins armés d’une nouvelle reconnaissance et d’un savoir
protéiforme allaient pouvoir s’attaquer aux maux de la société en devenant les bras

prophylactiques de la nation.

4.2  Contage et prophétie médicale
4.2.1 La vaccination changera le monde

381 ¢’est-a-

Le médecin deviendra progressivement un prophéte au sens ou Weber le défini
dire un individu charismatique investi d’un pouvoir. Ce pouvoir il faudra I’arracher et le
démontrer aux yeux a la fois des autorités et du peuple. Mais les échecs épisodiques de la
médecine préventive et curative a apporter des réponses a des épidémies telles que le choléra
viendra démontrer ’incapacité des médecins face a un fléau qu’ils connaissaient mal.
L’épidémie de 1832 se propage comme une trainée de poudre ou en 1’espace de six mois 39
départements sont infectés®®?.

Le taux de mortalité trés élevé, surtout en 1832 et en 1854, est dii en partie a la méconnaissance
des médecins sur la question. Cette méconnaissance on peut la relever dans 1’indifférenciation,
pendant une partie du XIX® siécle, entre contamination, infection et contagion. La naissance de
la médecine d’observation ne remettra pas en cause la croyance que I’air est seul porteur de
maladies. Il suffirait des lors de fuir I’endroit insalubre et aller dans un autre ou I’air est sain
pour guérir. Les tenants de la théorie de la contagion (qu’ils soient néo-hippocratiques, qui
croient a I’aérisme — transportation des germes par 1’air — ou les physiologistes qui eux croient
a l’origine gastro-entérite des maladies) pensaient qu’il suffisait d’isoler par des cordons
sanitaires ou des lazarets**® des porteurs de germes suffirait 4 endiguer la maladie. En revanche,
les tenants de l’infection (essentiellement les hygiénistes), eux pensaient que 1’isolement
produisait des foyers infectieux. En 1832, on décréta que le choléra était non-contagieux,
répondant ainsi au contexte libéral de 1’époque et a la nécessité de la libre circulation des
hommes et des marchandises. Cela a eu comme conséquence la propagation rapide de la
maladie. Il faudra attendre les 20 derniéres années du XIX°® siecle pour que la médecine, en se

basant sur les avancées bactériologiques, adhére définitivement a 1’idée d’infection du choléra.

381 Weber, Max, Economie et société/ 2, L organisation et les puissances de la société dans leur rapport avec

[’économie, Paris, Plon, Agora Les classiques, collection dirigée par Frangois Laurent, 1995, Paris, éditions
Pocket, 1995.

382 Qlivier, Faure, Histoire sociale de la médecine (XVIII® — XIX¢), Anthropos, Paris, 1994, p. 137. Le taux de
mortalité des cholériques atteint 30%. Il peut varier du simple au double (p.138).

383 Etablissements de mise en quarantaine.

124



Mais I’état du savoir sur cette question n’était pas mu uniquement par ’intérét, il fallait aussi
tenir compte du contexte socio-économique du pays : état de paix ou état de guerre, crise
¢conomique ou non. Ainsi, « au gré des contextes politiques et sociaux, la notion de contagion
et celle d’infection sont opposées ou au contraire combinées I’une a 1’autre, utilisées par des
intéréts particuliers ou mobilisées pour servir un politique de santé publique, tout en intégrant

les déplacements opérés par les progrés de la connaissance scientifique »*%*

. Comme le signale
Richard J. Evans®®’, avec I’arrivée de la maladie, 1a en I’occurrence le choléra, les classes
sociales étaient différemment affectées— les pauvres étant les plus exposés — et s’accompagnait
de violences qui accentuaient les antagonismes sociaux. Deux figures cristalliseront cette
colére : I’Etat et les médecins. Ces dichotomies se renforceront avec I’image d’un peuple qui,
en temps d’épidémies, est pergu comme porteur de la menace non seulement de la propagation
du mal mais aussi du déclin de la nation.

Des innovations viendront néanmoins apporter une lueur d’espoir. A elle seule la vaccine **°a
pu fédérer les élites que la Révolution a divisées en camps et en factions. Edward Jenner était

7 et sa découverte vient auréoler la

pergu tout au long du XIX® siécle comme un messie®
médecine d’observation qu’inaugure la fin du 18° siecle. Napoléon 1¥ donnera I’exemple en
vaccinant son fils en 1811. La campagne de vaccination sera en effet soutenue et appuyée par
les autorités impériales. Ainsi, en 1806, le préfet du Rhone ordonne la vaccination des enfants
admis a I’hopital. Les préfets de la Lys et de I’Oise feront de méme en ordonnant la vaccination
des enfants trouvés. Obligation fut faite aux nourrices a qui ces enfants furent confiés de les
présenter aux hospices afin d’y étre vaccinés. Cette ordonnance était rendue obligatoire par le

risque de la privation du salaire per¢u par les nourrices dans I’éventualité ou ces dernieres

n’obtempéreraient pas avec les injonctions préfectorales®ss.

384 Bourdelais, Patrice, « Entre médecine et société », in Communications, 66, 1996, p.37

385 Richard J. Evans, « Epidémies et révolutions. Le choléra dans Europe du XIX¢ siécle », in Bardet, Jean-Pierre,
Bourdelais, Patrice, Lebrun, Frangois, Guillaume, Pierre Peurs, terreurs face a la contagion - Choléra,
tuberculose, syphilis, XIXeme - XXéme siécles, Fayard, Paris, 1988.

386 La vaccine est une découverte par ’anglais Edward Jenner qui constata 4 la fin du 18¢ siécle d’aprés des
pratiques populaires que les individus ayant contracté le cow pox (maladie qui atteint les vaches et quoi se
manifeste par des pustules sur les pis) sont immunisés contre la variole. Des pustules des vaches est extrait la
vaccine qui sera par la suite inoculé a I’humain. Le vaccin sera introduit en France par le médecin anglais
Woodville en 1800.

387 Au milieu du XIX® siécle la réputation de Jenner n’était plus a faire. Un médecin provincial, le Dr Ch.
Steinbrenner, déclare en 1846 : « Quand dans cet état des choses (ou la variole fait des ravages), Jenner vint
proclamer sa découverte, ¢’était comme la voix d’un messie qui proclamait le salut et la vie sur la terre moissonnée
par la mort » in Steinbrenner, CH.-Ch., Traité sur la vaccine ou recherches historiques et critiques sur les résultats
obtenus par vaccinations et revaccinations, Labé, Paris, 1846, p.9.

388 Billard, Marx et Fasquelle, André, Napoléon et la vaccine, Imprimerie A. Waton, Saint-Etienne, 1908, p. 12.

125



Il est vrai que 1’accueil réservé par la population a de telles injonctions n’allait pas sans poser
de réels problémes quant a I’application de édictes et des lois concernant la santé publique®®’.
Il n’en demeure pas moins que la découverte de la vaccine fut accueillie comme une véritable
aubaine. Ainsi la vaccine vient apporter la preuve de la capacité de la science de remédier aux
maux de la société et en particulier & ceux-la qui causaient des ravages incommensurables,
comme la variole. Pour s’en convaincre, il nous suffit de voir comment les esprits laudateurs
chantérent les bienfaits de la vaccine. Michel de Cubiéres-Palmézeaux, coutumier des éloges
des événements et des hommes en vogue, consacra un ouvrage poétique a la question, Jenner,
ou Le triomphe de la vaccine. Voulant d’emblée Frapper 1’imagination, Palmézeaux rappelle
qu’avant que ce soit une maladie qui emporte tant d’ames, c’est aussi une maladie qui enlaidit
et rend exécrables la vue de ceux qui composent la société dans son ensemble. Et quoi de plus
captivant et de plus explicite que de se référer aux formes et a la beauté des femmes :

« En créant les femmes, en les destinant a devenir épouses et meres, la nature,
attentive au bonheur de I’homme, a voulu les douer particulierement de ces
formes heureuses, de cet extérieur séduisant que 1’on nomme beauté. Observons
encore que les enfans(sic), quel que soit leur sexe, présentent, en général, 1’idée
d’une figure aimable (...). La variole est le nom de ce fléau que la saine raison
s’efforce de combattre. Cette lutte sera victorieuse : encore quelques efforts, et
ce cruel ennemi de la beauté et de la vie fuira de nos climats, sera pour toujours
relégué dans ces contrées lointaines, ou 1’erreur régne en tyran, ou le flambeau
de la vérité est obscurci, est étouffé par d’épaisses ténébres »**°

La mort est certes cruelle, mais c’est surtout par ceux-la qui constituent le foyer réel et
symboliques que 1’on peut mesurer les ravages causés par le fléau : les femmes et les enfants.
On trouve ici une idée qui sera reprise par la suite tant par les hygiénistes que par les positivistes
de tout bord, le fait que les individus constituent les forces vives de la nation et de la bonne
santé de ces derniers dépend la vitalité de ’ensemble de la communauté>®!.

Et bien que dans le panégyrique de Palmézeaux ne soit en rien spécifique, il reléve de
I’hagiographie du héros, il montre toutefois en filigrane les résistances a 1’innovation

qu’apporte la vaccine. C’est dire que 1’idée de progres ne va pas de soi.

389 Je reviendrais plus loin sur la question de 1’écart entre la réalité de la société et les veeux conjugués des médecins
et des politiques.

3% Cubieres-Palmézeaux, Michel de, Jenner, ou Le triomphe de la vaccine, Imprimerie de Froullé, 1811, pp. 1-2.
31 Je reviendrais ailleurs sur la question de I’organicisme. Voir Blanckaert, Claude, La nature de la société.
Organicisme et sciences sociales au XIX® siecle, L’Harmattan, Paris, 2004.

126



La question ne taraudait pas uniquement les poctes et romanciers. Les esprits savants de
I’époque s’alertaient régulierement du fait que les individus n’étaient toujours pas
complétement acquis a 1’idée du progrés médicale (symbolisé entre autres par la vaccine). Le
Dr Marc**? avait consacré déja en 1809 un ouvrage qui se voulait didactique®®* en tentant de
montrer les affres que causaient 1’ignorance et le fanatisme des plus réticents. Sa contribution
ne se présentait pas comme une démonstration scientifique, mais comme une maieutique ou
interviennent tour a tour un curé, un chirurgien et les membres d’un village quelconque. Le
sujet de la causerie qui réunit ces derniers n’est autre que la petite vérole. Aprés avoir montré
la naiveté de tous mais surtout le refus catégorique des femmes de faire vacciner leurs enfants,
le Dr Marc fait intervenir le curé et le chirurgien pour amener leurs concitoyens a adhérer a
I’idée de vaccine. Une des premiéres objections qui traversent le récit du Dr Marc, et au-dela la
société francaise du XIX° siecle, est qu’il s’agit de la volonté de Dieu et qu’il ne faut point s’y
opposer. Contre cet argument le curé répond : « (...) ce n’est pas par de vaines déclamations
que je veux vous combattre, (...) : ¢’est par des raisons. Or, comprenez-vous bien ce que veut
dire : S’opposer aux volontés du ciel ? (...) c’est, selon moi, vouloir s ’opposer a la volonté de
Dieu, en changeant une chose qu’il n’a pas voulu qu’on changedt »***.

Marc savait que 1’argument scientifique a lui seul ne porterait pas et qu’il lui fallait s’adresser
au plus grand nombre. Ce plus grand nombre qui constituait le cceur de la population frangaise
avait comme dénominateur comme d’avoir peu d’instruction et n’avait d’autres satisfecit que
religieuse. La foi dans la médecine n’était pas grande, et ce tout au long du XIX® siecle.
Comment peut-il en étre autrement quand on sait I’impuissance de la médecine a faire face aux
épidémies de I’époque et son incapacité, due a 1’état des connaissances insuffisantes en la
matiere, de répondre scientifiquement aux maux qui resurgissaient périodiquement. Il nous
suffirait pour se convaincre de cette impuissance de relever les recommandations des médecins
de I’époque pour lutter contre le choléra qui sera reprise par la presse de I’époque :

« Nous avons cru faire une chose utile en mettant sous les yeux du public les
divers modes de traitement opposés au choléra par les docteurs qui ont eu a
traiter le plus grand nombre de malades. Voici le traitement de M. Poirson :
alternativement bouillon de veau et de laitue, infusion de tilleul et de fleur
d'oranger, potions avec infusion de tilleul, eau de laitue, menthe, de chaque, demi
once, sirop diacode demi once, éther, huit gouttes. S'il y a sensibilité a 1'épigastre,
appliquer 25 ou 30 sangsues, les laisser copieusement couler, frotter ensuite avec

392 Psychiatre et médecin du Roi, il fut une des figures de proue de I’hygiénisme et un des collaborateurs des

Annales d’Hygiene Publique et de Médecine Légale. 11 était spécialisé des monomanies et en particulier de la
kleptomanie et de la pyromanie, concepts qu’il contribua a forger.

393 Marc, Charles Chrétien Henri, La vaccine soumise aux simples lumiéres de la raison, J.-B. Bailliére, Paris,
1836

394 Ibid., pp. 16-17.

127



un liniment anodin, puis appliquer un cataplasme émollient. Frictionner les
membres avec de I'eau de vie camphrée, mettre aux pieds des vases remplis d'eau
bouillante. M. Recamier, apres avoir fait usage des briques chaudes appliquées
sur le ventre, des bains de vapeur, des frictions chaudes sur les membres avec
des substances aromatiques, vient de se décider a faire I'essai des aspersions a
l'eau glacée. La glace est lin puissant sédatif, mais on sait que le Dr Récamier a
depuis longtemps pour devise audaces fortuna juvat, et qu'il ne recule pas devant
l'experimentum periculosum d'Hippocrate. M. Magendie fait prendre aux
cholériques un punch fait avec du rhum, du thé et du citron. M. Bally fait mettre
dans le lit des cholériques une chaufferette a I'esprit-de-vin. Ce moyen ingénieux
n'est pas nouveau. M. Broussais, qui prétend que le choléra-morbus est une

gastro-entérite avec inflammation du systéme veineux, fait usage de la saignée

et des sangsues, des boissons opiacées et de frictions a la peau. »*%°.

Comme le rappelle encore Pierre Guillaume, les mémes « remedes » ont été prescrits lors de
1’épidémie cholérique de 1854°%%. La médecine qui a prévalu pendant une bonne partie du XIX®
siécle était une médecine a tatons et aux contours mal dégrossis. A vrai dire le role du médecin
qui ne pouvait user que de remedes inefficaces se contentait de rassurer a défaut de pouvoir
réellement guérir. Les hygiénistes tenteront de s’organiser afin de dépasser cet isolement a la
fois pratique et théorique.

Il ne s’agit pas ici d’évaluer a I’aulne des réalisations I’effectivité du progres médical au XIX®
siécle mais de remettre en scéne 1’arriére-fond sur lequel va se construire toute la rhétorique du
progres. En effet, un des arguments souvent brandis par I’idéologie coloniale, dont une bonne
partie est médicale, pour montrer la réticence des Autres a assimiler les bienfaits du progres a
été justement leurs résistances aux prescriptions médicales. Dés lors, la fatalité sera sans cesse
mise en avant pour déterminer tout ce qui sépare le monde civilisé et barbare. Quand on revient
au deébut du XIX® marqué, comme je 1’ai dit plus haut, par la vaccine qui constitue pour ainsi
dire le seul fait d’arme de la médecine d’observation, on s’aper¢oit qu’en dépit de la bonne
volonté des médecins et des autorités — ce qui n’est pas évident comme on le verra par la suite
tant ces dernieres auront tendance a se contenter de veeux pieux en matiere de santé publique —
et de ’application cahin caha des directives médicales, les résistances sont couramment
signalées. Revenons un instant a8 Marc. Tout au long de la démonstration du curé, qui tentait de
faire admettre a ses ouailles que ce n’est point volonté de Dieu que de se laisser mourir en ne
se soignant pas, et du chirurgien, qui, apres avoir « montré » que la petite vérole n’est pas du

tout naturelle en ce sens qu’elle n’est pas nécessaire a la survie de I’homme, retrace 1’histoire

395 Le mémorial bordelais (5 avril 1832), cité par Guillaume, pierre, « Malades, médecine et médecins a Bordeaux
au XIXe siecle », in Annales de Bretagne et des pays de I'Ouest. Tome 86, numéro 2, 1979, p. 293.
3% Ibid.

128



de la vaccine et des moyens utilisés pour son extraction et son inoculation, se dessine a vrai dire
le combat que connaitra le XIX® siécle contre le fanatisme et 1’ignorance du plus grand nombre.
Bien que les chiffres soient 1a pour montrer que la vaccine était appliquée a une échelle
conséquente, 750 000 vaccinés en 1812 contre 150 000 vaccinés en 1806*7, il faut noter que la

398 Ceci vient

variole continuera de décimer jusqu’a 12 000 Francais tout au long du XIX° siecle
montrer d’une part qu’il n’y avait pas encore une législation en la matiére pouvant assurer la
mise au pas de I’appareil de I’Etat au service de la santé publique. Cette premiére constatation,
qui demande a étre vérifiée avec la place et le role des hygiénistes et de leur rapport avec I’Etat,
viendrait semer le doute dans la thése foucaldienne de la biopolitique et qui voudrait que ’Etat
soit devenu, a partir de la fin du XIX® siécle, omniprésent en maticre de santé. D’autre part, le
taux élevé des décés tout au long de cette période vient aussi montrer une résistance des
individus a I’injonction médicale. Vu I’incertitude des connaissances, il était tout a fait normal
qu’il se trouvat des personnes pour refuser la vaccination. Ce refus était-il dii uniquement a
I’argument habituellement énoncé de 1’ignorance et du fanatisme ? D’autres facteurs pourraient
évoqués pour I’expliquer. En 1811, a I’hospice de Nantes apres avoir inoculé la vaccine a 32
nourrissons, 22 succombent’®®. Comme le signale le médecin en charge de la vaccination, les
personnes concernées ¢taient pour I’essentiel les plus pauvres. Par ailleurs, le mode de
vaccination, de bras en bras qui a prédominé jusqu’en 1865, risquait en méme temps que
I’inoculation de la vaccine de transmettre d’autres maladies, dont la Syphilis. Quelques
médecins avaient attiré I’attention sur ce danger qui pouvait conduire a la dégradation des forces
vitales de la national*®’. Mais tant que 1’accroissement de la population*’! ne souffrait pas de
ces « accidents » et continuait a offrir des bras pour nourrir la machine productive, il était peu
probable qu’on s’en inquiétat outre mesure.

Mais est-ce que cette insuffisance en matiére de vaccination est uniquement imputable
uniquement a la résistance des individus ? Outre les inerties locales, les maires, les notables et
les curés, Il semblerait que I'un des principaux responsables soit ni plus ni moins que la
profession médicale elle-méme. Comme 1’explique Olivier Faure au XIX°® siécle ou entre 2/3

et 3/4 de la population frangaise est encore rurale, les médecins s’installaient de plus a plus en

37 Olivier, Faure, Histoire sociale de la médecine (XVIII® — XX siécles), op.cit., p. 121.

3% Ibid.

3% Darmon, Pierre, « L'odyssée pionniére des premiéres vaccinations frangaises au XIX® siécle », in Histoire,
économie et société. 1982, le année, n°1, p. 119.

400 Verdier, Jean et Vaume, Jean-Sébastien Voir Fressoz, Jean-Baptiste, « Le vaccin et ses simulacres : instaurer
un étre pour gérer une population, 1800 — 1865 », in Tracés. Revue de Sciences humaines, 21 (2011), p. 80.

401 Chevalier, Louis a montré comment par exemple de Paris a connu une explosion démographique entre 1801 et
1851 (pres du double en 50 ans), voir Chevalier, Louis, Classes et classes dangereuses a Paris pendant la premiére
moitié du XIX® siecle, Editions Perrin, 2007, p. 211.

129



milieu urbain®®?. Les médecins ruraux devaient dés lors compter a la fois sur la clémence des
¢léments naturels, sur le soutien des autorités locales (maires, curés et notables) et enfin sur les
parents qui devaient fournir parmi leurs enfants, dans un premier temps, un vaccinifére et
ensuite amener leur progéniture la semaine d’apres pour les vacciner a partir de la vaccine
extraite du vaccinifére. S’ajoute a ces difficultés une raison plus prosaique, celle de la
rémunération du médecin vaccinateur. Bien que sur cette question de la vaccine ce soit plus la
premiére moiti¢ du siécle qui nous intéresse, il n’est pas inutile de signaler que durant les deux
derniéres décades du siecle sur le prix recu par le vaccinateur, qui oscille entre 11 centimes et
6 francs, une part est consacrée a rémunérer les parents du vaccinifere qui rechignent a laisser
prélever le fameux liquide sur leurs enfants et I’offrir gratuitement a ceux des d’autres*®.
L’avénement de la vaccine, loin d’étre un événement qui constituerait une référence d’adhésion
des plus humbles et de 1’¢lite (dont les médecins sont aux yeux des premiers le symbole) au
progres, révele une faille profonde qui traverse la société francaise. En effet, les médecins,
« comme toutes les élites de leur temps, (...) sont convaincus de détenir les lumiéres et la vérité
et portent sur les paysans et le peuple un regard condescendant, plus inspiré par leurs propres
préjugés que par une observation lucide »**. A bien des égards, la méfiance de ce peuple,
considéré comme ignare et fataliste, s’est avérée bien avisée puisque on verra par la suite que
la vaccination de bras en bras a permis la contamination de nombre d’enfants en voulant les
préserver de la variole.

Justement on ne préte que peu d’attention a ces enfants, non pas les enfants vaccinés, mais a
ceux-la qui ont servi de réservoir pour la récolte de vaccine. Comment peut-on qualifier le
recours a ces enfants ? L’avenement du vaccinifére pose la question en méme temps d’une

nouvelle définition de I’expérimentation in vivo.

4.2.2 Vaccine et expérimentation

L’expérimentation avant le XIX® siécle ne concernait que les condamnées a mort ou encore les
médecins eux-mémes. Les premiers étant pour ainsi dire morts socialement, 1’appropriation de
leur corps ne pouvait pas soulever d’objection sociale. Grégoire Chamayou a fait de
I’expérimentation sur les corps le sujet de son ouvrage, les corps vils, et tente de montrer

comment la connaissance médicale a pris le dessus sur la question de I’éthique. Son point de

402 Faure, Olivier, Histoire sociale de la médecine (XVIII¢ — XIX°), op.cit., p. 126.

403 Marenco, Claude, « “Majeur et vacciné* : idéologie et prévention », in Sciences sociales et santé. Vol 2, n°3-
4, 1984, p. 130 et suite.

404 Faure, Oliver, ibid., p. 134.

130



départ est le travail de Foucault et 1’assertion de ce dernier selon laquelle « entre les pauvres et
les riches, le systéme d’obligation et de compensation ne passait plus par la loi de I’Etat, mais
par une sorte de contrat variable dans [’espace, révocable dans le temps qui, situé au niveau
des municipalités, était plutét de I’ordre du libre consentement (c’est moi qui signale) »*%°.
Cette entrée médicale, si je la comprends bien, prend a revers et remet en cause la notion a
proprement parler de contrat social. A quoi renvoie la note de variabilité qu’invoque Foucault
si ce n’est a la substitution d’un nouveau contrat qui met face a face le riche et le pauvre. Avec
I’abandon de 1’Etat de sa souveraineté sur les hopitaux aux collectivités locales, vers la fin du
XVIII® siecle, c’est le contrat qui liait le peuple a la collectivité virtuelle qui se trouve remis en
question. De¢s lors, cette communauté se retrouve parcellarisée en groupes d’intérét et
d’affinités sociales. Plus loin Foucault ajoute, « un contrat du méme genre, plus caché et plus
étrange, se noue silencieusement vers la méme époque entre 1’hopital ou on soigne les pauvres
et la clinique ou se forment les médecins. (...) Le probléme moral le plus important que 1’idée
clinique avait suscité était celui-ci : de quel droit pouvait-on transformer en objet d’observation
clinique un malade que la pauvreté avait contraint de venir demander assistance a I’hopital ? 11
avait requis une aide dont il était le sujet absolu dans la mesure ou elle avait été congue pour
lui ; et on le requiert maintenant pour un regard, dont il est I’objet et 1’objet relatif puisque ce
qu’on déchiffre en lui est destiné  connaitre mieux les autres »*°°. Premiére remarque, en quoi
cette relation d’objectivisation est-elle spécifique a la relation hdpital-patient ? Cette
objectivation concerne I’ensemble des sciences humaines et sociales qui procéde de la méme
maniere, en suivant le méme schéma, pour opérer un déchiffrement qui, in fine, servira a une
meilleure connaissance du fonctionnement du social. Il me semble que le fait de mettre au centre
des sciences humaines et sociales le regard médical, comme le fait Foucault, a pour finalité de
faire du savoir clinique un opérateur normatif ou, en d’autres termes, qu’il contribue a produire
et a structurer le social. Deuxiéme remarque, alors que dans le contrat social, tel que I’a imaginé
Rousseau, la relation qui se noue entre I’individu isolé et la communauté ne peut-étre que
virtuelle et désincarnée, le lien qui lie I’individu a I’hopital est lui bien réel. Contrairement au

contrat d’inspiration rousseauiste qui intégre 1’individu dans la communauté virtuelle*”’, le

405 Foucault, Michel, Naissance de la clinique, Puf, Paris, 1963 (2009), p. 83.

406 Ibid., pp.83-84

407 « Comme le peuple en corps n’existe pas au moment méme du contrat, chacun des particuliers peut bien
s’engager par contrat avec la collectivité virtuelle, dont il sera membre. Et cela d’autant plus qu’il y a entre la
volonté particuliere des individus et la volonté générale du corps social une essentielle différence de nature,
puisque la premiere tend & la recherche de son avantage privé et a I’inégalité, tandis que la seconde tend par nature
au bien commun, qui est son seul bien, et a 1’égalité, qui en est la condition », in Encyclopédie de la philosophie,
La pochothéque, 2002, p. 327.

131



contrat qui nait avec la naissance de la clinique accentue (pour ne pas dire produit) I’exclusion
de certaines catégories, en I’occurrence les pauvres. Foucault exacerbe, sans le dire, la critique
des naturalistes de la fin du XVIII® siécle, parmi lesquels on trouve Buffon et Virey. Si pour
Rousseau les faits devaient étre écartés, pour les naturalistes il n’y a que les faits qui doivent
rentrer en ligne de compte*®®.

Cette substitution de contrat que reléve Foucault réintroduit le social et a le mérite de localiser
les relations de pouvoir. En procédant de la sorte il devient dés lors possible de repérer une
microphysique du pouvoir. Deux questions s’imposent ici : la premiére concerne le caractére
« caché » du contrat dont parle Foucault. En effet, la médecine, en tant que pratique, restera
dans le giron de la souveraineté régalienne— méme si Foucault a raison sur le fait que pendant
un laps de temps les hopitaux et leur gestion étaient du ressort de ce qu’on pourrait appeler
aujourd’hui les collectivités locales —. Il n’est qu’a voir 1’obsession des discours officiels sur la
question de la santé publique, que les hygiénistes vont relayer, pour se rendre compte que la
délocalisation est tout aussi relative que 1’est 1’objectivation du patient pauvre. Comment dés
lors, en dépit de son caractére caché Foucault parvient-il a la mettre en lumicre. La deuxiéme
question provisoire s’inscrit dans la précédente et concerne le désengagement de 1’Etat.
Comment Foucault va-t-il concilier ses travaux ultérieurs sur I’omnipotence de I’Etat a la méme
époque, notamment sur la question médicale — 1a encore par I’entremise des hygiénistes-, et
I’affirmation de ce désengagement ?

Mais pour le résumer et le dire de facon plus succincte, le contrat dont il est question est un
contrat d’assistance, c’est-a-dire, selon toujours Foucault et a sa suite Chamayou, les classes
les plus démunies de la société concluent un contrat tacite avec, non plus ’Etat, mais avec le
clinicien et le médecin hospitalier pour qu’il lui soit prodigué¢ les soins nécessaires en
contrepartie de la disponibilité du corps de ce dernier a I’observation médicale. Partant de cette
analyse, Grégoire Chamayou affirme « que I'une des formes dominantes de technologie
d’acquisition dans I’histoire de I’expérimentation humaine a été I’avilissement des sujets de
I’expérience, que cet avilissement ait ét¢ directement initi€ par I’expérimentation ou qu’il ait

préexisté a la démarche expérimentale comme une externalité disponible dont il pouvait tirer

408 Adam, ferguson répond a Rousseau et ¢’est la conception que les naturalistes adopteront désormais : « Si donc
on nous demande ou se trouve 1’état de nature, nous répondons : il est ici ; soit que nous soyons en France, au cap
de Bonne espérance, ou au Détroit de Magellan. Partout ou cet étre actif est en train d’exercer ses talents, et
d’opérer sur les objets qui I’environnent, toutes les situations sont également naturelles », cité par Blanckaert,
Claude, « 1800, le moment “naturaliste* des sciences de ’Homme », in Revue d’Histoire des Sciences Humaines,
2000/2, n°3, p. 147.

132



parti »**°. On reconnait ici la thése classique de Foucault selon laquelle la médecine a contribué
grandement & produire les normes dominantes. Mais 1’intérét majeur du travail de Grégoire
Chamayou est sa tentative de montrer que la dette sociale, que les pauvres ont a payer en
échange des soins qui leurs sont procurés, est honorée en faisant du corps des pauvres et des
classes dominées (les pauvres et par la suite les colonisés) le vivier des expérimentations de la
fin du XVIII® et du XIX® siecle. En effet, comme on I’a vu plus haut la vaccine n’a pu se
développer qu’en ayant recours aux enfants comme vacciniféres. L’analyse est tentante puisque
la recherche tend a démontrer comment les vils ont participé a partir d’'une marginalité putride,
corvéable a merci, au bien-étre des classes aisées en servant de cobayes aux différentes
expérimentations, dont la vaccine.

Devons-nous pour passer sous silence le fait que la technique de la vaccination ne s’est
développée que « grace » aux sacrifices consentis par les plus démunis qui ont di subir quelque
60 ans d’approximations médicales, en attendant le passage du vacciniféere humain au
vaccinifére animal (la génisse) ? Je ne le crois pas. Il nous faut sans cesse excaver ces faits et
montrer les mécanismes et les couacs par lesquels une science se constitue.

Dés lors il n’est pas inutile de rappeler que les vaccinifeéres dont il a été question jusqu’ici sont
pour I’essentiel des enfants trouvés et placés dans les hospices. C’est sur ces enfants que les
vaccinateurs se sont « faits la main » et appris ainsi sur le « tas ». Et si par malheurs il y avait
des déces, aucune crainte pour les vaccinateurs puisque les enfants en question étaient
essentiellement orphelins. De fait, dans les hospices, « les enfants trouvés servent ainsi de
corps-tests (...). Les vaccinateurs essaient de reproduire des accidents : ils déposent du pus dans
la gorge ou sur les muqueuses nasales afin d’étudier les complications respiratoires liées a la
vaccine. De méme, pour comprendre les éruptions vaccinales, ils mettent la peau a vif et
déposent quelques gouttes de vaccin. Le sujet écope d’une plaie gangréneuse »*'°. Ces
expériences servaient deux objectifs. Le premier, comme je I’ai dit, concernait 1’apprentissage
in situ et la construction d’un savoir qui sera I’apanage du laboratoire. En deuxieme lieu, ces
expériences tendaient a montrer a la fois le pouvoir de la maladie mais aussi celui du médecin,
seul capable de le combattre avec les outils et les armes adéquats.

Mais il ne suffit pas de se savoir capable de ce combat, il fallait le faire savoir. Cette

publicisation se fera par le biais des manuels. Manuels encore plus efficaces quand ils sont

409 Chamayou, Grégoire, Les corps vils. Expérimenter sur les étres humains aux XVIII® et XIX¢ siécles, Les
Empécheurs de penser en rond, La Découverte, Paris, 2008, p. 17.

419 Fressoz, Jean-Baptiste, « Le vaccin et ses simulacres : instaurer un étre pour gérer une population, 1800 —
1865 », op.cit., p. 84.

133



illustrés. Comme le montre Fressoz en analysant les planches reproduites par les médecins dans
leurs manuels, on assiste avec I’image médicale non pas « a une copie de la nature, mais (a)
une interprétation d’aprés nature ; elle(s) (...) (ne sont) pas une nature morte rendant
I’apparence particuliere d’une pustule, mais une image typique accentuant les caractéres qui
définissent la vaccine »*!!,

Avec la vaccine c’est aussi un combat pour la définition du pouvoir du médecin sur la sphere
qui est la sienne. Le recours aux planches participait de cette définition et rendait ainsi visible
le pathologique en partageant avec le plus grand nombre non pas les coulisses de 1’expérience,
mais le rendu final qui montrait la maladie et son évolution. A bien des égards le procédé sera
repris par Pasteur, mais cette fois en procédant a des expériences grandeur nature pour amener
le spectateur a adopter le point de vue du médecin.

Avec la vaccine, avec tous ses aléas, la médecine va commencer a prétendre au fagonnage d’un
corps sain. Tous ces ratages connus tout au long du XIX® vont affiner les connaissances des
médecins et contribueront a une meilleure spécialisation qui produira des savoirs spécifiques.
On pourrait penser ici au projet panoptique de Bentham*!'? ou la comptabilité et la tenue de
registres et ’architecture jouerait un role déterminant dans le controle et la surveillance des
individus. L’efficience utilitariste qui a pour finalité le contréle passe par une meilleure
connaissance des individus concernés. On retrouvera cette démarche reprises progressivement
dans I’hygiéne publique et dans la production « sociologique » des hygiénistes sur les questions
de société*'3. Pour que le contrdle puisse étre effectif il faut que les sujets obéissent et cette
question de 1’obéissance n’est pas si évidente.

Ce a quoi aboutit le raisonnement foucaldien de G. Chamayou, en s’appuyant sur Bentham,
c’est I’idée que I’expérimentation avait pour finalité de contrdler les indigents et les classes les
plus démunies en métropole ainsi que les colonisé.e.s. Or, 1a rien ne nous explique les raisons
qui font que les sujets obéissent. Dans le panoptique de Bentham la question du choix ne se
pose pas puisque les sujets ne 1’ont pas. Pour ce qui est de la biopolitique foucaldienne on verra
par ailleurs que le controle, dont la médecine et I’hygiénisme sont censés €tre les relais et les

fondements, ne se vérifie pas dans les faits*'*. Plutét que de chercher des coupables

1 Ibid., p. 92.

412 Brunon-Ernst, Anne, Le panoptique des pauvres : Jeremy Bentham et la réforme de l'assistance en Angleterre,
1795-1798, Presses Sorbonne Nouvelle, Paris, 2007.

413 Je pense ici aux travaux de Villermé, Louis René, Tableau de l'état physique et moral des ouvriers employés
dans les manufactures de coton, de laine et de soie, J. Renouard et cie, Paris, 1840, et Alexandre Parent-Duchatelet,
De la prostitution dans la ville de Paris : sous le rapport de I'hygiene publique, de la morale et de l'administration,
Bailliére, Paris, 1837.

414 Cf. Murard, Lion et Zylberman, Patrick, L 'Hygiéne dans la République, Paris, Fayard, 1996.

134



individuellement ou méme d’une certaine maniere de construire a postériori la culpabilité de
1’Etat, choses assez aisées a relever au demeurant, ne faut-il pas analyser cette histoire et celles
des couacs scientifiques sous un autre angle ? Par exemple pour essayer de voir comment a été
acquise et construite cette capacit¢ de manipuler et d’imposer « des perceptions, cherchant a
capter, mobiliser et aligner les comportements dans le sens de la technique ». En d’autres
termes, de quelle maniére la médecine s’est forgée un pouvoir, qui ne fera que se consolider
jusqu’a nos jours, « d’asservissement des consciences »*!° ?

Comment considérer des lors, comme c’est le cas pour le chemin bourbeux de la vaccine, de
tels événements qui se sont prolongés pendant un laps de temps considérable en ayant a I’esprit
tous les ratés qui sont autant de souffrances et de mise a I’épreuve de la distanciation de I’autre ?
Magendie dans son Précis élémentaire affirmait : « nous faisons de la science »*1¢. C’est cette
prétention a la scientificité qui m’intéresse. En montrant la réalit¢é de son évolution, en
interrogeant en méme temps 1’écart entre les discours sur les Autres et ce que fut réellement
I’état de la science. C’est ce progres médical qui, comme on 1’a vu, était soit incapable de
répondre réellement aux défis épidémiologiques de I’époque, soit ne rechignait pas a considérer
les plus pauvres comme des moyens servant une fin glorieuse, qui sera jeté a la figure d’autres

rebuts afin de leur signifier leur funeste destin.

4.2.3 Dela médecine clinique a la médecine des bas-fonds

L’effervescence scientifique amorcée dés la fin du XVIlle siecle se prolongera tout au
long du XIXe siecle et les bouleversements qui en résulteront n’épargnerent aucun secteur.
L’économie sera une des manifestations emblématiques des changements que les nouveaux
savoirs vont opérer au sein de la société. Une des promesses majeures de cette (r)évolution
technique fut ’engagement des médecins pour étendre au plus grand nombre les bienfaits de ce
progres. Cette implication reflétera a sa manicre les différents débats intellectuels et les
mutations tant économiques que politiques qui traversaient la société frangaise. Il nous faut
d’emblée comprendre que la médecine n’a jamais été « une spéculation isolable, (...) mais la

médecine d’un contexte culturel »*!’

social et politique. De¢s lors, les discours des médecins
nous paraissent une mine d’informations sur les transformations de la société francaise. Ces

discours ne furent pas uniquement une topographie de 1’état des savoirs mais au-deld une

415 Fressoz, Jean-Baptiste, L 'Apocalypse joyeuse. Une histoire du risque technologique, Ed Deuil, Paris, 2012, p.
21.

416 Magendie, Frangois, Précis élémentaire de physiologie, H. Dumont, Bruxelles, Bruxelles, 1834, p. 79.

417 Léonard, Jacques, La médecine entre les savoirs et les pouvoirs. Histoire intellectuelle et politique de la
médecine francaise au XIX® siecle, Editions Aubier Montaigne, Paris, 1981, p. 08.

135



certaine vision doublement et informée*'®, du fait de la spécialisation de plus en plus accrue de
la profession médicale mais aussi de la volonté de cette nouvelle médecine d’étre au chevet du
malade (pour ne pas dire de la société).

Mais les médecins ne vont pas se contenter d’accompagner les changements en cours et d’en
étre les simples témoins ; un certain nombre d’entre eux vont aller au contact et au plus profond
de la réalité sociale et, 1a encore, ils allaient faire preuve d’innovations majeures dans la maniére
d’observer les mutations en cours et d’essayer ainsi d’apporter des recommandations aux
législateurs. Un de ces médecins, le Docteur Alexandre Parent-Duchatelet, allait
particulierement se distinguer en allant au-dela de la simple pratique médicale. Ses travaux et
enquétes hygiénistes allaient faire appel a nombre de savoirs et d’outils transdisciplinaire dont
la statistique. Corbin a vu dans le travail précurseur de Parent-Duchatelet sur la prostitution a
Paris « une sociologie semi-expérimentale »*!° en ce qu’il transformait les lieux destinés au
confinement des prostituées ou il effectuait ses observations en véritables laboratoires sociaux.
On peut considérer ces recherches et expertises comme les actes fondateurs de I’hygiéne
publique*?’. A partir des années 1830, ses études et enquétes vont aussi s’étendre et s’intéresser
aux colonies et plus particuliérement a I’Algérie qui deviendra a partir de 1848 une partie
inaliénable de la France. Je reviendrai dans un chapitre ultérieur sur ’impact de ces hygiénistes
métropolitains sur la médecine et I’hygiéne coloniale.

Parent-Duchatelet était réputé pour ses travaux portant sur I’hygiéne publique, notamment sur
les cloaques et les égouts parisiens. Ses enquétes n’étaient pas uniquement le résultat d’une
lecture d’ouvrages et de rapports, il n’hésitait pas a aller dans les bas-fonds pour mener son
enquéte au contact de la puanteur et des égoutiers. Par cette immersion totale Parent-Duchatelet
avait en grande partie contribué a montrer la voie aux hygiénistes sur 1’obligation de « vaincre,
au nom du savoir, le dégolit qu’inspirent le peuple et la pestilence afin de mieux maitriser la

boue, la vermine, I’ordure du corps social (...) (et la nécessité pour) ’homme (...) de dominer

la béte et I’ordure qui séjournent en son ame (...) »**!. Son essai sur la prostitution*?? s’inscrit

en droite ligne, et ne se différencie guere, de ses travaux sur la malpropreté. Mais sachant que

418 Rappelons qu’a partir de la fin du XVIII® siécle la médecine va aussi connaitre un changement radical avec la
naissance de la clinique.

419 Corbin, Alain, présentation des textes choisis de Parent-Duchatelet, in Alexandre Parent-Duchdtelet, La
prostitution a Paris au XIX® siecle, Editions du Seuil, Paris, 1981, p. 35.

420 Aux cOtés notamment des travaux Villermet, Louis René, Tableau de l'état physique et moral des ouvriers
employés dans les manufactures de coton, de laine et de soie, tomes 1 & 2, Jules Renouard et Cie, Paris, 1840.
41 Alain Corbin, ibid., p. 26

422 Dont I’enquéte, selon les dires de Parent-Duchatelet, aurait duré prés de huit années. Cf. Parent- Duchatelet,
Alexandre, De la prostitution dans la ville de Paris, considérée sous le rapport de I’hygiéne publique, de la morale
et de I’administration, tome 1 (2° édition), J.-B. Baillére, Paris, 1837, p. 6.

136



le sujet auquel il se livrait était jugé moralement répréhensible, Parent- Duchatelet devait
justifier sa démarche et son objet. Souvenons-nous qu’a 1’époque ou Parent- Duchatelet méne
son enquéte, période de la Restauration, les débats sur I’outrage et la morale publique sont
encore trés véhéments. Il devait ainsi prouver que la finalité de son travail avait pour but final
le bien-étre de la communauté et qu’il ne se livrait 1a aucunement a une forme de voyeurisme.
11 affirmait ainsi qu’en « Homme libre et sans place, je distribuerai avec impartialité la louange
et le blame ; homme religieux, je n’aurai pas a rougir de ce que ma plume aura tracé ; homme
exempt de préjugés je saurai dire tout ce que peuvent réclamer de moi la science, le bien de la
société¢ et celui de la classe infortunée qui m’a fourni tant de sujets d’études et de

médiations »***

C’est dire en fait que le sujet auquel il s’est attelé était hautement
problématique et qu’il lui fallait redoubler de précautions pour ne pas choquer les bonnes ames
et I’opinion publique. C’est dire aussi que durant toute cette période et durant tout le XIXe
siécle les écrits scientifiques pouvaient étre percus comme des documents pouvant relever
d’une certaine pornographie. Le dire explicite, tout comme le non-dit et les silences, de ces
discours avaient pour objectif « de conjurer les pouvoirs et les dangers »***. Et Parent-
Duchatelet se plaignait de ces obstacles qui faisaient taire la science par pudeur : « Je m’en
remets au jugement des hommes sensés qui voient et apprécient les intentions ; et tout en
respectant les préjugés des autres, je déplore leur aveuglement »**. Et méme s’il juge qu’en la
matiere il fallait de I’audace, il n’en demeure pas moins qu’il gardait une distance et une certaine
forme de retenue dans son discours et, comme le souligne M. Corbin, en dépit de cette tentative
de transgresser la bien-pensance, son « souci d’observation disparait quand intervient le sexe ;
(...) (i) réussi(t) a rédiger 1200 pages sur la femme publique sans décrire son activité
fonctionnelle. Seul affleure le tribadisme car celui-ci s’épanouit a I’intérieur de la prison et de
I’hopital, c’est-a-dire dans les laboratoires au sein desquels I’observateur ne risque pas d’étre
compromis »*?°,

Il n’empéche que les conclusions auxquelles il parvient eurent une résonance certaine dans la
communauté scientifique et aupres du législateur. Il conclue par le fait que la prostitution
constitue, comme toutes les maladies endémiques et permanentes, un mal que ne peut

aucunement contenir les lois et les codes prohibitifs. Il en déduit que les « les prostituées sont

aussi inévitables, dans une agglomération d’hommes, que les égouts, les voiries et les dépots

423 Alexandre Parent- Duchatelet, ibid., p. 9.

424 Foucault, Michel, L ordre du discours, Gallimard, Paris, 1970, pp. 10-11
425 Alexandre Parent- Duchatelet, ibid.

426 Corbin, Alain, présentation des textes choisis de Parent-Duchételet, op.cit.

137



d’immondices ; la conduite de I’autorité doit étre la méme a 1’égard des uns qu’a 1’égard des
autres, son devoir est de les surveiller, d’atténuer par tous les moyens possibles les
inconvénients qui leur sont inhérents, et pour cela de les cacher, de les reléguer dans les coins
les plus obscurs, en un mot, de rendre leur présence aussi inapercue que possible »**’. Un mal
donc nécessaire.

L’extension et I’importance que va prendre I’hygiéne dans le savoir médicale tend me semble-
t-il 2 imposer ce genre d’assertions sur les marginaux de la société dont il faut prendre soin par
défaut. En d’autres termes si ’hygiéne comme médecine sociale s’intéresse aux plus démunis
ce n’est que pour mieux s’en prémunir. Nul besoin de s’attarder encore une fois sur telle ou
telle maladie pour saisir que la sonnette d’alarme tirée par les médecins quant a I’urgence, tout
au long du XIX® siécle, de prendre en charge les malades (syphilitiques et autres) reléve d’une
angoisse de dégénérescence. Mais ce qui retient ici mon attention c’est le fait que la médecine
(et les médecins) en tant que pratique et discours se montraient dés cette période comme les
remparts contre toutes les menaces (biologiques et sociales) dont la société doit se soucier.

Le regard des hygiénistes est d’autant plus précieux qu’il nous permet de dresser un tableau en
arriere-fond de cette modernité promue et présentée comme celle qui va éclairer les peuples

« inférieurs ». Au moment ou on parlait de pacification en Algérie, laquelle est présentée dans
une perspective de complet dénuement, un médecin hygiéniste nous décrit ainsi une partie de
la population frangaise en 1840 : « Quel que soit 1’état de santé du pauvre, tout de suite vous le
reconnaissez, a part ses vétements déguenillés, a ses yeux ternes et sans expression, a sa figure
maigre, terreuse, blafarde et bouffie ; a son corps volté, a ses genoux semi-fléchis, a son air
gauche, timide, triste ou envieux. Les vices qui infestent son moral sont encore la conséquence
de sa misere ; ¢’est le mensonge, qui va souvent jusqu’a I’hypocrisie ; c’est la gourmandise, qui
est d’abord ou une suite d’un jefine prolongé (...) ; c’est ’ivrognerie (...) »*?%. Quant a son
intellect, il n’est guere reluisant et est « encore plus dégradé qu’au physique ; il est plein de
préjugé ; il croit aux sorciers, aux revenants ; il est entété, routinier ; il repousse les lumieres ;
il ne se souvient pas du passé ; il est insouciant de I’avenir ; il est ignorant ; ¢’est tout dire »**°.
Voici donc les termes qui présentent une grande partie de la population frangaise. Cette
représentation est connue, mais il est utile a mon sens de la rappeler pour montrer combien le

discours émancipateur en direction des colonies était fallacieux. A peu de choses pres, le

427 Alexandre Parent- Duchételet, De la prostitution dans la ville de Paris, considérée sous le rapport de I’hygiéne
publique, de la morale et de I’administration, tome 2, J.-B. Baillére, Paris, 1857, p. 339.

428 Léonard, Jacques, La France médicale au XIX¢, Editions Gallimard/Julliard, Paris, 1978, p.199-200.

429 Ibid.

138



descriptif des Indigénes et des pauvres, en termes dépréciatif, est le méme. A ceci pres que,
dans le cas des pauvres francais, le curseur est la classe quand, dans le cas des Indigénes, c’est

la race qui sert d’étalon de mesure.

139



5 Le pouls des colonies

140



Dés 1830, date du débarquement des armées francaises en Algérie, la médecine s’est
trouvée mobilisée par les autorités politiques sur plusieurs « fronts ». En premiére ligne, les
médecins devaient assurer la bonne santé des troupes et veiller a ce que la conquéte se fasse
envers et contre toutes les épidémies et les foyers infectieux. Concomitamment a ce role initial,
ils devaient aussi soigner les populations indigénes et leur apporter les « bienfaits » de la
civilisation et les inciter ainsi a accepter la nouvelle tutelle. Les médecins devinrent des acteurs
indispensables pour construire une politique coloniale viable. Dés lors, «les meédecins
coloniaux, des praticiens passés au réle de pacificateurs, puis de protecteurs du développement
des races indigenes [...] [étaient appelés a devenir] de plus en plus des techniciens d’hygi¢ne
sociale et d’hygiéne urbaine »*3°. Ce contact privilégié érigea le médecin au rang
d’interlocuteur informé par le regard duquel ce n’était plus seulement le corps du patient qui
était décrit mais toute la société « indigéne » qui était auscultée.

Nul conteste que les médecins firent ceuvre de médecine, mais leur role et leurs écrits
allerent au-dela de I’aspect sanitaire et ce en se targuant de servir le savoir médical. Peut-on dés
lors se contenter de lire ces textes uniquement sous 1’angle purement scientifique ? En d’autres
termes devons-nous considérer la seule finalité assignée au savoir médical a savoir la
production des corps sains ? Force est de constater que les médecins, comme 1’a montré
Foucault, allaient dés la fin du 18°™ siécle jouer un rdle majeur dans les sciences humaines. Le
développement du positivisme médical n’enrayera aucunement la prégnance du langage « qui
se déploie indéfiniment dans le vide laissé par I’absence des dieux »*1. L’espace colonisé,
percu comme encore enchainé au carcan du sacré, était une terre ou la médecine pouvait
intervenir pour fagonner une nouvelle aire inspirée du seul dogme scientifique.

L’espace médical dans lequel évolue le médecin colonial, inaugurée par la médecine
anatamo-clinique qui préconise d’aller au-dela de I’'immédiatement visible, « prend une posture
normative, (...) qui la fonde a régenter les rapports physiques et moraux de I’individu et de la
société ou il vit »**2. Une telle dimension ne se limite plus a la technique purement médicale
mais appelle un discours ou le rationnel cotoie la narration. Quelle valeur doit-on accorder a
tous ces a-cotés de la science ? Je souhaite dans ce chapitre montrer le recours de la médecine
a toute une part d’imaginaire qui donne au discours médical, sans se départir de 1’objectivité

scientifique, une portée plus ludique, qui rend I’objet étudié ou observé, en ’occurrence

430 André Thiroux, médecin colonial cité par Bado, Jean-Paul, « Santé et sociétés coloniales : 1a santé dans I’empire
coloniale », in Barjot, Dominiques et Frémeaux, Jacques, Les sociétés coloniales a I'dge des Empires : des années
1850 aux années 1950, Paris, Sedes, 2012, p. 245.

41 Foucault, Michel, Naissance de la clinique, Paris, PUF, 1963, p. 202.

432 Ibid., p. 35.

141



I’ « indigéne », plus accessible au plus grand nombre mais surtout objet de divertissement et de
fantasme. C’est 1a une forme de technicité rhétorique, qui n’est rien d’autre qu’un des nombreux
visages de la raison instrumentale, qui a donné a la race une dimension in-esthétique — tantét
décrite sous des traits excitants, mettant en valeur tel ou tel aspect attrayant, tantot sous des
traits répulsifs, décrivant une monstruosité qui se déploie dans les meeurs indigénes. C’est la la
raison du plus fort qui ne se soucie guere de la logique de I’argumentation qui s’embarrasserait
de relever les antinomies dans le méme discours. Seule demeure des lors la mission civilisatrice
qui plane comme une aura qui absout et qui autorise les paradoxes, pourvu qu’ils se tiennent a
bonne distance spatiale, donc raciale.

Dans ce qui va suivre, en analysant les monographies médicales — qui faisaient une grande place
a I’étude des us et coutumes — il ne s’agira nullement de procéder a une critique de la science
et a I’historicisation du concept de vérité, mais d’inviter a prendre au sérieux I’ensemble des
facettes du discours médical. Ce dernier, s’il prétend(ait) lire le vivant et lui apporter en cas
d’altération 1’assistance adéquate, entend(ait) aussi apporter sa part de vérité. Le discours
médical participait a la construction et la consolidation du régime de vérité, dans un XIX€ siécle
ou la médecine entendait aussi jouer un rdle social et moral. Par régime de vérité j’entends, en
m’inscrivant dans le sillage de Michel Foucault, les discours que la société « accueille et fait
fonctionner comme vrais ; les mécanismes et les instances qui permettent de distinguer les
énoncés vrais ou faux, la maniére dont on sanctionne les uns et les autres ; les techniques et les
procédures qui sont valorisés pour 1’obtention de la vérité ; le statut de ceux qui ont la charge
de dire ce qui fonctionne comme vrai »**3, Et dans le contexte colonial les médecins avaient,
de par leur statut et en prolongement du cadre métropolitain, la légitimité pour décrypter le
social et prescrire le recours adéquat. De cette 1€gitimité dépend des lors la crédibilité d’un tel
discours qui n’était plus cantonné dans une description purement nosologique et s’arrogeait une
vision plus globale de la société.

Je montrerai en interrogeant les dispositifs dont le savoir produit par les médecins a crée les
conditions de constitution d’un « Nous » et d’un « Eux » et contribué a donner une assise
scientifique a une idéologie coloniale s’appuyant sur la hiérarchie raciale et 1’exclusion des
« races inférieures ». L’hypothése de départ est que le genre a constitué un socle important de

ce processus. Comme 1’a montré Anne McClintock « I’idée de ‘pureté’ raciale [...] présuppose

433 Foucault, Michel, « Entretien avec M. Foucault », in Dits et écrits, Tome II : op.cit., p. 158.

142



une police rigoureuse de la sexualité inextricablement mélée aux dynamiques du genre »*34,

Partant de ces travaux, j’essaierai de montrer que la racialisation des colonisé.e.s, portée par le
discours médical, érige un mur infranchissable entre Européens et indigenes. Ce processus est
étroitement li¢ a la construction d’une hiérarchie des rdles sexués et des normes de genre qui
passe notamment par la réduction des colonisé.e.s a une sexualité déviante et déshumanisante.
J’étudierai le discours des médecins coloniaux, militaires ou civils, de 1830 a la fin de la
premiére guerre mondiale. Ces médecins étaient, pour la plupart, issus de I’Ecole de médecine
de Paris, qui fut le foyer du rayonnement des idées ‘progressistes’ par 1’entremise notamment
de la médecine hygiéniste. Elle fut a 1’origine de I’introduction et de 1’essor de ’analyse
numérique et statistique dans le domaine médical comme grille de lecture et d’appréciation des
inégalités sociales en métropole et dans les colonies*®®.

Dans un premier temps, je montrerai que le discours médical offre au regard colonial, a la
manicre des cartes postales coloniales, 1’occasion de se laisser happer par le ‘naturel’ fantasque
et sensuel des Indigénes. Dans un second temps, je mettrai en évidence la facon dont cette
érotisation, a la fois attrayante et monstrueuse, va étre mobilisée pour donner un fondement

scientifique au dogme de la différence raciale entre les Européens et les Indigénes algériens.

44 McClintock, Anne, «Race, classe, genre et sexualité: entre puissance d’agir et ambivalence
coloniale ». Multitudes, n° 26-3, 2006, p.110.
435 Lorcin, Patricia M. E., Kabyles, arabes, francais : identités coloniales, Limoges, PULIM, 2005, p.155.

143



5.1 Fantasmagories coloniales
5.1.1 Du discours médical a I’esthétique savante

L’Algérie conquise en 1830 posait un probléme majeur en termes d’acclimations et le
paludisme y était endémique causant ainsi des ravages tant parmi les populations autochtones
que parmi les nouveaux venus. Les parasites et les agents pathogénes rendaient les canons
impuissants a soumettre le pays et a y implanter a eux seuls une population européenne. Il fallait
des Maillot ou encore des Laveran**® pour vaincre ces ennemis invisibles et espérer s’y installer
durablement. Nul besoin de passer en revue les nombreuses recherches, travaux et découvertes
pour se persuader de I’implication des médecins dans la lutte contre les différentes maladies
qui empéchaient une réelle « pacification » de 1’Algérie. Nul besoin encore de dire que cette
implication, dés les premiéres heures de la colonisation, ne le fut pas dans I’intérét des
autochtones.

Pour autant ces médecins qualifiés de coloniaux avaient des prérogatives assez étendues
et, outre leurs missions habituelles, ils étaient tenus par exemple de contribuer a la propagation
de la vaccine mais aussi de fournir aux autorités compétentes les renseignements et autres
statistiques sur les « indigénes »**’. Les praticiens ne se contentaient donc pas juste des soins
apportés, ou encore de la mission plus large de la prophylaxie des diverses maladies, mais
produisaient des récits de leurs expériences et de ce qu’ils observaient. On trouve certes des
recueils spécifiquement médicaux qui ne traitent que d’un aspect particulier de la médecine
mais on trouve le plus souvent amalgamés descriptions nosographiques et récits du milieu. Bien
qu’excentrés ces médecins se faisaient peu ou prou les échos de 1’évolution de la médecine
métropolitaine, étant eux-mémes tous issus de ces universités ou les travaux d’un Claude
Bernard étaient en plein débat**®. Lesquels débats et controverses avaient tous pour objectifs de
découvrir la vérité. Reste que I’observation et le contact étaient devenus les maitres-mots de la
nouvelle pratique médicale et ¢’est sur la base de la proximité avec la réalité du terrain que les
médecins coloniaux se prévalaient de raconter ces objets concrets auxquels ils étaient

confrontés durant leurs séjours algériens.

436 Frangois Maillot (1804 — 1894) : médecin militaire qui travailla sur les fiévres intermittentes qui causaient des
ravages dans les rangs de ’armée de colonisation. Il doit sa postérité a la prescription du sulfate de quinine pour
vaincre le paludisme. Alphonse Laveran (1845 — 1922) : Médecin militaire qui découvrit le parasite protozoaire a
I’origine du paludisme et contribua largement a développer la médecine tropicale. Cf. Direction de service de
santé, L 'ceuvre de santé militaire en Algérie. 1830 -1930, Paris, Charles-Lavauzelle & C', 1931.

437 Peut, Hippolyte, Annales de la colonisation algérienne, Paris, Bureaux des Annales de la colonisation
algérienne, 1854, p. 48.

438 Rappelons que Principes de médecine expérimentale date de 1858.

144



La constellation de médecins coloniaux, et je parle bien de constellation eu égard a la
diversité des références théoriques en vogue tout au long du XIX®™ siécle, « n’échappent pas
au conditionnement intellectuel qui provient de leurs études, marquées d’interminables
descriptions et énumérations »*3. Ce sont justement ces tableaux et représentations qui peuvent
nous renseigner sur la maniére dont la «science » de cette période férue d’objectivité
scientifique transformait des données factuelles et des analyses propres a alimenter des
discussions disciplinaires en des portraits et des figures donnant accés a I’altérité coloniale. En
portant notre attention sur la question de I’hygiéne, dont les médecins étaient le fer-de-lance,
on constate la résurgence de la doctrine hippocratique qui préconisait d’établir des
cartographies méticuleuses des endroits contaminés qu’il fallait éviter sans pour autant apporter
de solutions de guérison. L’obsession des médecins était des lors de décrire tant le climat que
les races qui y habitaient afin de circonscrire les zones que les militaires et les colons devaient
contourner et fuir*®, Jusqu’a ce que les découvertes de Pasteur, a partir des années 1880,
imposent le role des microbes, la vision néo-hippocratique était percue comme encore valide.
En dépit du fait que ses postulats et théories étaient erronés ses résultats n’en demeuraient pas
moins efficaces*!.

C’est cette filiation assumée, et dont Cabanis fut un des doctrinaires les plus célébres,
qui range la médecine**? dans le domaine de la techné ou en d’autres termes fait du médecin un
technicien qui n’est pas, dans la tradition hippocratique, ce savant qui cherche dans les sciences
exactes le modele indépassable. En revanche, « il sait utiliser les observations pour dégager les
régles générales, et il posséde aussi une aisthesis, un “sens clinique”, un diagnostic adapté a

chaque cas »**

. Mais cette aisthésis renvoie aussi a la question de I’esthétique, en ce que la
médecine fut considérée comme un art, qui a pour vocation « de dominer “le prix du monde”
et la finitude de I’existence, d’atteindre symboliquement, a travers un “savoir” direct et sensible,
une vérité supérieure ou les contradictions du monde fini trouvent leur solution, ou la liberté
humaine et la nécessité extérieure se réconcilient »**4. La médecine hygiéniste s’appliquait dés

lors & proposer tout un arsenal de mesures qui visent a assurer I’harmonie entre les contraintes

439 Léonard, Jacques, « Médecine et colonisation en Algérie au XIXe siécle », in Annales de Bretagne et des pays
de I’Ouest, n° 2, 1977, p. 485.

440 Cf. Osborne, M. A., « La renaissance d’Hippocrate. L hygiéne et les expéditions scientifiques en Egypte, en
Morée et en Algérie », in M.-N. Bourguet, B. Lepetit, D. Nordman et a/ (dir), L invention scientifique de la
méditerranée. Egypte, Morée, Algérie, op.cit.

41 Lecuyer, Bernard-Pierre, « Médecins et observateurs sociaux : les annales d'hygiéne publique et de médecine
l1égale (1820-1850) », Pour une histoire de la statistique, T.1, Paris, INSEE, 1977.

442 Je fais ici référence plus spécifiquement a I’hygiéne publique qui a le plus confondu les questions & proprement
médicales et tout ce qui touche aux thématiques de la géographie médicale.

443 Dixsaut, Monique, Le naturel philosophe : essai sur les Dialogues de Platon, Paris, Vrin, 2001, p. 59.

444 Foucart, Jean, « Formes symboliques, aisthésis et lien social », Pensée plurielle, vol. 1, n°4, 2002, p. 122.

145



environnementales et I’humaine condition. Cette maniére de procéder, tout en ayant recours a
des outils d’ajustement tels que les statistiques, laissait aussi une grande part a la subjectivité et
au sens dans ’appréciation de la chose vue et dont le médecin a été témoin.

En analysant les textes des médecins hygiénistes, y compris les plus notoirement connus
tels que ceux de Villermé ou encore de Parent-Duchatelet, on peut y distinguer cette part de
non-dit qui donne lieu & une forme de voyeurisme qui invite le lecteur a descendre dans les bas-
fonds de la société. Les chiffres sont la convoqués pour démontrer le poids de tel ou tel fléau
(prostitution, diverses maladies, etc.), mais les médecins ne s’en contentaient pas et usaient
d’images et de métaphores dignes des figures qui hant(ai)ent la littérature. En métropole
I’hystérique par exemple était un sujet de prédilection a la fois de la médecine mais aussi de la
littérature. Les deux s’autoalimentant et construisant des archétypes qui permettaient la de
mobiliser la figure de 1’hystérique pour nommer un certain nombre d’anormalités caractérisées
notamment par les convulsions et la mobilité (ainsi toute manifestation de la classe ouvriére par

exemple sera ainsi décrite comme convulsion maladive preuve de I’hystérie du peuple*®®.

5.1.2 Narration médicale et inesthétisme racial

Qu’en est-il de I’ Algérie ? De quoi étaient-ils témoins tous ces médecins qui partaient dans les
colonies en portant le flambeau de la civilisation ? Les données recueillies, décrites et
interprétées donnaient lieu a des conclusions qui renforcaient les distinctions raciales en pensant
le terrain colonial « comme des sites extériorisés ou [...] [les] frontiéres internes seraient
menacées et clarifiées »*¥. Dés lors, face a la menace réelle de rébellion des indigénes, mais
aussi de toutes les « contagions » pouvant provenir de ces derniers, 1’Algérie allait devenir
progressivement le lieu idéal ou I’Européen se re-construit en gommant les différences internes,
notamment de classe, qui rendaient illusoire toute idée d’unité nationale. Mais revenons a cet
aspect narratif de la médecine hygiéniste et coloniale et la maniére dont elle fagonnait
I’Indigéne. Outre le fait que ces travaux étaient lus comme source donnant assise a
’argumentation sur la différenciation raciale*¥’, ils contenaient pour la plupart une partie ou

plusieurs traitant a la fois de I’histoire et des maeurs passées et présentes des différents peuples

445 Beizer, Janet, Ventriloquized bodies. Narratives of hysteria in Nineteenth-Century France, New York, Cornell
University Press, 1994, p. 8.

446 Stoler, Ann Laura, « Eduquer le désir : Foucault, Freud et les sexualités impériales », Genre, sexualité &
société, n°3, 2010. URL : http://gss.revues.org/1479

47 Les données fournies par le terrain algérien sont ainsi vues par Broca comme des « [...] des faits précieux pour
I’anthropologie ». Paul Broca cité par Lorcin, Patricia M. E., Kabyles, arabes, frangais : identités coloniales,
op.cit., p.173-174.

146


http://gss.revues.org/1479

qui y ont habité. Si la problématique des différents travaux était assez explicite, a savoir
I’acclimatation, trés vite ils se sont attachés a donner un apergu assez détaillé de la vie de 1’étre
indigéne. Deux aspects ressortent des descriptions de 1’Indigéne. D un coté, les récits abordent
les coutumes de ces derniers en prenant soin de montrer des femmes indigénes immergées dans
une quotidienneté éthérée ou le charnel est omnipresent. Ainsi de la « femme arabe » du
Docteur Bonnafont, qui s’est illustré par de nombreux ouvrages savants mais aussi par des
travaux spécifiques sur ses « mémoires » de terrain durant ’exercice de ses fonctions. Certes,
ces récits pouvaient étre toujours inscrits dans une logique propre a la question hygiénique mais
on en oublie vite la finalité pour ne retenir que les efforts déployés pour faire voir les ornements
que recelaient les maisons et les bains algériens. Ces médecins mettaient en avant leur qualité
de médecin pour montrer le privilege de leur fonction qui leur permettait de pénétrer dans les
foyers musulmans et de pouvoir rester parmi les femmes. Bonnafont, comme tous les autres
médecins hygiénistes qui consacraient une large partie de leurs récits aux traditions locales,
nous conte les ruses des femmes arabes qui multipliaient les stratagémes pour rejoindre leurs
amants — moyennant rétributions bien entendu. La scéne coloniale est orgiaque et pleine
d’intrigues savoureuses. Si I’on en croit Bonnafont, « les intrigues sont plus fréquentes que ne
le ferait supposer la surveillance incessante des hommes. Mais, ici, plus que partout peut-étre,
les femmes, persuadées qu’elles ne sont au monde que pour satisfaire des désirs matériels, se
coalisent pour tromper toute vigilance, et pour mieux profiter de leur jeune age »*8. La tournure
démystifie un des verrous essentiels de la société indigéne basée sur la maitrise des femmes.
Or, dans le long processus du démantelement de la résistance réelle ou symbolique des
Indigenes, les femmes étaient vues comme le dernier rempart de la fierté des colonisé.e.s. D’un
trait, I’érotisme devient concupiscence mais au-dela révéle une société dégénérée. Bien que « la
femme » se distingue de «I’homme » elle n’en reste pas moins excentrique. Nul besoin
d’opérer des comparaisons futiles, toutes les femmes indigénes sous la plume du médecin-
conteur ressemblent aux prostituées européennes. La frontiére s’impose d’elle-méme et aucune
générosité ne saurait les changer, prisonni¢re qu’elles sont de leur/la nature et de la servilité
dans laquelle les enferme leurs hommes. Globalement toutefois, lorsqu’il est question des
femmes, le récit se fait esthétique et dévoile des trésors de beauté et de douceur que la bizarrerie
ici et 1a décrite n’arrive pas a altérer.

Dés qu’il s’agit de donner un tableau de I’homme indigéne le récit se fait sombre et

dépeint ce dernier comme un sauvage n’ayant aucune des délicatesses qu’on connaissait aux

448 Bonnafont, Jean-Pierre, Pérégrinations en Algérie, 1830 a 1842 : histoire, éthographie, anecdotes, Paris,
Challamel aing, Paris, 1884, p.170-171.

147



sociétés musulmanes d’antan. Toutes les activités auxquelles il s’adonne deviennent des lors
I’occasion d’une distanciation raciale avec le colonisateur. Qu’ils aient quelque événement a
féter et c’est 1a une telle démonstration d’amoralité. Bonnafont rapporte encore cette scéne a
laquelle il aurait assisté (bien entendu du début a la fin) : « J’ai vu célébrer dans 1’une des tribus
[...]: quatre filles de débauche, qu’on avait fait venir d’ Alger, étaient les héroines de la féte, et
elles étaient chargées, avec leurs danses obscénes, de recréer un enfant de sept ou huit ans. Est-
ce la de la moralité ? »*4°,

De I’autre coté, sans qu’elle soit en contradiction avec cette vision qui vient d’étre
décrite, la médecine se fait 1’écho de I’amoralité de la société indigéne et du simple fait que
« comme tous les peuples de 1’Orient, 1’ Arabe est sodomite ». Ce constat est formulé par 1’'un
des disciples de Lacassagne qui, en se proposant d’appliquer les enseignements de la médecine
légale pour épauler la justice, ne peut s’empécher pour autant de faire remarquer « que ce vice
s’observe ou la polygamie est permise : dans certains cas, I’homme blasé, énervé par 1’abus des
plaisirs, cherche par la sodomie a réveiller ses désirs, dans d’autres ce sont des hermaphrodites
moraux »**°. S’ensuit dés lors des études de cas qui abondent d’exemples et qui alternent le fait
scientifique et la description voluptueuse. Ces portraits sont assimilables a des photographies
pornographiques qui, sous couvert d’objectivité scientifique et en produisant ainsi de
« nouveaux sites et de nouvelles stratégies de contrdle colonial engendrés par le discours sur la
sexualité [sont] plus facile a identifier que la production des ‘spirales perpétuelles’ de plaisir
et de pouvoir que suggere Michel Foucault. En effet, dans les colonies, ‘‘la thérapie
conversationnelle’” sur le sexe était aussi voyeuriste et visuelle que discursive, et ne s’ inscrivait
pas exclusivement dans le registre confessionnel. Elle concernait moins directement la ‘‘vérité”’
des désirs de chacun que la litanie fantasmée des spécifications sexuelles et des exces qui
distinguaient les Autres des bourgeois européens »*1,

Cette vision de I’Indigéne, chargé de toutes les tares imaginables, s’accompagne d’une
description de « la femme » offerte et s’offrant au tout venant qui fait d’elle la source du mal
absolu pour cette époque, a savoir la syphilis. Inévitablement « la femme indigene » toute
attrayante qu’elle est, serait a I’origine de la perte des siens en leur inoculant progressivement

mais siirement 1’élément qui causera inévitablement leur extinction*®?. Cette seconde vision que

49 Ibid., p. 220. Voir infra

450 Kocher, Adolf, De la criminalité chez les Arabes au point de vue de la pratique médico-judiciaire en Algérie,
Paris, J.-B. Bailli¢re & fils, 1884, p. 169.

451 A, Stoler, op cit. « Eduquer le désir : Foucault, Freud et les sexualités impériales », op. cit.

42 Cf. Le Cour Grandmaison, Olivier, Coloniser. Exterminer : Sur la guerre et I’Etat colonial, note de bas de
page 96.

148



I’on peut qualifier d’inesthétique, qui est convoquée souvent dans les mémes récits, opére en
miroir de la premiere intention qui, elle, ouvre sur un imaginaire opposé et tout aussi alléchant.
Le caractére corrompu du peuple indigeéne sert ici d’effet rhétorique repoussoir qui, tandis que
les descriptions érotiques permettaient de laisser libre court a un désir européen bridé, tend a
contenir cette tentation.

On peut ainsi relever une contradiction quant a la perception de I’Indigéne. C’est 1a que
la fonction de ceux qui tenaient ces discours joue un role primordial. En effet, ils auraient été
tenus uniquement par des romanciers, 1’incidence aurait ét¢ minime, mais ils sont I’ceuvre de
professionnels de la santé et qui les tiennent en tant que tel. Il faut ici relever a nouveau la
technicité auquel le discours colonial a recours sans que cela pose de probléme d’ordre logique
et sans qu’ils soient tenus a une quelconque justification. Ce sont des discours qui se suffisent
a eux-mémes et qui, en dépit de leur invraisemblance, ont ancré dans 1’imaginaire un fond de
« Vveérité ». Ce fond aurait pu rester la, relégué dans le fait colonial sans importance ou du moins
sans conséquence, mais la force des idées est qu’elles échappent le plus souvent a leurs
contextes. Ces portraits de 1’indigéne avec les tares qui lui sont associées, que la science a
produit et a cautionné pendant un laps de temps qui a suffi a les rendre crédibles, pour ne pas
dire vrais, sont passés a la postérité. La loi positive seule ne suffit pas a briser la chaine des
idées. Il n’est qu’a voir la pérennité des clichés raciaux y compris dans la recherche médicale
qui connait une «biologisation accentuée des différences au niveau des discours et des

pratiques cliniques »*2.

5.2 Altérité coloniale genrée

5.2.1 Discours médical et sexualisation des Indigénes

Quand je parle de médecine coloniale, j’entends le discours et les savoirs produits par
I’ensemble de médecins praticiens, pharmaciens, chercheurs - militaires ou civils - que la
colonisation a amenés dans son sillage***. Ceux-ci ont joué un role majeur dans 1’entreprise
coloniale. Les médecins ont accompagne, comme dit plus haut, la progression de la colonisation
des les premiéres années de la colonisation (1830). Ils furent pour la plupart des médecins
militaires méme si, comme le montre le travail précieux d’Yvonne Turin, I’apport de la

médecine civile n’était pas moindre dans cette progression*®. Tout au long de la colonisation,

453 De Plaen, Sylvaine, « Racisme et science aujourd'hui : vers une nouvelle biologisation de la différence ? »,
L'Autre, vol. 9, n°3, 2008, p. 377.

454 Je suis ici Eric Deroo qui élargit cette acception & tous ceux qui secondait I’ Armée dans le domaine médical.
45 Cf. Turin, Yvonne, Affrontements culturels dans I’Algérie coloniale : écoles, médecines, religion, 1830-1880,
F. Maspero, Paris,1971.

149



les médecins, ne se sont pas contentés d’intervenir dans le domaine*®, fut-il élargi, qui était le
leur. Dans leurs rapports médicaux, leurs essais sur la situation de la santé en Algérie ou encore
dans leurs meémoires, ils dépassaient largement le cadre de la pratique médicale pour se situer
sur le terrain de la politique. Cette évolution du réle du médecin n’avait rien de spécifique a
I’Algérie. Dés la naissance de la Troisieme République, les médecins vont jouer un rdle
prépondérant dans la vie politique métropolitaine, en tant que députés, maires et responsables
politiques®’ et dans les colonies, en tant que missionnaires, porteurs du flambeau de la
« civilisation ». Dans 1’ Algérie coloniale, comme dans toutes les autres colonies européennes,
les médecins ont produit un corpus de savoirs précieux (géographiques, météorologique,
anthropologiques) sur les colonisé.e.s et leurs mceurs. De méme que pour les populations
minorisées en meétropole, les savoirs coloniaux a vocation scientifique vont largement
contribuer a naturaliser les inégalités. Cette naturalisation qui institue une dualité
interne/externe au sein méme de la nation sera également a 1’ceuvre dans « I’intégration » des
colonisé.e.s avec un statut de paria dont la différence infériorisée fournira tout au long de la
colonisation, et au-dela, une « clef universelle de I’histoire et de la société » perpétuant les
inégalités et les hiérarchies «en les rattachant a une logique qui permet d’évaluer certains
groupes sociaux sur la base de leur naissance, pour les construire en catégories homogeénes a
part »*8, Par leur position, aux avant-postes de « la civilisation I’universelle », les médecins
étaient des acteurs privilégiés de la construction homogéne des Indigénes et de leur évaluation
sur 1’échelle du progres a partir des catégories de race et de genre.

La situation dans la nouvelle colonie, a partir de la naissance de la I11° République, était
assimilable pour ainsi dire a un systeme d’apartheid de fait qui deviendra légal avec la
promulgation par décret en 1875 du Code de I’indigénat. Ce dernier entérinera juridiquement
la séparation entre Européens et Indigenes ; il finit par enlever toute illusion quant a une
éventuelle acquisition pleine et entiere des droits par les Indigénes. Le code renforce
I’hermétisme des communautés indigénes et européennes : la connaissance de 1’autre ne
pouvait se faire, des lors, que sur la base des préjuges largement diffusés et des représentations

durablement confortés par les différents discours scientifiques et artistiques qui ont trouvé dans

456 11 me semble important de le répéter tant leur apport fut immense mais en méme temps minimisé a la fois par
la corporation et les historiens, Deroo, Eric, « Représentations des médecins coloniaux dans I’imagerie populaire
frangaise, 1860 — 1960 », Médecine Tropicale, 65/ 3, 2005.

457 Ellis, Jack D, The Physician Legislators of France. Medicine and Politics in the Early Third Republic, 1870 -
1914, Cambridge, Cambridge University Pressa,1990.

458 Varikas, Eleni, Les rebuts du monde. Figures du paria, Ed Stock, 2007, p.131.

150



les colonies un formidable terrain d’investigation et de déploiement des fantasmes
métropolitains.

Si le déploiement de tels fantasmes ne reléve pas spécifiquement de la médecine, mais
plutét du romanesque et de la fiction, une étude de la médecine coloniale ne saurait les écarter.
Qu’il s’agisse de médecins militaires en activité ou a la retraite qui racontent ou se souviennent
de leurs campagnes et expéditions militaires, ou de médecins civils qui relatent leur quotidien
de meédecins banals, ils offrent a leur lectorat européen des descriptions croustillantes,
voire « pornographiques » deguisées en discours savant. On y retrouve le souci des détails
suggestifs de la vie et des mceurs, sexuels de préférence, des hommes et des femmes
colonisé.e.s. Plutot que d’écarter comme « hors sujet » ou comme préjugés individuels ces
éléments non « scientifiques », je me propose au contraire de les prendre au sérieux, comme
dimensions constitutives d’un discours producteur de savoir sur les peuples conquis qui traduit,
en méme temps qu’il les rend possible, un regard « altérisant », une grille de lecture durable de
la réalité des pays colonisés et de leurs habitants.

Voici, en guise d’exemple, en quels termes un médecin militaire présente, dans ses mémoires,
les meeurs des femmes de Constantine : « Le bey Achmet, que nous avons dépossédé en 1837,
menait la conduite d’un Sardanapale au petit pied ; ses désirs, pour les femmes et pour les
chevaux, étaient si ardents et si illimités, qu’il n’y a pas de crimes qu’il n’ait fait commettre
pour les satisfaire »*°. Ainsi, apprend-t-on qu’afin de « faire disparaitre 1’obstacle qui se
dressait entre lui et 1’objet convoité » et «rendre plus facile la satisfaction de ses
nombreux caprices », ce Sardanapale avait défendu a tous les habitants de la ville, sous peine
d’une punition sévére, d’arréter dans les rues toute femme, quelle qu’elle fit, « méme la leur.

Il avait pour but de faciliter ainsi les allées et les venues des femmes, et de leur permettre de
faire des visites quelquefois peu orthodoxes. (...). Chaque femme laisse au bain ses habits, ses
bijoux, etc., s’affuble du costume dont je viens de parler et se rend a 1’endroit convenu. Une
fois la visite faite, elle retourne au bain, y reste quelques instants pour refaire sa toilette, et
reprend ensuite la direction de son domicile »*6°.

Les descriptions « renseignées » et « scientifiques » de ce médecin, qui sont aussi des discours
d’une guerre de conquéte en train de se faire, présentent une image moralement et politiquement
disloguée de la société indigéne en montrant I'impuissance des hommes a maitriser leurs
femmes. En effet, si comme le montre McClintock, la différence de genre sert a etablir a la fois

les limites de la différence nationale et le pouvoir entre hommes, si les femmes reproduisent les

459 Bonnafont, Jean-Pierre, Pérégrinations en Algérie, 1830 a 1842, Challamel Ainé Editeur, Paris, 1884, p.164.
40 Ipid. p. 165.

151



frontiéres entre groupes nationaux par la restriction de la sexualité et du mariage*®* la pérennité
de la communauté nationale n’est envisageable que si le corps des femmes est préservé. Le
corps des femmes est la nation*? La permissivité de ces mceurs viendrait montrer non
seulement I’impossibilité d’une véritable nation indigene, mais aussi le caractére problématique
de leur intégration dans la nation francaise.

Comme bon nombre de ses collégues, le Dr Bonnafont, médecin ordinaire, tient un discours,
qui pose une question éminemment politique : « les Arabes doivent-ils et peuvent-ils étre
assimilés ? »*2, En plus de justifier « la dépossession » de ce Sardanapale despotique qui traite
les femmes comme des chevaux, les arrache a leurs maris pour les corrompre et les pousser a
la débauche, cette theéatralisation érotique de la société «indigene », se rapproche de la

littérature dont elle s’inspire sans doute*®*. L’

érotisation des ennemis, et plus particulierement,
de « leurs » femmes apporte une réponse a la question de I’assimilation. Elle a, d’une part, pour
effet de constituer la société indigéne comme radicalement autre de la société francaise, ne
pouvant pas de ce fait prétendre aux mémes droits que les Européens. D’autre part, elle apporte
une légitimation genrée a la colonisation dont la mission civilisatrice consiste a remédier a la
déchéance et la corruption morale des femmes victimes du despotisme masculin.

La description des mceurs indigenes et du caractére prétendument anormal n’était pas
restreinte et circonscrite a une catégorie particuliere de la population colonisée. Toutes et tous
étaient décadents. A partir de la deuxiéme moitié du XIX® siécle, sous I’impulsion notamment
du Dr Alexandre Lacassagne, fondateur de I’anthropologie criminelle, les questions liées aux
« déviances » allaient devenir une préoccupation majeure de la médecine hygiéniste et Iégale
en métropole et dans les colonies. Lacassagne contribuera largement au développement et a
I’étude de tout ce qui reléve des attentats aux meeurs (pédérastie, sodomie, bestialité, etc.)*®°.
Mais contrairement a la société européenne (métropolitaine et coloniale) qui recéle des
déviants, la dégénérescence de la société indigéne est décrite et présentée comme générale. La
frontiere entre ceux qui sont passés a I’acte et les autres est mince. C’est le theme de la bestialité

et de la sodomie, qui va servir a caractériser cette anormalité et qui sera présenté par les

médecins coloniaux comme une des caractéristiques de la race arabe. Comme 1’affirme Particia

461 McClintock, Anne, « family feuds: Gender, Nationalism and the Family », in Feminist Review, N° 44, 1993.
462 Tyekovic, Rada, Dame nation. Nation et différences des sexes, Ravenne, 2003.

463 Bonnafont, Jean-Pierre, Pérégrinations en Algérie op.cit, p. 1.

464 Cf. par exemple les descriptions suggestives qu’on retrouve dans les récits d’un Gérard de Nerval qui laissent
I’imagination se sustenter par la croustillance des détails. Ces détails suggestifs nous les retrouvons par exemple
chez Théophile Gautier (Gautier, 1973) qui représente des étres racialement lointains mais qui exhibent, en méme
temps, des corps semblables et conformes aux canons de la beauté admis dans la bonne société métropolitaine.
Cette beauté était contrebalancée, et pour ainsi dire annulée, par des comportements et des meeurs anormales.

465 Lacassagne, Alexandre, Précis de médecine légale, Paris, Masson & cie, 1906.

152



Lorcin, la question morale, en prenant appui sur des considérations hygienistes, va servir a
construire des catégories raciales*®®. Cette hiérarchisation raciale va s’appuyer sur la catégorie
de genre qui reproduit, en les inversant, les dualismes métropolitains qui ont servi a I’exclusion
des minorisé.e.s (ouvriers, femmes, juifs, anormaux, etc.). Ainsi, la famille indigéne sera
présentée comme déstructuré.c.s et comme incapable de fournir une base solide a 1’édification
d’une conscience nationale.

Les femmes indigénes sont présentées par les médecins coloniaux comme sujettes a toutes les
formes de perversion. Selon le Dr Lasnaveres, chirurgien de la marine a la retraite, ’amoralité
de ces femmes (tribadisme, prostitution) serait le résultat, de la polygamie. Les femmes se
retrouvent au centre de la démonstration de ’incapacité des Indigénes de se conformer aux
exigences de la civilisation. Les femmes, aussi bien indigénes qu’européennes, sont
prisonnieres « de leurs organes sexuels (qui) sont la racine et la base de la structure de la femme
et le principe de sa vie » et qui détermine « et influe sur tout le reste de I’économie vivante »*¢7.
A cette différence pres, que si les Européennes sont également susceptibles de dévier,
contrairement aux femmes indigénes, leur déviance peut étre contenue grace au climat, et
surtout a la vigilance des hommes.

Le discours colonial était a sens unique et épousait de ce fait I’évolution d’une oppression a la
fois discursive (production d’une description coupée de la réalité, ou enjolivée) et matérielle
(répression militaire et administrative). Les connaissances produites par ce discours médical
enfermaient les Indigénes dans une naturalité a laquelle ils ne pouvaient échapper. Ce savoir
« médical », a I’inverse des ceuvres artistiques des orientalistes, pouvait temporairement se
réclamer de la dignité scientifique de leur fonction de médecin pour alterner récits médicaux,
propos politiques et fictions érotiques. Les descriptions des Orientalistes nous sont aujourd’hui
plus familieres que celles des médecins du fait de I’intemporalité de 1’ceuvre d’art et de la
disqualification morale et scientifique du discours Iégitimant la colonisation, comme c’est le

cas du discours médical*®®,

466 Lorcin, Patricia M.E, op.cit, p. 155.

467 Lasnavéres, Jean-Joseph Maximilien (Dr), De ['Impossibilité de fonder des colonies européennes en Algérie,
E. Thunot et Cie, Paris, 1866, p. 66.

468 Le role joué par les orientalistes est primordial pour la survie des catégories en les fixant dans I’imaginaire
collectif par I’entremise de leurs productions artistiques. La profusion de ces ceuvres va contribuer a systématiser
I’opération mentale associant 1’”indigéne” aux caractéristiques censées le définir. Sous la plume du peintre
I’”indigene” algérien devient I’Oriental et c’est en ce sens que 1’on peut dire que les Orientalistes ont contribué a
créer les catégories coloniales. Vu sous cet angle, les Orientalistes constituent un des piliers de cet édifice colonial
(Astier, Loutfi, Littérature et Colonialisme. L'expansion coloniale vue dans la littérature romanesque, 1871-1914.
Paris, Mouton, 1971, p. 51). Ces productions orientales vont durablement s’installer dans un imaginaire collectif
et vont contribuer et étre une source de compréhension des identités dites « occidentales » et « orientales ».

153



Face a ce discours, quelques Indigénes tenteront en vain de dire aussi leur vérité a eux/elles.
Un des premiers médecins indigénes, le Dr Morsly, Taieb Ould, adjoint a titre indigene au maire
de Constantine, réclamait en 1894 un autre traitement et une autre attitude a 1’égard des
Indigeénes. Sans remettre en cause la présence de la France en Algérie, il appelait a I’'unité et au
dépassement des différences : « c’est le moment ou doivent s’unir deux peuples fréres, dont les
deux origines ne sont pas si éloignées 1I’'une de 1’autre, dont les veines portent un sang
semblable, dont le cerveau peut concevoir les mémes idées »*%°. Dans ce discours de la trop
peu nombreuse élite algérienne, aucune réponse et aucune contre-affirmation des descriptions
coloniales des mceurs indigenes. Les Avaient-ils intégrées comme ils avaient intégré, pour un
certain nombre d’entre eux, le discours antisémite prévalant en Europe, comme ce fut le cas
pour le Dr Morsly ? Ou s’agissait-il d’une forme de pudeur intellectuelle ? Une chose est slre,
les paroles de ces intellectuels se concentraient sur une réhabilitation uniquement sociale et
politique, et la fin du Code de I’Indigénat.

La hiérarchie coloniale (ségrégation raciale et inégalité des droits) va se nourrir du discours
savant afin de maintenir et proroger le Code de I’indigénat, qui devait étre a 1’origine temporaire
et limitée a sept ans. Le discours colonial va considérer, et se servir de, « la condition de la
femme (...) (comme un) des signes qui permettait de juger avec le plus de certitude I’état social
d’un peuple, ses meeurs et son degré de civilisation »*’°. On retrouve ici cette idée du progrés
social qui se mesure par le degré de liberté des femmes. Au début du XIX® siecle, Charles
Fourier avait proclamé que « les progrées sociaux s'opérent en raison du progres des femmes
vers la liberté, et les décadences d'ordre social s'opérent en raison du décroissement de la liberté
des femmes »*1. Dans le contexte colonial, cette formule qui critiquait a I’origine sa propre
société, allait connaitre un grand succes: le statut des femmes occupera une place
prépondérante dans la démonstration de 1’infériorité des Indigénes. Cette infériorité va
s’appuyer sur le statut des femmes auxquelles la société indigéne, du fait de ses fondements
religieux, ne reconnait qu’une position d’objet (utilitaire et sexuel). L’infériorisation des
femmes indigénes va légitimer « 1’autorité des colons européens, tout en déniant les droits

472 L’

politiques de I’Autre dont la culture était jugée inférieure » oppression des femmes

indigénes servaient des lors d’alibi pour asseoir la domination coloniale et le général Daumas

469 Morsly, Taieb Ould (Dr), Contribution a la question indigéne en Algérie, Impr. de J. Marle et F. Biron,
Constantine, 1894, p. 104.

470 Clancy-Smith, Julia, « Le regard colonial : Islam, genre et identités dans la fabrication de 1’Algérie frangaise,
1830-1962», Sexisme et racisme : le cas francais, NOF, vol 25, N°1, 2006, p. 31.

47! Fourier, Charles, Vers la liberté en amour, Ed Gallimard, 1975, pp.132-133.

472 Clancy-Smith, op.cit, 27.

154



le dit clairement quand il déclare dans La femme arabe : «je me suis mis a I’ceuvre, m,
principalement, par cette pensee politique, que si je parvenais & déchirer le voile qui couvre
encore les meeurs, les coutumes et les idées, justes ou fausses, d’un peuple qu’il nous importe
si fort de connaitre sous toutes ses faces, il deviendrait plus facile de lui choisir habilement les
remedes qui pourraient convenir, le mieux, aux maladies morales dont nous le croirions
atteint »*3. La connaissance et le savoir produits sur les colonisé.e.s avaient une visée pratique
en ce sens justement que les descriptions des meeurs indigénes et plus particuliérement celles
des femmes arabes, qui étaient décrites comme soumises au joug des hommes indigenes,
prétendaient en méme temps vouloir les affranchir de la servitude dans laquelle elles étaient
plongées. Il appartenait, selon Daumas, a ceux qui étaient en charge des affaires des colonies et
au contact des colonisé.e.s de se décider a « trouver, sous la tente, des victimes, prétes a
seconder nos efforts, ou bien des compagnes dévouées a leurs maris, a leurs familles, contentes
du sort que Dieu et les hommes leur ont assigné sur terre »*7,

L’intérét du discours colonial & propos des femmes indigénes renforcera a leur égard la
méfiance durable du nationalisme algérien qui fera du virilisme, de la famille et de la protection
des femmes des symboles de la nation algérienne. Cette derniére, comme c’est le cas pour toutes
les nations, dépend de la maitrise du canal par lequel se perpétuent ses « normes » et sa
« culture ». La « pureté » et la « corruption » de ce qui constitue « I’ame de la nation », qu’elle
porte le nom de « culture », « race » ou « ethnie », résident dans le controle des femmes en tant
que voies de transmission de cette « &me ». Découlant de cette logique mortifére, il n’est pas
donc étonnant de voir en temps de guerres les belligérants se livrer a des viols systématiques,
voulant ainsi souiller ce qui constitue I’essence de la communauté ennemie. Qu’il s’agisse de
périodes de paix ou de guerre, les femmes deviennent des emblémes, au méme titre que les
drapeaux et les hymnes nationaux, censés raffermir un lien imaginaire et fédérer autour d’une

nation constituée d’un « nous » homogene™.

473 e général Daumas cité par Titah, Rachida , La galerie des absentes, Editions de I’ Aube, 1996, p. 73.

474 Ibid, p. 74.

475 Cf. Thébaud, Frangoise, « Penser la guerre a partir des femmes et du genre : I’exemple de la grande guerre »,
in Astérion, n° 2, juillet 2004.

155



5.2.2 Racialisation et construction du genre

Comme le souligne E. Varikas, le monde colonial selon le colonisateur est organisé selon un
axe spatiotemporel qui va du noyau central vers I’extérieur ; « un ‘Intérieur’ en évolution
culturelle et sociale perpétuelle, et un ‘Extérieur’ passif et homogeéne ou le changement
n’advient que par la diffusion des idées, des marchandises, des colons, des connaissances
technologiques, de modes de production, d’institutions politiques qui arrivent du centre »*’°.
Les médecins participaient a asseoir I’idée de passivité et d’amoralité du peuple indigéne qui
place le noyau (métropole et colons) du c6té de I’action et de la (bonne) virilité et I’extéricur
(les colonisé.e.s, mais aussi les marginaux et anormaux métropolitains) du cété de la
dégénérescence et de la passivité. C’est la sexualité dépravée et contre-nature qui sera au coeur
de cette amoralité et passivité. Cette construction active/passive de 1’identité est coextensive a
d’autres oppositions dichotomiques (dedans/dehors, femmes/hommes, normal/anormal,
national/étranger, virils/efféminés, riches/pauvres) qui déterminent et définissent les rapports
de la métropole a ses colonies. Ces oppositions sont au fondement de la construction binaire du
centre et de sa périphérie qui elle est organisée sur ce méme modeéle.

Les médecins vont apporter une contribution importante dans le développement de cette idée
de passivité des colonies. En témoigne le Dr Bodichon, envoyé du gouvernement provisoire en
1848. Fervent partisan de la manicre forte qui était, cependant, pour 1’affranchissement des
esclaves de la colonie et sympathisant des idées féministes de son épouse anglaise, Barbara
Smith, qui séjourna avec lui en Algérie et est considérée comme une protagoniste de
I’orientalisme britannique*’’. Bodichon fut tout a fait sceptique quant a la capacité des
Indigenes de recevoir la civilisation et d’en faire bon usage. Cette incapacité est due, selon lui,
au manque « de persévérance et de suite dans les idées et les sentiments (des Indigenes). Ils
seront ainsi jusqu’a ce qu’ils soient modifiés le croisement, par I’agriculture, 1’habitation fixe,
le contact des nations étrangeres, et qu’ils aient subi un temps d’expiation. Pour qu’ils se
civilisent, il faut, avant tout, qu’ils soient soumis : 1° A I’influence étrangére ; 2° A toute
1’énergie du principe : compelle intrare*’® ; 3° Au glaive de la correction »*’°. Les rapports entre

Indigénes et autorités coloniales seront marqués du sceau de la suspicion et de leur ténacité a

476 Varikas, Eleni, « L’intérieur et extérieur de I’Etat-nation. Penser... outre », in Raisons politiques, 2006/1 (n°
21), p. 8.

477 Ackerman, Gerald M, Les orientalistes de I’Ecole britannique, ACR, Paris, 1991.

478 ’expression Compelle Intrare est une expression liturgique qui signifie Contrains-les d’entrer. P. Bayle, au
17¢me siécle, en fait un des fondements de la persécution des protestants. On la retrouve sous la plume de P.
Enfantin qui voyait a terme nécessaire de forcer les indigenes a se civiliser (Enfantin, Colonisation de I’Algérie,
op.cit., p. 400)

479 Bodichon, Eugéne (Dr), Considérations sur I’Algérie, Comptoir central de la librairie, Paris, 1845, pp. 96-97.

156



ne pas accepter les bienfaits de la civilisation et du progrés. C’est cette méme ténacité qui sera
souligneée et reprise par la psychiatrie coloniale sous 1’égide du Pr Antoine Porot, fondateur de
I’Ecole d’Alger et qui influencera la psychiatrie frangaise par ’entremise de ses disciples,
notamment Jean Sutter. Pour Porot, cette ténacité est une des caractéristiques du
« primitivisme »* de 1’ Algérien qui va au-dela de celui des autres populations indigénes car il
se trouve exacerbé par le fatalisme qui caractériserait les orientaux. Le « primitivisme » ne
serait pas, selon Porot, « un manque de maturité, un arrét marque dans le développement du
psychisme individuel ; il est une condition sociale parvenue au terme de son évolution et
adaptée de fagon logique a une vie différente de la notre »*®1. 11 ne s’agit pas seulement d’une
« maniére d’étre résultant d’une éducation spéciale ; il a des assises beaucoup plus profondes
et nous pensons méme qu’il doit avoir son substratum dans une disposition particuliére sinon
de I’architectonie, du moins de la hiérarchisation ‘dynamique’ des centres nerveux »*%2, Le Pr
Porot défendra 1’idée que les Indigénes se sont figés dans le temps (au moyen age) et que leur
évolution (sociale) est limitée, voire impossible*®3,

L’exemple type du médecin colonial qui ne se contentait pas d’étre a I’arriére-garde nous est
donné par le Dr Jules Harmand qui cumulait les expériences. Médecin de formation mais aussi
homme politique acteur de la conquéte coloniale. Dans son ouvrage, Domination et
colonisation sous forme de recommandations de ce que doit étre la conquéte, il nous livre sa
vision de la fagon d’user avec les Indigenes:

« On doit les traiter avec bienveillance et charité, mais socialement ils ne

comptent pas ; économiquement, ils sont une charge. La conduite la plus
sage a leur égard consistera en général a les refouler dans les régions
encore inutilisées par la colonisation (...) »*8,

En ce début du XX® siécle, il est évident qu’il n’est plus question ni d’association et encore
moins d’assimilation. Désormais seule compte la rationalisation des nombreuses colonies et la
préservation des intéréts de la France. Cet intérét passe par une mise a distance des Indigénes

dans les faits et dans le droit qui est, selon les dires d’Harmand qui fait appel a Gustave Le Bon,

480 Le Pr Porot avec le Dr J. Sutter définiront en 1939 le « primitivisme », qui n’est que le prolongement de la
réflexion du Pr Porot sur la caractére criminel et inné des Algériens, comme désignant un « ensemble de
dispositions d’esprit retrouvées constamment parmi les collectivités et les peuples les moins évolués » (Porot
Antoine (P") et Sutter Jean (D), Le « primitivisme » des indigénes nord-africains. Ses incidences en pathologie
mentale. Marseille, Imprimerie marseillaise, 1939, p. 1).

1 Ipid., p. 18.

482 Ipid.

483 Porot, Antoine (Dr), « Notes de psychiatrie musulmane ». Annales médico-psychologiques, n° 74, 1918, p.
382.

484 Harmand, Jules (Dr), Domination et colonisation. Paris, E. Flammarion, 1910, p. 110.

157



« la force qui dure »*%, Harmand juge que bien qu’il soit possible pour les « races inférieures »
de fusionner, le résultat lui parait irrévocablement néfaste pour les deux races. Il constate de ce
fait que certaines races sont condamnées a rester separées, mais en revanche il en appelle a
adopter une vision pragmatique qui assouplit les assertions des scientifiques au profit de ’action
politique. L’assouplissement ne se voulait aucunement une négation de I’existence des races,
mais une reconfiguration de la cartographie raciale, en considérant que les races inférieures,
en dépit de leurs différences et de leur hétérogenéité se recoupaient et se rejoignaient dans leur
haine des races supérieures. Selon ce schéma, qu’importe les écarts entre les différents groupes
assujettis, ce qui doit retenir I’attention du conquérant ¢’est le ressentiment commun qui anime
ces races inférieures. Cette perspective rejoint d’une certaine maniere celle développée par le
romancier Louis Bertrand qui trouva en Algérie un terrain de prédilection pour développer ses
theses sur « le sens de 1’ennemi » et surtout sur la « rebarbarisation »*¢, |l affirmait dans Le
sens de [’ennemi . « Contre ces agités ou ces dégénérés, c’est le Barbare qui a raison ! Voila
pourquoi (...) il faut nous rebarbariser » afin de rendre la nation francgaise « capables de lutter
victorieusement contre le Barbare, ¢’est lui prendre toutes les qualités qui font sa force, si nous
ne voulons pas étre écrasés par lui »*’. Pour Bertrand, les véritables barbares étaient les
Indigénes, mais il considérait que le contact avec ces derniers pouvait étre bénéfique pour
réveiller la race et pouvoir faire face aux Indigenes avec les mémes armes. Que ce soit Bertrand
ou Harmand, I’ennemi est le Musulman et I’Islam. C’est donc face au fanatisme que la nouvelle
race autochtone, prolongement de la race européenne, devra s’enraciner dans les nouveaux
territoires. Cette « rebarbarisation » fait écho a I’instinct de conservation développé par le
docteur Dupuy, médecin de colonisation a Relizane en Algérie, dans son Essai de politique
positive. Lui aussi reconnaissait en cette fin du 19°™ siécle que I’ennemi était I’Islam.

L’ Arabe sous la plume des médecins coloniaux, a partir de la deuxiéme moitié¢ du 19°™ siécle,
est décrit comme on le verra plus loin comme incapable de fonder une famille et qu’il est
dépourvu de toute pudeur et disposé a tous les vices abjects. Le contact avec les arabes doit,
selon le Dr Dupuy, impulser un élan viril du peuple francais :

«(...) Vous voulez, dites-vous dans vos programmes, faire des hommes ; c’est 1a un

noble but ; mais soyez au moins logiques ; faites la nation virile (...) »%,

485 Ibid., p. 32.

486 Lorcin, Kabyles, Arabes, Frangais : identités coloniales. op.cit., p.270.

487 Bertrand, Louis, Le sens de [’ennemi, Fayard, Paris, 1917, p. 22.

488 Dupuy, Victor (Dr), Esquisse d 'un programme algérien. Essai de politique positive, Imprimerie P. Bienvenu,
Paris, 1882, p. 11.

158



Dupuy écrit en 1882, le danger n’est donc plus interne. Ou si peu. Rappelons que la défaite des
Indigénes en 1871 a conduit a I’adoption du Code de I’indigénat qui légitima la spoliation des
biens des Indigénes et par conséquent contribua largement a leur appauvrissement. En cette fin
de ce si¢cle I’ennemi demeure 1’ Allemagne, mais par un raccourci inattendu, Dupuy trouve que
I’Islam, représenté par 1’ottoman, est I’alli¢ de 1’Allemagne. La virilité apparait comme la
réponse a la perte de 1’ Alsace. Cette virilité va se déployer, comme le montre Annelise Maugue,
a partir de 1871, dans un discours antiféministe exacerbé qui va s’appuyer sur la médecine pour
les ramener & leurs « fonctions naturelles » : maternité et dévouement pour le mari“®. Cette
perte d’une partie de la France est compensée momentanément par les nouveaux territoires et
I’ Algérie n’est plus seulement une colonie mais des departements complétement et absolument
francais. Mais ce que 1’on retient aussi du discours du Dr Dupuy, c’est son aveu que la virilité
n’est pas en soi naturelle, puisqu’il appelle a la « faire » et donc a la construire. Cette
construction se fera, en partie, dans les colonies au contact des Indigénes, non pas seulement en
s’employant a le vaincre militairement, mais en les constituant comme contre-type a I’opposé
duquel se construit un « Nous » francais et des valeurs morales fondées sur la suprématie raciale
des Francais non plus seulement par rapport aux Indigénes mais aussi et surtout par rapport aux
Allemands.

Durant la troisiéme République, la solution au « probleme » indigéne est la séparation instituée
par le Code de I’indigénat. Avant 1871, méme si dans I’ensemble des monographies, médicales
ou ethnographiques, les Indigenes étaient décrits comme inférieurs, leur destin pouvait encore
tendre vers une certaine évolution. Le docteur Dupuy décrivait I’homme arabe comme adepte
uniquement de voluptés charnelles et incapables |a encore de fonder une famille. La famille ici,
on I’aura compris, représente métaphoriquement la nation et plus directement le fondement de
I’édification de cette derniére. L’économie de cette métaphore dépend du contrdle du canal par
lequel la nation se matérialise : I’utérus. Le contréle et I’infériorisation des femmes permettent
par la suite de construire, de naturaliser et de 1égitimer d’autres exclusions*®.

La civilisation que 1’on projetait pour les Indigenes était faite de résignation et de soumission
a la tutelle coloniale. Cependant, la médecine gardait, d’une certaine maniére, une faible illusion
quant a sa capacité d’adoucir I’Indigéne. En témoigne le travail du Dr Bertherand, fondateur
et responsable de I’Ecole de médecine d’Alger et responsable de la Gazette médicale d’Alger.
Celui-ci appelait & une meilleure connaissance des Indigénes en leur montrant les bienfaits de

la civilisation frangaise qu’incarnerait la médecine ; il déclarait en 1855 que la France avait

489 Maugue, Annelise, L 'identité masculine en crise au tournant du siécle, Petite bibliothéque Payot. Paris, 2001.
490 Tyekovic, Rada, op.cit, p.153.

159



« également une conquéte morale a entreprendre, des préjugés a modifier, des erreurs a
redresser, 1’ignorance a dissiper, la misere et I’apathie a détruire, des coutumes a
métamorphoser, des conditions intellectuelles et morales a conserver ou a réprimer, des idées
nouvelles a faire germer, des besoins nouveaux a créer, des bienfaits a répandre, des coeurs a
gagner »* ; il n’en demeure pas moins que le projet médical s’inscrivait largement dans une
optique coloniale. Quant a la connaissance a laquelle ces médecins voulaient avoir acces elle
ne se limitait pas uniquement au recensement de leur besoin. L’objectif était de fournir aussi et
surtout un savoir capable d’informer et de diriger I’action du gouvernement.

Les médecins coloniaux vont contribuer a renforcer les antagonismes (Européens vs
Indigénes, Indigénes arabes vs Indigénes kabyles)*%2. Ces oppositions vont largement se
focaliser sur le statut des femmes dans la société indigene dont les médecins prétendent que les
meeurs sexuelles démontreraient la distance morale et irréductible entre Européens et les
Indigénes.

Ainsi, les Arabes sont decrits par le Dr Lasnarveres comme ayant des traditions et des
comportements plus proches des animaux que des humains®®. Il rapporte, d’aprés une
dissection, que « les Arabes les plus males ont une exhalaison ammoniacale qui saisit surtout
les femmes européennes dont le genre nerveux est trés sensible, jusqu’a leur causer des
affectations hystériques : cette odeur, vous le savez dépend surtout de la résorption de la liqueur
séminale dans 1’économie animale »***. La « bestialisation » sert ici a maintenir et a raffermir
la distance raciale. Racialisation qui aboutit, comme on vient de le voir, a une comparaison
entre les femmes européennes et les Arabes. D’un c6té, ce paralléle opére une hiérarchisation
de deux formes de virilités diamétralement opposées. La premiére, celle des Arabes, est
enfermée dans ’affect de la réaction. Elle est donc improductive. La seconde, celle des
Europeens, sera « policé(e), civilisé(e) et courtois(e) qui assure ’accés aux priviléges de
I’humanité (dont la condition est la maitrise des codes sociaux et politiques dominants) »**°. De
’autre coté, la description de Lasnaveres visait a un contréle accru des femmes europeennes
afin de garantir ’imperméabilité des frontieres raciales. On obtient ainsi, comme le montre Ann

Stoler a ce propos comment « la défense de la communauté, de la moralité, et du pouvoir

491 Bertherand, Emile-Louis (DY), Médecine et hygiéne des Arabes,Germer Bailliére, 1855, Paris, p. 547.

4992 Cf. Lorcin, Kabyles, Arabes, Francais : identités coloniales, op.cit. ; Boetsch, Gilles et Ferrie, Jean-Noél, « Le
paradigme berbere : approche de la logique classificatoire des anthropologues frangais du XIX° siecle ». Bulletins
et mémoires de la Société d’anthropologie de Paris, Nouvelle série, t. 1, n° 3-4, 1889.

493 Lasnavéres Jean-Joseph Maximilien (Dr), De ['impossibilité de fonder des colonies européennes en Algérie, E.
Thunot, 1866, Paris, p. 64.

494 Ibid., p. 65.

45 Dorlin, Elsa, Paris, Myriam. « Genre, esclavage et racisme : la fabrication de la virilité ». Contretemps, n° 16
« Postcolonialisme et immigration », 2006, p. 103.

160



masculin blanc par un contr6le augmenté et un consensus, parmi les Européens, réaffirmant la
vulnérabilité des femmes blanches et la menace sexuelle que représentait les hommes indigénes,
et en créant de nouvelles sanctions limitant leur liberté a tous deux »*%.

De ’autre coté les femmes des colonies, elles aussi, sont décrites a la fois comme masculines
et comme extrémement lascives. On assiste alors a une double infériorisation : raciale et genrée.
Cette représentation des femmes indigénes est faite en compléte opposition aux « femmes
blanches ». Ce double mouvement de « bestialisation » et « d’effemination » avait permis,
comme I’a montré Elsa Dorlin, de naturaliser la condition servile des esclaves*®’. En quelques
décennies, le discours colonial va produire toute une rhétoriqgue qui dévirilisait
les Indigénes hommes visant la, non pas a les exclure de I’humanité, mais a consolider la
hiérarchie et la différence raciale. Ann Stoler montre justement que ces derniéres étaient
« interprétées en termes de différence sexuelle »** et permettaient d’affirmer une homogénéité
des colons, et par conséquent des colonisé.e.s, en instaurant une frontiere des meoeurs et des
conduites sexuelles qui étaient loin d’étre symétrique entre les hommes et les femmes*°,

Un des exemples de cette « bestialisation » nous est donné par L’ouvrage du Dr E.-A.
Duchesne, membre du Conseil d’Hygiéne et de salubrit¢ qui, a propos des mceurs qui
prévalaient dans la ville d’Alger du temps des Turcs, affirme : « Ceux qui connaissent les
meeurs arabes savent combien ils sont adonnés a la sodomie »°%.

Le schéma de démonstration opéré par 1’auteur est assez simple. En effet, pour lui tous les
Arabes sont des sodomites et sont de ce fait plus proches des animaux que des humains. Mais
I’auteur ne s’arréte pas la et il passe ensuite a la situation qui prévalait depuis ’arrivée de la
France sur les terres africaines. Pour Duchesne, les penchants pervers des indigénes sont dus a
la claustration des femmes. Enfermement qui se prolonge en dehors de chez elle, puisqu’elles
ne sortent que voilées. Dés lors, les hommes indigénes, n’ayant pas d’objets pour fixer leurs
désirs, les assouvissent de toutes les manieres. Il conclut : « C’est la séquestration trop absolue

des femmes qu’il faut en accuser. Plus les passions sont vives dans ces climats, et plus on a

géne les femmes ; ¢’est pour les garder qu’on a mutilé des hommes, qu’enfin on a inventé des

4% Stoler, Ann Laure, « Genre et moralité dans la construction impériale de la race ». Actuel Marx, n° 38-2, 2005,
2005, p. 85.

497 Dorlin, Elsa, « Les blanchisseuses : 1a société plantocratique antillaise, laboratoire de la féminité moderne ». In
Rouch, Hélene, Dorlin, Elsa, Fougeyrollas-Schwebel, Dominique, Le corps, entre sexe et genre, L’Harmattan
« Bibliothéque du féminisme », Paris, 2005.

498 Stoler, « Genre et moralité dans la construction impériale de la race », op. cit, p. 94.

49 Ibid., p. 94 et suite.

590 Dychesne Edouard-Adolphe (Dr), De la prostitution dans la ville d’Alger depuis la conquéte, J.-B. Bailliére,
Paris, 1853, pp. 35-38.

161



eunuques »*%%. Au détour d’une description pseudo scientifique, le Dr Duchesne laisse libre
cours a sa plume, comme s’il voulait tenir en haleine son lectorat. Il cite ainsi longuement les
carnets de voyages d’aventuriers ou 1’on voit des ruelles tortueuses et sombres qui donnent sur
des espaces ou des odalisques attendent pour s’offrir°%.

Les femmes sont ainsi tour a tour cause de la débauche homosexuelle des Arabes et en méme
temps source de volupté d’Européens qui peuvent « connaitre» et voir les délices
qu’emprisonnent les maisons mauresques. Elles sont potentiellement toutes des prostituées.
Pour Duchesne, c’est la misére qui pousse les Européennes a se prostituer. En revanche chez
les Indigenes : « La misére, I’influence du climat, un relachement extréme dans les meeurs, une
répugnance instinctive de la femme pour les travaux manuels assez commune aux peuples du
midi, le manque absolu de principes religieux, et la grande facilité accordée aux Maures de
répudier leurs femmes, sont » seraient avec I’abstinence des hommes a 1’origine de la
prostitution indigéne®%,

Les descriptions de Duchesne sont de nature a enflammer 1’imaginaire européen. Ce qui aurait
pu étre considéré comme un récit « pornographique » en métropole devient dans les colonies
un discours de vérité. Cette sexualité honnie et dont il ne faut surtout pas parler est déclamée a
profusion et sans aucune restriction. Les colonies offrent 1’opportunité de laisser divaguer son
imagination en se donnant le bon réle du moralisateur qui arrive sur des terres ou le vice est de
rigueur. L’interdit ici se dit et se conte produisant ainsi ce que Foucault a appelé un « régime
de vérité »°%*. On voit trés bien dans le discours de Duchesne comment s’opére le partage entre
le «vrai » et le « faux » en mettant en avant un argumentaire médical sensé « prouver » les
affirmations avancées qui permettent la construction d’une frontiére raciale entre les Européens
et les Indigenes.

Ce discours médical prétend a un savoir né de I’expérience sur le terrain. Il montre les
perceptions et représentations que la société coloniale avait des Indigénes, produites et relayées
par ceux-la méme qui étaient censés symboliser I’avénement de la civilisation et de son
expansion. Ce discours montre 1’apport heuristique de la sexualit¢é pour comprendre le
processus de racialisation a la fois des Francais et des Indigenes. En effet, c’est par le biais de

la sexualité que les médecins coloniaux opérent une hiérarchisation des roles sexués au sein de

O Ibid., p. 44.

392 Ibid.

503 Ihid., p. 70.

304 Cf. Foucault, Michel, Naissance de la biopolitique, Seuil/Gallimard, Paris, 2004, p. 37.

162



la communauté indigéne qui va permettre de construire en méme temps une normalité
européenne et une frontiére raciale entre Frangais et Indigénes.

Frantz Fanon, dans les Damnés de la terre, constatait que « le combat que mene un peuple pour
sa libération le conduit selon les circonstances soit a rejeter, soit a faire exploser les prétendues
vérités installées dans sa conscience par I’administration civile coloniale, I’occupation militaire,
I’exploitation économique »°*°. C’est de ces mémes vérités dont il a été question dans ce
chapitre. Fanon entendait démonter les arguments et les vérités d’un Porot sur la criminalité
innée des Algériens qui affirmait en 1932 que « la préoccupation de virilité est, pour cette race,
une idée dominante et parfois obsédante »°°. Un des corolaires de cette obsession est la
propension des Algériens a la criminalité sous ses diverses formes. La lutte que préconisait
Fanon contre ces Vérités intériorisées est encore plus que jamais d’actualité d’un c6té comme
de I’autre rive de la méditerranée. Ainsi de cette question de la criminalité de 1’Algérien qui
n’est pas, dans le contexte colonial, considérée comme le résultat de rapports sociaux mais la
conséquence d’un déterminisme naturel. Interroger ce déterminisme revient a pointer du doigt
ce que nous avons hérité de cette histoire coloniale et ce que nous avons intériorisé comme legs

« infame » qui nous condamnent a ne pas aller a la rencontre des autres.

395 Fanon Frantz, Les damnés de la terre, Paris, Gallimard « Folio », 1991, p. 351.
306 Porot Antoine, Arrii Come, « Impulsivité criminelle chez ’indigéne algérien ». Annales médico-
psychologiques, n° 90, 1932, p. 592.

163



6 Paladins de la modernité

164



La «scéne » coloniale semble étre a la fois le champ de tous les possibles (pour les
Européen.ne.s) mais aussi le théatre des restrictions les plus infames (pour les Indigénes) qui
contredisent a tous les étages la marche forcée du progres. Si le XIX® siecle fut a coups sir le
siécle de toutes les innovations, a la fois politiques et techniques, qui annonce a bien des égards
les avancées de 1’¢re qui va suivre, elle est aussi une des matrices du désastre. A la question de
savoir comment le XX siécle a pu engendrer de telles monstruosités qui nient toute humanité,
il nous suffira de tourner notre regard du co6té des colonies et il nous sera aisé alors de
comprendre 1a ou la rupture a eu lieu. Bien entendu, en faisant référence a la période coloniale
circonscrite au XIX® si¢cle et au territoire algérien, je n’en fais pas la le paradigme absolu et
indépassable. D’autres généalogies encore plus longues marquent d’autres jalons et d’autres
origines qui se rejoignent et forment les conditions de possibilités des horreurs qui porteront le
nom de Shoah et de génocide. Le paroxysme de I’ignominie que furent ces deux événements
marquent aussi 1I’échec de la modernité. Mais contrairement a ce qu’avance Ulrich Beck, qui
avance que le progres a failli dans ses promesses ou encore qu’il a engendré des sociétés
marquées du sceau du risque®®’, il me semble que 1’échec est contenu dés les germes de la
modernité. Ce ne sont pas seulement les promesses du progres qui n’ont pas été tenues, j’avance
pour ma part que la modernité des sa naissance €tait un projet vicié qui entendait opérer une
scission dans ce qui doit espérer bénéficier des bienfaits de la modernité et ceux qui devront en
supporter la charge.

Or il me semble que les médecins, dont le role a ét¢ manifeste dans la catastrophe du
XX¢ siecle, portent une responsabilité¢ flagrante qui s’étale tout au long des deux derniers
siecles. Il ne s’agit pas encore une fois de remettre en cause les avancées scientifiques, mais de
pointer du doigt I'impératif idéologique qui sous-tend la médecine et I’hygiénisme. Mon
hypothese ici peut ainsi se résumer par le fait que la modernité a comme socle la promesse, née
avec I’industrialisation, d’éradiquer les maux et la misere par le savoir ; je propose en continuité
de cette hypothése 1’idée que les hygiénistes et les médecins ont été au cceur méme de ce projet.
Mais, des lors, si les prémisses sont marquées par des discours allant pour ainsi dire & contre
sens du projet moderne de 1’émancipation, du moins qui affirmaient d’emblée des exceptions,
ne peut-on pas des lors affirmer que la modernité est mort-née des lors que les Occidentaux ont
posé leurs pieds dans les colonies ? Par ailleurs, et ici je rejoins le travail de Grégoire

Chamayou, les colonies et en particulier I’ Algérie doivent étre inscrites dans un XIX® siécle qui

307 Beck,Ulrich, La société du risque. Sur la voie d’'une autre modernité, Paris, Aubier, 2001

165



a fait de «1’expérimentation du monde » un aiguillon sans précédent. Cette derniere, qui
deviendra D’alpha et I’oméga de la modernité, est une « opération de conversion d’un
phénomene spontané en expérience, qui recouvre I’enrdlement de phénomeénes fortuits au
service de I’observation expérimentale et, tendanciellement, la conversion de I’expérience
passive en expérience active »°*®. Certes ici I’expérimentation concerne ce passage du fortuit a
I’¢élaboration perfectionnée, en laboratoire, mais j’entends pour ma part élargir cette acception
a ’expérimentation du monde en ce qu’il y a transformation d’un rapport a priori a décharge
en opportunité, présenté au crédit de la modernité.

Ce chapitre débutera par un saut dans le temps contemporain pour interroger cette question de
consentement et poser ainsi la question de savoir si le refus de thérapie sans préjuger du bienfait
du traitement en question est forcément un acte empreint d’ignorance. Mais ce saut dans
I’histoire de 1’éthique médicale est aussi un saut hors de I’histoire coloniale. Ce détour est
nécessaire car il nous renseigne sur la valeur humaine en « Occident ». Il renseigne aussi sur
I’échelle de valeur occidentale. Il ne s’agit pas de tomber dans un comparatisme qui n’aboutira
in fine qu’a perdre de vue les responsabilités historiques. Il s’agit a I’instar d’Enzo Traverso de
considérer que les horreurs du XX°siécle et « la singularité du nazisme ne réside (...) pas dans
son opposition a I’occident mais dans sa capacité a trouver une synthese entre ses différentes
formes de violence. La seconde Guerre mondiale fut le moment de coagulation de[s][...]
obsessions eugénistes, pulsions racistes, visées géopolitiques et croisades idéologiques [qui]
convergeaient dans une seule vague destructrice »°”. Et, dans un second temps il s’agira

considérer le rapport de la déontologie médicale naissante avec I’idéologie coloniale.

508 Chamayou, Grégoire, Les corps vils, La Découverte, Paris, 2014, p. 322.

599 Traverso, Enzo, La Violence nazie. Une généalogie européenne, La fabrique éditions, Paris, 2002, p. 109

166



6.1 De la difficulté des innovations et des avancées médicales

Si on considere la question de la vaccination, on pourrait aisément penser que le probléme est
de I’ordre de I’archaisme et que de telles questions ne peuvent se poser que devant des esprits
rétifs a la science. Il ne suffit pas alors d’affirmer la toute-puissance de la science pour que
celle-ci s’impose de fait. Il ne s’agira pas ici de discuter de la validité scientifique ou encore de
la pertinence de telle ou telle technique. Ce dont il s’agit a vrai dire est de démontrer qu’il n’y
a pas d’avancées scientifiques qui ne produisent en méme temps des réticences, voire des
résistances. Ces derniéres ne sont pas forcément organisées ou conscientes ; elles peuvent tout
simplement étre le fait de la sagesse populaire qui se méfie des innovations. L’intérét porté a la
vaccination, abordée une premicre fois dans le quatriéme chapitre, est di a sa place a la fois
dans la rhétorique coloniale mais aussi de fagcon plus globale comme la preuve des bienfaits de
la science et I’inexorable victoire, par I’entremise de cette derniére, des Lumiéres sur 1’esprit

obtus et archaique.

6.1.1 Une vieille question encore d’actualité

Le refus de la vaccination, ou plutot la crainte que suscite I’injonction faite de se soumettre a
un impératif médical est concomitant a la mise en place des procédures de vaccination. Mais
avant de revenir a cette mise en place, ou du moins aux premicres tentatives de prise en charge
de la santé publique par I’Etat, il convient d’inverser la démarche et de considérer méme
brievement I’impact de ce refus sur nos conduites actuelles.

En procédant a une recherche assez rapide sur internet, il est aisé de tomber sur des sites pronant
le refus de la vaccination obligatoire. Un de ceux-la est celui de la Ligue Nationale Pour la
Liberté des Vaccinations.’!® Cette ligue, fondée en 1954, se bat pour que soit levé les
vaccinations obligatoires. Elle rappelle que la France est le seul pays d’Europe a encore imposer
la vaccination. Dans un bref rappel historique, il est fait mention da la lutte contre la variole.
Mais le plus étonnant est que dans un pays occidental, a la pointe de la médecine, on pose en
2021 ainsi un doute majeur sur 1’efficacité des campagnes de vaccinations. La ligue revient
ainsi sur la campagne de lutte contre la variole lancée en 1958 par I’Organisation Mondiale de
la Santé¢ (OMS). Au terme d’un bref topo censé montrer les incohérences de la campagne, la
ligue finit par se poser la question : « Pouvons-nous oublier en effet que dans cette expérience
pour vaincre la variole, les connaissances, les méthodes et les pratiques qui y sont attachées se
sont développées sur un océan de souffrances et que 'Humanité a payé tres cher 'arrogance

dogmatique de ceux qui lanceérent imprudemment de gigantesques et inutiles campagnes de

310 http://www.infovaccin. fr/home.html

167



vaccination ? » !, C’est sur la base de cette victoire nuancée ou de cet échec voilé, en se faisant
ainsi les héritiers de ces sacrifiés que la Ligue pose ainsi au nom de « toutes ces souffrances
passées et toutes celles qui pourraient étre évitées aujourd’hui par I’application de méthodes
analogues, ou demain face a des maladies émergentes contre lesquelles il n’y aura pas de
vaccin » le refus « de participer, consciemment ou non, a I'occultation de tout ce qui ne fut pas
de la vaccination dans la victoire sur la variole »'2. Elle en appelle a « renoncer a cette
occultation, connaitre et faire connaitre cette aventure, voila certainement le plus bel hommage
que nous pourrions rendre aux victimes de la variole comme de sa vaccination »°'*. Il s’agirait
ainsi pour la ligue dans un ¢élan de mise a nu et d’excavation quasi généalogique des ratés de la
médecine moderne pour réclamer la liberté de disposer de son propre corps. Refus non pas de
la médecine moderne mais refus de l’obligation de céder entiérement sa volonté et son
entendement au nom de I’intérét général.

La discussion est ici difficile car elle fait appel a la fois a des problémes éthiques et politiques.
Elle pose de fait la question de la limite et de la fronti¢re de la cession de sa volonté devant
I’impératif du péril pathologique. La question qui s’impose et qui n’est pas résolue est de savoir
si I’individu doit s’effacer devant I’intérét général, ce qui pose le probleme de la définition du
cadre éthique et des acteurs a qui incombe cette hétérodéfiniton, ou garder une part de son
autonomie quitte a €tre considéré comme allant a contre sens de la marche de I’histoire, sous-
entendu ici bien évidemment que la cadence de cette marche est déterminée par le

scientifique’'

. On pourrait penser que cette question du consentement quand il s’agit de la santé
pourrait relever d’une démarche a contresens qui reléve d’une démonstration d’ignorance
flagrante. Or, la tendance en recherche biomédicale et méme en éthique médicale tend a
rechercher le consentement du patient. Que dit le Conseil national de 1’ordre des médecins, la
plus haute autorité de régulation médicale en France, concernant la question du consentement ?
L’article 35 portant sur le consentement des patients stipule : « Le consentement de la personne
examinée ou soignée doit étre recherché dans tous les cas. Lorsque le malade, en état d'exprimer
sa volonté, refuse les investigations ou le traitement propos¢, le médecin doit respecter ce refus

apres avoir informé le malade des conséquences. Si le malade est hors d'état d'exprimer sa

volonté, le médecin ne peut intervenir sans que la personne de confiance, a défaut, la famille

S Ibid.

312 Ibid.

313 Ibid.

314 Isambert, Frangois-A, « Quelques réflexions sur I'éthique dans le domaine bio-médical », Sciences sociales et
sante Année, 1984, Vol 2, N°3.

168



ou un de ses proches ait été prévenu et informé, sauf urgence ou impossibilité [...] »!°. La
tendance des codes déontologiques occidentaux tend ainsi de plus en plus a rechercher 1’aval et
le consentement du patient devant tout acte pouvant porter atteinte a I’intégrité du corps humain,
comme c’est le cas dans la plupart des pays occidentaux>'®. Dés lors, si la médecine allant
crescendo dans ses victoires contre les maladies, on peut se demander quant a I’intérét de
rechercher ainsi le consentement si le résultat attendu est str. De deux chose I'une : ou la
recherche biomédicale est slire de ses actes et ainsi de ce qui en découle, en termes de
conséquences, et alors la quéte du consentement peut signifier, en cas de refus, une non-
assistance a une personne en danger ; ou alors il y a toujours une part non négligeable de risques
et alors I’acte médical, quel qu’il soit souléve la question de la responsabilité ou du moins la
nécessite de la connaissance par le patient de ce qu’il risque et des conséquences qui en
découlent.

Mais ces questions soulevées quant au souci du consentement ne sont pas ainsi intervenues par
un acte magnanime désintéressé. Il survient a la suite de catastrophes non pas seulement
sanitaires mais a I’échelle humaine. Cette échelle est appréciée et épouse aussi I’histoire du
terreau dans lequel la médecine a pris racine et a évolué, celle de ’humanité européenne. La
question du consentement ne dit aucunement que la médecine est incertaine comme on pourrait
le croire, ou encore une remise en cause de sa toute-puissance. Elle vient ainsi témoigner de ses
dérives. En effet, la premicre fois qu’on s’est préoccupé de la boite de pandore médicale fait
suite a I’arrivée au pouvoir des Nazis et de la catastrophe qui s’en suivit. On oublie souvent que
le nazisme est d’abord une volonté d’épuration eugéniste passée a 1’acte. L’expérimentation
médicale pendant cette époque nazie, mais aussi dans les pays ou des mesures eugénistes ont
¢té mises en pratiques, se portaient essentiellement sur les anormaux (fous/folles, déviant.e.s
sexuel.le.s, les handicapé.e.s, etc.,) mais aussi sur les sans-droits et les racisé.e.s. Avec ces
derniers nul besoin de consentements, puisqu’elles/ils étaient déja des quasi non-humains dont
le corps était mis a disposition de la nation.

Apres les proces de Nuremberg qui a jugé pour la premiere fois un crime contre I’humanité, il
a fallu porter un regard sur I’implication idéologique de la médecine. Un examen de conscience

qui aboutit au proces des médecins nazis (1946-1947) et qui a eu pour résultat I’adoption du

315« ARTICLE R.4127-36 », Ordre National des médecins. Conseil National de 1'ordre, Code de déontologie
médicale, Edition Février 2021, p- 9.

316 C’est le cas notamment au Canada. L article 11 du code civil canadien stipule de son cdté que « Nul ne peut
étre soumis sans son consentement a des soins, quelle qu’en soit la nature, qu’il s’agisse d’examens, de
prélévements, de traitements ou de toute autre intervention. Si I’intéressé est inapte a donner ou a refuser son
consentement a des soins, une personne autorisée par la loi ou par un mandat donné en prévision de son inaptitude
peut le remplacer. »

169



code de Nuremberg. Ce code contient 10 recommandations qui entendaient encadrer
I’expérimentation sur les humains. Pour la premicre fois dans I’histoire on a considéré que « Le
consentement volontaire du sujet humain est absolument essentiel. Cela veut dire que la
personne intéressée doit jouir de capacité 1égale totale pour consentir : qu'elle doit étre laissée
libre de décider, sans intervention de quelque ¢élément de force de fraude, de contrainte, de
supercherie, de duperie ou d'autres formes de contraintes ou de coercition. Il faut aussi qu'elle
soit suffisamment renseignée, et connaisse toute la portée de l'expérience pratiquée sur elle,
afin d'étre capable de mesurer 1'effet de sa décision. Avant que le sujet expérimental accepte, il
faut donc le renseigner exactement sur la nature, la durée, et le but de I'expérience, ainsi que
sur les méthodes et moyens employés, les dangers et les risques encourus ; et les conséquences
pour sa santé ou sa personne, qui peuvent résulter de sa participation a cette expérience »°!”.

Ce qui était jugé en ’occurrence ce n’était absolument pas les résultats obtenus mais les
protocoles. Or, sans la maitrise de la pratique biomédicale le résultat ne pouvait pas étre
uniquement scientifique mais pouvait avoir pour conséquence 1’extermination pure et simple
des « indésirables ». Mais une chose doit retenir notre attention. Ce souci nouvellement mis sur
le devant de la scéne du consentement portait un jugement sur I’eugénisme uniquement
allemand. Quid des eugénismes états-unien et scandinaves ? L’éthique, de toute évidence, était,
elle aussi, soumise a 1’appréciation du vainqueur. Ce code bien entendu n’était qu’une
déclaration de principe. Il y aura d’autres déclarations et d’autres codes®'®. Comme le rappelle
Béréterbide, la prise de conscience et I'universalité du consentement n’était pas une réalité. Il
s’ensuit que « le consentement, expression de 1’autonomie, est une condition nécessaire mais
non suffisante car la vulnérabilité favorise une inégale répartition des risques et des bénéfices
et le sujet vulnérable est susceptible d’étre sollicité plus que les autres sans que son intérét
propre soit suffisamment pris en compte »°!°. Ceci a pour conséquence que le code de
Nuremberg ou encore la déclaration d’Helsinki ne sont au final que des sentences qui ne
sanctionnent qu’un état de fait et, pour ainsi dire, ne garantissant aucunement contre des dérives
quant a la non prise en compte de I’intérét des vies infaimes comme il en a existé bien apres

I’adoption de ces codes.

317 Code de Nuremberg, Cf. Halioua, Bruno. Le procés des médecins de Nuremberg. L irruption de I’éthique
biomédicale, Erés, Paris, 2017.

318 Méme si la deuxiéme moitié du 20° siécle allait consacrer la sacralité de I’humain (occidental du moins) avec
la quéte notamment du consentement, des scandales médicaux éclateront régulierement. On signalera a titre
d’exemple le scandale du Jewish Hospital ou des personnes agées et séniles ont fait I’objet d’inoculations de
cellules cancéreuses. Cf. Béréterbide, France, Essais cliniques dans les pays du Sud : entre impérialisme éthique
et relativisme moral ?, Editions L'Harmattan, Paris, 2014, p. 13.

519 Ibid., p. 15.

170



Mais ces limites éthiques qui font prendre conscience de ce dont I’humain est capable au nom
de la science sont-elles pour autant généralisables ? En effet, si le leitmotiv de 1’« Occident »
est la question de I'universalité, on pourrait s’attendre a ce que les horreurs humaines commises
sous la banniere du progres soulévent les mémes questions que celles de Nuremberg. Or, il n’en
n’est rien. Encore une fois il ne s’agit pas de comparer mais de saisir la dimension raciale de
I’¢thique. 11 est évident que I’impérialisme fut la matrice des catastrophes du XX°¢ siecle.

Il me semble qu’un des plus grands écueils ici, quand il s’agit de traiter des questions de
« I’héritage » colonial, est la tendance a vouloir faire non pas seulement du comparatisme mais
de considérer une échelle des souffrances et entrer ainsi dans une comptabilité macabre qui fait
perdre de vue au final I’essentiel. Si les horreurs de la seconde mondiale ont été possibles c’est
que le champ des possibles, en matiére d’horreur, a déja été expérimenté ailleurs. Ce que je
souhaite éclairer ici c’est que les proces de Nuremberg auraient pu donner lieu par la suite a un
examen de conscience plus global sur les effets de I’humanisme occidental. On aurait pu
s’attendre dans les années qui ont suivi et surtout apres le processus de décolonisation que les
affres du colonialisme soient mises a I’index non plus seulement moralement mais aussi sur le
terrain de la responsabilité juridique. Mais ce qui a prévalu en ce qui concerne les colonies en
général et I’ Algérie en particulier c’est I’indifférence et 1’oubli.

Pour garder la méme temporalité qui a vu I’instauration des proces de Nuremberg, j’aimerais
donner un exemple de cette inconsidération a 1’égard du sort des colonisé.e.s a travers le cas
traité par Guillaume Lachenal. Il s’agit de I’histoire de la Lomidine, un médicament censé venir
a bout de la maladie du sommeil. La vaccination débuta dans les années 40 et sera appliquée a
plus de 10 millions d’ Africain.e.s. Cette vaccination a produit des ratés et des morts. Et pourtant
cet événement qui a été ignoré était une démonstration d’un des mécanismes de la
gouvernemenatilité coloniale. Ce n’est pas uniquement les ratés qu’il faut considérer mais la
maniere aussi de considérer le role du médecin dans I’Empire. Ce dernier répondait a une
injonction et cette obligation était mue par la certitude inébranlable de la toute-puissance de sa
science. Le devoir de prévention qui aurait pu, 1a au moins, étre universel ne le fut pas. La
prévention, ce qui va devenir dans le langage courant comme étant le principe de précaution,
elle-méme répondait a des considérations raciales. Tandis que les Africains étaient traités en
tant que masse, les Européens, eux, étaient vaccinés en régle générale selon « le rapport
bénéfice-risque [...], en tenant compte de 1’exposition réelle a la maladie et des risques de

I’injection »?°. La Lomidine était un médicament qui était inefficace quant a la vaccination

320 LACHENAL, Guillaume, Le médicament qui devait sauver I’Afrique : Un scandale pharmaceutique aux
colonies, La Découverte, 2014, p.34.

171



pour laquelle il a été€ mis en place. Mais paradoxalement c’est parce qu’il ne marchait pas qu’on
I’a mis en place avec cette idée fixe que ¢a ne pouvait que marcher. C’est 1a I’empire de la
bétise. En somme un terrain d’application d’un « exercice excessif, mais actif, confiant,

déterminé — inébranlable — de la raison »°2!.

6.1.2 Empire de la bétise

Si la notion d’éthique n’est pas propre a la période post-Seconde Guerre mondiale, il est
important de noter que le rapport des médecins aux colonisé.e.s n’était pas ma par un souci du
bien-étre de ces derniers — comme on I’a souligné a maintes reprises dans les chapitres
précédents. Les médecins et hygiénistes qui accompagnaient soit la progression de 1’armée
coloniale soit qui suivaient les pas des colons ne prenaient guere en considération les questions
basiques de I’éthique, a savoir informer les patients quant aux actes médicaux qui leur étaient

prodigués et le recueil de leur consentement”>>

- mais on pourrait dire que méme si les questions
n’étaient pas encore clairement formulées avant 1936, il n’en demeure pas moins qu’il y avait
un questionnement tout au long du 19° siécle sur la déontologie médicale. On notera par
exemple la « Déontologie médicale » du docteur Max Simon en 1845°%, Mais 1a aussi, ou
¢taient censées étre discutées les devoirs et les maniéres d’ceuvrer du médecin, le docteur Simon
ne pouvaient s’empécher, méme brievement, d’aborder la question de la supériorité¢ de la
civilisation. A quoi attribuait-t-il cette avancée ? En discutant les limites du médecin et
notamment un ouvrage de médecine, dont il tut le nom, qui cherchait la cause principale de
I’infériorité des peuples de 1’Orient, il en ressort que « c'est une maladie inapercue, que M. ***
n'a point constatée, mais dont il a saisi les symptomes a travers l'espace par une sorte de vision
magnétique ; cette maladie mystérieuse qui emprunte au pays, qu'elle mine sourdement, la

magie de ses prestiges, c'est la spermatorrhée ! »°%*

. Ce qui est reproché a ce médecin inconnu
n’est pas en soi le manque de scientificité mais le versant étiologique. En effet, ce dernier
préconise de fuir le célibat et il incrimine toute doctrine qui s’en réclame. Simon pointe du doigt

le fait que « quand le médecin, dans la recherche de la vérité, méconnait ces principes

32 Ibid, p.21

322 11 est bien entendu que cette question du consentement n’est devenue un des piliers de la médecine moderne
que tardivement et ne fut a vrai dire édictée par le droit que lors de I’arrét de Mercier de 1936 qui introduit dans
le droit civil la responsabilité dans la pratique médicale.

323 Simon, Max, Déontologie médicale ou des devoirs et des droits des médecins dans l'état actuel de la
civilisation, J. B. BAILLIERE, Paris, 1845.

324 Ibid., p.18. Simon rédigea cette réflexion la méme année ou 8000 médecins se réunirent en congrés (premier
du genre). L’ouvrage de Simon était salué a sa sortie et bien apres tant pour la démarche que les buts fixés. Bernard
Heerni dans la Revue du Praticien signale en 2014 combien le travail de Simon fut important en France mais
également dans les pays anglo-saxons. Cf. Heerni, Bernard, « Déontologie médicale de Max. Simon (1845) », La
Revue du Praticien, vol. 64, 2014

172



fondamentaux, il aboutit a je ne sais quel dévergondage d'esprit qui n'a pas de nom dans les
langues humaines, et traite avec la plus condamnable 1égereté les lois les plus sacrées de la
morale »*%. En somme ce qui dérangeait le docteur Simon, quand il évoque la morale, ce n’est
ni plus ni moins que la question de la vertu morale (en d’autres termes la question de la
sexualité). La question de 1’éthique reste donc balbutiante et encore largement attachée aux
poids de la religion et est traversée des idéologies de 1’époque. Simon, encore, juge que
« quelque laborieuse que soit la vie de I'hnomme qui se consacre au soulagement des miseres
humaines, quelque application que réclame une science aussi difficile que la science de la vie,
le médecin, dans 1'état actuel de la civilisation, ne saurait demeurer étranger aux intéréts élevés
de la politique »*?°. On comprend dés lors que les questions de déontologie ne se limitaient pas
a la stricte observance des régles du métier mais aspiraient aussi a un role actif dans la société
au premier plan, du moins qui joue un role éminemment politique et social. Le médecin et
I’hygiéniste concevaient la pratique et le savoir médicaux au service du changement de la
société. Le but étant de contribuer au progrés dont ’homme est au centre. Pour que cette
civilisation soit efficiente, la médecine a une place prépondérante dans le maintien de la santé
et en édictant les penchants et vices qu’il faudra réprimer.

Si le role du politique est en définitive d’assurer que le lien social soit assuré pour que la
cohésion de la société soit pérenne, le médecin est appelé a jouer un réle important dans le
maintien et la formation de 1’organisme sociétal. En effet, sans qu’il soit nécessaire ici de
revenir sur la question de I’organicisme, on peut considérer la société moderne, selon cette
vision, comme un organisme vivant, qui peut connaitre aussi ses moments de défaillances et de
fievre pathologique. Il va de soi, dans une telle conception organiciste, que le médecin doit sans
cesse veiller au chevet de la société. On peut ainsi émettre ici I’hypothése que le contrat social
qui caractérise ainsi la lente formation de la modernité a son pendant physiologique : le contrat
médical®?’.

En parlant du contrat médical il s’agit en définitive de chercher les mécanismes réels par
lesquels le contrat social s’est réellement imposé. Cette implication dans la transformation de
la société et la mise en place de regles de civilité était pour ainsi dire une des vocations
premieres des hygiénistes. C’est par les médecins et plus particulierement par la nébuleuse
hygiéniste que les liens sociaux sont appelés a devenir la source du renforcement de la

communauté nationale ou a contrario de sa dégénérescence. D¢s lors, la catégorie médicale va

33 Ibid., p. 19.
526 Ibid., p. 33.
327 Je reviendrais dans le dernier chapitre plus longuement sur le contrat racial.

173



devenir I’aune par laquelle on mesure 1’état de santé de la société. Elle va aussi « (...) servir de
vecteur a I’émergence d’une médecine sociale qui se spécialise, pour un temps, dans le domaine
des pathologies qui ont en commun de menacer la natalité de la population et, par 1a méme, la
reproduction de ’ordre social : tuberculose, syphilis, alcoolisme »*2%. Si d’aventure cet ordre a
failli c’est que quelque part le contrat social n’a pas été respecté. Car au final on comprend que
la reproduction sociale dont il est question revient a poser la bonne santé des contractants.
Dans cette France du XIX° siécle, ceux qui menacaient cet ordre social et sa reproduction, ce
sont les classes populaires et laborieuses : celles qu’on a communément 1’habitude de désigner
par classes dangereuses. Le danger ici est protéiforme. D’abord par les déflagrations sociales
qui ont fait vaciller nombre de régimes politiques mais aussi les périls sanitaires qui risquaient
de gangréner les forces vives de la nation. Ainsi, par exemple pour la débacle contre les
Prussiens, les classes laborieuses allaient étre, elles aussi, convoquées comme responsables.
Responsabilité liée aux différents maux qui la traverse. On fera de I’alcoolisme, entre autres,
une des raisons de la défaite. Ainsi, « Dans la seconde moiti¢ du XIXe siecle, 1’alcoolisme qui
pose probléme est donc celui des classes populaires. La représentation du danger que suscite
I’alcoolisation collective, par exemple au cours de rassemblements de foules propices a
I’hystérie, impose, pour les classes dominantes, une gestion collective du probléme »°?°. Et ces
classes dangereuses venues pour la plupart des campagnes étaient considérées par les
hygiénistes comme des étranger.es. Ce qui en fait encore des anomalies qui minent la cohésion
sociale.

L’hygieéne publique, mais aussi la médecine légale, et on pourrait dire que ce fut ainsi la
tendance globale de la médecine dans ses diverses ramifications de vouloir avoir son mot a dire
dans I’agencement du social, voulait assujettir I’individu a I’injonction médical(isé)e. Peser sur
les conduites par le biais du regard médical renvoie, comme il a été rappelé a maintes reprises
dans le cadre de cette thése, avec I’hygiéne publique notamment, a 1’observance de conduites
conformes aux prescriptions du médecin. Le discours médical se fait alors non pas dans une
optique forcément curative mais assurément préventive dans tous les cas. Et ¢’est ce caractere
qui fonde a mon sens tout 1’intérét du tournant hygiéniste. Que ce soit dans la quéte d’une
éthique médicale ou encore la reconnaissance d’une place prépondérante du médecin dans la
société, c’est a la fois le collectif et I’individu qui est visé. Au XIX® siécle, contrairement a ce

qu’avance Foucault qui le situe plutdt au XVIII®, il y a une jonction entre I’émergence du sujet

528 Dargelos, Bertrand, « Une spécialisation impossible. L'émergence et les limites de la médicalisation de la lutte
antialcoolique en France (1850 — 1940) », Actes de la recherche en sciences sociales 2005/1 (n° 156-157), p. 54.
2 Jbid, p. 55.

174



et le souci de constituer la population en tant qu’acteur>°

. Ainsi, « dans cet espace nouveau, la
liberté des individus acquiert une importance cruciale : il ne s’agit plus en effet d’interdire,
d’imposer une grille disciplinaire préalable, mais de laisser jouer la liberté de chacun de telle
sorte qu’elle conduise d’elle-méme aux effets attendus ». Et dés lors « la normalité de la
population se trouve produite, non d’en haut par une autorité législatrice et souveraine, ou
d’avance par une prescription et un quadrillage disciplinaire, mais de I’intérieur par I’invitation
faite aux individus a exercer leur liberté plutot dans tel sens que dans tel autre — a se montrer
par exemple davantage soucieux de leurs intéréts individuels que des solidarités collectives ou
des inscriptions traditionnelles, en bref a se comporter véritablement en individus »*!. 11 se
trouve que le projet initial et essentiel de la nébuleuse hygiéniste était justement d’influer sur
les individus et de les responsabiliser. Responsabilité qui ne veut pas dire désengagement de
I’intérét collectif. Les hygiénistes ont offert une perspective inscrite en soi dans le projet plus
global du libéralisme. Pour ma part, encore une fois, je ne pense pas que ce soit le médecin du
XVIII® siecle qui offre une telle inscription mais bien 1’hygiéniste du XIX® siécle. Ce dernier
introduit nouvelle vision hygiéniste qui voyait le lien entre 1’individu et son environnement
comme éminemment sociale. Le médecin devient dés lors celui de I’ensemble de la société™2.
On comprend dés lors que le projet hygiéniste servait ainsi des finalités plus larges que celle
uniquement de I’intérét du patient. Le projet était celui d’un saut dans la modernité qui consiste
a assurer des fonctions plus étendues que celle d’un simple médecin au chevet du malade. C’est
en définitive un contrat tacite entre un Etat libéral en phase de formation et de consolidation,
qui a besoin de relais a la fois idéologiques et pratiques, et une profession médicale en profonde
restructuration idéologique et pratique et qui s’est trouvée dans le libéralisme étatique une assise
pouvant lui servir de caisse de résonnance a son projet.

Le discours des hygiénistes se caractérisait par cet aspect assez programmatique. Derricre la
masse conséquente des €crits hygiénistes qui s’étale sur toute une partie du 19° siécle, mais bien
au-dela, et derriere la volonté affichée de remédier aux catastrophes sanitaires que la France
connaissait, on retiendra les mises en garde adressées aux individus et I’injonction faite a I’Etat
de prendre en considération leurs expertises. Les mises en garde, qui deviendront le crédo de

I’hygiénisme mais aussi de la médecine jusqu’a nos jours, se matérialiseront dans un discours

530 Curtis, Bruce, « Foucault on Governmentality and Population: The Impossible Discovery », in The Canadian
Journal of Sociology / Cahiers canadiens de sociologie, Vol. 27, No. 4/2002, pp. 505-533.

331 Corculff, Philippe, le Bart, Christian et Singly, Frangois de, L'individu aujourd'hui : Débats sociologiques et
contrepoints philosophiques, Presses universitaires de Rennes, 2010, p. 122.

332 Cf. Belhoste, Bruno, Histoire de la science moderne : De la Renaissance aux Lumiéres, Armand Colin, Paris,
2016.

175



préventif. Pour comprendre les ressorts et les mécanismes de ce discours, il nous suffira de

relire les campagnes de prévention de La Ligue contre les cancers au XX° si¢cle.

6.2 La modernité mais...

On comprend maintenant que la médecine et I’hygiéne débordent le cadre purement sanitaire.
Ce débordement finira par devenir le cadre. Les questions politiques qui vont se poser tout au
long du XX° si¢cle, ou des populations entieres se verront ostracisées voire exterminées, auront
comme justifications des considérations hygiénistes, mues en « vérités » eugénistes. Mais avant
que ces vérités deviennent implacables en Europe elles ont été une réalité dans le cadre colonial.
La Troisiéme République qui va instaurer la nécessité du contrat social se verra confronter aux

Indigenes. Se pose alors la question du rapport avec cette altérité inassimilable.

6.2.1 Ame de la race

La prise de parole des médecins tout au long du XIX®, et qui va aller s’accentuant, ne se limitait
plus a la perspective donc nosographique. Les professionnels de la santé, a 1’image des
animateurs de la revue des Annales de [’Hygiene Publique et de Médecine légale, entendaient
disséquer la société et aller jusqu’aux tréfonds du mal. Si le danger qui menagcait la Nation
semblait s’incarner dans la figure de 1’étranger — avec celle de la Prusse comme summum du
péril —, les médecins faisaient remarquer que si « la barbarie changea souvent de nom, [...] il
fallut sans cesse lutter contre celle du dedans et celle du dehors. Cette lutte constitue d'ailleurs
un des facteurs du progrés »*>3. Cette question de la vigilance envers le péril intérieur n’est pas
nouvelle mais il est important de le rappeler pour montrer enfin le glissement qui s’opére de la
classe a la race. Une des questions que pose en filigrane cette theése, et qui a été sans cesse
remise sur 1’établi, est la question de I’égalisation du peuple francais et la relégation de la
problématique de la race a la marge. Ne reste alors, du moins d’un point vue rhétorique que les

classes laborieuses avec ses maux et son hystérie épisodique, qui devient en soi une question

333 LE BON, Gustave, (1841-1931) : Le Fatalisme moderne et la dissociation des fatalités (1910). Pourquoi faire
référence a Gustave Le bon ? On pourrait par commodité dire son influence, du moins 1I’admiration, de Mussolini
pour Le Bon. Mais il me semble que son impact est a creuser notamment dans le fait qu’il reste un auteur pas tout
a fait mis aux bancs des sciences sociales. En termes d’influences je préfére pour ma part rappeler que les ceuvres
de Le bon furent largement relayés par, par exemple, Georges Sorel. Ce dernier recensa largement les travaux de
Le Bon (Cf. « Sorel, lecteur de Le Bon. Huit comptes rendus (1895-1911) », in Mil neuf cent. Revue d'histoire
intellectuelle, vol. 28, no. 1, 2010). On oublie aussi souvent que Le Bon a largement contribué a la diffusion des
théories raciales ; voir a ce propos Nye, Robert A., The Origins of Crowd Psychology: Gustave Le Bon and the
Crisis of Mass Democracy in the Third Republic, London, Sage, 1975

176



sociale, soluble et diluable a terme par I’instauration d’un ordre social capable d’en maitriser
les exces.

Le médecin impliqué, a travers notamment la nébuleuse hygiéniste, avait une vision qui
dépassait largement le simple périmétre de son cabinet. Ainsi, pour rester avec le méme Gustave
Le Bon, un des premiers a avoir pensé€ que « ce n’est plus dans les conseils des princes, mais

dans I’ame des foules que se préparent les destinées des nations »>*

, il ne s’agissait plus de
s’attarder au seul cas de ’individu mais de considérer ce qui fait le changement a travers la
masse. Il fait ainsi remarquer que « I’avénement des classes populaires a la vie politique, c’est-
a-dire, en réalité leur transformation progressive en classes dirigeantes, est une des
caractéristiques les plus saillantes de notre époque de transition »**. Fait notable pour Le Bon,
la voie préconisée pour €lever ces classes, a savoir le suffrage, est vain. Pour lui, cette foule
n’arrivera a acquérir sa pleine puissance que par « la propagation de certaines idées qui se sont
lentement implantées dans les esprits, puis par 1’association graduelle des individus pour
amener la réalisation des conceptions théoriques. C’est par 1’association que les foules ont fini
par former des idées, sinon trés justes, au moins trés arrétées de leurs intéréts et par avoir
conscience de leur force »**%. Remarquons d’abord que, méme de facon trés subreptice mais
néanmoins primordiale, Le Bon esquisse ici ni plus ni moins qu’une approche contractualiste
qui met en avant non plus le peuple mais la foule. Fait inédit, cet aspect contractualiste se base
sur une lecture pour le moins médicale (au sens large puisque la psychologie 1a en I’occurrence
ne s’en sépare pas).

Mais de quel contrat s’agit-il ? A lire les hygiénistes on s’apercoit que leur role n’est pas moins
important que celui de I’instructeur. En somme, un véritable sacerdoce. Le médecin parce que
proche du peuple entend jouer le double rdle de guérisseur du peuple mais aussi de celui d’en
étre I’ame. Or, une nation qui se constitue a travers son peuple n’a de chance de se perpétuer
que si elle en fait (de ce peuple) une entité viable : saine et éduquée. Evidemment cette volonté
ne se réalise pas du jour au lendemain mais elle reste tout de méme un but politique primordial
— d’abord rhétorique, comme signalé par ailleurs, mais qui deviendra une urgence quand les
politiques comprendront que la lutte est aussi sur le front de la science. A ce niveau rhétorique,
c’est la méme volonté qui était affichée en direction des colonies et ce trés tot. Ainsi le ministre
de I’instruction publique, Salvandry, fixait qu’il fallait impérativement « faire précéder tous les

pas de notre armée en Afrique par des établissements semblables afin de ne pas maintenir

53 LE BON, Gustave, psychologie des foules, 1895, p.3.
35 Ibid.
536 [bid., p. 3-4.

177



seulement les populations indigénes par la force des armes mais de se les attacher par les

bienfaits de la colonisation »°>’

. Comme le rappelle Jean Mélia, les premiéres institutions crées
dans la nouvelle colonie furent les facultés de médecine et de droit d’Alger™®. C’est dire leur
importance politique et la place qu’occupaient les médecins et les juristes dans le dispositif
colonial. On parle ici du début de la colonisation et on ne peut que s’étonner du role dévolu a
la médecine. Etonnant aussi quand on sait surtout les échecs des uns et des autres en métropoles.
Ce qui n’empéche pas que les politiques d’abord et les médecins eux-mémes affirment le
contrat qui les lie a la civilisation.

Cette civilisation, et les médecins n’en doutent pas, est I’ceuvre de la colonisation. Aussi peu
soient-ils a marcher dans le sillage de I’armée de colonisation, tous affirmaient leur role
important dans I’instauration des idéaux du Progres. Tres tot, au risque de me répéter, et a contre
sens des progres méme de la médecine et de son évolution en Europe qui n’était pas, loin s’en
faut, capable d’enrayer les maladies qui minaient les sociétés européennes, les médecins
entendaient guérir les Indigénes. Ainsi par exemple dans I’ouvrage du docteur Simon, cité plus
haut, la question du réle du médecin colonial est, elle aussi, traitée. Le docteur Max Simon y
affirme que « le médecin peut servir d’une maniére plus directe 1’ceuvre de la colonisation. En
se mélant a la population indigeéne, que la métropole veut s’assimiler, il peut combattre de
dangereux préjugés, et s’assurer une puissante influence sur leur esprit, en prévenant nombre
de maladies ou en les guérissant d’affections, dont jusque-la une science grossicre a été

impuissante a empécher la terminaison fatale »>>°.

Et si un jour la France soumettait
définitivement la nouvelle colonie, le docteur Simon entendait qu’on rende aux médecins leur
dii dans cette « conquéte morale »**’. Car, « 3 mesure que la science européenne se substituera
aux jongleries des carrées magiques, des chiffres cabalistiques, des amulettes renforcées de
Sourates du Coran, qui composent en grande partie la thérapeutique des thébib Arabes (sic),
nous ne doutons pas que ces barbares ne montrent moins de répugnance pour une civilisation

qui, en échange de ces mensonges, leur apporte tant de bienfaits »**!. Etonnant de voir que la

colonie soit convoquée dans un ouvrage de déontologie médicale. Mais moins étonnant est la

337 Narcisse-Achille Salvandry, ministre de I’Instruction publique au moment de la conquéte. Cf. Turin, Yvonne
Affrontements culturels dans I'Algérie coloniale, écoles, médecines, religion, 1830-1880, op.cit., p. 19.

538 ’institutionnalisation de 1’enseignement, de la médecine de notamment, est un processus entamé dés 1832 et
qui connaitra son point d’orgue avec la création de 1’Université d’Alger en 1909. Cf. Mélia, Jean, Histoire de
I'Université d’Alger : l'épopée intellectuelle de I'Algérie Epopée intellectuelle de I'Algérie, Maison des livres,
1950.

53 Simon, Maximilien, Déontologie médicale ou des devoirs et des droits des médecins dans I'état actuel de la
civilisation, J. B. Bailliére, 1845, p. 468.

540 Ibid.

54 Ibid.

178



certitude de ce médecin comme tant d’autres sur la capacité de ses collegues engagés dans les
colonies a amener dans le giron de la civilisation les Indigeénes. On voit dans quelle estime les
médecins tiennent la société coloniale. Aucun espace gris. Tout ce qui vient de I’Europe est bon
et est nécessaire a I’humanité et tout ce qui vient des colonisé.e.s est forcément de I’ordre de la
bétise. On sait la capacité minime d’extraire le mal des médecins de cette époque. Le docteur
Simon entend a vrai dire élargir le champ des compétences des médecins. Ce médecin, méme
s’il n’est pas passé a la postérité, occupe une place importante dans I’histoire de la médecine,
puisqu’il est considéré comme le fondateur de la déontologie médicale®*?. Le fait est que cette
question de la colonie apparaisse dans un ouvrage portant sur la déontologie naissante montre
I’intérét que la profession portait aux opportunités des nouvelles contrées. Et 1’Algérie
apparaissait dans le chapitre intitulé « quelles sont les questions sur lesquelles le médecin peut
¢clairer le législateur dans 1’état actuel de la civilisation ». Le médecin, dans cette réflexion sur
les droits et devoirs du médecin, entendait ne pas se cantonner comme on n’a cessé de le répéter

au cabinet médical.

6.2.2 Bienveillance républicaine et grammaire raciale

A vrai dire le médecin, tout comme I’instituteur, étaient en soi per¢us comme devant servir
de grands dessins dans I’optique d’instaurer a la fois 1’autorité de la France mais aussi d’assurer
le rayonnement de sa civilisation. Le fait que cette derniere ne se soit pas imposée aux Indigenes
et qu’elle tarde a donner ses bienfaits n’est pas simplement imputable aux médecins de terrains
ou encore a la réticence des autochtones. La politique coloniale était a double visage : le
discours bienveillant et la réalité du terrain qui, elle, était marquée par d’autres impératifs. Force
est de constater que les rouages, que furent dans notre cas les médecins, comme ceux qui leur
commandaient inscrivaient la grammaire raciale comme 1’aiguillon de la politique coloniale en
matiere de médecine et d’enseignement. On aurait pu croire que ces deux dernieres
préoccupations n’avaient que peu d’écho. Or, ces questions étaient percues comme essentielles.
On fera ici référence a celui qui incarnera le souci du rayonnement de 1’école laique et un de
ses plus grands soutiens : Paul Bert. Si ce dernier fut un ministre et un homme politique engagé
sous la Troisieme République et un de ses défenseurs z¢élés, on omet souvent de mettre en avant
qu’il fut aussi un médecin de premier plan, proche notamment de Claude Bernard qu’il

remplaca au collége de France. Bert ne se contentait pas de la problématique politique

342 Cf. Guillemain, Hervé, « Devenir médecin au XIXC siécle », Annales de Bretagne et des Pays de I'Ouest, 116-
312009.

179



métropolitaine. Il s’intéressait a la question coloniale avec une vision la encore raciale. La
référence ici a Bert n’est pas seulement pour accentuer la place de la race dans le discours
politique, mais pour montrer que les médecins du bas échelon jusqu’aux décideurs furent

pénétrées de la hiérarchisation raciale™*.

Bien que Bert pronat a terme I’assimilation,
notamment des Indigeénes algériens, il est évident que dans sa défense des colonies, il pensait
avant tout aux colons. Le discours pouvait paraitre bienveillant a 1’égard des autochtones
notamment quand il affirmait que « notre proposition (sur les médecins) marque un début dans
le domaine de I’hygiéne et j’espere bientot voir un projet qui vous demandera de faire quelque
chose dans le domaine primaire. [...] Il faudra que nous fassions des lois particuliéres pour
I’Algérie [...] L’assimilation ne réside pas dans le fait que les institutions algériennes seront
calquées, mais bien dans le principe qu’il n’y aura qu’une seule autorité législative pour
I’ Algérie comme pour la France [...] »***. Dans la citation qui précéde, il semble étre en phase
avec le discours républicain. Sur le sol de la République une seule loi et les mémes institutions
pour tous : I’égalité¢ pour tous. Mais il ajoute qu’« il faut placer 1’indigéne en position de
s’assimiler ou de disparaitre »**. On comprend dés lors la particularité dont Bert parle.
Républicain pour les siens et sélectif pour les autres. C’est cette sélection qui prévaut pour les
Indigenes algériens, puisqu’il ne s’offusque pas de ’adoption du code qui institue une
particularisation de la loi et sa racialisation. La contradiction ne s’arréte pas la. Pour ce
pourfendeur de la religion, aucune objection au fait que le nouveau statut des Indigenes soit
désormais associé a la question de la religion. Ce n’est pas tant ces considérations qui retenaient
son attention mais bien d’autres chimeéres ; celles notamment d une race mixte. Dans ses Lettres
de Kabylie il affirmait qu’« une race mixte [...] se constitue rapidement en Algérie. Ce n'est
pas, tant s'en faut, que le Frangais recule. Sans parler de I'alluvion qu'il recoit incessamment de
France, il a retrouvé dans ce pays neuf, riche et plein d'avenir, sa fécondité d'autrefois. La
natalité frangaise répond presque aussi énergiquement en Algérie qu'au Canada aux détracteurs

de notre race »**®. Dans cette nouvelle race appelée a gouverner la nouvelle colonie, il ne

343 Rappelons que les médecins représentaient une portion importante dans la classe politique de la Troisiéme

République. Jacques Léonard, cité supra, et Frangois Lebrun montrent justement que les manuels portant sur cette
période, comme celui ce Maurice Agulhon omettent ce role joué par les médecin dans ’avénement et la
pérennisation de la Troisiéme République. Cf. Lebrun, Frangois, Pour l'histoire de la médecine : Autour de l'ceuvre
de Jacques Léonard, Presses universitaires de Rennes, Rennes, 2015.

>4 Paul Bert, Rapport parlementaire 1879, cité par Dalisson, Rémi, Paul Bert : L'inventeur de l'école laique,
Armand Colin, Paris, 2015

>4 Paul Bert, cité par Raynaud-Paligot, Carole, La République raciale (1860-1930) : Paradigme social et
idéologie républicaine, 1860-1930, Presses Universitaires de France, Paris, 2015

546 Bert, Paul, Lettres de Kabyle. La politique algérienne, A. LEMERRE Editeur, 1885, p. 8.

180



s’agissait pas bien entendu d’un « mélange » avec les Indigénes mais bien avec les différentes
nationalités venues d’Europe.

N’oublions pas que celui a qui il est rendu hommage aujourd’hui a juste titre pour son rdle
précurseur dans la laicisation de la société francaise, fut aussi un des tenants du différencialisme
racial. Il fut par ailleurs un membre actif de la Société d’ Anthropologie de Paris de Broca. Et a
la méme époque de son voyage en Algérie, d’ou sont tirées ses Lettres de Kabylie, il donne a
penser que la République ne peut, dans sa grande générosité, que tout faire pour que les
Indigeénes deviennent de vrais Frangais. Mais cette fois il ne faut pas attendre un autre écrit pour
qu’il se contredise ; et dans I’expicit du méme opus intitulé « la politique algérienne », il prend
fait et cause sans ambages pour les colons. Bert y explicite les raisons de son voyage qui n’est
ni plus ni moins qu’une réponse a I’invitation de la « Société pour la protection des colons et
l'avenir de 1'Algérie » qui I’a nommé comme président d'honneur. Le voyage en question fait
suite a I’invitation de ladite Société qui avait fait appel aux personnes de premier plan acquis a
I’idée de la colonisation « a faire acte d'adhésion publique a [...] [la] Société et a [...] aider en
disant autour d'eux la vérité »*’ de témoigner en leur faveur et de leur cause, c’est-a-dire « de

calmer des susceptibilités généreuses habilement surexcitées »*3

. Il'y plaide pour I’instauration
du régime civil, seul a ses yeux capable de garantir la liberté et un régime équitable. Mais il
ajoute instamment qu’un tel régime doit étre assorti de conditions, en 1’occurrence « ne [pas]
se laisse[r][...] aller aux entrainements d'une fausse et dangereuse sentimentalité, et que 1'on
comprenne bien que ceux-1a seuls ont droit a la liberté entiere qui savent et veulent s'en servir

dans l'intérét de la France »*°

. Mais de quelle sentimentalité s’agit-il ? Bert se fait ainsi I’écho
aussi de débats a la méme €poque du devenir des Indigenes. Le vieux débat de 1’assimilation et
de I’association n’était pas tout a fait éteint. Ainsi, poursuit Bert, « vis-a-vis d'une population
vaincue et conquise, le peuple victorieux ne peut prendre que I'un des trois partis suivants :

I'exterminer, la réduire en servage ou l'élever jusqu'a soi »>>°

. Il juge les deux premieres assez
fantaisistes et « ridicules ». Reste alors celle du « relevement ». Option que Bert juge la plus
souhaitable et la plus plausible. On pourrait a la suite de ce choix irréversible du progres penser
que Bert est acquis a la cause des « Indigeénes » et qu’il se trouve par erreur dans les rangs de
la Société pour la protection des colons. La est la subtilité de la position de Bert, qui rejoint au

final celles qui plaidaient pour I’instauration d’un régime spécifique pour 1’ Algérie a plusieurs

7 Ibid., p. 68.

48 Ibid.

39 Ibid., p. 69. (souligné par I’auteur)
550 Ibid., p. 70.

181



¢tages, de ménager ses affinités avec les colons sans pour autant mettre en porte-a-faux la
République naissante. Il prend soin, en mettant en avant tout que la sécurité, la prospérité et
I’éducation frangaise changeront nécessairement la vision que les Indigénes ont de la France.
Ils finiront par se rendre compte qu’il n’y a d’autres recours que la France et ses institutions
bien meilleures que tout ce qu’ils ont connus auparavant. Néanmoins, il prend aussi soin de
rappeler que « le fanatisme leur ferme les yeux : fanatisme de race, fanatisme de religion. C'est
la qu'est I'ennemi, c'est 1a qu'il faut attaquer. Il faut ne rien ménager — le temps moins que tout
autre chose — pour faire I'éducation de ce peuple, le forcer a se détendre, a prendre confiance,
a voir les réalités, a sentir les véritables espérances »>!. Ici, ce n’est pas tant la race ni la religion
qui attire le regard mais plutot le « temps ». Bert subrepticement met 1’accent sur le fait qu’il y
a de véritables problémes inhérents a la société indigene. IIs sont certes solubles, mais il faudra
le temps nécessaire de la transformation. Dés lors, quelle est I’intime conviction du savant et
de I’édile républicaine en la matiere ? Concernant le sort de la population indigénes Bert refusait
« que de longtemps ils soient aptes a participer, en dehors de 1'accomplissement de certaines
coutumes séculaires, au maniement des affaires publiques, et nous considérons comme le plus
dangereux des leurres la proposition étrange, qui a été faite cependant, de leur donner des droits
politiques, le vote et des représentants directs »*°2. En d’autres termes, ils étaient appelés a
rester sujets et de ce fait Bert était en phase avec le code de I’indigénat et se trouvait ainsi en
complete contradiction avec ses idéaux républicains. Ou alors disons que ses idéaux étaient
préservés a condition de rajouter que concernant les peuples autochtones se retrouvant sous le
joug de la France, il y avait un plafond de verre racial qui les marquera durablement du sceau
de la sujétion.

Si on ne peut pas récuser le fait que la médecine est un des piliers de la modernité, il y a lieu de
conclure provisoirement qu’elle porte en elle les germes d’une discorde profonde. Le contrat
médical qui lie les médecins au reste de la société est un contrat qui se veut une maieutique de
nouvelles idées sur une nouvelle maniere de concevoir la santé en lien avec la nation. Mais on
I’a vu la médecine a tres tot considéré différemment les individus selon leur inscription a la fois

sociale mais aussi raciale.

S bid,, p. 71.
32 Ibid., pp. 72-73.

182



6.3 Biocolonialisme et médecine sociale

S’il fallait caractériser la relation entre les populations autochtones et le pouvoir colonial (qui
englobe a la fois les institutions et les colons) je dirais qu’elle refléte une « culture impériale ».
Cette derniére se manifeste non pas seulement par une exploitation directe, des ressources par
exemple, mais aussi par la définition méme de 1’étre autochtone. On pourrait penser que le
rapport aux colonisé.e.s est une uniquement discursif (entendu comme un rapport uniquement
scripturaire). J’entends pour ma part ce rapport comme pleinement discursif en ce sens que le
discours est le reflet de la réalité du terrain mais en méme temps producteur de ce dernier. Dans
ce qui va suivre on verra I’impact sur le terrain de ce discours et ce qu’il entendait instaurer

comme réalité « normale » vis-a-vis de 1’étre indigéne.

6.3.1 Les colonies comme laboratoire

Que ce soit de facon intentionnelle ou non, les différentes institutions coloniales et les acteurs
de la colonisation « participent a étendre le pouvoir politique sur I’ensemble de la colonie, a y
assurer le contrdle social de la métropole et a garantir le profit de la culture dominante »°3.
L’instauration de ce pouvoir effectif, qui ne se limite pas uniquement aux ressources
matérielles, Laurelyn Whitt I’étudie dans le cas de I’Amérique du Nord et Latine pour montrer
de quelle maniere I’industrie pharmaceutique a pillé largement les ressources et a décimé les
cultures et les savoirs des peuples autochtones. Elle y remet en question, de fagon implicite, le
principe de neutralité axiologique sur lequel les sciences occidentales se sont érigées. Elle
montre notamment que les systémes de connaissances croisent des intéréts particuliers et se
sont construits en se présentant comme apolitiques. Cette dépolitisation, en invoquant le plus
souvent la volonté d’apporter le salut aux peuples autochtones, a servi, pendant la période
coloniale et dans 1’¢ére postcoloniale, a accumuler les connaissances sur ces derniers. Ces
connaissances ont servi soit a faciliter la pénétration de ces sociétés soit a en prélever tout ce
qui pouvait étre fructifié. Cette exploitation se traduit par une marchandisation de ces savoirs,
elle la nomme « biocolonialisme » qui n’est autre que la continuation des formes oppressives
qui ont marqué le rapport entre « 1’occident » et les peuples autochtones. Pour ma part je

voudrais reprendre cette forme inscrite dans une relation postcoloniale pour essayer de montrer

553 Whitt, Laurelyn, Science, Colonialism, and Indigenous Peoples. The Cultural Politics of Law and
Knowledge, Cambridge University Press, New York, 2009, p. 3.

183



I’implication des savoirs occidentaux et notamment la médecine dans la définition a la fois de
la société et de I’identité indigene.

Mais si I’on s’en tient a la mise en application de savoirs pharmaco-chimiques, I’ Afrique n’est
pas en reste dans I’exploitation et I’expérimentation de la pharmacopée francaise. L’intérét de
la culture des plantes médicinales est trés précoce en Algérie. On notera par exemple les

tentatives de cultiver de ’opium. En effet, Auguste Hardy>>*

, modeste responsable du non
moins modeste (a ses débuts du moins) jardin d’essai d’Alger — qui deviendra le jardin
d’acclimatation dans le sillage de la visite de I’Empereur — tentera avec plus ou moins de succes
d’introduire des plantes venant soit d’Europe mais aussi d’Asie et d’Amérique Latine. Il
répondra favorablement en 1843 a I’injonction de cultiver le pavot somnifére et de considérer
la possibilité de récolter de I’opium en Algérie et ainsi de ne plus dépendre de 1’Inde orientale.
L’Académie Royale des Sciences de Paris, lors de sa séance du 25 septembre 1843, rappelle
tout 'intérét qu’il y a a cultiver le pavot sur le sol algérien. Il y est fait état notamment cas des
bienfaits de I’opium en médecine et que celui obtenu en Algérie serait supérieur a celui de
Smyrne, réputé un des plus purs et qu’il « serait supérieur a I’opium exotique »°. La
commission « approuve (...), qu’il serait avantageux de cultiver le pavot dans les parties les
plus chaudes de 1’Algérie frangaise et surtout dans les localités a I’abri des vents du nord. Le
rapporteur pense, du reste, qu une expérience prolongée est encore indispensable pour décider
I’opportunité de la culture du pavot somnifére sous le rapport économique. Quant a ce qui a
rapport a I’art médical, il considere la bonne qualité des produits comme offrant une occasion

trés-favorable d’étudier et d’approfondir la question sous ce point de vue »°>¢

. Il est évident que
les vertus thérapeutiques retiennent ’attention de I’Académie mais on retient aussi cette
évidence que la terre algérienne et plus tard les autres terres africaines €taient un formidable
laboratoire au service de la science et de I’économie. En effet, on voit aussi la mentalité qui
anime la commission qui ne rechigne pas devant les retombées économiques, quand bien méme

les a-cotés de telles expérimentations pouvaient avoir un impact néfaste. Gérer la colonie sous

cette optique rehausse la notion d’intérét de la métropole au détriment de celle des Indigenes.

>34 Hardy, Auguste (1818-1882), directeur du Jardin d’essai d’Alger de 1842 a 1868

555 Encyclographie des sciences médicales, Volumes 10 a 12, Société Encyclographique des Sciences Médicales,
Bruxelles, 1843, p.176.

536 Ibid.

184



6.3.2 Effets collatéraux

Cet intérét est surtout accru par la volonté d’assurer une implantation européenne durable.
Présence frappée par les différents fléaux (choléra, paludisme, etc.) et qui ont causé des ravages
parmi les militaires et les colons. Les noms ainsi qui reviennent sont ceux-la qui ont réussi sinon
a vaincre du moins a atténuer les pertes humaines qui suivaient le sillage des colonnes militaires.
L’avancée de la colonisation était aussi celui d’un constat terrible de ’'impuissance de la
médecine des premicres décennies de la colonisation qui atteint le chiffre encore de 98 morts

/1000 en 1850 parmi les Européen.ne.s™’. Ce qui fait dire au docteur Boudin®?®

que «la
population a été décimée »>°. Le cri d’alarme est assorti d’une recommandation inspirée de
I’action et de I’expérience d’une rotation des médecins plus courte : « il y a quelques années, la
mortalité annuelle des médecins, sur la cote occidentale de 1’Afrique, était de SOIXANTE-
DIX-HUIT DECES SUR CENT, et telle était I’intensité du mal, que I’administration de la
guerre ne trouvait plus de candidats pour les emplois vacants. [Le directeur du service de santé
de I’armée anglaise] proposa de réduire a une année le sé¢jour des médecins dans ces contrées
meurtriéres, et la mortalité fut immédiatement abaissée a 25 sur 100 »°®°. La solution reste
somme toute assez conforme a la géographie médicale, dont il est I’un des précurseurs, et qui
consiste a éviter autant que possible les zones infectieuses et éviter la sédentarisation des
médecins et des colons dans ces contrées qui sont encore largement mortifeéres. On connait le
but de Boudin, basé sur les statistiques et dont « la responsabilité de leur exactitude appartient
entiérement a I’administration, qui n’a aucun intérét a altérer la vérité »*°!. Boudin rejetait
totalement 1’idée du cosmopolitisme de ’homme (je dis bien homme et non pas humain, car
dans la perspective coloniale il faut encore le souligner, du moins dans le cadre de 1’ Algérie, la
colonisation est une affaire d’hommes). Il ne croyait pas donc dans la thése de 1’acclimatation.
Cette vision, en s’appuyant notamment comme on vient de le voir sur les faits fournis par
I’autorité coloniale elle-méme, va a ’encontre des efforts d’implantation de populations

européennes sur le sol algérien.

37 Cf. Fredj, Claire, « Les médecins de l'armée et les soins aux colons en Algérie (1848-1851) », Annales de

demographie historique 1/2007 (n°® 113).

S8 BOUDIN, Jean-Christian-Marc Frangois Joseph, Médecin, anthropologue. Il participe aux campagnes d'Egypte
et de Morée. Il prend ensuite la direction médicale de l'expédition de Constantine (1837. En 1848-49, il est
médecin-chef de I'armée des Alpes. Il est le fondateur de la géographie médicale, dont il invente le nom. Il fonde
la Gazette médicale de Marseille. 11 crée 1'école médicale du Caire.

55 Boudin J.- Ch.-M, Histoire statistique de la colonisation et de la population en Algérie, J.-B. Baillére, 1853, p.
29.

50 bid., p. 33.

L bid., p. 2.

185



Toute autre est la perspective d’autres médecins et hygiénistes engagés dans la lutte contre ces
fievres qui emportaient colons et colonisés au grand dam des autorités coloniales (surtout en ce
qui concernait les colons et les militaires). Ainsi, on retrouve dans le panthéon des médecins
pionniers qu’on a porté aux nues, Francois Clément Maillot. Il représentait presque a lui seul
I’espoir d’une possible colonisation. Le docteur Paulin Trolard*®?> dans une emphase héroique
décrivait le débarquement de Maillot comme le messie que la colonie attendait : « Lorsqu’il
débarque a Bone, apres un court sé¢jour a Alger ou ce qu’il a vu n’a fait qu’enraciner davantage
sa conception de ’Endémie, sa conviction est déja faite. Il n’hésite plus ; son parti est pris,
quand il se trouve aux prises avec I’ennemi : il rompra violemment avec les errements du passé ;
c’est a la quinine qu’il s’adressera pour combattre le minotaure »*®*. L’ennemi désormais est
donc le choléra et le paludisme. L’émotion de Trolard fait suite a I’évocation des pertes subies
par les colons. Aucune mention n’est faite des populations indigénes ! Maillot est décrit comme
un novateur hardi qui brava d’abord I’ennemi sur le théatre des opérations puis en métropole
face a la communauté scientifique afin de les persuader et d’imposer son traitement.
Expérimentation il y eut mais uniquement sur des soldats. Mais encore une fois une telle audace
quand on sait les réticences scientifiques quant a I’innovation nous encourage la encore a penser
que 1’ Algérie offrait une formidable opportunité de forcer le destin et de se créer un nom.

A décrire ces opportunités et ces expérimentations, on pourrait nous rétorquer que c’est 1a un
cadre colonial et que ces médecins tdtonnaient et faisaient face a la situation avec les armes qui
étaient les leurs. Il importe de relever deux faits importants. D’abord, comme le montre Claire
Fredj, la médicalisation da la colonie refléte aussi les conflits autour des projets et débats quant
a la gouvernance des nouveaux territoires. Le médecin, militaire essentiellement pour ces
premicres décennies de la colonisation, devait €tre 1’outil de la colonisation en « permet(tant)
le peuplement des colonies non seulement parce qu’il empéche la population présente de
mourir, mais aussi parce qu’il évite que les colons »*%* soient découragés de s’y installer et, le
cas échéant, qu’ils ne ramenent en métropole ces infections et devenir ainsi eux-mémes des
maillons de la détérioration. Ensuite, découlant de ce qui précéde, on pourrait ainsi penser que
la colonie constitue plus un fardeau sanitaire pour la France. Ainsi pensée, la relation est congue
comme positive d’un c6té, la France qui apporte la civilisation et ses bienfaits dans les colonies,

et négative de I’autre, les colonies sources de morts et de déficits. C’est 1a perdre de vue, comme

362 Jean Baptiste Paulin Trolard ((1842 - 1910), anatomiste réputé pour son travail sur la circulation vasculaire.
La grande veine anastomotique porte son nom.

363 Trolard, Paulin, L'Euvre de F. C. Maillot, L. Remordet, Alger, 1893. p. 4.

364 Fredj, Claire, « Les médecins de I'armée... », op.cit., p. 134.

186



le montre Kamel Kateb, que les épidémies dévastatrices avec la famine auraient atteint le chiffre
de 800000 déces pour les seules années de 1867-1868°%. Il ne s’agit pas de contester la véracité
de ce chiffre qui pourrait ainsi montrer le caractére dévastateur des maladies pour ne pas dire
génocidaire. Mais force est de constater que les grandes épidémies du XIX® siecle et du début
du XX° (1833, 1849-1851, 1854, 1865, 1869, 1884, 1887-1889, 1893, 1896, 1912, 1916) « ont

été importées d’Europe »%

. Il en est de méme du typhus. Il ne s’agit pas de dire que la guerre
coloniale fut forcément a 1’origine de la propagation du fléau dans les départements algériens
mais de constater que la famine, qui résulte de la guerre en I’occurrence, a provoqué un
mouvement des populations qui a contribué¢ a propager les épidémies et a causer les
bouleversements qui s’ensuivirent. Certes, « les calamités naturelles ont —elles encore été une
cause importante de mortalité tout au long du XIX® siécle, mais elles ne suffisent cependant
pas, a elles seules, a expliquer la régression enregistrée pendant les quarante premieres années
de la présence francaise en Algérie »*%”. Les structures sociales s’en trouvaient sensiblement
bouleversées du fait des restructurations administratives, des interdictions imposées, des
expropriations, et la sommes des lois frappant les Indigénes a la suite des différentes révoltes.

Etant le manque de données exactes sur I’impact de la colonisation sur le bouleversement a la
fois de la société mais aussi de la population, on ne peut pas s’attarder sur le fait de savoir ce
que les maladies et les famines ont opéré comme changement majeur de la société algérienne.
Mais les quelques chiffres en notre possession montrent néanmoins une « hécatombe » et une
diminution sensible de la population indigéne. Darmon parle d une perte de 28 % pour les seules
années 1866-1868°%%. En dépit de ce tableau noir et des raisons de cette phase, liées aux
maladies, aux tremblements de terre mais aussi a la famine, qui laissait entrevoir une possible
extinction des Indigénes, Darmon conclue et trouve un « message d’espérance [...] [dans le fait
que] se dégage de ces années sombres |...] une reprise démographique ». Et méme si « durant
la période coloniale les indigenes ne sortiront jamais de la misere et végéteront toujours dans
les conditions d’hygiéne déplorables [...][il n’en demeure pas moins que] la diffusion de la
vaccine antivariolique, 1’extension du réseau de chemin de fer, la disparition de la famine
auxquelles succedent des disettes meurtrieres, certes, mais non exterminatrices, suffisent a

expliquer cette reprise démographique »*%°. Quand bien méme il y eut certainement des facteurs

365 Kateb, Kamel, Européens, « Indigénes » et Juifs en Algérie (1830-1962), op.cit., p. 63.

366 Ibid., p. 64.

567 Ibid., p. 68.

368 Darmon, Pierre, « Une crise démographique en Algérie au XIX® siécle », in Poussou Jean-Pierre et Robin-
Romero, Isabelle, Histoire des familles, de la démographie et des comportements: en hommage a Jean-Pierre
Bardet, Presses Paris Sorbonne, 2007, p. 97.

599 Ibid, p. 103.

187



endogenes expliquant telle famine ou telle épidémie, la responsabilité du systéme colonial ne
peut étre balayée d’un revers de main quand on considére ces taux effarants qui équivaudraient
aujourd’hui a une perte de 18 millions de la population frangaise sur uniquement deux ans.
Analysé froidement peut-Etre qu’une augmentation de la population serait un motif de se réjouir
mais cela ne peut aucunement ¢éluder la question de 1’aggravation de la mortalité da au fait
colonial et & lui seul. Aucune vaccine ne saurait rédimer un tel désastre. Cela pose aussi le role
de I’Etat colonial en tant que spectateur embarqué. Si la volonté d’une extermination
programmeée ne peut raisonnablement étre invoquée, il n’en demeure pas moins que ce fut la
une « opportunité » qui servait des desseins d’équilibrages. Qu’on regarde aussi le nombre
d’habitants de la seule ville d’Alger et on constatera une diminution de la population indigéne
au profit de la population européenne : cette derniére passe de 9824 Européens en 1837 a 34597
en 1876, quand la population indigéne, elle, passe de 18387 a 18113 pour la méme période >7°.
Soit donc un rééquilibrage au profit de la population européenne imputable clairement a I’action
coloniale. Cette implication se vérifie dans les grands centres urbains mais aussi au niveau rural
en ce qui concerne les tribus avec une reconfiguration de telle sorte a « rompre la cohésion
[...][de celles-ci,] a lui enlever tout caractere politique et a lui substituer notre organisation

municipale »°’!.

C’est notamment cette dislocation, cantonnements et découpages
administratifs, qui a détruit les anciennes structures et les anciennes solidarités qui permettaient
avant la colonisation de faire face aux différentes calamités.

Cette remise en cause totale, voire la destruction des savoirs et des us des populations
autochtones, notamment des modes d’organisation précoloniaux et la mise en place d’une
domination tous azimuts, qui ne fera que s’accroitre au fil des décennies, aura pour conséquence
une gestion de I’espace et des humains a deux niveaux. D’un c6té un mépris mélé a une peur
qui se cristallisera dans 1’adoption du code de I’indigénat et qui sera la forme la plus aboutie
d’une exclusion encadrée des Indigenes. De ’autre coté, une population européenne de divers
pays et de classes différentes qui va se retrouver en majorité amalgamée dans un cadre colonial
qui les opposera aux Indigénes dans une conflictualité liée a une captation et une dépossession

de ces derniers. Les Européen.ne.s, pour la plupart gens ordinaires venus de France ou d’ailleurs

chassés par le chdmage et la misére®’?, qui menagcaient 1’ordre en aspirant a plus de liberté se

370 Ibid., p. 73.

571 Jérome Napoléon, in Kamel Kateb, ibid., p. 77.

372 Au méme moment ou la France s’engage dans la colonisation algérienne voici ce que disait un ouvrier
typographe en 1831 et qui résume assez bien 1’état ambiant apres la révolution de juillet : « Nous étions gouvernés
par des hommes pour lesquels nous n’étions qu’un vil troupeau de bétes de somme, puisque nous ne pouvions
montrer de vieux parchemins qui prouvassent que nos ancétres avaient été les fiers valets de maitres plus fiers
encore, qui se reconnaissaient nos rois par la grace de Dieu, et se croyaient par conséquent le droit de nous traiter

188



drapaient dans les colonies d’une dignité qui leur était barrée en métropole : celle de n’étre plus

seulement le peuple mais des citoyens.

6.3.3 Les faits rien que les faits

Méme si la colonisation était rude et coliteuse en vies, les autorités espéraient non seulement
une présence significative mais aussi un ancrage conséquent et a terme une prépondérance de
I’élément européen au détriment des Indigénes. Or, cette perspective n’est pas seulement un
veeu pieux. L’engagement militaire et 1’érection d’infrastructures visant a assurer la sécurité
(des biens mais aussi tout simplement de la santé) des colons montraient la volonté de 1’Etat —
qui, rappelons-le a titre d’indication, était en mutation a cette méme €poque et traversé par des
tensions et des conflits révolutionnaires — de rentabiliser la nouvelle possession. Ce qui en
métropole semble quasi antinomique, a savoir la conciliation d’un libéralisme économique en
plein essor et des revendications plébéiennes qui réclamaient plus de liberté et plus d’égalité,
devenait dans les colonises une possibilité que nous pouvons dés lors nommer biocolonialité et
qui n’est rien d’autre qu’une gouvernementalité coloniale.

La réflexion sur cette gouvernementalité s’accompagne, comme il a été dit & maintes reprises
d’un questionnement sur I’adaptabilité des populations qui devront s’installer en Algérie et plus
généralement dans les colonies. Cette question sera une question constante qui agitera les
hygiénistes dans leurs différentes compositions.

Le souci ainsi majeur des hygiénistes mais plus globalement de tous ceux qui auront a charge
de réfléchir sur la viabilité de la colonie est biopolitique. L hygiéne et la santé¢ devenaient
progressivement avec 1’affirmation de I’arrimage francais en Algérie « une affaire publique de
premiére importance, dans le discours du moins, puisqu’elle est une des conditions majeures
du succes » de la colonisation. L’objectif était, nous dit Olivier Le Cour Grandmaison, « de
« faire vivre » les Européens et les « Indigenes » des colonies — selon des modalités distinctes
[...] en leur assurant une sécurité sanitaire, indispensable a 1’exploitation optimale de ces
territoires et de leurs habitants »°73. Selon ce schéma, qui s’inscrit en droite ligne dans tout ce
qui a été dit jusqu’ici, I’ceuvre coloniale était tournée vers la survie des Européens avant tout.
Il est évident que les Indigenes ont pu profiter de la médecine européenne et il y a bien création
de structures et d’hopitaux censés apporter des réponses aux calamités et épidémies qui ont

affecté les Indigenes. Comme le rappelle Kamel Kateb, méme s’il y eut la création jusqu’en

en esclaves », Colin, Auguste, Le cri du peuple, Imprimerie de Demonville, 1831, p. 49-50. Cri contre I’ancienne
noblesse qui s’est alliée a la caste financiére au détriment de la classe ouvriére.
573 Le Cour Grandmaison, Olivier, L ’Empire des hygiénistes. Vivre aux colonies, Fayard, Paris, 2014, p. 66.

189



1923 de six hopitaux avec un personnel autochtone insuffisant®’*

, « les indigenes algériens ne
représentaient que 29,9% de I’effectif hospitalisé dans les hopitaux civils ». Ce qui signifie que
durant la décennie des années trente « 80 % de la population bénéficie de moins de 30% des
soins hospitaliers »°°. Pourtant, a partir de la fin du XIX®, en dépit de ce déficit médical, le taux
de natalit¢ des Indigenes se stabilise et connait méme des hausses notables qui atteint une
croissance annuelle moyenne de plus de 1%. Cette hausse fait suite a des baisses qui auraient
pu faire croire dans une prochaine disparition « naturelle » des Indigénes. La encore, 1’'usage
politique et biopolitique des statistiques est manifeste.

L’implication du statisticien aux cOtés du médecin, tous deux engagés dans une vision
hygiéniste de la société prend forme dans un engagement non plus seulement scientifique mais
résolument colonialiste. Le Docteur René Ricoux qui s’est distingué par ses nombreuses
statistiques s’étonnait de la progression du nombre des Indigenes alors qu’on avait constaté une
baisse tendancielle de ces derniers. Dans son article « Mortalité¢ de la premiére enfance en
Algérie », il en arrive a douter de la fiabilité des données recueillies. En constatant, d’apres le
recensement de 1866, que le nombre des autochtones indigénes a connu un ratio positif de plus
de 337885, il en vient a douter de la fiabilité du résultat. Sa justification étant que « sur une
grande étendue du territoire [...], le dénombrement des indigénes a toujours été opéré, comme
celui des Européens, par les municipalités dont les tribus relevent administrativement. Or les
communes ont intérét a grossir le nombre des indigenes, parce que la principale ressource des
budgets communaux provient de ’octroi de mer, une taxe francaise applicable aux produits
importés et les revenus de cet octroi sont répartis entre les communes de chaque département
au prorata de leur population, chaque Européen comptant pour une part, chaque indigéne pour
un huitieme. Aussi les communes augmentent le chiffre de leur population indigéne en
inventant des individus, ce qui est bien facile, avec la synonymie si fréquente et 1’absence de
noms patronymiques. On peut évaluer, dans les centres de grosse population musulmanes, a
plusieurs milliers les noms inventés par ce procédé ingénieux et productif »*’®. Pour Ricoux la

démonstration est faite du caractere fallacieux de cet accroissement produit par un outil que lui-

574 Cette situation d’insuffisance des autochtones perdurera longtemps et on retrouvera la méme situation en 1944
comme le montre le Dr Tamzali Abdenour qui signale I’organisation de la médecine sociale sera satisfaisante le
jour ou chaque médecin chef d’un centre de santé aura sous sa direction deux auxiliaires hommes parlant la langue
du pays [...] et trois assistantes femmes, 1’une assurant plus spécialement le secrétariat du centre, une autre
susceptible de pratiquer les accouchements, la troisiéme faisant fonctions d’infirmiére-visiteuse ». Cité par Fredj,
Clair, « Encadrer la naissance dans 1'Algérie coloniale. Personnels de santé et assistance a la mere et a I'enfant
" indigenes " (XIX°-début du XX siecle) », op. cit., p.193.

375 Kamel, Kateb, Européens, « Indigénes » et Juifs en Algérie (1830-1962), op.cit., p. 130.

576 Ricoux, René, « Recherches sur la mortalité de la premiére enfance en Algérie », Annales de Démographie
Internationale, juin 1882, n © 22, p. 12.

190



méme promeut et dont il voyait un outil indispensable pour un avenir profitable pour la mere-
patrie®”’.

Pourquoi donc le Dr Ricoux ne se réjouit-il pas de cet accroissement qui serait une preuve si
cela était vrai des bienfaits de la colonisation ? C’est que les statistiques montraient jusqu’a la
autre chose. Quelque chose qui confortait un veeu que la nature semblait effectuer, a savoir le
dépeuplement de I’ Algérie de ses indigénes. En signalant ce qui lui paraissait comme une erreur
certaine dans le prélévement des données, Ricoux affirme que la population indigéne décroitra
inévitablement. Il conclue sur le fait que «les recensements [sont] certainement entachés
d’erreurs et d’exagération, [la] mortalité infantile de beaucoup supérieure a celle de tous les
peuples de I’Europe, plus forte que celle des enfants trouvés »°’®. Ce qui rendrait ’hypothése
d’une augmentation de la population indigene farfelue.

I est bien entendu qu’il ne s’agit pas la d’une preuve du fait que les élites ou les autorités
appelaient a la disparition des autochtones. On sait que les projets qui visaient a I’extermination
des Indigénes n’ont pas été suivi de fait. Néanmoins, on voit 1a sous le discours d’un éminent
savant qui pesait tant dans la colonie que dans les arcanes des sociétés scientifiques, cette idée
de la disparition des Indigenes et son remplacement par les Européens comme une perspective
scientifique tout a fait envisageable.

On sait que le Dr Ricoux avait bien tort et que la population Indigeéne a connu un accroissement
certain apres avoir connu une diminution durant les premieres années de la colonisation.
Comment expliquer cette progression ? Est-ce dii a la médecine francaise, ce qui voudrait dire
une réussite du projet colonial ? 1l est vrai que les recensements d’avant 1882 (date effective
de la mise ne place de 1’état-civil pour I’ Algérie) les statistiques concernant les Indigénes ne
pouvaient pas €tre tout a fait viable. Il faut prendre en considération que, jusque dans les années
1871 la colonie connaissait, outre les épidémies, des épisodes récurrents de révoltes. Il faut

aussi considérer, en prenant soin d’un taux de natalité trés faible®”’

. Kamel Kateb procede a une
explication minutieuse da la mutation de la société indigéne en montrant notamment que cette
progression n’est pas dii a I’acces aux structures médicales, étant le taux encore tres €élevé de la
mortalité et un taux de natalité trés bas, mais a d’autres facteurs liés a I’adaptation du peuple

indigéne aux nouvelles contraintes socio-économiques induites par la dépossession du

377 Dans la préface de ouvrage de Ricoux, René, La démographie figurée de I'Algérie : étude statistique des
populations européennes qui habitent I'Algérie, G. Masson, Paris, 1880, le Dr Louis-Adolphe Bertillon (1821-
1883), qui fut directeur du directeur du Service de statistiques de la Ville de Paris et a ce titre un des pionniers des
études démographiques, appelle de ses voeux une « science [qui] sera enfin Directrice des conditions de la vie des
nations comme elle I’est déja des choses industrielle [...] », p. xiv.

578 Ricoux, René, « Recherches sur la mortalité de la premiére enfance en Algérie », n °© 22, op.cit., p.13.

579 Moins de 40/1000, Cf: Kamel Kateb, Européens, « Indigénes » et Juifs en Algérie (1830-1962), op.cit.

191



territoire. Elle est due aussi, selon Kamel Kateb, au changement dans la nuptialité¢ et a
I’exposition des femmes aux grossesses. Mais comme le reléve Dominique Maison la
croissance constatée est « trop rapide de 1876 a 1886 (2,8% par an) pour étre réelle, elle traduit
surtout les progrés des méthode de dénombrement et 1’extension du territoire contrdlé
(annexion du M’zab et d’Ouargla en 1882) »**°. On pourrait ici prolonger le débat quant a savoir
si la progression est réelle ou encore si elle est exagérée. La question qui est la mienne ici et
qui me semble pertinente est de savoir si la colonisation a eu une influence sur la diminution de
la population Indigene. Il est une évidence qui n’a pas besoin de démonstrations : que la guerre,
méme quand elle porte le nom de pacification, apporte forcément son lot de dépeuplement et
de chaos. 11 est évident aussi que la population indigéne s’est accrue apres avoir encaissé le
choc des premiéres décennies.

Une chose encore qui nous parait siire, concernant la deuxiéme moiti¢ du XIX° siecle, est que
les infrastructures médicales n’ont été que trés peu fréquentées par les « indigeénes ». Cela peut
simplement s’expliquer par le fait que les hopitaux étaient majoritairement basés dans les
centres urbains, qui étaient eux occupés quasi exclusivement par des Européens. On peut aussi
évoquer la défiance des Indigeénes, comme 1’a montré Yvonne Turin, contre la médecine des
roumis. Mais on ne peut pas non plus exclure le fait que les Indigeénes ont pu profiter, de fagon
collatérale, des bienfaits de I’hygiéne et de la médecine. En effet, le fait d’assécher un marécage,
méme si le but initial est d’abord de sauver les colons, profite aussi aux autochtones. Cela est
indéniable.

Pour autant, de méme qu’on ne peut pas apporter des éléments probants sur une quelconque
volonté qui aurait visé explicitement au dépérissement des Indigenes, on ne peut pas, sur le
terrain, montrer une dynamique qui avait pour objectif de faire vivre les Indigenes. Il est vrai
qu’on trouvera toujours des médecins pour mettre en avant le caractére sacerdotal de leur
métier. Mais comme 1’affirmera un médecin encore en 1927 il faut « conserver par tous les
moyens le capital humain local pour un rendement aussi complet que possible de la main-
d’ceuvre, dont le besoin s’impose des le premier jour pour la mise en valeur du pays

381 Ceci nous montre deux points importants : premiérement, le fait que

nouvellement occupé »
I’intérét pour la santé des Indigénes est avant tout mue par I’impossibilité de construire sans
eux et deuxiemement que le souci des médecins de servir une logique qui dépasse largement le

cadre de la santé. Si intérét il y a pour les Indigenes, il n’est de toute évidence qu’utilitaire.

>80 Maison, Dominique, « La population de 1'Algérie », in Population, 28° année, n°6, 1973, p. 1080.
81 Dr Colombani cité par Olivier le Cour Grandmaison, L 'Empire des hygiénistes, op.cit., p. 68.

192


http://www.persee.fr/author/persee_7848

Comme on vient de le voir, la seule incursion des autochtones dans le monde civilisé ne se fait
tout au plus que sous la forme de capital. D’un c6té des Indigénes qui sont réduit a une présence
fictive au niveau politique. Ce qui veut dire que le quotidien de ces derniers est soumis, du
moins durant un laps de temps assez conséquent — tant que durera en fait le code de 1’indigénat,
a une prédation légalisée qui Otait toute capacité de se soulever 1également contre 1’autorité
coloniale. Cet état a été rendu possible par toute la structure savante, dont I’hygiénisme a été le
fer de lance, qui a donné sens a la dépréciation de 1’Indigéne. De 1’autre c6té, les Européens ont
acquis progressivement le droit de disposer du territoire. Il est évident que la qualité
d’européanité, comme je 1’ai dit 2 maintes reprises, s’est construite au fur et a mesure que
I’Algérie se formait en tant que prolongement de la mére-patrie. La encore c’est en grande
partie, mais pas seulement, I’hygiénisme et ses différentes manifestations qui ont contribué a
donner sens a I’européanité. En reprenant I’exemple des statistiques, le fait de ne considérer
que des Européens et non plus les différentes nationalités a conduit in fine a constituer un groupe
homogene qui ne 1’était pas.

Mais, comme le montre Colette Guillaumin, si les différentiations raciales n’étaient appelées
qu’a demeurer dans le cadre de I’appréciation uniquement scientifique elles n’auraient pas les
effets qu’on leur connait. L’impact des catégories raciales n’a en effet de sens que lorsque les
juristes s’en saisissent et les inscrivent dans le socle et le langage juridique. Pour le droit
colonial, il ne s’agit pas seulement d’un droit d’exception mais d’un droit aggravant et
pérennisant la situation d’infériorité des autochtones. On sait combien le code de 1’indigénat®®?
a aggravé les inégalités sociales et économiques de la société indigene. Il est une dimension
dans ce code qu’on peut nommer justement hygiéniste en ce qu’elle offre d’un c6té une main-
d’ceuvre corvéable pour I’entretien du territoire et ce gratuitement : grace notamment au travail
forcé. L’autre dimension est tout aussi hygiéniste mais a rebours. En effet, ce code a diminué
I’¢état (2 tous les niveaux, qu’il s’agisse du poids démographique ou encore de le santé) des
Indigenes avec des périodes de disettes régulieres. Des lors, « I’indigéne est atteint de tares
multiples ; il est sous-alimenté, tandis que la plus grande partie des valides se dirige vers la
métropole, a la recherche de hautes paies, les ouvriers qui restent en petit nombre ne donnent
qu’un rendement insuffisant, dont se plaignent tous les colons »**. Les effets du code en ce

qu’il quadrille tout le territoire indigéne a contribué a le rendre plus siir pour les colons mais en

382 Je renvoie pour une étude plus détaillée du code de I’indigénat a ’ouvrage que lui a été consacrée par Olivier

le Cour Grandmaison. J’y reviendrais dans le dernier chapitre.
383 Maurice Violette, qui fut entre autres ministres d’Etat sous le Front populaire de 1936 a4 1938 et gouverneur
de I’ Algérie de 1925 a 1927, cité par Olivier Le Cour Grandmaison, ibid., p. 154.

193



a fait un territoire d’insécurité pour les autochtones®®*. C’est en cela que la vie des Indigénes
est, dans ce cadre colonial, structuré par un droit discriminant selon que 1’on soit colon ou
Indigéne. Ce code a largement contribué a rendre la vie des Indigénes insignifiante tant au
niveau politique que sanitaire. C’est en cela que 1’espace colonial est devenu progressivement
construit dans une temporalité autre. Une allochronie qui permet de minimiser ainsi I’acte de

prédation mais qui rend aussi possible et effective la taxinomie a 1’ceuvre’®>.

384 Cette situation est loin d’étre circonscrite aux premiéres années de la colonisation. Camus dira en 1945 de la
Kabylie que « dans cette région rude et impitoyable en période de grand froid notamment, des étres humains aux
paupiéres malades, aux yeux pleins de pus, laissés sans soins meurent de faim. Des enfants sont sous-alimentgs,
pour se nourrir, des villages entiers consomment des racines, des graines de pin, des herbes, des orties et la tige de
chardon qui est l'une des bases de 1'alimentation kabyle. Dans un douar, cinq garnements sont morts empoisonnés
par des plantes vénéneuses. La situation sanitaire est alarmante. Des populations enti¢res sont décimées par des
épidémies. 40% des familles vivent avec moins de 1000 francs par an soit moins de 100 francs par mois ».

585 Cf. Johannes, Fabien, Le temps et les Autres : comment l'anthropologie construit son objet, Editions Anacharsis,
Paris, 2006

194



7 Critique de la raison coloniale et contribution a une
relecture du contrat social

195



I a été question jusqu’ici de la contribution des médecins, mais plus globalement des
hygiénistes, a la mise en place d’une rhétorique scientiste allant dans le sens du projet colonial
qui se mettait en place en Algérie a partir de 1830. Dans le chapitre qui précede on a esquissé
notamment, de facon succincte, 1’apport de I’hygiénisme a une nouvelle perspective
contractualiste de la société. Or, cette question du contrat peut sembler de prime abord assez
¢loigné de la préoccupation qui a été la notre jusqu’ici, a savoir démontrer que la colonisation,
avant d’étre une affaire de canons et de baionnettes, a ét¢ aussi et surtout une problématique
scientifique. Mais quand on s’y attarde de plus prés, on se rend compte que la question de
I’hygiéne a été au coeur des projets des réformes visant a la création d’un nouveau citoyen :
obéissant mais aussi en bonne santé (la fameuse sentence de Foucault du faire vivre qui renvoie
a ’anxiété du capitalisme de veiller aussi a ce que la force de travail puisse étre continuellement
disponible, ce qui veut dire Iui assurer un ensemble de conditions a sa propre
reproduction). C’est ’'union du capitalisme et d’une élite poltico-scientifique qui est a la base
de I’Etat tel qu’il s’incarnera a partir du XVIII® siécle. Je ne reviendrais pas ici sur la
structuration profondément capitaliste de 1’Etat moderne, mais sur le recours a 1’élite
scientifique pour justifier et légitimer la mise en place d’un contrat social (libéral), dans un
cadre d’expansion coloniale. D’emblée, méme si le contrat entretient un rapport fictif a I’Etat>®°,
il importe de souligner que la rhétorique du contrat était et reste un des fondements majeurs de
la philosophie politique et donc par ricochet de la compréhension de I’émergence des

institutions étatiques.

On sait que la seconde moitié¢ du XIX® siécle, notamment a partir de 1870 et la naissance de la
Troisieme République qui s’en suivit, a ét€ I’occasion pour les différentes corporations de se
positionner par rapport aux changements politiques. Plus que spectatrices, elles ont été aussi
aux premicres loges. Et devant I’inéluctabilité de I’avénement du citoyen-roi, les élites se sont
rendues indispensables, pour légitimer a la fois les changements en cours mais aussi assoir les

privileges des leurs. De fait, les « contraintes de subir le droit du plus nombreux, les classes qui

386 Dupuis-Déri, Francis, « La fiction du contrat social : uchronie libérale, utopie anarchiste », Politique et Sociétés,
28(2), 2009.

196



se nomment elles-mémes les classes ¢élevées ne peuvent conserver leur hégémonie politique
qu’en invoquant le droit du plus capable. Il faut que, derriére I’enceinte croulante de leurs
prérogatives et de la tradition, le flot de la démocratie se heurte a un second rempart fait de
mérites €clatants et utiles, de supériorité dont le prestige s’impose, de capacités dont on ne

puisse pas se priver sans folie »

. Nul autre choix que de participer a ce double processus de
changement (de régime et des institutions) et de pérennité (des priviléges). Le contrat social,
censé avoir trouvé sa forme idéale avec les démocraties modernes, devrait étre reconsidéré a la

lumicre des différents « réseaux d’intéréts » corporatistes.

Les hygiénistes étant une de ces corporations, et pour ainsi dire une de celles qui avait a coeur
d’opérer un changement radical dans le corps de la nation, devait d’une certaine maniere
constater les échecs qui étaient les leurs. En effet, la premiére moitié du XIXC siecle, et en dépit
de I’avancée des découvertes et des propositions, se solde par des déboires au niveau sanitaire.
Une de raisons de cet échec est ’accent mis sur l’initiative individuelle et pointe ainsi la
nécessité d’insérer leurs visées dans une plus grande échelle : celle de 1’Etat. Les hygiénistes
vont ainsi comprendre que I’insertion dans les rouages de I’Etat et une participation active a la
vie politique (parlement, partis politiques, etc,.) était 1’'unique voie pour des réformes qui
prennent en compte leurs expertises maintes fois étayées tout au long du 19° siécle. La prise en
compte politique des vues des hygiénistes, du moins leur consécration méme balbutiante, va
trouver un relais amplificateur avec I’idée de solidarisme de Léon Bourgeois. Idée selon
laquelle nous sommes débiteurs de nos devanciers et redevables envers nos descendants. Cette
nouvelle perspective est le contrat social devenu urgence a la fois sociale et politique. Ainsi,
« la solidarité sociale devient une sorte de contrat rétroactivement consenti qui engage tout
homme, du fait qu’il vit en société et profite du patrimoine commun, & concourir au maintien
de cette communauté et a son progrés »*%. Pour étre précis il s’agit plutdt de quasi-contrat
social, tel que formulé par Léon Bourgeois, et qui transforme cette dette contractée en devoir
social envers les autres membres de la société. C’est 1a la concrétisation politique du réve

hygiéniste.

Ce processus est concomitant a la mise en place d’un régime colonial qui va a I’encontre des
termes méme du contrat social, basé sur la promotion de la liberté (certes formelle) retrouvée

des contractants. Comment considérer deés lors la place des colonisé.e.s algérien.e.s qui,

387 BOUTMY, Emile, Quelques idées sur la création d'une faculté libre d’enseignement supérieur, Paris,
Imprimerie Lainé, 1871, p. 15.
388 Blais, Marie-Claude, « La solidarité », Le Télémagque, 2008/1 (n°® 33), p. 15.

197



eux/elles, n’ont pas été sollicité.e.s quant a leur consentement de céder leur volonté (enticre) ?
peut-on considérer qu’il y a continuité du contrat social dans les départements algériens ? Et si
rupture il y a, étant donné que les Indigénes étaient soumis, a partir de 1871 a une juridiction
d’exception, peut-on considérer ces derniers/eres comme des contractant.e.s a part enti¢re ?
Plutét qu’un contrat (méme fictif) a I’'image de ce qui se mettait en place en métropole, la fin

du XIX€ siecle n’a-t-il pas vu I’émergence et la mise en place d’un contrat de type racial ?

7.1 Contrat social et quasi-société

Avant d’en venir a la question proprement coloniale, toujours dans le souci de trouver des ponts
entre le centre et la périphérie, il convient de revenir sur I’idéologie (humaniste) qui sous-tendait
la Troisieme République. Bien que reléguée dans les curiosités théoriques oubliées, le
solidarisme fut un espoir et une tentative a la fois intellectuelle mais aussi pratique de changer
profondément la société frangaise. Célestin Bouglé, dans son ouvrage consacré au solidarisme,
reconnaissait en 1907 que «le solidarisme semble en passe de devenir, pour la Troisieéme
République, une maniere de philosophie officielle. 1l est le fournisseur attitré de ces grands
thémes moraux qui font I’accord des consciences, et que le moindre personnage public se sent
obligé de répéter aux occasions solennelles »°%. La consécration de cette doctrine fut I’octroi
du prix Nobel a I’un de ses doctrinaires attitrés, Léon Bourgeois. Il s’agira ici de voir en quoi
cette doctrine offrait une nouvelle perspective de renouveau de la théorie du contrat social mais
aussi de voir dans quelle mesure on pourrait la considérer comme une des consécrations des

aspirations hygiénistes.

7.1.1 Solidarisme et lien social hygiéniste

Le libéralisme économique mais aussi politique connut au XIX® siécle une évolution rapide.
Un siecle ou s’est affirmée la liberté¢ de I’individu occidental — du moins d’un point de vue
formel, au détriment des autres (ensauvagé.e.s et colonisé.e.s) qui furent soumis a une
domination quant a elle qui fut bien réelle. On I’a vu par ailleurs, une des difficultés qu’ont
rencontrés les hygiénistes fut les résistances de la société et la méfiance de celle-ci aux
ingérences du souverain et par conséquent la réticence de ce dernier a imposer des lois qui
risquaient de provoquer des convulsions sociales. Les hygiénistes se sont donc contentés le plus
souvent de servir d’experts et de produire des rapports dans lesquels ils multipliaient les
recommandations. Mais la plupart des hygiénistes, résignés ou convaincus, étaient aussi séduits

par I’idéal libéral et faisaient donc partie de cette équation libérale et du renforcement de I’ordre

389 Bouglé, Célestin, Le solidarisme, V. Giard & E. Briére, Paris 1907, p. 1.
198



bourgeois (en dépit des propositions allant dans le sens de I’amélioration des conditions de
travail dans les usines telles que préconisées par exemple par Villermé)>*°.

Mais, comme le fait remarquer Jorland®!, ce n’est qu’aprés la naissance de la Troisiéme
République que les hygiénistes prirent conscience que leurs idées n’avaient de chance d’étre
prises en considération que s’ils étaient impliqués sur le terrain politique et sur celui des
réformes institutionnelles®”?. Et méme si la proportion des médecins élus aprés 1870 était en

393 il faudra attendre 1902 pour voir I’Etat prendre réellement la mesure

constante augmentation
de la chose™*.
Néanmoins, cette période, allant de la naissance de la Troisiéme République a la naissance du
ministére de 1’hygiéne, de I’assistance et de la prévoyance sociale en 1920, ne fut pas un
intervalle creux de la pensée et de I’action. Les hygiénistes allaient influencer et soutenir I’idée
qui va représenter pour ainsi dire leur idéal politique, a savoir le solidarisme. Bouglé voyait
dans ce dernier « une médecine appliquée aux sociétés »°*°. Pour Léon Bourgeois, ’homme,
dans la perspective solidaire « doit entrer dans une société préexistante dont il doit accepter les
charges comme il profite de ses avantages. 1l est débiteur ou créancier de naissance »°°°. Cette
conception qui renverse en quelque sorte notre rapport a la société met 1’accent sur le devoir de
tout un chacun envers les générations futures. Il ne s’agit plus alors d’un calcul égoiste mais
d’une dette contractée et qui nous engage. Bourgeois ne croyait pas uniquement a la force de
coercition de I’Etat de fagon unilatérale mais voyait I’avénement d’une société équitable par
voie de consentement et de contrat et ainsi donc « aux mains de tous les hommes consentant
librement au paiement de la dette commune »*°7.

Mais avant d’en venir au contrat lui-méme il s’agit encore une fois d’affirmer I’importance de
la pensée hygiéniste dans la nouvelle perspective solidariste. Léon Bourgeois, celui qui donc a
fait de la solidarité une issue possible aux maux de la société francaise, en dépit du fait qu’il ne

fut pas médecin, pensait I’hygiéne comme fondement méme du solidarisme. Ainsi dans La

30 Démier, Francis, « Le Tableau de Villermé et les enquétes ouvriéres du premier XIXC siécle », in Louis-René
Villermé, Tableau de 1’état physique et moral des ouvriers employés dans les manufactures de coton, de laine et
de soie, 1989.

¥1 Jorland, Gérard, Une société a soigner. Hygiéne et salubrité publiques en France au XIX¢ siécle, op.cit.

92 Cf Cavé, Isabelle, Etat, santé publique et médecine a la fin du XIXe siécle frangais, Paris, L'Harmattan, coll.
« Médecine a travers les siécles », 2016

593 Les médecins a titre d’exemple représentaient, durant la 1égislature de 1877/1881, 11,4% des députés. Ce chiffre
atteindra 12,5% lors de la législature de 1893/1898. Cf. Pierru, Frédéric, « Un mythe bien-fondé : le lobby des
professions de santé a I'Assemblée nationale », Les Tribunes de la santé, vol. 14, no. 1, 2007

3% Loi sur I’hygiéne publique.

39 Bouglé, Célestin, Le solidarisme, op.cit., p. 44.

36 Bourgeois, Léon, solidarité, Armand Collin, 1896, Paris, p.180.

597 Bourgeois, Léon, « Discours de cléture du Congrés d’Education sociale », in Solidarité, op.cit., p. 145.

199


https://journals.openedition.org/lectures/20773

politique de la prévoyance sociale, Bourgeois faisait un détour par la Greéce antique et les
« beaux éphébes qui se promenaient sur I’Agora, dans la splendeur de leur corps » 8. 1
prévoyait ainsi que la société connaitra, grace au progres, « de nouveau ces temps, mais
autrement que dans 1’antiquité, car (...) ces merveilles obtenues, ne I’étaient que pour quelques-
uns »%°. Ici il est question des corps tels que nous les renvoient les récits antiques sur la
nécessité de la culture de I’esprit et des corps des citoyens. Mais Bourgeois sait combien ce
modele était limité & une infime minorité. L’objectif dés lors, dans la société qu’il appelait de
ses veeux, «c’est que ce soit pour tous que le réve de 1’avenir se réalise, et que ce soit
véritablement une démocratie de gens bien portants, bien-pensants et bien voulant qui sur le sol
de France se dresse avec la confiance au cceur dans ses destinées immortelles »°%. Et de quelle
maniére parvenir a la « défén(se) de la vie et de la race »*°! ? En recourant a « I’hygiéne sociale
(qui) est indispensable pour que la vie humaine se poursuive en santé et en beauté »°°2. Et pour
que « cette science de la vie en beauté soit non pas seulement pensée par les savants » il faut en
définitive qu’elle soit « voulue par le peuple »°*>.

Dans ce méme ouvrage qui réunit un certain nombre de discours de Bourgeois, et dans lequel
il est indiqué les moyens de parvenir a 1’éradication de la misére, I’hygiéne occupe une place
centrale dans la pensée solidaire. On retrouve ainsi la question de I’hygi¢ne a la fois dans les
chapitres qu’on pourrait regrouper dans la sphere de 1’éducation, dans laquelle 1’accent est mis
sur le role primordial des instituteurs et des enseignants a tous les niveaux. Enseignement au
sens large encore avec le role nouveau du médecin qui ne doit plus étre celui seulement qui
porte assistance aux malades. Il s’agit pour Bourgeois de remplir une nouvelle fonction bien en
amont. Ainsi, « il en est du médecin comme de la Société de secours mutuels. Au médecin
d’hier, qui considérait sa tiche comme terminée lorsqu’il avait consciencieusement porté ses
soins au malade, au médecin de la maladie doit se joindre le médecin de demain appelé
brievement le médecin de la santé »***. En écartant « du germe humain toutes les causes de la
faiblesse et de la dégénérescence. Etre ainsi, non plus le médecin de tel ou tel d’entre les vivants
de demain, le tuteur et le gardien de la race elle-méme »°%. En convoquant les hygiénistes, qu’il

cite nommément, Bourgeois souligne leur « role admirable » qu’ils doivent « apporter non
9

3% Bourgeois, Léon, La politique de la prévoyance sociale. La doctrine et la méthode, Bibliothéque-Charpentier,

Paris, 1914, p. 61.
39 Ibid.

600 Ipid.

01 Ibid.

602 Ibid.

603 Ibid.

04 Ibid, p. 108.
605 Ibid, p. 109.

200



seulement les enseignements et les directions nouvelles de la science médicale sociale, mais
I’exemple de leurs travaux et de leurs ceuvres de prophylaxie, d’hygi¢ne, de préservation,
d’eugénitique et tracer a nos yeux, dans les lignes essentielles, I’image de ceux qui seront un
jour les conseillers vigilants de la race, les maitres acceptés de la vie nationale »°%. 11 est bien
entendu impossible ici de faire un proces a Léon Bourgeois sur 1’usage qu’il fait du mot race,
mais il est bien entendu aisé, eu égard aux comparaisons qu’il fait lui-méme avec les peuples
nordiques et les USA, qu’il pense a la France en tant que peuple distinct dont il faut assurer la
continuité.

Ce qui est en revanche certain c’est qu’il est au fait des débats sur 1’hygiéne et son évolution.
En 1889, il présida, en tant que sous-secrétaire d’Etat au ministére de I’Intérieur la premiére
séance du Comité consultatif d’hygiéne publique. Conscient des entraves auxquelles les
hygiénistes ont di faire face, notamment sur I’argument de I’entrave a la liberté quant a
I’intervention de I’Etat dans la vie des individus, Bourgeois reprend 1’adage de Turgot de
I’action sans la nuisance. En insistant sur la préservation de la liberté, il prend acte de I’histoire
de I’hygiénisme et de ses échecs. Il sait combien le fait de vouloir imposer d’en haut une
hygiene restrictive n’a pas fait avancer la cause de la santé en France. Il exclut de fait que
I’hygiéne a venir soit imposée tyranniquement. Les mesures « seront (ainsi) conformes a la
justice, car elles ne seront appliquées a un citoyen que dans la mesure ou elles ne seront
nécessaires pour défendre contre lui la santé et la vie des autres citoyens »%°’. Bourgeois voyait
dans I’Etat un garant de la santé de I’individu pris dans la société et donc responsable de tous
et de leur devenir. Les décisions prises pour assurer la santé de tous en se focalisant notamment
sur le comportement des individus doit en conséquence étre « conformes (...) aux principes de
notre démocratie républicaine, car elles profiteront avant tout aux petits, aux faibles et aux
malheureux »%%. Le fait d’intervenir dans la vie de tous les jours, y compris dans 1’espace privé,
se justifie par le fait que le résultat au final doit étre certain et ne pas étre un tditonnement. Et
seule la science, selon Bourgeois, peut induire la confiance dans les résultats. Mais il ajoute que
le citoyen sera d’autant plus réceptif et confiant que « la valeur scientifique et ’efficacité des
mesures prescrites (...) (sont) a ’abri de toute contestation sérieuse »°*°. Et ce qui est appliqué
a la population doit, selon cette optique, relever de la certitude absolue et en aucun la société

610

ne doit « servir de champ d’expériences a des théories scientifiques »”'°. Aveu, d’une certaine

606 pid.
7 Ibid., p. 196.
608 pid.
609 Ibid., p. 195.
610 Ipid.

201



manicre, d’un haut responsable de I’amateurisme qui prévalait et I’expérimentation in vivo de
théories scientifiques. Et si 1’Etat, selon toujours Bourgeois, doit s’abstenir d’intervenir dans
les affaires de la science et de son progres, il n’en demeure pas moins que cette derniere doit
prendre conscience que les actions menées en son nom doivent « répondr(e) (...) aux nécessités
du patriotisme ; car elles auront pour but et pour effet de conserver et d’accroitre ce capital
humain dont la moindre parcelle ne peut étre perdue sans une atteinte a la sécurité nationale et
a la grandeur de la partie »®!!,

On retrouve un certain nombre de points qui, pris bout a bout, forment pour ainsi dire le
soubassement de la solidarité défendue par Bourgeois. La préservation de la santé des citoyens
signifiant la continuité d’un Etat, il s’agit dés lors pour ce dernier d’ceuvrer a soutenir tout ce
qui ira dans ce sens. Un des principes fondamentaux du solidarisme étant 1’obligation de
s’acquitter de ce que les ancétres nous ont 1égué. Cette dette ne pouvant se faire qu’en le 1éguant
au profit des générations qui viendront apres nous. Pour Bourgeois, il s’agit de faire fructifier
ce legs afin que la dette soit bonifiée.

L’hygiénisme, dans son acception assez large, qui ne se contente plus du rapport assez restreint
du médecin avec le malade, constitue en soi un modele sur lequel Bourgeois fonde ses espoirs
de transformation radicale de la cité. Cette transformation a épousé¢ I’évolution et les
découvertes des théories hygiénistes, et notamment celles de Pasteur. Ce dernier a permis de
concevoir I’hygiéne selon une perspective sociale et d’effacer les frontieres entre privé et

612

public®'“. Ceci a eu pour conséquence progressive de permettre a I’Etat de s’immiscer dans la

vie des citoyens.

7.1.2 Bio-solidarisme

La pensée solidaire, telle que Bourgeois et ses partisans la présentaient, comme une doctrine
adaptée aux changements que devait connaitre la société francaise aux tournants du XIX° siecle.
Une pensée qui arrivait a point nommé pour contrecarrer a la fois les exces du libéralisme
triomphant et du socialisme qui prenait en France une tangente révolutionnaire. En soi, la voie
médiane que représentait le solidarisme apportait a la société frangaise une issue possible aux
problémes sociaux qui la minaient. Et 1’idée centrale de la dette contractée obligeait les
contemporains a penser a leurs descendants en termes de legs qui devait ainsi perdurer au-dela

de son détenteur. Si Léon Bourgeois n’est que trés peu connu de nos jours, il n’en fut pas de

S Ihid., p. 196.
612 Rosanvallon, Pierre, L 'Etat de la France de 1789 a nos jours, Edition le Seuil, Paris, 1990.

202



méme a la fin du XIX° siecle. Ferdinand Buisson, prix Nobel et un des plus fervent combattant
pour une instruction laique et républicaine, se faisait I’écho de I’importance des propositions
de Bourgeois : « De tous les sentiments nouveaux qui ont germé en silence depuis une ou deux
générations au fond de la conscience publique, et dont I’éclosion un de ces jours étonnera ceux
qui n’ont rien appris, n’ayant rien observé, le plus fort et le plus profond, c’est le sentiment du
devoir social, disons mieux, de la dette sociale qui pese sur chacun de nous, et dont pendant
longtemps nous semblions n’avoir pas plus conscience que de la pression de I’air qui nous
enveloppe »°!3. Idée qui se voulait le moyen a la fois une garantie de la pérennité de la nation
frangaise mais aussi, comme on 1’a vu, une solution aux maux (sociaux, politiques et sanitaires).
Et cette derniére passait par le renouveau du contrat social qui devait passer par toutes les
institutions : privées et publiques. Dans la conception Bourgeoisienne les individus consentent
par contrat « rétroactivement consenti » %!4, Cette rétraction est rendue possible en ayant recours
au quasi-contrat. Ce dernier étant un fait juridique et non un acte, le code civil le définit comme
« des agissements ou des événements auxquels la loi attache des effets de droit ». Ce qui veut
dire en termes juridiques que la loi peut intervenir pour rétablir I’équité. Enfin, le quasi-contrat
suppose un engagement volontaire des contractants.

On pourrait, au vu de ce qui a ¢ét¢ dit, se demander la différence entre la conception
Bourgeoisienne et celle de Rousseau. Dans la fiction Rousseauiste, le contrat social prend son
essence du passage de 1’état de nature a celui de société. Chez Bourgeois, la société est un fait
premier et nul besoin d’avoir recours a 1’état de nature pour penser la nécessité de 1’association
des individus. Pour Bourgeois, ces derniers sont dans ’incapacité de vivre seuls et ils « sont
en société. C'est 1a un fait d'ordre naturel, antérieur a leur consentement, supérieur a leur
volonté. L'homme ne peut se soustraire matériellement ou moralement a I'association humaine.
L'homme isolé n'existe pas »°!°. La société est donc un fait acquis.

Alors que dans le contrat rousseauiste I’Etat se confond avec la société, chez Bourgeois ’Etat
est externe a la condition sociale. Il n’intervient qu’en tant qu’instance de régulation qui corrige
les inégalités.

Toutes les garanties sont ainsi données dans cette théorie qui se veut un juste un milieu. L’équité
sociale devient un souci fondamental sans pour autant que 1’Etat soit une entrave en mettant

I’accent sur I’association. L’Etat devient ainsi, notamment dans la sphére économique, un

613 Ferdinand Buisson, cité par Blais, Marie-Claude, « Aux origines de la solidarité publique, l'ccuvre de Léon
Bourgeois », Revue francaise des affaires sociales, n°1, 2014.

614 Audier, Serge Léon Bourgeois. Fonder la solidarité, Paris, Editions Michalon, collection « Le Bien commun »,
2007

615 Léon Bourgeois, La solidarité, op.cit., p.53

203



garant aussi de la libre entreprise tout en veillant a ce que chacun s’acquitte de sa dette sociale.
En somme un Etat qui fait office de controleur social. Mais 12 il faut préciser que le contrdle
dont il s’agit doit étre congu non pas dans son sens actuel qui renvoie a un simple role de
vérification mais plutét a celui de régulation comme il est en usage en anglais®'®. Et
paradoxalement ce réle médian que voulait Bourgeois, qu’il voulait un simple acteur dans la
lutte des maux, sanitaires notamment, va progressivement se transformer en Etat-acteur-social.
Ce role va s’affirmer de fagon active sous la Troisiéme République. On verra tout au long des
70 ans qu’elle aura duré, appuyée par les adeptes de Bourgeois, I’adoption de 1égislations
sociales liées au travail et a la protection des travailleurs, la prise en charge de la santé publique
comme objectif primordial de 1’Etat, a I’assurance et au mutualisme ainsi que 1’avénement de
la Société des Nations®'” . Une telle doctrine « tient au projet de fonder sur un plan scientifique
et philosophique 1’idéal de fraternité »°'%. En somme une doctrine qui tente de matérialiser dans
les faits la devise de la République sur le terrain de la réalité sociale.

L’idée de solidarisme, 1a est un point indéniable, a tenté de doter la République d’un versant
généreux, qui a perduré par ailleurs jusqu’aujourd’hui. Néanmoins, il est impossible de ne pas
s’étonner que ce combat qui sous-tend le solidarisme afin de mettre en ceuvre la fraternité et
I’égalité n’ait trouvé aucun écho sur le terrain colonial algérien. Surtout quand on sait que tous
les événements qui ont bouleversé la métropole, et qui ont été ainsi les repéres qui ont forcé
Bourgeois et les autres a essayer de concevoir une doctrine sociale souple et juste, ont eu des
répercussions sur la situation des Indigenes.

Avant de considérer I'impact du solidarisme avec la situation et 1’évolution de la colonie
algérienne, il convient aussi de faire brievement référence a la situation des indigénes intérieurs
(I’ensemble des minoritaires sur le territoire métropolitains). La période couverte par la
Troisiéme République, celle qui va inaugurer les institutions dont nous sommes héritiers encore
aujourd’hui, fut aussi celle ou I’exclusion des minorités s’est normalisée.

La naissance de la Troisiéme République et du solidarisme fut aussi celle de I’ Affaire Dreyfus,
mais plus globalement d’un antisémitisme systémique. Elle fut aussi celle de I’adoption en 1885
de la loi contre le « nomadisme ». Loi qui visait en réalité les tziganes et qui inaugure leur rejet
durable dans la société francaise. Cette discrimination a I’égard des Tziganes culminera avec le

fichage policier de ces derniers et surtout I’adoption de la loi du 16 juillet 1912, instaurant le

616 Cf. Lécuyer, Bernard-Pierre, « Régulation sociale, contrainte sociale et « Social control » in Revue francaise
de sociologie, 1967.

617 Audier, Serge, Les théories de la république. La Découverte, 2015, p.64

18 Ibid,.

204



carnet anthropométrique permettant de surveiller les professions des nomades et leurs
déplacements sur le territoire a partir des principes du bertillonnage. Cette restriction de la
liberté est un « dispositif d’identification [qui est] appliqué au nom d’une assimilation de la
minorité tsigane a une population dangereuse, délinquante, justifiant ainsi un traitement
répressif qui déposséde les Tsiganes de leur humanité et subjectivité »%!°. On pourrait ainsi
s’interroger sur ce mouvement de balancier : d’un c6té on se préoccupe du sort et de 1’¢lévation
nécessaire des classes laborieuses ( le solidarisme en est le témoignage et la manifestation de
cette volonté qui ira s’accentuant. De 1’autre coté, on assiste a 1’émergence, mais surtout sa
prise en charge par I’Etat, d’un sentiment de rejet de tout ce qui représenterait I’anormalité, et
la figure de I’étranger en sera la caractérisation manifeste avec les juifs et les tziganes (vus, tout
comme les Juifs, comme n’ayant aucune attache nationale et donc redevable d’aucun
patriotisme). Ce mouvement de fraternit¢ et d’égali(té)sation de la société francaise
s’accompagne sur le territoire métropolitain de 1’affermissement de 1’idéologie raciste ou
«l'origine, la filiation, le déroulement temporel deviennent les axes de la pensée
scientifique »**. Cette derniére, par I’intermédiaire des hygiénistes notamment mais surtout
vers la fin du XIX°® siécle par la triomphe du pasteurisme, deviendra le critére de la renaissance
des nations.

Mais alors ce dédoublement, comme on I’a dit plus haut, a savoir d’un co6té politique et
théorique qui se voulait progressiste, sous I’égide des radicaux, et de 1’autre coté, tout aussi
politique et théorique, mais cette fois orienté vers 1’exclusion de minoritaires, ne butaient-ils
pas contre des contradictions ? Il nous semble que cette fois encore, en nous appuyons sur
Foucault et sa notion de biopolitique, que I’apparente contradiction est au contraire la condition
méme de 1’équation et pour ainsi dire de la viabilité de I’entreprise de redressement de la nation
frangaise. Ainsi, le fait de réguler la vie des infames et de la circonscrire, ou encore la reléguer
a la périphérie de la société, permet de rendre la vie de ceux qui sont appelés a la dignité de la

communauté nationale « plus saine et plus pure »®!.

I me semble alors s’agir d’un
biosolidarisme qui se concentre sur « le faire vivre » foucaldien en feignant de considérer une
¢galité entre tous, alors que dans la réalité s’affirme progressivement des antagonismes et des

traitements différentiels qui ne sont plus uniquement d’ordre symboliques. L’exclusion des

619 Filhol, Emmanuel, « Discursivités et pratiques tsiganes : autour de la loi de 1912 sur les « nomades » en
France », Droit et cultures [En ligne], 64 | 2012-2, mis en ligne le 15 janvier 2013, consulté le 17 février 2019.
URL : http://journals.openedition.org/droitcultures/2868

620 Guillaumin, Colette, L idéologie raciste, Editions Gallimard, Paris, 2022, p. 22.

62! Foucault, Michel, Il faut défendre la société, Cours au Collége de France (1975-1976), Paris, Gallimard-Seuil-
EHESS, 1997, p. 228.

205



minoritaires relevant d’une défiance « salvatrice » pour sauver la France de la dégénérescence.
Ernest Lavisse, un des piliers majeurs d’un nationalisme qu’on pourrait qualifier de positiviste
et qu’il promouvait dans ses fameux manuels destinés a inculquer 1’attachement a la patrie
concevait son histoire comme ne devant pas s’ « apprend(re) par cceur mais par le ceeur »%22.
Lavisse en faisant la préface de I’ouvrage de Bourgeois entendait maintenir cette vision de la
nation qui sait faire la part des choses. En le louant pour toutes ses actions visant a endiguer la
miscre, il n’oublie pas de signaler que « ce qui rend efficace 1'action de Léon Bourgeois, c'est
qu'il n'est pas un utopiste. Il est un homme informé ou, comme on dit, averti. La générosité de
ses intentions ne lui cache pas les réalités »°*. De quelles réalités s’agit-il ? De celle qui veut
que la Société des Nations n’empéchera pas la guerre, qui est vue par Lavisse « comme une
gréve de I’humanité »%**. De celle qui imposerait de « prendre la Société comme elle est,
I’humanité comme elle est, ne rien se dissimuler de nos défauts, de nos vices, et de nos
barbaries, mais de pas s’y résigner ; connaitre I’immensité de I’effort a faire, en prévoir la tres
longue durée, admettre que les espérances ne seront jamais pleinement réalisées, méme apres
des siécles et des siécles (...) »%2°. En somme, un solidarisme a géométrie variable et réaliste
quant aux objectifs atteignables. Un solidarisme qui peut s’accommoder des rapports de classe

et de race.

7.2 Codicille de classe

La solidarité étant devenue le leitmotiv de la Troisiéme République, on aurait pu penser qu’elle
se serait €tendue aux colonies et plus spécialement a I’ Algérie, pour les raisons qu’on a évoqué
a maintes reprises dans cette thése. On I’a dit plus haut que le solidarisme présente ce visage
du renouveau du contrat social que la nouvelle république entendait mettre en place, mais dans
le débat de I’époque, fin du XIX® et début du XX° siécle, I’Algérie ne semblait pas étre

concernée par les questions de dettes générationnelles dont il est question dans le quasi-contrat.

7.2.1 Le continuum carcéral
Michel Foucault dans Surveiller et punir remarque que la continuité du pouvoir carcéral, au-

dela de I’institution pénitentiaire, sur la société en général pose la question de 1’acceptation des

622 | avisse, Ernest, 4 propos de nos écoles, Paris, A. Colin, 1895, p. 14.

623 Lavisse, Ernest « Préface », Bourgeois, Léon, La politique de la prévoyance sociale. La doctrine et la méthode,
op.cit., p. XV.

4 Ipid, p.XIL.

625 Ernest Lavisse, Préface, op.cit, p. XVI.

206



punitions par les individus. Une des réponses selon cette vision foucaldienne est a chercher
«(...) du coté de la théorie du contrat (...). La théorie du contrat ne peut y répondre que par la
fiction d’un sujet juridique donnant aux autres le pouvoir d’exercer sur lui le droit qu’il détient
lui-méme sur eux. Il est bien probable que le grand continuum carcéral, qui fait communiquer
le pouvoir de la discipline avec celui de la loi, et s’étend sans rupture des plus petites coercitions
a la grande détention pénale, a constitué le doublet technique et réel, immédiatement matériel,
de cette cession chimérique du droit de punir »°2°. Il me semble que dans le contexte qui nous
intéresse la fiction avec laquelle se sont érigées toutes les théories contractualistes se retrouvent
dans le cas du solidarisme. Il ne s’agit pas de faire de ce dernier le bouc-émissaire des failles et
des défaillances des politiques mises par les différents gouvernements qui auront a charge
d’instaurer (ou de restaurer) la République. La fiction, ou plutdt les fictions du solidarisme sont
manifestes d’abord dans la filiation scientifique sans cesse mise en avant tant par Bourgeois
que par ses disciples. 1l s’agit de I’ancrage scientifique qui permettrait de s’imposer dans les
débats et les controverses et par conséquent de se positionner en tant qu’acteur viable et comme
interlocuteur politique incontournable. En I’occurrence, il est question de deux assises : d’abord
la référence premicre, comme on I’a dit plus haut, au savoir hygiéniste. Rappelons que Léon
Bourgeois n’était pas seulement un homme politique influent. 11 était pleinement engagé dans
le débat scientifique et qu’il fut le seconde président, apres J. Casimir-Périer, de I’ Alliance
d’Hygiene Sociale (1907-1925). Période intense qui obligera les autorités politiques de la
Troisiéme République a tirer les conséquences quant a la place primordiale de I’implication de
I’Etat dans le systéme sanitaire — méme si elle fut encore timide —.

Mais si on considere la téte de proue de ce mouvement, comme le fait remarquer assez
justement Murard et Zylberman®?’, il ne s’agit pas d’une inscription dans la lignée de Pasteur
comme on tend souvent a le croire. L’assise scientifique avérée est celle encore une fois d’un
hygiénisme dans son versant moralisateur avec comme socle un fond théorique sociologique et
biologique. La premicre figure tutélaire était celle de Herbert Spencer, théoricien du
darwinisme social, avec la question de 1’organicisme « ou la conscience et la volonté auraient
cependant leur place ; (en s’en démarquant) (...) encore (par) la thése de la supériorité des
relations sociales fondées sur la décision du travail, ou la thématique des ‘“‘sanctions

628

réparatrices* »°~°. Quant a la biologie, il s’agit de la solidarité organique qu’il puise chez Milne-

626 Foucault, Michel, Surveiller et punir, Gallimard, Paris, 2004(1975), p. 310.

627 Murard Lion et Zylberman Patrick, L'hygiéne dans la République. La santé publique ou l'utopie contrariée,
1870-1918, Fayard, Paris, 1998.

628 Ibid., P. 470.

207



Edwards®?. L’ apport pasteurien est complétement occulté et les connaissances microbiennes
sont absolument ignorées. Le solidarisme qui avait le vent en poupe deés la fin du XIX® siecle,
et qui a triomphé durant les vingt premieres années du XIX®, reste largement prisonnier de
savoirs ¢éculés ou du moins qui ne sont pas conformes a ceux défendus par le pastorisme
notamment sur les contagions bactériennes. La vision solidariste de Bourgeois n’est, selon
Murard et Zylberman, notamment sur ce qui en constitue la pierre angulaire, a savoir la dette
sociale, « qu’une figure du contrat (...) (qui ne serait en définitive qu'une) pensée (moulée) sur
I’évolutionnisme des physiologistes et des sociologues »**°.

Ensuite, le solidarisme, en tant que nouvelle approche contractualiste de la Troisiéme
République, est aussi une fiction en ce sens qu’il s’est construit sur des divisions qui
contredisaient les visées émancipatrices nées de la débacle face a la Prusse. Aprés 1871 le souci
majeur était la régénération de la race francaise qui se devait de retrouver sa gloire d’antan face
a ses rivaux européens. Tous les efforts devaient ainsi converger vers les idéaux fixés par la
nouvelle république qui a vu le jour aux forceps. Tous étaient désormais tournés vers
I’édification du triptyque républicain : Liberté, Egalité, Fraternité. Pourtant, méme si la
République se voulait le lieu ou tous les citoyens vivraient en « freére », force est de constater
que cette devise n’était en réalité qu’une énieéme fiction qui permettait d’asseoir des intéréts
particuliers. En lieu et place de 1’égalité il s’agissait en réalit¢ de nivellement et a une tentative
d’effacement des antagonismes de classe. On en était encore loin !

La Troisieme République avait ceci d’innovateur qu’elle portait haut des idéaux louables mais
et en méme temps maintenait dans un état de quasi servitude tout un pan de la société. Et comme
le démontre Carole Pateman®! les sociétés qui allaient voir le jour en se réclamant du contrat
social, c’est-a-dire toutes les sociétés modernes, allaient inscrire dans le marbre le patriarcat
comme fondement des relations de I’Etat et de la société. Mais on pourrait aller encore plus
loin dans le cas de la France ou la République semblait s’accommoder, d’abord sur le territoire
métropolitain, d’exclusions comme allant de soi (exclusion des femmes, antisémite, etc.,). Le
contrat s’entend d’abord, comme le résume assez bien Pateman, comme une conquéte « des
femmes (...) par des hommes et sont désormais leurs sujettes (ou servantes). (Et) si des hommes
ont aussi été désormais et sont asservis, alors ils seront eux aussi exclus du contrat social »%32.

Si on considere la République comme le lieu de I’incarnation du contrat, force est de constater

929 1pid.

0 pid., pp. 470-471.

631 Cf. Pateman, Carole, Le contrat sexuel, Editions La Découverte, Paris, 2010.
%2 Ihid., p. 81.

208



que quel que ce soit les termes du contrat, et quelle que soit la fiction a laquelle les auteurs ont
recours pour légitimer I’asservissement des un.e.s au profit d’une partie, la question qui reste
réelle et a laquelle on n’accorde que peu d’importance est celle de la conquéte. Et c’est ce
qu’indique Nicole-Claude Mathieu dés I’entame de son texte « quand céder n’est pas
consentir » avec la citation en exergue de Choderlos de Laclos qui reconnaissait au X VIII®siécle
que « quand on parcourt I’histoire des différents peuples et qu’on examine les lois et les usages
promulgués et établis a 1’égard des femmes, on est tenté de croire qu’elles n’ont que cédé, et
non pas consenti au contrat social, qu’elles ont été primitivement subjuguées, et que I’homme
a sur elles un droit de conquéte dont il use rigoureusement »°**. Or il me semble que la chose
est ici claire est que la subjugation a laquelle il est fait référence n’est autre qu’un autre aspect
de la conquéte qui a traversé I’histoire — et qui est toujours en cours — pour s’arroger le
monopole de dicter le droit. Et le premier de ces priviléges a été, et demeure, la possibilité ou
non de disposer de soi et de son propre corps. Hubertine Auclert le constatait déja a la fin du
XIX®siecle que lorsque « les femmes entendent trop souvent les hommes se féliciter d’avoir
pris possession d’eux-mémes, pour ne pas penser que, comme il y a préjudice pour les hommes
a abdiquer leur volonté entre les mains des rois, il y a préjudice pour les femmes a abdiquer
leur volonté entre les mains hommes »%*,

Cette référence a la critique féministe et a la maniére dont elle a appréhendé le contrat social,
comme profondément patriarcal, n’est pas anodine. Il me semble que c’est 1a une des voies
incontournables que nous devons adopter afin de considérer la maniére dont les racisé.e.s ont
été rejeté.e.s en dehors des termes du contrat dans ce qu’il a de plus réel et concret. J’entends
par-la qu’il ne s’agit pas d’ergoter sur les aspects fictifs du contrat et sur les modalités, entre
autres, du passage par exemple de 1’état de nature a I’état social, mais de considérer quelques
aspects par lesquels on a tenté de nier aux Indigénes (mais aussi a tou.te.s les minorisé.e.s) de
se penser en tant que membres de la société civile. Le contrat social, tel que nous en avons
hérité et dont le XIX°siecle a renforcé les contours et la 1€gitimité, envoie « un message curieux
(...) aux femmes, qui représentent tout ce qu’un individu n’est pas, mais ce message doit sans
cesse €tre répété car la signification de I’individu et du contrat social dépend des femmes et du
contrat sexuel »%3°. 11 en résulte que « les femmes doivent reconnaitre la fiction politique et en

parler la langue, méme si les conditions du pacte originel les excluent de toute conversation

633 Pierre Choderlos de Laclos, « Des femmes et de leur éducation », cité par Mathieu,Nicole-Claude, L'anatomie
politique Catégorisations et idéologies du sexe, Paris, Editions IXe, 2013, p.131.

634 Auclert, Hubertine, La Citoyenne, n°12, ler mai 1881.

635 Pateman, Carole, Le contrat sexuel, op.cit, p. 304.

209



fraternelle »%3°

. Il s’agit de reconnaitre les effets réels du discours, producteur de sens, qui dit
et décrit la société mais impose aussi les termes par lesquels les individus se pensent.

Il est intéressant de considérer de quelle maniére on concevait sous la Troisiéme République la
perception que I’on avait de celles et ceux qui s’écartaient de la vision majoritaire et dominante,
celles et ceux qui s’écartaient de ce contrat social censée mettre fin aux « convulsions » dont la
société francaise étaient traversées épisodiquement. Convulsion est justement le mot qui
convient car il tendait a donner aux surgissements révolutionnaires un contour et un fond qui
relevaient d’un langage qui tentaient de les décrédibiliser. Ainsi, Maxime du camp dans son

837 avait recours a un imaginaire nosographique

célebre Paris ses organes ses fonctions et sa vie
pour décrire les événements de la Commune de 1871. Ainsi on y lit que I’alcoolisme « constitue
(...) une sorte de péril social pour lequel on ne saurait trop se hater de chercher le reméde »%.
Rappelons que Du camp est avant tout un romancier et un journaliste. Mais dans la somme
colossale consacrée a Paris, il se transforme en véritable historien, méme s’il s’en défend, de la
médecine et des différentes pathologies qui ont contribué a détruire le lien social. Tout y passe :
alcoolisme, hystérie, aliénisme, etc. Il y affirmait que « la période d’investissement et celle de
la Commune ont eu a cet égard une influence désastreuse sur la population ouvriere ; pendant
le siege quand celle-ci demandait a se battre, on lui donnait a boire, et sous la Commune, on lui
donnait a boire pour qu’elle allat se battre. A ces deux époques, dans I’espace de neuf mois,
Paris a absorbé, en vins et en alcools, cinq fois 1’équivalent d’une consommation annuelle. On
arrive promptement ainsi au delirium tremens ; nous en avons la preuve dans les ruines
entassées par I’acces de pétrolomanie alcoolique dont Paris, qui semble déja 1’avoir oublié, ne
se relévera pas de sitot »°¥. Evidemment, dans cet extrait, on remarquera une volonté de
pathologisation de la contestation et des revendications ouvrieres. On remarquera aussi que la
démonstration de Du Camp vient apres avoir traité longuement de la question de I’hystérie. On
peut se demander s’il n’y a pas 1a une volonté de I’auteur qui invite le lecteur a faire un parallele
entre la Commune et I’hystérie. La commune considérée dans ses actes viendrait ainsi souligner
et accentuer une forme d’impuissance tournée vers la destruction de soi. Référence a I’hystérie
que Flaubert n’hésite pas a évoquer quand il la décrit comme un événement ou intervient « de

’envie, de I’hystérie, de I’iconoclaste et du Bismarck »**. Le lien est fait ici entre la défaite

636 Ihid.

7 Quvrage en six volumes.

38 Du Camp, Maxime, Paris ses organes, ses fonctions et sa vie dans la seconde moitié du XIX® siécle, tome 4 (3¢
édition), Paris, Libraire Hachette, 1875, p. 439.

3 Ibid., pp. 438-439.

640 Grauby, Francoise, Le corps de I’ Artiste, Presses Universitaires de Lyon, Lyon, 2001, p. 119.

210



face a I’Allemagne qui rend responsable 1’inconscience de la classe ouvriere et la main de
I’étranger. Ingrédients qui aident a se donner un point de mire pour reconstruire et reconquérir
ce soi national, un instant souillé par une folie passagere. Comme 1’affirmait Catherine Glazer
la commune a été I’occasion de remettre au gott du jour la genése psychiatrique des révoltes
populaires. Une telle explication « fournit une preuve (...) définitive que la Commune a été un
phénomene de pathologie mentale (...) (et) elle réduit tout phénomene (passé, présent ou futur)

de révolte assimilable a la Commune a une crise de folie »**!

. I me semble que I’aliénation
devient dans ce cas une argumentation toute indiquée pour dresser le portrait de tou.t.e.s
celles/ceux qui ne voulaient pas céder leur volonté, condition sine qua non, a I’ordre social. Les
convulsions révolutionnaires semblaient étre d’une certaine maniére une forme d’état de nature
ou la sauvagerie porte alors le visage de la classe. Un médecin allait encore plus loin et
considérait I’ensemble des révolutions qui émanaient du peuple comme suit:

« Il est, en effet, de notoriété publique que les révolutions recrutent des

642 Nous

adhérents parmi les hotes passés, présents ou futurs des Petites Maisons
n’avons pas en France d’exemples de révolutions populaires accomplies sans la
présence et la coopération de certains aliénés (...) Les lamentables événements
qui se sont produits a Paris, postérieurement a la guerre avec les Prusses, ont fixé
1’opinion publique a ce sujet »*+.
Le médecin qui établit un tel constat a recours a la « notoriété publique », comme argument
d’autorité pour étayer son argument, a une époque ou on faisait de la science la source de
I’analyse sociale. La folie dans ce cadre n’était plus percue comme conséquence mais comme
prémisse des maux et du désordre qui menagaient la continuité du lien social. Ceux/celles qui
remettaient en cause le contrat social tel qu’il s’est établi et tel que la nouvelle république
naissante entendait le mettre en place, et qui n’était en définitive qu’un ordre bourgeois, étaient
relégué.e.s dans I’état de nature et donc dans celui de la folie. Cette marche progressive mais
certaine vers 1’égalité instituée d’en haut faisait dire a Charles Péguy qu’« il n’y a(vait) plus de
peuple » et qu’au moment ou on criait a 1’égalité, au moment des ligues antisémites, « on n’y
pensait méme pas, a ’égalité, j’entends a une égalité sociale. Une inégalit¢é commune,
communément acceptée, une inégalité générale, un ordre, une hiérarchie qui paraissait naturelle

ne faisaient qu’étager les différents niveaux d’un commun bonheur. On ne parle aujourd’hui

que de I’égalité. Et nous vivons dans la plus monstrueuse inégalité économique que I’on n’ait

%41 Glazer, Catherine, « De la Commune comme maladie mentale », in Romantisme, 1985, n°48, p. 65.
642 Les Petites Maisons étaient les maisons était la désignation ancienne des asiles.
43 Docteur Bourdin cité par Catherine Glazer, ibid, p. 66.

211



jamais vue dans I’histoire du monde. On vivait alors. On avait des enfants. Ils n’avaient
aucunement cette impression que nous avons d’étre au bagne. Ils n’avaient pas comme nous
cette impression d’un étranglement économique, d’un collier de fer qui tient a la gorge et qui
se serre tous les jours d’un cran »***. Méme s’il faut remettre dans son contexte les positions de
Péguy et I’évolution de sa vision politique et philosophique (j’entends sa vision mélancolique),
force est de constater qu’il peint 1a un tableau peu reluisant de la modernité promise par la
Troisiéme République. On retrouve ici d’une certaine maniére le continuum carcéral dont parle
Foucault et une profonde lucidité quant a 1’¢loignement de 1’¢galité réelle au profit de 1’égalité
formelle. Le « droit de punir », me semble-t-il, dont il est question dans ce continuum est une
épée de Damoclés qui doit étre suspendue au-dessus de chaque citoyen et que ce dernier doit
I’intégrer en tant que menace constante. Dans le cadre de la métropole, le contrat social se
trouve ainsi profondément vicié par la lutte des classes. Les solutions que 1’ordre établi a essay¢
d’amener portaient différents noms et le solidarisme me semble-t-il n’était qu’un de ces avatars.
Tant qu’il y avait une classe (ouvriere, pauvre, dangereuse, etc.) qui n’entendait pas abdiquer
sa volonté au profit de la bourgeoisie, il y avait le risque de voir d’autres 1871 se renouveler.
La classe ouvriére était « rejetée, isolée crainte et méprisée mais de plus en plus organisée, (elle)
représentait la seule lacune sociale du consensus, partant la véritable menace qui pouvait peser
sur le régime »%*°. Les pauvres et les classes laborieuses devenaient ainsi un obstacle dans le
consensus que devait instaurer le contrat social®*®. Cette nouvelle idéologie contractuelle, qu’est

647 et notamment de

le solidarisme et qui était devenue une « véritable doctrine républicaine »
la Troisiéme République, avait ceci de plus concret que les autres fictions contractualistes
qu’elle cherchait les moyens pratiques d’inculquer le solidarisme des la prime enfance. Cette
¢ducation devait passer évidemment par I’école et un des moyens proposés pour que les enfants
comprennent les vertus de la solidarité, et plus précisément la notion de responsabilité

intergénérationnelle, des enseignants adeptes de Léon Bourgeois proposerent lors du Congres

d’Education Sociale de 1899 de punir collectivement les enfants afin de leur inculquer la notion

644 péouy, Charles, L Argent, Editions des Equateurs, 2008(1913), p. 49.

45 Azema, Jean-Pierre et Winock, Michel, La I1I¢ République, Calmann Levy, Paris, 2015(1970), p. 124. (moi qui
souligne)

646 Evidemment que la question raciale n’était pas uniquement cantonnée aux colonies. On ne le répétera jamais
assez, la République naissante avait porté aux nues un antisémitisme institutionnalisé. Je rappelle que, pendant la
6° législature (1898-1902), il y eut un groupe parlementaire ouvertement antisémite. Le groupe antisémite
nationaliste avait compté 29 députés et était dirigé par Edouard Drumont qui était député d’Alger a partir de 1898,
année qui connut des émeutes antisémites portée notamment par la Ligue Antijuive d’Alger (créée en 1897 par les
fréres Max et Louis Régis), avec pour organe de presse I’ Antijuif d’Alger qui tirait a plus de 10000 exemplaires.
La Ligue qui était trés bien implantée en Algérie était composée du colonat qui voyait d’un mauvais ceil
I’assimilation progressive des Juifs d’Algérie qu’a fini de concrétiser le décret Crémieux de 1870.

647 Blais, Marie-Claude, « La République et la question sociale », Le Philosophoire, 2013/1 n° 39, p. 59.

212



de responsabilité collective. Ferdinand Buisson, un des plus fervents soutien de Bourgeois, avait
récusé cette maniere qui se voulait une méthode qui s’éloignait de la « raison » et du libre
arbitre®*®, On comprend que cette doctrine née des remous de la fin de siécle (XIX® siécle)
voulait offrir des citoyens a la République qui soient débarrassés des idées socialistes et
empécher en méme temps un retour a des régimes autoritaires.

On remarquera que Buisson s’offusquait que 1’on veuille instaurer la notion de solidarité en
prenant appui sur 1’école en faisant de la punition collective le pivot. Je fais référence ici a cette
question pour montrer combien on avait une considération a géométrie variable sur les
questions morales et sur les ambiguités du discours républicain. Au méme moment ou la
punition collective, comme modele d’apprentissage du solidarisme pour les enfants, était
considérée comme relevant du « naturalisme »**, nul mot pour les punitions collectives qui

touchaient les Indigénes®? a la méme période dans les départements algériens.

7.2.2 Contrat social vs Guerre sociale

Si, arrivés a ce stade, on comprend que la Troisieme République, a tenté, tant bien que mal, de
donner a la question sociale une place prépondérante, on comprendra aisément que le souci
majeur était d’éviter de nouveau les convulsions révolutionnaires. Ferry I’avait trés bien résumé
quand il affirmait que « L’Etat (...) a une haute mission & remplir. Il est chargé, dans la limite
des libertés, de faire disparaitre, d’égaliser peu a peu les inégalités naturelles qui pésent sur la
classe laborieuse, et la plus pauvre »*!. On retrouve cette fameuse question de 1’égalisation
dont on a parlé plus haut. Le moyen d’y parvenir passerait, selon toujours Ferry, « par la
liberté»®32. Mais a vrai en lieu et place de liberté il s’agit de libéralisation. II est intéressant de

voir que les Opportunistes®>

qui avaient en charge de consolider la Troisiéme République et
de lui donner une direction ont tracé le chemin pour ainsi dire de toutes les républiques qui vont
se succéder en France : la place prépondérante de I’opinion (qu’on fagonne a partir de I’école
notamment) sur laquelle on prend appui. Il s’agit en ’occurrence d’instaurer le temps long
(lent) pour mettre en place les politiques a méme de changer 1’état social. L’objectif étant

d’enterrer les « utopies » révolutionnaire qu’a connu la France depuis 1789. La politique des

48 Ibid., pp. 60-61.

849 Ibid., p.60. Buisson rejette la solidarité organique au profit d’une adhésion éclairée

630 J°y reviendrai.

651 Jules Ferry, cité par Ewald, Frangois. « La politique sociale des opportunistes 1879-1885 », in Berstein, Serge
éd., Le modele républicain. Presses Universitaires de France, 1992, p.181.

832 Jpid.

633 11 s’agit des modérés avec a leur téte jules Ferry

213



Opportunistes qui présidait aux destinées de la nouvelle République imposait, selon Ferry, qu’«
On ne se révolte pas contre ce qui est. On ne substitue pas dans la politique sociale ce qui
pourrait étre a ce qui est »***. En somme si changement il devait y avoir, il fallait qu’elle soit
« paternaliste et répressive »%°. Comme le rappelle Francois Ewald, « la premiére tache du
gouvernement opportuniste va étre de libérer tous les modes d'expression de I'opinion : liberté
de réunion, de la presse, syndicale et bientdt liberté d'association. Les grandes mesures
intérieures viseront la formation de I'opinion par les consciences »%°°. Si on suit bien Ewald, il
semble voir dans ces mesures de libéralisation le gage de cette liberté qui promet une réponse
a la question sociale. Il est intéressant de signaler au passage le langage hygiéniste et médical
dont usent ces Opportunistes pour expliquer la maniére d’opérer face aux problématiques de
gouvernance. Ainsi, toujours pour Ferry, « Le caractére d'un gouvernement démocratique n'est
pas d'apporter un remeéde immédiat. Ce n'est pas de la thérapeutique que nous faisons, c'est de

I’hygiéne sociale »%7

. Ce recours a la métaphore médicale, a bien des égards, s’inscrit dans la
lignée comtienne qui voulait que la politique tende vers une pratique a I’image de la médecine,
c’est-a-dire de «ne pas (...) (essayer) de gouverner les phénoménes, mais seulement d’en
modifier le développement spontané; ce qui exige ¢évidemment qu’on en connaisse
préalablement les lois »%°%. 11 s’agit en I’occurrence de considérer les déviations qui pourraient
intervenir sans que cela n’affecte 1’¢état général et maintenir ainsi sain le corps (social). En ayant
recours a la métaphore médical on espere, de méme que I’hygiénisme, neutraliser le vacarme
social en I’acceptant comme donné du fonctionnement de la société. Il s’agit des lors d’en
maitriser les rouages afin de I’isoler et in fine de le marginaliser. On aboutit alors a une
conception de la politique qui congoit « la maladie du corps social comme une éventualité
fondamentale »**°. Ce qui rend les troubles qui pourraient surgir par moments comme une chose
somme toute assez « naturelle ». L’action politique dans ce cas cherche a pacifier la société
plutot qu’a bouleverser 1’existant. Dés lors, la société francaise, inaugurée par la Troisiéme

République, se voit mise sur les rails d’un progreés qui a pour objectif, répétons-le encore,

654 Jules Ferry, cité par Frangois Ewald, Ibid.

65 Ibid., p.182.

636 Ibid.

957 Ibid., p.181. Gambetta en fait de méme lors d’un discours 1872 : « Tenons-nous en garde contre les utopies de
ceux qui, dupés par leur imagination ou attardés dans leur ignorance, croient a une panacée, a une formule qu’il
s'agit de trouver pour faire le bonheur du monde. Croyez qu'il n'y a pas de remeéde social, car il n'y a pas une
question sociale. Il y a une série de problémes a résoudre, de difficultés a vaincre variant avec les lieux, les climats,
les habitudes, 1'état sanitaire, les problémes économiques qui changent a l'intérieur d'un méme pays. Eh bien, les
problémes doivent étre résolus un par un et non par une formule unique », Gambetta, cité par Ewald, ibid, p.177.
658 Auguste Comte, cité par Judith Schlanger, Les métaphores de 1’organisme, Editions L’Harmattan, 1995(1971),
Paris, p.177.

39 Ibid, p.178.

214



d’égaliser la société. L’Etat dans ce cadre en intervenant, notamment dans la vie de la société a
travers 1’école, non plus seulement dans les problémes de sécurité entend inculquer dés la prime
enfance les obligations que tout individu est censé rendre a la communauté : la dette chére au
solidarisme. C’est encore Ewald, satisfait de ce que les Opportunistes ont su imposer, qui nous
montre par quels termes le contrat social a su trouver sa voie. Il s’agit, me semble-t-il, entre
autres, de déplacer le curseur de la responsabilité. C’est le cas par exemple pour les accidents
du travail, ou la responsabilité n'est plus du ressors du patron mais de I’entreprise, étant donné
que I’ouvrier dans ce cas est considéré comme un simple cott. Cette pirouette permet dés lors
de « traiter la question (des accidents) en termes d'assurance, c'est-a-dire de solidarité »%%°. Ce
qui veut dire au final que I’entreprise devient dans ce cas, sous 1’égide de I’Etat, un partenaire
pour négocier les réparations induites. Le maitre-mot ici est négociation. Plus largement
I’exploit et « I’importance des opportunistes est d'avoir rompu avec les principes d'ordre social
supposés étre ceux de la Révolution francaise. Ils ont été fideles a la Révolution en lui étant
infideles et cela sans doute grace au positivisme. Ils introduisent une nouvelle maniére de penser
la question sociale, non plus en termes de principe et de doctrine, mais de procédure, dans une
logique de la transaction généralisée, transaction destinée a rester toujours ouverte. Ils éliminent
la métaphysique ou la philosophie de la politique »°¢!. Je trouve que Francois Ewald résume
assez bien ce que la Troisieme République a inscrit comme héritage politique pour les
générations post-révolutions : il s’agissait en ’occurrence de faire fi des idéaux de la
Révolution de 1789 et des révolutions qu’a connu tout le XIX® siécle. La fidélité dans
I’infidélité dont il est question est de savoir ainsi garantir une continuité des aspirations
révolutionnaires de facon formelle. Les Opportunistes ont mis durablement en place «la
possibilité de (...) (la) formulation (des principes solidaristes) (...) dans la mesure ou la seule
obligation solidariste est une obligation de négocier, de négocier en permanence des conditions
du contrat social »°62. C’est cela qu’Ewald considére comme 1’avénement de « la modernité
politique ». Cette modernité signifie dans ce cas ni plus ni moins qu’une quéte d’un contrat
social qui empéche des changements brutaux comme ceux que la France a connu depuis 1789.
Et afin d’amadouer la classe ouvri¢re on tente de lui donner des semblants de gage qui n’ont
d’autres objectifs que de diluer dans le temps les revendications et de n’en garder que les clauses

qui sont conformes aux conditions du contrat social®®®. L’intervention de I’Etat n’est plus

660 Ewald, Frangois, « La politique sociales des opportunistes 1879-1885 », op.cit., p. 186.

%61 Ibid., p.187.

%62 Ibid.

663 Cest le cas par exemple de I’amnistie pour les communards en 1880 mais aussi la loi sur les syndicats de 1884.
Il est utile de souligner la conception qu’avaient les politiques de cette classe ouvrieére. Dans le discours a

215



uniquement répressive mais continue : du berceau jusqu’au terme de la vie. Une biopolitique,
méme si sur le plan sanitaire elle est encore largement défaillante, qui prend conscience de
I’importance de la canalisation de la population et de la gestion de ses fiévres afin de préserver
le corps social. Et on retrouve encore Ferry qui insiste par ailleurs devant des instituteurs, lors
de I’inauguration d’une école, sur le fait que « le savoir est pour I'ouvrier, sans doute, un grand
instrument de force, de puissance sur la matiére, mais c'est aussi un grand moyen d'apaisement
et de pacification : les passions anarchiques sont toutes filles de l'ignorance. Apprendre a
I'ouvrier, non seulement les lois naturelles avec lesquelles il se joue dans I'exercice de son
métier, mais lui apprendre également la loi sociale, lui faire voir clair dans ces phénomenes
¢conomiques que les adversaires de la société actuelle, qui est pourtant la plus démocratique et
la plus libre des sociétés, cherchent a travestir ou a obscurcir autour d’elle, donner a I'ouvrier
des notions justes sur les problémes sociaux, c'est en avancer beaucoup la solution »°¢*. 11 est
utile ici de ramener ces assertions a 1’ordre du jour non pas d’un simple exécutant mais d’un
homme clef de la Troisiéme République et un de ses fondateurs. Les termes usités rappellent a
peu de choses prés la conception que 1’on avait des Indigénes. Cette comparaison vaut par
exemple pour la fatalité et pour I’ignorance des classes laborieuses. Ainsi, toujours pour Ferry,
« ce qui n'était dans d'autres temps qu'une résignation religieuse ou sombre a des nécessités
incomprises, peut devenir, par les progres du savoir et I'habitude de la réflexion, une adhésion
raisonnée et volontaire a la loi naturelle des choses, adhésion qui se rachéte et se compense, en
quelque sorte, par une conception plus pratique des moyens a l'aide desquels on peut en atténuer

les rigueurs »%%

. Comprendre ici lois naturelles comme celles amenant les individus a accepter
la ligne irréversible du progrés qui ne peut advenir que par 1’économie et la prospérité
¢conomique (aujourd’hui et de fagon anachronique on dira par les lois du march¢). Ce qui était

au centre des préoccupations de Ferry, mais aussi de toute la classe politique au pouvoir, était

I’assemblée nationale qui portait sur I’adoption de la loi syndicale, Jules Ferry rappelait, comme a I’a dit plus haut
qu’il s’agit d’assurer le plein exercice de la liberté par la classe laborieuse. Néanmoins il met surtout 1’accent sur
la liberté de négocier les salaires, celle de s’associer et de se syndiquer. Il insiste : « de méme que nous nous
sommes de tout temps ralliés a la liberté de coalition, nous avons accepté comme un progres, comme un gage
d’apaisement social, plus siir encore, la liberté des syndicats professionnels. La liberté des gréves a apaisé et assaini
en quelque sorte la gréve, et nous sommes convaincus que la liberté syndicale aura pour résultat de réduire le
nombre de gréves, de rendre les solutions amiables plus faciles...de favoriser les arbitrages ». Il met ensuite en
garde les ouvriers quant a un usage en dehors du cadre prescrit et des buts assignés a cette loi. L’idée étant qu’il
ne s’agit plus de « réprimer aveuglément les coalitions (qui) favorisait la prolifération des sectes socialistes ».
L’idée étant qu’« en autorisant les syndicats professionnels, (...)(le) gouvernement a mis en place une
administration composée de 1’¢lite des ouvriers prompte a ’arbitrage de la préfecture et capable d’isoler les
agitateurs professionnels ! » in Journal officiel de la République frangaise. Débats parlementaires. Chambre des
députeés : compte rendu in-extenso, 31/01/1884. Ce large extrait du discours de Ferry montre encore une fois cette
volonté de contrdler les mécontentements des classes laborieuses.

664 Discours de Jules Ferry, Revue Internationale de I’Enseignement, tome 5, 1883, p. 580.

695 Jbid., p. 581.

216



la peur de la transformation de la lutte des classes larvée en une guerre sociale généralisée dont
la Commune avait montré la détermination de rupture avec 1’ordre dominant. Donc au final la
voie qui a été choisie a été celle de la présence a tous les niveaux et de I’implication de ’Etat a
tous les instants (famille, école, travail, etc.). Il s’agissait de produire un nouveau citoyen

666

pacifié. Cette présence qui annongait un Etat providence « assurantiel »°°° avait désormais pour

souci de « s’affronter non plus a des systémes de priviléges, mais a des facteurs de désordres ;
non plus a de régulations pesantes et archaiques, mais a des risques de dissociation social »%¢’.
L’ordre dominant était désormais traversé par « I’obsession de préserver a tout prix la paix
sociale (qui puisse) rend(re) le libéralisme compatible avec les différentes variantes de la
philanthropie sociale »°®®. Ce qui m’intéresse ici, avec cette insistance sur la maniére dont le
contrat social s’est progressivement installé et a été¢ invoqué pour tenter de mettre fin a la guerre
sociale, est I’oubli des analyses socio-historiques qui traitent de ces questions a la place des
colonies et plus spécifiquement de I’ Algérie. Ewald n’y fait absolument pas référence dans sa

longue analyse. Il est étonnant de voir que ceux qui ont commenté son étude n’y font pas plus

référence.

7.2.3 Avenant Racial

Si dans, le cadre de la métropole, la question sociale était un écueil sérieux dans I’ordre et la
paix que les hommes de la Troisieme République voulaient imposer, la question raciale n’était
pas en reste. Cependant, la problématique était reléguée a la périphérie. Du moins ainsi les
présente-t-on dans les savoirs majoritaires. On 1’a vu plus haut, méme briévement, avec Ewald,
la question raciale est souvent présentée comme relevant purement de la question uniquement
coloniale. Or, si on s’attache a I’exemple qui avait le plus marqué 1’attention en métropole a la
fin du XIX®siecle, a savoir ’affaire Dreyfus, force est de constater que la périphérie jouait un
role majeur dans I’embrasement des événements qui ont secou¢ la France; et au-dela. Comme
rappelé plus haut, nombre des protagonistes dans « 1’essor » de I’antisémitisme trouve des bases
et des échos assourdissants en Algérie. Cet antisémitisme, du fait des colons, s’est nourri de la
nouvelle place que le décret Crémieux a donné aux juifs indigenes. Ce va-et-vient entre le centre

et la périphérie, et inversement, reste largement a faire.

666 Cf. Ewald, Frangois, L 'Etat Providence, Grasset, Paris, 1986.

867 Castel, Robert, Les métamorphoses de la question sociale. Une chronique du salariat, Fayard, Paris, 1995, p.
244,

68 Jhid.

217



Néanmoins, et c’est en cela que les sciences sociales gardent encore un sens critique opératoire,
des études se sont attachées a signaler ces allers-retours qui font que les colonies ne sauraient
étre détachées de ce qui se passe en métropole. Ce qui est vrai aussi dans I’autre sens. On ne
peut traiter de 1’histoire — sociale, économique, politique, etc., - de la France sans que cet
arriere-fond racial n’intervienne : histoire coloniale et histoire de I’esclavage. On s’attachera a
revenir sur la césure qu’a constitué le code de I’indigénat dans le contrat social qui était supposé
se prolonger dans les départements algériens. Mais en lieu et place de cette ligne de continuité
des préoccupations solidaristes qui essayaient de rendre soluble les problématiques sociales
dans le nouveau pacte social, les colonies semblaient plutét étre un laboratoire de mise a
distance de infames appelés a survivre a la marge de ce contrat. a question de I’antisémitisme
venait marquer un point de connexion entre les colonies et la métropole et 1’obsession raciale
de l’identité nationale. Il serait faux, et ce serait tomber dans le picge de 1’appréciation-
répulsion, que de croire que les colons antisémites considéraient d’un bon ceil les Indigeénes
arabes et kabyles®®. On peut en effet trouver dans les écrits de Drumont®’° et d’autres quelques
sentences positives sur les Indigénes. Mais il me semble que ces appréciations sont
contemporaines du renforcement de leur exclusion et de la fixation négative de 1’identité de
I’Indigénes. A vrai dire, plus on louait les Arabes ou les Kabyles plus leur situation se
détériorait. Pour preuve que cette « sympathie » pour les Indigénes n’avait aucun effet, on ne
trouve pas de trace d’un antisémitisme indigene et aucune adhésion des autochtones aux theses
de Drumont et consorts. De toutes les manicres les antisémites coloniaux ne la recherchaient
pas. Car les placer a ce niveau de la réflexivité quant au destin de la France aurait voulu dire
que les Indigeénes étaient des citoyens de plein droit. Ce qui n’était pas le cas et, surtout, c’est
ce que justement ce que les antisémites reprochaient aux Juifs d’ Algérie. Le mépris des juifs et
des Indigénes se nourrissait de la méme haine de I’Autre. Ces considérations relévent d’un
ensemble de procédés rhétoriques qui visent a nier ’humanité des Juifs (et des Indigénes) et a

671 " Ces discours antisémites et

leur refuser de prétendre participer a la communauté nationale
racistes avaient une double finalité : disqualification discursive et une justification de la
violence a la fois discursive et physique. « Ces procédés participe(aient) () la dégradation de

I’adversaire, la négation des traits qui assurent son inclusion dans la communauté, la

69 C’est ce qu’avance par exemple Abitbol, Michel, « L ’antisémitisme algérien, un phénoméne colonial dans
I’affaire Dreyfus », in Manceron Gilles et Emmanuel Naquet, Etre dreyfusard hier et aujourd hui, Rennes, Presses
universitaires de Rennes, 2009.

670 Cf Drumont, Edouard, La France juive, Flammarion, Paris, 1886.

671 Cf. Agnese, Silvestri, « La violence rhétorique dans tous ses états : contre Dreyfus et les dreyfusards », Revue
italienne d’études francaises [En ligne], 72017, mis en ligne le 15 novembre 2017, consulté¢ le 19 juillet
2021. URL : http://journals.openedition.org/rief/ 1429

218



disqualification qui le présente comme malfaisant et dangereux »°’?. Le passage a I’acte
physique, méme s’il existait, devenait ardu du fait de la mobilisation d’une partie de la France
contre I’injustice et I’ignominie antisémite.

La violence rhétorique raciste contre les Indigeénes était tout aussi virulente. Néanmoins, le
travail de disqualification, commencé des le début de la colonisation, a porté ses fruits et a pu
définitivement exclure les Indigeénes arabes et kabyles de la communauté nationale. Le contrat
social allait se faire sans eux. Non seulement sans eux, mais aussi contre eux et surtout en les
fixant comme un étalon qui permettait d’asseoir 1’identité nationale.

Au méme moment, c’est-a-dire la période allant de 1870 a la fin du siecle, ou la France se
débattait avec la question sociale et les dissensions nées de I’affaire Dreyfus, la question raciale
en Algérie semblait trouver son dénouement. Un dénouement juridique qui rendait les
départements algériens des territoires quadrillés au profit d’une minorité européenne. Les
Indigenes allaient connaitre 1’instauration d’un code qui allait fixer (du moins tenter) 1’identité
des autochtones. Il s’agit du code de I’indigénat qui a été pens¢ d’abord comme une réaction
immédiate et répressive de la Révolte de Mokrani en Kabylie en 1871. Ce qui retiendra ici mon
attention c’est le fait d’abord que cette monstruosité juridique fut définitivement votée par
’assemblée nationale la méme année que les lois qui consacraient la liberté de presse®’.
Ensuite, le fait que les décrets qui composeront le code définitif - qui sera appliqué a I’ensemble
de ’empire colonial en 1887, tant il s’est avéré efficace pour asseoir I’ordre colonial — sont de
véritables lois d’un autre age. Comme le rappelle Olivier le Cour Grandmaison, qui convoque
Frangois Charvériat, un éminent professeur de droit d’Alger, « L’état actuel (1889) de 1’ Algérie,
offre des analogies trop peu remarquées avec celui de la France sous la féodalité »°7.

Il a été question dans cette thése du caractére féodal de la colonie, mais force est de constater
que ces descriptions fantasmagoriques n’étaient pas suivies de fait et d’effets. Or, avec le code

de I’indigénat on a la un passage a I’acte pour soumettre I’ensemble de la population indigene

672 Ibid.

73 Loi du 29 juillet 1881. Le Code de I’indigénat fut adopté le 28 juillet 1881, soit un mois avant la loi sur la
liberté de la presse. Comme le rappelle Oliver Le Cour Grandmaison, pendant ces deux mois des lois importantes
pour la République ont été adoptées. Néanmoins, le Code, véritable infamie et preuve manifeste du caractére racial
de la nouvelle république, n’apparait pas dans les chroniques parlementaires de I’époque ; comme s’il y avait un
double calendrier 1'un progressiste, qui tentait de faire advenir la modernité sous le visage de la nouvelle
république, et un autre agenda qui allait a rebours en instaurant des départements ou les autochtones devaient étre
contr6lés a tous les instants. Cf. Le Cour Grandmaison, Olivier, L Empire des hygiénistes, op.cit. Le code de 1881
fut d’abord appliqué par voies d’arrétés préfectoraux en 1875. Ces arrétés sont la préfiguration du code définitif.
Les infractions établies ont ét¢ demandées par 1’administration aux préfets des trois départements. Cf. Merle
Isabelle et Muckle, Adrian, L 'indigénat Genéses dans [’empire francais Pratiques en Nouvelle-Calédonie, CNRS
Editions, Paris, 2019.

674 Le Cour Grandmaison, Olivier, L ’indigénat, éditions Zones, Paris, 2010, p. 55.

219



a un statut qui I’a ramené dans une féodalité effective. Charvériat constate que « les indigenes
algériens sont, dans une certaine mesure, attachés a la terre comme les anciens serfs, puisqu’ils
sont punis des peines de I’indigénat quand ils établissent, sans autorisation, une habitation isolée
en dehors du douar, qu’ils voyagent sans passeport en dehors de la commune mixte a laquelle
ils appartiennent, ou qu’ils donnent asile & un étranger non porteur d’un permis régulier »°”°.
Ce que dit en substance ce professeur de droit c’est la production de I’indigénité en tant
qu’identité réelle et oppressive. L’Indigéne n’est pas attaché a la terre mais il est forcé d’étre
enraciné et cantonné a un territoire racialement défini.

L’Algérie a ¢ét¢ a bien des égards un laboratoire politique qui a servi de terrain
d’expérimentation juridique. Bien avant son application a I’ensemble de I’Empire, le code de
I’indigénat dans sa mouture dépouillée (avec simplement 27 décrets épurés) a été d’abord testé
et appliqué aux Indigenes algériens. Quelques remarques appellent ce code : Premi¢rement,
pour un code censé régir la population autochtone d’un territoire 4 fois plus grand que le
territoire métropolitain, 1’énonciation des clauses sont d’une simplicit¢ confondante. Elles
donnaient I’impression d’une gestion de proximité qui a vocation de faciliter 1’exécution des
condamnations. Mais ce qui retient mon attention c’est le fait que les clauses impératives qui
constituaient la version algérienne du code de I’indigénat — celle de 1875 et appliquée aux trois
départements contenait, a peu de choses prés, les mémes infractions®’® — est un ensemble de
directives punitives hygiénistes. Hygiéniste, il 1’était parce qu’il enserrait la vie des Indigénes
a chaque instant. Et en dépit de sa simplicité et de sa concision, il a réussi a réaliser cet aspect
pratique dont révaient les hygiénistes. Ainsi, les Indigenes, contraints par peu de regles a
obtempérer avec 1’autorité coloniale sur les aspects concernant sa vie quotidienne, se voyaient
soumis a une législation carcérale a I’air libre. Tadart’”” ou la mechta devenaient des lieux
d’enfermement des plus efficaces qui garantissaient la pérennité du statut de sujet amoindri
dont étaient affublés les Indigenes. Ils ne pouvaient ni le quitter ni recevoir qui que ce soit sans
autorisations coloniales. Toute réunion ou féte religieuses étaient de méme soumises a
autorisations. Je retiens pour ma part que ce code est aussi hygiénistes en ce sens qu’il mettait
en pratique tout ce qui a été écrit par les différentes études hygiénistes sur 1’Algérie et les
Indigeénes depuis le début de la conquéte. Ainsi, toutes les (mé)connaissances présentées d’un

point de vue médical, anthropologiques et tous les savoirs mobilisés pour prouver les

875 Ibid.

76 Cf. Merle Isabelle, et Muckle, Adrian, L indigénat Genéses dans ['empire frangais Pratiques en Nouvelle-
Calédonie, op.cit.

77 Village en kabyle.

220



différences antinomiques entre les Européen.ne.s et les autochtones ont €té ainsi simplifiés en
peu de dispositions a la fois larges et restrictives. Hygiéniste, parce qu’il mettait en place un
panoptique qui cloisonnait et entravait la société indigéne. En revanche les prescriptions et les
interdits laissaient un large éventail pour 1’administrateur local qui pouvait ainsi punir un
Indigeéne selon son bon-vouloir. Ainsi, les clauses 6 et 7 dudit code qui punissaient tout indigéne
qui manquerait de respect a un agent de I’administration ou encore qui tenait des propos contre
I’autorité coloniale®’®. Si les infractions sont assez larges ou sont plus ou moins floues, les
chatiments et les répressions qui en découlaient n’étaient absolument pas symboliques et encore
moins moralisantes. L autorité coloniale endossait un réle policier qui dépassait largement le
caractére répressif®”®. Et tout dans 1’évolution de I’ Algérie de la Troisiéme République tendait
vers une répartition ségréguée. Ainsi le code de I'Indigénat allait instituer deux niveaux
d’adhésions au contrat cher a la nouvelle République. L’un citoyen, arrimé a la métropole
(Européens) avec une pleine jouissance des droits ; I’autre, en revanche, fait de vexations et de
tourments de tous les instants®®C,

Le code de I’indigénat, dans ses différentes évolutions, n’a fait qu’entériner une position
constante de 1’autorité coloniale, a savoir le blocage systématique de toute évolution positive
du statut des Indigenes. On assiste méme progressivement a I’institutionnalisation de la

différenciation raciale avec le code de 1’indigénat comme outil principal qui va assurer la

678 « Acte irrespectueux ou propos offensants vis-a-vis d’un représentant ou agent de ’autorité, méme en dehors
de ses fonctions, et alors méme que cet acte ou ce propos ne réunirait pas les caractéres voulus pour constituer un
délit ou la contravention d’injure. 7) Propos tenus en public dans le but d’affaiblir le respect di a I’autorité ». Cf.
Hugues, Henry, Lapra, Paul, Le Code algérien : recueil annoté suivant l'ordre alphabétique des matiéres des lois,
décrets, décisions, arrétés & circulaires formant la législation spéciale de l'Algérie ... de 1872 a 1878, A.
Mauguin, 1878, p. 279 et O. Le Cour Grandmaison, de [ 'indigénat, op.cit.

679 J’entends ici par police la définition que lui donne Ranciére a savoir « d’abord un ordre des corps qui définit
les partages entre les modes du faire, les modes d’étre et les modes du dire, qui fait que tels corps sont assignés
par leur nom a telle place et a telle tAche ; c’est un ordre du visible et du dicible qui fait que telle activité est visible
et que telle autre ne 1’est pas, que telle parole est entendue comme du discours et telle autre comme du bruit »,
Ranciére, Jacques, La mésentente, Galilée, Paris, 1995, p. 52.

680 Rappelons que sous les Second empire, et jusqu’a I’avénement de la Troisiéme République, il n’y avait que des
sujets en Algérie. Il y eut le Sénatus-consulte du 14 juillet 1865 qui légiférait par décrets sur le statut des
autochtones de I’ Algérie. Cette loi qui comprenait 5 articles définissait les conditions d’acces a la citoyenneté
francaise. Les musulmans et les juifs étaient reconnus comme Francgais mais continuaient a étre régi par les statuts
personnels de leurs religions respectives. Ils pouvaient accéder a la citoyenneté (c’est-a-dire régi par les lois
civiles) a condition d’abandonner justement ce statut personnel, en matiére notamment de mariage et de divorce.
Les Européens, autre que Frangais, pouvaient accéder a la pleine jouissance de la citoyenneté a partir de 3 ans de
présence sur le sol algérien. Ce qui veut dire qu’un étranger européen fraichement débarqué avait plus de droits
qu’un natif, ce qui en définitive vient renforcer que la citoyenneté francaise était pensée sur le principe de la race.
Meéme si le Sénatus-consulte prévoyait qu’un musulman qui abandonne son statut personnel pouvait accéder a la
citoyenneté. Le code d’indigénat a repris cette justification du statut personnel pour mettre en place une législation
spécifique aux Indigénes, il sera difficile méme pour celui qui abandonne ce fameux statut personnel de jouir de
la pleine citoyenneté. En effet, dans un arrété de 1903, il sera statué qu’un Indigene qui se convertit « demeure
justifiable des tribunaux répressifs ». Cf. Mohamed, Amer Meziane, Des empires sous la terre. Histoire
écologique et raciale de la sécularisation, La Découverte, Paris, 2021, p.111.

221



suprématie d’une minorité européenne. Pourtant, comme je 1’ai signalé plus haut, le code de
I’indigénat n’a pas été pensé de facon stable pour constituer un code stricto sensu. Comme le
rappelle Isabelle Merle « le régime de l'indigénat est donc d'emblée pensé comme un régime
exceptionnel et dérogatoire adapté a une situation transitoire que l'on prétend vouée a
disparaitre »%®!. Prévu pour une période de sept ans, il sera reconduit et élargi a I’ensemble des
colonies. L’autorité¢ coloniale réussit la prouesse d’instaurer, avec 1’indigénat, un dispositif
racial sans que la race ne soit convoquée. Dans le cadre du systéme colonial, mais on pourrait
¢tendre le raisonnement a toutes les situations de discriminations raciales, « jamais la
«race » n’a (...) a s’énoncer comme telle afin que I’Etat puisse déployer le racisme »°%2. Il est
intéressant ici de faire ressortir que le racisme, dont 1’Indigénat est la matrice principale, va se
fixer sur des appréciations et stigmates non plus biologiques mais culturelles. Il s’agit, comme
I’a démontré Balibar, d’une « forme a la fois subtile et écrasante d’exclusion/inclusion qui s’est
déployée dans la colonisation et dans la variante proprement francaise (ou “démocratique®) du
“fardeau de I’homme blanc* »%®. Ainsi, la focale est décentrée du stigmate physique (qui n’est
pas pour autant forclos) pour s’arrimer a des conditions culturelles dans ses différentes
manifestations. Dans le cas de 1’Algérie, c’est la religion musulmane qui va donner lieu a des
bornes qui permettront de justifier de I’exclusion des autochtones. Durant la période, de 1871
a 1905, ou la Troisieme République tentait de laiciser la France métropolitaine, la racialisation
de I’Indigene par le biais de I’'Islam allait devenir la clef de volte de la segmentation de la
société coloniale.

Avec I’Islam, I’autorité coloniale et le colonat ont trouvé le moyen de maintenir un systeme qui
empechait les autochtones d’accéder a la pleine citoyenneté. Le dispositif ainsi mis en place
permettait d’aménager 1’espace colonial racialement en différant toute possibilité¢ d’égalisation
(méme formelle) des rapports entre les habitants de 1’ Algérie. L’argument principal étant que
les autochtones musulmans ne pouvaient pas quitter leur statut personnel, ce qui les empécherait
d’étre assujettis aux mémes lois que les autres Francais. En d’autres termes, il y aurait dans
I’allégeance de I’autochtone musulman a sa religion un fondement irrémissible : principalement

684

le divorce et la polygamie®”. Un crime de lése-modernité et une atteinte contre le progres

%81 Merle, Isabelle, « Retour sur le régime de 1'indigénat : Genése et contradictions des principes répressifs dans

I'empire frangais », in French Politics, Culture & Society, 2002, Vol. 20, No. 2, p. 80.

2 Mohamed, Amer Meziane, Des empires sous la terre. Histoire écologique et raciale de la sécularisation, op.cit,
p. 113.

%83 Balibar, Etienne, « L’avenir du racisme », in Lignes, 1988/1, n°2, p. 8.

884 Cf Surkis, Judith, « Propriété, polygamie et statut personnel en Algérie coloniale, 1830-1873 », Revue d'histoire
du XIXe siecle, 2010/2, n°4 ; Sex, Law, and sovereignty in French Algeria, 1830-1930, Cornell Press University,
Ithaca, 2019.

222



souhaité par la France pour sa colonie. Le colonialisme devenant ainsi, par 1I’entremise de cet
argument, le défenseur des femmes indigénes. L’argument du statut personnel devenant quant
a lui la digue qui rendait quasi impossible 1’obtention de la pleine citoyenneté. Bienveillance
évidemment rhétorique, puisque les Francaises, en métropole durant la méme période, étaient
encore assujetties au code napoléonien de 1804%%°. On aurait pu penser que cet alibi allait
impulser des réformes en faveur des femmes, ou du moins obliger la société autochtone a
s’aligner sur la situation métropolitaine. Il n’en est rien. Force est de constater qu’ « elles n’ont
bénéfici¢ d’aucune mesure favorable particuliére et que leur situation a été encore plus pénible
que celle des hommes »®%6. Par ailleurs, si on s’attarde sur le taux de scolarisation des femmes
indigeénes, juste avant I’indépendance de I’ Algérie en 1962, seules 4% avaient eu acces a 1’école
(10% pour ’ensemble des enfants indigénes)®®’. Le lien qui s’instaurait sous la Troisiéme
République était construit de telle sorte que la responsabilité de I’état des Indigenes incomberait
a leur arriération, a leur résistance aux bienfaits de la modernité et surtout a leur attachement
viscéral a leur religions et coutumes rétives au progres. L’argument de I’émancipation, des

88 " Ainsi, le

femmes mais aussi des minorités, était un leurre qui allait construire des mythes
contrat social, tel qu’il va se déployer en Algérie jusqu’a pratiquement la fin de la colonisation,
prenait appui sur la structuration genrée de la société coloniale (et en cela la société indigene
n’avait rien de particulier ni d’unique) afin de pouvoir ériger et de consolider les frontieres
raciales entre Européen.ne.s et Indigenes. Et c’est parce que la société coloniale allait étre
profondément racialement structurée que I’argument et les mythes des différentes
émancipations allaient étre un des arguments du discours colonial.

Dans les faits, il ne s’agissait pas d’une vaine rhétorique destinée a justifier de la présence
francaise dans les colonies. Toutes les études scientifiques et toutes les monographies produites
tout au long des premiéres décennies ont abouties a la consolidation de I’image que les discours
coloniaux on construit de I’Indigene. L’impact de ces discours étaient a la fois une immersion
dans la scene coloniale des différents acteurs qui allaient avoir pour objet les colonies et tout ce
que celles-ci engendrent comme altérités fantasmatiques. Ce qui a pour conséquences la

production d’identités coloniales fixées racialement. En Algérie, comme ailleurs la race « surgit

au détour d’un commerce — celui des regards. C’est une monnaie dont la fonction est de

985 Code qui instituait la tutelle des hommes sur les femmes concernant la possession des biens. Par ailleurs, sur la
question des droits politiques, les femmes n’obtiendront le droit du vote qu’en 1944.

986 Talami, Feriel, « L’enjeu du statut des femmes durant la période coloniale en Algérie », Nouvelles Questions
Féministes, 2008/3, Vol. 27, p. 20.

87 Ibid., p.19.

%88 Cf. Lorcin, Patricia M.E. Kabyles, Arabes, Francais : identités coloniales, op.cit.

223



convertir cela que 1’on voit (ou cela que I’on choisit de ne point voir) en espeéce ou en symbole
au sein d’une économie générale des signes et des images que 1’on échange, qui circulent,
auxquelles on attribue ou non de la valeur, et qui autorisent une série de jugements »°*°. Il me
semble que la valeur de ces jugements n’acquiert une pertinence péremptoire qu’a partir du
moment ou lesdits regards sont figés dans le droit, pérennisant ainsi et formalisant la hiérarchie
raciale. Le discours colonial, prenant pour sujet ou objet 1I’'Indigéne, n’avait pas uniquement
pour vocation la production de savoirs sur les colonisé.e.s. Il avait aussi pour objectif d’agir et
de contrdler les actions de ces derniers/eres. Si bon nombre de penseurs appelaient de leurs
veeux a une stricte séparation des Européen.ne.s et des Indigenes, comme le souhaitait le docteur
René Ricoux, la solution idoine a été finalement I’instauration d’un quasi-avenant qui autorisait
a la fois I’exception et 1’exaction quand le discours républicain promettait la civilisation et
I’équité. L exception que mettait en place le code de I’indigénat n’était ni plus ni moins qu’une
exceptionnalité raciale : un code qui autorisait des mesures racialement hygiénistes — en ce sens
qu’elles permettaient la mise en place de compartimentations durables sur la base de
I’appartenance religieuse — qui plongeait 1’autochtone dans une temporalité autre que celle du

colonisateur. L’éminent professeur de droit Emile Larcher®?

, sur la question de la
transformation de I’amende ou de la peine d’emprisonnement en indemnités en nature justifie
cette substitution de la sorte :

« Cette transformation de I’amende ou de I’emprisonnement se justifie par les
meilleures raisons. (...). En ce qui concerne la matiére des infractions a I’indigénat, il était plus
facile de donner satisfaction a ce veeu (demandé par les conseils ¢électifs de la colonie) qu’en
toute autre ; on pouvait innover sans se heurter aux principes du code pénal. Notre peine de
I’emprisonnement, surtout I’emprisonnement de simple police, est absolument inefficace a
I’encontre des indigeénes ; elle n’a a leurs yeux aucun caractére infamant ; or, si ’on fait
abstraction du caractére infamant de I’emprisonnement, qu’y a-t-il dans cette peine qui soit de
nature & constituer I’expiation ou a produire un salutaire effet d’intimidation ? »%!

En I’occurrence aucune justification d’ordre juridique. Juste I’incapacité imputée aux Indigenes

de comprendre 1’objectif de I’emprisonnement. Et pour 1’autorité juridique que fut Larcher,

aucune contradiction a ce qu’une peine soit commuée en prestations en nature. Ceci vient

89 Achille, Mbembe, « De la scéne coloniale chez Frantz Fanon », Rue Descartes, vol. 58, no. 4, p. 43.

90 Professeur de droit a Alger, né en 1869 a Nancy et décédé a Alger en 1918, son ouvrage traité élémentaire de
législation algérienne est une référence précieuse pour qui s’intéresse au droit colonial. Ses travaux sur ces
questions sont souvent mobilisés par les recherches sur la question de 1’Indigénat.

1 Larcher, Emile, traité élémentaire de législation algérienne, t.2 (troisiéme édition), Rousseau & C'®, Paris,
1923, p. 517.

224



démontrer a la fois I’ignorance de la société¢ autochtone (presqu’un siccle apres le début de la
colonisation) et I’'impuissance du législateur & donner une justification suffisante et cohérente
quant a la survivance d’une exception juridique sur le territoire national. De L’aveu méme de
Larcher les peines, engendrées par le code de I’indigénat, étaient largement abusives et ne
trouvaient aucune explication qui puisse satisfaire au droit francais. Il reconnait que ces peines
« sont exorbitantes (...) en ce qu’elles échappent complétement aux classifications des peines
généralement admises : on ne peut les faire rentrer ni parmi les peines criminelles,
correctionnelles ou de simple police, ni parmi les peines politiques ou de droit commun ; ni
parmi les peines perpétuelles ou temporaires, ou au moins deux d’entre elles sur trois, en ce
qu’elles frappent non seulement les individus, mais les collectivités. Bref, elles restent
absolument en marge de notre droit pénal »*2. Ce constat montre combien le code de
I’indigénat était une aberration juridique. Le juriste que fut Larcher ne pouvait que relever cette
anormalité juridique. Mais il faut bien trouver une justification a cette exceptionnalité qui,
certes, dérogeait au droit, mais qui en méme temps permettait de donner un semblant de
quiétude a la colonie. Et Larcher de rajouter en parlant des peines induites par 1’Indigénat : «
Elles sont tellement en dehors des régles ordinaires du droit pénal qu’on peut douter que ce
soient a proprement parler des peines : ne seraient-ce pas plutot des mesures administratives ?
Ce serait attacher trop d’importance a ce fait qu’elles soient prononcées par le gouverneur. Leur
but est bien celui des peines ; elles ont bien un caractere répressif. Si 1’autorité qui frappe les
indigenes de ces pénalités est d’ordre administratif, si les actes qui y donnent lieu ne sont pas
prévus par la législation de droit commun, c’est que, précis€ément, ces peines ne subsistent que
pour suppléer a D'insuffisance, dans un pays arabe, de la législation et de la justice
francaises »°*°. Le fait que ce soit le gouverneur et/ou ’agent administratif qui prononcent les
peines et non un juge offrirait la possibilité d’atténuer le caractére anormal des « mesures »
infligées. On notera au passage que lorsqu’il s’agit de répression et de jeter la faute sur les
Indigeénes 1’ Algérie est qualifiée de pays arabe.

A partir du moment ou il n’est plus question de rechercher la justification ou encore
I’alignement des peines sur le droit frangais, les Indigénes se retrouvaient a la merci des
administrateurs locaux. Des lors, des peines démesurées, qui soulignaient néanmoins le
véritable visage de la colonisation, étaient prononcées a 1’encontre des individus et des tribus.
De méme I’internement, peine assimilable a une extension de la prison a une grande échelle,

offrait un instrument efficace pour restreindre les libertés des Indigénes. Et bien que Larcher

2 Ipid., p. 529.
3 Ipid., pp. 529-530.

225



s’en défende, cette peine était bel et bien une peine politique qui frappait tout acte
d’insoumission, ou jugé en tant que tel, contre la domination francaise. De méme de la peine
de I’amende collective, qui a été instituée pour chatier la révolte de Kabylie de 1871. On I’a vu
plus haut, les bons esprits s’offusquaient qu’une sanction collective soit appliquées aux enfants,
trouvait en Algérie une application expéditive sans que personne ne s’en émeuve. Comment
peut-on la justifier en période de guerre et surtout comme la maintenir en période de
« pacification » ? Apres la Révolte de 1871, I’autorité voulait frapper de stupeur les tribus et
les amener a payer un lourd tribut qui les dissuade dorénavant de se révolter. Quant a son
maintien, Larcher met en avant le fait qu’« en Algérie les malfaiteurs musulmans ont en leurs
coreligionnaires autant de complices, autant de protecteurs tout disposés a les soustraire a la
police des roumis : la faute cesse d’étre individuelle ; c’est la fraction, la tribu, le douar tout
entier qui résiste a notre justice ou a notre administration : d’ou la nécessit¢ d’une peine
collective. Et on remarque que la responsabilité collective est un phénoméne juridique qu’on
constate dans toutes les civilisations primitives »***. L’argument pose probléme en ce que si les
sociétés primitives admettaient la responsabilité collective, maintenir une telle mesure ne serait-
ce pas d’abord un aveu d’échec de la raison premicre de la colonisation, a savoir mettre fin au
caractere prétendument primitif des sociétés conquises ? Méme si Larcher signale que son
application reste rare, il reconnait que 1’autorité coloniale y a recours pour des questions de
protection du domaine foncier (feux de foréts)®-.

Enfin, la question du séquestre qui vient compléter la panoplie des peines exorbitantes de
I’Indigénat. Cette « mesure » qui vient déposséder les individus et les tribus de leurs biens était
une mesure qui a été appliquée pour apporter une réponse aux rebellions mais surtout pour
mater et décourager les Indigenes. Ces peines faramineuses, dignes de 1’époque féodale,
rendaient les Indigénes, dans leur €tre propre et leurs biens, corvéables et punissables a souhait.
Cet avenant racial qu’est le code de I’indigénat a permis, avec 1’assignation a un territoire et les
différentes restrictions qui lui sont attachées, d’étendre la notion d’enferment au-dela des

pénitenciers. Mais il a permis aussi d’inscrire 1’exceptionnalité juridique, que devait revétir

4 T archer, Emile, traité élémentaire de législation algérienne, t.2, op.cit., p. 536.

95 Larcher remarque que « certains ont préconisé une plus large application de cette idée a I’insécurité dont on se
plaint tant en Algérie. Il faudrait dés qu’un Européen a été victime d’un crime ou d’un délit et que 1’auteur n’en
peut étre découvert, frapper d’amende le douar voisin. C’est une exagération absolument inadmissible ; et le
parlement, qui a déja eu occasion de manifester ses ressentiments sur cette, ne I’admettrait certainement pas. On
peut, a la rigueur, admettre cette responsabilité collective en matiére d’incendies des foréts, a raison du danger et
a raison de la présomption tres forte de complicité : mais ce double motif n’existe pas en d’autres maticres et la
peine apparait dés lors exorbitante, frappant les innocents en méme temps que les coupables ». Ibid., pp. 538-539.
L’appréciation de ce juriste quant a I’innocence des individus et de 1’individualité des peines montre encore une
fois la raison instrumentale en application des colonies.

226



I’Indigénat, dans les corps mémes des autochtones. L’Indigénat allait devenir, a cause du code
du méme nom, une identité d’exception. Des lors cette exceptionnalité allait devenir
transmissible en tant qu’identité frappée du sceau de 1’exclusion. L’Indigénat pouvait des lors
se concevoir comme une condition vécue et partagée avec les autres membres d’une
communauté identifiée par des traits communs, culturels ou autres, marquée par « une filiation
close sur elles-méme, (et) incapable de s’ouvrir humainement aux autres »*® . Telle allait étre
I’Indigene, du moins tel qu’on 1’a imaginé et voulu qu’il soit. Non pas un étre attaché a une

terre par le fait de la naissance mais une identité paria.

96 Barkat, Sidi Mohammed, Le corps d’exception. Les artifices du pouvoir colonial et la destruction de la vie
Editions Amsterdam, Paris, 2005, p. 47.

227



Conclusion

Les discours coloniaux (ceux des ethnologues, des médecins, des militaires, des romanciers)
ont contribug et participé, sciemment ou non, a exclure les Indigeénes en en faisant 1’objet de la
description et auquel il est dénié¢ toute capacité de s’imaginer en dehors du systéme qui le
définit. Ces disciplines ont « contribué avant tout a apporter une justification intellectuelle a
I’entreprise coloniale. Elle(s) [...] [ont] donné a 1’économie et & la politique — toutes deux
concernées par le Temps humain — la ferme conviction de I’existence d’un Temps « naturel »,
c'est-a-dire évolutionnaire. Elle(s) [...] [ont] promu un systéme au sein duquel non seulement
les cultures du passé, mais également toutes les sociétés vivantes ont été irrévocablement
placées sur une méme pente temporelle ou, si vous préférez, dans un courant temporel —
certaines d’entre elles en amont, d’autres en aval »%°’. Cet autre indigénisé se trouve expulsé de
fait et de fagon systématique « du présent du producteur du discours anthropologique »*%.
Dongc, il y a d’un c6té un axe temporel qui détermine le positionnement de chaque culture,
peuple, race, etc., et qui reproduit d’une certaine manicere la hiérarchisation raciale. Et en méme
temps cette inscription sur cet axe temporel se fait uniquement du point de vue du producteur
de sens, c'est-a-dire tous ceux-la qui s’inscrivaient, et qui accompagnaient |’entreprise
coloniale, et ce quel que soit leur but initial. Dés lors, I’attitude de tous ceux qui portaient le
flambeau de la civilisation, dans une perspective coloniale, devrait étre analysé a I’aulne de
I’approche décrite par un Mercier ®? : « ce n’est qu’en parlant leur langue, en descendant a leur
niveau et en adoptant, dans la forme, leurs idées, qu’on les améne a se découvrir plus ou moins.
Le tort des Européens consiste a les questionner comme des hommes élevés ainsi qu’eux, dans
les traditions de I’antiquité, tempérées par un fond de principes chrétiens se heurtant avec les
systemes de nos philosophes. Il faudrait pourtant se persuader que ces gens ne peuvent
comprendre nos idées, parce que la forme de leur pensée, I’influence séculaire et traditionnelle
du milieu ou I’esprit se développe, sont absolument différents [...] »”%. Les discours coloniaux,
scientifiques ou non, comme celui de Mercier, operent un déni de co-temporalité dont nous
parle Johannés Fabian et qui résume d’une certaine manicre les buts de la plupart de ceux qui

tentaient de percer la culture des indigenes : les connaitre pour mieux s’en prémunir et in fine

897 Johannes Fabian, Le Temps et les autres. Comment [’anthropologie construit son objet, Editions Anacharsis,

Paris, 2006, pp.49-50.

8 Ibid., p72.

9 Ernest Mercier (1820-1907) Militaire et homme politique ayant dirigé la milice pendant I’insurrection de
1871.

700 Ernest Mercier, Question indigéne en Algérie au commencement du XXe siécle, Augustin CHALLAMEL, Paris,
1901, p.212.

228



mieux les dominer. Tout ce que représente 1’Indigeéne était de fait archaique, y compris donc et
surtout ses différentes temporalités. Un des exemples de ce déni nous est donné par exemple
par tout simplement le calendrier. En effet, le surgissement colonial aura progressivement
raison des calendriers usités en Afrique du Nord : le calendrier agraire (qui régle 1’ensemble
des saisons) et le calendrier lunaire (qui régle I’ensemble des rites religieux). Le calendrier qui
sera adopté, y compris par 1’ Algérie postcoloniale — de fagcon « naturelle » — sera le calendrier
«universel » qui symbolise a lui seul tout I’héritage postcolonial.

Cette exclusion temporelle — qui conduit a une altérisation absolue, me semble-t-il, correspond
a ce que Foucault a appelé les hétérchronies, c'est-a-dire « une sorte de rupture absolue avec

[...] [le] temps traditionnel »%!

ou I’on peut s’arroger la capacité, pour ne pas dire le droit, de
disposer a sa guise du temps (non pas sa propre temporalité mais surtout celle de I’autre). Mais
pour comprendre ce qu’est 1’hétérochronie, il nous faut d’abord comprendre ce qu’est
I’hétérotopie. Cette derniére renvoie chez Foucault a « des sortes de contre-emplacements,
sortes d'utopies effectivement réalisées dans lesquelles les emplacements réels, tous les autres
emplacements réels que 'on peut trouver a l'intérieur de la culture sont a la fois représentés,
contestés et inversés, des sortes de lieux qui sont hors de tous les lieux, bien que pourtant ils
soient effectivement localisables »’%2. Selon cette définition, et selon les points précédemment
développés et ou j’ai essayé de montrer que les colonies étaient des espaces de déploiement de
fantasmes et de possibilités inconcevables en métropole, on peut en effet penser que les colonies
peuvent étre définies comme des hétérotopies. Plus spécifiquement, elles seraient des
hétérochronies illusoires, c'est-a-dire, ouvrant et créant « un espace d'illusion qui dénonce
comme plus illusoire encore tout 1'espace réel, tous les emplacements a l'intérieur desquels la
vie humaine est cloisonnée »’%. Et en effet, au vu de ce qui a été développé dans le cadre de
cette these, les colonies étaient fagonnées de telle sorte a étre le miroir en négatif de la métropole
a tous les égards, tant au niveau des mceurs que de I’organisation politique.

Le fait est que les colonies étaient — et devaient étre — pour celui qui y arrive de métropole ou
pour les colons qui s’y sont implantés, des espaces a-temporels. Cette a-temporalité répond a
vrai dire au sens initial du temps qui rappelons-le signifie étymologiquement « couper ». Or, le
temps véhiculé par les colons et ’autorité coloniale instaure une coupure entre deux mondes
dont I’un surgit et nie purement et simplement 1’autre. Dé&s lors, c’est un combat qui s’engage

pour imposer a I’autre (Indigene) la vision coloniale du temps et ce qui induit 1’acceptation de

701 Michel, Foucault, « des espaces autres », in Empan, N°54 2004/2, p. 17.

72 Ibid, p.15.
73 Ibid, p.19.

229



la hiérarchisation raciale et historique, et ce qui oblige de fait a adopter le role et ’identité qui
va avec.

Mais il est évident que pour 1’Indigéne la présence coloniale et I’imposition de son autorité
sous ses différentes facettes n’est pas du tout vécue comme une hétérotopie illusoire. Le
surgissement de la temporalité coloniale avec tout ce que cela implique comme changement et
comme régulation aboutit a une situation coloniale aliénante ou les autochtones vont se voir
attribuer un statut de sujet qui les confinera au rang de décor d’une fiction raciale qui n’en sera
pas moins réelle dans ses effets. Il ne s’agissait pas seulement de créer un espace fantasmatique
mais un lieu réel qui créait des ségrégations et des limites entre le Nous colonial et le Eux
sauvages et indigenes. L’espace indigeéne était géré de fagon méticuleuse et pointilleuse. Dés
lors on peut penser que les colonies donnaient lieu a un « un autre espace réel, aussi parfait,
aussi méticuleux, aussi bien arrangé que le notre est désordonné, mal agencé et brouillon »’%.
Dans ce cas, il ne s’agit pas d’illusion mais d’une compensation au dire de Foucault. Les
colonies remplissaient a la fois les deux fonctions d’illusion et de compensation.

Mais le statut des indigeénes, qui se transmuera progressivement en une identité, que les
différents codes et discours coloniaux tenteront de rendre pérenne a pour aussi fonction la
constitution et le fagonnement de I’identité du colonisateur et au-dela de 1’identité francaise.
D’un c6té donc, une identité indigéne qui se constitue peu a peu non pas comme un « envers-
passif » mais comme un « irréductible vis-a-vis ». De I’autre c6té, on a 1’identité francaise qui
se constituera en partie aussi en ayant comme contre-type 1’Indigene et tous les fantasmes et les
répulsions dont il est porteur. Les discours coloniaux, les codes et 1égislations sont de ce point
de vue des dispositifs concourant a la constitution des identités en question (indigénes » et
frangaises). L un des autres dispositifs auquel on peut penser et qui jouera un réle majeur dans
la fixation dans I’imaginaire et dans les faits des identités coloniales, et au-dela postcoloniales,
sont les zoos humains. Ces derniers connaitront un succes certain de 1878 jusqu’en 1931 et
seront visités par des millions de Francais. On y exposait, d’une certaine manicre, la grandeur
de la France et de son empire, les différentes races humaines et animales dont la France et les
puissances européennes avaient la tutelle (et dont elles se battaient la possession). Dans les faits,
on y plagait « un homme [et aussi des femmes, des enfants et des vieillards], avec pour objectif
qu’il soit vu, dans un espace spécifique reconstitu¢, non pour ce qu’il “fait” (un artisan par

exemple), mais pour ce qu’il “est” (a travers le prisme d’une altérité réelle ou supposée »’%.

704 Ibid.
705 Blanchard, Pascal « Les zoos humains aujourd’hui » in zoos humains. Au temps des exhibitions humaines, La
découverte, 2004, p.419

230



Les zoos humains cristallisaient toutes les représentations coloniales et raciales et offraient au
regard métropolitain la possibilité de « constater » et de comprendre « de visu » la différence
entre soi et I’autre. Ces hétérochronies, puisque le temps y était suspendu, que sont les zoos
servaient in fine a naturaliser des différences que les savoirs de I’époque vulgarisaient’’. Mais
en méme temps «ces spectacles, images et narrations, [servaient a] [...] neutraliser la
dissonance cognitive et la menace envers 1’identité occidentale des classes moyennes que
représentait la stupéfiante différence culturelle des nouveaux peuples »”%’. Il me semble que
I’un des réles majeurs des zoos était a la fois d’asseoir la vision racialisée qu’on avait des
colonisé.e.s et en méme temps contribuer a homogénéiser 1’identité frangaise. L’expérience du
regard commun dans les zoos, prolonge le regard narré dans les colonies, donne 1’illusion de
participer a une communauté diamétralement opposée et absolument différente de « I’objet
eXpose ».

L’ensemble des hétérotopies, que ce soit la colonie elle-méme ou encore ses prolongements —
les zoos — fonctionnaient comme des espaces qui excluaient I’autre Indigéne vis-a-vis duquel
s’homogéinisait 1’identité frangaise qui a connu des dissensions internes, des révolutions, et des
menaces et des guerres externes, qui, de ce fait, rendaient précaire 1’'unité nationale. Les
différents espaces coloniaux étaient produits mais en méme temps producteurs d’identités
coloniales (indigénes et frangaises).

Mais méme si les écrits scientifiques tels qu’ils ont circulé entre 1’espace colonial et
métropolitain, et inversement, ont tenté de présenter des identités figées, force est de constater
qu’il y avait des fissures dans les discours, que 1’on retrouve dans les archives, qui mettent a
mal I’image idyllique des colonies que les scientifiques et autres aventuriers coloniaux
s’échinaient a peindre. Les écrits des Indigenes de 1’époque €tudiée dans cette thése et qui nous
soient parvenus sont assez rares. Et ces sources sont encore plus rares quand il s’agit des
questions liées a I’hygieéne et plus globalement a la médecine coloniale. Peu, voire pas du tout,
de praticiens ont eu la possibilité de suivre un enseignement et de pratiquer la médecine. Au
moment de mettre un point final (provisoire) a ce modeste travail de recherche c’est a un de ces
médecins que j’en appelle pour mettre en lumiére ce que fut cette civilisation tant chantée par
les écrits coloniaux, et plus particuliérement par les hygiénistes qui étaient les fers dans lance

de la modernité. Abdelkader Ben Zahra’®®, un des premiers autochtones a exercer la médecine,

79 Rappelons que la deuxiéme moitié du XIX° siécle a été I’apogée de I’idéologie raciste.

707 Corbey, Raymond, « Vitrines ethnographiques : le récit et le regard » in Les zoos humains. Au temps des
exhibitions humaines, op.cit., pp. 92-93.

%8 Abdelkader Ben Taieb Ben Zahra né en 1861.

231



ne fut pas vraiment médecin mais officier de santé a partir de 1884. Cette nuance et

709 cette nomination en tant

d’importance. En effet, comme le signale Bertrand Taithe
qu’officier de santé intervient au moment ou cette fonction commence a disparaitre en
métropole. La différence entre le médecin et I’officier de santé étant liée a la durée de formation,
qui était assez courte pour ce dernier, et au fait que 1’officier ne pouvait exercer que dans le
département ou son diplome a été délivré. Cette fonction disparaitra définitivement a partir de
1892.

De la vie d’Abdelkader Ben Zahra on ne sait que trés peu de choses. Néanmoins, en consultant
son dossier individuel aux Archives d’Outre-mer on apprend qu’il a ét¢ nommé médecin de
colonisation auxiliaire dans la ville désertique de Tuggurth (I’actuelle Touggourt) en
remplacement d’un autre médecin autochtone, Djilali Ben Fiah. Ce qui a d’emblée attiré mon
attention en ouvrant la boite contenant le dossier de cet officier (ce qui ne veut pas dire qu’il
¢tait militaire mais qu’il était de fait sous 1’autorité de I’armée, méme s’il recevait ses
émoluments de la commune de Biskra), c’est la mention démissionnaire. Dés lors, je me suis
posé la question de savoir comment, a une époque ou les autochtones étaient complétement
déconsidérés, un Indigéne tourne le dos a cette promotion sociale.

En parcourant les lettres retrouvées dans la boite, je retrouve une lettre qui ne concernait pas le
docteur Ben Zahra, mais le docteur Ben Salah’!?. La lettre est envoyée par le capitaine a la
retraite Girardin aux services généraux du gouverneur. Le capitaine lui-méme orthographie le
nom tantot Ben Sarah, tant6t Ben Salah. Ceci montrant le peu d’estime ou le peu de cas que
I’on faisait des auxiliaires indigenes. Dans cette lettre le Capitaine Girardin interpelle son
interlocuteur en signalant que le Docteur Gensollen, actuel médecin de colonisation au moment
de la missive (8 décembre 1889), devait quitter la petite localit¢ de Bouira et qu’il leur fallait
un remplagant. Jusqu’ici rien d’extraordinaire. Il fait remarquer : « L’on me dis (sic) que nous
sommes sous le coup d’avoir I’officier de santé arabe le nommé Ben Sarah, qui est venu faire
I’intérim pendant le congé du docteur Gensollen »’!'!. Plus loin, aprés avoir présenté la situation
critique, d’un point sanitaire, dans cette bourgade sur les monts de Kabylie et son drame
personnel, le capitaine Girardin supplie de ne pas leur envoyer ce médecin indigeéne : « Je vous

prie, mon cher ami, Monsieur le gouverneur Général me connait, priez le de ne pas nous

799 TAITHE, Bertrand, « Entre deux mondes : médecins indigénes et médecine indigéne en Algérie, 1860-1905 »
in La santé des populations civiles et militaires : Nouvelles approches et nouvelles sources hospitalieres, XVII*-
XVIIF siecles, Villeneuve d'Ascq, Presses universitaires du Septentrion, 2010.

71011 s’agirait plutét du Docteur Ben Saiah (sur la marge de la lettre est indiqué conférer au dossier de Ben Zahra,
ce qui montre d’une certaine maniére une certaine désinvolture dans le classement des archives). Impossible qu’il
s’agisse de Ben Zahra puisqu’au méme moment de la rédaction de cette lettre, Ben Zahra n’était plus médecin.
ILANOM AlgGGA 1 U 1

232



envoyer un médecin comme Ben Salah, je sais que plusieurs docteurs ont refusé Bouira
connaissant toutes les vilénies faites a Gensollen par le Maire Paoli, et quelques-uns de son
Conseil, mais aujourd’hui pour celui viendra, tout ira bien, je vous ’assure »’'2. Cette lettre
montre combien le fossé était profond entre les deux communautés et combien le colonat était
rétif a accepter qu’un Indigénes puisse un jour les ausculter ou leur porter racial. Nulle
justification a ce refus si ce n’est le racisme.

En continuant a décortiquer le dossier du docteur Ben Zahra a la recherche des raisons qui I’ont
poussé a démissionner, je tombe sur un fac-similé du Gouvernement Général de 1’ Algérie d’un
échange entre I’autorité générale a Alger et le général commandant de division de Constantine,
datant du 31 aout 1885. Un échange entre des hiérarchies des plus élevées concernant un simple
officier de santé. On aurait pu penser que ’affaire était une question d’Etat au vu de
I’importance que les autorités militaires et civiles lui ont accordée. Le gouvernement général
répondant au commandant de division de Constantine qui lui a demandé une semaine plut6t
d’accepter la démission de Ben Zahra. Démission acceptée. Mais qui était donc ce docteur Ben
Zahra dont le sort et ’avancement de carriere intéresse ainsi au plus haut point. Une personne
quelconque qui n’a marqué ni son temps ni laissé des écrits qui auraient pu faire de lui une
figure de proue de la résistance ou d’un quelconque écrit témoignant de son époque et qui aurait
pu passer a la postérité. Pourtant son sort commun m’oblige et me donne ainsi 1’occasion a
travers le peu de traces qu’il a laissées de témoigner a la fois de la situation des Indigenes et du
peu de cas fait que ces derniers aient un pied ou non dans cette modernité tant promise. Son cas
montre le traitement devenu habituel a I’égard des Indigenes aprés plus de 50 ans de
colonisation ou de pacification (selon le point de vue).

En remontant une semaine auparavant, c’est-a-dire le 24 aolt 1885, on retrouve la lettre en
question adressée par le général de division commandant de Constantine au gouvernement
général. Ce dernier renvoie au fait que « monsieur Abd El Kader Ben Zahra demande a se
démettre des fonctions de médecin de colonisation qu’il occupe a Tuggurth ou a étre dispensé
de rentrer a son poste avant la fin des chaleurs »’!*. La raison ici invoquée ne serait en définitive
qu’une question d’acclimatation. Mais plus loin le méme commandant prie les autorités
compétentes « d’accepter la démission d’un agent dont les services ne sont pas en rapport avec
les sacrifices que s’ impose la commune indigéne de Biskra pour lui assurer son traitement »’'4.

Enfin, le commandant en question rappelle qu’il par ailleurs dans une lettre précédente qu’il

712 Ibid.
3 Ibid.
"4 Ibid.

233



n’y avait pas besoin d’un médecin civil puisqu’il y avait déja un médecin militaire qui assurait
le service. A la lecture de ces lettres on pourrait penser qu’il s’agissait soit d’une incompétence
de Ben Zahra et qu’il n’était a la hauteur de la mission dans un environnement hostile, soit d’un
conflit entre autorités civiles et militaires étant donné que ces dernic¢res ne voyaient pas d’un
bon ceil que les civiles viennent s’immiscer dans la gestion des affaires algériennes.

Ben Zahra, quant a lui, dans sa lettre adressée au général de division en date du 14 aolt 1885,
invoque les mémes raisons relayées par le commandant de Constantine, a savoir les fortes
chaleurs. En effet, Ben Zahra invoque le climat et son incapacité de « supporter les grandes

chaleurs »’ ">

et de fait il demande a ce que sa mise en disponibilité soit prolongée ou a ce qu’il
soit démis de ses fonctions si cette derniére ne devait pas étre acceptée. En somme, rien qui
sorte de I’ordinaire.

Tout autre est la tonalité de la lettre envoyée le 10 mai 1885 au gouvernement général, soit pres
de trois mois avant celle adressée au commandement de secteur a Constantine. Le docteur Ben
Zahray est plus explicité et commence dés lors a comprendre les vraies raisons de sa démission.
D’emblée, il y fait part de son désappointement : « sans aucune considération pour la position
que j’occupe comme médecin chargé par vous du service sanitaire de Tuggurth , sans avoir
¢gard a I’effort que nous faisons , ma jeune femme et moi, pour supporter la pénible existence
dans ces affreuses solitudes du Sahara, loin de notre famille, de nos amis et de toutes les
relations du monde civilisé et intellectuel, I’autorité locale, qui est militaire, se plait 8 me mettre

sans cesse en but aux vexations, 8 m’empécher de faire mon service»’'®

. Voila donc qui n’a
rien a voir avec I’inhospitalité du désert. Comme on pouvait I’imaginer, 1’autorité militaire ne
pouvait que voir d’un mauvais ceil qu’un civil vienne empiéter sur leur pré carré. Ce rejet se
double quand il s’agit d’un Indigeéne. Le docteur Ben Zahra porte a ’attention de sa hiérarchie
que l’autorité militaire pousse « 1’audace jusqu’a me frapper pendant I’exercice de mes
fonctions chose que 1’on oserait cependant faire au plus moindre employé »”!7. Pour étayer ses
dires, il joint a ce courrier les doubles de courriers qu’il avait adress¢ au commandement
militaire afin d’attirer leur attention sur sa situation et ce qu’il endurait. Toujours gardant foi
dans 1’équité et du gouverneur, le docteur Ben Zahra conclut par un témoignage de certitude
quant a son bon droit : « Je ne crois pas avoir failli 8 mon devoir ; j’ai mon possible pour mériter

I’honneur que vous m’aviez fait en me confiant ce poste sanitaire ; j’ai toujours été a la hauteur

de ma tache et mon seul regret est de que I’autorité du pays est toujours restée indifférente a

715 Ibid.
16 Ibid.
"7 Ibid.

234



718 Cette foi tient en grande partie a I’estime que le petit nombre

mes efforts. A quoi cela tien ? »
d’autochtones (10 en tout et pour tout) avait en la personne du gouverneur Chanzy qui s’était
impliqué personnellement pour former des Indigenes et les faire admettre dans le corps médical
colonial’®.

La cause de ce traitement ? Ben Zahra a aucun moment n’évoque la question raciale. Bien au
contraire, il reste confiant et respectueux de sa hiérarchie. Mais au vu des faits qu’il relate on
constate rapidement que 1’autorité, militaire ou civile, n’a que faire des récriminations de cet
Indigeéne qui sait manier le verbe mais qui n’en demeure pas moins tout aussi Indigéne que les
moins instruits. Et au vu de ses actions, il est évident que 1’autorit¢ en charge des affaires
indigénes n’avait que faire du sort des autochtones : « (...) A la date du 19 octobre 1884, dans
un rapport au Commandant Supérieur de Biskra, j’exposais la situation sanitaire du pays et les
améliorations a y apporter ainsi qu’au point de vu (sic) de I’hygiene et de la salubrité, agents
puissants de la thérapeutique des maladies du pays. Je demandais en méme temps un
programme de service. Le plus grand silence en a ét¢ le résultat comme la plupart de mes autres
lettres. Ainsi, dans le courant de mars dernier, apprenant qu’une épidémie de petite vérole
régnait dans 1’oued Souf, dans un but prophylactique et pour empécher le fléau de s’étendre
dans ma circonscription médicale, je fais aussitdt une demande de vaccin par dépéche
télégraphique. Le 31 mars ne voyant rien venir je télégraphie a mon compte a un pharmacien
de Batna comme I’atteste le billet ci-joint »’?°. L’action de Ben Zahra dans montre sa tentative
d’aller au-dela des discriminations et des obstacles auxquels il devait faire face nonobstant la
justesse de sa démarche qui suit les protocoles en vigueur a 1’époque pour éradiquer les
maladies comme la petite vérole. Cette opposition a laquelle il devait faire face ne s’arrétait pas
la puisqu’une fois «les médicaments, (...) fournis par le bureau arabe pour étre livrés
gratuitement (ainsi que les soins du médecin) a toutes les personnes malades sans distinction
de fortune, sont gardés dans un local dit pharmacie arabe et ou je fais visites journali¢res. Je ne
peux donc pas avoir d’autres médicaments pour soigner mes malades. Or quelques-uns de ces
médicaments ont ét€ épuisés depuis longtemps malgré mes demandes ils n’ont pas encore été
renouvelés. Je ne vous dirai pas encore que la plupart du temps ces médicaments ne sont pas

toujours a ma disposition, car le lieutenant du bureau arabe me force a lui remettre la clef de la

18 Ibid.

719 Cf. TAITHE, Bertrand, « Entre deux mondes : médecins indigénes et médecine indigéne en Algérie, 1860-
1905 », op.cit. Le Général Alfred Chanzy (1843-1883), militaire de carriére, anciens des bureaux arabes et
député, il fut gouverneur a la fois civil et militaire de 1’ Algérie de 1873 a 1879.

720 ANOM AlgGGA 1 U 1

235



pharmacie »”?!. Le docteur Ben Zahra expose ici ce qui vit un Indigéne au quotidien, c’est-a-
dire le mépris et le refus de toute considération d’égalité. Ceux/celles qui étaient en face de ces
officiers des bureaux arabes ou des administrateurs civils, qu’ils soient instruits ou non,
n’étaient en définitive que des Indigeénes sans aucune valeur humaine. Peu importait a ce
Commandant dont dépendait, le docteur Ben Zahra, que les médicaments fassent défaut. Le cri
de détresse de la fin de cette lettre témoigne de la lucidité de Ben Zahra quant aux raisons de
cette haine qui lui est vouée : « (...) J’ai besoin, Monsieur le Gouverneur, de gagner le pain
pour ma jeune femme et pour moi ; mais celui que nous gagnons a Tuggurth est bien amer
(...) »"*%. Et enfin, ce peu de considération est largement relaté dans des courriers adressés au
commandement militaire ; notamment celui du 7 mai 1885 : « (...) Aujourd’hui a 10 heures du
matin, allant faire mon service lorsque Monsieur Sehérer arrivant furieux a ma rencontre et sans
aucune provocation de ma part, m’insulte et me poursuit jusqu’a la pharmacie en me menagant,
et cela devant 1I’Agha et tout son personnel. Arrivant a la pharmacie il me prend vivement la
clef de la main, entre et me frappe avec audace. J’en ai encore des marques. Avant de se livrer
sur moi a cet acte de brutalité, il a profité de son autorité d’officier pour chasser les quelques
spahis et indigénes qui se tenaient devant la porte pour n’avoir pas de témoins dans 1’acte
inqualifiable qu’il méditait probablement depuis longtemps. Et cela parce que j’avais gardé un
instant la clef de la pharmacie que j’avais besoin en ce moment ou je venais d’étre appelé en
ville au chevet d’un malade »’*. Voila des faits simples et qui demandaient une réponse de la
hiérarchie a la mesure de 1’acte. Mais comme la seule réponse qui vint ce fut I’acceptation de
la démission de Ben Zahra. Ce dernier de conclure « notre considération et notre personne ne
sont pas plus respectés ici, je me vois forcer de me munir toujours de mon révolver a mon
service pour me protéger contre cet insulteur des gens »’>*,

En consultant le dossier personnel de ce médecin je me suis d’abord posé la question dans quelle
mesure ce témoignage indirect ne montre-t-il pas en fin de compte juste I’'impuissance des
Indigenes face a la machine coloniale et son lot de mépris de 1’altérité. Mais en lisant la suite
des échanges entre Ben Zahra et sa hiérarchie il me semble a travers a la fois ces échanges avec
supérieurs, le fait présenter qu’il se tient armer pour défendre sa vie et celles de siens ou encore

enfin le fait de démissionner présente un acte manifeste d’agencéité’?>. On aurait pu reprocher

21 Ibid
22 Ibid.
23 Ibid.
724 Ibid.
725 Je reprends le concept d ‘agency ou d’agencéité telle que développé par Saba Mahmood qui I’entend comme
acte visant a opérer un changement dans la structure de pouvoir dans laquelle I’individu est enserré. Cf. Mahmood,
Saba, Politique de la piété : le feminisme a |’épreuve du renouveau islamique, La Découverte, Paris, 2009 (2005).

236



a cet Indigéne, un des rares a avoir regu une instruction frangaise a I’époque des faits, d’étre
dans un rapport par trop cordial avec 1’autorité coloniale. Or, il me semble que ses actions fut-
elles minimes me paraissent grandioses au regard de la puissance coloniale qui était en face de
lui. Les actes de cette petite minorité d’Indigénes ne peuvent pas étre considérés, en soi, comme
une résistance visant a détruire le monde colonial. Mais le fait qu’il vienne ainsi bouleverser
I’image d’une totale soumission que 1’idéologie coloniale a tenté d’instaurer, notamment avec
le code de I’indigénat, vient démontrer la construction progressive d’une nouvelle identité qui
va se dessiner en rapport et a I’intérieur de ce pouvoir colonial. Cette capacité d’agir s’est certes
manifesté dans des actions d’opposition frontale, et c’est ce qui amené a 1’adoption du code
dont il a été question dans le dernier chapitre, mais les petites irruptions de soi la ou les attend
pas constituent bel et bien des fissures qui montre combien le régime colonial est fragile. Et le
conflit que relate Ben Zahra autour de la clef de la pharmacie vient montrer cette bréche dans
la toute-puissance de 1’autorité coloniale : « (...) Aussitdt son arrivée a Tuggurth il a commencé
par faire sortir une femme du dispensaire ou je I’avais isolée apres I’avoir reconnue comme
malade malgré mes protestations. Ensuite il a retiré la clef de la pharmacie ainsi que I’homme
dont vous aviez autorisé 1’Agha a me donner pour le soin de la dite pharmacie et pour m’aider
a la visite journaliere. Le retrait de la clef de la pharmacie porte un grand préjudice a mon
service d’autant plus que déja pendant deux jours je n’ai pu faire ma visite faute de clef que
monsieur Sehérer détenait dans son bureau. Quand j’ai ét¢ lui apprendre cela il s’est mis en
colére contre et d’une manieére méchante il m’a dit : « Vous faites le grand seigneur ici, mais
vous ne le ferez pas avec moi » »”*®. Je me suis permis de reproduire ce long extraire parc qu’il
me permet de saisir cet affront fait a I’ordre colonial. Cette bataille, dont Ben Zahra sortira
évidemment vaincu, n’¢€tait pas une expérience isolée. La petite minorité de lettrés autochtones
en feront tous 1’expérience. Un autre docteur, Mohammed ben Mustapha, en a aussi témoigné.
En 1870, lui aussi, s’est plaint aupres du gouvernement général pour se plaindre du traitement
qui lui était fait pas les missionnaires qui prescrivaient des médicaments sans formations
médicales et en colportant la rumeur que, lui le médecin était un charlatan’’.

Les quelques médecins autochtones, que ’autorité coloniale avaient tri¢ sur le volet pour
montrer combien la France dans son extension impériale était magnanime envers les Indigénes,

montrent a travers le parcours semé d’embuches, racisme manifeste et des émoluments

Voir aussi I’article de Ramdani, Karima, « Genre, « race » et allochronisme. Les femmes « indigénes » au centre
de I’altérité coloniale en Algérie”, Les cahiers du CEDREF, 21 |2017.

726 Ibid.

27 Cf. Gallois, William, The Administration of Sickness Medicine and Ethics in Nineteenth-Century Algeria,
Palgrave Macmillan, 2008, London, p.197.

237



largement inférieurs aux Européens, que 1’idée méme sur laquelle était basée la colonisation, a
savoir une expansion civilisée et respectueuse de toutes les identités. L’ impérialisme frangaise
n’a eu cesse de détruire les identités et les cultures locales et de faire en sorte que la ségrégation
raciale soit I’Alpha et I’Oméga des rapports coloniaux. Tout au long de cette thése j’ai essayé
de montrer que le regard colonial n’a laissé aucun espace, qu’il soit physique ou symbolique,
indépendant de sa mainmise. Mais cet investissement et cette grammaire qui a abouti a des
clivages et des cloisonnements irréconciliables ne peut pas étre uniquement ramené et

réductible a une question de domination.

238



Bibliographie

Archives

Annales d'hygiene et de médecine coloniales (a partir de 1898), Doin, Paris.

Archives Nationales d’outre-mer d’ Aix-en-Provence. Fonds du Gouvernement général
de I’Algérie. Dossiers du personnel médical colonial : ANOM Alg GGA 1 U 1
Bulletins et mémoires de la société d'anthropologie de Paris (a partir de 1859), Société
d'anthropologie de Paris. Paris.

Gazette médicale de Marseille

Journal officiel de la République frangaise. Débats parlementaires.

Journal officiel.

La décade égyptienne, Journal littéraire et d’économie politique.

Le journal des Débats (a partir de 1830).

http://www.infovaccin.fr/home.html

https://www livrefoncier.fr/fr/le-livre-foncier.html

Sources publiées

Abitbol, Michel, « L’antisémitisme algérien, un phénomene colonial dans 1’affaire
Dreyfus », in Manceron Gilles et Emmanuel Naquet, Etre dreyfusard hier et
aujourd’hui, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2009.

Ackerknecht, E. H., La médicine hospitaliere a Paris (1794 — 1848), Payot, Paris, 1986
(1967).

Ackerman, Gerald M, Les orientalistes de I’Ecole britannique, ACR, Paris, 1991.
Adolphe, Blanqui, « tableau des populations rurales en France en 1850 », Journal des
economistes, 1850.

Ageron, Charles-Robert « La France a-t-elle eu une politique kabyle ? », in Revue
historique, T. 223, Fasc. 2 1960.

Agnese, Silvestri, « La violence rhétorique dans tous ses états : contre Dreyfus et les
dreyfusards », Revue italienne d’études frangaises [En ligne], 7 |2017, mis en ligne
le 15 novembre 2017, consulté le 19 juillet 2021. URL :
http://journals.openedition.org/rief/1429

239


http://www.infovaccin.fr/home.html
https://www.livrefoncier.fr/fr/le-livre-foncier.html

Alizart, Mark, Hall, Stuart, Macé, Eric et Maigret, Eric, Stuart Hall, Paris, Editions
Amsterdam, Paris, 2007._ Foucault, Michel, « Le discours ne doit pas étre pris
comme... », Dits et Ecrits II, Quarto/Gallimard, Paris, 2001.
Alleaume G., Les Saint-Simoniens et [’Orient. Vers la modernité, Aix-en-Provence,
Edisud, 1989.
Almi, Said, Urbanisme et colonisation : présence francaise en Algérie, Editions
Mardaga, Bruxelles, 2002.
Anderson, Benedict, L'imaginaire national : réflexions sur [’origine et [’essor du
nationalisme, La Découverte, Paris, 2006[1996].

o Annales d'hygiene publique et de médecine légale (1829-1922), Jean-Baptiste

Bailli¢re, Paris.

Anonyme, Encyclographie des sciences médicales, Volumes 10 a 12, Société
Encyclographique des Sciences Médicales, Bruxelles, 1843.
Antonini, Jean-André, Rapport médical sur I'Algérie, adressé au Conseil de santé,
Imprimerie de Moquet et compagnie, Paris, 1841.
Arendt, Hannah, La Tradition cachée. Le juif comme paria, Paris, Christian Bourgois,
1987 (1978).
Armand, Adolphe, Médecine et hygiéne des pays chauds et spécialement de 1’Algérie et
des colonies, Challamel Ainé, Paris, 1854.
Astier, Loutfi, Littérature et Colonialisme. L'expansion coloniale vue dans la littérature
romanesque, 1871-1914. Paris, Mouton, 1971.
Auclert, Hubertine, La Citoyenne, n°12, ler mai 1881.
Audier, Serge, Les théories de la république. La Découverte, 2015, p.64
Audier, Serge, Léon Bourgeois. Fonder la solidarité, Editions Michalon, collection
« Le Bien commun », Paris, 2007.
Azema, Jean-Pierre et Winock, Michel, La III° République, Calmann Levy, Paris,
2015(1970).
Bachimon, Philippe, « Physiologie d'un langage. L'organicisme aux débuts de la
géographie humaine, Espaces Temps, 13, 1979.
Bado, Jean-Paul, « Santé et sociétés coloniales : la santé dans I’empire coloniale », in
Barjot, Dominiques et Frémeaux, Jacques, Les sociétés coloniales a l'dge des Empires
s des années 1850 aux années 1950, Paris, Sedes, 2012.
Balibar, Etienne, « L’avenir du racisme », in Lignes, 1988/1, n°2.

Balzac, Honoré de, [interdiction, Editions Charpentier, Paris, 1839.

240



Balzac, Honoré de, Le médecin de Campagne, in (Euvres completes. Scenes de la vie
militaire et scénes de la vie de campagne, Vol13, op cit., A. Houssiaux, Paris, 1877.
Barkat, Sidi Mohammed, Le corps d’exception. Les artifices du pouvoir colonial et la
destruction de la vie Editions Amsterdam, Paris, 2005.

Baudens, Lucien, « Journal d’un médecin de I’expédition de Constantine », in Revue
de Paris, t. 52, 1838.

Beck, Ulrich, La société du risque. Sur la voie d 'une autre modernité, Paris, Aubier,
2001.

Bédarida, Frangois, Perspectives sur le Mouvement ouvrier et l'impérialisme en France
au temps de la conquéte coloniale, Le Mouvement social, No. 86, 1974.

Beizer, Janet, Ventriloquized bodies. Narratives of hysteria in Nineteenth-Century France, New
York, Cornell University Press, 1994.

Belhoste, Bruno, Histoire de la science moderne : De la Renaissance aux Lumieres,
Armand Colin, Paris, 2016.

Bennabi, Malek, Colonisabilité, Dar El-Hadhara, Alger, 2003.

Bennabi, Malek, Discours sur les conditions de la renaissance algérienne, Editions
Algériennes "En Nahdha", 1949.

Bensmail, Sadri, « Le territoire, le scientifique et le technique, la colonie comme utopie
réelle », in Marin, Yvette, Presses Universitaires Franche-Comté, 2001.

Béréterbide, France, Essais cliniques dans les pays du Sud : entre impérialisme éthique
et relativisme moral ?, Editions L'Harmattan, Paris, 2014.

Bert, Paul, Lettres de Kabyle. La politique algérienne, A. LEMERRE Editeur, 1885.
Bertherand, Emile-Louis (DY), Médecine et hygiéne des Arabes,Germer Bailliere, 1855,
Paris.

Bertrand, Louis, Le sens de [’ennemi, Fayard, Paris,1917.

Besancenot, Jean-Pierre, Espace, populations, sociétés, numéro-1. La géographie de la
santé en question, 1995.

Bichat, F.-X., Recherches physiologiques sur la vie et la mort, Charpentier, Paris, 1859.
Bichat. F.-X, Anatomie générale, appliquée a la physiologie et a la médecine, t.1, 1801,
Gabon et C*°, Paris, 1801. Meyer, Philippe et Triadou, Patrick, Lecons d'histoire de la
pensée médicale : sciences humaines et sociales en médecine, Odile Jacob, Paris, 1996.
Billard, Marx et Fasquelle, André, Napoléon et la vaccine, Imprimerie A. Waton, Saint-

Etienne, 1908.

241



Blais Héléne, « Coloniser I’espace : territoires, identités, spatialité », Geneses, 2009/1
n°74.

Blais, Marie-Claude, « La République et la question sociale », Le Philosophoire,2013/1
n° 39.

Blais, Marie-Claude, « La solidarité », Le Télemaque, 2008/1 (n°® 33).

Blanc, Louis, pages d’histoire de la révolution de 1848, Libr. de Ve Wouters, Bruxelles,
1850.

Blanchard, Pascal, « Les zoos humains aujourd’hui » in Nicolas Bancel, Pascal
Blanchard, Gilles Boétsch, Eric Deroo et Sandrine Lemaire, zoos humains. Au temps
des exhibitions humaines, La découverte, Paris, 2004.

Blanckaert, Claude, « 1800, le moment ‘“naturaliste” des sciences de I’Homme », in
Revue d’Histoire des Sciences Humaines, 2000/2, n°3.

Blanckaert, Claude, La nature de la sociéte. Organicisme et sciences sociales au XIX*
siecle, L’Harmattan, Paris, 2004.

Blanckaert, Claude, La nature de la société. Organisme et sciences sociales au XIX*
siecle, L’Harmattan, 2005.

Bodichon, Eugéne (Dr), Considérations sur I’Algérie, Comptoir central de la librairie,
Paris, 1845.

Bodichon, Eugene, De [’"Humanité, Dubos, Paris, 1892

Boetsch, Gilles et Ferrie, Jean-Noél, « Le paradigme berbere : approche de la logique
classificatoire des anthropologues francais du XIX° siecle ». Bulletins et mémoires de
la Société d’anthropologie de Paris, Nouvelle

Boltanski, Luc, Prime éducation et morale de classe, Editions de 'EHESS, 1984.
Bonnafont, Jean-Pierre, Pérégrinations en Algérie, 1830 a 1842 : histoire, éthographie,
anecdotes, Paris, Challamel ainé, Paris, 1884.

Bonnafont, Jean-Pierre, Pérégrinations en Algérie, 1830 a 1842, Challamel Ainé
Editeur, Paris, 1884.

Bory, de Saint-Vincent, Note sur la commission exploratrice et scientifique d’Algérie :
présentée a s. Exc. Le ministere de la Guerre, 1838, p.1.

Bouamama, Said, Algérie : les racines de 'intégrisme, Editions Aden, 2000.
Boucheron, Patrick et Offenstadt, Nicolas, « Introduction générale : une histoire de
1’échange politique au Moyen Age », in Boucheron, Patrick, L espace public au Moyen

Age. Débats autour de Jiirgen Habermas. Presses Universitaires de France, 2011.

242



Bouchut, Eugéne, Nouveaux éléments de pathologie générale, de séméiologie et de
diagnostic, Librairie J.-B. Bailliére et Fils, Paris, 1875.

Boudin, Jean Christian, Traité de géographie et de statistique et des maladies
endémiques, J.B. Baillére, Paris, 1857.

BOUDIN, Jean-Christian,, Histoire statistique de la colonisation et de la population en
Algérie, J.-B. Baillére, 1853.

Bouglé, Célestin, Le solidarisme, V. Giard & E. Bri¢re, Paris 1907.

Bourdeau, Michel, Revue d’Histoire des Sciences Humaines, La réceptions du
positivisme (1843 — 1928), 2003/1 (n°8).

Bourdelais, Patrice, « Entre médecine et société », in Communications, 66, 1996.
Bourfouka, Hakim et Krautberger, Nicolas, « Préserver la nature de I’ Algérie frangaise
L’Alfa est-il un colon comme les autres? » in Mathis, Charles-Frangois et Mouhot,
Jean-Francois Une protection de l'environnement a la frangaise ? (XIXe-XXe siecles),
Camp Vallon, Paris, 2013.

Bourgeois, Léon, La politique de la prévoyance sociale. La doctrine et la méthode,
Bibliothéque-Charpentier, Paris, 1914.

Bourgeois, Léon, solidarité, Armand Collin, Paris,1896.

Bourguet, Marie-Noélle « De la Méditerranée », in Bourguet, Marie-Noé€lle, Lepetit,
Bernard Nordman Daniel et al, L invention scientifique de la Méditerranée. Egypte
Morée Algérie, Editions de "EHESS, 1998.

BOUTMY, Emile, Quelques idées sur la création d’une faculté libre d’enseignement
supérieur, Paris, Imprimerie Lainé, 1871.

Broc, Numa, « Les grandes missions scientifiques francaises au XIXe siecle (Morée,
Algérie, Mexique) et leurs travaux géographiques », Revue d'histoire des sciences,
1981, Tome 34 n°3-4.

Broca, Paul, « Discours prononcé sur la tombe de M. Périer le 15 mai 1880 », 410°
séance.- 20 mai 1880,in Bulletins de la Société d'anthropologie de Paris, 111° Série.
Tome 3, 1880.

Broca, Paul, Sur la prétendue dégénérescence de la population frangaise, Imprimerie
de E. Martinet, Paris, 1867.

Brunon-Ernst, Anne, Le panoptique des pauvres : Jeremy Bentham et la réforme de

l'assistance en Angleterre, 1795-1798, Presses Sorbonne Nouvelle, Paris, 2007.

243



Bullard,Alice, « The Truth in Madness », in South Atlantic Review, Vol. 66 N° 2, Being
Global: From the Enlightenment to the Age of Information, 2001.

Buret, Eugeéne, De la misere des classes laborieuses en Angleterre et en France ; de la
nature de la misere, de son existence de ses effets, de ses causes, et de l'insuffisance des
remedes qu’on lui a opposés jusqu’ici; avec l'indication des moyens propres a en
affranchir les sociétés, tome 1, Jules Renouard et compagnie, Paris, 1841.

Buret, Eugéne, Question d’Afrique : de la double conquéte de I'Algérie par la guerre et
la colonisation, Editeur Ledoyen, Paris, 1842.

Cahn G., De la constitution de la propriété indigene, Challamel Ainé, Paris, 1880.
Carol Anne, Histoire de ’eugénisme en France. Les médecins et la procréation XI1X*-
XX° siecles, Seuil, collection 1’Univers Historique, Paris ,1995.

Castel, Robert, Les métamorphoses de la question sociale. Une chronique du salariat,
Fayard, Paris, 1995.

Cavé, Isabelle, Etat, santé publique et médecine a la fin du XIXe siecle francais, Paris,
L'Harmattan, coll. « Médecine a travers les siécles », 2016.

Certeau, Michel de, Histoire et psychanalyse. Entre science et fiction, Gallimard, Paris,
2002(1987).

Chakrabarty, Dipesh, Provincialiser I’Europe : la pensée postcoloniale et la différence
historique, Paris, Amsterdam, 2009

Chamayou, Grégoire, Les corps vils, La Découverte, Paris, 2014, p. 322.

Chamayou, Grégoire, Les corps vils. Expérimenter sur les étres humains aux XVIII® et
XIX¢ siecles, Les Empécheurs de penser en rond, La Découverte, Paris, 2008.
Chamboredon, Robert, « Actualité¢ du “gouvernement des esprits” », in Chamboredon,
Robert, Frangois Guizot (1787-1874) : Passé-Présent, Editions L'Harmattan, Paris,
2010.

Chevalier, Louis, Classes Laborieuses et classes dangereuses, Perrin, Paris, 2007 (1958
pour I’édition Plon).

Clancy-Smith, Julia, « Le regard colonial : Islam, genre et identités dans la fabrication
de I’ Algérie frangaise, 1830-1962», Sexisme et racisme : le cas fran¢ais, NOF, vol 25,
N°1, 2006.

Colin, Auguste, Le cri du peuple, Imprimerie de Demonville, 1831.

Collectif, « Sorel, lecteur de Le Bon. Huit comptes rendus (1895-1911) », in Mil neuf

cent. Revue d'histoire intellectuelle, vol. 28, no. 1, 2010).

244


https://journals.openedition.org/lectures/20773

Collectif, Encyclopédie de la philosophie, La pochothéque, 2002.

Comte, Auguste, Discours sur le [’ensemble du positivisme ou exposition sommaire de
la doctrine philosophique et sociale propre a la grande république occidentale,
Librairie scientifique-industrielle de L. Mathias, Paris, 1848. Lagarrigue, Jorge, La
dictature républicaine, d’apres Auguste Comte, Apostolat positiviste, Paris, 1888, p.
VL

Cooper, Frederick et Stoler, Ann Laura, Tensions of empire : colonial cultures in a bourgeois
world, University of California Press, 1997.

Corbey, Raymond, « Vitrines ethnographiques : le récit et le regard » in Les zoos
humains. Au temps des exhibitions humaines, in Nicolas Bancel, Pascal Blanchard,
Gilles Boétsch, Eric Deroo et Sandrine Lemaire, zoos humains. Au temps des
exhibitions humaines, La découverte, Paris, 2004.

Corbin, Alain « Le Paris de Maxime Du Camp », Sociétés & Representations 2004/1
(n° 17), p. 71

Corbin, Alain, Le Miasme et la jonquille : l'odorat et I’'imaginaire social, XVIII®— XIX*
siecles, Flammarion, Paris, 1982.

Corbin, Alain, présentation des textes choisis de Parent-Duchatelet, in Alexandre
Parent-Duchatelet, La prostitution a Paris au XIX® siecle, Editions du Seuil, Paris,
1981.

Corcuff, Philippe, le Bart, Christian et Singly, Francois de, L'individu aujourd'hui :
Débats sociologiques et contrepoints philosophiques, Presses universitaires de
Rennes, 2010.

Corlieu, Auguste, Centenaire de la Faculté de médecine de Paris (1794-1894) Paris :
Alcan, J. - B. Bailliére, Doin, Masson,1896.

Couderc-Morandeau, Stéphanie, Philosophie républicaine et colonialisme : : Origines,
contradictions et échecs sous la troisieme République, L’Harmattan, Paris, 2008.
Couderc-Morandeau, Stéphanie, Philosophie républicaine et colonialisme : Origines,
contradictions et échecs, Editions L'Harmattan, Paris, 2008.

Cubigres-Palmézeaux, Michel de, Jenner, ou Le triomphe de la vaccine, Imprimerie de
Froullé, 1811.

Curtis, Bruce, « Foucault on Governmentality and Population: The Impossible
Discovery », in The Canadian Journal of Sociology / Cahiers canadiens de sociologie,

Vol. 27, No. 4/2002.

245



Dain, Alfred, Le Systéme Torrens. De son application en Tunisie et en Algérie. Rapport
a M. Tirman gouverneur genéral de I'Algérie suivi d'une traduction de l'acte Torrens et
de la loi fonciere tunisienne du 5 juillet 1885, Adolphe Jourdan, Alger, 1885.
Dalisson, Rémi, Paul Bert : L'inventeur de l'école laique, Armand Colin, Paris, 2015.
Dargelos, Bertrand, « Une spécialisation impossible. L'émergence et les limites de la
médicalisation de la lutte antialcoolique en France (1850 — 1940) », Actes de la
recherche en sciences sociales 2005/1 (n° 156-157).

Darmon, Pierre, « L'odyssée pionnicre des premicres vaccinations frangaises au XIX°
siécle », in Histoire, économie et société. 1982, 1e année, n°1.

Darmon, Pierre, « Une crise démographique en Algérie au XIX° siécle », in Poussou
Jean-Pierre et Robin-Romero, Isabelle, Histoire des familles, de la déemographie et des
comportements.: en hommage a Jean-Pierre Bardet, Presses Paris Sorbonne, 2007.
Davis, Diana K., « L’éco-gouvernance en Algérie francaise », Tracés, 22/2012.

Davis, Diana K., Les mythes environnementaux de la colonisation frangaise au
Maghreb, Editions Champ Vallon, 2014 (2007).

Decocq, Guillaume, Vlassopoulos, Chloé et Kalaora Bernard, La Forét salvatrice :
Reboisement, société et catastrophe au prisme de [’histoire, Champ-Vallon, Paris, 2016.
Démier, Francis, «Le Tableaude Villermé et les enquétes ouvricres du
premier XIX® siecle », in Louis-René Villermé, Tableau de I’état physique et moral des
ouvriers employés dans les manufactures de coton, de laine et de soie, 1989.

Deroo, Eric, « Représentations des médecins coloniaux dans ’imagerie populaire
frangaise, 1860 — 1960 », Médecine Tropicale, 65/ 3, 2005.

Di Pasquale, Mariano, « Circulation du savoir médical et politique a Buenos Aires
(1820-1852) », Revue de I’ "école doctorale ED 382, 2015.

Diaz, José-Luis, « Les sociabilités littéraires autour de 1830 : le rdle de la presse et de
la littérature panoramique », Revue d'histoire littéraire de la France 3/ 2010 (Vol. 110).
Didier, Henry, Le gouvernement militaire et la colonisation en Algérie, Dentu, Paris,
1865.

Direction de service de santé, L 'eeuvre de santé militaire en Algérie. 1830 -1930, Paris,
Charles-Lavauzelle & C', 1931.

Dixsaut, Monique, Le naturel philosophe : essai sur les Dialogues de Platon, Paris,

Vrin, 2001.

246



Dodman, Thomas, « Un pays pour la colonie », Annales. Histoire, Sciences Sociales,
2011/3.

Dodman, Thomas, What Nostalgia Was: War, Empire, and the Time of a Deadly
Emotion, University of Chicago Press, Chicago, 2018.

Dondin-Payre, Monique « un témoin des premieres découvertes archéologiques en
Algérie : Le Capitaine Delamare, membre de la Commission d’exploration scientifique,
1840-1852 », in Bulletin Société Nationale des Antiquaires de France, 1995.
Dondin-Payre, Monique et Leclant, Jean, La Commission d'exploration scientifique
d’Algérie : une héritiére méconnue de la Commission d'Egypte, Imprimerie F. Paillart,
Paris, 1994.

Donnat, Léon, Deux institutions a introduire en Algérie (Act Torrens et Homestead),
Bureaux de la France commerciale, Paris, 1888.

Dorlin, Elsa et Paris, Myriam. « Genre, esclavage et racisme : la fabrication de la virilité
». Contretemps, n° 16 « Postcolonialisme et immigration », 2006.

Dorlin, Elsa, « Les blanchisseuses : la société plantocratique antillaise, laboratoire de la
féminit¢é moderne », in Rouch, Héléne, Dorlin, Elsa et Fougeyrollas-Schwebel,
Dominique, Le corps, entre sexe et genre, .’Harmattan « Bibliotheque du féminisme »,
Paris, 2005.

Dorlin, Elsa, La matrice de la race: Généalogie sexuelle et coloniale de la Nation
francgaise, La Découverte, Paris, 2014.

DORON, Claude-Olivier, L'homme altéré : Races et dégénérescence (XVIle-XIXe
siécles), Editions Champ Vallon, 2016.

Drumont, Edouard, La France juive, Flammarion, Paris, 1886.

Du Camp, Maxime, Les Convulsions de Paris, Hachette, Paris, 1878.

Du Camp, Maxime, Paris : ses organes, ses fonctions et sa vie : dans la seconde moitié
du XIX° siecle, Volume 1, Hachette, 1869.

Du Camp, Maxime, Paris ses organes, ses fonctions et sa vie dans la seconde moitié du
XIX® siecle, tome 4 (3° édition), Paris, Libraire Hachette,1875.

Duchesne Edouard-Adolphe (Dr), De la prostitution dans la ville d’Alger depuis la
conqueéte, J.-B. Bailliére,

Dupuis-Déri, Francis, « La fiction du contrat social : uchronie libérale, utopie

anarchiste », Politique et Sociétés, 28(2), 2009.

247



Dupuy, Victor (Dr), Esquisse d’'un programme algérien. Essai de politique positive,
Imprimerie P. Bienvenu, Paris, 1882.

Duveyrier, Charles, Paris, ou le Livre des cent-et-un, tome VIII, Ladvocat, Paris, 1832.
Ellis, Jack D, The Physician Legislators of France. Medicine and Politics in the Early
Third Republic, 1870 -1914, Cambridge, Cambridge University Pressa, 1990.

Emerit, Marcel, Les Saint-Simoniens en Algéerie, Belles Lettres, Paris, 1941.

Enfantin, « A M. Guizot », Correspondance Philosophique et religieuse. 1843-1845,
Typographie Lacrampe fils et C°, Paris, 1847.

Enfantin, Prosper, « A un catholique », in Correspondance Philosophique et religieuse.
1843-1845, Typographie Lacrampe fils et C°, Paris, 1847.

Enfantin, Prosper, « Considérations sur les progres de 1’économie politique dans des
rapports avec l’organisation sociale », in Le Producteur, journal philosophique de
Uindustrie, des sciences et des beaux-arts, t. 4, 1826.

Enfantin, Prosper, Proces en la Cour d'assises de la Seine les 27 et 28 aout 1832,
Librairie Saint-Simonienne, 1832

Enfantin, Prospére, Colonisation de 'Algérie, P. Bertrand, Paris, 1843.

Evans, Richard J., « Epidémies et révolutions. Le choléra dans Europe du XIX° siecle »,
in Bardet, Jean-Pierre, Bourdelais, Patrice, Lebrun, Frangois et Guillaume, Pierre Peurs,
terreurs face a la contagion - Choléra, tuberculose, syphilis, XIXeme - XXeme siecles,
Fayard, Paris, 1988.

Ewald, Frangois, L 'Etat Providence, Grasset, Paris, 1986.

Ewald, Francois. « La politique sociale des opportunistes 1879-1885 », in Berstein,
Serge éd., Le modele républicain. Presses Universitaires de France, Paris, 1992.

Ezran, Maurice La France en Egypte : Histoire et culture, L’Harmattan, 1998.

Fabian, Johannes Le Temps et les autres. Comment [’anthropologie construit son
objet, Editions Anacharsis, Paris, 2006.

Fanon Frantz, Les damnés de la terre, Paris, Gallimard « Folio », 1991.

Faure, Alain, « Spéculation et société : les grands travaux a Paris au XIX® siecle »,
Histoire, économie & société 2004/3.

Ferry, Jules, Revue Internationale de I’Enseignement, tome 5, 1883.

Filhol, Emmanuel, « Discursivités et pratiques tsiganes : autour de la loi de 1912 sur

les « nomades » en France », Droit et cultures [En ligne], 64 | 2012-2, mis en ligne le

248



15 janvier 2013, consulté le 17 février 2019. URL :
http://journals.openedition.org/droitcultures/2868

Foucart, Jean, « Formes symboliques, aisthésis et lien social », Pensée plurielle, vol. 1, n°4,
2002.

Foucault Michel, Naissance de la biopolitique, Seuil/Gallimard, Paris, 2004.

Foucault, Michel, « des espaces autres », in Empan, N°54 2004/2.

Foucault, Michel, « Entretien avec M. Foucault », in Dits et Ecrits II, Quarto/Gallimard,
Paris, 2001.

Foucault, Michel, « Folie une question de pouvoir » Dits et Ecrits II, Quarto/Gallimard,
Paris, 2001.

Foucault, Michel, « La vérité et les formes juridiques », in Dits et écrits 1. 1954-1975,
Editions Gallimard/Quarto, Paris, 2001.

Foucault, Michel, « Le jeu de Michel Foucault », Dits et Ecrits II, Quarto/Gallimard,
Paris, 2001.

Foucault, Michel, I/ faut défendre la société, Cours au Collége de France (1975-1976),
Paris, Gallimard-Seuil-EHESS, 1997.

Foucault, Michel, Naissance de la clinique, Puf, Paris, 1963 (2009).

Foucault, Michel, Surveiller et punir, Gallimard, Paris, 2004 (1975).

Foucault, Michel, « Nietzsche, la généalogie, I’histoire », in Dits et Ecrits I, 1954-1975,
Paris, Quarto/Gallimard, Paris, 2001.

Foucher, Victor, Les Bureaux arabes en Algérie, Librairie internationale de 'agriculture
et de la colonisation, Paris, 1858.

Fourier, Charles, Vers la liberté en amour, Ed Gallimard, 1975.

Fredj Claire, « Encadrer la naissance dans I'Algérie coloniale. Personnels de santé et
assistance a la mere et a l'enfant « indigenes » (XIXe-début du XXe siecle)», Annales
de démographie historique, 2011/2 (n° 122)

Fredj, Claire, « Les médecins de l'armée et les soins aux colons en Algérie (1848-
1851) », Annales de démographie historique 1/2007 (n° 113).

Fressoz, Jean-Baptiste et Locher, Fabien, Les Révoltes du ciel. Une histoire du
changement climatique XV°-XX° siecle, Paris, Le Seuil, 2020.

Fressoz, Jean-Baptiste, « Le vaccin et ses simulacres : instaurer un étre pour gérer une
population, 1800 — 1865 », in Tracés. Revue de Sciences humaines, 21 (2011).
Fressoz, Jean-Baptiste, L 'Apocalypse joyeuse. Une histoire du risque technologique, Ed

Deuil, Paris, 2012.
249


http://journals.openedition.org/droitcultures/2868

Fustel de Coulanges, Numa Denis, Questions contemporaines, Librairies Hachette et
Cie, Paris, 1919.

Gallois, William, « Local Responses to French Medical Imperialism in Late Nineteenth-
Century Algeria », in Social History of Medicine, Vol. 20, N° 2. 2007.

Gallois, William, The Administration of Sickness Medicine and Ethics in Nineteenth-
Century Algeria, Palgrave Macmillan, London, 2008.

Gambetta, Léon, Discours et plaidoyers politiques, 11, Typographie Georges
Chamerot, Paris, 1881.

Gilbert, Augustin-Nicolas, Clinique médicale de I'Hotel-Dieu, Librairie J.-B. Baillere
et Fils, Paris, 1913.

Glazer, Catherine, «De la Commune comme maladie mentale », in Romantisme, 1985,
n°48.

Grauby, Francgoise, Le corps de I’ Artiste, Presses Universitaires de Lyon, Lyon, 2001.
Grmek, Mirko Drazen, Géographie médicale et histoire des civilisations, Annales.
Economies, Sociétés, Civilisations Année 1963 Volume 18 Numéro 6.

Guchet, Yves, Technique et liberte, Nouvelles Editions Latines, 1967.

Guillaume, pierre, « Malades, médecine et médecins a Bordeaux au XIXe siecle », in
Annales de Bretagne et des pays de ['Ouest. Tome 86, numéro 2, 1979.

Guillaumin, Colette, L ’idéologie raciste, Editions Gallimard, Paris, 2022.

Guillaumin, Colette, L’idéologie raciste. Genese et langage actuel, Gallimard, Paris,
2002.

Guillemain, Hervé, « Devenir médecin au XIX° siecle », Annales de Bretagne et des
Pays de [’Ouest, 116-3 | 2009.

Guyot, Yves « la propriété fonciere et le systeme Torrens », in Journal des économistes.
Revue de la Science économique et de la statistique, Paris, 1882.

Hacking, Ian, « “vrai”, les valeurs et les sciences », Actes de la recherche en sciences
sociales, le Seuil, 2002/1, n°141-142.

Hahn, Roger, « La Faculté de médecine de Paris : un aimant jusqu’a la moitié¢ du XIXe
siecle », in Bernard, Jean, Lemaire, Jean-Francois et Alain, Larcan, L ‘acte de naissance
de la médecine moderne, Paris, Les empécheurs de penser en rond, Paris, 1995.
Halioua, Bruno. Le proces des médecins de Nuremberg. L’irruption de [’éthique
biomédicale, Erés, Paris, 2017.

Hall, Stuart, Race, ethnicité, nation. Le triangle fatal, Editions Amsterdam, Paris, 2019.

250



Hamon, Léo, Les Opportunistes : les débuts de la République aux républicains,
Editions MSH, 1991.

Harmand, Jules (Dr), Domination et colonisation. Paris, E. Flammarion, 1910.
Hippocrate, Avertissement. Argument du Traité des Airs, des Eaux et des Lieux. Traité
des Airs, des Eaux et des Lieux. Argument du Traité du Pronostic. Le Pronostic.
Argument du Traité du Régime dans les maladies aigues. Du Régime dans les maladies
aigues. Argument de l'Appendice au Traité du Régime dans les maladies aigues.
Appendice au Traité du Régime dans les maladies aigues. Argument des premier et
troisiéme livres des Epidémies. Epidémies, livre premier : t.2, trad. Littré, Baillére,
1840.

Heerni, Bernard, « Déontologie médicale de Max. Simon (1845) », La Revue du
Praticien, vol. 64, 2014.

Houte, Arnaud-Dominique, Le Triomphe de la République: (1871-1914), Seuil, Paris,
2014.

Hugo, Victor, Actes et paroles, Arvensa éditions, Paris, 2014.

Hugonnet, Ferdinand Souvenirs d’'un chef de Bureau Arabe, Paris, Michel Lévy Fréres,
1858, p. 4.

Hugues, Henry, Lapra, Paul, Le Code algérien: recueil annoté suivant [l'ordre
alphabétique des matieres des lois, décrets, décisions, arrétés & circulaires formant la
législation spéciale de I'Algérie ... de 1872 a 1878, A. Mauguin, Paris, 1878.

Irrera, Orazio, « Discours et subjectivation chez Edward Said. De la technoéthique de
I'écriture a la « carriére » dans L'Orientalisme », Tumultes, vol. 35, no. 2, 2010.
Isambert, Francois-A, « Quelques réflexions sur 1'éthique dans le domaine bio-
médical », Sciences sociales et santé Annee, 1984, Vol 2, N°3.

Ivekovic, Rada, Dame nation. Nation et différences des sexes, Ravenne, 2003.

Janon, Michel, « Recherches a Lambese », in Antiquités africaines, 7, 1973.

Johannes, Fabien, Le temps et les Autres : comment l'anthropologie construit son objet,
Editions Anacharsis, Paris, 2006.

Jorland, Gérard, Une société a soigner : Hygiene et salubrité publique en France au
XIXe siecle, Bibliothéque des histoires, Gallimard, Paris, 2010.

Kateb Kamel, Européens, « Indigenes » et Juifs en Algérie (1830-1962), collection

Travaux et Documents, Cahier n® 145, Ined, 2001.

251



Kateb, Kamel Européens, "indigenes" et juifs en Algérie (1830-1962) : représentations
et réalités des populations, INED, Paris, 2001.

Keller, R.C. “Madness and colonization: Psychiatry in the British and French Empires.
1800 — 1962, in Journal of Social History, Vol 35, N° 2, 2001.

Keller, R.C. Colonial madness. Psychiatry in French North Africa, The University of
Chicago Press, Chicago, 2007.

Kersaint, Georges,« Antoine-Frangois de Fourcroy (1755-1809), sa vie et son ceuvre »,
in Revue d'histoire de la pharmacie, 55° année, N. 195, 1967.

Kocher, Adolf, De la criminalité chez les Arabes au point de vue de la pratique médico-
Judiciaire en Algérie, Paris, J.-B. Bailliére & fils, 1884.

L’Estoile, Benoit de, « Science de I’Homme et “domination rationnelle®. Savoir
ethnologique et politique indigéne en Afrique coloniale frangaise », Revue de Synthese,
4° S, n* 3-4, 2000.

Lachenal, Guillaume, Le médicament qui devait sauver ['Afrique : Un scandale
pharmaceutique aux colonies, La Découverte, 2014.

Laissus, Yves, L’Egypte, une aventure savante 1798-1801, Paris, Fayard, 1998.
Lalami, Feriel, « L’enjeu du statut des femmes durant la période coloniale en Algérie »,
Nouvelles Questions Féeministes, 2008/3, Vol. 27.

Lalaoui-Chiali, Fatima Zohra « Stéréotypes, €crits coloniaux et postcoloniaux, le cas de
I'Algérie » in Itinéraires LTC. Vies possibles, vies romanesques, Numéro 1, 2010.
Larcher, Emile, traité élémentaire de législation algérienne, t.2 (troisiéme édition),
Rousseau & C, Paris, 1923.

Lasnaveres Jean-Joseph Maximilien (Dr), De ['impossibilité de fonder des colonies
européennes en Algérie, E. Thunot, Paris, 1866.

Lasnaveres, Jean-Joseph Maximilien (Dr), De ['Impossibilité de fonder des colonies
européennes en Algerie, E. Thunot et Cie, Paris, 1866.

Latour, Bruno, La Science en action. Introduction a la sociologie des sciences, La
découverte, Paris, 2005.

Laurent Theis, Guizot: La traversée d'un siecle, CNRS éditions, Paris, 2008.

Lavisse, Ernest « Préface », in Bourgeois, Léon, La Politique de la prévoyance sociale:
La Doctrine et la méthode, Bibliotheque-Charpentier, Paris, 1914.

Lavisse, Ernest, 4 propos de nos écoles, Paris, A. Colin, 1895.

LE BON, Gustave, (1841-1931) : Le Fatalisme moderne et la dissociation des

fatalités, in 'Opinion, journal de la semaine du samedi 29 janvier 1910

252



LE BON, Gustave, psychologie des foules, Félix Alcan, Paris, 1895.

Le Cour Grandmaison, Olivier, Coloniser, exterminer : sur la guerre et | 'Etat colonial,
Paris, Fayard, 2005.

Le Cour Grandmaison, Olivier, L Empire des hygiénistes. Vivre aux colonies, Paris,
Fayard, 2014.

Le Cour Grandmaison, Olivier, L indigénat, éditions Zones, Paris, 2010.

Le Cour Grandmaison, Olivier, La République impériale : politique et racisme d'Etat,
Paris, Fayard, 2009

Lebrun, Francois, Pour [l'histoire de la médecine : Autour de l'cuvre de Jacques
Léonard, Presses universitaires de Rennes, Rennes, 2015.

Leclerc, Lucien, Histoire de la médecine Arabe, vol. 2, E. Leroux, Paris, 1876.
Lecuyer, Bernard-Pierre, « Médecins et observateurs sociaux : les annales d'hygiéne publique

et de médecine légale (1820-1850) », Pour une histoire de la statistique, T.1, Paris, INSEE,
1977.

Lécuyer, Bernard-Pierre, « Régulation sociale, contrainte sociale et « Social control »
in Revue frangaise de sociologie, 1967.

Léonard, Jacques, « Médecine et colonisation en Algérie au XIXe siecle », in, Annales
de Bretagne et des pays de I'Ouest. Tome 84, numéro 2, 1977

Léonard, Jacques, « Médecine et colonisation en Algérie au XIXe siecle », in Annales de
Bretagne et des pays de [’Ouest, n° 2, 1977.

Léonard, Jacques, La France médicale au XIX®, Editions Gallimard/Julliard, Paris,
1978.

Léonard, Jacques, La Médecine entre les savoirs et les pouvoirs. Histoire intellectuelle
et politique de la médecine francgaise au XIX® siecle, Aubier Montaigne, Paris, 1981.
Léonard, Jacques, La médecine entre les savoirs et les pouvoirs. Histoire intellectuelle
et politique de la médecine francaise au XIX® siécle, Editions Aubier Montaigne, Paris,
1981.

Lindqvist, Sven, Exterminez toutes ces brutes, Les Arénes, Paris, 2007.

Loraux, Nicole, « Eloge de l'anachronisme en histoire », in Espaces Temps, Les voies
traversieres de Nicole Loraux. Une helléniste a la croisée des sciences sociales, 2005
(1993).

Lorcin, Patricia M. E Kabyles, Arabes, Francais: identités coloniales, Limoges,

PULIM, 2005.

253



Lorcin, Patricia M.E. « Imperialism, Colonial Identity, and Race in Algeria, 1830 —
1870. The Role of the French Medical Corp », in Isis, 90, 1999.

Luthi, Jean-Jacques, Regard sur I’Egypte au temps de Bonaparte, L’Harmattan, Paris,
1999, p. 15.

Madonna-Desbazeille, Michele, « L’Union agricole d’Afrique. Une communauté
fouriériste a Saint-Denis du Sig,Algérie », Cahiers Charles Fourier , 2005 / n° 16
. http://www.charlesfourier.fr/spip.php?article284 (consulté le 30 novembre 2015).

Magendie, Francois, Précis élémentaire de physiologie, H. Dumont, Bruxelles,
Bruxelles, 1834.

Mahmood, Saba, Politique de la piété : le féminisme a [’épreuve du renouveau
islamique, La Découverte, Paris, 2009 (2005).

Maison, Dominique, « La population de 1'Algérie », in Population, 28°% année, n°6,
1973.

Mameri, Khalfa, Abane Ramdane, héros de la guerre d’Algérie, L'Harmattan, 1988.
Mandongault, Massala, Anthropologie du foncier a Owendo. Une théorie de I’Etat-
super lignage comme grille d’analyse des contradictions sociales au Gabon, These de
doctorat de Sociologie et Anthropologie soutenue le 06 décembre 2011.

Marc, Charles Chrétien Henri, La vaccine soumise aux simples lumieres de la raison,
J.-B. Bailliére, Paris, 1836.

Marcovich, Anne «French Colonial Medicine and Colonial Rule: Algeria and
Indochina », in MacLeod Roy, & Milton, Lewis, Disease, Medicine and Empire :
Perspectives on Western Medicine and The expérience of European Expansion,
London, Routledge, 1988.

Marenco, Claude, « “Majeur et vacciné® : idéologie et prévention », in Sciences sociales
et santé. Vol 2, n°3-4, 1984.

Marie-Claude, « Aux origines de la solidarit¢ publique, l'ccuvre de Léon
Bourgeois », Revue frangaise des affaires sociales, n°1, 2014.

Marouf, Nadir, Le fait colonial au Maghreb : Rupture et continuités, 1.’Harmattan,
Paris, 2008.

Marx, Karl Dix-huit brumaire de Louis Napoléon Bonaparte, Editions GF, 2007.
Mathieu,Nicole-Claude, L'anatomie politique. Catégorisations et idéologies du sexe,

Paris, Editions [Xe, 2013.

254


http://www.charlesfourier.fr/spip.php?article284

Mathis, Charles-Frangois et Mouhot, Jean-Frangois Une protection de l'environnement
a la frangaise ? (XIXe-XXe siéecles), Camp Vallon, Paris, 2013.

Maugue, Annelise, L’identité masculine en crise au tournant du siecle, Petite
bibliothéque Payot. Paris, 2001.

Maurin, Amédée, La saison d’hiver en Algerie, G. Masson, Paris, 1873.

Mbembe, Achille, « De la scéne coloniale chez Frantz Fanon », Rue Descartes, vol. 58,
no. 4.

McClintock, Anne, « family feuds : Gender, Nationalism and the Family », in Feminist
Review, N° 44, 1993.

McClintock, Anne, « Race, classe, genre et sexualité : entre puissance d’agir et ambivalence
coloniale ». Multitudes, n° 26-3, 2006.

Medina, José, The Epistemology of Resistance. Gender and Racial Oppression,
Epistemic Injustice, and Resistant Imaginations, Oxford University Press, Oxford,
2003.

Meilhon, A.-J., «L’aliénation mentale chez les Arabes. FEtudes de nosologie
comparée », Annales médico-psychologiques, 1896, n° 03, Paris, Masson, 1896.

Mélia, Jean, Histoire de I'Université d'Alger: I'épopée intellectuelle de I'Algérie Epopée
intellectuelle de 'Algérie, Maison des livres, 1950.

Mercier, Erest Question indigene en Algérie au commencement du XXe siecle,
Augustin CHALLAMEL, Paris, 1901.

Merle Isabelle et Muckle, Adrian, L’indigénat Genéses dans [’empire frangais
Pratiques en Nouvelle-Calédonie, CNRS Editions, Paris, 2019.

Merle, Isabelle, « Retour sur le régime de l'indigénat : Genese et contradictions des
principes répressifs dans l'empire francais », in French Politics, Culture & Society,
2002, Vol. 20, No. 2.

Messaoudi, Alain, Les arabisants et la France coloniale. 1780-1930 : Savants,
conseillers, médiateurs, ENS Editions, Paris, 2015.

Meynier, Gilbert, L’ Algérie révélée : la guerre de 1914-1918 et le premier quart du
XXe siecle, Librairie Droz, 198.

Meynier, Gilbert, L'Algérie révélée : la guerre de 1914-1918 et le premier quart du XXe
siecle, Librairie Droz, Paris, 1981.

Mohamed, Amer Meziane, Des empires sous la terre. Histoire écologique et raciale de

la secularisation, La Découverte, Paris, 2021.

255



Morsly, Taieb Ould (Dr), Contribution a la question indigene en Algérie, Impr. de J. Marle et
F. Biron, Constantine, 1894.

MORSY, Magali, Les Saint-Simoniens et ['Orient. Vers la modernité, Edisud, Aix-en-
Provence, 1989.

Murard Lion et Zylberman Patrick, L'hygiene dans la République. La santé publique ou
l'utopie contrariee, 1870-1918, Fayard, Paris, 1998.

Murard, Lion et Zylberman, Patrick, L 'Hygiéne dans la République, Paris, Fayard,
1996.

Nordman, Daniel, « I’exploration scientifique de I’Algérie : le terrain et le texte », in
L’invention scientifique de la Méditerranée. Egypte Morée Algérie, Editions de
I’EHESS, 1998

Nordman, Daniel, Pouillon, Francois, Dictionnaire des orientalistes de langue
frangaise, Editions KARTHALA, 2008.

Nye, Robert A., The Origins of Crowd Psychology: Gustave Le Bon and the Crisis of
Mass Democracy in the Third Republic, London, Sage, 1975.

Olivier, Faure, Histoire sociale de la médecine (XVIII° — XIX°), Anthropos, Paris, 1994.
Ordre National des médecins. Conseil National de l'ordre, Code de déontologie
médicale, Edition Février 2021.

Osborne, Michael. A, « I’hygiene et les expéditions scientifiques », in Bourguet, Marie-
Noélle, Lepetit, Bernard Nordman Daniel et al, L’invention scientifique de la
Méditerranée. Egypte Morée Algérie, Editions de ’EHESS, 1998.

Ouah¢s, Rachid, «Ravoisi¢é Amable » in Pouillon, Francois, Dictionnaire des
orientalistes de langue francaise, Editions KARTHALA, 2008.

Oulebsir, Nabila, « La découverte des monuments de 1'Algérie. Les missions d'Amable
Ravoisié et d'Edmond Duthoit (1840-1880) », in Revue du monde musulman et de la
Meéditerranée, N°73-74, 1994.

Parent- Duchatelet, Alexandre De la prostitution dans la ville de Paris, considérée sous
le rapport de I’hygiene publique, de la morale et de ['administration, tome 2, J.-B.
Baillére, Paris, 1857.

Parent- Duchatelet, Alexandre, De la prostitution dans la ville de Paris, considérée sous
le rapport de I’hygiene publique, de la morale et de [’administration, tome 1 (2°
¢dition), J.-B. Baillere, Paris, 1837.

Parent-Duchatelet, Alexandre, De la prostitution dans la ville de Paris : sous le rapport

de l'hygiene publique, de la morale et de l'administration, Bailli¢re, Paris, 1837.

256



Pateman, Carole, Le contrat sexuel, Editions La Découverte, Paris, 2010.

Péguy, Charles, L Argent, Editions des Equateurs, 2008(1913).

Péquignot, Bruno, Utopies et sciences sociales, Editions L’Harmattan, Paris, 1998.
Périer, J.A.N et Berbrugger, A., Exploration scientifique de l'Algérie pendant les années
1840, 1841, 1842, Imprimerie Royale, Paris, 1847.

Périer, Jean André Napoléon, De ['hygiene de I’Algérie, vol 1, Imprimerie royale, Paris,
1847.

Périer, Jean André Napoléon, De ['hygiene en Algérie, vol 1 & 2, Imp. royale, 1847.
Périer, Jean André Napoléon, Notice historique sur la vie et les travaux du Dr Boudin,
lue a la Société d'anthropologie dans la séance solennelle du 20 juin 1867, suivie d'un
index bibliographique de ses ouvrages, Périer Hennuyer et fils, Paris, 1868.

Peut, Hippolyte, Annales de la colonisation algérienne, Paris, Bureaux des Annales de la
colonisation algérienne, 1854.

Pichot, André, Aux origines des théories raciales : De la Bible a Darwin, Flammarion,
Paris, 2008.

Picon, A., Les saint-simoniens. Raison, imaginaire et utopie, Paris, Belin, 2002.
Pierru, Frédéric, « Un mythe bien-fondé: le lobby des professions de santé a
I'Assemblée nationale », Les Tribunes de la santé, vol. 14, no. 1, 2007.

Plaen, Sylvaine de, « Racisme et science aujourd’hui : vers une nouvelle biologisation de la
différence ? », L'Autre, vol. 9, n°3, 2008.

Porot Antoine (Pr) et Sutter Jean (D), Le « primitivisme » des indigenes nord-africains.
Ses incidences en pathologie mentale. Marseille, Imprimerie marseillaise, 1939

Porot Antoine, Arrii Come, « Impulsivité criminelle chez I’indigene algérien ».
Annales médico-psychologiques, n° 90, 1932.

Porot, Antoine (Dr), «Notes de psychiatrie musulmane ». Annales médico-
psychologiques, n° 74, 1918.

Poussou, Jean-pierre, L'économie francaise du XVIlle au XXe siecle, Presses de
I’Université de Paris-Sorbonne, 2000.

Prosper Enfantin, Colonisation de I'Algérie, P. Bertrand, Paris, 1843.

Queffélec, Ambroise, Derradji, Yacine, Debov, Valéry et al, le francais en Algérie.
Lexique et dynamique des langues, De Boeck Supérieur, 2002.

Rajeev, Bhargava, « Pour en finir avec I’injustice épistémique du colonialisme », Socio,

1]2013.

257



Ramdani, Karima, « Genre, « race » et allochronisme. Les femmes « indigénes » au
centre de 1’altérité coloniale en Algérie”, Les cahiers du CEDREF, 21 | 2017.
Ranciére, Jacques, La mésentente, Galilée, Paris, 1995.

Raynaud-Paligot, Carole, La République raciale (1860-1930) : Paradigme social et
ideologie républicaine, 1860-1930, Presses Universitaires de France, Paris, 2015.
Renan, Ernest, Qu ’est-ce qu 'une nation ?, Imprimerie nationale, Paris, 1996 (1887).
Reynaud-Paligot, Carole La République raciale (1860-1930) : Paradigme social et
idéologie républicaine, 1860-1930, Presses Universitaires de France, Paris. 2015.
Ribbes, Charles de, « reboisement des montagnes » in annales forestieres, Paris, 1861.
Richard Charles, De la civilisation du peuple arabe, Ducros Fréres Editeurs, Alger,
1850, p. 7.

Ricoux, René, « Recherches sur la mortalit¢ de la premicre enfance en Algérie »,
Annales de Démographie Internationale , juin 1882.

Ricoux, René, La démographie figurée de I'Algérie : étude statistique des populations
européennes qui habitent I'Algérie, G. Masson, Paris, 1880.

RIGOLI, Juan, Lire le délire. Aliénisme, rhétorique et littérature en France au XIXe
siecle, Paris, Fayard, 2001.

Riot-Sarcey, Michéle, « Temps et histoire en débat. "Tout s’oublie et “rien ne

passe* », Revue d’histoire du XIXe siecle, Le temps et les historiens, Numéro 25
(2002).

Rister, Camille, La politique culturelle de la France en Algérie : les objectifs et les
limites, 1830-1962, L’Harmattan, 2004.

Rosanvallon, Pierre, L Etat de la France de 1789 a nos jours, Edition le Seuil, Paris,
1990.

Rosanvallon, Pierre, Pour une histoire conceptuelle du politique, Paris, Seuil, 2003.
Rosen, Charles E. Explaining Epidemics and others studies in the History of medicine,
Cambridge University, 1992.

Rostan, Léon De [’organicisme. Précédé de Réflexions sur l'incrédulité en matiere de
médecine et suivi de commentaires et d’aphorismes, P. Asselin, Paris, 1864.

Rozet, Claude Antoine et Carette, Ernest, Algérie, Firmin Didot freres, 1850.

Ruscio, Alain Le credo de I’homme blanc : regards coloniaux frangais XIX® — XX°

siecles, Complexes, Paris, 1995.

258



Said, Edward, Beginnings: Intention and Method, Johns Hopkins University Press,
1978.

Said, Edward, L 'Orientalisme, op.cit., p.15.

Said, Edward, L Orientalisme. L Orient crée par |’Occident, Editions du Seuil, Paris,
2004 (1978).

Said, Edward, Réflexions sur [’exil et autres essais, Actes Sud, Paris, 2008 (2000).
Saminadayar-Perrin, Corinne, Le discours du journal : rhétorique et médias au XIXe
siecle (1836 — 1885), Université de Saint-Etienne, 2007.

Schlanger, Judith Les métaphores de 1’organisme, Editions L’Harmattan, Paris,
1995(1971).

Seillan, Jean-Marie, Aux sources du roman colonial. L'Afrique a la fin du XIXe siecle,
Editions KARTHALA, Paris, 2006.

Selmi, Adel, « L’émergence de 1’idée de parc national en France » in Histoire des parcs
nationaux, comment prendre soin de la nature ?, Editions Quz, Paris, 2009,

Sibeud, Emmanuelle, Une science impériale pour I'Afrique ? La construction des
savoirs africanistes en France 1878-1930, Edition EHESS, Paris, 2002.

Simon, Maximilien, Déontologie médicale ou des devoirs et des droits des médecins
dans l'etat actuel de la civilisation, J. B. Bailliére, 1845.

Simon, Max, Déontologie médicale ou des devoirs et des droits des médecins dans ['état
actuel de la civilisation, J. B. BAILLIERE, Paris, 1845.

Simonot, Alexandre, « L'acclimatement et 1'acclimatation » in Bulletins de la Sociéte
d'anthropologie de Paris, 1° Série. Tome 5, 1864.

Singaravélou, Pierre Professer [’empire. Les « sciences coloniales » en France sous la
1II° République, Publications de la Sorbonne, Paris, 2011.

Sorre, Maximilien, Les fondements biologiques de la géographie humaine, Colin,
Paris, 1971.

Steinbrenner, CH.-Ch., Traité sur la vaccine ou recherches historiques et critiques sur
les résultats obtenus par vaccinations et revaccinations, Lab¢, Paris, 1846.

Stoler, Ann Laura, « Eduquer le désir : Foucault, Freud et les sexualités impériales », Genre,
sexualite & société, n°3,2010. URL : http://gss.revues.org/1479

Stoler, Ann Laura, Along the Archival Grain: Epistemic Anxieties and Colonial Common Sense,
Princeton University Press, 2008.

Stoler, Ann Laura, Au ceeur de l'archive coloniale. Questions de méthode, EHESS, coll. « En

temps & lieux », Paris, 2019.

259


http://gss.revues.org/1479

Stoler, Ann Laura, La Chair de I’Empire : Savoirs intimes et pouvoirs raciaux en régime
colonial, La Découverte, Paris, 2013.

Stoler, Ann Laure, « Genre et moralit¢ dans la construction impériale de la
race ». Actuel Marx, n° 38-2, 2005, 2005.

Sue, Eugene, Les mysteres de Paris, t. 1, Charles Gosselin, Paris, 1842.

Surkis, Judith, Sex, Law, and sovereignty in French Algeria, 1830-1930, Cornell Press
University, Ithaca, 2019.

Surkis, Judith, « Propriété, polygamie et statut personnel en Algérie coloniale, 1830-
1873 », Revue d'histoire du X[ Xe siecle, 2010/2, n°4.

Tailliart, Charles, L'Algérie dans la littérature francaise : essai de bibliographie
méthodique et raisonnée jusqu'a l'année 1924, Slatkine, Geneve, 1999 (1925).
TAITHE, Bertrand, « Entre deux mondes : médecins indigenes et médecine indigeéne
en Algérie, 1860-1905 » in La santé des populations civiles et militaires : Nouvelles
approches et nouvelles sources hospitalieres, XVII*-XVIII siecles, Presses
universitaires du Septentrion, Villeneuve d'Ascq, 2010.

Thébaud, Francoise, « Penser la guerre a partir des femmes et du genre : I’exemple de
la grande guerre », in

Thiers, Adolphe, La monarchie de 1830, A. Mesnier, Paris, 1831.

Titah, Rachida , La galerie des absentes, Editions de 1’Aube, 1996.

Topinard, Paul, «Instruction sur l'anthropologie de 1'Algérie : considérations
particulieres », Bulletin de la Société d'anthropologie de Paris, 2° série t. 8, 1873.
Topinard, Paul, « Sur la population indigene de Biskra », Bulletin de la Société
d'anthropologie de Paris, 3° série t.5, 1870.

Traverso, Enzo, La Violence nazie. Une généalogie européenne, La fabrique

éditions, Paris, 2002.

Trisca, Petre, Les médecins sociologues et hommes d’Etat, F. Alcan, Paris, 1923.
Trolard, Paulin, « du role de la Ligue », in Bulletin de la Ligue du Reboisement de
I’ Algérie, 1882.

Trolard, Paulin, L'Euvre de F. C. Maillot, L. Remordet, Alger, 1893.

Turin, Yvonne, Affrontements culturels dans [’Algérie coloniale : écoles, médecines,
religion, 1830-1880, F. Maspero, Paris,1971.

Turin, Yvonne, Affrontements culturels dans I'Algérie coloniale. Ecoles, médecines,

religion, 1830-1880, Paris, Maspero, 1970.

260



Vandewalle, Bernard, Michel Foucault. Savoir et pouvoir de la médecine, L.’ Harmattan,
Paris, 2006.

Varikas, Eleni, « L’intérieur et I’extérieur de I’Etat-nation. Penser... outre », Raisons
politiques, 21, 2006.

Varikas, Eleni, « L’intérieur et ’extérieur de 1’Etat-nation. Penser... outre », in Raisons
politiques, 2006/1 (n° 21).

Varikas, Eleni, Les rebuts du monde. Figures du paria, Ed Stock, 2007, p.131.
Varikas, Eleni, Les Rebuts du monde. Figures du paria, Paris, Stock, 2007.

Villermet, Louis René, Tableau de l'état physique et moral des ouvriers employés dans
les manufactures de coton, de laine et de soie, tomes 1 & 2, Jules Renouard et Cie, Paris,
1840.

Vollaire, Christiane, « L'Orient des désorientations. Une fiction de 1'expertise », Lignes,
vol. 42, no. 3, 2013.

Warnier, Auguste et Carette, Ernest, Description et division de 1’Algérie, Hachette,
Paris, 1847.

Warnier, Auguste-Hubert, L'Algérie et les victimes de la guerre, Imprimerie Duclaux,
Alger, 1871.

Weber, Eugene, La fin des terroirs. La modernisation de la France rurale. 1870 —
1914, Fayard, Paris, 1983.

Weber, Max, Economie et société/ 2, L organisation et les puissances de la société dans
leur rapport avec [’économie, éditions Pocket, Paris, 1995.

Wenger, Alexandre, « Médecine, littérature, histoire », Dix-huitieme siecle, vol. 46, no.
1,2014.

Whitt, Laurelyn, Science, Colonialism, and Indigenous Peoples. The Cultural Politics
of Law and Knowledge, Cambridge University Press, New York, 2009.

Yacono, Xavier, « Bureaux arabes », in Encyclopédie berbere, 11 | [En ligne], mis en
ligne le 01 avril 2013, consult¢ le 30 septembre 2013. URL:
http://encyclopedieberbere.revues.org/1882

Yacono, Xavier, Les Bureaux arabes et l'évolution des genres de vie indigenes dans

['Ouest du Tell algérois (Dahra, Chélif, Ouarsenis, Sersou), édition Larose, Paris, 1953.

261


http://encyclopedieberbere.revues.org/1882

