
 1 

 

UNIVERSITÉ DE STRASBOURG 

 
 

ÉCOLE DOCTORALE 101 

UMR 7354 DRES Droit, Religion, Entreprise et Société 

 
 

THÈSE  présentée par : 

Lauren BAKIR 
 

Soutenance prévue le : 6 décembre 2018 
 

 

 

pour obtenir le grade de : Docteur de l’Université de Strasbourg 

Discipline/Spécialité : Droit public 

 

 

Liberté religieuse et valeurs de la 
République : contribution à l’étude d’une 

articulation en tension 
 

 
 

 
 
THÈSE dirigée par : 

Mme Vincente FORTIER Directrice de recherche CNRS, Université de Strasbourg 
 
RAPPORTEURS : 

Mme Anne LEVADE Professeure, Université Paris-Est Créteil (Paris XII) 
M. Gérard GONZALEZ Professeur, Université de Montpellier  

 

 
AUTRES MEMBRES DU JURY : 

M. François SAINT-BONNET Professeur, Université Panthéon-Assas (Paris II) 
Mme Anne FORNEROD  Chargée de recherches CNRS, Université de Strasbourg 

 



 2 

 

 

 

 

 

 

 

L’Université n’entend donner aucune approbation ou improbation aux opinions émises dans  

cette thèse, celles-ci devant être considérées comme propres à l’auteur de l’ouvrage. 



 3 

  



 4 

Remerciements  

 

Je tiens à remercier très sincèrement Madame Vincente Fortier, directrice de recherche 

CNRS, d’avoir accepté de diriger cette thèse. Ses conseils, sa disponibilité et sa bienveillance 

m’ont indéniablement aidée dans la poursuite de mes recherches et le développement de mes 

idées.  

Je remercie également tous les membres de l’Unité mixte de recherche DRES (Droit, religion, 

entreprise et société), pour leur présence si enrichissante et leurs encouragements. Enfin, 

j’adresse mes remerciements à ceux de mes proches qui m’ont soutenue, aux amis et 

collègues des derniers instants, chaque moment de ce long processus qu’est le travail de 

recherche fut essentiel à son aboutissement.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

 Sommaire 
 

 

PARTIE 1. L’INFLÉCHISSEMENT DU DROIT  

 

TITRE 1. LA MUTATION DES PRINCIPES DE DIGNITÉ ET D’ÉGALITÉ DES SEXES 

Chapitre 1. L’empreinte du système axiologique libéral sur le contenu juridique des principes 
de dignité et d’égalité des sexes  

Chapitre 2. L’altération des principes de dignité et d’égalité des sexes dans la genèse de la loi 
du 11 octobre 2010  

 

TITRE 2. LES DISTORSIONS DE L’ORDRE PUBLIC, RÉVÉLATRICES DE LA 
DÉMARCHE TÉLÉOLOGIQUE DU LÉGISLATEUR  

Chapitre 1. Le sort réservé à l’ordre public matériel, premier élément révélateur de la 
démarche téléologique du législateur 

Chapitre 2.  La reconfiguration de l’ordre public immatériel, second élément révélateur de la 
démarche téléologique du législateur 

 

 

PARTIE 2. « VALEURS DE LA RÉPUBLIQUE » ET DROIT POSITIF, UN 
CONFLIT DE NORMATIVITÉS ?  

 

TITRE 1. LA RECONFIGURATION DES RAPPORTS DE L’ÉTAT AUX SUJETS-
CROYANTS  

Chapitre 1. Le fondement axiologique du renouvellement des rapports de l’État aux sujets-
croyants  

Chapitre 2. La fonction des valeurs de la République  

 

TITRE 2. LA CONCILIATION DES PRINCIPES DE LAÏCITÉ, DE LIBERTÉ, ET 
D’ÉGALITÉ  

Chapitre 1. L’affirmation permanente de la protection de la liberté religieuse  

Chapitre 2. L’adoption d’une démarche pragmatique  



 6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 7 

 

 

 

INTRODUCTION 

 

 

« Les valeurs sur lesquelles est fondée l’Europe ne sont pas 

dépassées. La démocratie, la liberté et les droits de l’homme 

méritent que l’on se batte pour eux. »1  

___________________________________________________ 

 

 

 

1. Liberté fondamentale, la liberté religieuse est protégée dans ses dimensions interne, 

la liberté de croire ou de ne pas croire, et externe, la liberté de manifester sa religion, de 

pratiquer le culte. Les textes internationaux et européens ratifiés par la France consacrent cette 

liberté, notamment aux articles 9 de la Convention européenne des droits de l’homme2, et 18 

du Pacte international relatif aux droits civils et politiques des Nations unies3.  

2. La liberté religieuse est également protégée par les textes français. L’article 1 de la 

loi du 9 décembre 1905 concernant la séparation des Églises et de l’État4 dispose que « La 

République assure la liberté de conscience » et « garantit le libre exercice des cultes » dans les 

limites de l’ordre public. La liberté religieuse est également consacrée au niveau 

constitutionnel. L’article 10 de la Déclaration des Droits de l’Homme et du Citoyen dispose 

que « Nul ne doit être inquiété pour ses opinions, même religieuses, pourvu que leur 

manifestation ne trouble pas l’ordre public établi par la loi ». Le Préambule de la Constitution 

du 27 octobre 1946 et l’article 1 de la Constitution du 4 octobre 1958 déclarent, 

                                                
1 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 2031, Attaques terroristes à 
2 Convention de sauvegarde des droits de l'homme et des libertés fondamentales, 3 septembre 1953. 
3 Pacte international relatif aux droits civils et politiques,16 décembre 1966, Assemblée générale des Nations 
unies, résolution 2200 A (XXI).  
4 Loi du 9 décembre 1905 concernant la séparation des Églises et de l’État, JORF, 11 décembre 1905, p. 7205. 



 8 

respectivement, le caractère laïque de l’enseignement public et de la République, cette 

dernière « respect[ant] toutes les croyances ».  

3. Le principe de laïcité forme, avec la loi du 9 décembre 1905, l’ensemble normatif 

qui gouverne les rapports juridiques de l’État et des religions. Il implique la liberté religieuse, 

mais également la neutralité de l’État, qui signifie que l’État « abandonne à chacun le soin 

d’orienter ses choix de vie et qu’il ne se reconnaît pas comme compétent pour imposer des 

valeurs morales ou religieuses »5, et l’égalité entre les religions, qui « n’impose pas 

nécessairement de leur appliquer à toutes le même traitement, mais de ne pas leur appliquer 

sans justification des traitements différenciés »6. Ces principes cardinaux du droit français 

organisant les rapports de l’État et des religions, progressivement précisés par le juge 

administratif, constituent un cadre juridique libéral et clair.  

 

4. Depuis l’adoption de ces principes fondamentaux, le paysage religieux a 

profondément évolué. En 2005, la Commission présidée par le Professeur Jean-Pierre 

Machelon relevait déjà l’affirmation, en un siècle, d’ « une diversité religieuse sans 

précédent »7. Le constat d’un tableau confessionnel « complexe, multiple et difficile à saisir, 

offrant au regard une multitude de groupes, de structures et d’affiliations de natures, de tailles 

et de pratiques différentes »8 dans la France contemporaine est toujours le même aujourd’hui. 

Il en résulte un certain « frottement, dans nos sociétés, entre monde profane et monde 

religieux »9. Les crispations, voire les tensions, à l’égard de l’expression du religieux, sont au 

cœur de nombreux débats publics, et la question de la « liberté de religion à l’Âge séculier »10 

se pose avec acuité.  

5. Les « prières de rue » ont ainsi provoqué de nombreuses déclarations politiques. En 

novembre 2017, Madame Valérie Pécresse, présidente du Conseil régional d’Ile-de-France, a 

manifesté accompagnée d’une centaine d’élus pour dénoncer les prières de rue se déroulant à 

                                                
5 MESSNER Francis, PRELOT Pierre-Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Traité de droit français des 
religions, Paris, Litec, 2003, p. 48.  
6 Ibid., p. 53.  
7 MACHELON Jean-Pierre (dir.), Les relations des cultes avec les pouvoirs publics : rapport au Ministère de 
l’Intérieur, Paris, La Documentation française, 2006, p. 9.  
8 Ibid., p. 9.  
9 HUNYADI Mark, « Des entreprises postséculières ? », in MARTI Serge, FORTIER Vincente, MAÏLA Joseph, 
HUNYADI Mark, L’expression religieuse en entreprise, Lormont, Le bord de l’eau, 2016, p. 161.   
10 LABORDE Cécile, « La liberté de religion à l’Âge séculier », in BRIBOSIA Emmanuelle, RORIVE Isabelle 
(dir.), Accommodements raisonnables - Approche comparative Canada - Europe - Belgique, Bruxelles, Peter 
Lang, 2015.  



 9 

Clichy. Si le contexte de la ville de Clichy doit bien évidemment être considéré, toutefois la 

réponse apportée à ces prières de rue était-elle appropriée ? En effet, l’interruption de la prière 

par le chant de la Marseillaise opposait, tout du moins symboliquement, l’hymne national et 

la pratique collective d’une religion11. 

La question de la prise en compte des prescriptions alimentaires d’ordre religieux dans 

les prisons ou à l’école se pose également à plusieurs reprises. En janvier 2018, le maire de 

Beaucaire, Monsieur Julien Sanchez, a décidé de supprimer les menus de substitution dans les 

cantines scolaires de sa commune, et d’y imposer de la viande de porc tous les lundis12 pour 

« défendre la République »13. Ces deux exemples, loin d’être exhaustifs, attestent du caractère 

tellement sensible de la question religieuse en France.  

 

 6. Dans une société sécularisée comme l’est la société française, les réactions à 

l’égard de la pratique de la religion peuvent être diverses, en fonction de la sensibilité 

personnelle de chacun, de ses convictions politiques et religieuses, ou de tout autre facteur 

structurant le rapport individuel à la religion. Du reste, les débats ou les déclarations 

politiques autour de ces questions sont fortement médiatisés, et démontrent par eux-mêmes 

l’absence de consensus à l’égard de la religion.  

 

7. La question de la visibilité religieuse, par le port de signes ou de tenues, est une 

problématique à la fois récurrente et principale autour de laquelle se cristallise l’essentiel des 

débats. De l’ « affaire du foulard »14 à l’école en 1989 aux polémiques relatives au port de 

signes religieux dans différents espaces de la vie en société aujourd’hui, la visibilité de leurs 

croyances religieuses par les personnes privées n’a cessé d’être un objet d’interrogation, et de 

susciter des conflits d’idées.  

                                                
11 « La Marseillaise en boucle et les écharpes tricolores d’un côté. Le prêche du vendredi et les tapis de prière de 
l’autre. », DAMECOUR Anne-Sophie, « Prières de rue à Clichy : le coup de force des élus », 10 novembre 2017, 
Le Parisien.  
12 Une telle décision avait pourtant été annulée par le TA Dijon, 25 août 2017, n° 1502100, 1502726, Ligues de 
défense judiciaire des musulmans et a. ; v. également une décision récente qui juge que l’existence de menus de 
substitution aux plats contenant de la viande de porc dans les cantines scolaires ne porte pas atteinte aux 
principes de laïcité et de neutralité du service public, CAA Lyon, 23 octobre 2018, n°17LY03323 et n° 
17LY0332.  
13 ALEXANDRE Lucie, « Laïcité, un maire FN impose le porc à la cantine », 9 janvier 2018, La Croix.  
14 ROCHEFORT Florence, « Foulard, genre et laïcité en 1989 », Vingtième Siècle. Revue d’histoire, vol. 75, n° 
3, 2002, p. 145 ; ou « la crise des foulards », v. BENELBAZ Clément, Le principe de laïcité en droit public 
français, Paris, L’Harmattan, 2011, p. 297.  



 10 

 

8. La question est toutefois ancienne. En effet, il n’est qu’à se rappeler les 

délibérations précédant le vote de la loi du 9 décembre 1905 de séparation des Églises et de 

l’État, au cours desquelles le député radical socialiste de la Drôme, Charles Chabert, proposait 

un article additionnel ainsi rédigé : « Les ministres des différents cultes ne pourront porter un 

costume ecclésiastique que pendant l’exercice de leurs fonctions »15. Le député, qui proposait 

donc d’interdire le port de la soutane aux ministres des cultes circulant dans l’espace public, 

déclarait « incompréhensible qu’un projet de loi si longuement et si mûrement étudié et à tous 

égards si remarquable, n’en dise pas un mot d’une question qui a son importance extrême, 

capitale, le port du costume ecclésiastique »16. S’indignant contre le silence de la Chambre à 

ce sujet17, il soulignait qu’il ne s’agissait pas d’une question « oiseuse », et que les pouvoirs 

publics antérieurs s’en étaient occupés à de multiples reprises18.  

 

9. Le député Charles Chabert avançait deux séries de justifications à l’appui de cette 

interdiction. D’une part, une telle disposition était rendue nécessaire par le régime de 

séparation lui-même. En effet, la restriction de liberté n’était pas tant envisagée comme une 

interdiction que comme la cessation d’un privilège. Prenant acte de ce que la loi de 1905 

renferme l’État « dans la neutralité la plus absolue », le député se demandait s’il était 

admissible de tolérer « quand même le port d’un costume spécial, que ce soit celui 

d’aujourd’hui ou celui de demain »19. L’interdiction de cette tenue s’inscrivait donc, selon lui, 

dans la continuité même de la loi de séparation : faire cesser l’autorité de l’Église, mais 

également celle des ministres du culte, une autorité que le port du vêtement religieux 

conforterait20. Le port du costume ecclésiastique symbolisant la place qu’occupe le prêtre 

entre Dieu et les hommes, le député Chabert soulignait « avec quelle onction les auteurs dits 

‘spirituels’ parlent de la soutane, et avec quel dédain, au contraire, ils parlent du costume des 

                                                
15 FRANCE, ASSEMBLEE NATIONALE, Chambre des députés, Délibérations sur le projet et les propositions 
de loi concernant la séparation des Églises et de l’État, 43e séance du 26 juin 1905 [URL: 
http://classiques.uqac.ca/collection_documents/assemblee_nationale/separation_Églises_État/seance_43/debat_4
3_1905.pdf], p. 4.   
16 Ibid., p. 5.  
17 Ibid., p. 5-6.  
18 Sous la Révolution, le Premier Empire, et les régimes qui ont suivi, v. ibid., p. 6.  
19 Ibid., p. 11.  
20 « Par l’effet du costume qui les sépare et les distingue du vulgaire, les prêtres apparaissent aux yeux des 
fidèles – et c’est là ce que veut l’Eglise – comme autre chose et plus que des hommes », ibid., p.12.  



 11 

simples citoyens »21. Dans ce cadre, le port libre de ce vêtement religieux par les ministres du 

culte circulant dans l’espace public serait en contradiction avec l’esprit même de la loi à 

voter : « les choses de la conscience dans la conscience : tel est bien l’esprit de la loi que nous 

élaborons. Mais la soutane en public, ce sont les choses de la conscience dans la rue ! Et c’est 

pourquoi il est de notre devoir de l’interdire si nous voulons être conséquents avec nous-

mêmes »22. 

D’autre part, l’interdiction du costume ecclésiastique, proposée dans l’article 

additionnel, était présentée comme une mesure de protection de la liberté des ministres du 

culte : « supprimez ce costume et aussitôt le prêtre, devenu une unité ordinaire dans la foule 

immense, échappe à son supérieur, s’évade de cette tyrannie monstrueuse de tous les 

instants »23. Rendu prisonnier24 par le port du vêtement religieux, le prêtre doit être libéré : 

« ce n’est pas, je le répète, en tyran que je parle, mais en homme soucieux de la liberté et de la 

dignité humaines »25.  

10. La réponse apportée par le rapporteur de la loi du 9 décembre 1905, Aristide 

Briand, est très explicite. Après avoir précisé que le silence de la loi « n’a pas été le résultat 

d’une omission mais bien au contraire d’une délibération mûrement réfléchie »26, il rappelle 

que le but de cette loi est d’instaurer « un régime de liberté au point de vue confessionnel »27 

dans lequel il serait « ridicule » d’imposer aux ministres du culte de modifier leur tenue 

vestimentaire. La soutane devient, avec le régime de séparation des Églises et de l’État, « un 

vêtement comme un autre, accessible à tous les citoyens, prêtres ou non. C’est la seule 

solution qui nous ait paru conforme au principe même de la séparation »28. La loi du 9 

décembre 1905 consacre donc une séparation institutionnelle de l’État et des cultes, dont 

découle la liberté pour les ministres du culte et, a fortiori, pour les simples citoyens, 

d’extérioriser leurs convictions religieuses. Par ailleurs et en outre, Aristide Briand relève 

                                                
21 Ibid., p. 13 et p. 13-14, le député Chabert évoque notamment les justifications cléricales du port de la soutane, 
et souligne que, du point de vue de ceux qui la portent, ce costume marque une rupture entre eux-mêmes et les 
hommes ordinaires.  
22 Ibid., p. 15. 
23 Ibid., p. 18. 
24 Ibid., p. 18-19.  
25 Ibid., p. 19 ; « de cet adversaire de la société moderne faisons, en l’habillant comme tout le monde, un partisan 
de nos idées, un serviteur du progrès. De ce serf, de cet esclave, faisons un homme », p. 20.  
26 Ibid.  
27 Ibid.   
28 Ibid., p. 21, dans le même sens, Bienvenu Martin, ministre de l’Instruction publique, des beaux arts et des 
cultes soulignait que « dans une loi de séparation, nous n’avons ni à consacrer, ni à proscrire un costume (…). Le 
costume ecclésiastique est une de ces matières sur lesquelles nous ne devons pas et ne pouvons pas légiférer », p. 
22.  



 12 

l’ineffectivité potentielle d’une telle interdiction. Les prêtres pourraient simplement « créer un 

vêtement nouveau, qui ne serait plus la soutane, mais se différencierait encore assez du veston 

et de la redingote pour permettre au passant de distinguer au premier coup d’œil un prêtre de 

tout autre citoyen »29.  

 

11. Ainsi protégée, la liberté religieuse fut confortée par les textes constitutionnels 

adoptés par la suite, et sa protection constitue une obligation positive de l’État30. Comme 

l’affirme Maurice Schumann en 1946, à l’Assemblée nationale constituante, « L’État a le 

devoir, alors que la nation est composée de personnes qui n’ont pas les mêmes croyances, de 

permettre à chacun des citoyens de vivre conformément aux exigences de sa conscience. Il en 

résulte que la doctrine de la neutralité – ou, pour mieux dire, de l’impartialité de l’État à 

l’égard des croyances de tous les membres de la communauté nationale – ne saurait se 

concevoir comme une contrainte restrictive »31.  

 

12. Dans le contexte contemporain, deux types de restrictions de la liberté de 

manifester ses convictions religieuses sont néanmoins prévues par le droit. D’une part, le juge 

administratif a admis l’interdiction, pour les agents publics et les personnes travaillant dans 

une entreprise assurant une mission de service public, d’exprimer et d’extérioriser leurs 

convictions religieuses dans le cadre de leurs fonctions32. Cette restriction de liberté, 

consacrée au niveau législatif par la loi du 20 avril 2016, relative à la déontologie et aux droits 

                                                
29 Ibid., p. 21, cela rappelle singulièrement les difficultés rencontrées dans l’application de la loi du 15 mars 
2004, qui interdit le port de signes religieux par les élèves du service public de l’éducation, et la création 
implicite de deux catégories de signes religieux, les signes religieux « par nature » et « par destination », v. 
DORD Olivier, « Laïcité à l’école, l’obscure clarté de la circulaire ‘Fillon’ du 18 mai 2004 », AJDA 2004, 
p. 1523.   
30 La République « respecte toutes les croyances », or « le respect implique un jugement de valeur positif. Cette 
disposition se situe, d’ailleurs, dans le droit fil des propos tenus au mois d’août 1946 devant l’Assemblée 
nationale constituante par le Président de la commission de la Constitution, André Philip », MESSNER Francis, 
PRELOT Pierre-Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Traité de droit français des religions, op. cit., p. 395, v. 
JOAN CR, 2ème séance, 29 août 1946, p. 3426 ; « un État laïque ne peut uniquement s’abstenir en matière de 
religion ou de conscience », BENELBAZ Clément, Le principe de laïcité en droit public français, Paris, 
L’Harmattan, 2011, p. 72 ; v. également ERRERA Roger, « Liberté religieuse et laïcité. Pour une politique de 
paix civile », Études, 2005/11, p. 475.  
31 JOAN, 3 septembre 1946, p. 3474, in ERRERA Roger, « Liberté religieuse et laïcité. Pour une politique de 
paix civile », art. cit., p. 475. 
32 CE, Avis, 3 mai 2000, Demoiselle Marteaux, n° 217017 ; cette solution est étendue aux salariés d’organismes 
de droit privé dès lors qu’ils sont chargés d’une misssion de service public, Ccass., soc., 19 mars 2013, Mme X c. 
CPAM de Seine-Saint-Denis, n° 12-11.690.   



 13 

et obligations des fonctionnaires33, se présente comme une garantie de la neutralité du service 

public à l’égard de tous les individus, quelles que soient leurs appartenances particulières. 

L’obligation de neutralité des fonctionnaires trouve son fondement à la fois dans le respect de 

la liberté de conscience des usagers, et dans l’égal traitement de ceux-ci34. En effet, « égalité 

et neutralité vont de pair, la neutralité étant l’un des principes essentiels des services publics 

[…] vous ne vous contentez pas d’exiger une neutralité de fait du service public, mais vous 

exigez de plus qu’il donne l’apparence de la neutralité. Pour cela, l’agent public est tenu, par 

son comportement, par ses manifestations et son attitude, à ne pas susciter le doute parmi les 

usagers »35. C’est donc en raison des « exigences propres à leur fonction que le principe 

constitutionnel de neutralité des services publics va être interprété de façon extensive pour 

imposer des restrictions aux fonctionnaires »36.  

 D’autre part, la loi du 15 mars 200437 restreint la liberté religieuse des usagers du 

service public de l’éducation, rompant avec la jurisprudence du Conseil d’État38 en la matière. 

Cette loi se distingue donc par la nature des destinataires de l’interdiction : les personnes 

privées. Néanmoins, si elle apporte effectivement une limite à la visibilité religieuse des 

personnes privées, ici les « élèves des écoles, collèges et lycées publics », cette loi se justifie 

par la neutralité de l’État, et de l’école. Comme le précise l’exposé des motifs de la loi, « Il 

s'agit de permettre aux professeurs et aux chefs d'établissements d'exercer sereinement leur 

mission avec l'affirmation d'une règle claire qui est dans nos usages et dans nos pratiques 

depuis longtemps. Si les élèves des écoles, collèges et lycées publics sont naturellement libres 

de vivre leur foi, ce doit être dans le respect de la laïcité de l'école de la République. C'est 

bien la neutralité de l'école qui assure le respect de la liberté de conscience des élèves, le 

                                                
33 Loi n° 2016-483 du 20 avril 2016 relative à la déontologie et aux droits et obligations des fonctionnaires, 
JORF n° 0094, 21 avril 2016. 
34 LAINÉ Laurent, « Liberté religieuse des agents territoriaux et obligation de neutralité religieuse », in 
FIALAIRE Jacques (dir.), Liberté de culte, laïcité et collectivités territoriales, Paris, Litec, 2007.  
35 SCHWARZ Rémy, « L’expression des opinions religieuses des agents publics en service. Conclusions sur 
Conseil d’État, 3 mai 2000 (avis), Mlle Marteaux », RFDA 2001, p. 146.  
36 KOUSSENS David, L’épreuve de la neutralité. La laïcité française entre droits et discours, Bruxelles, 
Bruylant, 2015, p. 140.  
37 Loi n° 2004-228 du 15 mars 2004 encadrant, en application du principe de laïcité, le port de signes ou de 
tenues manifestant une appartenance religieuse dans les écoles, collèges et lycées publics, JORF n° 65, 17 mars 
2004, p. 5190.  
38 La loi d’orientation sur l’éducation du 10 juillet 1989 (n° 89-486), dite Loi Jospin, reconnaît aux élèves la 
liberté d’expression dans les collèges et lycées (art. 10). Sur le fondement de cette loi, la jurisprudence 
administrative a maintenu un cadre libéral, n’admettant les restrictions que dans certains cas justifiés, et non en 
vertu du principe de laïcité. Pour une réflexion sur la loi du 15 mars 2004 et l’état du droit relatif à la libre 
expression religieuse avant ladite loi, v. notamment BUSSY Florence, « Le débat sur la laïcité et la loi », Dalloz 
2004, p. 2666.  



 14 

respect égal de toutes les convictions »39. En d’autres termes, le principe de laïcité à l’école 

ne peut être garanti sans limiter la liberté des élèves de manifester leurs convictions 

religieuses. Cette position est justifiée à la fois par le jeune âge des destinataires40 - qui les 

rend influençables – et par le caractère particulier du lieu concerné – l’école, lieu d’échange et 

d’apprentissage. Le législateur considère que la neutralité de l’école ne peut être garantie 

qu’en supprimant le port de signes religieux ostensibles41 portés par les élèves. C’est donc à la 

fois l’âge des destinataires et le cadre restreint de l’interdiction – l’enceinte scolaire – qui 

justifient l’extension du principe de laïcité aux usagers du service public de l’éducation ; 

laquelle demeure donc exceptionnelle. L’objet des discussions relatives à la loi de 2004 était 

par conséquent limité à la question de l’interprétation et du champ d’application du principe 

de laïcité à l’école.  

 

13. En dehors de cette loi, qui était spécifique, la liberté religieuse des personnes 

privées est restée un principe inaltéré. Dès lors, la loi du 11 octobre 2010, interdisant la 

dissimulation du visage dans l’espace public, dont chacun sait que l’objet réel est le port du 

voile intégral, ne constitue-t-elle pas une fissure dans l’ordinaire de la régulation de la 

visibilité religieuse en France ? En effet, cette loi, certes fort commentée avant42 et après43 sa 

                                                
39 Loi n° 2004-228 du 15 mars 2004 encadrant, en application du principe de laïcité, le port de signes ou de 
tenues manifestant une appartenance religieuse dans les écoles, collèges et lycées publics, Exposé des motifs, §4 
(souligné par nous).   
40 Cela a conduit à poser la question du port de signes religieux par les personnes majeures suivant des cours ou 
des formations dans l’enceinte de ces établissements, v. récemment CE, 28 juillet 2017, Boutaleb et a., n° 
390740 ; v. §524-526 infra. 
41 L’article L. 141-5-1 du Code de l’éducation est ainsi rédigé : « Dans les écoles, les collèges et les lycées 
publics, le port de signes ou tenues par lesquels les élèves manifestent ostensiblement une appartenance 
religieuse est interdit ». Pour une définition des notions « ostensible » et « ostentatoire », v. PHILIP-GAY 
Mathilde, « L’ostentatoire dans l’application du principe de laïcité », RFDA 2018, p. 613.  
42 De façon non exhaustive : LEVADE Anne, « ‘Le refus de la République’, prologue d’un débat national ? A 
propos du rapport de la mission d’information sur la pratique du voile intégral sur le territoire national », JCP G 
2010, p. 264 ; LEVADE Anne, « Le Conseil d'État aux prises avec le voile intégral. Les enjeux d'un refus du 
risque juridique », JCP G 2010, p. 754 ; BECHILLON Denys de, « Voile intégral : éloge du Conseil d’État en 
théoricien des droits fondamentaux », RFDA 2010, p. 467 ; LABORDE Cécile, Français ! Encore un effort pour 
devenir républicains, Paris, Seuil, 2010 ; CHELINI-PONT Blandine, « L’interdiction du voile intégral en 
France, enjeux sociaux et constitutionnels », Revista General de Derecho Canónico y Derecho Eclesiástico del 
Estado, n°24, 2010 [https://www.iustel.com/v2/revistas/detalle_revista.asp?id_noticia=409453&d=1, consulté le 
28/08/2018].  
43 De façon non exhaustive : DIEU Frédéric, « Dissimulation du visage : la confirmation d’une interdiction de 
large portée à propos des circulaires du 2 mars 2011 et du 31 mars 2011 », JCP A 2011, p. 2144 ; LANGUILLE 
Constantin, « Logique juridique, logique politique. Le cas de la burqa », Le Débat 2012/5, n° 172, p. 87 ; 
LEVADE Anne, « Epilogue d’un débat juridique : l’interdiction de la dissimulation du visage dans l’espace 
public validée ! », JCP G 2010, p. 1043 ; SAINT-BONNET François, « La citoyenneté, fondement démocratique 
pour la loi anti-burqa », Jus Politicum, n° 7, 2012 [http://juspoliticum.com/article/La-citoyennete-fondement-
democratique-pour-la-loi-anti-burqa-452.html, consulté le 28/08/2018] ; KOUSSENS David, ROY Olivier (dir.), 
Quand la burqa passe à l’Ouest : enjeux éthiques, politiques et juridiques, Rennes, PUR, 2013.  



 15 

promulgation, pose une question essentielle : celle de la visibilité religieuse des personnes 

privées dans l’espace ouvert à tous, dit désormais espace public.  

14. En ce sens, plusieurs auteurs s’accordent pour considérer que la loi de 2010 

représente un point de bascule44 dans le traitement juridique de la liberté de manifester ses 

convictions religieuses. Cette évolution de la régulation de la visibilité religieuse des 

personnes privées est appréhendée sous l’angle du principe de laïcité, à propos duquel le 

Professeur David Koussens note que « l’affaire de la burqa » est « une nouvelle séquence de 

la laïcité française »45. Dans le même sens, le Professeur Stéphanie Hennette-Vauchez 

considère le texte de la loi de 2010 comme « l’emblème du basculement d’un régime de 

laïcité-neutralité à un régime où la laïcité recouvre et véhicule, au contraire, des valeurs 

impératives »46.  

15. Si la notion de laïcité doit bien évidemment être prise en considération pour 

décrire un glissement, accompagné voire suscité par un mouvement intellectuel et politique 

relayé par les médias, d’un principe de laïcité issu d’une philosophie libérale à une conception 

plus restrictive de la laïcité, qui tend à limiter la visibilité religieuse des personnes privées 

dans les espaces de la vie en société, elle fait partie d’un ensemble beaucoup plus vaste. 

 

 16. En effet, celle-ci n’a pas été au cœur des discussions précédant ou accompagnant 

le vote de la loi47. D’autres notions juridiques ont été mobilisées, et ont occupé une place 

centrale dans les débats. Or, par le recours aux notions connues de dignité et d’égalité des 

sexes, articulées à la notion émergente de « valeurs de la République », pour motiver une 

restriction de la liberté religieuse individuelle, le législateur n’a-t-il pas ébranlé, de manière 

durable, le lexique juridique de la régulation du religieux en France ? En effet, l’on observe 

un mouvement de fond tendant à limiter l’extériorisation des convictions religieuses à la 

sphère strictement privée. Ce mouvement de fond, qui semble inexorable, initié lors des 

discussions précédant la promulgation de la loi du 11 octobre 2010 et poursuivi depuis lors, et 

                                                
44 v. notamment KOUSSENS David, L’épreuve de la neutralité. La laïcité française entre droits et discours, 
Bruxelles, Bruylant, 2015 ; VINCENT Valentin, « Laïcité et neutralité », AJDA 2017, p. 1388 ; HENNETTE-
VAUCHEZ Stéphanie, « Séparation, garantie, neutralité… Les multiples grammaires de la laïcité », Les 
Nouveaux Cah. Cons. const. 2016/4, n°53, p. 15. 
45 KOUSSENS David, L’épreuve de la neutralité. La laïcité française entre droits et discours, op. cit., p. 186, la 
laïcité est conçue comme un principe politique auquel les citoyens n’ont d’autres choix que d’adhérer, du moins 
en apparence, p. 193.  
46 HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, « Séparation, garantie, neutralité… Les multiples grammaires de la 
laïcité », art. cit., p. 11.  
47 LANGUILLE Constantin, « Logique juridique, logique politique. Le cas de la burqa », art. cit., p. 87.  



 16 

incarné par l’appel aux « valeurs de la République », ne bouleverse-t-il pas les cadres de 

références traditionnels  régulant la question religieuse?  

17. Les notions de dignité et d’égalité des sexes ont été prépondérantes dans le 

processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010, alors même qu’elles ne pouvaient 

constituer des fondements juridiques d’une telle restriction de liberté48. Intégrées à, ou 

conjuguées avec, les valeurs de la République, cet ensemble de notions a largement motivé 

l’interdiction du port du voile intégral dans l’espace public. Néanmoins, comme chacun sait, 

l’adoption de cette loi était tributaire de son fondement juridique. En effet, la liberté religieuse 

est une liberté fondamentale protégée dans les textes constitutionnels, européens et 

internationaux. C’est par le recours à l’ordre public immatériel, redéfini à plusieurs égards, 

qu’est finalement justifiée la restriction à cette liberté. Dès lors, en intégrant l’ordre public 

immatériel, les valeurs de la République sont convoquées pour limiter la liberté des personnes 

privées de manifester leurs convictions religieuses, emportant une tension, qu’il faut analyser 

en profondeur pour en mesurer toutes les conséquences, entre valeurs de la République et 

liberté religieuse.  

18. En effet et d’une part, les valeurs de la République – qu’il conviendra d’éclairer - 

se substituent, certes à travers la notion d’ordre public immatériel, à la laïcité pour réguler la 

visibilité religieuse. D’autre part et surtout, là où la laïcité protège la liberté religieuse des 

personnes privées, tout en exigeant des agents de l’État une neutralité religieuse, les valeurs 

de la République, qui incluent la laïcité et cette exigence de neutralité des agents de l’État, 

semblent être le nouvel horizon régulateur de la liberté religieuse des personnes privées, un 

horizon qui s’inscrit dans un rapport apparaissant conflictuel. En ce que cela révèle une 

posture davantage prescriptive du législateur à l’égard de la visibilité religieuse individuelle, 

le rapport de l’État et des religions mute. Il ne se traduit plus uniquement par le rapport de 

l’État à ses agents, sommés de faire preuve comme lui d’une neutralité dans l’expression de 

leurs convictions religieuses, il se traduit par l’établissement d’un rapport de l’État aux sujets-

croyants eux-mêmes, dont la religiosité dans certaines de ses formes pourrait être considérée 

comme contraire à ses valeurs.  

                                                
48 Ces arguments, notamment la dignité et la liberté, rappellent les arguments avancés par le député Charles 
Chabert en 1905, v. §9 supra. De plus, dans la droite ligne des conclusions tirées par le Professeur Pierre-Henri 
Prélot dans une contribution sur les lois de 1905 et 2010, la loi de 2010 est en rupture par rapport aux solutions 
libérales dégagées en 1905 en matière d’expression des croyances religieuses, PRELOT Pierre-Henri, 
« L’interdiction de la dissimulation du visage à la lumière du principe de laïcité », Revue du droit des religions, 
n° 2, nov. 2016, p. 14.   



 17 

En attestent les notions invoquées à l’appui de l’interdiction du port du voile intégral, 

mais surtout leur distorsion et leur conjugaison aux valeurs de la République, ceci 

bouleversant les cadres de référence traditionnels et emportant une évolution des rapports de 

l’État aux sujets-croyants.  

 

19. Cette tension entre valeurs de la République et liberté religieuse, si elle est 

circonscrite à la question très particulière du port du voile intégral en 2010, se prolonge après 

2010, et dans un tout autre contexte. En effet, outre les nombreuses propositions de loi de 

restriction de la liberté religieuse des personnes privées déposées à l’Assemblée nationale 

depuis 2010, il faut relever la multiplication des documents publiés ces dernières années 

révélant une prise en compte accrue du religieux par l’État. Or, ces documents ont tous pour 

objet principal les « valeurs de la République », cette fois-ci détachées de toute considération 

à la notion d’ordre public immatériel, indiquant qu’une nouvelle étape dans le raisonnement 

pourrait être franchie. D’une certaine façon, s’opère un phénomène d’autonomisation des 

valeurs de la République dans l’appréhension du religieux par l’État. En outre et surtout, la 

laïcité est érigée en valeur, conjuguée ou intégrée aux valeurs de la République, achevant de 

bouleverser les cadres de référence. Ce nouveau visage de l’appréhension du religieux par 

l’État, incarné par les valeurs de la République, parmi lesquelles une laïcité axiologique peu 

définie, conduit nécessairement à s’interroger sur sa conformité avec le droit positif et la 

protection de la liberté religieuse.  

20. Afin de rendre compte du rôle des notions prépondérantes dans le processus 

d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010, du contenu qui leur était attribué et de leur 

articulation avec l’interdiction recherchée, quatre corpus ont été étudiés. Le premier comporte 

tous les articles publiés dans les journaux Libération et Le Figaro, au cours des dix années 

précédant l’adoption de la loi et relatifs au port du voile intégral et à la possibilité de 

l’interdire. Le deuxième renvoie aux différents rapports parlementaires publiés avant le vote 

de la loi, qui constituent des documents de travail poursuivant deux finalités : préparer les 

discussions en séance publique à l’Assemblée nationale et au Sénat, et éclairer les motivations 

et les arguments avancés en faveur ou à l’encontre du vote de la loi. Le troisième a trait aux 

débats parlementaires à l’Assemblée nationale et au Sénat précédant le vote de la loi, qui 

permettent de saisir les motivations profondes du législateur et de déterminer les arguments 

finalement retenus pour adopter l’interdiction. Le quatrième corpus est constitué de tous les 



 18 

développements juridiques proposés par les juristes ou le Conseil d’État, qui apportent les 

éclairages juridiques nécessaires pour l’analyse des notions mobilisées.  

 21. Par ailleurs, afin de déterminer dans quelle mesure les différentes notions 

convoquées à l’appui de la restriction de liberté du 11 octobre 2010 ont participé de 

l’évolution des rapports de l’État et des religions, deux autres corpus doivent être étudiés. Le 

premier comporte tous les documents relatifs à l’appréhension du religieux par l’État publiés 

depuis 2010, notamment les Chartes et les rapports publics, ainsi que différentes propositions 

de loi de restriction de la liberté religieuse déposées à l’Assemblée nationale depuis 2010. Le 

second renvoie aux documents de droit souple publiés par la Commission nationale 

consultative des droits de l’homme, l’Observatoire de la laïcité, l’Assemblée parlementaire du 

Conseil de l’Europe, le Comité des droits de l’homme des Nations unies, ainsi qu’aux 

décisions de justice rendues depuis 2010. Ces deux corpus illustrent des points d’opposition 

entre la prise en compte du religieux par l’État depuis 2010 et la protection nationale, 

européenne et internationale de la liberté religieuse.  

 

22. Le processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010 se caractérise par la 

distorsion d’un certain nombre de notions cardinales du droit français, la dignité, l’égalité des 

sexes, l’ordre public immatériel, afin de parvenir à un but : interdire le port du voile intégral. 

En effet, les motivations avancées au soutien d’une telle interdiction mettaient en avant ces 

notions, qui dominaient les débats, alors même qu’elles étaient, du point de vue juridique, tant 

dans leur contenu que dans leur champ d’application, improprement utilisées. Certes, ces 

arguments, à défaut d’être des fondements juridiques, sont totalement occultés par la lettre du 

texte. Mais cette neutralité formelle du texte n’est qu’apparence. En réalité, en dépit 

notamment du peu de références à la laïcité dans les déclarations politiques et les débats 

parlementaires, la notion a irrigué les débats, non pas dans son appréhension juridique, mais 

dans sa vision philosophique, ou idéologique, incarnée désormais par les « valeurs de la 

République ». La loi du 11 octobre 2010, malgré l’absence de toute référence au religieux, est 

l’illustration de l’ambiguïté des rapports que l’État entretient avec l’expression visible du 

religieux dans une société sécularisée et, plus précisément, avec la visibilité religieuse des 

sujets-croyants. Ces évolutions n’ont, en effet, pas vocation à modifier le régime institutionnel 

des cultes, mais à répondre à la pratique individuelle de la religion. D’une certaine façon, les 

valeurs de la République se substituent à la notion de laïcité, et distordent, corrélativement, sa 



 19 

portée. De ce fait, l’étude du processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010 révèle un 

infléchissement du droit lié à la quête d’un fondement juridique (Partie 1).  

23. Plus fortement encore, l’ensemble formé par cette loi, son arrière-plan idéologique, 

toutes les notions qui furent convoquées, semblent constituer un point de non-retour dans 

l’ordinaire de la régulation du fait religieux par l’État, dont il bouscule les cadres de référence 

traditionnels. La profusion de documents relatifs à la prise en compte du religieux publiés 

depuis 2010 révèle une certaine forme d’autonomisation des valeurs de la République, érigées 

en cadre de référence dans l’appréhension du religieux. Parallèlement, la laïcité est érigée en 

valeur, et comptée parmi les valeurs de la République. Cet ensemble axiologique, auquel les 

individus devraient adhérer, doit être interrogé au prisme de la protection juridique de la 

liberté religieuse (Partie 2).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 20 

 

 

 

PARTIE 1. L’INFLÉCHISSEMENT DU 

DROIT 

 

        

« Sache bien en effet, excellent Criton, lui dit-il,  

qu’un langage impropre n’est pas seulement défectueux en soi,  

mais qu’il fait encore du mal aux âmes. »,  

Platon, Phédon, LXIV.  

 ________________________________________________ 

 

 

 

24. Le droit est inspiré par un ensemble de valeurs propre à chaque société qui renvoie 

schématiquement, selon la classification proposée par le Professeur Bergel, à trois types de 

modèles : conservateur, libéral, ou socialiste. La société française, et plus largement la société 

occidentale, ont progressivement évolué vers un système de valeurs libérales, selon lequel « il 

vaut mieux laisser les hommes libres de leurs décisions que de les contraindre (…) ; c’est la 

liberté expressément consacrée ou présumée qui domine le système »49. Dans l’ordre juridique 

français, le modèle libéral – dans lequel l’individu « est bien au centre »50 - est consacré à la 

fois dans le bloc de constitutionnalité et dans le droit international. Ce choix philosophique et 

politique guide ainsi les autorités dans l’adoption des normes : « Juridiquement, cela signifie 

                                                
49 BERGEL Jean-Louis, Théorie générale du droit, 2e éd., Paris, Dalloz, 1989, p. 277.  
50 Dans la théorie du libéralisme politique, LE BONNIEC Nina, La procéduralisation des droits substantiels par 
la Cour européenne des droits de l’homme, Thèse de doctorat de droit, Montpellier, 2015, p. 297. 



 21 

que tout ce qui n’est pas interdit est permis et que toute limitation de la liberté est 

d’interprétation stricte et doit être justifiée »51.  

25. À cet égard, la loi du 11 octobre 2010, par l’interdiction générale et absolue 

qu’elle instaure, ainsi que par ses justifications juridiques, ne s’écarte-t-elle pas de 

ce « modèle libéral » ? Autrement dit, ne traduit-elle pas un infléchissement du droit ? La 

genèse de la loi du 11 octobre 2010 apporte des éléments de réponse, notamment par le biais 

des développements relatifs à la question du fondement juridique de l’interdiction.  

26. Cet infléchissement se traduit par deux phénomènes. D’une part, une mutation du 

contenu des principes de dignité et d’égalité des sexes liée à une axiologie a-libérale (Titre 1). 

D’autre part, un phénomène de distorsion de l’ordre public, révélant la démarche téléologique 

du législateur (Titre 2). Chacun de ces deux phénomènes participe de l’infléchissement du 

droit en ce qu’ils annihilent le fondement axiologique de ces principes, initialement conçus 

dans une perspective de protection des libertés.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
51 BERGEL Jean-Louis, Théorie générale du droit, op. cit., p. 277.  



 22 

 

 

 

 

TITRE 1. LA MUTATION DES PRINCIPES DE DIGNITE 

ET D’EGALITE DES SEXES 

 

 

27. Les principes « plongent leurs racines dans les valeurs » et leur fonction est 

« moins d’orienter directement la conduite des individus que de traduire une option éthique à 

la lumière de laquelle les règles [juridiques]52 peuvent être, quant à elles, interprétées puis 

appliquées ou écartées »53. Les principes de dignité et d’égalité des sexes, consacrés en droit 

français, sont donc nécessairement sous-tendus par un ensemble de valeurs, à l’aune 

desquelles ils doivent être interprétés. Il convient de s’interroger sur le soubassement 

axiologique de ces deux principes (Chapitre 1), qui ont été prépondérants dans la genèse de la 

loi du 11 octobre 2010. Ces deux principes sont mis en œuvre et pensés, en droit positif 

comme dans la doctrine, principalement à partir de leur fondement axiologique libéral. Cela 

s’explique à la fois par l’esprit libéral dans lequel les textes fondamentaux (la Constitution, la 

Déclaration universelle des droits de l’homme, la Convention européenne des droits de 

l’homme) ont été adoptés, et par la consécration de la liberté individuelle – notamment sous 

l’impulsion de la Cour européenne des droits de l’homme. Dans ce cadre, seule l’atteinte aux 

droits ou libertés d’autrui permet de restreindre l’exercice d’une liberté. Cela implique, 

corrélativement, de ne pas apporter de limitations à un comportement qui serait considéré, 

jugé, choquant par la collectivité.  

                                                
52 Les « règles juridiques » sont plus précises que les principes, elles « prescrivent, sous la forme d’énoncés dont 
la teneur déontique est explicite, des modèles de comportement auxquels les destinataires sont tenus de se 
conformer », VIALA Alexandre, « Valeurs et principes (distinction) », in ANDRIANTSIMBAZOVINA Joël et 
al. (dir.), Dictionnaire des Droits de l'Homme, Paris, PUF, 2008, p. 972. 
53 « Si les valeurs se définissent comme des émotions et des préférences qui ne sont ni vraies ni fausses et ne font 
l’objet d’aucune connaissance objective, les principes gravent ces choix éthiques dans le marbre du droit positif 
au point de se présenter à la science du droit, par l’intermédiaire des énoncés qui en sont porteurs, comme un 
objet connaissable. Tandis que les valeurs sont méta-juridiques, les principes qui en sont le reflet s’insèrent dans 
le droit positif », ibid., p. 972.  



 23 

Ainsi envisagés, les principes de dignité et d’égalité des sexes se traduisent, d’une 

part, par l’idée selon laquelle celui qui est digne est celui qui est libre, et, d’autre part, porte 

atteinte à l’égalité des sexes ce qui est imposé à un individu (la femme) en raison de son sexe. 

Par ce prisme, la notion de consentement est fondamentale : l’individu qui agit selon son 

consentement libre et éclairé, et qui ne porte pas atteinte à autrui, ne peut se voir imposer une 

restriction de liberté.  

28. Or, l’étude de la genèse de la loi du 11 octobre 2010 révèle que les principes de 

dignité et d’égalité des sexes ont été mobilisés, le plus souvent, à l’encontre d’une pratique 

prétendument librement consentie54. Si ces deux principes sont naturellement opposables au 

port contraint du voile intégral55, ils sont difficilement envisageables – dans leur acception 

libérale – pour interdire le port consenti du voile intégral. Il est donc légitime de se demander 

si la place prépondérante qu’ils occupent dans la genèse de la loi, comme de possibles 

fondements juridiques de l’interdiction, ne conduit pas à une altération de ces deux principes 

(Chapitre 2). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
54 v. notamment BORGHEE Maryam, Voile intégral en France : sociologie d’un paradoxe, Paris, Michalon, 
2012.   
55 C’est l’objet de l’article 4 de la loi du 11 octobre 2010, qui dispose : « Le fait pour toute personne d'imposer à 
une ou plusieurs autres personnes de dissimuler leur visage par menace, violence, contrainte, abus d'autorité ou 
abus de pouvoir, en raison de leur sexe, est puni d'un an d'emprisonnement et de 30 000 € d'amende. (…) » (art. 
225-4-10 du C. pén.).  



 24 

CHAPITRE 1. L’EMPREINTE DU SYSTEME AXIOLOGIQUE 

LIBERAL SUR LE CONTENU JURIDIQUE DES PRINCIPES DE 

DIGNITE ET D’EGALITE DES SEXES 

 

29. Afin d’appréhender au mieux les principes de dignité et d’égalité des sexes, 

s’intéresser à leur fondement axiologique est nécessaire. En effet, comme tous les principes, 

la dignité et l’égalité des sexes peuvent relever de systèmes de valeurs différents : religieux, 

culturels, philosophiques, politiques, …  

30. Tels que consacrés en droit français, mais également en droit européen et 

international, ces deux principes reposent sur un fondement axiologique libéral (Section 1). 

Dès lors, c’est à la lumière des valeurs libérales qu’ils seront interprétés lors de leur mise en 

œuvre (Section 2).  

 

SECTION 1. LE FONDEMENT LIBERAL DES PRINCIPES DE DIGNITE ET 

D’EGALITE DES SEXES 

 

31. La réflexion autour des principes de dignité et d’égalité des sexes est inépuisable. 

Ces deux principes sont inextricablement liés à la qualité d’être humain. Ils recèlent, par là 

même, une spécificité certaine56 (§1). S’ils peuvent sembler insaisissables au premier abord, 

ces deux principes se caractérisent par leur perspective libérale (§2), laquelle est nécessaire 

pour assurer une cohérence dans l’ordre juridique.  

 

                                                
56 Pour le principe de dignité, v. notamment MBALA MBALA Félicité, La notion philosophique de dignité à 
l’épreuve de sa consécration juridique, Thèse de doctorat de droit, Villeurbane, 2007. Pour le principe d’égalité, 
duquel découle le principe d’égalité des sexes, v. BRIBOSIA Emmanuelle, RORIVE Isabelle, A la recherche 
d’un équilibre entre le droit à l’égalité et d’autres droits fondamentaux, Luxembourg, Commission européenne, 
2010, p. 20, qui s’interroge notamment sur la question de savoir si le principe de non-discrimination est 
supérieur aux autres droits et libertés, p. 20-21. En effet, le principe d’égalité a été consacré à de nombreuses 
reprises, et « il n’a pas été jugé nécessaire de procéder à cette répétition pour d’autres droits et libertés 
fondamentaux, ce qui laisse présumer la spécificité, voire la prééminence, du principe d’égalité par rapport aux 
autres normes constitutionnelles », MELIN-SOUCRAMANIEN Ferdinand, Le principe d’égalité dans la 
jurisprudence du conseil constitutionnel, Paris, Economica ; Aix-en-Provence : PUAM, 1997, p. 32-33. 



 25 

§1. La spécificité des principes de dignité et d’égalité des sexes 

 

32. Initialement, les principes de dignité et d’égalité des sexes sont des principes 

philosophiques. C’est pour cette raison qu’ils sont difficiles à appréhender sur le terrain 

juridique (A). Leur consécration en droit a conduit à s’interroger sur leurs contenus respectifs 

(B).  

 

A. L’appréhension juridique de principes philosophiques 

 

33. À l’origine, les principes de dignité et d’égalité des sexes sont des principes 

philosophiques, la philosophie étant ici entendue comme un « ensemble de conceptions 

portant sur les principes des êtres et des choses (…) »57. Ces deux principes revêtent en effet 

une certaine forme d’immanence, car ils sont « contenu[s] dans un être », l’être humain, et 

« résulte[nt] de la nature même de cet être et non pas d’une action externe »58. En ce sens, le 

principe de dignité59 est inhérent à la qualité d’être humain. Comme l’explique le Professeur 

Jean-Louis Baudouin, « concept philosophique et éthique (…), [la dignité] englobe le respect 

dû à l’être humain dans son essence même, c’est-à-dire en raison de son humanité et de la 

présence chez lui et en lui non seulement d’un corps, mais d’une âme et d’un esprit »60. Dans 

le même sens, le Professeur Nicolas Molfessis rappelle le fondement chrétien de la dignité, 

qui se pense à partir de la transcendance de l’homme et de son humanité intrinsèque61. Dans le 

même ordre d’idées, le Professeur Ferdinand Melin-Soucramanien rappelle que, comme 

chaque droit fondamental, le principe d’égalité62 – duquel découle le principe d’égalité des 

                                                
57 Dictionnaire Larousse, « Philosophie », http://www.larousse.fr/  
58 Dictionnaire Larousse, « Immanent(e) », http://www.larousse.fr/ 
59 La notion de dignité est notamment développée par Kant, v. REBOUL Olivier, « La dignité humaine chez 
Kant », in Revue de métaphysique et de morale, n°2, PUF, 1970, p. 189-217. 
60 BAUDOUIN Jean-Louis, « Préface », in PEDROT Philippe (dir.), Ethique, droit et dignité de la personne : 
mélanges Christian Bolze, Paris, Economica, 1999 ; v. aussi NEIRINCK Claire, « La dignité humaine ou le 
mauvais usage juridique d’une notion philosophique », ibid., la dignité « renvoie à l’essence même de l’être 
humain », p. 39, c’est une notion « philosophique », p. 39-40.   
61 MOLFESSIS Nicolas, « La dignité de la personne humaine en droit civil », in PAVIA Marie-Luce et REVET 
Thierry (dir.), La dignité de la personne humaine, Paris, Economica, 1999, p. 112.  
62 L’égalité « n’est pas un principe juridique comme les autres », ALLAND Denis et RIALS Stéphane (dir.), 
Dictionnaire de la culture juridique, Paris, PUF, 2010, p. 585 et s.  



 26 

sexes – trouve son origine dans un principe « moral », « naturaliste » 63. Comme le principe de 

dignité, le principe d’égalité est inhérent à la qualité d’être humain.  

 

34. Le caractère transcendant de ces deux principes peut expliquer la difficulté à leur 

donner une signification juridique. En effet, le passage de la sphère philosophique à la sphère 

juridique implique nécessairement une définition, a minima, de ce qui est entendu par 

« dignité » ou « égalité des sexes ». Comme se le demande le Professeur Molfessis à l’égard 

du principe de dignité, « prêter à la règle de droit l’aptitude à réaliser la dignité de la personne 

humaine ne signerait-il pas, dans ces conditions, la fin de l’enracinement de la dignité dans 

l’identité intrinsèque de l’homme, pour reconnaître la précarité de la dignité de chacun et la 

nécessité d’en garantir une protection factuelle ? »64. Le Professeur Philippe Pedrot souligne 

quant à lui le « grand péril de cette montée en puissance – au demeurant légitime – de la 

revendication en faveur de la dignité »65. Ainsi, permettre à la règle de droit de fixer des 

limites pour protéger la dignité signifie qu’une norme peut déterminer ce qui est digne et ce 

qui ne l’est pas.  

35. Toutefois, la consécration en droit des principes de dignité et d’égalité des sexes était 

nécessaire, notamment eu égard à l’essor progressif, depuis 1789, des droits de l’Homme66. 

Dans ce cadre, ces deux principes - avant de faire l’objet de règles de droit67 - ont occupé, 

pendant longtemps, la place de principes déclaratoires. Les principes déclaratoires conservent, 

d’une certaine façon, l’immanence des notions en ce qu’ils n’impliquent pas de travail 

définitionnel68. Les travaux du Professeur Melin-Soucramanien peuvent être cités à titre 

d’exemple pour illustrer le passage du principe d’égalité à la sphère du droit : « c’est surtout 

avec les écrits de Jean-Jacques Rousseau et, en particulier, le Contrat social dont il ne faut pas 

oublier que le sous-titre original était Principes du droit public, que l’idée d’égalité quitte le 

                                                
63MELIN-SOUCRAMANIEN Ferdinand, Le principe d’égalité dans la jurisprudence du conseil constitutionnel, 
op. cit., p. 29. 
64 MOLFESSIS Nicolas, « La dignité de la personne humaine en droit civil », art. cit., p. 112. 
65 PEDROT Philippe, « La dignité : principe consensuel ou valeur incantatoire ? », in PEDROT Philippe (dir.), 
Ethique, droit et dignité de la personne, op. cit., p. XV.  
66 A l’égard du principe de dignité, MBALA MBALA Félicité, La notion philosophique de dignité à l’épreuve 
de sa consécration juridique, op. cit., écrit : « La dignité ne se laisse pas réduire à sa dimension méta-juridique, 
elle a besoin du droit. C’est cette force du principe de dignité, cette résistance offerte contre les tentatives de 
déshumanisation qui justifie que le droit se saisisse de la dignité », p. 16.  
67 Les règles de droit, ou « règles juridiques », sont plus précises que les « principes », v. §27 supra.  
68 Comme le souligne le Professeur Borella, la dignité apparaît, après 1945, comme un « axiome », c’est-à-dire 
comme « un principe fondateur non démontré et accepté comme tel, duquel découleront des conséquences 
juridiques », BORELLA François, « Le concept de dignité de la personne humaine », in PEDROT Philippe 
(dir.), Ethique, droit et dignité de la personne, op. cit., p. 30.  



 27 

domaine de l’utopie où elle était jusqu’alors confinée pour entrer dans celui du Droit. Ainsi, 

quand, par une formule fameuse, le Genevois déclare que ‘… c’est précisément parce que la 

force des choses tend toujours à détruire l’égalité que la force de la législation doit toujours 

tendre à la maintenir’, il fonde théoriquement la mutation qui arrache le concept d’égalité à 

ses racines jus naturalistes pour lui donner un ancrage légaliste » et, « de la sorte, justifie 

l’inscription de ce principe dans la plupart des textes constitutionnels français depuis 

1789 »69. Bien sûr, la consécration du principe d’égalité en 1789 n’étend pas cette égalité aux 

femmes70. Néanmoins, le principe d’égalité des sexes est également consacré, initialement, en 

tant que principe déclaratoire71. En déclarant d’une part que tout être humain est digne et, 

d’autre part, que les êtres humains sont tous égaux entre eux, les textes fondateurs72 

préservent le caractère absolu et universel73 de ces deux principes.  

 

36. Cette consécration formelle des principes leur donne une force normative74. Ce faisant, 

le législateur peut être conduit à les protéger, les mettre en œuvre, par le biais de règles 

juridiques plus précises. Or, cette mise en œuvre suppose nécessairement une définition 

préalable : qu’est-ce qu’un être humain digne ? Qu’est-ce qu’un être humain égal aux autres 

ou, plus précisément, comment se conçoit l’égalité entre l’homme et la femme ? Comme le 

souligne le Professeur Claire Neirinck à l’égard de la dignité, « maintenant que le droit l’a 

récupérée, le juriste doit la définir avec soin car la référence a aujourd’hui une valeur 

normative obligatoire »75. L’interprétation se construit ici autour d’une certaine façon de 

concevoir l’être humain et, comme tout travail d’interprétation, peut conduire à attribuer des 

contenus différents à ces principes. 

 

 

                                                
69MELIN-SOUCRAMANIEN Ferdinand, Le principe d’égalité dans la jurisprudence du conseil constitutionnel, 
op. cit., p. 29. 
70 V. ZUBER Valentine, La laïcité en débat : au-delà des idées reçues, Paris, Le Cavalier bleu, 2017, p. 70 et s. ; 
VEYRETOUT Lucie, L’application des droits de l’être humain au sein des groupements religieux, Thèse de 
doctorat de droit, Strasbourg, 2013, p. 15 et s. 
71 v. §46 et s. infra.  
72 Ibid.   
73 La dignité est absolue car le « respect dû à la personne humaine se doit d’être entier, total, non-négociable et 
universel », BAUDOUIN Jean-Louis, « Préface », art. cit. 
74 Sur cette notion v. l’ouvrage THIBIERGE Catherine [et al.] (dir.), La force normative : naissance d’un 
concept, Paris, LGDJ ; Bruxelles, Bruylant, 2009.  
75 NEIRINCK Claire, « La dignité humaine ou le mauvais usage juridique d’une notion philosophique », art. cit., 
p. 39.  



 28 

B. Des principes à contenu variable  

 

37. Schématiquement, les principes de dignité et d’égalité des sexes peuvent se concevoir 

de deux façons76 : ils peuvent être appréhendés comme des « modèle[s] de comportement 

socialement prédéterminé[s] comme acceptable[s] »77 (1), ou comme des vecteurs de la liberté 

individuelle (2).  

 

1. Des modèles de comportement  

 

38. Dans le cadre de cette approche, la dignité est appréhendée comme une « qualité 

opposable à l’homme par des tiers. La dignité devient ici un concept absorbant les obligations 

générales de respect vis-à-vis d’une certaine représentation de ce qu’est l’humanité digne. La 

série d’obligations comprise dans cette approche incombe à tout individu quel qu’il soit et en 

tant qu’il appartient au genre humain »78. L’être humain digne est ainsi celui qui, disposant de 

soi, « ne contrevient pas à un modèle de comportement socialement prédéterminé comme 

acceptable »79. Retranscrite en droit, cette approche légitimerait d’imposer le principe de 

dignité à un être humain pour limiter l’exercice de ses libertés80.  

39. Le principe d’égalité des sexes peut être envisagé sous le même angle, et renvoyer 

à un « modèle de comportement socialement prédéterminé comme acceptable »81. Dans ce 

cadre, l’égalité entre l’homme et la femme peut être reconnue, mais elle n’engendre pas les 

mêmes droits82. Cela s’explique par le fait que les rôles et statuts assignés à l’homme et à la 

                                                
76 Ce sont des termes « polysémiques », MBALA MBALA Félicité, op. cit., p. 14 ; v. également l’ouvrage 
GIRARD Charlotte, HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, La dignité de la personne humaine : recherche sur un 
processus de juridicisation, Paris, PUF, 2005, p. 24 et s.  
77 VEIL Simone, Redécouvrir le préambule de la Constitution : rapport au Président de la République du Comité 
de réflexion sur le préambule de la Constitution, Paris, La documentation française, 2009, p. 93 : cette 
expression est mobilisée à l’égard du principe de dignité, mais elle s’applique également au principe d’égalité 
des sexes.  
78 GIRARD Charlotte, HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, La dignité de la personne humaine : recherche sur 
un processus de juridicisation, op. cit., p. 26-27.  
79 VEIL Simone, Redécouvrir le préambule de la Constitution, op. cit., p. 93.  
80 Il s’agit de « protéger l’individu contre sa capacité de nuisance non seulement à son propre égard (…), mais à 
l’égard du genre humain », v. FRYDMAN Patrick, « Conclusions sous CE, Ass., 27 oct. 1995, Commune de 
Morsang-sur-Orge, Ville d’Aix-en-Provence », RFDA 1995, p. 1204.   
81 VEIL Simone, Redécouvrir le préambule de la Constitution, op. cit., p. 93.  
82 À la fin des années 1990, les « autorités catholiques recommandent des législations garantissant une égalité 
des sexes respectueuse de la différence de vocation entre hommes et femmes », VEYRETOUT Lucie, 
L’application des droits de l’être humain au sein des groupements religieux, Thèse de doctorat de droit, 
Strasbourg, 2013, p. 21.  



 29 

femme sont sexués83, et l’égalité des deux êtres est envisagée par le prisme de leur 

complémentarité. La thèse de Madame Lucie Veyretout apporte de nombreuses précisions sur 

cette approche de l’égalité des sexes84. La consécration de cette approche en droit conduirait à 

une différenciation des droits de l’homme et de la femme, garante de cette complémentarité. 

Corrélativement, cela justifierait une restriction de la liberté de la femme de disposer d’elle-

même.  

 

40. Cette approche des deux principes recèle une complexité évidente : la variabilité 

des contenus qui peuvent être attribués à la dignité et/ou à l’égalité des sexes. En effet, un 

« modèle de comportement » est nécessairement déterminé par un ensemble de facteurs qui 

varient en fonction de considérations morales, religieuses, sociétales, historiques, culturelles. 

Autrement dit, les principes de dignité et d’égalité des sexes sont « relatifs »85 et difficiles à 

définir en amont. La légitimation d’un tel modèle (sur le terrain du droit) comporterait donc 

nécessairement une marge d’incertitude pour le destinataire de la règle de droit. Concernant le 

principe de dignité, le Professeur Molfessis exprime des réserves, craignant qu’au nom de la 

dignité de la personne humaine « la personne devienne objet de spéculation de toutes sortes et 

que le droit, c’est-à-dire la loi aussi bien qu’une règle déontologique, un juge constitutionnel 

comme tout magistrat, s’estime investi de définir ce qui fait l’homme »86. 

 

2. Des vecteurs de la liberté individuelle  

 

41. Cette approche définit le principe de dignité comme une « qualité attachée à la 

personne humaine », en tant que telle, elle « peut être opposée par l’homme à des tiers. De ce 

point de vue, cette conception recouvre l’idée générale de respect dû par les tiers à toute 

personne. (…) elle privilégie le présupposé de l’égalité entre les personnes humaines titulaires 

de la protection qu’offre la dignité. Cette configuration fait de la dignité un ‘marqueur’ de la 

                                                
83 « Se dit d'une différence de comportement entre individus mâle et femelle d'une même espèce en dehors des 
conduites sexuelles », Dictionnaire Larousse, « Sexué », http://www.larousse.fr/  
84 VEYRETOUT Lucie, L’application des droits de l’être humain au sein des groupements religieux, op. cit., p. 
20.  
85 Le Professeur Baudouin explique que la dignité est absolue car « le respect dû à la personne humaine se doit 
d’être entier, total, non-négociable et universel », mais elle est aussi relative car dans le monde contemporain « le 
respect de cette normativité est essentiellement contingent et incertain, parce que continuellement soumis aux 
aléas de facteurs nationaux d’ordre culturel, économique et social », BAUDOUIN Jean-Louis, « Préface », art. 
cit.  
86 MOLFESSIS Nicolas, « La dignité de la personne humaine en droit civil », art. cit, p. 111.  



 30 

personne humaine et permet une égale reconnaissance. (…) Elle présuppose la liberté ou 

l’autonomie conçues dans la théorie politique moderne comme les principes fondateurs de 

tout système politique »87. C’est parce que les êtres humains sont égaux en dignité que cette 

conception rejette tout asservissement - même par l’État - et favorise le consentement propre à 

chaque individu. Il s’agit d’un corollaire naturel de l’égalité, et de la liberté. Dans ce cadre, le 

principe d’égalité des sexes est également interprété par le prisme de la liberté : l’égalité se 

conçoit comme une sphère de liberté maximale, pour la femme autant que pour l’homme.  

42. Les principes de dignité et d’égalité des sexes se rapprochent alors des « droits-

libertés », c’est-à-dire de « la faculté pour chacun d’adopter le comportement avec soi-même 

qui reflète le mieux sa propre dignité [et sa propre égalité des sexes]88 internalisée »89. Cette 

approche conduirait donc à garantir, sur le terrain du droit, la libre disposition de soi à tous les 

êtres humains. Autrement dit, les principes de dignité et d’égalité des sexes sont les 

corollaires de la liberté individuelle : l’être humain digne est celui qui est libre, la femme 

égale à l’homme est la femme qui exerce pleinement ses libertés.  

43. Cette approche des principes de dignité et d’égalité des sexes recèle également une 

difficulté : en accordant à chacun la liberté d’agir selon son propre système de valeurs, elle 

conduit inévitablement à l’émergence de comportements et de pratiques aussi diversifiés que 

le sont les individus. En d’autres termes, cette approche emporte la coexistence de différents 

systèmes de valeurs, ce qui peut être source de tensions. Il convient cependant de nuancer 

cette difficulté car, si l’interprétation des principes est ainsi relative à chaque individu, il 

existe un socle commun : le respect des droits et libertés d’autrui. L’État protège donc 

l’exercice des droits et libertés de chacun, dans la limite du respect des droits et libertés 

d’autrui.  

 

44. Ces deux approches des principes de dignité et d’égalité des sexes traduisent donc 

deux façons différentes de concevoir la liberté individuelle. Si la première réduit la liberté de 

l’individu en lui imposant un modèle de comportement, la seconde consacre la liberté de 

l’individu d’adopter tout type de comportement, sous la seule réserve qu’il ne porte pas 

                                                
87 GIRARD Charlotte, HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, La dignité de la personne humaine : recherche sur 
un processus de juridicisation, op. cit., p. 25-26. 
88 Ajouté par nous.  
89 BAUDOUIN Jean-Louis, « Préface », art. cit. 



 31 

atteinte à autrui90. C’est cette seconde approche que les sociétés contemporaines ont adoptée, 

à la suite d’une évolution sociétale consacrée en droit, « un nouvel espace philosophique où 

l’homme est sans cesse renvoyé à lui-même pour orienter sa vie, individuellement ou 

collectivement »91. Les principes de dignité et d’égalité des sexes ont donc vocation à être 

interprétés par le prisme du postulat libéral.  

 

§2. La perspective libérale des principes de dignité et d’égalité des sexes 

 

45. En France, les principes de dignité et d’égalité des sexes sont consacrés dans des 

textes d’inspiration libérale (A). De ce fait, ils semblent difficilement opposables à un 

individu dans l’exercice de ses libertés (B).  

 

A. La consécration juridique des principes de dignité et d’égalité des sexes  

 

46. Les principes de dignité et d’égalité des sexes ne sont pas toujours inscrits dans les 

mêmes textes, mais ils sont toujours consacrés dans des textes d’inspiration libérale. La 

Déclaration des droits de l’homme et du citoyen (DDHC), adoptée en 1789, ne consacre 

formellement aucun de ces deux principes. Néanmoins, il convient de mentionner l’article 1, 

qui reconnaît l’égalité en droits : « Les hommes naissent et demeurent libres et égaux en 

droits (…) ». Il semble pertinent de citer, de façon complémentaire, l’article suivant de la 

Déclaration de 1789 qui précise que parmi ces « droits » figure, au premier rang, la liberté : 

« Le but de toute association politique est la conservation des droits naturels et 

imprescriptibles de l’Homme. Ces droits sont la liberté, la propriété, la sûreté, et la résistance 

à l’oppression ». La Constitution de 1958 consacre le principe d’égalité92 aux côtés de la 

liberté et de la fraternité, lesquels principes constituent la devise de la République. En 

revanche, le Préambule de la Constitution de 1946, s’il ne fait pas mention du principe de 

                                                
90 Comme le résume le Professeur Pedrot, « l’interrogation sur les limites de l’action humaine est donc au cœur 
de la problématique de la dignité », PEDROT Philippe, « La dignité : principe consensuel ou valeur 
incantatoire ? », art. cit., p. XVII.  
91 Ibid., p. XVI. 
92 La Constitution de 1958 ne consacre pas le principe de dignité. Le comité consultatif pour la révision de la 
Constitution – dit Comité Vedel – préconisait en 1993 d’ajouter à l’art. 66 al. 1 : « chacun a droit au respect de sa 
vie privée et la dignité de sa personne », p. 2580 JO du 16 février 1993 [http://mjp.univ-
perp.fr/france/vedel1993.pdf, consulté en oct. 2016].  



 32 

dignité, reconnaît l’égalité entre les femmes et les hommes (al. 3) : « La loi garantit à la 

femme, dans tous les domaines, des droits égaux à ceux de l’homme ». De surcroît, le 

Préambule « réaffirme solennellement les droits et libertés de l’homme et du citoyen 

consacrés par la Déclaration des droits de 1789 (…) » (al. 1), et se situe donc également dans 

une perspective libérale.  

 

47. La Charte des droits fondamentaux de l’Union européenne, adoptée en 2000, consacre 

ses trois premiers chapitres à la « Dignité » (Chapitre 1), aux « Libertés » (Chapitre 2), et à l’ 

« Égalité » (Chapitre 3). Les trois notions sont donc inextricablement liées les unes aux autres. 

Comme le Préambule de la Constitution de 1946, la Charte des droits fondamentaux reconnaît 

un aspect plus spécifique de l’égalité : l’égalité des sexes. Ainsi, l’article 21 de la Charte 

s’intitule « Non-discrimination » et dispose notamment « Est interdite, toute discrimination 

fondée notamment sur le sexe, (…) » ; et l’article 23 s’intitule « Égalité entre hommes et 

femmes » et dispose notamment que « L’égalité entre les hommes et les femmes doit être 

assurée dans tous les domaines (…) ». La Convention européenne des droits de l’homme ne 

consacre pas le principe de dignité ni le principe d’égalité des sexes. En revanche, par l’article 

14, elle interdit toute discrimination : « La jouissance des droits et libertés reconnus dans la 

présente Convention doit être assurée, sans distinction aucune, fondée notamment sur le sexe, 

(…) ». Or, les droits reconnus par la Convention s’inscrivent tous dans un système 

axiologique libéral – l’intitulé même de la Convention faisant explicitement mention des 

libertés fondamentales93.  

 

48. Enfin, la Déclaration universelle des droits de l’homme (DUDH), adoptée en 1948 par 

l’Assemblée générale des Nations unies, consacre explicitement les principes de dignité94 et 

d’égalité des sexes. Il convient de citer des extraits de ce texte, dans lesquels les valeurs 

libérales sont explicitement mentionnées. L’alinéa 1 du Préambule explique ainsi que « la 

reconnaissance de la dignité inhérente à tous les membres de la famille humaine et de leurs 

droits égaux et inaliénables constitue le fondement de la liberté, de la justice et de la paix dans 

                                                
93 « Convention de sauvegarde des droits de l’Homme et des libertés fondamentales ».  
94 Pour des références exhaustives à la notion de dignité dans les textes et jurisprudences internationaux, lois et 
jurisprudences françaises, v. VEIL Simone, Redécouvrir le préambule de la Constitution, op. cit., p. 86-88 ; v. 
également COSSALTER Philippe, « La dignité humaine en droit public français : l’ultime recours », Revue 
générale du droit, 2014 (Etudes et réflexions ; 4) [https://www.revuegeneraledudroit.eu/blog/2014/11/06/la-
dignite-humaine-en-droit-public-francais-lultime-recours/, consulté le 28/08/2018], p. 2. 



 33 

le monde ». Dans le même sens, l’alinéa 5 rappelle que « dans la Charte les peuples des 

Nations Unies ont proclamé à nouveau leur foi dans les droits fondamentaux de l’homme, 

dans la dignité et la valeur de la personne humaine, dans l’égalité des droits des hommes et 

des femmes, et qu’ils se sont déclarés résolus à favoriser le progrès social et à instaurer de 

meilleures conditions de vie dans une liberté plus grande ». Enfin, les articles 1 et 22 de la 

Déclaration disposent, respectivement : « Tous les êtres humains naissent libres et égaux en 

dignité et en droits (…) », et : « Toute personne, en tant que membre de la société, (…) est 

fondée à obtenir la satisfaction des droits économiques, sociaux et culturels indispensables à 

sa dignité et au libre développement de sa personnalité, grâce à l'effort national et à la 

coopération internationale, compte tenu de l'organisation et des ressources de chaque pays ».  

49. Ces différents extraits démontrent que les principes de dignité et d’égalité des sexes 

sont indétachables du système axiologique libéral. Comme le souligne le Professeur 

Alexandre Viala, la civilisation occidentale, par l’adoption des grands textes tels que la 

DUDH ou la DDHC, a fait des droits de l’homme et des valeurs libérales et humanistes95 une 

base théorique commune.  

 

B. L’inopposabilité des principes de dignité et d’égalité des sexes à l’exercice des libertés 

 

50. Plusieurs raisons expliquent l’impossibilité (théorique) d’opposer les principes de 

dignité et d’égalité des sexes à un individu qui exerce ses libertés sans porter atteinte à autrui.  

51. D’une part, l’ancrage libéral de ces principes doit – devrait – conduire les autorités 

et/ou les juges à les interpréter par ce prisme. Cela impliquerait de s’abstenir d’imposer 

des modèles de comportement aux individus qui exercent, de façon libre et éclairée, leurs 

droits et libertés. C’est d’ailleurs pour cette raison que le Comité Veil n’a pas préconisé 

l’inscription dans la Constitution du principe de dignité, mais celui d’ « égale dignité de 

chacun »96, l’acception la plus libérale. Cette acception laisse plus de place à la liberté de 

l’individu quant à ses comportements et à sa propre conception de la dignité ; elle contribue à 

protéger son autonomie. En ce sens, l’État est moins appelé à réglementer les comportements 

librement choisis.  

                                                
95 VIALA Alexandre, « Valeurs et principes (distinction) », art. cit, p. 973.  
96 VEIL Simone, Redécouvrir le préambule de la Constitution, op. cit., p. 93.  



 34 

52. D’autre part, opposer ces principes à l’exercice des libertés impliquerait une 

hiérarchisation entre les différents droits et libertés. Plus précisément, cela reviendrait à faire 

prévaloir le principe de dignité ou d’égalité des sexes sur la liberté. Comme le relèvent 

Mesdames Emmanuelle Bribosia et Isabelle Rorive97 à l’égard de l’égalité, si « certains 

auteurs ont pu plaider en faveur du caractère premier du droit à l’égalité au motif que le 

principe de non-discrimination a été consacré en vue de définir le contenu propre à chaque 

droit de l’homme, qu’il en constitue en quelque sorte le fondement initial »98, cette démarche 

semble « difficilement défendable en des termes aussi absolus »99. En effet, une telle 

démarche « affiche un parti pris idéologique posant la préséance de l’égalité sur la liberté qui 

est au cœur d’un débat philosophique insoluble et qui est loin de recueillir l’unanimité sur la 

scène politique et juridique. Sur le plan opérationnel surtout, elle ne nous semble pas de 

nature à régler de manière satisfaisante l’ensemble des conflits qui peuvent opposer le droit à 

l’égalité aux autres droits fondamentaux (…) »100. Cela implique de privilégier la conciliation 

des principes à leur hiérarchisation. Corrélativement, cela implique de ne pas se détacher de 

leur perspective libérale101.  

53. Enfin, l’impossibilité de rendre opposables ces deux principes à l’exercice des libertés 

s’explique par la nécessaire cohérence axiologique d’un ordre juridique. Il convient de se 

référer aux travaux du Professeur Viala, qui explicite le cadre libéral dans lequel les principes 

ont vocation à être interprétés. Le Professeur Viala propose un développement dans lequel il 

envisage les valeurs, les principes et les règles juridiques sous forme de pyramide. Les 

valeurs, qui sont au sommet de cette pyramide, peuvent avoir pour fonction d’orienter 

l’interprétation des principes, de graver des « choix éthiques dans le marbre du droit 

positif »102. Autrement dit, la consécration même des principes de dignité et d’égalité des 

sexes dans les textes fondamentaux ne peut se concevoir en dehors de leur assise axiologique 

(libérale), sans laquelle ils n’ont pas d’existence propre. Et, c’est par le prisme de cette 

                                                
97 BRIBOSIA Emmanuelle, RORIVE Isabelle, A la recherche d’un équilibre entre le droit à l’égalité et d’autres 
droits fondamentaux, Luxembourg, Commission européenne, 2010 ; v. notamment p. 20 et s. sur « l’argument 
hiérarchique ».  
98 Ibid., p. 21.  
99 Ibid.  
100 Ibid.  
101 Monsieur Edel note, à l’égard du principe d’égalité, que le modèle classique de l’égalité est le modèle 
originaire légué par les révolutionnaires français en 1789, « à tous points de vue, historique et conceptuel, 
l’interprétation classique est première : pour une grande partie, elle livre les fondations essentielles, structurelles 
et pérennes de l’égalité libérale », EDEL Frédéric, Le principe d’égalité dans la convention européenne des 
droits de l’homme : contribution à une théorie générale du principe d’égalité, Thèse de doctorat de droit public, 
Strasbourg, 2003, p. 38. 
102 VIALA Alexandre, « Valeurs et principes (distinction) », art. cit, p. 972.  



 35 

interprétation que les principes peuvent être mis en œuvre, par le biais des « règles 

juridiques » qui constituent la base de la pyramide. Ces règles juridiques sont plus précises 

que les principes, elles « prescrivent, sous forme d’énoncés dont la teneur déontique est 

explicite, des modèles de comportement auxquels les destinataires sont tenus de se 

conformer »103.  

54. Les valeurs libérales qui sous-tendent les principes de dignité et d’égalité des sexes 

emportent deux conséquences. D’une part, ces deux principes comme tous les principes 

consacrés dans les textes doivent – devraient - être interprétés pour garantir à chacun une 

sphère de liberté maximale104. Dès lors, les règles juridiques édictées sur le fondement de ces 

principes ne peuvent avoir pour objet (ni pour effet) de restreindre l’exercice des libertés 

individuelles105. Cela conduit à la deuxième conséquence : « chaque membre de la société 

peut légitimement revendiquer le droit de vivre selon son propre système de valeurs »106. 

Autrement dit, différents systèmes de valeurs peuvent coexister au sein des sociétés modernes 

qui se définissent, dans les textes nationaux ainsi que dans les textes européens et 

internationaux, comme des sociétés libérales. Évidemment, le rapport aux valeurs n’est jamais 

manichéen, et les sociétés évoluent, mais l’étude de plusieurs éléments de contenu du droit 

positif confirme que la mise en œuvre des principes de dignité et d’égalité des sexes contribue 

à étendre cette sphère de liberté individuelle.     

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
103 Ibid.  
104 Il s’agit d’une « démarche tendant à garantir à chacun la défense de ses droits individuels », ibid., p. 974.  
105 Comme l’explique le Professeur Viala, les sociétés modernes ont fait le choix d’un système de valeurs 
libérales, lesquelles « consacrent pour l’individu une panoplie de libertés individuelles lui permettant de vivre 
selon son propre système de valeurs », ibid., p. 974.  
106 Ibid.  



 36 

SECTION 2. LE CONTENU JURIDIQUE DES PRINCIPES DE DIGNITE ET 

D’EGALITE DES SEXES 

 

55. Si les principes de dignité et d’égalité des sexes sont marqués par un système 

axiologique libéral, il convient de s’interroger sur leur contenu juridique. Comment sont-ils 

mobilisés dans les règles juridiques ? S’il existe effectivement des mesures de restriction de 

libertés justifiées par ces principes, elles sont moins nombreuses aujourd’hui que par le passé 

(§1). De surcroît, l’interprétation libérale des principes de dignité et d’égalité des sexes est en 

expansion en droit positif (§2).  

 

§1. Les modèles de comportement en voie de régression 

 

56. L’étude du droit positif révèle que les principes de dignité (A) et d’égalité des sexes 

(B) sont parfois mobilisés par les autorités ou par les juges pour justifier des restrictions de 

liberté. Toutefois, ces mesures sont relativement peu nombreuses, et concernent des contextes 

précis.  

 

A. Les restrictions de liberté justifiées par le principe de dignité  

 

57. Le principe de dignité permet de restreindre l’exercice de certaines libertés. Il convient 

cependant de distinguer deux types de restrictions : celles qui sont justifiées par l’atteinte 

qu’un tiers porte à autrui (1) et, plus rarement, par l’atteinte qu’un individu se porte à lui-

même (2). 

 

1. Les atteintes à la dignité d’autrui  

 

58. L’article 1 de la loi n° 86-1067 relative à la liberté de communication (dite loi 

Léotard), du 30 septembre 1986, admet la possibilité de restreindre la liberté de 



 37 

communication sur le fondement, entre autres107, du principe de dignité. Dans ce domaine, le 

Conseil supérieur de l’audiovisuel (CSA) exerce un pouvoir de police spéciale, et il lui revient 

de sanctionner les atteintes à la loi. La juridiction administrative a donc été amenée à 

apprécier in concreto le contenu du principe de dignité108, et plusieurs décisions ont admis la 

possibilité de restreindre la liberté de communication sur le fondement de celui-ci. Par 

exemple, la police spéciale du CSA est fondée à sanctionner des propos racistes et antisémites 

proférés par des auditeurs lors d’une émission diffusée par une radio (CE, 9 octobre 1996, 

Association Ici et maintenant109). Dans le même sens, le CSA est fondé à sanctionner des 

propos d’un animateur radio qui se réjouissait de la mort d’un policier lors d’une fusillade 

(CE, 20 mai 1996, Société Vortex110). Le Conseil d’État a également admis la sanction du 

CSA à l’égard de propos tenus à la radio sur l’état de deux cadavres dont les noms avaient été 

révélés à l’antenne (CE, 30 août 2006, Association Free Dom111).  

59. Dans le domaine de la liberté d’expression, le juge administratif ne recourt pas au 

principe de dignité en vertu d’une loi, mais par le biais d’une construction jurisprudentielle. 

Deux cas de figure peuvent être relevés : soit le principe de dignité justifie une restriction de 

la liberté d’expression, soit c’est le principe de dignité comme composante de l’ordre public 

qui permet cette restriction. Dans le cas d’une ordonnance du 9 janvier 2014112, le Conseil 

d’État se fonde sur la seule dignité de la personne humaine pour rejeter le recours exercé 

contre un arrêté préfectoral interdisant le spectacle de Dieudonné. Les propos de caractère 

antisémite, l’incitation à la haine raciale et l’apologie des discriminations et persécutions 

perpétrées pendant la seconde guerre mondiale entraînent également des risques de troubles à 

l’ordre public. 

Dans un arrêt en date du 9 novembre 2015113, la Haute juridiction administrative adopte 

une position similaire, mais justifie la mesure de police sur le principe de dignité comme 

                                                
107 La loi évoque également le pluralisme ou l’ordre public.  
108 V. LLORENS François, « Justice administrative et dignité humaine », RDP 2011, p. 299 ; BONNEFOY 
Olivier, « Dignité de la personne humaine et police administrative », AJDA 2016, p. 418. 
109 CE, 9 octobre 1996, Association Ici et maintenant, n° 173073.  
110 La liberté de communication audiovisuelle peut être limitée « dans la mesure requise notamment par le 
respect de la dignité de la personne humaine et la sauvegarde de l’ordre public », CE, 20 mai 1996, Société 
Vortex, n° 167694. 
111 CE, 30 août 2006, Association Free Dom, n° 276866.  
112 CE, Ord., juge des référés, 9 janvier 2014, Ministre de l’intérieur c/ Société Les Productions de la Plume et 
M. Dieudonné M’Bala M’Bala, n° 374508. 
113 CE, SSR, 9 novembre 2015, Association générale contre le racisme et pour la défense de l’identité française 
chrétienne et SARL Les productions de la Plume et a., n° 376107. 



 38 

composante de l’ordre public114. Ainsi, même en l’absence de troubles matériels à l’ordre 

public, il est possible d’ « interdire une manifestation qui porte atteinte au respect de la dignité 

de la personne humaine »115.  

 

60. Ces différentes décisions, si elles permettent de restreindre l’exercice des libertés sur 

le fondement sur principe de dignité, ne conduisent pas pour autant à imposer un modèle de 

comportement. En effet, d’une part, il semble que le recours à ce principe dans le cadre de 

propos antisémites se justifie, dans la mesure où il a été consacré « en réaction contre les 

débordements du nazisme, qui niait la dignité des hommes »116. D’autre part, dans les 

décisions relatives au rapport complexe à la mort, le recours au principe de dignité peut 

également se justifier car, en son essence, il lie le corps et l’esprit117. Enfin, ces décisions 

concernent toutes le rapport à l’autre : elles admettent les mesures de restriction parce que 

l’exercice des libertés portait une atteinte, bien que non matériellement perceptible, à autrui.  

 

 

 

 

                                                
114 Il convient de noter que le Conseil d’État ne se réfère pas au Préambule de la Constitution de 1946 mais aux 
« valeurs et principes » consacrés par la DDHC et la tradition républicaine, v. notamment GLENARD 
Guillaume, « La dignité de la personne humaine : un ordre de valeurs ? », RFDA 2015, p. 869. 
115 CEDH, 10 novembre 2015, n° 25239/13, Dieudonné M’Bala M’Bala c. France, juge la requête de M. 
Dieudonné contre sa condamnation pour injure irrecevable.  
116 BAUDOUIN Jean-Louis, « Préface », art. cit. Il faut néanmoins souligner que la décision CE, SSR, 9 
novembre 2015, Association générale contre le racisme et pour la défense de l’identité française chrétienne et 
SARL Les productions de la Plume et a., n° 376107 a été critiquée dans la doctrine : le Conseil d’État prend en 
compte, selon le Professeur Waline, des « considérations strictement morales ». En l’absence de risques de 
troubles matériels à l’ordre public, il s’agit d’un « excès de pouvoir du juge » qui « donne à la notion d’ordre 
public un contenu strictement et uniquement moral », WALINE Jean, Droit administratif, Paris, Dalloz, 2016, p. 
370-371 ; contra. : GLENARD Guillaume, « La dignité de la personne humaine : un ordre de valeurs ? », RFDA 
2015, p. 869 : « il n’a pas censuré au nom d’une morale propre, mais au nom d’une morale juridique ». Le 
professeur Glénard voit dans la tradition républicaine une base juridique et non morale (c’est la tradition 
républicaine qui justifie la limite), il définit en ce sens la dignité comme un « ordre de valeurs » car l’action du 
juge administratif ne peut s’inscrire que dans le cadre de la tradition républicaine, et pas dans un ordre moral. Par 
ailleurs, il faut relever que la même décision n’a pas été retenue dans Conseil d’État, Ord., 11 décembre 2014, 
Centre Dumas-Pouchkine des Diasporas et Cultures Africaines, n° 386328, qui rejette la requête d’associations 
qui demandaient l’interdiction d’un spectacle qui mettait en représentation dans des cages des hommes et des 
femmes noirs, à l’instar des « zoos humains » de l’époque coloniale. Ces spectacles auraient pu, sur le fondement 
de la dignité de la personne humaine, être interdits.  
117 Ce qui explique qu’il soit utilisé après la seconde guerre mondiale et le génocide, et actuellement dans le 
débat sur l’euthanasie ou les embryons (début de la vie). Dans ce cadre, la dignité a un lien direct avec l’éthique 
et la bioéthique, v. NEIRINCK Claire, « La dignité humaine ou le mauvais usage juridique d’une notion 
philosophique », art. cit. 



 39 

2. Les atteintes à la dignité de l’individu  

 

61. Certaines jurisprudences admettent le principe de dignité pour justifier des 

interdictions, même lorsque l’exercice des libertés ne porte pas atteinte à autrui. Dans ce 

cadre, la dignité renvoie à un modèle de comportement qui est opposé à l’individu au 

détriment de sa liberté individuelle. Trois exemples peuvent être évoqués, relevés 

respectivement dans les jurisprudences judiciaire, administrative, et européenne.  

 

62. En matière civile, le deuxième alinéa de l’article 16-1-1 du Code civil créé par la loi 

du 19 décembre 2008118 dispose que « les restes des personnes décédées, y compris les 

cendres de celles dont le corps a donné lieu à crémation, doivent être traités avec respect, 

dignité et décence ». Selon le Professeur Philippe Cossalter, c’est « l’expression législative la 

plus spectaculaire du principe de dignité »119. En effet, cet article rejette toute réification du 

corps, toute propriété et toute exploitation commerciale, ce qui en fait « une expression du 

principe de dignité dans son expression la plus absolue »120. Toutefois, le champ d’application 

de cette disposition peut entrer en opposition avec l’exercice de la liberté individuelle. À cet 

égard, un arrêt de la Cour de cassation en date du 16 septembre 2010, Société Encore 

Event121, revêt un intérêt particulier. En effet, par la mise en œuvre de cet article 16-1-1 alinéa 

2, la Cour de cassation aborde indirectement la question de la place du consentement dans le 

cas où un comportement est considéré comme portant atteinte à la dignité. Dans cette affaire, 

« l’exposition de cadavres à des fins commerciales » est condamnée par la Cour de cassation. 

La Cour d’appel avait envisagé deux critères pour condamner l’exposition publique de 

cadavres humains : l’origine licite du corps et le consentement donné par les intéressés. La 

Cour de cassation rejette le pourvoi mais sur un fondement différent : elle fait fi de 

l’argumentation liée au consentement des défunts invoquée par le pourvoi et envisagée sous 

l’angle de la preuve par la Cour d’appel ; elle condamne l’exposition en raison de sa finalité 

commerciale. Si l’accent est ainsi mis sur un autre facteur, la finalité commerciale, le silence 

de la Cour quant à la question du consentement révèle une approche du principe de dignité 

                                                
118 Loi n° 2008-1350 du 19 décembre 2008, relative à la législation funéraire, JORF n° 0296, 20 décembre 2008.  
119 COSSALTER Philippe, « La dignité humaine en droit public français : l’ultime recours », art. cit., p. 3. 
120 Ibid., p. 3.  
121 Cass. civ. (1ère), 16 septembre 2010, n° 09-67.456, arrêt n° 764, Société Encore Event.  



 40 

éloignée de son acception libérale. En effet, en n’accordant pas de place à la liberté 

individuelle, la Cour impose indirectement un modèle de comportement122.  

 

63. Une jurisprudence administrative impose encore plus explicitement le principe de 

dignité – comme composante de l’ordre public123 – à l’exercice d’une liberté individuelle. 

L’exemple de cette position est connu : il s’agit de l’arrêt du Conseil d’État, Ass., 27 octobre 

1995, Commune de Morsang-sur-Orge124.  Le Conseil d’État considère l’interdiction édictée 

par la police municipale à l’égard de la pratique du « lancer de nain » - pourtant librement 

consentie et revendiquée par la personne qui s’y prêtait – comme légitime. « Jusqu’alors, il 

n’y a guère que la jurisprudence relative au port obligatoire de la ceinture de sécurité (CE, 4 

juin 1975) qui avait permis d’illustrer un tel retournement du principe de liberté. Envisagée 

sur le fondement de l’article 4 de la DDHC, la liberté n’a en principe de limite que celle 

d’autrui »125. Il semble que cette décision inscrive la dignité dans le paradigme de l’humanité 

et non dans celui de la liberté, en ce sens « la défense de la dignité n’a plus à faire à l’individu 

‘libre’ mais à l’individu qui appartient à l’humanité. Il en résulte que toute considération 

relative à sa plus ou moins grande liberté n’a plus de raison d’être »126. Cette jurisprudence 

considère que le consentement de l’individu « est en quelque sorte subordonné à sa qualité 

d’humain »127, ce qui revient à lui imposer un « modèle de comportement socialement 

prédéterminé comme acceptable »128.  

Le Professeur Laurence Weil émet deux remarques sur cette jurisprudence : la première 

concerne la nature de l’atteinte portée à la dignité du nain, « il ne s’agit pas d’une atteinte à la 

dignité ressentie par le nain, lequel s’élève au contraire contre l’interdiction qui lui est 

opposée. Ce n’est donc pas le sentiment de soi qui est en cause. C’est en revanche le caractère 

malsain du regard des spectateurs mis en situation de pouvoir se moquer du handicap dans 

                                                
122 V. LOISEAU Grégoire, « De respectables cadavres : les morts ne s’exposent pas à des fins commerciales », 
D. 2010, p. 2750, la Cour de cassation retient la position du législateur, celle de « droit objectif à distance des 
volontés individuelles ».  
123 C’est alors un « nouveau concept de dignité, propre au droit administratif, que le Conseil d’État ne définit 
certes pas mais qu’il érige au rang de nouvelle composante de l’ordre public », CANEDO-PARIS Marguerite, 
« La dignité humaine en tant que composante de l’ordre public : l’inattendu retour en droit administratif français 
d’un concept controversé », RFDA 2008, p. 979.  
124 CE, Ass., 27 octobre 1995, Commune de Morsang-sur-Orge, n° 136727. 
125 COSSALTER Philippe, « La dignité humaine en droit public français : l’ultime recours », art. cit.  
126 EDELMAN Bernard, « La dignité de la personne humaine, un concept nouveau », D. 1997, p. 185.  
127 Ibid. 
128 VEIL Simone, Redécouvrir le préambule de la Constitution, op. cit., p. 93.  



 41 

une démarche voyeuriste. À l’indécence du regard se surajoute la question particulièrement 

sensible du corps chosifié et manipulé »129.  

La seconde remarque concerne la manière dont le droit appréhende le handicap au regard 

de la dignité : « la reconnaissance du handicap peut se faire d’une double manière. Elle peut 

se faire juridiquement : est alors handicapé celui qui répond à un certain nombre de critères 

définis au préalable en fonction de données médicales qui lui permettent de prétendre à des 

aides, notamment financières, fournies par la collectivité publique. Le handicap relève alors 

d’une catégorie juridique déterminée, porteuse d’intérêts collectifs, partie intégrante de 

l’intérêt général. Il a droit dès lors à l’aide de la société pour éviter d’être dans des situations 

où il se trouverait malgré lui dans une situation dégradante (…) c’est là que les implications 

de l’arrêt Commune de Morsang-sur-Orge peuvent prêter à discussion et paraître en 

contradiction avec l’objectif même de protection des personnes concernées. En effet la 

personne de petite taille se voit ici opposer et imposer à elle-même un handicap qu’elle ne 

revendique pas de son propre chef. Cette subjectivité du handicap permet en réalité, sous des 

allures juridiques, son traitement sur un terrain beaucoup plus délicat des mœurs d’une société 

face à la question du normal et de l’anormal, de la différence et de la manière dont elle doit 

être intégrée »130.  

La dimension « morale » de cette décision rejoint l’idée d’une dignité appréhendée 

comme un modèle de comportement, ce qui « se fait » ou non dans la société. Pour autant, 

cette décision est une exception131 ; son considérant de principe ne sera pas repris par la 

suite132. En outre, il convient de souligner qu’un rapport public du Conseil d’État, de 1999133, 

incite le juge administatif à faire du concept de dignité comme extension de l’ordre public un 

usage modéré et rappelle que la dignité peut être liberticide lorsque le juge en impose une 

conception subjective134. 

                                                
129 WEIL Laurence, « La dignité de la personne humaine en droit administratif », in PAVIA Marie-Luce et 
REVET Thierry (dir.), La dignité de la personne humaine, op. cit., p. 102.  
130 Ibid., p. 102-103. Laurence Weil parle également « d’intégrer dans la définition de l’ordre public une 
dimension plus psychologique, relevant de l’ordre des valeurs (…). Ainsi se profile à nouveau le fantôme de 
l’ordre moral (…) », p. 95.  
131 Les conclusions du commissaire du Gouvernement Patrick Frydman le confirment, donc cette jurisprudence 
ne consacre pas un nouveau pouvoir de police administrative, v. FRYDMAN Patrick, « Conclusions sous CE, 
Ass., 27 oct. 1995, Commune de Morsang-sur-Orge, Ville d’Aix-en-Provence », RFDA 1995, p. 1204.   
132 CANEDO-PARIS Marguerite, « La dignité humaine en tant que composante de l’ordre public : l’inattendu 
retour en droit administratif français d’un concept controversé », art. cit., p. 979. 
133 FRANCE. CONSEIL D’ÉTAT, L’intérêt général, Paris, La documentation française, 1999, p. 295.  
134 « Il résulte de tout cela un manque de cohésion et de lisibilité de la notion [de dignité] tour à tour très 
nettement distinguée de l’ordre public, confondue puis intégrée dans celui-ci, ou mélangée à d’autres notions qui 



 42 

64. Enfin, une jurisprudence de la Cour européenne des droits de l’homme admet 

également de restreindre l’exercice de libertés individuelles en vertu du principe de dignité. 

L’arrêt Laskey, Jaggard et Brown contre Royaume-Uni du 19 février 1997135 concerne la 

condamnation par le Royaume-Uni de comportements sadomasochistes librement consentis. 

Si l’arrêt de la Cour ne se réfère pas explicitement à la dignité humaine pour juger conforme à 

la Convention la prohibition par l’État, l’opinion concordante du juge Pettiti s’y réfère136. 

Dans cette affaire, « la seule répression pénale envisageable pour permettre l’incrimination 

des faits de l’espèce ne pourrait donc provenir que d’une loi restreignant la liberté de soi et 

condamnant ainsi certaines pratiques, même consenties, en général – au nom (…) d’un 

principe moral comme celui de ‘dignité de la personne humaine’, par exemple, - et la pratique 

du masochisme en particulier »137. Les décisions rendues dans ces arrêts relèvent pour certains 

d’une « stigmatisation morale (…) suggérant ainsi la nécessité de répondre par la répression 

pénale la plus sévère, même lorsque aucune loi pénale ne les prohibe formellement, à des 

pratiques présentées comme intrinsèquement fautives (…). À l’œuvre dans toutes ces affaires, 

cette stratégie qualificatoire est généralement motivée par la considération pour la ‘dignité de 

la personne humaine’, devenue aujourd’hui référence ultime et automatique de tout discours 

juridique, ou plus exactement pour l’un des usages contemporains du concept, qui permet 

d’opposer à un individu l’obligation de respecter sa propre dignité, dans le but de limiter sa 

liberté dans l’exercice de la disposition de soi »138.  

65. Ainsi, « le propre d’un raisonnement conduit au nom du principe de dignité de la 

personne humaine étant ainsi essentiellement, comme l’illustre avec éclat l’arrêt sur le lancer 

de nain, de justifier l’instauration d’une répression pénale d’une disposition fautive de soi, 

c’est-à-dire de promouvoir une sorte de droit pénal naturel qui viendrait, au mépris flagrant du 

principe positiviste de la légalité des peines, condamner des crimes ou des délits par nature, il 

n’est pas étonnant que cette notion de dignité ait occupé une place centrale dans l’affaire 

                                                                                                                                                   

pourraient parfaitement s’intégrer dans un principe englobant de dignité », WEIL Laurence, « La dignité de la 
personne humaine en droit administratif », art. cit., p. 98. 
135 CEDH, 19 févr. 1997, n° 21627/93, 21628/93, 21974/93, Jaggard et Brown c. Royaume-Uni.  
136 Le juge Pettiti aurait souhaité ajouter au §43 la notation « régulation et sanction de pratiques d’abus sexuels 
même si ceux-ci n’entraînaient pas de dommages corporels mais des atteintes à la dignité ». Il termine son 
opinion par « la protection de la vie privée est la protection de l’intimité et de la dignité de la personne et non la 
protection de l’indignité de celle-ci ni la promotion de l’immoralisme délictuel », Opinion concordante sous ibid.  
137 CAYLA Olivier, « Le plaisir de la peine et l’arbitraire pénalisation du plaisir », in BORRILLO Daniel, 
LOCHAK Danièle (dir.), La liberté sexuelle, Paris, PUF, 2005, p. 93.  
138 Ibid, p. 98.  



 43 

Laskey »139. Hormis la décision de la Cour de cassation, qui date de 2010 – et qui concerne le 

délicat sujet du corps du défunt – les décisions dans lesquelles la dignité est imposée à 

l’individu sont assez anciennes. La promotion progressive de la liberté individuelle et la 

consécration, par la Cour européenne des droits de l’homme, de l’autonomie personnelle, 

contribuent à la régression des modèles de comportement fondés sur une certaine 

interprétation de la dignité140.  

 

B. Une interprétation genrée des comportements  

 

66. Si le Préambule de 1946 garantit à la femme les mêmes droits qu’à l’homme, la 

femme restait, dans les faits, toujours soumise à l’autorité d’un homme (le père, puis le mari). 

L’inégalité de fait entre les hommes et les femmes provient notamment de l’idée selon 

laquelle la femme est un être inférieur à l’homme. Pendant des siècles, cette inégalité – qui se 

traduisait juridiquement par un régime d’incapacité de la femme – a touché tous les domaines 

de la vie, intime et sociale : la vie familiale, la vie professionnelle, la conclusion des contrats, 

… En d’autres termes, les femmes disposaient de peu de droits propres. Comme le souligne le 

Professeur Françoise Dekeuwer-Défossez, « les conséquences civiles de cette égalité 

proclamée devaient encore tarder à venir : le ‘chef de famille’ n’a disparu du droit civil qu’en 

1970 ; l’égalité professionnelle ne sera légalement établie qu’en 1983 ; ce n’est qu’en 1985 

que disparaîtront les dernières inégalités entre les époux dans la gestion du patrimoine 

familial »141. L’égalité en droits a ainsi été progressivement reconnue, et a conduit à la 

disparition (formelle) des modèles de comportement imposés à la femme142.  

67. Toutefois, il est possible de citer deux exemples qui, s’ils ne relèvent pas du principe 

d’égalité des sexes, ont pour conséquence d’imposer un modèle de comportement à la femme.  

                                                
139 Ibid, p. 99. Il convient de préciser que la CEDH, dans l’affaire Laskey, n’a pas fondé l’interdiction sur la 
dignité de la personne humaine mais sur la protection de la santé.  
140 Cela s’ajoute à la difficulté d’appréhender juridiquement le principe de dignité puisque, comme le souligne le 
Professeur Molfessis, il « conjugue deux ‘qualités’ si chères : une forme totalement imprécise et un fondement 
tellement noble. Et l’on pourrait douter alors, à la lecture de certaines décisions rendues au nom de la dignité de 
la personne humaine, que soit en train d’advenir un principe à tout faire, ferment de perturbation du droit 
positif », MOLFESSIS Nicolas, « La dignité de la personne humaine en droit civil », art. cit., p. 111 ; v. aussi 
COSSALTER Philippe, « La dignité humaine en droit public français : l’ultime recours », art. cit. : la dignité 
pourrait constituer un « ultime recours » à l’appui du juge ou du législateur qui souhaite justifier une interdiction 
lorsqu’aucun principe ne le permet.  
141 DEKEUWER-DEFOSSEZ Françoise, L’égalité des sexes, Paris, Dalloz, 1998, p. 8 ; v. aussi Chap. 1 
« L’égalité des sexes au regard des droits personnels et familiaux », p. 19.  
142 Cet état du droit rencontre une exception en 2010, v. §452 et s. infra.  



 44 

68. Le délit de racolage public – actif et passif – a été instauré par une loi de 2003143. S’il 

a été abrogé par une loi de 2016144, cet exemple n’en demeure pas moins intéressant puisque 

c’est à travers les comportements de la femme, et notamment son apparence (vêtements, 

accessoires), que cette infraction a trouvé à s’appliquer145.  

Malgré sa formulation sémantiquement neutre, le racolage passif, qui « repose sur une 

simple attitude ou posture »146, conduit les juges, après les forces de l’ordre, à, très souvent, se 

référer à la tenue vestimentaire de la femme concernée pour caractériser le délit. Ainsi, après 

avoir étudié la jurisprudence, Madame Céline Fercot souligne que « le port d’une tenue 

vestimentaire jugée indécente, provocante ou aguichante est souvent considéré comme une 

attitude répréhensible »147. Lorsqu’une femme est effectivement accusée de racolage, c’est 

souvent par le biais de son apparence. Certes, la Cour de cassation estime que le vêtement 

n’est pas suffisant pour retenir cette qualification, mais plusieurs décisions de Cour d’appel se 

réfèrent clairement à la tenue de la femme. 

Ainsi la Cour d’appel de Paris, le 3 février 2004148 reconnaît le délit de racolage actif pour 

une femme « vêtue d’une mini-jupe noire et d’un tee-shirt ouvert laissant apparaître une forte 

poitrine », ou la Cour d’appel de Toulouse, le 27 juillet 2005149, indique que la femme portait 

une « tenue vestimentaire moulante, c’est-à-dire propre à attirer l’œil des clients 

potentiels »150. Est également condamnée pour délit de racolage passif, par la Cour d’appel de 

Paris, le 9 février 2005151, une femme interpellée par les fonctionnaires de la gendarmerie qui 

l’ont vue « assise sur le siège conducteur, (…) vêtue d’une nuisette non fermée et 

transparente, de couleur rose, laissant apparaître un body en dentelle ». Outre le fait que les 

forces de l’ordre soient les premières à déterminer qui peut ou non être interpellé pour délit de 

racolage – ce qui est déjà un problème puisque ce sont souvent les femmes qui le sont, en 

fonction de leur tenue – il semble que les juges prêtent également une attention particulière à 

la tenue de la femme. Les décisions se réfèrent certes à l’attitude de la femme, ainsi qu’à 

                                                
143  Article 50 de la Loi n° 2003-239 du 18 mars 2003 pour la sécurité intérieure. 
144 Article 15 de la Loi n° 2016-444 du 13 avril 2016 visant à renforcer la lutte contre le système prostitutionnel 
et à accompagner les personnes prostituées (abrogation de l’art. 225-10-1 du CP).  
145 « la jurisprudence relative au racolage public révèle (…) une production genrée de la norme très marquée au 
stade de son application », FERCOT Céline, « Prostitution et racolage au prisme de l’égalité de genre », in 
HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, PICHARD Marc, ROMAN Diane (dir.), La loi et le genre, Paris, CNRS, 
2014, p. 284. 
146 Ibid.  
147 Ibid. 
148 Cour d’appel de Paris, 13e Ch. corr., Sect. 4, 3 février 2004.  
149 Cour d’appel de Toulouse, 3e Ch. corr., 27 juillet 2005.  
150 Interpellée par les policiers « parce qu’en tenue moulante, avec un maquillage très appuyé ».  
151 Cour d’appel de Paris, 13e Ch. corr., Sect. B, 9 février 2005.  



 45 

l’endroit où elle se trouvait lorsqu’elle a été interpellée, mais la référence à la tenue 

vestimentaire de la femme est centrale – elle est presque un élément préalable à la 

caractérisation du délit. Par exemple, dans une décision dans laquelle l’attitude de racolage 

(interpelle le véhicule et discute par la fenêtre) est admise, « le manteau suffit, en quelque 

sorte, à cacher le délit »152.  

Ainsi, bien que la formulation du délit de racolage fut neutre – genderblind – elle eut des 

répercussions directes sur la façon d’appréhender l’apparence de la femme : une tenue légère 

est interprétée, en fonction certes de l’endroit et de l’heure, comme un facteur important du 

délit de racolage. Par là même, « le juge indique implicitement aux femmes la manière dont 

elles doivent se vêtir et se comporter »153.  D’une incrimination genderblind, celle-ci a donc 

pour conséquence de poser une limite à la liberté vestimentaire de la femme.  

 

69. Ce délit a été abrogé par une loi de 2016, mais un autre exemple ayant trait à 

l’apparence de la femme dans l’espace public peut être évoqué. L’unique obligation qui existe 

en la matière est de ne pas être complètement dévêtu dans l’espace public. Pourtant, cette 

obligation ne ressort d’aucun texte juridique154 : « ce sont les détenteurs de la police, 

administrative ou judiciaire, éclairés a posteriori par les juges, qui fixent le curseur de ce qui 

est décent ou non, sous couvert d’éventuels troubles matériels à l’ordre public et du nécessaire 

maintien de la salubrité, de la sûreté et de la tranquillité publiques »155. Comme pour le délit 

de racolage, c’est à travers les contrôles effectués par les forces de police puis par les 

décisions de justice que ressort une contrainte plus importante envers les femmes. En effet, si 

un arrêt du Tribunal administratif de Montpellier156 permet effectivement à un homme d’être 

torse nu, d’autres jurisprudences jugent au contraire qu’une femme dénudée au niveau de la 

poitrine peut voir son comportement limité. Madame Juliette Gaté relève toutes les 

dispositions qui restreignent la liberté de se vêtir et note qu’elles sont essentiellement 

destinées aux femmes : il s’agit principalement des réglementations à la plage ou dans les 

piscines. Il semble utile d’en répertorier quelques-unes : il revient au maire, dans le cadre de 

ses pouvoirs de police, d’ « assurer le maintien du bon ordre et de la décence sur le rivage de 

                                                
152 FERCOT Céline, « Prostitution et racolage au prisme de l’égalité de genre », art. cit., p. 285.  
153 Ibid., p. 286. En outre, il apparaît que, comme pour le délit de racolage lorsqu’il était en vigueur, ce sont les 
forces de police qui déterminent quelles sont les personnes qui tombent sous le coup de cette incrimination. Or, 
« les pratiques policières ciblent presque invariablement les femmes », p. 288.  
154 À distinguer du délit d’exhibition sexuelle, qui se caractérise par l’intention de choquer.  
155 GATE Juliette, « Genre et nudité dans l’espace public », in HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, PICHARD 
Marc, ROMAN Diane (dir.), La loi et le genre, op. cit., p. 684.  
156 TA Montpellier, 18 décembre 2007, Bauer c. commune de la Grande Motte, n° 053863.  



 46 

mer » et à ce titre par exemple « interdire aux baigneurs de se déshabiller et de se rhabiller sur 

les plages et falaises » (CE, Section, Beaugé, 30 mai 1930).  

C’est ainsi le caractère décent d’une tenue qui peut être jugé sur la plage. De nombreux 

arrêtés municipaux le rappellent, et visent souvent les femmes qui manqueraient de 

« décence ». Madame Juliette Gaté rappelle un ancien arrêt de la Cour de cassation, de 

1965157, par lequel une femme avait été pénalement sanctionnée pour avoir joué au ping-pong 

seins nus sur la plage, cette attitude constituant « une exhibition provocante de nature à 

offenser la pudeur publique et à blesser le sentiment moral de ceux qui ont pu en être les 

témoins ».  

Certes, la référence à la pudeur publique et à la morale est beaucoup moins fréquente 

aujourd’hui. Il n’en demeure pas moins que plusieurs dispositions vont en ce sens. Madame 

Juliette Gaté cite ainsi un arrêté municipal de 2006 qui interdit, à « Paris-Plage », le monokini 

et le string, considérés comme des « tenues indécentes ». « Très nombreux sont aussi les 

règlements intérieurs de piscines municipales qui interdisent aux femmes de se baigner seins 

nus alors même que les hommes y sont torses nus »158. Si les termes de ces interdictions 

varient, ils interdisent toujours aux femmes de dévêtir leur poitrine, mais également le port de 

bas de maillot de bain tels que le string, le brésilien ou le tanga. Les exemples sont 

nombreux159 et reflètent une réglementation genrée de la nudité dans ces différents espaces. 

Madame Juliette Gaté conclut que « la logique ayant inspiré les juges de 1965 à propos de la 

jeune femme jouant seins nus au ping-pong n’est pas loin : le sein au repos, passe encore ; le 

sein en mouvement, l’indécence est caractérisée ! Mais quelles circonstances locales 

particulières pourraient expliquer ces variations dans l’appréhension de la décence ? »160.  

 

70. Ces différents exemples révèlent une interprétation genrée des comportements161 : est 

opposé à la femme, parce qu’elle est une femme, un certain « modèle de 

comportement prédéterminé comme acceptable »162. Toutefois, ces exemples demeurent 

                                                
157 Ccass., crim., 22 décembre 1965, n° 65-91.997 ; v. également la condamnation récente d’une activiste 
« Femen » pour exhibition sexuelle, Ccass, crim., 10 janvier 2018, n° 17-80.816.  
158 GATE Juliette, « Genre et nudité dans l’espace public », art. cit., p. 685. 
159 Ibid., p. 685. 
160 Ibid., p. 685. La notion de décence a quasiment disparu du droit pénal : dans le Code pénal, seule la décence 
concernant les funérailles ou les cimetières, ainsi que la décence en termes de diffusion d’image, est maintenue. 
161 D’autres dispositions sont appliquées de façon genrée, comme le délit d’exhibition sexuelle, qui est 
principalement appliqué aux hommes, et aux femmes qui ne répondent pas au stéréotype physique de la femme, 
ibid. 
162 VEIL Simone, Redécouvrir le préambule de la Constitution, op. cit., p. 93.  



 47 

isolés. En effet, avec la suppression du délit de racolage, seule la nudité de la femme est 

encore susceptible d’être limitée.  

 

§2. L’interprétation libérale des principes de dignité et d’égalité des sexes en expansion 

 

71. Ancrés dans une perspective libérale, les principes de dignité et d’égalité des sexes ont 

vocation à être interprétés par ce prisme. L’évolution du droit consacre cette interprétation 

libérale des principes. Cela se traduit, d’une part, par la protection de l’individu contre toute 

atteinte à son autonomie (A) et, d’autre part, par la garantie d’une sphère maximale de liberté 

à la femme comme à l’homme (B).  

 

A. Le principe de dignité : la protection de l’individu contre toute atteinte à son 

autonomie   

 

72. L’autonomie de l’individu ne peut être protégée par une simple déclaration ou une 

reconnaissance de celle-ci. En effet, l’autonomie suppose avant tout des conditions de vie 

dignes (1), qui permettent à l’individu d’évoluer et non de survivre. Si les conditions 

élémentaires de vie sont indispensables à cette autonomie, le XXIe siècle se caractérise par la 

consécration de la liberté de choix de l’individu concernant ses propres comportements (2) : 

par ce prisme, c’est la protection de l’être humain dans son identité, dans son développement 

personnel, dans ses choix, qui est assurée.  

 

1. La protection des personnes vulnérables contre des situations indignes  

 

73. En droit interne, le principe de dignité est pour la première fois mis en œuvre dans la 

décision du Conseil constitutionnel du 27 juillet 1994, dite décision Bioéthique163, qui en fait 

un « principe de valeur constitutionnelle ». Dans cette décision, l’individu n’est pas protégé 

contre lui-même, mais contre des situations indignes. Le Conseil constitutionnel fonde ainsi la 
                                                
163 CC, décision n° 94-343/344 DC, du 27 juillet 1994, Loi relative au respect du corps humain et loi relative au 
don et à l'utilisation des éléments et produits du corps humain, à l'assistance médicale à la procréation et au 
diagnostic prénatal. 



 48 

« sauvegarde de la dignité de la personne humaine contre toute forme d’asservissement et de 

dégradation » (cons. 2) sur le premier alinéa164 du Préambule de 1946165.  

La consécration jurisprudentielle de cette notion suscite deux remarques. D’une part, le 

principe de dignité est resté un principe déclaratoire pendant longtemps parce qu’il renvoie à 

ce qui définit l’être humain. Il est donc possible de considérer que sa mise en œuvre par le 

droit l’ « abaiss[e] » au niveau des autres principes de valeur constitutionnelle, avec lesquels il 

devra être concilié166. D’autre part, au-delà de ce questionnement d’ordre théorique, il 

convient de souligner que la décision sus-citée n’a pas déterminé le contenu ni les conditions 

de mise en œuvre du principe de dignité. De plus, cette mise en œuvre du principe concerne 

un domaine spécifique. La notion de dignité demeure donc indéfinie, et son application en 

droit pourrait se manifester d’une multitude de façons. 

74. Ces observations se confirment à la lecture de la décision du Conseil constitutionnel 

du 19 janvier 1995 relative à la loi sur la diversité de l’habitat167. Sur la base du principe de 

dignité, le Conseil constitutionnel ouvre la porte à la reconnaissance de droits sociaux ; il fait 

de la « possibilité pour toute personne de disposer d’un logement décent (…) un objectif de 

valeur constitutionnelle » (cons. 7) qui découle d’une part des alinéas 10 et 11 du Préambule 

de 1946 (cons. 5) et d’autre part du principe à valeur constitutionnelle « de sauvegarde de la 

dignité de la personne humaine contre toute forme de dégradation » (cons. 6). Cette approche 

de la dignité diffère de celle consacrée dans la décision Bioéthique de 1994 dans la forme (la 

rédaction) et dans le contenu (elles concernent des domaines différents), ce qui la rend encore 

plus « adaptable »168. Si la jurisprudence constitutionnelle ne contribue pas à éclaircir le 

contenu du principe de dignité, ni à prévoir comment il sera mis en œuvre dans les décisions 

                                                
164 « Au lendemain de la victoire remportée par les peuples libres sur les régimes qui ont tenté d'asservir et de 
dégrader la personne humaine, le peuple français proclame à nouveau que tout être humain, sans distinction de 
race, de religion ni de croyance, possède des droits inaliénables et sacrés. Il réaffirme solennellement les droits et 
libertés de l'homme et du citoyen consacrés par la Déclaration des droits de 1789 et les principes fondamentaux 
reconnus par les lois de la République », al. 1 du Préambule de la Constitution de 1946.  
165 Pour une analyse de cette décision, v. notamment MATHIEU Bertrand, « Bioéthique : un juge constitutionnel 
réservé face aux défis de la science », RFDA 1994, p. 1019 ; COSSALTER Philippe, « La dignité humaine en 
droit public français : l’ultime recours », art. cit. p. 7-9 ; PAVIA Marie-Luce et REVET Thierry (dir.), La dignité 
de la personne humaine, op. cit., p. 11. 
166 En l’espèce, le Conseil affirme d’une part l’existence du principe de dignité et rappelle d’autre part le principe 
de liberté individuelle. Ces deux principes ayant valeur constitutionnelle, il faut les concilier. La dignité est donc 
« abaissée », COSSALTER Philippe, art. cit., p. 7. Il convient également de préciser que dans le considérant 10, 
le Conseil rappelle qu’il « ne détient pas un pouvoir d’appréciation et de décision identique à celui du 
Parlement », il ne lui appartient donc pas de remettre en cause les dispositions prises par le législateur. 
L’appréciation in concreto du principe de dignité, lorsqu’il sera prévu dans une loi, reviendra donc aux juges 
administratif et judiciaire.  
167 CC, décision n° 94-359 DC, du 19 janvier 1995, Loi relative à la diversité de l'habitat.  
168 PAVIA Marie-Luce et REVET Thierry (dir.), La dignité de la personne humaine, op. cit., p. 14-15.   



 49 

ultérieures, elle s’inscrit dans le cadre de la protection de l’individu contre les conditions de 

vie qui réduisent, d’une certaine façon, sa qualité d’être humain.  

75. En droit administratif, « ce sont les deux domaines de la police et du service public 

pénitentiaire qui offrent les illustrations les plus intéressantes de la pénétration multiforme du 

principe de dignité dans l’ordre juridique français »169. La logique du principe de dignité tel 

qu’envisagé dans le milieu carcéral rejoint celle retenue pour les conditions de travail ou de 

logement : il s’agit de l’interdiction des situations portant atteinte à la dignité de la personne, 

au sens du respect de la personne170. Le Conseil d’État peut se fonder sur le principe 

constitutionnel de sauvegarde de la dignité de la personne humaine ou tirer ce principe de 

l’article 3 de la Convention européenne des droits de l’homme pour déclarer illégale une 

décision préfectorale171. Dans ces exemples, le juge administratif « met en œuvre en quelque 

sorte ‘par procuration’ un concept de dignité qui n’est pas vraiment le sien »172. Dans un cas 

comme dans l’autre, il protège la dignité de l’individu en situation de vulnérabilité.  

À titre d’illustration, il est possible de citer une décision récente du Tribunal administratif 

de Melun, du 6 avril 2018. La décision statue en faveur d’un détenu du centre pénitentiaire de 

Fresnes parce que « les conditions dans lesquelles se déroulent les promenades des détenus 

(…) excèdent le niveau inévitable de souffrance inhérent à la détention et sont, dès lors, 

attentatoires à la dignité des intéressés »173.  

76. Enfin, en matière pénale, plusieurs lois comportent des références à la dignité. Il 

convient d’évoquer quelques exemples qui, s’ils ne relèvent pas des mêmes domaines, 

soulèvent des interrogations communes. Contrairement aux atteintes à la vie, à l’intégrité 

physique, aux mœurs, à la vie privée, il n’existait pas d’incrimination explicite des atteintes à 

                                                
169 COSSALTER Philippe, art. cit., p. 12. 
170 v. FORT François-Xavier, « La protection de la dignité de la personne détenue », AJDA 2010, p. 2249 ; 
COSSALTER Philippe, art. cit., p. 16-20 ; v. également CE, sect., 6 décembre 2013, M. T., n° 363290 
(conditions de détention, responsabilité de l’État en cas d’atteinte à la dignité humaine) ; CE, SSR, 14 novembre 
2008, El Shennawy, n° 315622 (proportionnalité des fouilles intégrales systématiques aux raisons de sécurité).   
171 L’article 3 de la Conv. EDH est souvent retenu dans les conditions de détention. v. également dans un autre 
domaine : TA de Lyon, 12 juin 1996, n° 9600127, le juge censure une décision préfectorale d’éloignement de 
Madame C. à destination de la Guinée parce que celle-ci devait emmener ses filles, menacées d’excision 
(« mutilation du corps de la femme qui génère des souffrances intenses (…) que, par suite, l’excision pratiquée, 
contre leur volonté, sur une personne ou sur ses enfants, constitue un traitement inhumain ou dégradant au sens 
de l’article 3 de la Convention européenne (…) »).  
172 CANEDO-PARIS Marguerite, « La dignité humaine en tant que composante de l’ordre public : l’inattendu 
retour en droit administratif français d’un concept controversé », RFDA 2008, p. 979. 
173 TA Melun, 6 avril 2018, n° 1503550.  



 50 

la dignité de la personne avant 1992174. Le Livre II relatif aux crimes et délits contre les 

personnes contient désormais un chapitre V intitulé « Des atteintes à la dignité de la 

personne ». Plusieurs atteintes à la dignité de la personne y sont prévues : les discriminations 

(section 1), les conditions de travail et d’hébergement (section 3), le respect dû aux morts 

(section 4175).  

Précisément, la loi visant à lutter contre la concurrence sociale déloyale, du 10 juillet 2014 

(loi n° 2014-790) contient une référence à la dignité dans son article 4 : les conditions 

d’hébergement collectif incompatibles avec la dignité humaine mentionnées à l’article 225-14 

du Code pénal doivent être contrôlées et cesser. Il en est de même en matière de logement : la 

loi de mobilisation pour le logement et la lutte contre l’exclusion, du 25 mars 2009 (loi n° 

2009-323) fait référence à la dignité : les conditions d’accueil et d’hébergement doivent être 

conformes à la dignité de la personne humaine. Dans ces deux exemples, le terme de dignité 

renvoie à la notion de décence176 ou de respect. La deuxième section de ce chapitre V 

incrimine le proxénétisme sous ses différentes formes (articles 225-5 et suivants).  

 

La loi en faveur de l’égalité réelle entre les femmes et les hommes du 4 août 2014 (loi 

n°2014-873) se réfère également au principe de dignité. Le titre III de la loi s’intitule ainsi 

« Dispositions relatives à la protection des personnes victimes de violences et à la lutte contre 

les atteintes à la dignité et à l'image à raison du sexe dans le domaine de la communication », 

et contient un chapitre III « Dispositions relatives à la lutte contre les atteintes à la dignité et à 

l'image à raison du sexe dans le domaine de la communication » dans lequel l’article 58 

prévoit l’interdiction des concours de « mini-miss » pour les enfants de moins de 13 ans, ainsi 

qu’un régime d’autorisation préalable pour les concours de beauté des enfants entre 13 et 16 

ans.  

77. Ces exemples, bien que ne relevant pas des mêmes domaines, soulèvent deux 

réflexions communes. D’une part, il apparaît que les incriminations pénales sur le fondement 

                                                
174 Pour des éléments de réflexion sur droit pénal et dignité de la personne, v. KOERING-JOULIN Renée, « La 
dignité de la personne en droit pénal », in PAVIA Marie-Luce et REVET Thierry (dir.), La dignité de la 
personne humaine, op. cit., p. 67.  
175 La personne défunte conserve sa dignité de personne humaine, v. notamment l’article 225-17 du Code pénal, 
qui incrimine toute atteinte à l’intégrité du cadavre, ainsi que toute atteinte à la dignité de la mémoire ; « en 
termes de dignité humaine le progrès accompli est ici symboliquement considérable : le mort ne fait plus de celui 
qu’elle frappe une sorte d’être sans racines, ni attaches ; elle lui conserve intact son statut d’être intégré dans un 
groupe social déterminé », ibid., p. 73.  
176 COSSALTER Philippe, « La dignité humaine en droit public français : l’ultime recours », art. cit., considère 
que le terme de dignité est synonyme de décence dans ces différents exemples.  



 51 

de la dignité semblent protéger les personnes vulnérables : les personnes en situation de 

dépendance économique ne sont pas en mesure de faire valoir leurs prétentions (logement, 

conditions de travail) du fait de leur situation de besoin ; comme le proxénétisme, il s’agit 

d’une contrainte. Il en est de même pour les enfants : leur jeune âge ne leur permet pas 

d’exprimer un consentement libre et éclairé ; il faut donc les protéger. C’est donc 

l’asservissement de la personne qui est condamné. En effet, a contrario, la prostitution est 

tolérée, et les concours de beauté pour les personnes majeures ne sont pas interdits. Le droit 

pénal protège donc, au nom de la dignité, les personnes qui ne sont pas en état d’exprimer un 

consentement libre pour diverses raisons de dépendance économique, minorité, ou 

vulnérabilité.  

 

D’autre part, une réflexion plus générale sur l’opportunité du recours au principe de 

dignité de la personne humaine en droit pénal peut être formulée. En effet, il est possible de 

considérer que la majeure partie des lois pénales ont vocation, d’une manière ou d’une autre, à 

protéger la dignité de la personne ; et cela même en l’absence de référence explicite à la 

dignité. Ainsi, de nombreuses infractions auraient pu relever des atteintes à la dignité : les 

crimes contre l’humanité, le harcèlement sexuel et, de façon générale, « c’est l’ensemble des 

atteintes sexuelles qui auraient été particulièrement bien à leur place au sein des atteintes à la 

dignité »177. En ce sens, la référence à la dignité peut paraître symbolique car elle n’apporte 

rien au fond ou à la forme des infractions ; « ainsi, le proxénétisme demeure-t-il une atteinte 

(…) à la liberté sexuelle, la discrimination reste-t-elle une atteinte à l’égalité entre les 

individus, et la violence de sépulture reformulée, une atteinte au respect dû aux morts et à leur 

mémoire … (…) le concept de dignité apparaît trop souvent comme le doublon d’autres 

valeurs pénalement protégées, rôle qu’il joue d’autant plus aisément que le flou qui l’entoure 

rend délicate sa traduction en une norme incriminatrice »178.  

 

 

 

 

2. La consécration de l’autonomie personnelle  
                                                
177 KOERING-JOULIN Renée, « Dignité de la personne en droit pénal », art. cit., p. 78 et p. 81-82. 
178 Ibid., p. 82-83.  



 52 

 

78. La Cour européenne des droits de l’homme a consacré très tôt la perspective libérale 

du principe de dignité. Dans l’arrêt CEDH, 22 novembre 1995, S. W. c./ Royaume-Uni179, la 

Cour fait de la dignité et de la liberté humaines l’essence même des objectifs fondamentaux 

de la Convention (§44). Dans l’arrêt Goodwin c./ Royaume-Uni du 11 juillet 2002180, la Cour 

réitère sa position selon laquelle « la dignité et la liberté de l’homme sont l’essence même de 

la Convention » (§90) et met directement en lien ces principes avec l’article 8 de la 

Convention « où la notion d’autonomie personnelle reflète un principe important qui sous-

tend l’interprétation des garanties de cette disposition, la sphère personnelle de chaque 

individu est protégée, y compris le droit pour chacun d’établir les détails de son identité d’être 

humain » (§90). Dans cette affaire relative à l’impossibilité pour une personne transsexuelle 

de se marier, la Cour insiste sur le lien entre dignité et liberté. En ce sens, « on peut 

raisonnablement exiger de la société qu’elle accepte certains inconvénients afin de permettre à 

des personnes de vivre dans la dignité et le respect, conformément à l’identité sexuelle choisie 

par elles au prix de grandes souffrances » (§91)181. Enfin, l’arrêt K. A. et A. D. contre 

Belgique du 17 février 2005182 peut être mis en parallèle de l’arrêt Laskey précédemment cité 

puisqu’il s’agissait également d’un contexte de pratiques sadomasochistes. Si le 

gouvernement alléguait des atteintes à la dignité de la personne humaine, la Cour ne s’y réfère 

pas et renouvelle la position adoptée dans l’arrêt Goodwin : « l’article 8 de la Convention 

protège le droit à l’épanouissement personnel, que ce soit sous forme du développement 

personnel (…) ou sous l’aspect de l’autonomie personnelle qui reflète un principe important 

qui sous-tend l’interprétation des garanties de l’article 8 » (§83).  

 

 

 

                                                
179 CEDH, 22 novembre 1995, S. W. c. Royaume-Uni, n° 20166/92.  
180 CEDH, 11 juillet 2002, Goodwin c. Royaume-Uni, n° 28957/95. 
181 Pour une étude approfondie de la notion d’autonomie personnelle, v. LAGARDE Emmanuelle, Le principe 
d’autonomie personnelle, Etude sur la disposition corporelle en droit européen, Thèse de doctorat de droit privé, 
Pau, 2012. 
182 CEDH, 17 février 2005, K.A. et A.D. c. Belgique, n° 42758/98 et 45558/99. 



 53 

La libre disposition du corps humain fait ainsi partie intégrante de la notion d’autonomie 

personnelle183 : c’est l’absence de consentement dans la pratique litigieuse qui peut justifier 

une ingérence. À cet effet, la Cour exerce un contrôle rigoureux sur le libre arbitre des 

partenaires au moment des faits. 

79. Si les faits de l’espèce concernent le domaine de l’intimité sexuelle, la règle posée est 

plus générale : la consécration de l’autonomie personnelle permet d’exclure tout modèle de 

comportement qui serait opposable à l’individu en vertu du principe de dignité. Ce faisant, la 

dignité de l’homme ne renvoie plus seulement à ce qui est inhérent à tous les êtres humains, 

c’est également la reconnaissance de la singularité de chacun. L’individu digne n’est plus 

uniquement l’être qui appartient au genre humain, c’est également l’être dans tout ce qu’il a 

de plus singulier.  

 

B. Le principe d’égalité des sexes : la garantie d’une sphère de liberté maximale pour la 

femme et pour l’homme  

 

80. Le principe d’égalité peut être défini comme « un principe d’après lequel tous les 

individus ont, sans distinction de personne, de race ou de naissance, de religion, de classe ou 

de fortune, ni, aujourd’hui, de sexes184, la même vocation juridique au régime des charges et 

droits que la loi établit » ou comme un « idéal d’égalité effective (économique, instruction, 

…) que les règles et institutions tendraient progressivement à réaliser, en atténuant les 

inégalités de fait »185. Le principe d’égalité des sexes apparaît donc comme un objectif à 

atteindre. Stricto sensu, cela signifie que l’État doit garantir à la femme le même statut 

juridique que celui dont dispose l’homme.  

                                                
183 La notion d’autonomie personnelle a été évoquée par la Cour dans d’autres arrêts, sous l’angle notamment de 
la protection de la vie privée au titre de l’article 8 de la Convention. Les arrêts CEDH, 17 février 2005, K.A. et 
A.D. c. Belgique, n° 42758/98 et 45558/99 et CEDH, 22 oct. 1981, Dudgeon c. Royaume-Uni, n° 7525/76, 
protègent les comportements sexuels au titre de la vie privée. L’arrêt CEDH, 3 avr. 2001, Keenan c. Royaume-
Uni, n° 27229/95, concerne un suicide en prison : l’État doit veiller à la sécurité des détenus mais ne peut les 
mettre sous surveillance constante au risque de porter atteinte à leur vie privée, mise en lien avec l’autonomie 
personnelle. Enfin, l’arrêt CEDH, 29 avr. 2002, Pretty c. Royaume-Uni, n° 2346/02, rappelle le principe de 
l’autonomie personnelle en matière médicale : imposer un traitement médical à un patient sans son consentement 
est une atteinte à l’article 8. Dans l’arrêt CEDH, 8 nov. 2011, V. C. c. Slovaquie, n° 18968/07, la Cour réaffirme 
que la dignité et la liberté sont l’essence même de la Convention et que « dans le domaine de l’assistance 
médicale, même lorsque le refus d’accepter un traitement particulier risque d’entraîner une issue fatale, 
l’imposition d’un traitement médical sans le consentement du patient s’il est adulte et sain d’esprit s’analyserait 
en une atteinte au droit à l’intégrité physique de l’intéressé » (§105, v. également §107 et 112).  
184 Souligné par nous. 
185 CORNU Gérard (dir.), Vocabulaire juridique, 12e éd., Paris, Presses universitaires de France, 2017.   



 54 

81. Ce n’est que par le biais de réformes successives que le droit a rééquilibré les droits de 

l’homme et de la femme ; sur ce sujet, « il faut bien relever que le droit est encore largement 

en avance sur les mœurs »186. Par ces réformes, le droit attribue les mêmes droits à toutes et à 

tous : cette forme première de l’égalité est nommée l’égalité en droits. Mais cette égalité 

formelle n’est pas suffisante et les femmes revendiquent également une égalité concrète187 ; 

« en effet, donner des droits identiques à des personnes qui sont dans une situation concrète 

d’inégalité ne permet pas de réduire cette inégalité de base. La problématique de l’égalité des 

sexes rejoint ici le questionnement général (…) relatif à la notion même d’égalité. En tous cas, 

il paraît acquis qu’un traitement strictement identique ne peut pas toujours être considéré 

comme suffisant »188.  

82. De surcroît, le principe d’égalité des sexes ne peut se concevoir en dehors du cadre 

libéral dans lequel il s’inscrit. Le législateur doit donc intervenir pour garantir, de façon 

concrète, à la femme d’exercer ses libertés. Pour ce faire, le législateur est intervenu, par 

l’adoption de différentes lois, sur des éléments concrets de l’égalité homme-femme : soit elles 

font cesser une situation de contrainte, que celle-ci se manifeste par une inégalité factuelle 

(rémunération, parité, …), ou par une contrainte d’un individu à l’égard d’un autre individu en 

raison de son sexe (proxénétisme, violences, harcèlement,…). Le principe d’égalité des sexes 

renvoie ainsi à des branches juridiques diverses, mais toutes s’inscrivent dans une perspective 

libérale.    

83. La loi du 4 août 2014 pour l'égalité réelle entre les femmes et les hommes (n° 2014-

873) s’inscrit également dans cette perspective189. L’article 1 de la loi révèle la diversité des 

actions prévues : lutte contre les violences faites aux femmes, prévention et lutte contre les 

stéréotypes sexistes, maîtrise de la sexualité, lutte contre la précarité, garantie de l'égalité 

professionnelle et salariale, partage équilibré des responsabilités parentales, … Les différentes 

                                                
186 « L’une des manifestations les plus évidentes de cette discordance est la difficulté pour les épouses de se faire 
appeler par leur ‘nom de jeune fille’ », DEKEUWER-DEFOSSEZ Françoise, L’égalité des sexes, op. cit., p. 29.  
187 Cette dualité est la même que la dualité inhérente au principe même d’égalité : égalité « dans » et « devant » 
la loi donc égalité réelle (égalité par le droit) et égalité formelle (égalité en droit), v. MELIN-SOUCRAMANIEN 
Ferdinand, Le principe d'égalité dans la jurisprudence du Conseil constitutionnel, op. cit., p. 31.  
188 DEKEUWER-DEFOSSEZ Françoise, L’égalité des sexes, op. cit., p. 13. Elle indique également : « la 
survivance, et même la reviviscence des réticences face à l’égalité des sexes tient peut-être pour partie aux 
difficultés de conceptualisation et d’application du principe même d’égalité des citoyens », p. 1.  
189 Cette loi « inaugure, en France, une nouvelle stratégie », en associant mesures spécifiques et logique 
transversale (approche dite « intégrée » ou de mainstreaming), v. REGINE, « Commentaire de la loi pour 
l'égalité réelle entre les femmes et les hommes n° 2014-873 du 4 août 2014 », D. 2014, p. 1895.  



 55 

dispositions ont ainsi vocation à agir sur des moments concrets de la vie quotidienne, dans 

lesquels les femmes sont en situation de vulnérabilité parce qu’elles sont des femmes190.  

84. Ces actions en faveur de l’égalité réelle entre les hommes et les femmes sont 

complétées par les actions menées par le Secrétariat à l’égalité femmes-hommes depuis le 

début de l’année 2018191. Précisément, un projet de loi renforçant la lutte contre les violences 

sexuelles et sexistes a été présenté le 21 mars 2018 au Conseil des ministres192, et le texte de 

loi a été promulgué le 3 août 2018. Ses quatre points principaux sont : l’allongement du délai 

de prescription applicable aux crimes commis sur mineurs, en le portant à 30 ans à compter de 

la majorité de la victime ; le renforcement de la pénalisation des abus sexuels commis sur 

mineurs de 15 ans ; l’élargissement de la définition du harcèlement pour permettre la 

répression des « raids numériques » ; la répression du harcèlement dit « de rue » en créant une 

nouvelle infraction, « l’outrage sexiste ».  

Ces différentes mesures ont vocation à faire cesser les atteintes, aussi diverses soient-elles, 

envers les femmes et, corrélativement, à leur garantir une sphère de liberté maximale.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
190 v. PORTMANN Anne, « Les principales dispositions de la loi sur l'égalité femmes hommes », Dalloz 
actualité, 1 septembre 2014.  
191 http://www.egalite-femmes-hommes.gouv.fr/le-secretariat-d-etat/ 
192 v. DUFOURQ Pauline, « Les propositions du projet de loi renforçant la lutte contre les violences sexuelles et 
sexistes », Dalloz actualité, 28 mars 2018. 
 



 56 

Conclusion du Chapitre 1. 

 

85. Les notions de dignité et d’égalité des sexes peuvent être définies à partir de 

différentes conceptions philosophiques. Leur consécration en droit, et la force normative 

qu’elles acquièrent alors en tant que principes, impliquent de connaître leur soubassement 

axiologique. S’il existe effectivement des exemples dans lesquels les principes de dignité 

et/ou d’égalité des sexes sont interprétés de façon à être opposés à l’individu dans l’exercice 

de ses libertés, il apparaît que le droit positif favorise une interprétation libérale de ces 

principes. Dans ce cadre, ils contribuent à garantir la liberté de l’individu. En outre, l’essor 

des droits de l’Homme s’inscrit dans ce paradigme libéral : l’individu dispose d’une sphère de 

liberté limitée par la seule atteinte aux droits et libertés d’autrui. Si l’objectif initial était ainsi 

de garantir à chaque être humain, parce qu’il est être humain, l’exercice de ses droits et 

libertés, il semble que cette garantie soit aujourd’hui étendue. En effet, notamment par le biais 

de l’autonomie personnelle, les êtres humains sont aujourd’hui non seulement appréhendés 

par ce qui leur est commun (leur humanité), ils sont également appréhendés dans leur 

singularité.  

86. Le système de valeurs libérales, parce qu’il conduit à accepter une coexistence de 

valeurs différentes au sein d’une même société, tend nécessairement à accepter la singularité 

de chaque être humain, tant du point de vue de ses valeurs que de ses comportements. 

Évidemment, deux conditions essentielles doivent être respectées. D’une part, l’individu ne 

peut, dans l’exercice de ses droits et libertés, porter atteinte aux droits et libertés d’autrui ni à 

l’ordre public. D’autre part, cela suppose que l’individu agisse de façon entièrement libre. 

Cette seconde condition revêt une difficulté majeure, puisqu’un individu est toujours soumis à 

diverses influences (sociales, familiales, …).  

87. Si le droit prend implicitement acte de ce que ces influences sont communes à tous 

– l’individu est présumé libre en l’absence de contraintes avérées – la détermination de la 

liberté de l’individu semble demeurer le nœud du problème dans la genèse de la loi de 2010. 

En effet, bien que cela ne soit pas toujours explicitement précisé, l’approche a-libérale 

adoptée pour motiver l’adoption de la loi du 11 octobre 2010 résulte de l’idée selon laquelle 

une femme ne peut librement consentir à se voiler intégralement. Cet horizon conduit à altérer 

les principes de dignité et d’égalité des sexes, puisqu’ils ne s’inscrivent plus dans le registre 

de la protection de la liberté individuelle. 



 57 

CHAPITRE 2. L’ALTERATION DES PRINCIPES DE DIGNITE ET 

D’EGALITE DES SEXES DANS LA GENESE DE LA LOI DU 11 

OCTOBRE 2010 

 

 

88. L’étude de la genèse de la loi du 11 octobre 2010 révèle deux éléments qui, de 

façon complémentaire, conduisent à l’altération des principes de dignité et d’égalité des sexes. 

D’un côté, ces principes sont mobilisés par le biais de postulats193 : l’idée selon laquelle le 

voile intégral, puis la dissimulation du visage, portent atteinte aux principes de dignité et/ou 

d’égalité des sexes procède d’une affirmation présentée comme une vérité générale. Ainsi 

présenté, ce raisonnement nie à l’individu la possibilité de faire un choix (y compris celui de 

renoncer à une certaine approche des principes de dignité et d’égalité des sexes) et restreint 

par là même sa liberté. Ainsi, en imposant ces deux principes à l’exercice d’une liberté, ces 

postulats nient leur fondement libéral.  

89. D’un autre côté, de façon complémentaire, l’altération des principes de dignité et 

d’égalité des sexes réside dans la faiblesse tout autant que l’hétérogénéité des éléments de 

contenu attribués à ces deux principes. En effet, les éléments de définition relevés dans les 

corpus étudiés194 se caractérisent par de multiples confusions : parfois, alors même que la 

signification juridique des principes est expliquée, ceux-ci demeurent mobilisés comme des 

fondements de l’interdiction – ce qui est contradictoire ; parfois, les déclarations ou les 

rapports dégradent les notions de dignité et d’égalité des sexes en leur attribuant des éléments 

de contenu qui diffèrent de l’approche adoptée en droit positif.  

90. La confusion est telle qu’elle est un obstacle à l’appréhension du courant 

axiologique auquel se rattacheraient désormais les principes de dignité et d’égalité des sexes. 

En somme, le raisonnement par postulat (Section 1) participe de la dégradation des principes 

juridiques de dignité et d’égalité des sexes (Section 2).  

                                                
193 Le postulat se définit comme une « proposition que l’on demande d’admettre avant un raisonnement, que l’on 
ne peut démontrer et qui ne saurait être mise en doute », Dictionnaire Larousse, « Postulat », 
http://www.larousse.fr/ 
194 v. §20 supra.  



 58 

SECTION 1. UN RAISONNEMENT PAR POSTULAT NIANT LE FONDEMENT 

LIBERAL DES PRINCIPES 

 

91. Les principes de dignité et d’égalité des sexes sont prépondérants dans le 

processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010. Ils sont mobilisés par le biais de 

plusieurs postulats : le voile intégral, puis la dissimulation du visage (ci-après ‘le 

comportement visé par l’interdiction’) portent atteinte à la dignité (§1), le comportement visé 

par l’interdiction porte atteinte à l’égalité des sexes (§2), le comportement visé par 

l’interdiction porte une atteinte simultanée à la dignité et à l’égalité des sexes (§3).  

92. Ces différents postulats suscitent trois remarques, qui interagissent. Premièrement, 

ces postulats sont aussi présents avant qu’après l’Étude du Conseil d’État, alors même que 

celui-ci souligne que ces deux principes ne sont pas envisageables, sur le plan juridique, pour 

interdire le comportement visé par l’interdiction. Deuxièmement, ces postulats sont invoqués 

à l’égard du port du voile intégral, mais également à l’égard de la « dissimulation du visage ». 

Enfin, certaines positions tentent de présenter les deux principes de dignité et d’égalité des 

sexes comme de possibles fondements juridiques de l’interdiction ; lorsque tel n’est pas le 

cas, ces principes constituent, à tout le moins, des motivations profondes de l’interdiction195.  

93. Il convient, avant de clarifier la place qu’occupent ces postulats dans la genèse de 

la loi, de préciser la méthode adoptée : pour appréhender au mieux le cheminement de ces 

principes, il semble pertinent de procéder à une distinction entre les différents corpus étudiés : 

les déclarations politiques relayées par la presse, les rapports parlementaires, et les débats 

parlementaires. Les déclarations politiques relayées par la presse permettent aux citoyens de 

rester informés de l’évolution d’une problématique, en l’espèce la volonté d’interdire le port 

du voile intégral. Les rapports parlementaires ont vocation à éclairer la problématique, et à 

préparer les discussions en séance publique. Enfin, les débats parlementaires constituent le 

moment clé durant lequel un projet ou une proposition « politique » devient une règle de 

droit. Leur analyse permet donc de se saisir, au plus près, de l’esprit et des motivations de 

vote du texte. 

                                                
195 La distinction entre le « fondement juridique » et la « motivation » tient au fait que le fondement juridique 
peut justifier, sur le plan juridique, une restriction de liberté ; la motivation renvoie aux « raisons, intérêts, 
éléments qui poussent quelqu’un dans son action » (Dictionnaire Larousse, « Motivation », 
http://www.larousse.fr/) et n’a pas de place sur le terrain du droit.  



 59 

 

§1. Le comportement visé par l’interdiction, constitutif d’une atteinte au principe 

de dignité 

 

94. En droit positif, le principe de dignité est essentiellement interprété dans une 

perspective libérale. En revanche, dans la genèse de la loi du 11 octobre 2010, il est opposé à 

l’exercice des libertés. Il lui est donc attribué un sens différent de sa signification juridique. 

En dépit de cela, aucun argument n’est avancé pour décrire ou expliquer les raisons de cette 

mutation : la mutation se manifeste par la récurrence de l’affirmation catégorique selon 

laquelle le voile intégral - ou la dissimulation du visage - est une atteinte au principe de 

dignité, emportant interdiction. Ce postulat occupe une place prépondérante dans les 

déclarations politiques (A), mais également dans les rapports parlementaires (B) et les débats 

parlementaires (C) précédant le vote de la loi.  

 

A. La dignité dans les déclarations politiques  

 

95. Les déclarations politiques rapportées dans les médias révèlent une utilisation de la 

notion de dignité très éloignée de son acception libérale. Si cela n’est pas problématique en 

soi, cela le devient lorsque la lecture des différents articles laisse à penser que le principe de 

dignité est le fondement juridique de l’interdiction – alors même que l’état du droit positif ne 

le permet pas. La récurrence de ce type de déclarations emporte comme conséquence un 

appauvrissement de la conception libérale, et juridique, du principe de dignité, mais véhicule 

également l’idée – inexacte – selon laquelle l’interdiction pourrait être fondée sur ce principe.  

 

96. Dès décembre 2009, les députés de l’Union pour un mouvement populaire (UMP)  

annoncent leur volonté d’interdire le voile intégral. Monsieur Eric Besson, alors ministre de 

l’Immigration, se déclare déterminé à bannir totalement le voile intégral au nom de la dignité 

de la femme196. Dans le même sens, un article du mois d’avril 2010 titre : « La dignité de la 

                                                
196 Le Figaro France, Cécilia Gabizon, 16 décembre 2009, « Les députés UMP souhaitent une interdiction totale 
de la burqa ».  



 60 

femme, base juridique du futur texte »197. Quelques jours après l’approbation du projet de loi 

par le Conseil des ministres, interdisant non pas le port du voile intégral mais la dissimulation 

du visage, Monsieur Nicolas Sarkozy déclare : « nous sommes une vieille nation rassemblée 

autour d’une certaine idée de la dignité de la personne, en particulier de la dignité de la 

femme. Le voile intégral qui dissimule totalement le visage porte atteinte à ces valeurs (…). 

La dignité ne se divise pas (…) la citoyenneté doit se vivre à visage découvert »198, c’est 

pourquoi une interdiction limitée aux services publics serait selon lui insuffisante.  

 

Les déclarations politiques relayées dans le journal Libération mobilisent également la 

notion de dignité comme fondement – ou l’un des fondements – de l’interdiction. Madame 

Martine Aubry, en janvier 2010, explicitera la position socialiste à l’égard de la question de 

l’interdiction du port du voile intégral. Elle affirme que le Parti socialiste condamne le niqab 

car « c’est une atteinte non seulement à la dignité des femmes, c’est une atteinte au rapport à 

l’autre »199. C’est l’avis d’une personnalité politique, et cette déclaration n’engage rien 

juridiquement. Il y a donc une différence perceptible entre d’une part ce qui relève de 

l’opinion, - le voile intégral porte atteinte à la dignité -, et l’affirmation selon laquelle le 

principe de dignité justifie, en droit, l’interdiction. Le lien entre le principe et l’interdiction est 

en revanche perceptible dans un autre article : Monsieur Luc Chatel (porte-parole du 

Gouvernement) y explique la position du Président de la République, Monsieur Nicolas 

Sarkozy, selon lequel « L'interdiction doit être générale, car la dignité de la femme ne se 

divise pas »200. 

 

B. La dignité dans les rapports parlementaires  

 

97. Les rapports parlementaires se composent souvent du texte du rapport stricto sensu - 

qui développe un certain nombre de points relatifs à la problématique concernée -, et de 

diverses auditions. C’est souvent dans ces dernières que les postulats sont récurrents.  

                                                
197 Le Figaro France, Guillaume Perrault, 23 avril 2010, « La dignité de la femme, base juridique du futur 
texte ».  
198 Le Figaro France, Charles Jaigu, 20 mai 2010, « Burqa : Sarkozy défend la loi au nom du contrat 
républicain ».  
199 Libération Evénement, 13 janvier 2010, « La gauche aussi se déchire sur le voile ». 
200 Libération Evénement, Nicolas Cori, 22 avril 2010, « Analyse : Le voile de la reconquête ». 



 61 

98. La commission des lois saisie au fond a nommé Monsieur Jean-Paul Garraud, député, 

rapporteur le 26 mai 2010. Ce dernier a déposé un rapport le 23 juin 2010201 sur le projet de 

loi n° 2520 interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public – le rapport ne 

concerne donc pas le voile intégral. Dans ce rapport, la notion de dignité apparaît pourtant une 

trentaine de fois. Si le rapport apporte quelques éléments de définition202, les postulats sont 

prépondérants dans les textes des auditions.  

Au cours de sa première séance, le 16 juin 2010, la commission auditionne plusieurs 

personnalités politiques sur le projet de loi203. Ainsi, Monsieur Jean-Christophe Lagarde 

explique-t-il que « le fait que l’interdiction concerne tous les lieux publics est logique : on ne 

peut (…) opérer une distinction entre des lieux où le port du voile intégral serait une atteinte à 

la dignité et des lieux où il ne le serait pas »204. Si les différentes personnes auditionnées 

considèrent, souvent, que l’interdiction générale est une question de principe, beaucoup se 

réfèrent à la notion de dignité pour l’expliquer mais aussi pour la justifier. Monsieur Charles 

de la Verpillière estime en ce sens qu’ « il y a dans notre bloc de constitutionnalité des 

principes sur lesquels peut s’appuyer cette interdiction générale et absolue : la dignité 

humaine, la fraternité, mais aussi la confiance »205. Monsieur Guy Geoffroy insiste également 

sur cette notion de dignité : « on a beaucoup parlé de valeurs, de dignité, mais je n’ai pas 

encore entendu le mot ‘respect’. Il me paraît avoir sa place dans notre débat. Le respect de la 

dignité de la personne humaine me paraît être l’un des fondements essentiels de notre 

démarche »206. Dans le même sens, pour répondre à Monsieur Jean Glavany qui faisait part de 

ses doutes quant à la conventionnalité du texte, la garde des Sceaux, Madame Michèle Alliot-

Marie, répond que « la dignité de la personne humaine justifie, pour la Cour européenne des 

droits de l’homme, que des limitations soient apportées aux pratiques qui y portent 

atteinte »207. Le principe de dignité est donc explicitement présenté comme un fondement 

juridique de l’interdiction, alors même que son contenu juridique ne le permet pas.  

 

                                                
201 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2648 de M. Jean-Paul Garraud fait au 
nom de la commission des lois constitutionnelles, de la législation et de l’administration générale de la 
République sur le projet de loi (n° 2520) interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public, 23 juin 
2010.  
202 v. §26 et s. infra.   
203 v. l’audition de Madame Michèle Alliot-Marie, FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport 
d’information n° 2648 de M. Jean-Paul Garraud, 23 juin 2010, op. cit.  
204 Ibid., p. 33. 
205 Ibid., p. 36. 
206 Ibid., p. 38. 
207 Ibid., p. 41. 



 62 

99. La même affirmation se retrouve au sein même du texte de l’étude d’impact : « la 

dissimulation du visage constitue, en deuxième lieu, une atteinte à la dignité de la personne 

humaine »208. Se rapportant aux travaux du rapport de la mission d’information présidée par 

Monsieur André Gerin (Mission Gerin)209, l’étude d’impact explique que « le port du voile 

intégral est largement perçu comme portant gravement atteinte à la dignité de la personne 

humaine »210. Cependant, elle ne distingue pas entre cette approche « relative »211 de la 

dignité, et son acception juridique. En omettant toute la conception libérale développée par la 

doctrine, la jurisprudence constitutionnelle et européenne, l’étude d’impact fait même du 

principe de dignité une justification à l’interdiction générale : « le souci de préserver les règles 

essentielles de la vie sociale et d’assurer le respect de la dignité de la personne humaine sont 

des considérations suffisamment fortes et font l’objet d’un consensus général au sein de la 

société française. S’agissant de principes sur lesquels il n’est pas possible de transiger, ils 

justifient qu’une interdiction générale soit prononcée par la loi »212.  

 

100. Le rapport d’information n° 698, fait au nom de la délégation aux droits des femmes 

et déposé au Sénat le 8 septembre 2010213 mentionne beaucoup moins la notion de dignité 

(sept fois). Toutefois, la position adoptée est similaire : « le législateur se devait d’apporter 

une réponse claire dans un débat de société qui met en jeu les valeurs les plus profondes de 

notre société (…). C’est au regard de nos valeurs communes, celles de la République, que le 

législateur doit approuver l’interdiction du port du voile intégral, cette insupportable violence 

faite, de façon symbolique et de façon concrète, à la dignité de la femme »214.  

 

 

                                                
208 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Etude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du 
visage dans l’espace public, Mai 2010, p. 6.  
209 FRANCE.ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2262 de M. André Gerin fait au nom de la 
mission d’information sur la pratique du port du voile intégral sur le territoire national, Paris, Assemblée 
nationale, 26 janv. 2010. 
210 Et « ce point de vue est unanime lorsque le port du niqab » résulte d’une contrainte, Etude d’impact sur le 
projet de loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public, op. cit., p. 6. 
211 v. §21 et s. supra.  
212 Etude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public, op. cit., p. 14-
15. 
213 FRANCE. SENAT, Dissimulation du visage dans l'espace public, les femmes, la République. Rapport 
d’information n° 698 de Mme Christiane Hummel fait au nom de la délégation aux droits des femmes et à 
l'égalité des chances entre les hommes et les femmes, 8 sept. 2010.  
214 Ibid., p. 5. 



 63 

C. La dignité dans les débats parlementaires  

 

101. Les débats parlementaires permettent de comprendre les motivations des 

parlementaires lors de l’adoption d’une loi. Or, la lecture de ces débats révèle le même 

phénomène d’appauvrissement du contenu juridique du principe de dignité, corrélée à une 

mutation de son fondement axiologique. En effet, comme dans le reste du corpus de la genèse 

de la loi du 11 octobre 2010, les débats parlementaires se caractérisent par la récurrence du 

postulat selon lequel l’atteinte au principe de dignité pourrait justifier l’interdiction.  

102. Après le travail préparatoire en commission, le projet de loi est inscrit à l’ordre 

du jour, le texte fait alors l’objet d’une discussion en séance publique avant le scrutin public. 

Pour le projet de loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public, trois séances 

publiques ont eu lieu. Lors de la première séance à l’Assemblée nationale, le 7 juillet 2010, 

beaucoup des personnalités politiques qui s’expriment entretiennent une certaine confusion, 

en mobilisant diverses notions sans jamais les expliciter. La notion de dignité apparaît une 

cinquantaine de fois. Les deux constantes contenues dans les déclarations politiques et 

rapports parlementaires apparaissent également dans les débats parlementaires : d’une part, la 

dissimulation du visage est qualifiée comme étant intrinsèquement contraire à la dignité, 

d’autre part, ce principe est présenté comme le fondement juridique de l’interdiction – 

justifiant notamment son caractère général.  

103. Madame Marie-Louise Fort s’exprime en ce sens : « dès lors que ce phénomène 

prend une ampleur telle qu’il met en cause l’ordre social et républicain et, surtout, la dignité 

de chacun, à commencer par celles des femmes, nous nous devons d’intervenir ». Monsieur 

Bernard Debré incite les députés à « vote[r] pour la dignité ! ». Monsieur Jean-Philippe 

Maurer énonce de grands principes : « nous sommes ici réunis parce que la burqa est une 

arme contre la liberté, contre la démocratie, contre la dignité de la femme (…) ».  

104. Le recours au principe de dignité permet de fonder, selon plusieurs députés, le 

caractère général de l’interdiction. Monsieur Jean-Christophe Lagarde établit un lien direct 

entre la dignité humaine et l’interdiction générale : « il est normal à nos yeux que 

l’interdiction soit générale sur l’espace de vie publique, s’agissant de dignité humaine : 

chacun, chez soi, fait ses choix librement, mais dans l’espace public chacun doit afficher le 

même respect de ce vivre ensemble et la dignité des personnes ». Monsieur Eric Diard adopte 

la même position : « il ne s’agit nullement, comme certains l’ont affirmé, de rejeter une 

religion, mais de respecter la dignité de la femme. (…). La dignité des femmes ne doit être 



 64 

bafouée nulle part ; pour garantir ce principe, il faut que l’interdiction du voile intégral soit 

générale, dans tout l’espace public ». De même, Madame Françoise Hostalier explique que 

« les droits de l’homme, le respect de la dignité et de l’intégrité physique et mentale des 

personnes doivent être garantis par la loi à chaque fois qu’ils sont menacés, et ils ne se 

‘saucissonnent’ pas en lieux plus ou moins publics ». Monsieur Patrice Verchère s’appuie 

également sur le principe de dignité, et les valeurs républicaines pour expliquer le caractère 

général de la loi : « on nous dit que l’adoption d’une loi d’interdiction partielle du voile 

intégral serait plus tolérante, plus sûre juridiquement. Mais le respect de la dignité de la 

femme et les valeurs de la République doivent-ils s’arrêter au guichet d’une 

administration… ».  

Enfin, la dernière séance de discussion à l’Assemblée nationale sur ce projet a eu lieu 

le 13 juillet 2010215, et concerne le vote solennel du projet de loi. L’ordre du jour comporte 

les explications de vote et le vote par scrutin public sur l’ensemble du projet. La dignité y est 

toujours omniprésente : Madame Bérengère Poletti explique par exemple que « ce débat 

existe partout dans le monde : en Belgique, en Espagne, au Danemark, au Canada, et même 

dans des pays musulmans. En France, nous faisons le choix, en toute responsabilité, d’une 

interdiction générale, la seule possible, car la seule cohérente avec la défense de la dignité et 

de la sécurité »216. Il ressort des débats à l’Assemblée nationale une certaine constance dans 

l’appréhension du principe de dignité.  

105. Le vote du texte par le Sénat a été précédé d’une discussion en séance publique, 

le 14 septembre 2010217. Monsieur Jean-Paul Alduy, qui lit le texte de l’intervention de Mme 

Sophie Joissains (empêchée), adopte la même position : la dissimulation du visage est une 

atteinte à la dignité de la personne humaine, et notre Constitution condamne cela. Il en est de 

même pour Monsieur Louis Nègre, qui estime qu’au-delà de la mise en cause de la relation à 

autrui, la dissimulation du visage porte directement atteinte à la dignité de la personne « ce 

qui constitue, nous semble-t-il, une base constitutionnelle incontestable pour l’interdiction 

prévue ». Madame Catherine Troendle partage également cette idée : « le projet de loi 

présenté aujourd’hui est une nouvelle avancée vers un plus grand respect de la dignité de la 

femme »218, c’est pour ces raisons que le groupe UMP votera le projet de loi. Quelques 

                                                
215 ASSEMBLEE NATIONALE, Compte rendu intégral, http://www.assemblee-nationale.fr/13/cri/2009-2010-
extra/20101016.asp.  
216 ibid.  
217 SENAT, Compte rendu intégral, http://www.senat.fr/seances/s201009/s20100914/st20100914000.html 
218 Ibid. 



 65 

références à la notion de dignité sont également mentionnées lors de la discussion des articles. 

Lors du vote d’ensemble, les fondements sont multiples mais la dignité en fait partie : 

Monsieur Alain Anziani qualifie cette discussion de « quasi-consensus pour refuser le port du 

voile intégral, pour affirmer que cette pratique porte atteinte à la dignité de la femme »219. 

 

§2. Le comportement visé par l’interdiction, constitutif d’une atteinte au principe 

d’égalité des sexes 

 

106. Tout au long du processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010, le voile 

intégral, puis la dissimulation du visage, sont présentés comme portant atteinte à l’égalité des 

sexes. Ce postulat se retrouve dans les déclarations politiques (A), les rapports parlementaires 

(B) et les débats parlementaires (C). Il convient toutefois d’apporter une précision : à la 

différence du principe de dignité, le principe d’égalité des sexes est davantage mobilisé 

comme une motivation, un argument, que comme un fondement juridique.   

 

A. Déclarations politiques et égalité des sexes  

 

107. La notion d’égalité des sexes est la plus fréquemment mobilisée au début des 

débats relatifs au port du voile intégral220. Deux articles de 2009 peuvent être cités. Le 

premier article revient sur la proposition de loi déposée en septembre 2009 par Monsieur 

Jacques Myard, député, pour interdire la burqa : « si le port du foulard islamique constitue un 

signe distinctif montrant l’appartenance à une religion (…), le port du voile intégral constitue 

la forme la plus extrême des dérives communautaristes, et porte directement atteinte au 

vouloir vivre ensemble dans une société diversifiée et démocratique, fondée sur l’égalité des 

sexes »221. À ce stade, aucun lien n’est établi entre le principe et l’interdiction. Ce lien est 

établi à l’occasion d’un autre article : « Selon Jacques Myard, ‘l’offense à l’égalité homme-

femme suffit pour interdire la burqa’ »222.  

                                                
219 Ibid. 
220 D’autres notions comme l’asservissement de la femme, la soumission ou l’aliénation de la femme sont 
également mobilisées à de nombreuses reprises. Nous les écartons volontairement de notre champ d’analyse 
puisqu’elles ne revêtent pas de signification spécifique en droit.  
221 Le Figaro France, Cécilia Gabizon, 10 avril 2009, « Le port de la burqa crée de nouveau la polémique ». 
222 Le Figaro France, Cécilia Gabizon, 24 juin 2009, « Burqa : la mission parlementaire sur les rails ». 



 66 

Un autre article de 2009 rend compte de l’avis de Monsieur Alain Finkielkraut sur 

l’opportunité d’interdire le port du voile intégral. Il estime devoir « résolument opposer aux 

partisans du voile intégral et de la burqa la culture française, fondée sur la mixité et l’égalité 

des sexes »223. Dans le même sens, dès décembre 2009, le chef d’État de l’époque, Monsieur 

Nicolas Sarkozy, affirme que le port du voile intégral est un signe « d’asservissement, c’est un 

signe d’abaissement »224.  

108. Au fur et à mesure de la concrétisation du projet de loi, la référence à l’égalité des 

sexes demeure prépondérante. Par exemple, un article s’intéresse au texte cosigné par treize 

élues qui affirment leur combat pour l’égalité hommes-femmes dès le premier argument : le 

port de la burqa « est une pratique qui envoie un message de soumission et d’exclusion dont 

toutes les femmes pâtissent »225.  

109. Ces quelques extraits permettent de se saisir du contexte dans lequel s’est inscrite 

la notion d’égalité des sexes dans la problématique relative au port du voile intégral. En dépit 

du fait que, juridiquement, le principe d’égalité des sexes était encore moins envisageable que 

le principe de dignité pour fonder une interdiction, les déclarations politiques s’y réfèrent 

abondamment.  

 

B. Le principe d’égalité des sexes dans les rapports parlementaires 

 

110. L’analyse des rapports parlementaires révèle un recours très fréquent au principe 

d’égalité des sexes. Ces rapports affirment tous que la dissimulation du visage porte atteinte à 

l’égalité des sexes, que ce comportement soit contraint ou consenti : le principe apparaît ainsi 

comme un modèle de comportement opposable à la femme. 

111. D’une part, l’étude d’impact indique que « la pratique du port du voile intégral 

témoigne (…) d’une vision fondamentalement inégalitaire des relations entre les hommes et 

les femmes »226. À ce titre, l’étude mentionne l’article 1 de la DDHC selon lequel « les 

hommes naissent et demeurent libres et égaux en droit ». 

                                                
223 Le Figaro Débats, Etienne De Montety, Alain Finkielkraut, 26 juin 2009, « Est-ce ainsi que les femmes 
vivent ? ». 
224 Le Figaro France, Charles Jaigu, 16 décembre 2009, « L’Elysée prône une solution ‘réaliste’ ». 
225 Le Figaro France, Michèle Tabarot, 1 février 2010, « La burqa est contre les femmes, les femmes sont contre 
la burqa ».  
226 Etude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public, op. cit., p. 7. 



 67 

112. D’autre part, le rapport d’information n° 2646, déposé par Madame Berengère 

Poletti à l’Assemblée nationale, fait au nom de la délégation aux droits des femmes et à 

l’égalité des chances entre les hommes et les femmes227, évoque le principe d’égalité des 

sexes une quinzaine de fois, mais n’explique pas non plus sa signification juridique. Comme 

dans le rapport de la Mission Gerin, le principe d’égalité des sexes est évoqué aux côtés de la 

dignité ou du vivre-ensemble, valeurs auxquelles la dissimulation du visage – volontaire ou 

non – porterait atteinte : en ce sens, « que ces femmes soient ou non volontaires, pour 

dissimuler leur visage ne constitue pas le cœur du problème. Cette pratique marque, en effet, 

en elle-même, l’infériorisation de la femme et remet en cause les règles du vivre-ensemble. 

(…). Il s’agit au bout du compte de remettre en cause l’égalité des hommes et des femmes et 

la neutralité de la République »228. Le rapport rappelle la consécration de ce principe par 

l’alinéa 3 du Préambule de 1946 et l’article 1 alinéa 2 de la Constitution en vigueur. Sur cette 

base, est affirmé que la dissimulation du visage « bafoue les principes républicains d’égalité 

des sexes et de mixité »229. Précisément, « le voile intégral est donc un instrument de 

soumission des femmes, qu’il dessaisit de leur liberté, de leur visibilité assumée et de leur 

égalité de droit avec les hommes »230.  

113. Enfin, le rapport se réfère à l’alinéa 3 dudit Préambule qui « proclame, comme un 

principe ‘particulièrement nécessaire à notre temps’ celui de l’égalité des sexes. C’est ainsi 

que ‘La loi garantit à la femme, dans tous les domaines, des droits égaux à ceux de l’homme’. 

La Constitution de 1958 fait aussi toute sa place à ce principe puisque l’alinéa 2 de l’article 

1er, dans sa rédaction révisée par la loi constitutionnelle n° 2008-724 du 23 juillet 2008, 

dispose désormais que ‘La loi favorise l’égal accès des femmes et des hommes aux mandats 

électoraux et fonctions électives, ainsi qu’aux responsabilités professionnelles et sociales’. 

L’une des valeurs fondamentales de la Constitution est bien l’égalité entre les femmes et les 

hommes, comme soubassement d’une autre valeur tout aussi fondamentale bien qu’elle 

n’apparaisse pas dans la législation en tant que telle, la mixité »231. 

 

                                                
227 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2646 de Mme Bérengère Poletti fait au 
nom de la délégation de l’Assemblée nationale aux droits des femmes et à l’égalité des chances entre les 
hommes et les femmes sur le projet de loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public (n° 2520), 
23 juin 2010.  
228 Ibid., p. 5. 
229 Ibid., p. 9.  
230 Ibid., p. 10.  
231 Ibid., p. 11.  



 68 

C. L’égalité des sexes dans les débats parlementaires  

 

 

114. Vingt-quatre références à l’égalité des sexes peuvent être répertoriées dans la 

discussion en séance publique du projet de loi à l’Assemblée nationale, le 6 juillet 2010. 

Madame Rudy Salles s’étonne « de la position qui consisterait à dire qu’il faut défendre les 

droits de l’homme, les droits des femmes, la liberté et l’égalité des hommes et des femmes 

dans notre pays, tout en refusant de voter un texte qui vient se porter garant de ces droits ». 

Lors de la première séance du 7 juillet 2010232, la notion d’égalité est évoquée une 

cinquantaine de fois. Madame Chantal Robin-Rodrigo explique par exemple les raisons pour 

lesquelles les députés radicaux de gauche sont favorables à l’adoption de la loi : elle estime 

que le Parlement est le seul légitime pour réglementer l’exercice d’une liberté publique, 

« n’oublions pas que la loi a aussi pour fonction de protéger. Même si nous avons encore 

beaucoup de progrès à faire en matière d’égalité, c’est grâce à la loi que les femmes ont 

accédé à l’instruction ; c’est grâce à la loi qu’elles se sont émancipées de leur mari ; c’est 

grâce à la loi qu’elles disposent librement de leurs corps ; c’est grâce à la loi que l’égalité 

professionnelle a été mise en œuvre ; c’est grâce à la loi que la parité en politique a été 

possible (…). Le préambule de notre Constitution consacre l’égalité entre les hommes et les 

femmes et nous met tous sur un pied d’égalité, quelles que soient notre origine, notre religion, 

nos opinions. Mêmes droits, mêmes devoirs ! Dans ces conditions, le port du voile intégral me 

paraît largement incompatible avec l’exercice effectif de droits égaux par les deux sexes ». 

Monsieur Bernard Debré estime quant à lui que les femmes qui revêtent cette tenue sont 

« victimes d’un entourage peu conscient du principe fondamental et constitutionnel d’égalité, 

dont l’égalité des sexes est une des déclinaisons ».  

L’ordre du jour de la deuxième séance du 13 juillet 2010 à l’Assemblée nationale 

appelle les explications de vote et le vote par scrutin public sur l’ensemble du projet de loi 

interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public233. Une fois le projet de loi adopté, 

Madame Michèle Alliot-Marie s’en félicite et estime ce vote comme « un succès de la 

République et pour les valeurs qu’elle incarne : de liberté (…) ; d’égalité entre les hommes et 

les femmes, contre tous ceux qui poussent à l’inéquité et à l’injustice ; de fraternité (…) ».  
                                                
232 ASSEMBLEE NATIONALE, Compte rendu intégral, http://www.assemblee-nationale.fr/13/cri/2009-2010-
extra/20101011.asp 
233 ASSEMBLEE NATIONALE, Compte rendu intégral, http://www.assemblee-nationale.fr/13/cri/2009-2010-
extra/20101016.asp#P366_72922 



 69 

 

115. Lors des débats parlementaires devant le Sénat, le 14 septembre 2010, la notion 

d’égalité apparaît à quatre-vingts reprises. Une députée déclare par exemple : « quelle que soit 

la recevabilité que l’on peut reconnaître à ces arguments, en tant que rapporteur et avec 

l’ensemble de la délégation aux droits des femmes et à l’égalité des chances entre les hommes 

et les femmes – je me permets d’insister sur l’importance que revêt la deuxième partie de 

l’intitulé de notre délégation -, nous avons choisi de les réfuter au profit d’une analyse 

respectueuse d’un grand principe de notre République, l’égalité entre les hommes et les 

femmes (…). Mes chers collègues, la conviction de notre délégation est que, par la rupture 

d’égalité qu’il introduit entre les femmes et les hommes, le port du voile intégral ne peut 

trouver sa place dans la société française ». Ainsi, « depuis un peu plus d’un siècle, la France 

a emprunté un double chemin, celui de l’affirmation de la laïcité de sa République et celui de 

l’égalité entre les hommes et les femmes. Ce cheminement est ardu. Le consternant symbole 

régressif que présente, à cet égard, la dissimulation du visage des femmes dans l’espace 

public ne peut que confirmer la nécessité d’éradiquer cette pratique ». Monsieur Jean-Claude 

Peyronnet estime, dans le même sens, que « le port du voile, c’est aussi une atteinte 

incontestable à l’égalité, car cette pratique ne concerne que les femmes : elle est, par nature, 

d’essence machiste ». 

 

 

§3. Le comportement visé par l’interdiction, constitutif d’une atteinte conjuguée 

aux principes de dignité et d’égalité des sexes 

 

 

116. Le corpus étudié révèle que, souvent, les principes de dignité et d’égalité des sexes 

sont mobilisés de façon simultanée. Les déclarations politiques (A), les rapports 

parlementaires (B) et les débats parlementaires (C) opposent ainsi ces deux principes à 

l’exercice des libertés.  

 

 

 



 70 

 

A. La conjugaison des principes dans les déclarations politiques  
 

 

117. Après que le gouvernement ait saisi le Conseil d’État, un article de journal explique 

que « pour le gouvernement, ‘le port du voile n’est pas acceptable dans notre République, 

parce que signe d’un repli communautariste, il est contraire au principe d’égalité entre les 

hommes et les femmes, ainsi qu’à notre conception de la dignité humaine’ »234. Même après 

la remise de l’Étude du Conseil d’État - qui exclut le recours à ces deux notions comme 

fondement d’une interdiction – Monsieur Nicolas Sarkozy restera « résolu à invoquer la 

dignité de la femme et l’égalité des sexes pour justifier la prohibition du voile intégral »235. Le 

Premier ministre de l’époque, François Fillon, mobilise une terminologie similaire : il décrit 

un texte « simple, court, basé sur le respect de la dignité de la personne, de l’égalité hommes-

femmes et en dernier lieu sur des motifs de sécurité, qui peuvent solidifier juridiquement le 

dispositif mais qui ne sont pas au cœur du débat »236. Cette dernière affirmation est lourde de 

sens : elle reflète la volonté du gouvernement d’interdire le port du voile intégral car ce 

comportement heurte une certaine approche de la dignité et de l’égalité des sexes mais, 

conscient de la limite de ce fondement sur le plan juridique, s’appuie sur des motifs de 

sécurité supposés être des motifs juridiquement plus convaincants.  

 

118. L’ancienne garde des Sceaux, Madame Rachida Dati, a déclaré que « le voile intégral 

n’est ni un signe religieux ni un problème culturel ou traditionnel. C’est une atteinte à la 

dignité. Ce n’est pas en accord avec nos valeurs républicaines, encore moins avec le principe 

de l’égalité homme-femme »237. Dans le même sens, Monsieur Nicolas Sarkozy déclara, le 

jour de la remise du rapport de la Mission Gerin : « les ‘religions [doivent] se conform[er] à 

nos lois, à nos principes et à nos valeurs, au premier rang desquelles la dignité irréductible de 

la personne et l’égalité absolue entre les hommes et les femmes’ »238. Ces déclarations 

                                                
234 Le Figaro France, Mathieu Delahousse, 30 janvier 2010, « Fillon : interdiction ‘la plus large possible’ de la 
burqa » 
235 Le Figaro France, Guillaume Perrault, 23 avril 2010, « La dignité de la femme, base juridique du futur 
texte » 
236 Le Figaro France, Sophie Huet, 28 avril 2010, « Burqa : Fillon cherche la voie de l’apaisement ». 
237 Libération France Expresso, 25 janvier 2010, « Rachida Dati, la burqa et la ‘dignité’ ». 
238 Libération Evénement, Nicolas Cori, 27 janvier 2010, « Sarkozy dans le Pas-de-Calais, comme si de rien 
n’était ». 



 71 

relèvent d’opinions personnelles et n’ont pas de conséquences sur la compréhension du droit 

par le lecteur puisqu’aucun lien direct n’est établi entre l’éventuelle interdiction et ces deux 

principes. Deux articles de mars et avril 2010 relayent en revanche des déclarations de 

Monsieur Nicolas Sarkozy davantage axées sur cette idée : « Trop longtemps nous avons 

supporté les atteintes à la laïcité, à l’égalité de l’homme et de la femme, les discriminations. 

Ce n’est plus supportable. Le voile intégral est contraire à la dignité de la femme. La réponse 

c’est l’interdiction du voile intégral. Le gouvernement déposera un projet de loi d’interdiction 

conforme aux principes généraux de notre droit »239.  

 

 

B. La conjugaison des principes dans les rapports parlementaires  
 

 

119. Dans le rapport de la Mission Gerin, la notion d’égalité des sexes est envisagée sur le 

même plan que celle de dignité. En effet, le postulat de départ énonce que le port du voile 

intégral est contraire à ces deux principes : « par son existence même, le voile intégral bafoue 

aussi bien le principe d’égalité entre les sexes que celui de l’égale dignité entre les êtres 

humains »240.  

Comme ce rapport, l’étude d’impact ne se réfère pas à la conception libérale de ces 

principes. Elle y recourt simultanément pour expliquer la nécessité d’adopter une mesure de 

restriction de liberté : la dissimulation du visage est « destinée à s’opposer à toute forme 

d’identification ou à manifester une pratique incompatible avec la dignité humaine et avec 

l’égalité hommes-femmes »241.  

120. Le rapport d’information n° 2646, déposé par Madame Bérangère Poletti à 

l’Assemblée nationale, consacre par ailleurs une partie au déni de citoyenneté242 que 

représente cette pratique, partie au sein de laquelle un point (2) envisage l’égalité comme 

complémentaire et intimement liée à la dignité : « 2. La mise en cause de l’égale dignité des 

personnes et de l’égalité des sexes ». Les deux notions sont donc traitées de façon imbriquée : 

                                                
239 Libération Evénement, 25 mars 2010, “Il a dit”.  
240 FRANCE.ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2262 de M. André Gerin fait au nom de la 
mission d’information sur la pratique du port du voile intégral sur le territoire national, op. cit., p. 87. 
241 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Etude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du 
visage dans l’espace public, op. cit., p. 3.  
242 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2646 de Mme Bérengère Poletti, op. cit.  



 72 

c’est parce que cette pratique est indigne qu’elle est inégalitaire : « la norme de dissimulation 

du visage conduirait à dénier à celle qui accepte, volontairement ou non, ce principe, toute 

individualité et, ce faisant, toute dignité. Or l’égale dignité des êtres humains est le fondement 

philosophique du principe d’égalité dans notre République »243. Pour expliciter cette 

affirmation, le rapport se réfère à l’alinéa 1 du Préambule de 1946 et explique que « ce n’est 

pas non plus un hasard si l’un des premiers principes proclamé par ce Préambule est, comme 

on l’a vu, celui relatif à l’égalité des femmes et des hommes, dans tous les domaines (…). Au 

sens de 1946, la dignité associe égalité et liberté, et attribue le plus grand rôle au libre arbitre 

(…) »244. L’atteinte à la dignité des femmes est développée puis suivie du principe d’égalité 

qui « de même, (…) est au fondement même de notre République et de nos textes 

fondamentaux »245. Le rapport se réfère à cet effet, comme l’étude d’impact, à l’article 1 de la 

DDHC mais également au Préambule de la DUDH, qui montre le lien étroit avec la dignité 

puisqu’il proclame « la dignité de toute personne humaine quel que soit son sexe ou son 

origine sociale (…) la reconnaissance de la dignité humaine  tous les membres de la famille 

humaine et leurs droits égaux et inaliénables constituent le fondement de la liberté de la 

justice et de la paix dans le monde ». L’imbrication des deux principes, motivant voire 

justifiant l’adoption de la loi, est explicite. 

121. Le rapport d’information n° 2648246 reproduit l’audition de Madame Michèle Alliot-

Marie au cours de la séance du 16 juin 2010 à l’Assemblée nationale247 ; elle y déclare que 

« négation de soi-même, la dissimulation du visage est une atteinte à la dignité humaine ; 

négation d’autrui, elle est contraire aux principes fondamentaux de la République, notamment 

au principe d’égalité »248, elle est donc contraire à l’ordre public social. Elle ajoute une 

formule qu’elle reprendra à de très nombreuses reprises : « une interdiction limitée à certains 

lieux affecterait la portée et la lisibilité de notre message : comment affirmer que le voile 

intégral ne respecte ni la liberté, ni l’égalité, ni la dignité si nous limitons l'interdiction aux 

services publics ? Elle remettrait en cause la crédibilité de notre action : comment convaincre 

                                                
243 Ibid., p. 10.  
244 Ibid., p. 10.  
245 Ibid., p. 11. 
246 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2648 de M. Jean-Paul Garraud fait au 
nom de la commission des lois constitutionnelles, de la législation et de l’administration générale de la 
République sur le projet de loi (n° 2520) interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public, 23 juin 
2010.  
247 Ibid., p. 27 et s. ; ASSEMBLEE NATIONALE, Compte rendu intégral, http://www.assemblee-
nationale.fr/13/cr-cloi/09-10/c0910069.asp 
248 Ibid., p. 28. 



 73 

les Français que la liberté, l'égalité et le respect de la dignité des femmes commencent dans la 

gare et s'arrêtent à sa sortie ? »249.  

122. La deuxième recommandation adoptée par la délégation aux droits des femmes, dans 

le cadre du rapport d’information n° 698 déposé par Madame Christiane Hummel à 

l’Assemblée nationale, le 8 septembre 2010, explique que la délégation « considère en outre 

que, même si le dispositif du projet de loi ne se réfère pas explicitement à l’objectif d’assurer 

la dignité de la femme et l’égalité entre les femmes et les hommes, l’interdiction de dissimuler 

son visage dans l’espace public aura bien pour effet de prohiber le port du voile intégral, 

libérant ainsi les femmes du carcan de la burqa ou du niqab sur le territoire de la République. 

Ceci implique une claire définition des espaces concernés »250.  

 

 

C. La conjugaison des principes dans les débats parlementaires 
 

 

123. La troisième séance du 6 juillet 2010251 permet à Madame Michèle Alliot-Marie, 

garde des Sceaux, de présenter le texte : « ce n’est donc ni un problème de sécurité, ni un 

problème de religion. C’est un problème de conception de la République. La République se 

vit à visage découvert, c’est une question de dignité et d’égalité, c’est une question de 

transparence. L’importance de ces valeurs que nous défendons tous, sur tous les bancs, exclut 

toute hésitation et toute demi-mesure »252. Monsieur Jean-Paul Garraud, soutient la même 

position : « ce sont les valeurs sur lesquelles nous ne pouvons pas transiger : la liberté, 

l’égalité, la fraternité, la dignité de la personne (…). Toutes ces valeurs sont bafouées lorsque 

la dissimulation du visage est imposée à autrui, mais elles peuvent également être mises à mal 

lorsque cette dissimulation est revendiquée par la personne qui la pratique ». Madame Nicole 

Ameline évoque également la dignité et l’égalité sur un même plan : à ceux qui considèrent 

l’interdiction comme une restriction de liberté, elle estime qu’ « on ne peut admettre pareil 

                                                
249 Ibid., p. 29 ; Monsieur Philippe Goujon adopte la même position concernant les notions de dignité et 
d’égalité, p. 35.  
250 FRANCE. SENAT, Dissimulation du visage dans l'espace public, les femmes, la République. Rapport 
d’information n° 698 de Mme Christiane Hummel fait au nom de la délégation aux droits des femmes et à 
l'égalité des chances entre les hommes et les femmes, 8 septembre 2010, p. 23. 
251 ASSEMBLEE NATIONALE, Compte rendu intégral, disponible sur http://www.assemblee-
nationale.fr/13/cri/2009-2010-extra/20101010.asp.  
252 Ibid.  



 74 

jugement dans une République moderne, dans une République qui fait de l’égalité et de la 

dignité de la femme des principes primordiaux ! ».  

 

124. Lors de la première séance du 7 juillet 2010, Monsieur Abdoulatifou Aly explique 

comprendre l’action du Gouvernement : « face aux risques qui pèsent sur les principes 

républicains de la dignité humaine, de l’égalité entre les hommes et les femmes et, surtout, de 

la vie en société à visage découvert ». Madame Françoise Briand met également en avant le 

vivre ensemble et les valeurs du pacte républicain, cette pratique portant selon elle atteinte à 

la dignité de la personne, à l’égalité entre les hommes et les femmes et aux exigences de la vie 

en société.  

Par ailleurs, Madame Michèle Alliot-Marie affirme que la constitutionnalité du projet est 

assurée : « la difficulté est de ne pas suivre une logique globale sans laquelle, en France, on 

applique partout les principes de dignité de la personne, d’égalité et de fraternité (…). Cette 

logique, à mes yeux, fonde totalement la constitutionnalité de l’interdiction. (…) ».  

125. Le vote du texte par le Sénat a été précédé d’une discussion en séance publique, le 14 

septembre 2010253. Madame Catherine Troendle y déclare que « le présent texte cherche à 

protéger les valeurs essentielles que sont la dignité des personnes et l’égalité entre les 

hommes et les femmes, valeurs qui trouvent un fondement constitutionnel solide, ainsi que l’a 

souligné le Conseil d’État dans son avis rendu le 12 mai dernier ». Elle estime donc que ce 

texte a vocation à protéger ces valeurs ; si la dissimulation du visage est déjà interdite pour les 

agents du service public et pour les élèves de l’enseignement public, « ces dispositions sont 

cependant insuffisantes et inadaptées, car elles ne répondent pas aux interrogations liées, non 

pas à la laïcité, mais à la dignité des personnes et à l’égalité entre les hommes et les femmes. 

C’est surtout pour éviter toute forme d’amalgame que seule une interdiction générale est la 

solution envisageable »254. 

Lors de la discussion des articles, Monsieur Bernard Fournier salue cette initiative de la 

majorité de recourir à la loi, et qui conduit à « un droit de plus en plus protecteur pour le 

respect de la dignité des personnes et de l’égalité entre les hommes et les femmes », il qualifie 

également ce texte de lutte contre les atteintes aux valeurs républicaines. Enfin, le vote sur 

l’ensemble du texte révèle à nouveau la motivation liée à la protection de l’égalité des sexes et 
                                                
253 SENAT, Compte rendu intégral, http://www.senat.fr/seances/s201009/s20100914/st20100914000.html 
254 Ibid.   
 



 75 

de la dignité. Monsieur Jean-Pierre Sueur se félicite de la qualité du débat, « chacun a défendu 

ce qu’il croyait être juste au regard d’objectifs clairs : le respect de la dignité des femmes, de 

l’égalité entre l’homme et la femme et du principe de la laïcité. Sur ces points, notre groupe 

est, à l’évidence, unanime ».  

Monsieur Robert Badinter estime quant à lui que ce projet répond à une question qui n’est 

pas celle de la laïcité, « C’est celle de l’égalité des femmes et des hommes, de l’égalité de 

droits, de condition, de la dignité et de la liberté des femmes,… (…) Or il est des principes 

avec lesquels nous ne pouvons transiger, notamment celui qui nous occupe aujourd'hui, à 

savoir le principe fondamental, presque primordial, de l’égalité entre hommes et femmes ». 

Monsieur Bernard Fournier se félicite que « sur l’initiative de notre majorité, l’évolution 

législative ait conduit à un droit de plus en plus protecteur pour le respect de la dignité des 

personnes et de l’égalité entre les hommes et les femmes ». Dans le même sens, Madame 

Marie-Agnès Labarre estime que « la lutte pour les droits des femmes nécessite le vote de 

cette loi. L’interdiction du voile intégral est en accord avec nos principes républicains que 

sont l’égalité, la fraternité, la liberté, la laïcité et la dignité humaine. (…)Si nous condamnons 

le port du voile intégral, ce n’est pas au nom de prétendues valeurs occidentales ou de nos 

racines judéo-chrétiennes, c’est parce que les sénateurs du parti de gauche sont attachés aux 

droits fondamentaux républicains et universels, au premier rang desquels figurent l’égalité 

entre les hommes et les femmes, la laïcité et la dignité humaine ».  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 76 

SECTION 2. LA DEGRADATION SUBSEQUENTE DU CONTENU JURIDIQUE 

DES PRINCIPES DE DIGNITE ET D’EGALITE DES SEXES 

 

126. Si la genèse de la loi du 11 octobre 2010 se caractérise par une prévalence des 

postulats selon lesquels le comportement incriminé porte atteinte aux principes de dignité 

et/ou d’égalité des sexes, il convient de porter une attention particulière aux éléments 

d’explication de ces deux principes. Il apparaît que, en plus d’être résiduels, les éléments de 

contenu attribués aux principes de dignité et d’égalité des sexes se caractérisent par une forte 

hétérogénéité (§1). De surcroît, la lecture des débats parlementaires révèle une autre façon 

d’appréhender ces deux principes : ils sont conjugués avec la notion d’ordre public immatériel 

(§2).  

 

§1. Le caractère hétérogène des éléments de contenu 

 

127. Les principes de dignité et d’égalité des sexes sont mobilisés, dans les rapports 

parlementaires, à l’encontre de l’exercice d’une liberté. Ce positionnement déroge donc au 

cadre juridique dans lequel sont inscrits ces deux principes. En dépit de cela, les rapports 

n’explicitent que très peu le « nouveau » contenu des principes. En outre, les quelques 

éléments de définition relevés dans les rapports sont si hétérogènes qu’ils conduisent les 

principes de dignité (A) et d’égalité des sexes (B) à être de simples contenants.    

 

A. Le principe de dignité comme contenant  

 

128. Les rapports parlementaires révèlent une disparité dans l’appréhension du principe de 

dignité255. Certains rapports rappellent le cadre juridique de ce principe – et son fondement 

                                                
255 Dans la presse, seule une déclaration fournit des éléments de compréhension de la conception de la dignité 
envisagée : la députée UMP des Alpes-Maritimes, qui a cosigné un texte justifiant l’interdiction du voile intégral 
avec treize de ses homologues féminines explique : « notre position est aussi motivée par la dignité de la femme. 
Une femme en burqa, c’est une femme à qui toute vie sociale est interdite, à qui toute personnalité est déniée. 
C’est une ombre parmi d’autres, réduite au silence. Des millions de femmes se voient contester toute liberté et 
subissent un harcèlement permanent (…). L’État a le devoir de protéger les personnes les plus vulnérables », Le 
Figaro Débats, Caroline de Malet, Michèle Tabaro, 1 février 2010, « La burqa est contre les femmes, les femmes 
sont contre la burqa ».  



 77 

libéral - tout en justifiant, paradoxalement, son application pour expliquer l’interdiction (1). 

D’autres rapports conduisent à une distorsion du principe de dignité, non seulement en 

n’évoquant pas son fondement libéral, mais en lui donnant un tout autre sens pour justifier 

l’interdiction (2).  

 

1. La coexistence d’éléments antinomiques   

 

129. La Mission Gerin a remis un rapport d’information le 26 janvier 2010256. Il s’agit 

du premier document substantiel visant à éclairer cette pratique d’une part, et à envisager les 

possibilités de son interdiction d’autre part. Ce rapport s’est donné pour objectif d’établir un 

état des lieux de cette pratique (son origine, son ampleur et son évolution) et a « également 

porté son attention sur les conséquences concrètes dans la vie sociale de cette pratique du port 

du voile intégral, ainsi que son articulation avec les principes de la République française et, en 

particulier, celui de la liberté et de la dignité des femmes »257. Il convient donc de se 

demander quelle position a adoptée la Mission Gerin à l’égard du principe de dignité.  

130. Si le rapport considère que le port du voile intégral en tant que pratique est 

contraire à la dignité de la personne humaine, les auditions de plusieurs professeurs de droit258 

ont conduit à exclure ce principe comme fondement d’une interdiction. Tout en partant du 

postulat selon lequel « le voile intégral est une atteinte intolérable à la liberté, à la dignité des 

femmes »259, la Mission s’est posée la question : « peut-on laisser un individu accepter voire 

revendiquer un tel signe d’asservissement et porter atteinte de la sorte à sa propre 

dignité ? »260. Autrement dit, est-ce qu’il est juridiquement envisageable d’interdire un 

comportement, même librement consenti au nom de la protection de la dignité de la personne 

humaine261 ?  

                                                
256 FRANCE.ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2262 de M. André Gerin fait au nom de la 
mission d’information sur la pratique du port du voile intégral sur le territoire national, op. cit., 26 janv. 2010. 
257 Les travaux de la Mission sont ainsi présentés sur le site de l’Assemblée nationale, v. http://www.assemblee-
nationale.fr/13/dossiers/voile_integral.asp.  
258 Notamment les Professeurs Anne Levade, Denys de Béchillon, Guy Carcassonne, Bertrand Mathieu, Jean-
Pierre Marguénaud.  
259 FRANCE.ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2262 de M. André Gerin fait au nom de la 
mission d’information sur la pratique du port du voile intégral sur le territoire national, op. cit., p. 13.   
260 Ibid, p. 22. 
261 Les deux autres fondements envisagés par la Mission sont le principe de laïcité, et le principe de la 
sauvegarde de l’ordre public, ibid., p. 173.  



 78 

131. Pour répondre à cette interrogation, le rapport se réfère à la jurisprudence en 

vigueur. Au niveau constitutionnel, la Mission a rappelé la décision Bioéthique (Conseil 

constitutionnel, 27 juillet 1994262) dans laquelle le Conseil constitutionnel a déduit le principe 

de dignité du Préambule de 1946. Tous s’accordent sur la conception libérale du principe telle 

que retenue par le Conseil constitutionnel263 ; le Professeur Bertrand Mathieu explique : « au 

sens de 1946, la dignité associe égalité et liberté, et attribue le plus grand rôle au libre arbitre : 

chacun a le même libre arbitre, le même droit que son voisin de gouverner son propre corps et 

son comportement dans la cité »264. En suivant la jurisprudence du Conseil constitutionnel, le 

principe de dignité permet donc de préserver la liberté individuelle et d’éviter tout « contrôle 

social excessif que fait peser sur la vie moderne un usage trop moralisant du terme »265. En ce 

sens, le Professeur Guy Carcassonne résume : « il s’agit d’un principe opposable au 

législateur, mais que le législateur ne peut opposer aux citoyens »266.  

132. Dans cette perspective, la Mission conclut, après avoir recueilli les avis des 

juristes auditionnés, que le principe de dignité ne peut pas trouver à s’appliquer pour interdire 

une pratique considérée contraire à la dignité. La mission retient deux éléments principaux : 

d’une part, le principe de dignité « entend protéger les individus contre les atteintes subies par 

un tiers, qu’il s’agisse d’un autre individu, d’un groupe d’individus ou d’une autorité 

publique », d’autre part, « il est très difficile d’affirmer que la reconnaissance du principe de 

dignité sur le plan constitutionnel a pour conséquence de permettre à l’État de juger de la 

dignité des personnes pour les protéger contre elles-mêmes »267, comme cela a été le cas dans 

l’affaire dite du lancer de nain268.  

                                                
262 CC, décision n° 94-343/344 DC, du 27 juillet 1994, Loi relative au respect du corps humain et loi relative au 
don et à l'utilisation des éléments et produits du corps humain, à l'assistance médicale à la procréation et au 
diagnostic prénatal et CC, décision n° 94-359 DC, du 19 janvier 1995, Loi relative à la diversité de l'habitat, le 
Conseil fait de la sauvegarde de la dignité de la personne humaine un principe à valeur constitutionnelle. 
263 Le Professeur de Béchillon affirme à propos de cette décision : « la dignité, c’est le droit dont disposent 
également tous les hommes de n’être dominés et asservis par personne (…). Par voie de conséquence, c’est aussi 
l’égale liberté de vouloir et de consentir », « il n’y a rien là qui puisse justifier un gouvernement extérieur des 
corps et des consciences. Tout au contraire, il y a tout ce qu’il faut pour protéger la liberté de chacun de se 
comporter comme il l’entend dans le respect de l’égale liberté d’autrui », FRANCE. ASSEMBLEE 
NATIONALE, Rapport d’information n° 2262 de M. André Gerin fait au nom de la mission d’information sur la 
pratique du port du voile intégral sur le territoire national, 26 janv. 2010, p. 176.  
264 Ibid., p. 114.  
265 Ibid, p. 115. 
266 Ibid, p. 176. 
267 Ibid, p. 114. 
268 A l’égard de ce recours à la notion de dignité, le Professeur Carcassonne émet des réserves quant à un usage 
subjectif cette notion, qui reviendrait à « adresser un formidable signal aux ligues de vertu » et qui pourrait 
entraîner toutes sortes d’interdictions (piercings, pornographie, prostitution), CARCASSONNE GUY, Audition, 
in FRANCE.ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2262 de M. André Gerin fait au nom de la 
mission d’information sur la pratique du port du voile intégral sur le territoire national, op. cit., p. 555.  



 79 

133. Ces premiers éléments permettent de comprendre la distinction entre l’approche 

libérale du principe de dignité – qui est celle retenue en droit positif – et la dignité comme 

modèle de comportement opposable à l’individu. En dépit de cela, la quasi-unanimité des 

membres auditionnés par la Mission, ainsi que le rapport de la Mission lui-même, adoptent la 

seconde approche. Écartant dans une certaine mesure la valeur des développements juridiques 

sur l’usage du principe de dignité en tant que fondement d’une éventuelle interdiction, le 

rapport conclut : « au-delà de ces débats juridiques, il ne fait nul doute, pour la mission, que 

moralement, la pratique du voile intégral est l’expression d’un rejet de l’égale dignité entre les 

êtres humains. À ce titre, on ne peut que la condamner très solennellement comme le firent les 

Constituants de 1946 dans le Préambule qui refusaient l’asservissement et la dégradation de la 

personne humaine »269. Ainsi, le rapport explique la conception juridique, libérale, mais 

continue de qualifier le port du voile intégral comme une atteinte à la dignité de la personne 

dans le reste du rapport.  

 

134. Madame Bérengère Poletti, au nom de la délégation de l’Assemblée nationale 

aux droits des femmes et à l’égalité des chances entre les hommes et les femmes, a également 

remis un rapport d’information à l’Assemblée nationale le 23 juin 2010270. Ce rapport 

concerne le projet de loi n° 2520 présenté par Madame Michèle Alliot-Marie à l’Assemblée 

nationale le 19 mai 2010 ; il concerne donc la « dissimulation du visage » et non le voile 

intégral. Comme le rapport de la Mission Gerin, il fait référence aux deux acceptions du 

principe de dignité. La délégation affirme l’impossible conciliation entre principe de dignité et 

dissimulation du visage, mais uniquement par le prisme de la pratique du port du voile 

intégral. Cette pratique « conduirait à dénier à celle qui accepte, volontairement ou non, ce 

principe, toute individualité et, ce faisant, toute dignité. Or l’égale dignité des êtres humains 

est le fondement philosophique du principe d’égalité dans notre République »271. Cette 

affirmation exclut toute référence au principe de liberté, fondement de notre République au 

même titre que l’égalité. Mais, comme le rapport de la Mission Gerin, ce rapport précise le 

cadre juridique en vigueur en se référant à la décision Bioéthique (CC, 27 juillet 1994, 

précitée) et la place du libre arbitre dans cette conception. Ainsi, la loi « a pour fondement 

juridique des impératifs d’ordre public et de sécurité car les arguments présentant l’obligation 

                                                
269 Ibid, p. 115. 
270 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2646 de Mme Bérengère Poletti, op. cit., 
23 juin 2010.  
271 Ibid., p. 10. 



 80 

de la dissimulation du visage comme une atteinte à la dignité de la femme ne pouvaient 

justifier une interdiction générale de cette pratique dans l’espace public »272. Ce dernier extrait 

révèle que le rapport prend acte de ce que, juridiquement, le principe de dignité ne peut être 

opposé à l’exercice d’une liberté individuelle, mais qu’il n’en constitue pas moins une 

motivation.  

 

2. La distorsion du principe de dignité  

 

135. Une partie des rapports parlementaires n’évoquent aucunement le cadre juridique 

du principe de dignité. Seule la dignité comme modèle de comportement est envisagée, sans 

pour autant rattacher cette approche à un courant philosophique, politique ou idéologique 

déterminé. De surcroît, cette approche est présentée comme permettant d’adopter une loi de 

restriction de liberté.  

 

136. L’étude d’impact, contrairement aux rapports précédemment étudiés, ne 

mentionne pas la conception juridique de la dignité, qui favorise le libre arbitre de l’individu. 

L’étude propose une autre explication : se couvrir le visage est un effacement de sa propre 

identité, « que cet effacement soit souhaité ou subi, il est nécessairement déshumanisant. La 

dignité humaine est liée à la nécessité de montrer et de maintenir sa propre identité. Effacer, 

dissimuler celle-ci en se recouvrant le visage est un comportement qui est par là même 

contraire avec le principe de dignité humaine »273. L’étude d’impact présente donc une vision 

de la dignité directement en lien avec le visage.   

 

137. Le rapport n° 699 de Monsieur Jean-Noël Buffet, fait au nom de la commission des 

lois et déposé le 8 septembre 2010 s’inscrit dans le cadre des travaux en commission274. Ce 

rapport présente une particularité par rapport aux rapports de l’Assemblée nationale :  il admet 

la dualité de conceptions du principe de dignité, mais considère que la conception a-libérale 

possède une normativité, et peut donc justifier l’interdiction : « sans doute le respect de la 

                                                
272 Ibid, p. 23. 
273 Ibid, p. 7. 
274 FRANCE. SENAT, Rapport n° 699 de M. François-Noël Buffet fait au nom de la commission des lois sur le 
projet de loi [n° 675 (2009-2010)] interdisant la dissimulation du visage dans l'espace public, 8 septembre 2010.  



 81 

dignité peut-il inclure la protection de libre arbitre comme élément consubstantiel de la 

personne humaine. Mais il peut aussi aussi correspondre à une exigence morale collective fut-

ce aux dépens de la liberté de choix de la personne ». Le rapport justifie cette position en se 

référant à l’arrêt Commune de Morsang-sur-Orge, qui admet une mesure de police même en 

l’absence de circonstances particulières : « il ne paraît pas abusif de transposer le 

raisonnement juridique à la dissimulation du visage dans la mesure où il existe un large 

consensus dans notre société pour reconnaître dans le visage un élément essentiel de l’identité 

de la personne laquelle est une composante de sa dignité »275.  

Au regard à la fois des critiques émises à l’encontre de cette jurisprudence, et de 

l’évolution libérale de la jurisprudence ultérieure276, la justification de l’interdiction sur la 

base du principe de dignité peut paraître déconcertante - d’autant plus s’agissant d’une 

interdiction législative et générale. Néanmoins, il s’agit du seul document qui explicite sa 

position et la rattache à une base juridique.  

 

 

B. Le principe d’égalité des sexes comme contenant  

 

 

138. Contrairement au principe de dignité, le principe d’égalité des sexes est moins 

invoqué comme un fondement juridique que comme une motivation, un argument en faveur 

de l’adoption de la loi. En effet, parce que la loi incrimine la dissimulation du visage, et non le 

voile intégral, il n’est pas possible de justifier l’interdiction par une base juridique qui 

impliquerait une différence de traitement entre l’homme et la femme. Pour autant, ce principe 

occupe une place prépondérante dans la genèse de la loi du 11 octobre 2010. Puisqu’il a une 

assise juridique, il convient de s’interroger sur les éléments proposés pour expliquer le recours 

à ce principe277.  

                                                
275 Ibid.  
276 v. §24 et s. supra.  
277 Les articles de presse étudiés ne comportent quasiment aucun élément substantiel relatif à la notion d’égalité 
des sexes. Seul un article, qui reprend les termes de Philippe Esnol, explique pour quelle raison le port du voile 
intégral, volontaire ou non, porte atteinte à l’égalité des sexes : « l’homme n’étant pas concerné par le port de la 
burqa, celle qui la porte est reléguée d’emblée à son seul et unique statut de femme sans que l’on puisse lire, sur 
son visage ou son corps, d’autres caractéristiques de son individualité », Libération Rebonds, Philippe Esnol, 
Aurélie Filippetti et Manuel Valls, 21 déc. 2009, « Il faut bannir la burqa de l’espace public ».  



 82 

139. Seul le rapport n° 699, fait au nom de la commission des lois et déposé au Sénat par 

Monsieur François-Noël Buffet le 8 septembre 2010, explique l’impossibilité juridique de 

recourir au principe d’égalité des sexes comme fondement de l’interdiction. Il relève, en ce 

sens, la contradiction entre la référence à l’égalité des sexes dans le débat et la formulation, 

neutre, retenue dans le projet de loi : « les principes de laïcité ou d’égalité des hommes et des 

femmes avancés lors du débat sur le voile intégral – et d’ailleurs contestés – ne sauraient être 

opposés de manière pertinente à une interdiction portant de manière générale sur la 

dissimulation du visage dans l’espace public sans référence particulière à la religion ou au 

sexe des personnes concernées »278. Le rapport renvoie à l’extrait de l’Étude du Conseil d’État 

selon lequel, pour rappel, le principe d’égalité des hommes et des femmes peut être invoqué 

« soit directement à l’encontre des discriminations, soit pour obtenir qu’un traitement égal soit 

effectivement assuré aux hommes et aux femmes. Opposable à autrui, il n’a pas en revanche 

vocation à être opposé à la personne elle-même, c’est-à-dire à l’exercice de la liberté 

personnelle »279. Il s’agit du seul rapport qui adopte une approche juridique, et libérale, de ce 

principe.  

140. Les autres rapports comportent des éléments de contenu très disparates. Le rapport de 

la Mission Gerin ne mentionne pas la conception juridique, libérale, du principe d’égalité des 

sexes. Si le rapport se réfère aux fondements juridiques de l’égalité des sexes et à la 

reconnaissance du principe au niveau international280, il n’explique pas en quoi, 

juridiquement, il peut être opposable au comportement visé par l’interdiction.  

Seules deux auditions sont retenues par la Mission pour clarifier le recours à cette notion : 

celles de Mesdames Elisabeth Badinter et Gisèle Halimi, qui précisent leur interprétation de 

l’égalité des sexes. Madame Elisabeth Badinter attire l’attention sur deux appréhensions 

opposées de l’égalité des sexes : « la nôtre, celle des démocraties, est celle que l’on retrouve 

dans la DUDH et que l’on peut résumer en quatre mots : mêmes droits, mêmes devoirs. Ici, la 

notion abstraite d’humanité l’emporte sur les différences biologiques, notamment sur la 

différence sexuelle. Puis il y a l’autre, celle des obscurantistes, celle aussi dont ont usé 

certains démocrates sincères, les naturalistes. Pour eux, droits et devoirs diffèrent selon les 

sexes ; les sexes sont égaux dans leurs différences. C’est le modèle de la complémentarité des 

                                                
278 FRANCE. SENAT, Rapport n° 699 de M. François-Noël Buffet fait au nom de la commission des lois sur le 
projet de loi [n° 675 (2009-2010)] interdisant la dissimulation du visage dans l'espace public, 8 septembre 2010.  
279 Ibid.  
280 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2262 de M. André Gerin fait au nom de la 
mission d’information sur la pratique du port du voile intégral sur le territoire national, op. cit., p. 107-109.   



 83 

sexes, où l’un est ce que l’autre n’est pas. L’idée fédératrice d’une humanité commune, d’une 

citoyenneté abstraite, n’a plus cours. Nos droits et nos devoirs sont différents, mais ils seraient 

équivalents »281. Madame Gisèle Halimi estime que le port du voile intégral s’oppose au 

principe d’égalité des sexes « mais plus fondamentalement, il signifie que les femmes qui le 

portent ont intégré leur propre infériorisation », c’est « une forme d’apartheid sexuel »282. Le 

rapport adopte donc une conception a-libérale de l’égalité des sexes, qui permet d’opposer le 

principe à la liberté individuelle de la femme. 

141. L’étude d’impact, de mai 2010, évoque la notion d’égalité des sexes à quatre 

reprises. Au sein d’une partie consacrée au « vivre-ensemble »283, l’égalité fait l’objet d’un 

point spécifique, intégré aux « valeurs » auxquelles la dissimulation du visage porte 

atteinte284. L’égalité des sexes est ainsi envisagée : « la pratique du port du voile intégral 

témoigne (…) d’une vision fondamentalement inégalitaire des relations entre les hommes et 

les femmes »285. À ce titre, l’étude mentionne l’article 1 de la DDHC selon lequel « les 

hommes naissent et demeurent libres et égaux en droit » ; « à cet égard, le port du niqab 

apparaît comme en opposition radicale avec ce principe : seuls les hommes seraient dignes de 

vivre à visage découvert, tandis que les femmes seraient condamnées à être enfermées dans 

une tenue les séparant du monde extérieur (…). L’idée selon laquelle, du seul fait qu’elle est 

une femme, une personne doit se recouvrir intégralement le visage pour évoluer dans l’espace 

public ne peut être réconciliée avec le principe de l’égalité hommes-femmes »286. La dignité 

est donc imbriquée à l’égalité : parce que ce comportement n’est pas digne, il est inégalitaire 

de l’imposer aux femmes.  

142. Lors de la discussion en séance publique du projet de loi, le 6 juillet 2010 à 

l’Assemblée nationale, une vingtaine de références à l’égalité peuvent être répertoriées. 

Monsieur Jean-Paul Garraud explique par exemple : « comment ne pas constater que la 

pratique consistant à dissimuler son visage n’est le fait que de femmes, contredisant ainsi 

notre conception de l’égalité des sexes ? ». Il en est de même lors de la séance du 7 juillet 

2010287, au cours de laquelle la notion d’égalité est évoquée une cinquantaine de fois. 

                                                
281 Ibid., p. 109.  
282 Ibid., p. 109-110. 
283 v. §566 infra.  
284 Les autres « valeurs » évoquées sont : le pacte social, la dignité, l’égalité, et l’ordre public.  
285 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Etude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du 
visage dans l’espace public, op. cit., p. 7. 
286 Ibid., p. 7.  
287 ASSEMBLEE NATIONALE, Compte rendu intégral, http://www.assemblee-nationale.fr/13/cri/2009-2010-
extra/20101011.asp 



 84 

Monsieur Julien Dray qualifie le voile intégral de « barrière (…) entre la femme et 

l’homme », peu importe que le port de ce voile intégral soit volontaire ou imposé, « ce qui 

importe, c’est la mise à l’écart de ces femmes de la communauté républicaine, et la négation 

de leur égalité avec les hommes. C’est en ce sens que la burqa est condamnable. C’est en ce 

sens qu’elle constitue une forme de violence envers les femmes, rompant l’égalité 

républicaine ». Monsieur Michel Ménard évoque la même raison : le port du voile intégral 

porte atteinte à l’égalité « puisque ce sont les femmes et les femmes seules qui sont victimes 

de cette violence ».   

 

§2. La conjugaison des principes de dignité et d’égalité des sexes avec l’ordre 

public immatériel : une confusion à son paroxysme 

 

143. Le dossier législatif, notamment les débats parlementaires, révèle une autre façon 

d’appréhender les principes de dignité et d’égalité des sexes. Ceux-ci sont en effet définis par 

rapport à l’ordre public immatériel : soit ils y sont intégrés (A), soit ils lui sont juxtaposés (B).  

 

A. L’intégration des principes de dignité et d’égalité des sexes à l’ordre public immatériel  

 

144. Les principes de dignité et d’égalité des sexes sont certes des motivations pour 

adopter la loi de 2010, mais ils ne peuvent constituer des fondements juridiques. C’est en 

partie pour cette raison que le législateur s’est référé à l’ordre public immatériel pour justifier 

l’interdiction288. Pour autant, les principes de dignité et d’égalité des sexes ne sont pas exclus 

du raisonnement : ils sont intégrés à l’ordre public immatériel. Dans ce cadre, la protection de 

l’ordre public immatériel emporte la protection d’une certaine approche des principes de 

dignité et d’égalité des sexes – qui n’est pas l’approche retenue en droit positif.  

145. Par exemple, l’étude d’impact fait de la dignité et de l’égalité des sexes des 

« modalités » du vivre ensemble, le vivre ensemble étant lui-même assimilé à la notion 

d’ordre public immatériel. Ainsi qu’il est mentionné dans l’étude d’impact : « pratique 

incompatible avec la dignité humaine et avec l’égalité hommes-femmes, la dissimulation du 

                                                
288 v. §509 et s. infra.  



 85 

visage dans l’espace public nourrit, dans ces conditions, des interrogations sur les modalités 

du vivre ensemble »289. Dans le même sens, dans une partie relative à la « remise en cause du 

vivre ensemble », l’étude d’impact indique que « la dissimulation intégrale du visage (…) 

heurte plusieurs valeurs essentielles, qui constituent le pacte républicain et sont 

représentatives de principes fondamentaux de la société française »290. Parmi les quatre 

éléments auxquels il est fait référence, figurent la dignité et l’égalité des sexes.  

Dans le même sens, le rapport n° 698 (Sénat) fait des principes d’égalité des sexes et de 

dignité des composantes de l’ordre public immatériel. Ainsi, argumentant sur l’ordre public 

immatériel et le vivre ensemble, « ce fondement doit nous permettre de bannir de l’espace 

public une pratique incontestablement négatrice de la dignité et de l’égalité des femmes »291.  

146. Il semble donc que l’intégration de ces notions à l’ordre public immatériel permette 

de les protéger, sans avoir à les invoquer sur le plan juridique. C’est ce que confirme par 

exemple la déclaration de Monsieur Christian Vanneste lors des débats à l’Assemblée 

nationale, le 7 juillet 2010 : « subsistent des motivations espérées mais juridiquement 

fragiles : égalité hommes-femmes, dignité, laïcité dans l’espace public », la notion d’ordre 

public immatériel « vient heureusement au secours de ces valeurs »292.  

 

147. D’autres développements n’intègrent que le principe de dignité à l’ordre public 

immatériel. Par exemple, le rapport n° 2648 déposé par Monsieur Jean-Paul Garraud indique 

que l’ordre public immatériel « garantit l’équilibre subtil qui existe entre nos valeurs 

fondamentales que sont la liberté, l’égalité, la fraternité et la dignité de la personne 

humaine »293. C’est donc parce qu’il permet une protection de la dignité que l’ordre public 

immatériel est mobilisé. L’audition de Madame Michèle Alliot-Marie, retranscrite dans ce 

rapport, indique dans le même sens : « la volonté de vivre ensemble, qui est la base du pacte 

républicain, dépend en effet de notre capacité à nous rassembler autour de valeurs communes, 

                                                
289 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Etude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du 
visage dans l’espace public, op. cit., p. 3.  
290 Ibid., p. 5. 
291 FRANCE. SENAT, Dissimulation du visage dans l'espace public, les femmes, la République. Rapport 
d’information n° 698 de Mme Christiane Hummel fait au nom de la délégation aux droits des femmes et à 
l'égalité des chances entre les hommes et les femmes, 8 septembre 2010.  
292 ASSEMBLEE NATIONALE, Compte rendu intégral des débats, http://www.assemblee-
nationale.fr/13/cri/2009-2010-extra/20101011.asp.  
293 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2648 de M. Jean-Paul Garraud fait au 
nom de la commission des lois constitutionnelles, de la législation et de l’administration générale de la 
République sur le projet de loi (n° 2520) interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public, 23 juin 
2010, p. 7.  



 86 

parmi lesquelles figurent la dignité, l’égalité et la liberté »294. Lors des débats au Sénat, 

Madame Marie-Agnès Labarre déclare voter la loi au nom de la lutte pour les droits des 

femmes : « l’interdiction du voile intégral est en accord avec nos principes républicains que 

sont l’égalité, la fraternité, la liberté, la laïcité et la dignité humaine ».  

148. Enfin, certains développements intègrent uniquement le principe d’égalité des sexes à 

l’ordre public immatériel. Par exemple, Monsieur Philippe Esnol explique l’atteinte à l’ordre 

public par le fait que le port du voile intégral porte atteinte à l’égalité des sexes : « volontaire 

ou non, le port du voile intégral nuit à la société et à l’ordre public dans la mesure où il 

soustrait au regard d’autrui les femmes qu’il recouvre (…). La République française, qui porte 

en son sein l’égalité homme-femme, ne peut l’accepter »295. Lors de la discussion en séance 

publique le 14 septembre 2010, Monsieur Pierre-Yves Collombat déplore la « vaste opération 

de récupération des voix de l’extrême droite » que ce projet a vocation à permettre, mais 

indique qu’il votera le texte pour d’autres raisons : « en votant ce texte, il s’agit pour moi, tout 

au contraire, d’affirmer non pas ce qui nous divise, mais ce qui nous rassemble : les principes 

et les valeurs de la République, dont l’égalité des hommes et des femmes est un élément 

central. J’aurais d’ailleurs souhaité que ce projet de loi soit clairement fondé sur ce principe, 

sans ambiguïté ».  

 

B. La juxtaposition des principes de dignité, d’égalité des sexes, et de l’ordre public 

immatériel  

 

149. Dans le dossier législatif, les principes de dignité et/ou d’égalité des sexes sont très 

souvent juxtaposés à l’ordre public immatériel.  

150. Parfois – notamment dans les rapports parlementaires - seul le principe de dignité est 

juxtaposé à l’ordre public immatériel. Dans ce cas, les deux notions sont envisagées comme 

les fondements juridiques de l’interdiction.  

                                                
294 v. l’audition de Madame Michèle Alliot-Marie, ibid., p. 27. Il convient néanmoins de préciser que ce rapport 
ne mobilise pas la dignité comme fondement juridique de l’interdiction, il l’exclut explicitement, p. 15-16. En 
outre, plusieurs parlementaires soulignent l’absence de clarté quant au fondement de l’interdiction, v. notamment 
les interventions de Madame Sylvia Pinel, ou de Monsieur Jean-Jacques Urvoas, p. 34.  
295 Libération Rebonds, Philippe Esnol, Aurélie Filippetti et Manuel Valls, 21 déc. 2009, « Il faut bannir la burqa 
de l’espace public ».  



 87 

Ainsi, face aux fragilités juridiques exposées par les juristes, Monsieur Jean-François 

Copé explique : « ‘en tant que législateur, nous considérons qu’il y a des fondements 

juridiques solides pour justifier une interdiction’. Pour lui, la question du voile intégral n’est 

pas religieuse, ni liée à l’immigration. Elle touche ‘d’abord [au] respect de la dignité 

humaine’, celle des femmes en l’occurrence, et se fonde ‘sur l’impératif d’ordre public’ »296. 

L’étude d’impact argumente le choix de l’interdiction générale dans le même sens : « le 

souci de préserver les règles essentielles de la vie sociale et d’assurer le respect de la dignité 

de la personne humaine sont des considérations suffisamment fortes et font l’objet d’un 

consensus général au sein de la société française », ce qui justifie l’interdiction générale297. 

Dans le rapport n° 2648 déposé par Monsieur Garraud, l’audition de Monsieur Lagarde 

associe également l’ordre public immatériel et la dignité pour justifier l’interdiction : « le 

Gouvernement a essayé d’équilibrer [le débat] en le recentrant sur le principe de dignité 

humaine et les valeurs de la République. Nous nous en félicitons »298.  

Dans le même sens, le rapport n° 699 (Sénat) présente ces deux principes comme les 

fondements juridiques de l’interdiction ; argumentant sur le terrain de l’ordre public 

immatériel, qui « renvoie à des principes qui n’ont pas nécessairement de transcription 

explicite dans notre Constitution » le rapport indique qu’ « en revanche, associé au respect de 

la dignité de la personne humaine, il trouve une base constitutionnelle incontestable » puisque 

ce dernier est consacré par la jurisprudence constitutionnelle et européenne299. Il convient de 

souligner que Madame Michèle Alliot-Marie reprendra ce raisonnement dans les débats 

parlementaires devant le Sénat le 14 septembre 2010300 : le texte est donc présenté comme 

étant basé sur l’atteinte à la dignité de la personne qui se dissimule le visage, et sur l’atteinte 

aux valeurs républicaines. Dans le même rapport n° 699, lors de l’examen en commission, 

Monsieur Jean-Jacques Hyest, président de la commission des lois, explique : « les choses ont 

évolué depuis que le Conseil d’État a rendu son avis : l’interdiction n’était alors justifiée que 

par des motifs d’ordre public, ce qui faisait considérer qu’elle n’était légitime qu’en certains 

endroits, mais le débat à l’Assemblée nationale a montré qu’elle pouvait également être 

fondée sur la dignité des femmes ». Quant à Monsieur François Zoccheto, il estime que 

                                                
296 Libération France, Alain Auffray, 17 déc. 2009, « Ministres en mission sur le voile ».  
297 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Etude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du 
visage dans l’espace public, op. cit., p. 14.  
298 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2648 de M. Jean-Paul, op. cit., p. 33.  
299 FRANCE. SENAT, Rapport n° 699 de M. François-Noël Buffet fait au nom de la commission des lois sur le 
projet de loi [n° 675 (2009-2010)] interdisant la dissimulation du visage dans l'espace public, 8 septembre 2010.  
300 SENAT, Compte rendu intégral, http://www.senat.fr/seances/s201009/s20100914/st20100914000.html 



 88 

l’interdiction se justifie par trois raisons : « la sécurité (…), la cohésion sociale et la dignité de 

la femme ».  

151. Ces éléments se retrouvent en partie lors des débats parlementaires. Ainsi, lors des 

débats à l’Assemblée nationale, Madame Colette Le Moal motive l’adoption d’une 

interdiction générale en s’interrogeant : « comment une pratique pourrait-elle être contraire à 

la dignité de la personne humaine et aux valeurs de la République dans certains lieux, et 

totalement neutre dans d’autres ? ». Madame Bérengère Poletti, qui s’exprime au nom de la 

délégation aux droits des femmes, confirme cette approche : « le projet de loi poursuit un 

triple objectif : protéger le pacte républicain, maintenir l’ordre public et libérer, parfois malgré 

elles, les femmes qui dissimulent leur visage aux yeux de leurs semblables. (…). Dérober son 

visage au regard des autres revient à nier sa propre identité et à prendre le risque d’être traité 

sans dignité, comme un objet »301.   

152. Cependant, la majeure partie des déclarations lors des débats parlementaires 

juxtaposent les deux principes de dignité et d’égalité des sexes à l’ordre public immatériel. 

Lors de la séance à l’Assemblée nationale, le 7 juillet 2010, Monsieur François Briand 

envisage le projet de loi sous l’angle du vivre ensemble, « cette pratique porte atteinte à la 

dignité de la personne, à l’égalité entre les hommes et les femmes et aux exigences 

fondamentales de notre vie en société telle que la conçoit notre République »302. Lors de cette 

même séance, Madame Chantal Robin-Rodrigo explique, à l’égard du fondement juridique de 

l’interdiction, que le projet de loi « s’appuie sur nos valeurs républicaines et en rappelle la 

force : l’ordre public, le respect de la dignité de la personne, l’égalité entre les hommes et les 

femmes ». Dans le même sens, Madame Valérie Rosso-Debord félicite la portée générale de 

l’interdiction « car ce qui se joue ici, ce sont les fondements de notre pacte social, l’égalité 

entre hommes et femmes, la dignité même de la femme ». Monsieur Jean-Philippe Maurer 

déclare également que « la dissimulation du visage dans l’espace public est contraire à notre 

idéal de fraternité et constitue une atteinte au principe du respect de la dignité de la personne, 

et un refus ostensible de l’égalité entre les hommes et les femmes ».  

Lors des débats parlementaires au Sénat, le 14 septembre 2010, Monsieur Fortassin 

explique que « ce projet de loi souligne ainsi, avec gravité, que ces valeurs [républicaines] 

mettent en relief l’ordre public, la dignité de la personne et l’égalité entre les sexes ». Dans le 

                                                
301 Ibid.  
302 ASSEMBLEE NATIONALE, Compte rendu intégral, http://www.assemblee-nationale.fr/13/cri/2009-2010-
extra/20101011.asp 



 89 

même sens, Madame Labarre estime que « l’interdiction du voile intégral est en accord avec 

nos principes républicains que sont l’égalité, la fraternité, la liberté, la laïcité et la dignité 

humaine. (…). Si nous condamnons le port du voile intégral (…) c’est parce que les sénateurs 

du parti de gauche sont attachés aux droits fondamentaux républicains et universels, au 

premier rang desquels figurent l’égalité entre les hommes et les femmes, la laïcité, la dignité 

humaine ». Enfin, toujours dans le même sens, Madame Anne-Marie Payet qualifie également 

le port du voile intégral de « violence faite à la dignité de la femme, un déni de l’égalité entre 

les femmes et les hommes, une négation des valeurs essentielles de la République »303.  

 

 

Conclusion du Chapitre 2. 

 

 

153. Tels que mobilisés dans le processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010, 

les principes de dignité et d’égalité des sexes s’écartent de leur ancrage libéral puisqu’ils sont 

imposés à l’exercice d’une liberté. La genèse de cette loi se caractérise par l’abondance de 

postulats, d’affirmations, selon lesquels le voile intégral – ou la dissimulation du visage – est 

a priori une atteinte à la dignité et à l’égalité des sexes.  

154. De surcroît, les minces éléments de contenu relevés ne présentent pas de 

cohérence entre eux. De ce fait, s’il est certain que ces deux principes se rattachent désormais 

à une perspective a-libérale, il semble difficile de déterminer exactement le soubassement 

axiologique de cette perspective. L’approche juridique cohabite ainsi avec une approche 

« subjective »304 dont le contenu est diffus. Il en résulte que les principes de dignité et 

d’égalité des sexes peinent à trouver leur place axiologique, puisqu’ils semblent être 

davantage des outils malléables selon la cause à défendre.  

 

 

 

                                                
303 Ibid.  
304 WEIL Laurence, « La dignité de la personne humaine en droit administratif », in PAVIA Marie-Luce et 
REVET Thierry (dir.), La dignité de la personne humaine, op. cit., p. 102.  



 90 

 

Conclusion du Titre 1. 

 

 

155. La mutation des principes de dignité et d’égalité des sexes emporte plusieurs 

conséquences. D’une part, dans les déclarations politiques relayées par la presse, la récurrence 

des postulats selon lesquels le voile intégral – ou la dissimulation du visage – porte atteinte à 

la dignité et à l’égalité des sexes conduit à la dégradation de la compréhension du droit par le 

lecteur. En ne rendant pas compte du fondement libéral de ces deux principes, les articles de 

presse véhiculent l’idée selon laquelle il serait légitime et correct sur le plan juridique 

d’adopter une interdiction générale en vertu des principes de dignité et d’égalité des sexes – 

ce qui peut être largement discuté.  

D’autre part, les rapports parlementaires, qui ont vocation à éclairer non seulement la 

pratique dont il est question (le voile intégral), mais également à constituer un véritable 

document de travail pour préparer les débats parlementaires, ne permettent pas non plus 

d’appréhender correctement ces deux principes.  

Cette lacune se retrouve de la même façon dans les débats parlementaires, qui 

affirment en grande majorité la contrariété du port du voile intégral avec les principes de 

dignité et d’égalité des sexes. D’une certaine façon, ces différents éléments conduisent à 

annihiler l’assise juridique de ces principes.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 91 

TITRE 2. LES DISTORSIONS DE L’ORDRE PUBLIC, 

REVELATRICES DE LA DEMARCHE TELEOLOGIQUE DU 

LEGISLATEUR 

 

 

156. Il est possible de distinguer l’ordre public substantiel, « la préservation de l’ordre 

dans la cité »305 comme, par exemple, l’interdiction d’une manifestation par une autorité de 

police ; et l’ordre public procédural qui a trait à « l’impérativité absolue de certaines normes 

juridiques »306 qui conduit le juge à soulever d’office l’incompétence de l’auteur de l’acte par 

exemple307. C’est sous l’angle substantiel de l’ordre public, c’est-à-dire en tant que fondement 

pour restreindre l’exercice des libertés, que cette notion a été mobilisée tout au long du 

processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010.  

157. Présenté comme le fondement juridique de l’interdiction, il convient d’y apporter 

une attention particulière. Longuement analysée et commentée par la doctrine, la notion 

d’ordre public demeure « une notion à contenu variable »308, « une notion vague, complexe, 

changeante »309, et même une « notion-cadre, dont le contenu précis se forge et varie plus ou 

moins au gré des situations particulières. En effet, par définition, celles-ci ne placeront la 

question sur le terrain de l’ordre public que si elles créent suffisamment de doutes quant à leur 

respect des valeurs sociales fondamentales ; à défaut, nul ne songerait à invoquer une atteinte 

à l’ordre public, donc à en expliquer le contenu dans tel domaine particulier » 310.  

                                                
305 REDOR Marie-Joëlle, « Ouverture par Marie-Joëlle Redor », in REDOR Marie-Joëlle (dir.), L’ordre public : 
ordre public ou ordres publics ? ordre public et droits fondamentaux : actes du colloque de Caen des jeudis 11 
et vendredi 12 mai 2000, Bruxelles, Bruylant, 2001, p. 11.  
306 Ibid., p. 11.  
307 « Dans les deux cas cependant, la notion d’ordre public ne renvoie-t-elle pas à la même idée fondamentale : 
celle de l’impérativité plus forte que la règle qui habilite, voire oblige, le législateur, l’administration et le juge à 
agir en dérogeant éventuellement aux règles normalement applicables et en limitant l’exercice des libertés, 
précisément pour faire prévaloir cet ordre au contenu éminement fluctuant en fonction de ce que l’on (mais 
qui ?) considère comme nécessaire à la préservation de l’ordre social et/ou de l’ordre juridique ? », ibid., p. 11-
12.  
308 v. GHESTIN Jacques, « L’ordre public, notion à contenu variable, en droit privé français », in PERELMAN 
Chaïm et VANDER ELST Raymond, Les notions à contenu variable en droit, Bruxelles, Bruylant, 1984, p. 77. 
309 PLANTEY Alain, « Définition et principes de l’ordre public », in POLIN Raymond (dir.), L’ordre public, 
Paris, PUF, 1996, p. 27.  
310 ALLAND Denis et RIALS Stéphane (dir.), Dictionnaire de la culture juridique, Paris, PUF, 2010. 



 92 

158. Partant, il semble logique qu’en fonction des situations concernées et, a fortiori, 

dans les différents domaines du droit, le contenu de l’ordre public ne soit pas exactement 

identique. Il n’en demeure pas moins que, aussi évolutive soit cette notion, sa fonction de 

fondement juridique requiert un cadre d’application. Puisque l’ordre public peut justifier des 

restrictions à l’exercice des libertés, il doit faire l’objet d’éclaircissements et être soumis à des 

conditions précises lors de sa mise en œuvre.  

159. En l’absence de définition uniforme de l’ordre public, c’est aux juges des 

différents ordres juridiques qu’il revient de le définir pour déterminer s’il peut justifier une 

mesure de restriction. Dans ce cadre, l’esprit libéral qui sous-tend le bloc de constitutionnalité 

donne une indication pour comprendre la façon dont l’ordre public a vocation à être appliqué. 

Il apparaît que cette notion est majoritairement mobilisée sous son aspect matériel et 

extérieur : ce sont les composantes traditionnelles de l’ordre public - la sécurité, la tranquillité 

et la salubrité publiques – qui peuvent justifier des mesures de restriction de liberté.  

160. À partir de l’étude de la notion d’ordre public en droit positif et en s’appuyant sur 

les exemples les plus significatifs au regard de notre problématique, il conviendra de se 

demander quelle a été sa place dans le processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010. 

En effet, s’il semblait être le fondement le plus convaincant juridiquement, il a été rapidement 

exclu par le législateur – sans doute en raison du caractère seulement partiel de l’interdiction 

qu’il aurait permis (Chapitre 1).  

161. Le processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010 révèle que c’est un aspect 

beaucoup plus flou de l’ordre public qui a dominé le débat : l’ordre public immatériel. Il 

semble que les autorités législatives et exécutives aient recours à cet aspect lorsque le 

triptyque de l’ordre public ne suffit pas à limiter l’exercice de certaines libertés. En l’absence 

de dégradations matérielles, cela signifie que des limitations sont pensées pour maintenir une 

certaine harmonie sociale.  

162. Cette dimension immatérielle de l’ordre public renvoie, en droit français, 

essentiellement au champ sémantique de la morale ; elle se caractérise donc par une certaine 

relativité. C’est pour cette raison que, notamment en droit administratif, des conditions ont été 

posées au recours à cette notion pour fonder des restrictions de libertés. À travers une analyse 

de la notion d’ordre public immatériel ainsi que de son application dans le droit positif, il 

semble que la loi du 11 octobre 2010 ait opéré un glissement vers un autre aspect, plus large, 

plus incertain et moins encadré, de l’ordre public immatériel (Chapitre 2).   



 93 

 

CHAPITRE 1. LE SORT RESERVE A L’ORDRE PUBLIC 

MATERIEL, PREMIER ELEMENT REVELATEUR DE LA 

DEMARCHE TELEOLOGIQUE DU LEGISLATEUR 

 

 

163. L’ordre public revêt trois composantes traditionnelles : la sécurité, la tranquillité, 

et la salubrité publiques. Cet aspect matériel de l’ordre public peut être mobilisé par les 

autorités législatives ou exécutives pour justifier des restrictions aux libertés. Étudiée au 

regard de la problématique de l’interdiction de la dissimulation du visage, la notion d’ordre 

public matériel apparaît comme le fondement juridique adéquat (Section 1). En effet, il aurait 

permis d’interdire cette pratique tout en respectant l’état du droit en matière de libertés 

publiques.  

 

164. Toutefois, ce fondement juridique n’a pas été retenu, notamment parce que le 

recours à cette notion recèle des exigences de proportionnalité – lesquelles justifient une 

interdiction de la dissimulation du visage mais dans un périmètre limité. Or, dans cette 

problématique, la question du fondement juridique de l’interdiction est inextricablement liée à 

la question du périmètre de l’interdiction. C’est à ce stade que se manifeste la démarche 

téléologique adoptée pour élaborer la loi du 11 octobre 2010 : l’ordre public matériel est exclu 

comme fondement juridique de l’interdiction parce qu’il ne permet pas de parvenir au résultat 

escompté – une interdiction générale (Section 2).  

 

 

 

 

 



 94 

SECTION 1. L’ORDRE PUBLIC MATERIEL : UN FONDEMENT JURIDIQUE 

ADEQUAT POUR UNE INTERDICTION PROPORTIONNEE 

 

 

165. L’ordre public matériel apparaît, dans l’étude de la genèse de la loi du 11 octobre 

2010, comme un fondement juridique adéquat à deux égards. D’une part, le droit français 

impose un cadre juridique assez précis aux autorités, leur permettant de justifier des mesures 

de restriction de liberté sur ce fondement (§1). Cela s’explique par le fait que l’ordre public 

matériel est une notion centrale en droit français, dans la mesure où elle permet de faire 

« coexister les libertés »311. En effet, l’ordre public matériel est conçu pour assurer, dans un 

État de droit libéral, que chaque individu exerce ses droits et libertés. Partant de ce constat, 

une interdiction de la dissimulation du visage sur le terrain de l’ordre public matériel aurait 

constitué une mesure de restriction de liberté justifiée, et solide, sur le plan juridique (§2).  

 

 

§1. L’ordre public matériel : un cadre juridique déterminé 

 

166. L’ordre public matériel dispose, en droit français, d’un cadre juridique déterminé. En 

effet, son étendue (A) autant que les conditions de sa mise en œuvre (B) sont précises.  

 

A. L’étendue de l’ordre public matériel  

 

167. Il convient de s’interroger sur les textes sur lesquels les autorités peuvent s’appuyer 

pour imposer l’ordre public matériel à l’exercice de certaines libertés (1). L’ordre public 

matériel, comme les autres notions consacrées en droit français, s’inscrit dans une perspective 

libérale (2).   

 

                                                
311 VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public : étude de droit comparé interne, op. cit., p. 196.  



 95 

 

1. Les bases juridiques de l’ordre public matériel  

 

168. Il faut distinguer deux types de mesures de restriction de liberté possibles : les 

mesures réglementaires, et les mesures législatives. En effet, dans l’ordre juridique français, 

l’article 34 de la Constitution fait de la garantie des libertés publiques une matière législative. 

Pour autant, en vertu de l’article 37 de la Constitution, toutes les matières qui ne relèvent pas 

du domaine de la loi sont dévolues au pouvoir réglementaire. Si la fonction première de ce 

pouvoir est de veiller à l’exécution des lois – le pouvoir réglementaire d’exécution – le 

pouvoir réglementaire autonome peut affecter l’exercice des libertés.  

 

Restrictions législatives de liberté : l’absence de fondement explicite  

169. Ainsi que se le demande le Professeur Etienne Picard, « la Constitution 

comporte-t-elle, au profit du législateur, une habilitation qui lui permettrait de justifier 

constitutionnellement toutes ces restrictions imposées au nom de l’ordre public ? Si c’est le 

cas, où se trouve cette habilitation ? La trouve-t-on formellement énoncée par une sorte de 

clause générale qui permettrait au législateur d’affecter tous les droits et libertés de valeur 

constitutionnelle ou est-elle mentionnée à propos de chaque liberté ou droit constitutionnel 

spécifique et pour valoir seulement à l’égard du seul droit ou de la seule liberté 

constitutionnels considérés ? »312.  

 

170. S’il est possible de voir dans les articles 4 et 5 de la DDHC313 une référence 

implicite à l’ordre public, seul l’article 10 de la DDHC relatif à la liberté de manifester ses 

opinions, même religieuses, comporte une référence explicite à « l’ordre public établi par la 

Loi ». Cette unique référence montre, d’une part, que l’ordre public n’est pas défini et, d’autre 

part, que pour les auteurs de la DDHC, l’ordre public est une matière qui appartient au 

                                                
312 PICARD Etienne, « Introduction générale : la fonction de l’ordre public dans l’ordre juridique », in REDOR 
Marie-Joëlle (dir.), L’ordre public : ordre public ou ordres publics ? ordre public et droits fondamentaux, op. 
cit., p. 29.  
313 Il convient de noter que ces deux articles seront mobilisés dans la décision CC, décision n° 2010-613 DC, du 
7 octobre 2010, Loi interdisant la dissimulation du visage dans l'espace public, v. §568 et s. infra.  



 96 

législateur qui en fixe les limites et les contours314. En d’autres termes, « l’ordre public qui 

fonde le prononcé de mesures restrictives n’est pas mentionné mais il est visé explicitement 

par l’article 10 relatif à la liberté de manifester ses opinions, et implicitement par l’article 5 

selon lequel ‘la loi n’a le droit de défendre que les actions nuisibles à la société’ »315.  

171. Pourtant, « le Conseil n’a pas utilisé cette source constitutionnelle pour opérer sa 

promotion de l’ordre public »316. En effet, dans la décision du 25 janvier 1985 sur la loi 

relative à l’état d’urgence en Nouvelle-Calédonie317, le Conseil constitutionnel fonde la 

constitutionnalisation de l’ordre public directement sur l’article 34 de la Constitution. 

 

172. Malgré cette absence de référence explicite à l’ordre public dans les textes 

supralégislatifs – en dehors de l’article 10, qui concerne une liberté spécifique – « le Conseil 

constitutionnel admet parfaitement que le législateur puisse, le cas échéant, limiter, au nom de 

l’ordre public, n’importe quel droit ou liberté constitutionnels. Cette jurisprudence (…) 

signifie donc qu’il existe bien une norme constitutionnelle générale, mais implicite, réservant 

le pouvoir du législateur de limiter les droits et les libertés au nom de l’ordre public, alors 

même que le pouvoir constituant ne l’aurait pas expressément admis ni pour tel droit ou 

liberté constitutionnel ni pour l’ensemble de ces droits et libertés »318.  

173. La notion d’ordre public apparaît donc directement dans les textes de loi. Par 

exemple, en matière pénale – dans le Code pénal comme dans le Code de procédure pénale – 

l’expression d’ordre public revêt différentes formes : règles d’ordre public, troubles à l’ordre 

public, moyens et nullités d’ordre public, … L’ « approche de l’ordre public va bien au-delà 

du bon fonctionnement de la justice pénale. Elle se manifeste essentiellement au travers du 

‘trouble à l’ordre public’ que constitue l’infraction pénale déjà réalisée ou potentielle »319. 

Ainsi, « en matière pénale, l’ordre public se manifeste alors au travers des dispositions du 

                                                
314 LARRALDE Jean-Manuel, « La constitutionnalisation de l’ordre public », in REDOR Marie-Joëlle (dir.), op. 
cit., p. 213. 
315 VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public : étude de droit comparé interne, Paris, PUF, 2001, p. 
196-197.  
316 LARRALDE Jean-Manuel, « La constitutionnalisation de l’ordre public », art. cit., p. 226.  
317 CC, décision n° 85-187 DC, du 25 janvier 1985, Loi relative à l’état d’urgence en Nouvelle-Calédonie. 
318 PICARD Etienne, « Introduction générale : la fonction de l’ordre public dans l’ordre juridique », art. cit., p. 
29.  
319 CERF Agnès, « Ordre public, droit pénal, et droits fondamentaux », in REDOR Marie-Joëlle (dir.), op. cit., p. 
64. v. aussi VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public : étude de droit comparé interne, op. cit., en 
droit pénal, l’ordre public fonde non seulement l’action publique et le prononcé d’une mesure restrictive de 
liberté pendant le déroulement de la procédure, mais également le prononcé d’une sanction pénale à l’issue du 
procès, p. 43.  



 97 

Code pénal et du Code de procédure pénale, qui définissent les incriminations, et organisent la 

recherche et la punition de leurs auteurs »320.  

 

Restrictions réglementaires de liberté : un fondement textuel explicite  

174. Le Président de la République321 et le Premier ministre détiennent l’exercice du 

pouvoir réglementaire général. Le Premier ministre est chargé de prendre les mesures 

nécessaires à l’exécution des lois (décrets d’application). En vertu de l’article 37 de la 

Constitution, il dispose également d’un pouvoir réglementaire autonome : il est compétent 

pour adopter des règlements dans les matières qui ne relèvent pas du domaine de la loi 

(procédure administrative et détermination des contraventions et des peines applicables 

notamment). Le Premier ministre dispose également du pouvoir de police générale, « dans ce 

cadre, les règlements édictés par le Premier ministre se rapprochent incontestablement des 

règlements autonomes »322. Il s’agit donc, en dehors des mesures de police adoptées en 

application d’une loi, de règlements autonomes de police administrative. L’article 37 permet à 

la police administrative de prendre des mesures de restriction de liberté au même titre que 

l’article 34 de la Constitution ; ainsi, « en cas de menace de trouble ou de trouble à l’ordre 

public, l’autorité de police administrative a le pouvoir de prononcer une mesure attentatoire 

aux libertés pour maintenir ou rétablir l’ordre public, qui est pour elle un principe 

d’action »323. 

175. D’autres autorités détiennent le pouvoir réglementaire : les autorités 

administratives indépendantes, certains organismes publics ou privés, mais également les 

autorités déconcentrées et décentralisées. « En tant que représentant de l’État dans le 

département et la région, le préfet dispose d’un pouvoir réglementaire d’organisation des 

services placés sous son autorité. Par ailleurs, dans l’exercice du pouvoir de police, il est tenu 

de prendre les mesures réglementaires nécessaires au maintien ou au rétablissement de l’ordre 

public »324. Le préfet exerce en effet un pouvoir de police administrative générale et a des 

compétences en matière de police spéciale.  

                                                
320 CERF Agnès, « Ordre public, droit pénal, et droits fondamentaux », art. cit., p. 64.  
321 v. FOILLARD Philippe, Droit administratif, 4e éd., Bruxelles, Larcier, 2015, p. 204-205.  
322 Ibid., p. 203.  
323 VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public : étude de droit comparé interne, op. cit., p. 34.  
324 FOILLARD Philippe, Droit administratif, op. cit., p. 206. 



 98 

176. Les autorités décentralisées (maires, présidents des conseils généraux et 

régionaux) disposent d’un pouvoir réglementaire assez large. L’article 72 alinéa 3 dispose 

ainsi : « Dans les conditions prévues par la loi, ces collectivités s'administrent librement par 

des conseils élus et disposent d'un pouvoir réglementaire pour l'exercice de leurs 

compétences ». Il s’agit d’un pouvoir réglementaire local. Comme les préfets, les autorités 

décentralisées disposent d’une compétence réglementaire pour l’organisation des services 

placés sous leur autorité. Et, dans l’exercice du pouvoir de police, le maire est tenu de prendre 

les mesures réglementaires nécessaires au maintien ou au rétablissement de l’ordre public 

dans sa commune, par voie d’arrêtés325.  

177. Le fondement textuel de ce pouvoir local de police administrative est l’article L. 

2212-2 du Code général des collectivités territoriales (CGCT), qui dispose : « la police 

municipale a pour objet d'assurer le bon ordre, la sûreté, la sécurité et la salubrité publiques ». 

Les alinéas 1 à 7 de cet article détaillent les domaines dans lesquels la police municipale est 

compétente326.  

178. Le contenu de l’ordre public renvoie, traditionnellement, aux conditions 

matérielles de la vie en société. Comme l’indique l’article L. 2212-2 du CGCT, cela 

comprend la sécurité publique, la salubrité publique et la tranquillité publique. La sécurité 

publique renvoie à la sécurité des personnes et des biens327, un des buts de la police 

administrative générale328. La sécurité publique renvoie à la sécurité physique qui peut être 

définie comme « la réduction dans toute la mesure du possible des risques de dommages 

causés aux personnes et aux biens de manière tant intentionnelle qu’accidentelle »329 donc 

respectivement soit les crimes et les délits, soit les catastrophes naturelles, accidents, etc. La 

salubrité publique renvoie à la notion d’hygiène publique ; il s’agit de la « réduction des 

risques de maladies résultant directement de la pollution du ‘milieu’, du cadre de vie, dans 

toute la mesure compatible avec le maintien des libertés. L’objectif poursuivi consiste à 

                                                
325 Pour les pouvoirs de police administrative générale et spéciale, v. FOILLARD Philippe, Droit administratif, 
op. cit., p. 62 ; DEVOLVE Pierre, Le droit administratif, 6e éd., Paris, Dalloz, 2014, p. 38-39.  
326 Sur la question des fondements de la police administrative pour restreindre l’exercice des libertés et assurer 
l’ordre public (contentieux, divergences doctrinales, ...), v. ibid., p. 34 et s ; VINCENT-LEGOUX Marie-
Caroline, L’ordre public. Etude de droit comparé interne, op. cit., p. 53 et s. 
327 V. notamment CC, décision n° 80-127 DC, du 20 janvier 1981, Loi renforçant la sécurité et protégeant la 
liberté des personnes.  
328 Il s’agit de sûreté publique, donc relève des affaires de la collectivité (et non de sûreté individuelle, qui 
renvoie à la détention), v. VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public. Etude de droit comparé 
interne, op. cit., p. 352.  
329 VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public : étude de droit comparé interne, op. cit., p. 354 ; pour 
la notion de sécurité, v. p. 354-362.  



 99 

limiter les sources de maladies en agissant sur les milieux dans lesquels les hommes évoluent 

pour qu’ils deviennent ou restent sains »330. Enfin, « la tranquillité publique ne désigne pas 

l’apaisement des tourments des esprits : là passe la frontière entre libéralisme politique et 

totalitarisme. Elle vise la réduction des bruits et des agitations propres à troubler le repos et le 

calme des membres d’une collectivité, dans toute la mesure compatible avec le maintien des 

libertés »331.  

179. En dehors de l’attribution des compétences fixée à l’article L. 2212-2 du CGCT, 

l’ordre public matériel n’est pas défini dans les textes. 

 

2. La perspective libérale de l’ordre public matériel  

 

180. Des différents fondements textuels de l’ordre public matériel, il est possible de 

déduire que cette notion s’inscrit dans une perspective libérale. Comme l’indique Madame 

Marie-Caroline Vincent-Leroux, « la combinaison des articles 4, 5 et 10 de la DDHC confère 

(…) à l’ordre public la mission d’assurer la coexistence des libertés »332. Si la décision 

précitée du Conseil constitutionnel, du 25 janvier 1985, fonde l’ordre public sur l’article 34 de 

la Constitution, elle s’inscrit dans la même perspective : « Considérant qu'en vertu de l'article 

34 de la Constitution la loi fixe les règles concernant les garanties fondamentales accordées 

aux citoyens pour l'exercice des libertés publiques ; que, dans le cadre de cette mission, il 

appartient au législateur d'opérer la conciliation nécessaire entre le respect des libertés et la 

sauvegarde de l'ordre public sans lequel l'exercice des libertés ne saurait être assuré » (cons. 

3)333. Comme l’indique le Professeur Etienne Picard, « le principe de liberté constitue un des 

primats de cet ordre juridique »334. Ainsi, à l’instar des principes de dignité et d’égalité des 

sexes précédemment étudiés, l’ordre public matériel est sous-tendu par des valeurs libérales.  

181. C’est en ce sens que l’ordre public est mobilisé par le législateur en matière pénale. 

En effet, en dehors de la détention provisoire et des contrôles d’identité, il semble que l’ordre 

public pénal soit plus protecteur qu’attentatoire aux droits fondamentaux. Madame Agnès 

                                                
330 VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public : étude de droit comparé interne, op. cit., p. 366. 
331 Ibid., p. 368-369. 
332 Ibid., p. 196-197.  
333 Dans le même sens, CC, décision n° 98-399 DC, du 5 mai 1998, Loi relative à l’entrée et au séjour des 
étrangers en France et au droit d’asile (cons. 7).   
334 PICARD Etienne, « Introduction générale : la fonction de l’ordre public dans l’ordre juridique », art. cit., p. 
35.  



 100 

Cerf évoque en ce sens les différents rôles de l’ordre public en droit pénal : c’est un critère de 

règles procédurales dérogatoires335, c’est un critère de sanction336 et un critère de 

l’incrimination.  

À l’égard des incriminations, elle relève précisément deux grandes catégories de l’ordre 

public : l’ordre public reflété par le Code pénal et le droit pénal technique. Si cette deuxième 

catégorie a une fonction répressive et relève d’un ordre public de direction337, l’ordre public 

du Code pénal « reflète les valeurs essentielles de la société, c’est-à-dire, aujourd’hui, les 

Droits de l’homme »338. Cette catégorie se rattache en effet à l’ordre public de protection des 

droits fondamentaux qui se caractérise, dans le Code pénal, par la structure même du Code qui 

indique « une hiérarchie des valeurs sociales renouvelée » : génocides, infractions contre les 

personnes, atteintes aux biens, infractions contre l’État et la Nation, protection de l’espèce 

humaine. Il ressort de cet ordre public de protection que le législateur protège les personnes 

les plus faibles : délit d’abus de faiblesse, conditions de travail contraires à la dignité, 

circonstance aggravante de la vulnérabilité.  

 

182. Ainsi, l’ordre public matériel a vocation à assurer l’exercice effectif des libertés. De 

ce fait, « répondant à la prise de conscience de ce que l’exercice d’une liberté est tributaire 

d’une position de force relative de son titulaire, il se porte au secours des personnes placées 

dans l’une des situations de faiblesse répertoriées comme telles, manifestant ainsi un esprit 

‘d’humanité’. La situation de faiblesse la plus évidente est celle qui résulte d’une crainte 

provoquée par une violence »339. Au sens de la sécurité publique, l’ordre public prévient la 

commission d’infractions pénales et organise l’exercice simultané de plusieurs libertés 

publiques. Il ressort donc de la matière pénale un objectif de protection des plus faibles. 

                                                
335 Protection des suspects par la procédure sauf atteinte à l’ordre public, idem pour les contrôles d’identité, 
détention provisoire, limite des droits fondamentaux en cas d’infractions liées au terrorisme, etc. Mais le juge 
contrôle la motivation de ces décisions. v. CERF Agnès, « Ordre public, droit pénal, et droits fondamentaux », 
art. cit., p. 70.  
336 Les peines encourues sont fixées en fonction de la gravité du trouble à l’ordre public engendré par l’infraction 
et non en fonction de l’importance du préjudice subi par une victime, v. ibid., p. 68.  
337 L’ordre public de direction a une fonction plus répressive et moins proche des valeurs essentielles de la 
société et des droits de l’homme. Il se subdivise en fonction des domaines concernés : ordre public pénal, social, 
économique, etc. La pénalisation et la dépénalisation sont plus fréquents, c’est un domaine fluctuant. L’ordre 
public évolue en fonction des objectifs du législateur.  
338 Agnès Cerf se réfère également à la présentation du projet de réforme du Code pénal par Robert Badinter 
dans lequel il « rappelle que ce dernier n’a pas seulement une fonction répressive. Il a aussi une fonction 
expressive des valeurs sociales reconnues par la conscience collective. C’est donc la liste des incriminations en 
vigueur qui permet de cerner l’étendue et le contenu de l’ordre public pénal de fond » (souligné par nous), ibid., 
p. 65.  
339 VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public : étude de droit comparé interne, op. cit., p. 490-491.  



 101 

 

183. Si l’ordre public matériel est parfois présenté comme un frein, une restriction 

légitime à l’exercice de certaines libertés, l’étude du droit positif révèle au contraire son 

ancrage libéral340. Comme l’explique le Professeur Jean-Manuel Larralde, « l’idéologie qui 

sert de support au Conseil est bien celle d’un régime libéral, comme exprimé par l’article 4 de 

la Déclaration (…), ou l’article 28 de la DUDH du 10 décembre 1948 »341.  

Cette perspective libérale de l’ordre public matériel se traduit notamment dans sa mise en 

œuvre en droit positif.  

 

B. Une mise en œuvre sous contrôle  

 

 

184. L’ancrage libéral de l’ordre public matériel explique qu’il ne puisse être mobilisé de 

façon discrétionnaire pour restreindre l’exercice d’une liberté. Cela se traduit, en pratique, par 

des conditions préalables à sa mise en œuvre. Ainsi, la jurisprudence constitutionnelle 

préconise une conciliation de l’ordre public matériel et des libertés (1), et la jurisprudence 

administrative pose des conditions strictes aux mesures de police administrative (2).   

 

1. La conciliation de l’ordre public matériel et des libertés dans la jurisprudence 
constitutionnelle 

 

185. Plusieurs conditions sont posées au législateur lorsqu’il justifie une mesure de 

restriction de liberté par la protection de l’ordre public matériel.  

D’une part, en rattachant l’ordre public à l’article 34 de la Constitution, la jurisprudence 

constitutionnelle pose implicitement des limites au législateur. En effet, puisque la 

compétence du législateur est attribuée en vertu de cet article, cela signifie que le législateur 

                                                
340 « L’utilisation de la technique de l’objectif de valeur constitutionnelle pour mettre en œuvre l’ordre public se 
situe clairement dans une perspective libérale de l’exercice des droits et libertés : ceux-ci ne peuvent en aucun 
cas s’analyser en des possibilités d’action illimitées. Les libertés publiques, selon le Conseil, doivent être 
conciliées avec les exigences de l’ordre public (…). On trouve ici la notion de nécessité à l’origine de la notion 
d’ordre public », LARRALDE Jean-Manuel, « La constitutionnalisation de l’ordre public », in REDOR Marie-
Joëlle (dir.), op. cit., p. 224.  
341 Idem articles 8 à 11 de la Conv. EDH., ibid., p. 224.  



 102 

ne puisse agir que dans les matières énumérées par le pouvoir constituant. Il s’agit donc d’une 

limite en matière de compétence, son pouvoir n’est pas illimité.  

D’autre part, dans les matières qui relèvent de la compétence du législateur, celui-ci doit 

respecter certaines règles pour adopter des mesures. Sur la forme, le législateur doit 

déterminer de façon précise et claire les restrictions portées à certaines libertés. Sur le fond, il 

doit prévoir des mesures qui n’excèdent pas les limitations nécessaires au nom de l’ordre 

public. Comme l’indique Madame Agnès Cerf à l’égard de la matière pénale, « le principe de 

la légalité criminelle en particulier, tel qu’interprété par le Conseil constitutionnel, s’avère 

être contraignant pour le législateur, car il l’oblige à rédiger les textes pénaux, de fond, 

comme de forme, en des termes clairs et précis »342.  

186. Le Conseil constitutionnel mentionne la notion d’ordre public pour la première fois 

dans une décision du 12 janvier 1977 (cons. 4) sur la loi autorisant la visite des véhicules en 

vue de la recherche et de la prévention des infractions pénales343. Il déclare non conformes à 

la Constitution les dispositions permettant de fouiller les voitures sans qu’en soient précisées 

les circonstances et les modes de contrôle. Les mesures de restrictions de liberté doivent donc 

être précises.  

187. Par ailleurs, la jurisprudence constitutionnelle révèle que le législateur a vocation à 

concilier l’ordre public et les libertés. Cette conciliation implique une proportionnalité entre 

les mesures de restrictions de liberté et le recours à la notion d’ordre public.  

Ainsi, dans une décision du 20 janvier 1981 sur la loi renforçant la sécurité et protégeant 

la liberté des personnes344, le Conseil constitutionnel établit un lien entre l’ordre public et 

l’exercice des libertés constitutionnellement garanties, et contrôle leur conciliation.  

Dans le même sens, la décision du Conseil constitutionnel, 27 juillet 1982, Loi sur la 

communication audiovisuelle345 – qui donne valeur constitutionnelle à l’ordre public – 

indique qu’ « il appartient au législateur de concilier, en l’état actuel des techniques et de leur 

maîtrise, l’exercice de la liberté de communication telle qu’elle résulte de l’article 11 de la 

                                                
342 CERF Agnès, « Ordre public, droit pénal, et droits fondamentaux », art. cit., p. 77. Au regard de l’arrêt Ccass, 
crim., 1 fév. 1990, cela permet d’ « exclure l’arbitraire et permettre au prévenu de connaître exactement la nature 
et la cause de l’accusation portée contre lui », v. également CEDH, 24 avril 1990, Kruslin c. France, n° 
11801/85 (accessibilité, prévisibilité, précision).  
343 CC, décision n° 76-75 DC, du 12 janvier 1977, Loi autorisant la visite des véhicules en vue de la recherche et 
de la prévention des infractions pénales.  
344 CC, décision n° 80-127 DC, du 20 janvier 1981, Loi renforçant la sécurité et protégeant la liberté des 
personnes.  
345 CC, décision n° 82-141 DC, du 27 juillet 1982, Loi sur la communication audiovisuelle.  



 103 

Déclaration des droits de l’homme, avec, d’une part, les contraintes techniques inhérentes aux 

moyens de la communication audiovisuelle et, d’autre part, les objectifs de valeur 

constitutionnelle que sont la sauvegarde de l’ordre public, le respect de la liberté d’autrui et la 

préservation du caractère pluraliste des courants d’expression socioculturels auquel ces modes 

de communication, par leur influence considérable, sont susceptibles de porter atteinte » 

(cons. 5).  

Cette nécessaire conciliation de l’ordre public et des libertés est assortie d’une condition 

de proportionnalité : la loi, « qui répond dans des circonstances données à la sauvegarde de 

l’ordre public, ne doit pas excéder ce qui est nécessaire à garantir l’exercice d’une liberté » 

(cons. 4). Autrement dit, « le contrôle du Conseil est donc clairement un contrôle de 

proportionnalité, qui vise à vérifier si le législateur, en utilisant l’ordre public, n’a pas effectué 

une mise en cause trop importante du droit en cause »346.  

Dans une décision du 25 janvier 1985 sur la loi relative à l’état d’urgence en Nouvelle-

Calédonie347, le Conseil constitutionnel se réfère à la sauvegarde de l’ordre public comme 

nécessaire à l’exercice des libertés : « il appartient au législateur d’opérer la conciliation 

nécessaire entre le respect des libertés et la sauvegarde de l’ordre public sans lequel l’exercice 

des libertés ne saurait être assuré348 » (cons. 3).  

188. Il apparaît ainsi que le législateur ne peut fixer le contenu de l’ordre public de façon 

discrétionnaire pour adopter une mesure de restriction de liberté. En effet, bien que « l’ordre 

public mis en œuvre par le Conseil constitutionnel présente surtout le caractère d’être un outil 

entre les mains du législateur et du Conseil constitutionnel » et que, « malgré son caractère 

relativement imprécis, l’ordre public est un outil de limitation des droits fondamentaux », il 

fait l’objet d’un « encadrement jurisprudentiel, le Conseil constitutionnel surveillant les 

modalités de la ‘conciliation’ de l’ordre public avec les libertés fondamentales et procédant au 

contrôle de l’utilisation de la notion par le législateur »349.  

189. L’étude de la jurisprudence constitutionnelle enseigne ainsi que l’exercice des 

libertés constitutionnellement garanties et l’objectif de valeur constitutionnelle d’ordre public 

ne sont ni antagonistes, ni hiérarchisés. Le Conseil confie au législateur le soin de concilier les 

deux, pour assurer la garantie de l’exercice des libertés : « est attribué à l’ordre public un rôle 

                                                
346 LARRALDE Jean-Manuel, « La constitutionnalisation de l’ordre public », art. cit., p. 230.  
347 CC, décision n° 85-187 DC, du 25 janvier 1985, Loi relative à l’état d’urgence en Nouvelle-Calédonie. 
348 Souligné par nous 
349 LARRALDE Jean-Manuel, « La constitutionnalisation de l’ordre public », art. cit., p. 215. 



 104 

spécifique : assurer la coexistence des libertés »350. Comme l’explique le Professeur Jean-

Manuel Larralde, l’ordre public « apparaît donc comme possédant un double intérêt : son 

respect est indispensable si l’on veut que les autres droits puissent s’épanouir mais, dans le 

même temps, il est une directive générale à concilier avec la liberté (et qui peut aboutir à des 

limitations de celle-ci). La mission du législateur n’est semble-t-il pas tant de protéger l’ordre 

public que de le concilier avec l’exercice des libertés constitutionnelles. Le rôle du Conseil 

constitutionnel en l’espèce est donc de surveiller les modalités de conciliation et de fixer des 

bornes afin qu’une utilisation législative abusive de l’ordre public ne puisse avoir des effets 

liberticides »351. 

190. Il convient d’ajouter que le principe de proportionnalité trouve particulièrement à 

s’appliquer en matière pénale : puisque l’incrimination d’un comportement est une atteinte 

directe à l’exercice d’une liberté, elle doit être justifiée et proportionnée. Orientant ainsi le 

législateur vers une logique de conciliation des libertés, le principe de proportionnalité, « dont 

on se demande toujours quelles peuvent en être la valeur et la portée en droit français, alors 

qu’il se trouve au cœur même de la Déclaration de 1789, et qu’il est, bien en amont, dicté par 

une norme élémentaire de la raison raisonnable : dans un contexte où la liberté constitue un 

primat, sa restriction ponctuelle n’est admissible, en effet, que dans la mesure où elle est 

nécessaire… à la garantir globalement »352.  

 

2. Les conditions strictes posées par la jurisprudence administrative  
 

Condition de proportionnalité  

191. Lorsque l’Administration bénéficie d’une marge de manœuvre pour prendre une 

mesure restrictive sur le fondement de l’ordre public, elle est « obligée de prononcer les 

mesures strictement proportionnées au risque de trouble ou au trouble à l’ordre public et à 

l’objectif de maintien de l’ordre, et elle est chargée de déterminer elle-même ces mesures. 

L’ordre public impose un ‘impératif de l’efficacité des moyens’, une véritable obligation de 

résultat ; l’autorité de police est investie d’une ‘mission’ qu’elle a le devoir de remplir, celle 

                                                
350 VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public : étude de droit comparé interne, op. cit., p. 32.  
351 LARRALDE Jean-Manuel, art. cit., p. 229 (souligné par nous).  
352 PICARD Etienne, « Introduction générale : la fonction de l’ordre public dans l’ordre juridique », art. cit., p. 
30.  



 105 

d’assurer un ordre public minimal »353. Ainsi, la condition de la proportionnalité de la mesure 

de restriction de liberté est valable quel que soit l’auteur de la mesure – c’est une condition 

inhérente à la mise en œuvre de l’ordre public matériel.   

 

Condition de circonstances particulières 

192. Les règlements locaux permettent aux autorités locales de prendre des mesures 

appropriées aux circonstances particulières du territoire dont elles ont la charge. En vertu de 

leurs pouvoirs de police administrative générale, les autorités locales peuvent prendre des 

mesures réglementaires nécessaires au maintien ou au rétablissement de l’ordre public dans le 

département (préfet) ou dans la commune (maire). Les mesures prises doivent donc être 

justifiées par des circonstances de temps et d’espace. En ce sens, si « les libertés ne sont donc 

jamais protégées que sous la réserve expresse ou tacite des exigences de l’ordre public »354, il 

n’en demeure pas moins que les mesures de restrictions ne sont légales qu’à certaines 

conditions et circonstances particulières. En effet, « le droit positif le mieux établi nous 

enseigne clairement que l’ordre public, au moins l’ordre public de la police, ne présente pas 

des exigences abstraitement et absolument définissables, arrêtées une fois pour toutes, et qui 

vaudraient dans n’importe quelle situation de temps et de lieu. Au contraire, il est dit depuis 

toujours que ces exigences varient précisément en fonction de ces circonstances »355. 

Évidemment, « une telle qualité s’avère assez singulière, car elle implique que la 

détermination de son contenu exact est donc tributaire de données factuelles »356. C’est pour 

cette raison que l’autorité de police, au niveau préfectoral ou municipal, est la mieux placée 

pour adopter ce type de mesure. L’ordre public va, en effet, varier en fonction du contexte de 

la commune (police municipale), du département (police du préfet), de l’État (police du 

Premier ministre, du Président de la République, du législateur).  

193. Au regard de ces différents éléments, il convient de s’interroger sur la manière 

dont l’ordre public matériel aurait pu constituer, au niveau législatif ou réglementaire, un 

fondement juridique adéquat pour limiter la pratique consistant à se dissimuler le visage.  

 

                                                
353 VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public : étude de droit comparé interne, op. cit, p. 67-68. 
354 Ibid., p. 37. 
355 PICARD Etienne, « Introduction générale : la fonction de l’ordre public dans l’ordre juridique », art. cit., p. 
23.  
356 Ibid.  



 106 

 

§2. L’ordre public matériel appliqué à la dissimulation du visage : une voie solide 

 

194. La dissimulation du visage peut conduire à des troubles à l’ordre public dans la 

mesure où les individus ne sont pas identifiables. Sous cet angle, la sécurité publique – une 

des composantes matérielles de l’ordre public – aurait pu justifier une mesure de restriction de 

liberté. La police administrative357 aurait ainsi pu permettre une mesure adaptée à la pratique 

consistant à se dissimuler le visage (A).  

195. Cependant, - et c’est là que la démarche téléologique du législateur se constate pour 

la première fois -, le Gouvernement a annoncé très tôt sa volonté de recourir à l’instrument 

législatif. Partant, le Conseil d’État a proposé une solution de compromis : adopter une loi, en 

la justifiant par un fondement juridique solide : l’ordre public matériel (B). 

 

 

A. Une mesure de police administrative adaptée  

 

196. Le droit, qui renvoie à l’ensemble des règles régissant la vie en société, intervient 

pour prévenir ou pour remédier à un trouble. La dissimulation du visage, qui empêche 

l’identification des personnes concernées, peut causer un trouble à l’une des dimensions 

matérielles de l’ordre public – la sécurité publique (2). De plus, cette pratique se caractérise 

par une forte concentration géographique. Les autorités locales des zones concernées auraient 

donc pu envisager d’adopter une ou plusieurs mesures de restriction de liberté locales (1).  

 

 

 

 

                                                
357 En outre, puisque l’incrimination avait vocation à intégrer la catégorie des contraventions, le pouvoir 
réglementaire était l’autorité compétente (la détermination des contraventions et des peines applicables relève, en 
matière pénale, du pouvoir réglementaire), art. 111-2 du Code pénal.  



 107 

1. Une mesure de restriction locale  

 

197. Le pouvoir réglementaire local, notamment à l’échelon municipal, semble être a 

priori le plus adapté pour limiter voire interdire la dissimulation du visage dans certaines 

communes.  

En effet, au-delà du fait que cette pratique est marginale sur le territoire national (1900 

femmes358), cette pratique touche certains endroits plus que d’autres. Ainsi, en 2010, 270 des 

femmes concernées sont établies dans les collectivités d’outre-mer : 250 à La Réunion et 20 à 

Mayotte. En métropole, les régions principalement concernées sont : l’Ile-de-France, (50% 

des femmes portant le niqab en métropole), 160 cas répertoriés en Rhône-Alpes et une 

centaine en Provence-Alpes-Côte d’Azur. Ainsi que le précise le rapport de la Mission Gerin, 

sur la base d’une étude réalisée par le ministère de l’Intérieur, « le port du voile apparaît (…) 

circonscrit aux zones urbanisées et concentrées dans les cités sensibles des grandes 

agglomérations »359. Il s’agit donc d’une pratique spécifique à certaines municipalités : les 

pouvoirs de police administrative auraient été un bon moyen de limiter ce phénomène. Cela 

aurait permis aux élus locaux, qui sont les mieux placés pour connaître les problèmes concrets 

que cette pratique peut causer, de prendre des mesures réglementaires en fonction des 

circonstances. En outre, ces autorités disposaient d’un fondement juridique solide. 

 

2. L’angle de la sécurité publique 

 

198. L’objet de la police administrative, contrairement au caractère répressif de la police 

judiciaire, est de prévenir les troubles à l’ordre public par des mesures adaptées et nécessaires. 

L’ordre public que doit assurer la police administrative est extérieur et matériel, il comprend 

la protection de la sécurité, la tranquillité, et la salubrité publiques360. « L’ordre public ainsi 

défini ne doit être confondu ni avec ‘l’ordre public’ tel qu’il résulte de l’article 6 du Code 

civil ni avec l’ordre social et l’ordre moral. En effet, à la différence de ces notions qui se 

caractérisent par leur caractère général et parfois abstrait, l’ordre public, en droit administratif, 
                                                
358 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2262 de M. André Gerin, 26 janvier 2010, 
p. 28.   
359 Ibid., p. 29.  
360 DEVOLVE Pierre, Le droit administratif, 6e éd., Paris, Dalloz, 2014, p. 36.  



 108 

est relativement précis et concret (…). Cependant, même si les finalités de l’ordre public sont 

relativement précises et intangibles, les exigences qu’elles impliquent varient suivant l’état de 

la société. Par exemple, si la sécurité publique impose aujourd’hui des réglementations de 

plus en plus abondantes et contraignantes en matière de circulation sur la voie publique, on 

comprend que cette exigence ne se posait pas en ces termes il y a encore quelques 

décennies »361. Les mesures de police administrative générale adoptées au niveau local 

peuvent donc s’adapter, sans sortir du cadre de l’ordre public, aux circonstances locales. 

Ainsi, dans les communes dans lesquelles la dissimulation du visage peut poser problème, 

notamment du point de vue de la sécurité, dans les zones urbaines sensibles par exemple, un 

arrêté municipal aurait pu constituer une solution adéquate362.  

 

199. Une jurisprudence a permis, en ce sens, de maintenir des arrêtés municipaux 

d’interdiction de circuler en raison des circonstances particulières de la commune. Il convient 

de préciser l’évolution et les termes de cette jurisprudence.  

Lorsqu’une mesure de police compromet l’exercice d’une liberté, le juge peut prononcer 

en urgence la suspension de l’exécution de cette mesure. Dans un arrêt du 29 juillet 1997, 

Préfet du Vaucluse363, le Conseil d’État suspend l’exécution d’un arrêté municipal instaurant 

un couvre-feu pour les enfants au motif que le maire ne pouvait pas légalement prévoir 

l’exécution forcée de sa décision. Pour ce même motif, l’exécution forcée est illégale, et le 

Conseil d’État a annulé plusieurs arrêtés « couvre-feu ».  

Toutefois, le Conseil d’État a effectué un revirement de jurisprudence : il a jugé légal 

l’arrêté du maire d’Orléans qui interdisait la circulation non accompagnée des mineurs de 

moins de 13 ans, de 23h à 6h, dans trois zones sensibles de la ville364. Celui-ci est limité à des 

zones spécifiques, ne donne lieu à exécution forcée qu’en cas d’urgence, et répond à une 

situation de sécurité. Comme dans l’ordonnance du 27 juillet 2001, Ville d’Étampes365, le 

                                                
361 FOILLARD Philippe, Droit administratif, op. cit, p. 298. Cela fait également référence à l’extension de la 
notion dans la jurisprudence administrative aux considérations esthétiques, morales, de dignité, etc. v. p. 298-
299.  
362 Il est important de fonder ce type de décision sur des motifs liés à la sécurité. En effet, le juge administratif 
recadre les autorités de police administratives lorsqu’elles utilisent ce pouvoir à d’autres fins, notamment 
sociales. En ce sens, les arrêtés municipaux « anti-prostitution », « couvre-feu », « anti-OGM », et même, plus 
récemment, « anti-burkini » sont annulés par le juge administratif lorsqu’ils visent à traiter des problèmes 
sociaux ; v. ibid., p. 299.  
363 CE, Ord. pdt cont., 29 juillet 1997, Préfet du Vaucluse, n° 189250. 
364 CE, Ord., juge des référés, 9 juillet 2001, Préfet du Loiret, n° 235638.  
365 CE, Ord., juge des référés, 27 juillet 2001, Ville d’Etampes, n° 236489. 



 109 

Conseil d’État rappelle que la légalité des mesures restreignant la liberté de circulation des 

mineurs doit répondre à deux conditions : elles doivent être justifiées par l’existence de 

risques particuliers dans les secteurs concernés (risque d’être victimes de violence ou d’en 

commettre), et adaptées à l’objectif de protection de ces mineurs.  

200. Ainsi, « à travers ces affaires, le Conseil d’État fait émerger une conception 

renouvelée de l’ordre public. En effet, (presque) pour la première fois, la jurisprudence admet 

que des mesures de police peuvent avoir avant tout comme objectif de protéger un intérêt 

privé (le droit du mineur à la sécurité), l’intérêt public (le maintien de l’ordre public) n’étant 

visé que de façon indirecte »366.  

 

201. Si une interdiction de la dissimulation du visage par la voie réglementaire n’est, bien 

évidemment, pas de la même nature qu’une restriction à la liberté de circulation imposée aux 

mineurs, il n’en demeure pas moins que, là où la dissimulation du visage peut poser des 

troubles à la sécurité – dans les zones urbaines sensibles ou à proximité de certains lieux – les 

maires auraient pu justifier le recours à leurs pouvoirs de police administrative. Une telle 

solution aurait eu l’avantage d’être adaptée à chaque situation potentielle de trouble à l’ordre 

public – dans sa composante de sécurité publique – les autorités locales étant les mieux 

placées pour apprécier la nature et l’existence de ces troubles. 

 

202. Malgré les avantages liés à l’interdiction par la voie réglementaire, l’appel du 

gouvernement à passer par l’instrument législatif fut plus fort. L’étude du processus 

d’élaboration de la loi, avec la réflexion autour de la pratique du voile intégral qui précède le 

projet de loi, révèle des déclarations successives et répétitives mettant en exergue la nécessité 

de passer par l’instrument législatif pour restreindre cette pratique. Le Conseil d’État en prend 

acte, et propose une solution de compromis : passer par la loi, tout en garantissant un 

fondement juridique solide.  

 

 

 

                                                
366 FOILLARD Philippe, Droit administratif, op. cit, p. 309.  



 110 

B. La solution de compromis proposée par le Conseil d’État  

 

 

203. Si les matières sur lesquelles la loi peut porter sont limitativement énumérées par 

l’article 34 de la Constitution – en matière pénale, la loi fixe les crimes et les délits ainsi que 

les peines correspondantes – le domaine de la loi s’est néanmoins progressivement élargi367. 

Ainsi, « le législateur et le gouvernement ont chacun leur domaine propre dont les frontières 

sont mouvantes, au gré des infléchissements donnés par le Conseil constitutionnel. La 

définition matérielle de la loi, telle qu’on la trouve dans la Constitution, est dépassée. Elle 

laisse place à une définition organique et formelle : la loi est le texte adopté par une majorité 

parlementaire selon la procédure législative, quel que soit le domaine sur lequel elle porte. 

Cela signifie qu’aucun domaine n’est a priori interdit au législateur »368. De ce fait, face à la 

volonté du gouvernement de recourir à une loi, le Conseil d’État proposa une solution de 

convergence des intérêts : recourir à l’instrument législatif tout en assurant un fondement 

juridique valide – la sécurité publique. 

 

204. Ainsi dotée d’un fondement juridique certain, une telle loi avait l’avantage à la fois 

de répondre aux exigences gouvernementales de recourir à la loi, et de limiter cette pratique là 

où le trouble à l’ordre public était avéré. Plus précisément, le texte de loi proposé par le 

Conseil d’État impose aux individus de se découvrir le visage dans certains lieux ouverts au 

public, quand les circonstances ou la nature des lieux le justifient. 

 

205. Selon les termes du Conseil d’État, « si le choix était fait de recourir à la loi »369, un 

double dispositif pourrait être envisagé.  

Le premier dispositif, basé sur la protection de la sécurité publique, viserait à reconnaître 

aux autorités de police, dans l’exercice de leurs pouvoirs de police générale, « la possibilité 

                                                
367 Le Conseil constitutionnel et le Conseil d’État peuvent sanctionner le non-respect de cette répartition des 
compétences entre pouvoir exécutif et pouvoir législatif. Le Conseil constitutionnel peut sanctionner 
l’empiètement du pouvoir législatif sur le pouvoir réglementaire, mais ces empiètements étant devenus 
systématiques, le Conseil déclare « préventivement », depuis CC, décision n° 2005-512 DC, du 21 avril 2005, 
Loi d’orientation et de programme pour l’avenir de l’école, réglementaires les dispositions en cause. Cela offre 
la possibilité au gouvernement de déclasser lesdites dispositions. Le Conseil d’État vérifie quant à lui le respect 
du domaine législatif par le gouvernement. Pour le contrôle du respect de la limitation, v. ibid., p. 148-150. 
368 Ibid., p. 148 ; sur l’extension du domaine de la loi, v. p. 147-148.  
369 FRANCE. CONSEIL D’ÉTAT, Étude relative aux possibilités juridiques d’interdiction du port du voile intégral, 
30 mars 2010, p. 37.  



 111 

d’imposer à toute personne de maintenir son visage découvert, à raison de circonstances 

déterminées, afin de prévenir un trouble à l’ordre public, notamment à la sécurité des biens et 

des personnes »370. Ces dispositions, qui concerneraient à la fois les préfets et les maires, 

donneraient « un fondement solide et cohérent aux interdictions prises sur ce motif »371. En 

d’autres termes, face aux réticences à recourir à la voie réglementaire, l’adoption d’une loi 

spécifique à cette situation « légitimerait », en quelque sorte, l’action des maires et des préfets 

au niveau local. Cela aurait permis à la fois de donner une assise légale aux autorités locales, 

de recourir à l’instrument législatif comme cela était souhaité, tout en garantissant une mesure 

adaptée aux circonstances372.  

Le second dispositif relèverait quant à lui de l’objectif de valeur constitutionnelle de lutte 

contre la fraude : une obligation de se découvrir le visage procéderait alors « de la nécessaire 

reconnaissance de la personne dans certains lieux, liée notamment aux exigences de certains 

services publics, ou de l’application de dispositions qui comportent des restrictions ou des 

distinctions liées à l’identité ou à l’âge »373. Le Conseil d’État, en plus de développer la 

faisabilité juridique d’une telle loi, propose un texte rédigé, qu’il est intéressant de citer :  

« Toute personne doit maintenir son visage découvert lorsque cette prescription résulte 

d’un arrêté du représentant de l’État portant sur tout lieu ouvert au public qu’il détermine ou, 

le cas échéant, d’un arrêté du maire pris en vertu des pouvoirs qu’il tient de l’article L. 2212-

2 du code général des collectivités territoriales, pour prévenir, en raison de circonstances 

déterminées, une atteinte à l’ordre public, notamment à la sécurité des personnes ou des 

biens. » 

« Toute personne doit découvrir son visage : 

1°) pour entrer et circuler dans les lieux, définis par des dispositions législatives ou 

réglementaires, où doivent être effectuées, notamment eu égard aux exigences du service 

public, des vérifications relatives à l’identité ou à l’âge ; 

2°) pour obtenir des biens ou des services dont la délivrance nécessite, en application de 

prescriptions législatives ou réglementaires, des vérifications de même nature. » 

                                                
370 Ibid., p. 37.  
371 Ibid., p. 37.  
372 Il convient de préciser que le Conseil d’État a également proposé d’ouvrir au préfet, dans l’exercice de ses 
pouvoirs de police spéciale, la possibilité d’interdire la dissimulation du visage dans les lieux ouverts au public 
et dans des circonstances déterminées (lieux privés exposés à un risque pour la sécurité), Ibid., p. 38.  
373 Ibid., p. 38. Il énumère les prescriptions envisageables en ce sens, p. 38-39 (tribunaux, universités, … les 
lieux seraient à définir par la loi ou le règlement).  



 112 

« Des dérogations aux dispositions qui précèdent peuvent être prévues pour des raisons de 

santé ou de sécurité personnelles dans des conditions fixées par décret en Conseil d’État. » 

« Les contraventions encourues en répression de ces dispositions peuvent comporter le 

prononcé de la peine prévue à l’article 131-15-2 du Code pénal. » 

« Les dispositions qui précèdent sont applicables sur l’ensemble du territoire de la 

République. »374. 

 

Il convient de souligner que cette proposition clôt l’Étude du Conseil d’État, ce qui lui 

donne une importance particulière. Elle représente en effet l’avis du Conseil d’État sur cette 

question, un avis justifié sur le terrain du droit.  

 

* * * 

 

206. Il apparaît que l’ordre public matériel dispose, en droit français, d’un cadre 

juridique précis. Il assure « la coexistence des libertés »375, et permet de parvenir à des règles 

acceptées par les individus dans la mesure où elles paraissent raisonnables. Les conditions de 

sa mise en oeuvre révèlent que l’ordre public et les libertés publiques « se comprennent 

comme en miroir »376. Les autorités compétentes pour adopter des mesures de restriction de 

liberté doivent motiver leurs décisions, et respecter le principe de proportionnalité. Ce faisant, 

appliquée à la dissimulation du visage, toute mesure – législative ou réglementaire - de 

restriction de liberté justifiée par la protection de l’ordre public matériel aurait été cantonnée à 

un périmètre limité. C’est pour cette raison que cette possibilité a été exclue en 2010. En effet, 

les déclarations politiques relatives à la dissimulation du visage révèlent non seulement une 

volonté de recourir à la loi, mais également une volonté d’adopter une interdiction générale et 

absolue.  

 

                                                
374 Ibid., Annexe 2, p. 45.  
375 VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public : étude de droit comparé interne, op. cit., p. 196.  
376 STIRN Bernard, « Ordre public et libertés publiques », Colloque sur l’Ordre public, organisé par 
l’Association française de philosophie du droit les 17 et 18 sept. 2015, [http://www.conseil-
etat.fr/content/download/47258/412691/version/1/file/Ordre_public_et_libertes_publiques_17_sept_2015.pdf, 
consulté oct. 2018].  



 113 

 

SECTION 2. L’EXCLUSION DE L’ORDRE PUBLIC MATERIEL DANS LA 

GENESE DE LA LOI DU 11 OCTOBRE 2010 

 

 

207. Bien que l’ordre public matériel eut été un fondement juridique solide pour 

interdire la pratique consistant à se dissimuler le visage, l’étude de la genèse de la loi du 11 

octobre 2010 révèle que cette possibilité n’a pas été exploitée. Cela s’explique par le fait 

qu’une mesure de restriction de liberté adoptée sur ce fondement n’aurait pas permis de 

parvenir au résultat escompté : une interdiction générale et absolue (§1). La démarche 

téléologique qui caractérise l’élaboration de la loi du 11 octobre 2010 se manifeste également 

par la place ambiguë qu’occupe la dimension matérielle de l’ordre public dans le dossier 

législatif (§2).  

 

 

§1. Une volonté d’interdiction générale prégnante dès le commencement du débat 

 

208. Le « commencement du débat » s’entend de la période précédant la rédaction du 

projet de loi, qui débute avec les premières déclarations politiques relatives à l’interdiction du 

port du voile intégral (A). Durant cette période, deux documents substantiels ont également 

été rédigés : le rapport de la Mission Gerin377, ainsi que l’Etude du Conseil d’État378 (B). Or, 

ces différents documents révèlent que le périmètre de l’interdiction était déterminé à l’avance.  

 

 

 

                                                
377 FRANCE.ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2262 de M. André Gerin fait au nom de la 
mission d’information sur la pratique du port du voile intégral sur le territoire national, Paris, Assemblée 
nationale, 26 janv. 2010. 
378 FRANCE. CONSEIL D’ÉTAT, Étude relative aux possibilités juridiques d’interdiction du port du voile intégral, 
30 mars 2010.  



 114 

A. Les déclarations politiques relatives à l’interdiction du port du voile intégral  

 

209. Les déclarations politiques rapportées dans le corpus médiatique étudié révèlent que 

l’interdiction générale est évoquée, souvent comme une évidence, dès que l’éventualité d’une 

interdiction a été envisagée – c’est-à-dire, quelques mois après les diverses polémiques 

relatives à des femmes portant le voile intégral. Dès 2009, la nécessité de l’interdiction 

générale est affirmée. Il faut souligner que cet objectif exclut – très tôt - tout recours à l’ordre 

public matériel, par la voie du règlement ou de la loi, lequel ne pouvant justifier qu’une 

interdiction partielle. 

 

210. De nombreuses déclarations politiques affirment ainsi la nécessité, voire l’évidence, 

d’adopter une loi d’interdiction générale et absolue du port du voile intégral - ou de la 

dissimulation du visage. Dès décembre 2009, le journal Le Figaro titre : « Les députés UMP 

souhaitent une interdiction totale de la burqa »379. Si ce titre laisse à supposer que le parti 

UMP, majoritaire, est unanime sur le périmètre général de l’interdiction, il convient de noter 

que des divisions existent – au sein de ce parti comme dans les autres partis. Le périmètre de 

l’interdiction apparaît comme un « objet de controverses juridiques intenses »380 ; en 2009, 

« du côté de l’exécutif, la question de la prohibition totale du voile intégral est donc loin 

d’être tranchée »381. 

 

211. Ces divisions traduisent la prise de conscience de ce que, juridiquement, une 

interdiction totale risquerait d’être considérée, par le Conseil constitutionnel ou la Cour 

européenne des droits de l’homme, contraire aux dispositions des textes supérieurs dans la 

hiérarchie des normes. Néanmoins, au détriment de toute considération d’ordre juridique, les 

déclarations politiques fixent, comme résultat escompté, une interdiction de périmètre général.  

Ainsi, Monsieur Eric Besson « semble encore décidé à bannir totalement ce vêtement », 

malgré le risque constitutionnel et conventionnel, car le voile intégral est une question de 

                                                
379 Figaro France, Cécilia Gabizon, 16 décembre 2009, « Les députés UMP souhaitent une interdiction totale de 
la burqa ».  
380 Figaro France, Cécilia Gabizon, 16 décembre 2009, « Les députés UMP souhaitent une interdiction totale de 
la burqa ».  
381 Libération France, Alain Auffray, 17 décembre 2009, « Ministres en mission sur le voile ».  



 115 

dignité382. Cet article explique également que les députés UMP contribuent aux travaux de la 

mission mais ils « sont prêts, quoi qu’il arrive, à déposer une proposition de loi pour bannir le 

voile intégral de l’espace public »383. Dans le même sens, après avoir expliqué les valeurs et 

principes auxquels le port du voile intégral dans l’espace public porte atteinte, Monsieur 

Philippe Esnol, conseiller général et maire de Conflans-Sainte-Honorine, Madame Aurélie 

Filippetti, députée de Moselle et Monsieur Manuels Valls se déclarent « favorables au 

bannissement de ce vêtement dans l’espace public et ses services (mairies, écoles, préfectures, 

sécurité sociale) et sur l’ensemble de la voie publique », ajoutant qu’ « il ne faut pas se 

réfugier derrière la peur de la stigmatisation ou les éventuelles complexités d’application 

juridique. Une loi est nécessaire car cette question essentielle ne peut être laissée aux seules 

interprétations éparses des maires, sauf à transformer la République, indivisible, en une 

fédération de collectivités »384.  

212. L’idée de l’interdiction générale va donc de pair avec le rejet de la voie 

réglementaire385 – et, corrélativement, implique l’absence de prise en compte du fondement 

d’ordre public matériel dans ces différentes déclarations.  

213. Au début de l’année suivante, le Premier ministre demande au Conseil d’État 

d’étudier « les solutions juridiques permettant de parvenir à une interdiction du port du voile 

intégral », qui soit « la plus large et la plus effective possible »386, caractérisant ainsi la 

démarche téléologique adoptée dans le traitement de cette problématique. Présageant de la 

solution rendue par le Conseil d’État en mars 2010, Monsieur François Baroin, député UMP, 

préconise en janvier 2010 une extension de l’interdiction à l’espace public : « ce n’est pas au 

Conseil d’État de faire notre travail. Le législateur doit faire preuve de courage »387. Un autre 

                                                
382 Figaro France, Cécilia Gabizon, 17 décembre 2009, « Voile intégral : vers une loi d’interdiction dans les 
services publics ».  
383 Ibid.  
384 Libération Rebonds, Philippe Esnol, Aurélie Filippetti et Manuel Valls, 21 décembre 2009, « Il faut bannir la 
burqa de l’espace public ».  
385 Beaucoup se réfèrent à la difficulté de laisser les autorités locales traiter ce problème seules. Dès 2009, 
Renaud Gauquelin (maire PS) : « ne laissons pas aux maires ce genre de décision car cela voudrait dire que la 
République française est divisée en 36 000 territoires. Je penche pour légiférer », Libération Grand Angle, 
Catherine Coroller, 1 oct. 2009, « Burqa, crise de maires » ; v. aussi Le Figaro France, Cécilia Gabizon, 26 nov. 
2009, « Quelle base légale pour une interdiction ? ».  
386 FRANCE. CONSEIL D’ÉTAT, Étude relative aux possibilités juridiques d’interdiction du port du voile intégral, 
30 mars 2010, p. 7. 
387 Libération Evénement, François Baroin, recueilli par Alain Auffray, 27 janvier 2010, « Le rapport ne va pas 
assez loin ».  



 116 

article explique que « la solution choisie est donc une loi d’interdiction totale, selon des 

dispositifs juridiques que le Conseil d’État devra proposer »388.  

 

214. En mars 2010, le Conseil d’État concrétise l’impossibilité, sur le plan juridique, de 

parvenir à un texte d’interdiction générale qui soit en conformité avec la Constitution et la 

Convention européenne des droits de l’homme389. En dépit de cela, peu de temps après la 

remise de l’Étude par le Conseil d’État, « des députés de tous bords plaident toujours pour 

une interdiction totale du voile intégral »390 et sont dits prêts « à passer outre l’avis du Conseil 

d’État »391. 

Un autre article explique que « l’interdiction du port du voile intégral va franchir une 

première étape à l’Assemblée nationale, le 11 mai, avec l’examen d’une proposition de 

résolution, à valeur symbolique, avant le texte de loi à proprement parler, qui devrait porter 

sur tout l’espace public »392.  

215. Quelques semaines plus tard, Monsieur Nicolas Sarkozy, le Président de la 

République, décide finalement de recourir à une interdiction générale393. L’argument avancé 

par le ministère de l’Intérieur et par le Premier ministre pour justifier cette décision est la 

difficulté d’établir une liste des lieux interdits394. Néanmoins, en réalité, il a été démontré que 

la démarche téléologique adoptée dans l’élaboration de cette loi était prégnante dès le 

commencement des débats. De plus, les deux documents de réflexion produits avant la 

rédaction du projet de loi ont également été conduits par cette démarche.  

 

 

                                                
388 Figaro France, Mathieu Delahousse, 30 janvier 2010, « Fillon : interdiction ‘la plus large possible’ de la 
burqa ». 
389 La formule « la liberté reste la règle générale, l’interdit l’exception » sera reprise dans plusieurs articles pour 
expliquer la position du Conseil d’État, v. Figaro France, Cécilia Gabizon, 25 mars 2010, « Burqa : interdiction 
en ligne de mire », Figaro France, Cécilia Gabizon, 27 mars 2010, « Burqa : le Conseil d’État écarte une 
interdiction générale ». 
390 Figaro France, Sophie Huet, 31 mars 2010, « Burqa : l’avis du Conseil d’État contesté ».  
391 Ibid.  
392 Figaro France, Anne Rovan, 7 avril 2010, « En Bref ». 
393 Figaro France, Cécilia Gabizon, 22 avril 2010, « Le gouvernement envisage la médiation puis les amendes ». 
394 Ils indiquent avoir essayé, dans un premier temps « de définir des secteurs d’interdiction, suivant les 
recommandations du Conseil d’État. Mais si barrer l’entrée des services publics s’avérait simple, la longue liste 
des lieux interdits semblait difficile à formuler » ; le gouvernement misant ainsi « sur la simplicité du message 
pour limiter les contestations sur le terrain », Le Figaro France, Cécilia Gabizon, 22 avril 2010, « Le 
gouvernement envisage la médiation puis les amendes ». 



 117 

B. Les documents produits avant la rédaction du projet de loi 

 

216. Le rapport de la Mission Gerin et l’Etude du Conseil d’État ont vocation à éclairer les 

contours du port du voile intégral, à fournir des éléments de réflexion aux décideurs politiques 

pour édicter une norme conforme aux textes fondamentaux, et à préconiser les moyens 

adaptés aux résultats escomptés. La démarche téléologique qui caractérise ces deux 

documents empêche, d’une certaine façon, d’arriver à des réflexions et préconisations 

détachées de l’objectif préalablement déterminé : une interdiction générale et absolue.  

217. Dans une partie intitulée « Interdire ? », le rapport de la Mission Gerin admet que 

« la solution la plus sûre juridiquement consisterait certainement à empêcher la pratique du 

port du voile intégral sans pour autant l’interdire »395, indiquant néanmoins que l’objectif est 

de « faire disparaître ce phénomène »396 et que « seule une loi d’interdiction du voile intégral 

dans l’espace public serait en mesure d’y parvenir »397.  

218. L’idée selon laquelle, d’une part, il est nécessaire d’endiguer le port du voile intégral, 

d’autre part, qu’une telle interdiction serait juridiquement fragile, est prégnante dans ce 

rapport. Plusieurs options sont évoquées pour empêcher cette pratique, comme la 

généralisation des contrôles d’identité ou un meilleur contrôle de l’admission au séjour398 par 

exemple, mais elles apparaissent difficilement praticables ou insuffisantes. Le rapport en 

conclut qu’il est « difficile d’empêcher cette pratique sans l’interdire »399, confirmant ainsi 

explicitement que l’objectif est d’interdire cette pratique sur le territoire national.  

219. Si le recours au règlement est qualifié de « préférable »400, d’un point de vue 

juridique, le rapport souligne que « le passage par la loi [est la] seule voie possible »401. Il 

ressort de la lecture de ce rapport, qui est le premier document à traiter de cette 

problématique, que le recours à une règle de droit conforme aux textes fondamentaux n’est 

pas envisageable puisque, simplement, une telle règle ne permettrait pas de parvenir au 

                                                
395 FRANCE.ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2262 de M. André Gerin fait au nom de la 
mission d’information sur la pratique du port du voile intégral sur le territoire national, op. cit., 26 janv. 2010, 
p. 161.  
396 Ibid.  
397 Ibid.  
398 Ibid., p. 162-166.  
399 Ibid., p. 166.  
400 Ibid., p. 167.  
401 Ibid., p. 171.  



 118 

résultat escompté402. En ce sens, Madame Claire de Galembert relève, à l’égard de la Mission 

Gerin : « Bien que le président de l’Assemblée, Bernard Accoyer, partisan de la modération, 

n’ait de cesse de présenter la mission comme un lieu de dialogue et d’évaluation de la 

situation, elle se transforme presque instantanément en un vecteur d’une entreprise 

prohibitionniste à l’encontre du voile intégral. »403.  

 

220. De la même façon que le rapport de la Mission Gerin, l’Étude du Conseil d’État 

éclaire le droit en vigueur et relève les difficultés juridiques de parvenir à une interdiction 

générale et absolue. En revanche, cette Étude ne recommande aucunement une telle 

interdiction, qui entrerait en contradiction avec la protection des libertés fondamentales404. La 

lecture de ce document révèle la position très nuancée, voire réfractaire, du Conseil d’État à 

l’égard d’une interdiction de périmètre général.  

221. L’élargissement de la notion d’ordre public immatériel proposée par le Conseil 

d’État405 s’explique, en réalité, par les termes de la demande adressée par le Premier ministre : 

« Par lettre de mission du 29 janvier 2010, le Premier ministre a demandé au Conseil d’État 

d’étudier ‘les solutions juridiques permettant de parvenir à une interdiction du port du voile 

intégral’, qui soit ‘la plus large et la plus effective possible’ »406.  

222. Du reste, il faut rappeler que c’est « sans attendre le résultat de la délibération des 

sages du Palais-Royal que le gouvernement reprend l’initiative législative »407 d’interdire la 

dissimulation du visage dans l’espace public. La démarche téléologique qui caractérise 

l’élaboration et l’adoption de la loi du 11 octobre 2010 est donc prégnante dès le 

commencement dès débats, et se prolonge également dans les deux documents produits avant 

la rédaction du projet de loi. C’est ainsi que, pour reprendre les termes de Madame  Claire de 

Galembert, le droit fut « forc[é] à parler contre la burqa »408.  

 

 

                                                
402 « Le passage par la voie règlementaire étant impossible et inopportun, la loi est le seul vecteur possible pour 
interdire le voile intégral dans l’espace public », ibid., p. 171.  
403 GALEMBERT Claire de, « Forcer le droit à parler contre la burqa », RF sc. pol. 2014, p. 654.  
404 FRANCE. CONSEIL D’ÉTAT, Étude relative aux possibilités juridiques d’interdiction du port du voile intégral, 
30 mars 2010, p. 22.  
405 v. §307 infra.  
406 FRANCE. CONSEIL D’ÉTAT, Étude relative aux possibilités juridiques d’interdiction du port du voile intégral, 
op. cit., p. 7 (souligné par nous).  
407 GALEMBERT Claire de, « Forcer le droit à parler contre la burqa », art. cit., p. 662.  
408 Ibid.  



 119 

 

§2. La place ambiguë de l’ordre public matériel dans le dossier législatif 

 

223. Les débats parlementaires précédant le vote de la loi du 11 octobre 2010 comportent 

très peu de références à l’ordre public matériel409. En revanche, l’analyse des rapports 

parlementaires révèle la place ambiguë qu’il y occupe. Deux cas de figure sont observés : soit 

l’ordre public matériel est envisagé comme un fondement accessoire de l’interdiction (A), soit 

il est ignoré parce qu’il ne permet pas de parvenir à une interdiction générale (B).  

 

A. L’ordre public matériel comme fondement accessoire de l’interdiction  

 

224. Si les rapports parlementaires invoquent tous l’ordre public immatériel comme 

fondement du projet de loi d’interdiction générale, deux d’entre eux invoquent également 

l’ordre public matériel, sous l’angle de la sécurité publique, comme fondement de 

l’interdiction.  

225. Ainsi, le rapport n° 2648410 consacre une place importante à la question du 

fondement juridique de l’interdiction - « la plupart des critiques concernant le projet de loi se 

sont concentrées sur la contrariété supposée de l’interdiction générale »411 avec la 

Constitution et la Convention européenne des droits de l’homme. Pour répondre à cette 

question, selon les termes du rapport, « une interdiction générale de dissimuler son visage 

dans l’espace public ne peut reposer que sur un fondement juridique unique : la notion d’ordre 

public »412. L’ « ordre public » renvoie ici à ses deux dimensions, matérielle et immatérielle, 

de façon complémentaire. En effet, après avoir rappelé que, selon l’Étude du Conseil d’État, 

l’ordre public matériel ne permettait pas d’envisager une loi d’interdiction générale, le rapport 

interprète cette notion d’une autre façon : « il faut toutefois rappeler que la dissimulation du 

visage est une pratique fréquemment employée pour faciliter diverses actions délictueuses 

                                                
409 La notion d’ordre public matériel n’est mentionnée qu’à une seule reprise lors des débats à l’Assemblée 
nationale le 6 juillet 2010 (idem lors des débats le 7 juillet 2010), à aucune reprise lors des débats le 13 juillet 
2010, et à deux reprises lors des débats au Sénat le 14 septembre 2010.  
410 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2648 de M. Jean-Paul Garraud fait au 
nom de la commission des lois constitutionnelles, de la législation et de l’administration générale de la 
République sur le projet de loi (n° 2520) interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public, 23 juin 
2010.  
411 Ibid., p. 13.  
412 Ibid., p. 15.  



 120 

sans que l’identité de leur auteur soit directement constatable. De surcroît, si le juge 

administratif exige que des circonstances locales particulières soient réunies afin de justifier 

des mesures de police prises sur le fondement de l’ordre public (et donc de la sécurité 

publique), tel n’est pas le cas du juge constitutionnel et de la Cour européenne des droits de 

l’homme, qui privilégient un contrôle de proportionnalité entre les droits et exigences en 

présence. L’ordre public matériel pourrait donc fournir un premier fondement à une 

interdiction de la dissimulation du visage dans l’espace public puisqu’il englobe la sécurité 

publique tant dans la jurisprudence du Conseil constitutionnel que dans celle de la CEDH (sur 

le fondement du paragraphe 2 de l’article 9 de la Convention, notamment) »413.  

Cette explication suscite plusieurs remarques. D’une part, l’ordre public matériel et les 

conditions de sa mise en œuvre sont considérablement élargis. Cet élargissement permet de 

justifier le caractère général de l’interdiction. D’autre part, cette référence ponctuelle à l’ordre 

public matériel peut surprendre, dans la mesure où le reste du rapport consacre d’importants 

développements à la notion d’ordre public immatériel, finalement présentée comme le 

fondement juridique de l’interdiction : « le fondement juridique de cette interdiction est un 

fondement constitutionnel : il s’agit de l’atteinte à l’ordre public social »414. 

226. L’ordre public matériel est également évoqué comme fondement de l’interdiction – 

de façon complémentaire à l’ordre public immatériel – dans le rapport n° 2646415. Cependant, 

le rapport n’y fait plus référence par la suite. À la différence du rapport n° 2648, il n’apporte 

aucun développement quant à la signification de la notion, ou à son éventuelle incidence sur 

le périmètre général de l’interdiction. Il convient de citer l’extrait : « la loi a pour fondement 

juridique des impératifs d’ordre public et de sécurité car les arguments présentant l’obligation 

de se dissimuler le visage comme une atteinte à la dignité de la femme ne pouvaient justifier 

une interdiction générale de cette pratique dans l’espace public »416. L’article 1er du projet de 

loi relatif à l’interdiction dans l’espace public est justifié par les deux dimensions de l’ordre 

public : « non seulement, le port, dans l’espace public, d’une tenue ayant pour objet de 

dissimuler le visage de manière permanente est susceptible de porter atteinte à l’ordre public 

matériel (notamment à la sécurité publique) mais cette pratique est contraire au pacte social 

                                                
413 Ibid., p. 16 (souligné par nous).  
414 Ibid., p. 28, v. §307 et s. infra.   
415 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2646 de Mme Bérengère Poletti fait au 
nom de la délégation de l’Assemblée nationale aux droits des femmes et à l’égalité des chances entre les 
hommes et les femmes sur le projet de loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public (n° 2520), 
23 juin 2010.   
416 Ibid., p. 23 (souligné par nous).  



 121 

qui s’incarne dans la notion française de fraternité impliquant que chacun accepte de montrer 

son visage »417. 

227. Dans ces rapports, l’ordre public matériel est donc invoqué de façon ponctuelle pour 

justifier, seulement en partie, l’interdiction. 

 

 

B. L’ignorance de l’ordre public matériel 

 

228. L’étude d’impact et le rapport n° 698 semblent ignorer l’ordre public matériel. En 

effet, d’une part, la notion n’est pas mentionnée et, d’autre part, les deux documents mettent 

l’accent sur le résultat escompté : l’interdiction générale.  

229. Ainsi, l’étude d’impact418 ne se réfère aucunement à la notion d’ordre public 

matériel, l’excluant ainsi définitivement de la réflexion. De plus, le lien entre la nécessité 

d’une interdiction générale et l’atteinte aux valeurs républicaines que constitue la 

dissimulation du visage est explicitement établi. Après avoir évoqué la possibilité de recourir 

à des arrêtés municipaux de police, prenant acte « du nombre réduit de communes 

concernées », l’étude précise qu’ « il serait incohérent de risquer un émiettement des règles 

applicables alors que les valeurs républicaines sont en jeu »419. De la même façon que le 

rapport de la Mission Gerin, l’étude d’impact adopte une démarche téléologique : « les 

restrictions apportées par le pouvoir réglementaire aux libertés individuelles ne doivent être ni 

générales ni absolues » mais justifiées par des circonstances de temps et de lieu. Le recours à 

la loi est présenté comme étant nécessaire : symbolique, car expression de la volonté générale, 

il lui appartient, « lorsque les fondements du pacte social sont menacés, de réaffirmer les 

valeurs de la République »420.  

 

                                                
417 Ibid., p. 24.  
418 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Etude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du 
visage dans l’espace public, Mai 2010.  
419 Ibid.  
420 Ibid., p. 14. 



 122 

230. De la même manière, le rapport n° 698421 ne comporte aucune référence à l’ordre 

public matériel. Le rapport explique simplement que les différentes libertés dont l’exercice est 

restreint par l’interdiction de 2010 ne sont pas « absolues » et qu’il « appartient en particulier 

au législateur de concilier leur exercice avec un certain nombre de valeurs représentatives de 

la façon dont nous concevons notre ‘vivre ensemble’. C’est ce que fait le projet de loi en 

confrontant les pratiques de dissimulation du visage dans l’espace public à la notion d’ordre 

public non matériel identifiée par le Conseil d’État, expression juridique des valeurs de la 

République »422.  

231. En revanche, le rapport n° 699423 exclut explicitement la notion d’ordre public 

matériel car elle ne permet pas de justifier une interdiction de périmètre général. Le rapport 

clarifie la signification de la notion d’ordre public matériel, en énumérant ses trois 

composantes. Cette rapide explication est suivie des conditions à respecter pour justifier une 

restriction de liberté sur ce fondement : « la référence à l’ordre public doit être assortie 

cependant d’une double exigence : - les restrictions aux droits et libertés doivent être justifiées 

par l’existence ou le risque de troubles à l’ordre public, ces restrictions doivent en second lieu 

être proportionnées à la sauvegarde de l’ordre public. Sans doute, l’objectif de prévention des 

infractions est-il susceptible de justifier la possibilité d’identifier à tout instant le visage d’une 

personne dans l’espace public. Il reste cependant délicat de fonder sur l’ordre public matériel, 

compte tenu des limites fixées par la jurisprudence constitutionnelle, une interdiction à 

caractère général. Aussi apparaît-il nécessaire d’élargir la notion d’ordre public à sa 

dimension ‘immatérielle’ »424. Le rapport exclut donc explicitement le fondement d’ordre 

public matériel parce qu’il ne permet pas de parvenir au résultat escompté.  

Il convient de préciser que le raisonnement adopté par Madame Michèle Alliot-Marie lors 

de la présentation du projet de loi à l’Assemblée nationale425, est similaire : elle exclut l’ordre 

public matériel comme fondement juridique de l’interdiction car celui-ci renvoie à une 

exigence de proportionnalité. L’ordre public immatériel est donc présenté comme le 

fondement juridique de l’interdiction, emportant une interdiction générale.  

                                                
421 FRANCE. SENAT, Dissimulation du visage dans l'espace public, les femmes, la République. Rapport 
d’information n° 698 de Mme Christiane Hummel fait au nom de la délégation aux droits des femmes et à 
l'égalité des chances entre les hommes et les femmes, 8 sept. 2010.  
422 Ibid.  
423 FRANCE. SENAT, Rapport n° 699 de M. François-Noël Buffet fait au nom de la commission des lois sur le 
projet de loi [n° 675 (2009-2010)] interdisant la dissimulation du visage dans l'espace public, 8 septembre 2010.   
424 Ibid.   
425 ASSEMBLEE NATIONALE, Compte rendu intégral, http://www.assemblee-nationale.fr/  
 



 123 

 

Conclusion du Chapitre 1. 

 

 

232. L’ordre public matériel aurait pu être envisagé comme un fondement juridique 

solide pour interdire la dissimulation du visage. Pourtant, il occupe une place très particulière 

dans la genèse de la loi du 11 octobre 2010. En effet, en fonction du corpus étudié, l’ordre 

public matériel est parfois absent, parfois exclu, et parfois même redéfini. Cette distorsion de 

l’ordre public matériel résulte de la démarche téléologique qui caractérise l’adoption de cette 

loi. En effet, quel que soit le vecteur envisagé – loi ou règlement – l’ordre public matériel 

répond à des conditions de proportionnalité incompatibles avec l’édiction d’une interdiction 

générale de la dissimulation du visage. La loi du 11 octobre 2010 révèle ainsi non seulement 

l’insuffisance des développements juridiques dans le processus de son élaboration, et le choix 

du fondement juridique en fonction du but escompté. La volonté de parvenir à une 

interdiction générale et absolue explique le recours à la dimension immatérielle de l’ordre 

public, qui subit néanmoins également des distorsions.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 124 

CHAPITRE 2.  LA RECONFIGURATION DE L’ORDRE PUBLIC 

IMMATERIEL, SECOND ELEMENT REVELATEUR DE LA 

DEMARCHE TELEOLOGIQUE DU LEGISLATEUR 

 

 

233. La notion d’ordre public immatériel se définit difficilement autrement que par la 

négative. En effet, si l’ordre public renvoie traditionnellement à trois composantes – la 

sécurité, la salubrité et la tranquillité publiques – l’ordre public immatériel pourrait se définir 

comme ce qui n’est pas perceptible matériellement mais qui serait tout de même nécessaire au 

maintien de l’ordre dans la rue. Ainsi défini par la négative, l’ordre public immatériel a un 

contenu diffus, dans la mesure où il peut renvoyer à des considérations d’ordre religieux, 

politique, sociétal, moral. En droit positif, l’ordre public immatériel se traduit essentiellement 

par le champ sémantique de la morale (moralité publique, bonnes mœurs, décence, …)426.  

 

234. Dans sa thèse consacrée à la notion d’ordre public, Madame Marie-Caroline 

Vincent-Legoux explique que la morale est « constituée des comportements que la majorité 

des membres de la collectivité publique jugent dignes d’approbation au regard de la morale 

sociale qui peut elle-même être définie comme la conception du bien et du mal partagée par la 

majeure partie du groupe social »427. En d’autres termes, « par l’intermédiaire de l’ordre 

public, le droit positif impose le respect des valeurs morales qui figurent dans le ‘contrat 

social’ »428. Cette morale sociale renvoie donc aux « comportements ‘moyens’ considérés 

comme ‘normaux’ en un lieu et à une époque donnée »429. Ainsi, la « moralité publique fait 

référence à la sensibilité d’une collectivité particulière : elle est située dans le temps et dans 

                                                
426 Les termes dérivés sont nombreux : morale, moralité, bonne moralité, moralité publique, bonnes mœurs, 
pudeur, décence, etc., ils sont parfois plus précis (licence, pornographie) ou plus englobants (indignité), v. 
LOCHAK Danièle, « Le droit à l’épreuve des bonnes mœurs. Puissance et impuissance de la norme juridique », 
in CHEVALLIER Jacques (dir.), Les bonnes mœurs, Paris, PUF, 1994, p. 20.   
427 VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public : étude de droit comparé interne, op. cit., p. 376 
(souligné par nous).  
428 Ibid., p. 378 (souligné par nous).  
429 LOCHAK Danièle, « Le droit à l’épreuve des bonnes mœurs. Puissance et impuissance de la norme 
juridique », art. cit., p. 43. Concernant la conception transcendante des bonnes mœurs, elle relève d’un lien étroit 
avec la morale chrétienne. Il est en effet difficile de définir une morale transcendante entièrement détachée de la 
religion.  



 125 

l’espace, elle est essentiellement contingente, évolutive, variable »430; elle renvoie aux 

comportements sociaux, liés à la vie en société.  

 

235. Cette conception de la morale peut être opposée à une autre conception, selon 

laquelle « la Morale connote l’absolu, l’objectivité, elle renvoie à des valeurs stables, 

transcendantales, incontestables, qui restent marquées par leur origine religieuse » 431. La 

« Morale » relève donc d’une conception transcendante du bien et du mal, qui ne se confond 

pas nécessairement avec la morale ou les valeurs sociales, et qui ne reflète pas toujours les 

comportements « moyens » ou « normaux », acceptables en société. Comme le souligne le 

Professeur Danièle Lochak, « un comportement contraire à une règle morale fondamentale ne 

sera donc pas nécessairement contraire à la moralité publique ; elle ne le sera que si elle 

heurte le niveau moral moyen de la population et entraîne, de ce fait, un scandale public »432.  

C’est essentiellement sous cet angle que s’inscrit le droit français lorsque des restrictions de 

libertés sont adoptées sur des fondements immatériels.  

236. Il faut toutefois noter que l’ordre public immatériel est de moins en moins 

mobilisé par les autorités pour justifier des restrictions de libertés (Section 1). En effet, ce qui 

relève de l’ordre des valeurs n’est pas, ou plus beaucoup, encadré par l’État. Chaque individu 

agit selon son propre système de valeurs, et l’exercice de ses libertés n’est limité que lorsqu’il 

porte une atteinte aux droits et libertés d’autrui. De ce fait, le recours à l’ordre public 

immatériel pour justifier l’interdiction législative du 11 octobre 2010 interroge. L’étude des 

éléments de contenu relevés dans les différents corpus précédant le vote de la loi révèle une 

redéfinition de l’ordre public immatériel (Section 2).  

 

 

 

 

 

 
                                                
430 Ibid., p. 44.   
431 LOCHAK Danièle, « Le droit à l’épreuve des bonnes mœurs. Puissance et impuissance de la norme 
juridique », art. cit., p. 44.  
432 Ibid., p. 44 ; le juge devient donc « un simple témoin de son temps », p. 45.  



 126 

 

SECTION 1. L’AFFAIBLISSEMENT DE L’ORDRE PUBLIC IMMATERIEL EN 

DROIT POSITIF 

 

 

237. L’ordre public immatériel est une notion difficile à saisir, dans la mesure où elle 

renvoie à des considérations qui ne trouvent aucun écho dans l’acception matérielle et 

extérieure de l’ordre public. Ces considérations peuvent toutefois être jugées suffisamment 

importantes, par le législateur ou par le juge, pour justifier des restrictions de liberté.  

238. En droit français, les notions de moralité publique, de bonnes mœurs, de décence, 

auxquelles l’ordre public immatériel renvoie, ont pu justifier l’adoption d’incriminations 

pénales (§1). Si ces dernières ne mentionnent pas explicitement l’ « ordre public immatériel », 

elles en relèvent clairement. L’ordre public immatériel est plus explicitement mobilisé par la 

jurisprudence administrative pour justifier, ou non, une restriction de liberté adoptée par le 

pouvoir réglementaire. En outre et parfois, cette notion peut être perçue dans la jurisprudence 

constitutionnelle, mais de façon plus implicite. C’est principalement sous l’angle des 

jurisprudences administratives et constitutionnelles que la notion d’ordre public immatériel a 

été mobilisée pour motiver l’adoption de la loi du 11 octobre 2010, il convient donc de 

s’interroger sur leur appréhension respective de cet aspect de l’ordre public (§2).  

 

§1. La diminution progressive des incriminations justifiées par un fondement immatériel 

 

239. Certaines lois pénales, davantage par le passé qu’à l’heure actuelle – incriminent des 

actes sur le fondement de considérations qui ne sont pas susceptibles d’appréhension 

matérielle. Si ces lois ne visent pas explicitement l’ordre public immatériel, elles s’inscrivent 

bien dans la protection d’une forme de morale sociale. En effet, « toute société s’inspire d’une 

morale pour faire le partage entre les comportements de bonne moralité et les autres. Le terme 



 127 

de ‘morale’ ne doit pas recevoir ici de connotation positive ; il s’agit simplement d’une 

certaine conception du bien et du mal, fort variable selon la société en cause »433.  

240. Ce type d’incrimination recèle une difficulté : celle de la légitimité des autorités à 

déterminer les comportements qui choquent la majorité de la collectivité (A). S’ajoute à cette 

difficulté une libéralisation des mœurs dans la société, qui explique la place réduite des 

incriminations morales en droit positif (B).  

 

A. Les difficultés inhérentes au recours à des considérations morales 

 

241. En raison de son immatérialité, cette dimension de l’ordre public peut faire l’objet 

d’appréciations différentes. En effet, si le Professeur Baptiste Bonnet considère que « les 

composantes traditionnelles de l’ordre public du fait de leurs potentialités, de leur immense 

diversité, des difficultés à les dissocier dans un certain nombre de cas ne présentent pas toutes 

les vertus que l’on veut bien leur attribuer en général » et qu’ « elles sont souvent aussi 

subjectives que la composante morale de l’ordre public et parfois aussi floues que le bon 

ordre »434, il n’en demeure pas moins que les éléments de l’ordre public matériel – du fait de 

leur caractère visible et concret – circonscrivent nécessairement la marge d’appréciation.  

242. La position du législateur est délicate en matière d’incriminations fondées sur des 

considérations morales. L’idée même d’incriminer un comportement qui contreviendrait à des 

                                                
433 « La société des ‘hors-la-loi’ obéit à un certain code ‘moral’, de même que la société des ‘honnêtes gens’ 
respecte le Code pénal qui incrimine les actes jugés immoraux par la majorité des membres de la société 
française (…). La société condamne les atteintes aux bonnes mœurs, qui heurtent les valeurs morales auxquelles 
elle est attachée », VINCENT-LEROUX Marie-Caroline, L’ordre public. Etude de droit comparé interne, 
op.cit., p. 351. 
434 BONNET Baptiste, « L’ordre public en France : de l’ordre matériel et extérieur à l’ordre public immatériel. 
Tentative de définition d’une notion insaisissable », in DUBREUIL Charles-André (dir.), L’ordre public : actes 
du colloque, 15 et 16 décembre 2011, Paris, Cujas, 2013, p. 127 : « À partir de quand, une fête, un bal, une 
réjouissance publique, une réunion, une manifestation, sont-ils susceptibles de troubler l’ordre public ? C’est 
éminemment subjectif, les seuils de tolérance, sont divers, la vision de la société, de la vie en commun est très 
variable. Des thèmes polémiques viennent illustrer les grandes potentialités et surtout la subjectivité dans 
l’utilisation des composantes traditionnelles de l’ordre public. Ainsi le Maire de la commune de Montreuil a-t-il 
estimé que la tenue d’un défilé de prêt-à-porter de femmes musulmanes risquait de créer un trouble à l’ordre 
public [TA de Cergy Pontoise, 21 juillet 2005, Société Jasmeen, AJDA 2006, p. 439, concl. R. Fournales]. Cette 
lecture de la situation suscitée par ce défilé et l’interprétation faite par ce maire des composantes traditionnelles 
de l’ordre public, n’a pas été suivie par le juge administratif, non pas que ce type de manifestation ne puisse pas 
générer un trouble à l’ordre public, selon le juge, mais parce qu’en l’espèce le maire n’apportait pas les 
précisions suffisantes permettant de justifier de la nécessité de sa mesure ».   



 128 

considérations morales peut prêter à discussion. À cet égard, la philosophie du droit435 peut 

apporter des éléments de compréhension. 

 

243. Dans son article intitulé « Moralité du comportement et moralité de la loi pénale : 

pour une éthique de l’intervention pénale », le Professeur Michel van de Kerchove présente 

une façon simple et synthétisée d’envisager la question. Il distingue en effet, en simplifiant 

volontairement, le « moralisme juridique » et l’ « instrumentalisme juridique ».  

Si la première expression, proposée par John Hart, renvoie à la « conception selon laquelle 

l’intervention du droit pénal se justifie exclusivement en raison, et à la mesure, de 

l’immoralité du comportement auquel elle s’applique, le rôle du droit pénal se ramenant alors 

à donner pleine efficacité à la morale (…) et à punir l’immoralité comme telle », la seconde 

expression renvoie à la « conception selon laquelle cette intervention ne se justifie qu’en 

raison, et à la mesure, des conséquences bénéfiques qui en découlent »436. Il convient 

d’éclairer rapidement ces deux conceptions, qui interrogent la légitimité du législateur 

d’intervenir dans des domaines relevant de la morale – donc de l’ordre public immatériel.  

 

244. Le moralisme « entend justifier l’incrimination pénale d’un comportement par le seul 

fait de son immoralité (…). Envisagée dans toute sa rigueur, cette attitude consiste à 

considérer l’immoralité d’un comportement comme une condition à la fois nécessaire et 

suffisante à son incrimination, la fonction du droit pénal étant de donner pleine efficacité à la 

morale »437. Cette attitude est cependant tributaire d’une double précision : le degré 

d’immoralité exigé ainsi que le type de morale dont il s’agit438. La loi revêt donc 

principalement un aspect symbolique : elle exprime ce que l’État n’accepte pas, et les tenants 

du moralisme n’hésitent pas « à manifester une grande tolérance au niveau de l’application de 

la loi pénale, après avoir manifesté la plus grande sévérité quant à son adoption, ce qui 

témoigne clairement de la volonté de séparer les deux plans »439.  

 

                                                
435 V. la Revue de Droit et Philosophie, vol. 6, 2014, qui traite de cette question à travers divers aspects.  
436 VAN DE KERCHOVE Michel, « Moralité du comportement et moralité de la loi pénale : pour une éthique de 
l’intervention pénale », Revue Droit et Philosophie 2014, vol. 6, p. 80.  
437 Ibid., p. 81. 
438 Ibid., p. 82.  
439 Ibid., p. 83-84.  



 129 

245. L’instrumentalisme présente une manière toute différente de concevoir l’intervention 

des autorités. Cette conception « consiste à justifier l’incrimination pénale d’un comportement 

à la lumière des seules conséquences qui découlent d’une telle intervention »440. L’objectif 

serait donc « de n’incriminer pénalement que les actes qui font naître un mal supérieur au 

profit que l’auteur de l’acte retire de son accomplissement »441.  

246. L’auteur évoque les faiblesses de ces deux conceptions. Le moralisme juridique – en 

donnant la priorité à la fonction symbolique de l’incrimination – entre en opposition avec la 

spécificité même du droit pénal : « il faut bien reconnaître que l’inapplication totale aussi bien 

que l’application sporadique de la loi pénale remettent fondamentalement en question la 

valeur éducative du précepte pénal, sur le plan moral, en suscitant un sentiment de profonde 

hypocrisie lorsque, simultanément, l’interdiction d’un comportement se trouve solennellement 

proclamée et la violation de la loi largement tolérée »442. Pour autant, l’instrumentalisme 

juridique comporte également des défauts puisqu’il n’exclut pas le problème de l’immoralité 

de l’acte prohibé, il ne lui est pas indifférent même s’il affirme le contraire. Selon l’auteur, si 

l’immoralité de l’acte est une condition nécessaire de l’incrimination, elle n’est pas suffisante 

(comme le moralisme le considère).  

 

247. La réflexion construite à partir de ces deux courants souligne les incohérences, ainsi 

que les difficultés, à n’agir que selon l’un ou l’autre. Le Professeur Michel van de Kerchove 

relève notamment deux difficultés : l’une concerne la légitimité du législateur à déterminer 

quel comportement incriminer (notamment la difficulté de savoir à quelle « morale » il peut se 

référer), l’autre concerne la détermination des critères du comportement qui permettraient une 

condamnation.  

248. Le Professeur van de Kerchove pose deux conditions. D’une part, « il nous semble 

d’abord que l’existence d’un véritable consensus social relatif à l’immoralité d’un 

comportement – compris (…) comme l’absence de tout dissentiment social significatif – 

constitue une condition nécessaire à son incrimination pénale, étant donné à la fois le 

caractère particulièrement contraignant des sanctions qui en découlent et la réprobation 

spécifiquement sociale qu’elle est censée exprimer (…). L’instrumentalisme a, à juste titre, 

                                                
440 Ibid., p. 84, aux États-Unis, dans les années 1960-1970, cela était à l’origine de certains mouvements de 
décriminalisation de certains comportements (avortement, prostitution, drogue, alcool, homosexualité, adultère, 
etc.) en termes pratiques (coûteux, inefficaces, difficultés de contrôle) plus qu’en termes de principe, v. p. 84-85.  
441 Ibid., p. 85.  
442 Ibid., p. 87.  



 130 

rappelé que la présence d’un tel consensus répondait à une exigence d’efficacité du système 

pénal. Nous estimons, pour notre part, qu’elle répond également, dans le cadre d’une société 

démocratique de type pluraliste comme les nôtres, à une exigence fondamentale de 

légitimité »443.  

D’autre part, « le droit pénal ne peut consacrer purement et simplement la morale sociale 

conventionnelle du moment, sans la soumettre à un examen critique supplémentaire. On 

observera, à cet égard, que, dans le prolongement de deux traditions philosophiques pourtant 

différentes – l’une utilisatiste, l’autre kantienne – s’est développé un courant qui entend, à 

juste titre, fonder un certain nombre de principes limitatifs concernant l’incrimination pénale 

sur une morale ‘critique’ qui, comme l’a justement souligné Hart, ne coïncide pas 

nécessairement avec la morale sociale positive, voire, à la limite, qui constitue précisément, 

comme l’affirmait Mill, une protection contre la ‘tyrannie’ éventuelle de la morale sociale 

dominante »444.  

249. Le Professeur van de Kerchove évoque plusieurs types de comportements qu’il serait 

légitime de sanctionner du point de vue de leurs effets : « on citera notamment le principe 

selon lequel l’incrimination pénale n’est justifiée qu’à l’égard de comportements qui causent 

effectivement – ou risquent sérieusement de causer – un dommage à d’autres personnes qu’à 

leur auteur (…) ; le principe selon lequel l’incrimination est également justifiée lorsqu’elle 

porte sur des comportements susceptibles d’offenser sérieusement autrui (…) ; le principe 

selon lequel l’incrimination se justifie lorsqu’elle concerne un comportement qui porte 

sérieusement atteinte aux intérêts vitaux de son auteur, alors que celui-ci est dans 

l’impossibilité d’en assurer la protection et qu’on peut raisonnablement présumer qu’il l’aurait 

fait s’il en avait eu la possibilité (…) ; le principe selon lequel l’incrimination se justifie 

lorsqu’elle porte sur un comportement dont l’accomplissement est nécessaire aux intérêts 

vitaux d’autrui (…) ; le principe, enfin, selon lequel l’incrimination n’est justifiée que si elle 

se fonde sur le respect fondamental de la capacité des personnes à poursuivre leurs fins d’une 

manière responsable (…) »445.  

 

                                                
443 Ibid., p. 89 ; v. aussi LEGROS Robert, « Le problème de l’avortement et la logique juridique », Journal des 
procès n° 70, 1985, p. 14.  
444 VAN DE KERCHOVE Michel, « Moralité du comportement et moralité de la loi pénale : pour une éthique de 
l’intervention pénale », art. cit., p. 90 ; v. également DEVLIN Patrick, « La morale et la réalité sociale 
contemporaine », Revue de Droit et Philosophie, vol. 6, 2014, p. 170.   
445 VAN DE KERCHOVE Michel, « Moralité du comportement et moralité de la loi pénale : pour une éthique de 
l’intervention pénale », art. cit., p. 90. 



 131 

250. L’idée est claire : l’immoralité d’un acte ne peut suffire à justifier une incrimination 

pénale. Il faut nécessairement prendre en considération, comme l’a mis en lumière 

l’instrumentalisme, les « conséquences favorables ou défavorables susceptibles de découler 

d’une telle intervention »446. En d’autres termes, l’étude de ces deux courants conduit le 

Professeur van de Kerchove à, d’une part, déterminer les critères à partir desquels le 

législateur peut légitimement incriminer certains comportements jugés, par la majeure partie 

de la collectivité, contraires à la morale et, d’autre part, analyser les effets pratiques de ces 

comportements afin de déterminer s’il y a un avantage à recourir à une loi pénale447.   

 

251. Ces réflexions autour de l’incrimination pénale de pratiques ou de comportements 

immoraux contribuent à limiter, en amont, à la fois la marge d’arbitraire du législateur et le 

risque d’ineffectivité d’une loi – les deux étant souvent liés. Néanmoins, des incriminations 

« morales » sont parfois adoptées, et il revient aux juges de les mettre en œuvre. Dans ce 

cadre, les juges sont confrontés à des notions indéfinies, qu’ils doivent interpréter ou dont ils 

doivent préciser le contenu pour les appliquer à des cas concrets.  

 

252. Les notions mobilisées par le législateur pour justifier certaines restrictions de liberté 

– bonnes mœurs, moralité, etc.448 – sont « insaisissables par essence »449, leur contenu n’est 

pas défini450. Comme l’explique le Professeur Danièle Lochak en 1994, si la notion de bonnes 

mœurs relève du lexique juridique, « le droit n’en est pas moins incapable de définir cette 

notion et il ne parvient à lui donner un contenu qu’en faisant en permanence référence à 

d’autres domaines du savoir, à d’autres normes, à d’autres champs conceptuels »451. Il en 

ressort que la marge d’appréciation du juge, pour déterminer si un comportement porte 

atteinte aux bonnes mœurs, est accrue452. Une question se pose : quelle « morale » le juge va-

t-il appliquer ? Quelle signification va-t-il donner aux termes de la loi ? 

                                                
446 Ibid., p. 90. 
447 Pour les notions d’ « éthique » ou de « responsabilité », préconisées dans l’article, v. ibid., p. 91 et s.  
448 Les termes dérivés sont nombreux : morale, moralité, bonne moralité, moralité publique, bonnes mœurs, 
pudeur, décence, etc., ils sont parfois plus précis (licence, pornographie) ou plus englobants (indignité), v. 
LOCHAK Danièle, « Le droit à l’épreuve des bonnes mœurs. Puissance et impuissance de la norme juridique », 
art. cit., p. 20.   
449 Ibid., p. 35.  
450 Ibid., p. 35-37.  
451 Ibid., p. 16.  
452 Comme l’explique Danièle Lochak, « c’est lorsqu[e les bonnes mœurs] ne vont plus de soi que ce vide 
conceptuel pourrait commencer à faire problème », ibid., p. 16.  



 132 

253. La marge d’appréciation du juge, pour déterminer ce qui relève ou non de la moralité 

publique, est assez large453. En effet, le juge « ne dispose pas toujours, il dispose rarement, 

même, à moins que l’objet ou le comportement qu’il doit qualifier ait donné matière à un 

scandale public, d’éléments concrets, d’indices fiables, qui lui permettraient d’évaluer le 

jugement de l’opinion moyenne sur cet objet ou ce comportement »454.  

254. De surcroît, l’évolution des mœurs ainsi que la mondialisation ont nécessairement 

modifié notre appréhension de l’atteinte aux bonnes mœurs. En effet, les mœurs ont elles-

mêmes changé à mesure que les individus composant la société se sont diversifiés455. 

Aujourd’hui, le rapport aux mœurs est aussi divers que la diversité des individus qui la 

composent : des religieux aux a-religieux, des jeunes aux plus âgés, des nationaux aux 

étrangers, mais surtout des conservateurs aux libéraux. Cela implique une difficulté 

supplémentaire pour le juge, qui doit déterminer si un comportement entre ou non dans le 

champ d’application de la loi pénale.  

255. Le juge judiciaire est toutefois de moins en moins confronté à ce type de difficultés, 

dans la mesure où la libéralisation des mœurs a conduit à une diminution progressive des 

incriminations « morales ».  

 

B. La place réduite des incriminations morales en droit positif  

 

256. La réticence des autorités à restreindre l’exercice de libertés qui ne cause aucun 

dommage matériel s’explique essentiellement par la libéralisation des mœurs dans la société. 

En droit positif, cela se traduit par une diminution des incriminations justifiées par des 

considérations morales. Ces dernières ont progressivement disparu du droit positif au profit 

d’incriminations plus précises dont l’objet est, souvent, la protection des personnes.  

257. Toutes les branches du droit ont connu cette évolution.  Par exemple, l’ordonnance 

n° 2016-131 du 10 février 2016 portant réforme du droit des contrats, du régime général et de 

                                                
453 « Qu’il prétende se référer à une Morale objective, fondée sur des valeurs universellement valables, ou sur le 
constat de ce qui, à un moment donné et en un lien donné, est considéré comme normal par l’opinion moyenne, 
c’est toujours lui, en définitive, qui détermine souverainement le contenu des bonnes mœurs », ibid., p. 47.  
454 Ibid., p. 46, Danièle Lochak note que même si l’opinion moyenne existait, elle resterait « une opinion 
simplement dominante à laquelle le juge, en la ratifiant, sacrifiera l’opinion des minorités », p. 46. 
455 Sur ce sujet, v. OST François, VAN DE KERCHOVE Michel, « L’outrage public aux bonnes mœurs : 
révélateur d’une rationalité juridique de moins en moins assurée », in Les bonnes mœurs, Paris, PUF, 1994 
(Publications du CURAPP), p. 120-124.  



 133 

la preuve des obligations a modifié de nombreuses dispositions du Code civil. Si certaines 

références à la notion de bonnes mœurs demeurent, notamment en droit des successions ou de 

la famille456, « c’en est fini avec les bonnes mœurs, victimes de l’évolution de la société, 

remplacées par une référence à l’ordre public pour apprécier la validité d’un contrat »457. En 

effet, les nouveaux articles 1172 et 1133458 du Code civil, dispositions relatives au contrat, ne 

font plus référence à la notion de bonnes mœurs. Hormis l’article 6 du Code civil, qui 

demeure inchangé459, les bonnes mœurs « disparaissent formellement, marquant la fin d’un 

déclin inexorable »460.  

 

258. Cette tendance, initiée par le juge461, se constate également en droit pénal. Les 

bonnes mœurs peuvent revêtir deux fonctions en droit positif : « dans certains cas, ce sont les 

mœurs ou la moralité d’une personne déterminée qui sont prises en compte, comme condition 

de son appartenance à un groupe social, l’immoralité étant corrélativement passible de 

sanctions pouvant aller jusqu’à l’exclusion du groupe. Dans d’autres cas, il s’agit, par 

différents dispositifs de censure ou de répression, d’empêcher la diffusion d’objets contraires 

aux bonnes mœurs, et plus généralement d’empêcher que ne se produisent ou que perdurent 

des situations considérées comme immorales, cela en vue de protéger soit des victimes 
                                                
456 Certaines dispositions invitent par exemple les parents à protéger la moralité de leurs enfants (articles 375 ou 
378-1 du Code civil) ; l’article 900 du Code civil dispose que « dans toute disposition entre vifs ou testamentaire, 
les conditions impossibles, celles qui sont contraires aux lois ou aux mœurs, seront réputées non écrites » ; 
l’article 1387 relatif au contrat de mariage réglemente les conventions spéciales que les époux peuvent faire 
concernant les biens, qui ne peuvent être « contraires aux bonnes mœurs ni aux dispositions qui suivent ». 
457 GUIOMARD Pascale, « Les nouveautés de la réforme du droit des obligations », Dalloz actualité, 15 février 
2016. L’auteure aborde le sujet des bonnes mœurs dans la partie relative au premier objectif de la réforme, la 
« sécurité juridique ».  
458 L’ancien article 1133 rendait illicite la cause d’un contrat lorsque celle-ci était prohibée par la loi ou contraire 
aux bonnes mœurs ou à l’ordre public. Les articles 1162 et 1102 issus de l’Ordonnance de 2016 et relatifs au 
contrat ne mentionnent pas non plus les bonnes mœurs, en faveur de l’ordre public.  
459 « On ne peut déroger, par des conventions particulières, aux lois qui intéressent l’ordre public et les bonnes 
mœurs ». Ainsi, à la question de savoir « la contrariété aux bonnes mœurs ne serait-elle donc plus une limite à 
l’exercice de la liberté contractuelle ? », la réponse est nuancée car l’article 6 demeure, et, par ailleurs, « rien 
n’empêche les juges (…) de considérer que les bonnes mœurs constitueraient une facette de l’ordre public », v. 
CHANTEPIE Gaël, LATINA Mathias, La réforme du droit des obligations : commentaire théorique et pratique 
dans l’ordre du Code civil, Paris, Dalloz, 2016. Dans le même sens, pour la notion de bonnes mœurs en droit 
civil : HAUSER Jean, LEMOULAND Jean-Jacques, « Ordre public et bonnes mœurs », Rép. civ. Dalloz, janv. 
2015, p. 37-43, qui souligne le caractère fluctuant des bonnes mœurs mais discerne une tendance « évolutive 
dans le sens d’une permissivité de plus en plus grande. La morale chrétienne traditionnelle n’est plus considérée 
comme un modèle incontournable » même si on peut craindre « leur résurgence sous le masque de l’ordre 
public », pt 166.  
460 CHANTEPIE Gaël, LATINA Mathias, La réforme du droit des obligations : commentaire théorique et 
pratique dans l’ordre du Code civil, op. cit. 
461 La disparition des bonnes mœurs est en effet « entendue comme l’aboutissement de leur éviction progressive 
par la jurisprudence » puisque « non seulement la notion de bonnes mœurs avait, comme tout standard, été 
progressivement adaptée aux valeurs de la société contemporaine, mais les juges avaient même refusé de 
contrôler la validité de certaines conventions sur le fondement des bonnes mœurs », ibid.   



 134 

déterminées et relativement particularisées – essentiellement la jeunesse -, soit, de façon plus 

générale, de défendre la ‘moralité publique’ »462.  

Pour ce qui est de la catégorie relative aux conditions d’appartenance à la collectivité, le 

Professeur Danièle Lochak donne les exemples de l’Église, la bureaucratie étatique 

(administration publique), les fonctionnaires – ces derniers disposant de prérogatives de l’État 

et ayant donc vocation à le représenter -, la magistrature, les instituteurs, etc.463. Bref, 

« l’homme en tant qu’exerçant une profession est traité plus sévèrement par le législateur 

qu’en tant que citoyen »464 : de par ses fonctions, il doit adopter un comportement adéquat. Le 

même exemple peut être donné pour ce qui est de l’acquisition de la nationalité – en référence 

cette fois-ci au statut de non-national de la personne concernée465.  

 

259. Ces dispositions relèvent de matières diverses mais donnent une idée des situations 

dans lesquelles une référence à la moralité peut être évoquée par l’autorité. Le droit pénal 

relève de la deuxième catégorie, relative à la censure des objets, situations et comportements 

contraires aux bonnes mœurs ou immoraux. Cela renvoie à une censure ainsi qu’à un contrôle 

a priori des images ou des écrits litigieux. Il s’agit, pour résumer, de « l’ensemble des 

mesures préventives ou répressives visant à empêcher des situations immorales de se produire 

ou de se perpétuer »466.  

 

260. Le Code pénal, s’il contenait des incriminations relatives aux bonnes mœurs, a 

progressivement supprimé cette référence. L’ancien Code pénal comportait plusieurs articles 

– et même sections - qui comprenaient une référence aux bonnes mœurs. À titre d’exemple, la 

section IV du chapitre I relatif aux crimes et délits contre les personnes s’intitulait « Attentats 

aux mœurs ». Elle comprenait l’article 330, abrogé par une loi du 16 décembre 1992467 qui 

incriminait « l’outrage public à la pudeur » ; ainsi que l’article 331, abrogé par la même loi, 

qui incriminait « l’attentat à la pudeur ». Une autre section s’intitulait « De l’outrage aux 

                                                
462 LOCHAK Danièle, « Le droit à l’épreuve des bonnes mœurs. Puissance et impuissance de la norme 
juridique », art. cit., p. 23-24.  
463 Ibid., p. 24-28. Lien avec la réputation, l’honneur, lié à la fonction, attitude moralement irréprochable ; ces 
éléments demeurent toutefois moins stricts aujourd’hui que par le passé.  
464 Ibid., p. 28.  
465 Ibid., p. 19 et s. ; v. §410 et s. infra.  
466 Ibid., p. 29.  
467 Loi n° 92-1336 du 16 décembre 1992, relative à l'entrée en vigueur du nouveau code pénal et à la 
modification de certaines dispositions de droit pénal et de procédure pénale rendue nécessaire par cette entrée en 
vigueur.  



 135 

bonnes mœurs commis, notamment, par la voie de la presse et du livre » (Section VI du 

Chapitre IV relatif aux crimes et délits contre la paix publique) et abrogé le 1er mars 1994, lors 

de l’entrée en vigueur du « nouveau » Code pénal. L’article 283 incriminait par exemple 

« tous imprimés, tous écrits, (…), tous objets ou images contraires aux bonnes mœurs ».  

 

261. Le Code pénal de 1994 adopte une terminologie différente. Ces incriminations sont 

supprimées et remplacées par des dispositions plus précises. Il est important de préciser que la 

référence à la notion de bonnes mœurs renvoyait, très souvent, au domaine de la sexualité ; 

« les crimes et délits constitutifs d’attentats aux mœurs ayant tous un rapport avec l’activité 

sexuelle »468.  

262. Les dispositions du Code pénal de 1994 traduisent cette référence en adoptant des 

incriminations plus claires, dont l’objectif est de protéger autrui des agressions sexuelles, du 

harcèlement sexuel, du proxénétisme – qui sera désormais incriminé comme une atteinte à la 

dignité et non au titre des atteintes aux bonnes mœurs. Cette protection des personnes 

vulnérables se traduit également par un glissement terminologique : les restrictions de liberté 

justifiées par les bonnes mœurs deviennent des incriminations basées sur l’idée de protection 

de la liberté de choix de chacun. Cela se confirme également par le fait que les mesures de 

restrictions qui subsistent sont principalement liées à la protection des mineurs. Par exemple, 

l’attentat sexuel contre les mineurs est condamné au titre de la mise en péril des mineurs.  

 

263. Cette nouvelle façon d’incriminer – tant sur la forme que sur le fond – a l’avantage 

de protéger la liberté de chacun en n’imposant pas un comportement type, tout en protégeant 

les personnes les plus vulnérables. Cela se constate également pour les lois relatives aux 

censures liées à la protection de la jeunesse.  

Au niveau des dispositifs de censure, le cinéma entre dans un contexte de contrôle a 

priori. L’atteinte aux bonnes mœurs « constitue non seulement un motif valable pour interdire 

l’exploitation d’un film ou imposer des coupures, mais encore le motif le plus fréquemment 

invoqué par la commission et le ministre, la protection de la jeunesse justifiant de son côté des 

                                                
468 LOCHAK Danièle, « Le droit à l’épreuve des bonnes mœurs. Puissance et impuissance de la norme 
juridique », art. cit., p. 40.  



 136 

interdictions aux mineurs »469. Quant à la censure sur les écrits, la loi du 16 juillet 1949 

instaure un régime spécial pour les publications destinées à la jeunesse : il s’agit d’une 

censure a priori des publications circulant en France, ou du contrôle des publications 

étrangères470. Ces matières relèvent de la loi, et les polices spéciales sont habilitées à agir en 

l’espèce.  

 

264. Toutefois, « en dépit de l’impuissance de la norme juridique à définir le contenu des 

bonnes mœurs, le droit n’en formait pas moins avec elles un couple soudé : recevant la 

caution du droit, les bonnes mœurs acquéraient une existence officielle, laquelle légitimait en 

retour la mise en place, sous l’égide du juge ou sous son contrôle, de dispositifs de répression 

et de censure des mauvaises mœurs »471.  

265. Mais ces dernières années ont marqué une diminution de ces références aux bonnes 

mœurs en raison de la libéralisation des mœurs et du peu de jurisprudence en la matière472. 

Comme le souligne le Professeur Danièle Lochak, cette évolution du droit se réalise à deux 

niveaux : d’une part, la régression de la notion de bonnes mœurs dans le droit avec une 

apparition concomitante des incriminations liées au sexe, voulant par là préciser ces 

infractions473 ; d’autre part, la réticence des agents traditionnels de la censure à censurer 

l’atteinte aux bonnes mœurs, ce qui engendre une mutation des modes de censure474.  

266. Les notions se rapportant aux bonnes mœurs, à la débauche, à la moralité, à la 

pudeur, disparaissent progressivement du Code pénal et laissent la place à des incriminations 

plus précises liées, souvent explicitement, à des comportements sexuels : agressions sexuelles 

de type exhibition ou harcèlement sexuels.  

267. Ce changement de perspective s’explique non seulement par la difficulté de cerner la 

notion de bonnes mœurs, mais aussi par la place de plus en plus importante accordée à la 

protection de la liberté individuelle. En d’autres termes, la répression pénale « va être utilisée 
                                                
469 Ibid., p. 30. Il faut néanmoins noter que, depuis un décret de février 2017 adopté par Madame la ministre 
Audrey Azoulay et déclaré légal par le Conseil d’État en novembre 2018, la classification des films est assouplie, 
et les « scènes de sexes non simulées » ne sont plus interdites aux mineurs. Ce décret a vocation à prendre en 
compte la « sensibilité » et le « développement de la personnalité propres à chaque âge », ainsi que le « respect 
de la dignité humaine ».  
470 Ibid., p. 30-31.  
471 Ibid., p. 47.  
472 OST François, VAN DE KERCHOVE Michel, « L’outrage public aux bonnes mœurs : révélateur d’une 
rationalité juridique de moins en moins assurée », art. cit., p. 120.  
473 Pour des précisions sur ces deux niveaux, LOCHAK Danièle, « Le droit à l’épreuve des bonnes mœurs. 
Puissance et impuissance de la norme juridique », art. cit., p. 48-53.  
474 Pour le déclin de la répression pénale en matière de bonnes mœurs, v. ibid., p. 50-53.   



 137 

non plus pour punir les atteintes aux bonnes mœurs mais pour protéger la liberté nouvelle 

laissée à chacun dans le choix de sa vie et de ses habitudes sexuelles et pour lutter contre les 

éventuels mouvements d’intolérance que cette liberté des mœurs risque de susciter »475.  

En effet, ces nouvelles incriminations révèlent une protection contre les abus sexuels : 

harcèlement sexuel, mise en péril des mineurs, proxénétisme comme atteinte à la dignité et 

non plus aux bonnes mœurs, etc. L’idée est donc de protéger les personnes vulnérables plus 

que d’interdire un comportement considéré comme étant « choquant ». Finalement, le 

« comportement moyen » si difficile à déterminer s’efface au profit d’une protection de la 

liberté de chacun d’agir comme il l’entend, à la seule condition de ne pas nuire à autrui.  

 

 

§2. Le cadre restreint de l’ordre public immatériel dans la jurisprudence 

administrative et constitutionnelle 

 

 

268. Comme le législateur, la police administrative peut adopter des mesures de restriction 

de liberté. C’est d’ailleurs la jurisprudence administrative qui a érigé la moralité publique en 

composante immatérielle de l’ordre public. Toutefois, les décisions n’admettent la validité des 

mesures de police administrative que sous certaines conditions (A). Il en ressort que la 

moralité publique ne peut justifier l’adoption d’interdictions générales. Cette affirmation 

pourrait être nuancée eu égard aux décisions – administratives, mais également 

constitutionnelles – qui ont été présentées, dans la genèse de la loi de 2010, comme justifiant 

l’adoption d’une interdiction générale sur le fondement de l’ordre public. Il convient donc de 

s’interroger sur le contenu de ces décisions (B).  

 

A. La condition des circonstances locales  

 

269. Les trois composantes de l’ordre public matériel et extérieur – la sécurité, la salubrité 

et la tranquillité publiques – n’ont parfois pas suffi au pouvoir réglementaire pour limiter 

                                                
475 Ibid., p. 49.  



 138 

l’exercice d’une liberté. Dans certains cas, la jurisprudence administrative a admis des 

interdictions pour d’autres motifs, immatériels476. Comme en droit pénal, la dimension 

immatérielle de l’ordre public telle qu’envisagée dans la jurisprudence administrative renvoie 

au champ sémantique de la morale. Et, que la mesure de restriction de liberté soit justifiée par 

la moralité publique (1) ou par les différentes notions qui s’y rapportent (2), elles ne sont 

admises par le Conseil d’État qu’en présence de circonstances locales particulières.  

 

1. La moralité publique comme fondement d’une mesure de police administrative  

 

270. La jurisprudence relative aux mesures de restrictions des libertés fondées sur la 

notion de moralité publique est assez ancienne. Les conditions ont été posées au fur et à 

mesure, et la jurisprudence a été initiée notamment par un arrêt du 7 novembre 1924, Club 

indépendant sportif châlonnais477, dans lequel le Conseil d’État valide la légalité d’un arrêté 

municipal interdisant les combats de boxe car « contraires à l’hygiène morale » (cons. 4)478. 

Dans l’arrêt du Conseil d’État, 13 février 1953, De Ternay, les notions de « moralité » et de 

« bon ordre » apparaissent explicitement pour réglementer les spectacles forains : le maire ne 

peut user de son pouvoir de réglementer de tels spectacles « que dans l’intérêt du bon ordre, 

de la moralité et de la sûreté publiques » (cons. 2). L’arrêté municipal est donc annulé. Dans 

le même sens, l’arrêt du Conseil d’État, du 30 septembre 1960, Jauffret, évoque explicitement 

la notion de « moralité publique » : il est possible de prescrire la fermeture de lieux de 

débauche portant atteinte à la moralité publique.  

La jurisprudence envisage ainsi ces différents cas en évoquant la notion de moralité seule 

ou, souvent, aux côtés d’autres notions.  

271. C’est avec l’arrêt du Conseil d’État du 18 décembre 1959, Société les Films 

Lutétia479, que la Haute juridiction intègre la moralité publique comme composante de l’ordre 

public. En l’espèce, le film litigieux avait obtenu le visa d’exploitation nécessaire à sa 

                                                
476 Selon les termes du Professeur Bonnet, « la vie en société exige bel et bien le respect de certaines règles 
morales qui se traduit par un certain ordre moral. Cet ordre moral, si l’on veut bien en ôter la connotation 
négative, entre dans le champ de la police administrative générale », BONNET Baptiste, « L’ordre public en 
France : de l’ordre matériel et extérieur à l’ordre public immatériel. Tentative de définition d’une notion 
insaisissable », art. cit., p. 131.  
477 CE, 7 novembre 1924, Club indépendant sportif châlonnais, n° 78468.  
478 Le maire s’est fondé sur le « caractère brutal et parfois sauvage » de ces combats, cons. 4.  
479 CE, Sect., 18 décembre 1959, Société les Films Lutétia, n° 36385, 36428. 



 139 

projection sur le territoire français de la part du ministre de l’Intérieur en vertu de son pouvoir 

de police spéciale. L’arrêté municipal avait vocation à interdire la projection du film sur le 

territoire de la commune480. Selon les termes du Conseil d’État, « un maire, responsable du 

maintien de l’ordre dans sa commune, peut donc interdire sur le territoire de celle-ci la 

représentation d’un film (…) dont la projection est susceptible d’entraîner des troubles sérieux 

ou d’être, à raison du caractère immoral dudit film et de circonstances locales, préjudiciable à 

l’ordre public » (cons. 2).  

Ce considérant explique donc la règle en matière de restriction de libertés en distinguant 

deux possibilités : s’il y a un risque de « troubles sérieux », ce qui renvoie à la conception 

traditionnelle de l’ordre public ; ou si le film revêt un « caractère immoral », ce qui renvoie à 

une conception immatérielle de l’ordre public. Dans ce dernier cas, la condition est claire : des 

circonstances locales particulières doivent justifier la mesure.  

272. Si cette jurisprudence a pu être critiquée, en ce qu’elle paraît « conférer un pouvoir 

quasi-discrétionnaire d’interdiction des films aux maires dans leur commune »481, la 

jurisprudence ultérieure révèle que, les conditions étant fixées, le pouvoir confié aux maires 

peut difficilement conduire à la promotion d’un ordre moral. Il convient par ailleurs de 

préciser que, quasi systématiquement, ce type de décision vise à protéger les personnes 

vulnérables (les mineurs concernant certains types de films notamment).  

 

273. Ces deux possibilités exposées par le Conseil d’État – troubles matériels sérieux ou 

caractère immoral du film en cas de circonstances locales particulières – se retrouvent selon 

les mêmes termes dans l’arrêt du Conseil d’État, 19 avril 1963, Ville de Salon-de-Provence.  

Concernant l’exigence de circonstances particulières, elles peuvent se traduire par des 

protestations, comme en l’espèce, mais également par une composition particulière de la 

population (établissements scolaires, etc.). En l’absence de telles circonstances, une mesure de 

restriction de liberté est annulée. Toujours en matière cinématographique, les conditions de 

circonstances locales ont été confirmées par une décision du Conseil d’État du 26 juillet 1985, 

Le pull-over Rouge482, qui reprend une formulation similaire (cons. 1). Dans cet arrêt, la 

                                                
480 Il y a donc un concours de police : police spéciale et police générale du maire, qui ne peut qu’aggraver la 
mesure de police spéciale en cas de circonstances locales.  
481 TIFINE Pierre, « La police administrative », 2014, v.  http://www.revuegeneraledudroit.eu/  
482 CE, 2/6 SSR, 26 juillet 1985, Le pull-over Rouge, n° 43468.  



 140 

Haute juridiction administrative confirme l’annulation par le Tribunal administratif de l’arrêté 

municipal d’interdiction. 

 

274. D’autres domaines peuvent également relever de cette dimension immatérielle de 

l’ordre public. Dans l’arrêt du Conseil d’État, 8 décembre 1997, Commune d’Arcueil483, la 

Haute juridiction administrative annule un arrêté municipal relatif à l’interdiction sur le 

territoire d’une commune d’un affichage publicitaire en faveur de « messageries roses ». 

Comme dans les autres arrêts, le Conseil d’État vérifie l’existence de troubles matériels à 

l’ordre public. Pour ce qui est du fondement tiré du caractère immoral de l’affichage, 

l’absence de circonstances locales particulières rend l’interdiction irrégulière : « qu'il ne 

ressort pas des pièces du dossier que cet affichage ait été susceptible de provoquer dans cette 

commune des troubles matériels sérieux ; qu'en l'absence de circonstances locales 

particulières, qui ne ressortent pas du dossier, le caractère immoral desdites messageries, à le 

supposer établi, ne peut fonder légalement une interdiction de toute publicité en leur 

faveur »484 (cons. 1).  

275. Ces différentes décisions relèvent toutes du champ sémantique de la morale, elles 

renvoient à ce qui est acceptable ou non en société. L’étendue de ces considérations est 

toutefois limitée, dans la mesure où le juge administratif exige l’existence de circonstances 

particulières (une ville conservatrice, la proximité d’une école, …).  

 

2. Les différentes formes lexicales de la moralité publique  

 

276. La dimension immatérielle de l’ordre public n’apparaît pas toujours explicitement 

dans la jurisprudence administrative. Elle se constate à travers le caractère abstrait des notions 

qui justifient certaines limitations de liberté. Si la notion de moralité publique n’est pas 

toujours mobilisée, il n’en demeure pas moins que plusieurs jurisprudences s’inscrivent 

clairement dans cette perspective, et sont donc soumises aux mêmes conditions. 

277. Un arrêt très ancien, du Conseil d’État, 4 juillet 1924, Beaugé, se réfère ainsi à la 

notion de « décence » et de « bon ordre » sur les voies et lieux publics que le maire doit 

                                                
483 CE, 2/6 SSR, 8 décembre 1997, Commune d’Arcueil, n° 171134. 
484 La notion de dignité est également mobilisée pour justifier l’arrêté, mais le Conseil d’État ne la retient pas.  



 141 

protéger. Au nom de la décence, le maire interdit aux baigneurs de se déshabiller sur les 

plages et de circuler en maillot de bain sur les voies publiques485.  

Une notion spécifique apparaît à l’occasion d’un arrêt du Conseil d’État du 9 mai 1990486 

relatif à une demande d’annulation du visa d’exploitation délivré au film « La dernière 

tentation du Christ ». En l’espèce, « M. X. soutient que la projection de ce film pourrait 

troubler l’ordre public et apporter un trouble grave à la conscience des chrétiens » (cons. 4) ; 

raisonnement qui n’a pas été retenu par le Conseil d’État.  

 

278. Dans un autre arrêt, la notion de moralité n’apparaît pas mais l’existence de 

circonstances locales est posée comme une condition. Dans l’arrêt du Conseil d’État du 11 

mai 1977487, le Conseil d’État confirme une annulation d’un maire motivée par le caractère 

préjudiciable à l’ordre public « que la décision du maire de Lyon a été motivée par le 

caractère préjudiciable à l'ordre public de la pose de deux enseignes lumineuses sur un ‘sex 

shop’ situé à proximité immédiate du mémorial de la résistance ; qu'il ressort des pièces 

versées au dossier que les circonstances locales invoquées par le maire de Lyon étaient de 

nature à justifier légalement cette décision qui ne porte aucune atteinte illégale à la liberté du 

commerce et de l'industrie ». En l’espèce, la justification s’inscrit dans la dimension 

immatérielle de l’ordre public puisqu’en l’absence de troubles matériels à l’ordre public, le 

Conseil d’État vérifie l’existence de circonstances locales. Celles-ci tiennent à la particularité 

du lieu, symbolique, que le maire a vocation à protéger.  

 

279. Il s’agit de la même logique dans l’arrêt du Conseil d’État, 28 juillet 1993, 

Association « Laissez-les vivre SOS futures mères »488, dans lequel ni les notions de morale ni 

celle de circonstances locales ne sont mentionnées : « Considérant qu'il appartient au maire, 

dans l'exercice de ses pouvoirs de police, même en l'absence de menaces de troubles à l'ordre 

public, d'interdire l'apposition, sur le monument aux morts de la commune, d'emblèmes de 

nature à enlever à ce monument son véritable caractère ; que le dépôt de gerbe litigieux, qui 

était sans rapport avec les événements commémorés par le monument aux morts, était de 

                                                
485 CE 4 juillet 1924, Beauge : « il appartient au maire de prescrire des mesures nécessaires en vue d’assurer le 
maintien du bon ordre et de la décence (…) dans les lieux publics », qu’il est possible de rapprocher de Crim, 1 
juillet 1931 : le respect de la décence et des mœurs dans les lieux publics est l’une des garanties du bon ordre.  
486 CE, 5/3 SSR, 9 mai 1990, n° 101892.  
487 CE, 1/4 SSR, 11 mai 1977, n° 01567.  
488 CE, 5/3 SSR, 28 juillet 1993, Association « Laissez-les vivre SOS futures mères », n° 107990.  



 142 

nature à enlever audit monument son véritable caractère » (cons. 2). Il semble donc que ce 

soit également la dimension immatérielle de l’ordre public qui motive ici la décision du 

Conseil d’État. Ces jurisprudences relatives aux lieux spécifiques qu’il revient aux maires de 

protéger renvoient aux notions de décence.  

 

280. Dans l’arrêt Conseil d’État, 8 juin 2005, Commune de Houilles489, la notion de 

circonstances locales est également invoquée sans mentionner la référence à la morale. La 

mesure est en l’espèce justifiée d’une part par l’ordre public matériel (la tranquillité) et 

d’autre part par les circonstances locales (en l’espèce, des pétitions)490.  

 

281. Il ressort de ces différents exemples que les circonstances locales constituent une 

condition nécessaire pour justifier une mesure de police prise sur le fondement de la moralité 

publique, que cette notion soit explicitement invoquée ou non. Ainsi, « en conclusion sur la 

place de la morale dans la définition de l’ordre public, on conviendra que, sans nul doute, la 

morale fait partie de l’ordre public mais que son champ bien que divers est fortement encadré 

ici par l’absence de circonstances locales et là par la disproportion ou l’inadéquation de la 

mesure prise sur le fondement de la moralité publique (…). Si l’ordre public contient en son 

sein une parcelle d’ordre moral, cette parcelle est donc très limitée, très encadrée et elle ne 

vise pas à instaurer une police des esprits et ce, bien qu’elle conduise nécessairement à limiter 

l’exercice des libertés »491.  

 

B. L’impossibilité de recourir à l’ordre public immatériel pour justifier une interdiction 

générale  

 

282. Pour justifier l’interdiction générale posée en 2010, le Gouvernement et certains 

parlementaires se sont appuyés sur deux types de jurisprudences : la jurisprudence du Conseil 

                                                
489 CE, juge des référés, 8 juin 2005, Commune de Houilles, n° 281084.  
490 Dans l’arrêt CE, Ass., 30 juin 2000, Association promouvoir, n° 216130, les deux notions ne sont pas 
mentionnées, mais le juge annule la décision accordant un visa d’exploitation à un film controversé sur le plan 
« moral » sans se référer à la moralité publique, mais « l’on voit bien que cette dernière est pourtant à l’origine 
de la décision » BONNET Baptiste, « L’ordre public en France : de l’ordre matériel et extérieur à l’ordre public 
immatériel. Tentative de définition d’une notion insaisissable », art. cit., p. 133-134.  
491 Ibid., p. 135.  



 143 

d’État, Commune de Morsang-sur-Orge, intégrant le principe de dignité à l’ordre public 

immatériel (1) ; et deux jurisprudences du Conseil constitutionnel, relatives à la polygamie et 

à l’inceste, présentées en 2010 comme reconnaissant implicitement l’ordre public immatériel 

et justifiant ainsi une interdiction générale (2). Il convient donc de mettre ces différentes 

décisions en perspective avec l’interdiction adoptée le 11 octobre 2010.  

 

1. La dignité comme composante de l’ordre public immatériel  

 

283. Si le principe de dignité a été étudié précédemment, il convient de rappeler qu’il a été 

consacré, par la jurisprudence administrative, comme composante de l’ordre public 

immatériel. Précisément, face aux spectacles de « lancer de nain » importés d’Australie, 

plusieurs maires ont utilisé leurs pouvoirs de police administrative générale pour adopter des 

mesures d’interdictions générales et absolues de ces spectacles dans leur commune. Les 

tribunaux administratifs ont censuré ces interdictions mais le Conseil d’État, par les arrêts 

Ville d’Aix-en-Provence et Commune de Morsang-sur-Orge, du 27 octobre 1995, a estimé au 

contraire que cette attraction « port[ait] atteinte à la dignité de la personne humaine » (cons. 

3).  

284. Ce faisant, non seulement le principe de dignité est admis pour justifier une mesure 

de restriction de liberté, mais cela implique également de ne plus faire des « conditions 

locales particulières » un préalable à cette restriction. En effet, le principe de dignité étant un 

principe absolu, il n’aurait pas été possible de conditionner sa protection à l’existence de 

circonstances particulières. C’est sur la base de ce raisonnement que le législateur, en 2010, 

justifie le périmètre général de l’interdiction. Or, deux éléments permettent de nuancer 

fortement cette position.  

285. D’une part, il semble inadéquat de justifier l’adoption d’une loi pénale par un 

raisonnement qui relève de la jurisprudence administrative. En effet, le développement 

proposé dans ces deux arrêts concerne l’édiction de mesures réglementaires, à un moment 

donné, dans un contexte donné. En d’autres termes, aucun point de similarité ne peut être 

relevé entre ces deux arrêts et la loi du 11 octobre 2010 : ni la nature (réglementaire) de la 

mesure, ni a fortiori, l’autorité compétente (police administrative).  

286. D’autre part, cette jurisprudence recèle un caractère exceptionnel. Deux paramètres 

complémentaires permettent de s’en rendre compte.  



 144 

D’un côté, si le terme de dignité est invoqué, il n’en demeure pas moins que cette 

jurisprudence s’inscrit en réalité dans le registre de la morale492. Les conclusions du 

commissaire du gouvernement Frydman le confirment : l’enjeu de la décision « est 

précisément ici de sauvegarder l'exigence morale particulièrement solennelle que constitue le 

respect de la dignité de la personne humaine »493. Se pose naturellement une question : pour 

quelles raisons la Haute juridiction administrative ne se réfère-t-elle pas explicitement à la 

« morale » ? Monsieur Gilles Lebreton494 évoque plusieurs raisons : l’influence croissante des 

organes institués par la Convention européenne et le traité fondateur de la Communauté 

économique européenne qui affirment protéger la dignité humaine, les problèmes de 

bioéthique qui ont amené le Conseil d’État à dégager des « principes déontologiques 

fondamentaux relatifs au respect de la personne humaine », la décision du Conseil 

constitutionnel, 27 juillet 1994495 qui reconnaît la dignité, et « on songe enfin au discrédit de 

l’expression ‘moralité publique’, devenue suspecte de traduire l’attachement de ses 

utilisateurs à une conception rigoriste et dépassée de la morale »496.  

D’un autre côté, l’absence de la condition relative à l’existence de circonstances locales 

particulières conduit à penser que cette jurisprudence se fonde sur une « morale » qui n’est 

pas celle connue du droit positif. Monsieur Gilles Lebreton présente deux éventuelles raisons 

justifiant l’émancipation de la police municipale par rapport aux circonstances locales : la 

première possibilité est de se demander comment « la presse nationale et régionale s’est en 

effet émue de l’importation des spectacles de ‘lancer de nain’ en France, et a critiqué, de 

concert avec la doctrine, leur légalisation » ; dans ce cadre, le Conseil d’État en aurait déduit 

une « hostilité de la conscience collective des Français à de tels spectacles », ce qui l’aurait 

conduit à la prise en compte de « la conscience collective nationale de préférence à la 

conscience collective locale »497. Si cette possibilité est envisageable, il demeure difficile de 

mesurer la conscience collective des Français. Monsieur Gilles Lebreton avance donc l’idée 
                                                
492 L’incompatibilité de l’attraction du « lancer de nain » avec le principe de dignité de la personne humaine 
semble résulter de son caractère immoral ; « ce qui nous conduit à considérer qu’en réalité la dignité humaine 
n’est qu’une sous-composante de la composante morale de l’ordre public dont elle est partie intégrante, comme 
elle l’était d’ailleurs dans l’arrêt Club indépendant sportif Châlonnais », BONNET Baptiste, « L’ordre public en 
France : de l’ordre matériel et extérieur à l’ordre public immatériel. Tentative de définition d’une notion 
insaisissable », art. cit., p. 134.  
493 FRYDMAN Patrick, « Conclusions sous CE, Ass., 27 oct. 1995, Commune de Morsang-sur-Orge, Ville 
d’Aix-en-Provence », RFDA 1995, p. 1204.   
494 LEBRETON Gilles, « Ordre public, ordre moral et lancer de nain », D. 1996, p. 177.   
495 CC, décision n° 94-343/344 DC, du 27 juillet 1994, Loi relative au respect du corps humain et loi relative au 
don et à l'utilisation des éléments et produits du corps humain, à l'assistance médicale à la procréation et au 
diagnostic prénatal. 
496 LEBRETON	Gilles,	«	Ordre	public,	ordre	moral	et	lancer	de	nain	»,	art.	cit.,	p.	177. 
497 Ibid.  



 145 

de « la tentation de l’ordre moral » : « on parle d’‘ordre moral’ lorsque les autorités de police 

utilisent leurs prérogatives non plus pour faire respecter la moralité publique, mais pour 

imposer à la société leurs propres conceptions morales. Il ne faut donc pas confondre les deux 

notions : alors que l’ordre moral vient d’en haut et opprime les consciences, la moralité 

publique vient d’en bas et constitue un facteur de paix sociale »498. 

La condition des circonstances locales, ainsi que la condition relative à la proportionnalité 

de la sanction, constituent justement un frein à l’ordre moral. Selon lui, ainsi, ce n’est pas la 

conscience collective qui a servi de fondement au Conseil d’État puisqu’il dit que « par son 

objet même, ce spectacle porte atteinte à la dignité de la personne humaine ». Cela fait 

« songer, par son caractère général et absolu, à la manifestation brutale d’un code de morale 

singulièrement oppressif »499.  

287. Ces arrêts semblent donc se rattacher à la « Morale », qui « connote l’absolu, 

l’objectivité »500, bien plus qu’à la moralité publique, qui renvoie à une morale sociale, à la 

« sensibilité d’une collectivité particulière »501 située dans le temps et dans l’espace.   

288. C’est la raison pour laquelle cette jurisprudence peut être appréhendée comme une 

jurisprudence d’exception, la justification sur le terrain de la dignité n’ayant jamais permis, 

par la suite, de valider des mesures de restriction502. Ainsi, bien qu’elle traduise une forme 

d’ordre public moral et bien qu’elle permette en l’espèce une interdiction sur le territoire de la 

commune sans exigence de circonstances locales, cette décision peut difficilement être 

mobilisée pour justifier l’interdiction législative de la dissimulation du visage dans l’espace 

public.  

 

 

 

                                                
498 Ibid. (souligné par nous).  
499 Ibid.  
500 LOCHAK Danièle, « Le droit à l’épreuve des bonnes mœurs. Puissance et impuissance de la norme 
juridique », in CHEVALLIER Jacques (dir.), Les bonnes mœurs, Paris, PUF, 1994, p. 44.  
501 Ibid., p. 44. 
502 Plusieurs décisions ultérieures invoquent le principe de dignité pour justifier des restrictions de liberté (par 
exemple CE, Ord., juge des référés, 5 janvier 2007, Min. de l’Intérieur c. Association ‘Solidarité des français, 
n° 300311 ou CE, Ord., juge des référés, 9 janvier 2014, Ministre de l’intérieur c/ Société Les Productions de la 
Plume et M. Dieudonné M’Bala M’Bala, n° 374508), mais elles concernent des domaines particuliers et se 
rapportent à des faits dans lesquels une personne tierce était heurtée par la mesure où le comportement litigueux : 
la dignité de la personne privée du secours proposé en raison de ses convictions, dans l’affaire de la « soupe au 
cochon », ou les personnes visées par les propos de Dieudonné, respectivement.  



 146 

2. Jurisprudence constitutionnelle : un ordre public immatériel implicite ? 

 

289. Si l’ordre public immatériel est une construction de la jurisprudence administrative, il 

convient de se demander si, comme le suggère Madame Michèle Alliot-Marie lors de la 

présentation du projet de loi en 2010, la jurisprudence constitutionnelle le reconnaît 

implicitement. Cette reconnaissance justifierait le recours à une interdiction générale503. Il 

convient donc de s’intéresser aux décisions invoquées en ce sens.  

290. Dans la genèse de la loi du 11 octobre 2010, la jurisprudence constitutionnelle a été 

mobilisée pour justifier le recours à l’interdiction générale. Deux décisions ont été 

mentionnées en ce sens : la décision du 13 août 1993 sur la loi relative à l’immigration et aux 

conditions d’entrée, d’accueil et de séjour des étrangers en France504 et celle du 9 novembre 

1999 sur la loi relative au Pacte civil de solidarité (PACS)505. Ces deux décisions offriraient 

une assise juridique à une nouvelle approche de l’ordre public immatériel, et permettraient 

l’adoption d’une interdiction générale.  

291. La première décision a été présentée, en 2010, comme une interdiction de la 

polygamie en raison de l’atteinte qu’elle porte à l’ordre public immatériel. Avant de préciser 

les termes de cette décision, il convient de souligner que les dispositions de la loi déférée 

devant le Conseil constitutionnel sont très nombreuses et portent sur différents sujets relatifs à 

l’immigration et aux conditions d’entrée, d’accueil et de séjour des étrangers en France. Sur 

les 134 considérants de ladite décision, cinq font référence à la polygamie. Il serait donc 

erroné d’affirmer que l’objet de cette loi est d’instaurer une interdiction générale et absolue de 

la polygamie, qui n’en constitue qu’une partie.  

292. L’un des considérants de la décision du Conseil constitutionnel concerne l’article 9 

de la loi, qui interdit la délivrance de la carte de résident à tout ressortissant étranger qui vit en 

état de polygamie ainsi qu’à ses conjoints. Les députés auteurs de la saisine « font valoir que 

cet article méconnaît le rôle de l'autorité judiciaire pour assurer le respect de la liberté 

individuelle et qu'il porte atteinte au principe d'égalité, en ce que cette disposition ne frappe 

que les étrangers et qu'elle traite différemment les enfants d'un même père quant à leur droit à 
                                                
503 C’est la position de Madame Michèle Alliot-Marie, c’est également la position adoptée dans le rapport 
FRANCE. SENAT, Rapport n° 699 de M. François-Noël Buffet, 8 sept. 2010, op. cit., qui exclut la jurisprudence 
administrative mais se réfère aux jurisprudences constitutionnelles (relatives à la polygamie et à l’inceste) pour 
expliquer que cette approche de l’ordre public immatériel n’est pas inédite et lui offir une assise juridique.  
504 CC, décision n° 93-325 DC, du 13 août 1993, Loi relative à la maîtrise de l'immigration et aux conditions 
d'entrée, d'accueil et de séjour des étrangers en France.  
505 CC, décision n° 99-419 DC, du 9 novembre 1999, Loi relative au Pacte civil de solidarité. 



 147 

vivre dans le même pays que celui-ci » (cons. 30). Le Conseil constitutionnel explique 

clairement que l’obtention d’une carte de résident ne pouvant concerner qu’une personne 

étrangère, le principe d’égalité ne peut être invoqué.  

Par ailleurs, le Conseil estime que «  la disposition contestée doit être entendue comme 

n'étant applicable qu'aux étrangers qui vivent en France en état de polygamie ; que sous 

réserve de cette interprétation, le législateur en prenant cette disposition en vue de l'objectif 

d'intérêt public qu'il s'est assigné, n'a pas méconnu de principe ni de règle à valeur 

constitutionnelle ».  

293. Cette disposition concerne donc la délivrance d’une carte de résident à une personne 

étrangère. L’état de bigamie étant interdit en France, le fait de ne pas accorder une carte de 

résident à une personne étrangère en état de polygamie semble être une mesure adéquate – 

une situation contraire pouvant par ailleurs avoir des implications à plusieurs niveaux : 

l’administration, l’état civil, etc. En outre, le Conseil valide la disposition non pas sur le 

fondement de l’ordre public, mais en raison de « l’objectif d’intérêt public », les deux notions 

ne renvoyant pas tout à fait au même contenu.  

 

294. L’autre disposition appréciée par le Conseil constitutionnel concerne le droit au 

regroupement familial : « l'article 30 fixe des limitations au bénéfice du regroupement 

familial s'agissant des étrangers polygames et prévoit le retrait du titre de séjour de ceux-ci 

lorsqu'ils ont fait venir auprès d'eux plus d'un conjoint ou des enfants autres que ceux du 

premier conjoint ou d'un autre conjoint décédé ou déchu de ses droits parentaux » (cons. 67). 

Pour déclarer cette disposition conforme à la Constitution, le Conseil ne se réfère pas à 

l’ordre public immatériel mais aux « conditions d’une vie familiale normale [qui] sont celles 

qui prévalent en France, pays d’accueil, lesquelles excluent la polygamie ; que dès lors les 

restrictions apportées par la loi au regroupement familial des polygames et les sanctions dont 

celles-ci sont assorties ne sont pas contraires à la Constitution » (cons. 77).  

295. Sur ce dernier considérant, effectivement, les termes de « vie familiale normale » 

pourraient être rapprochés d’un certain « comportement moyen » que la notion d’ordre public 

immatériel peut caractériser. Si cette interprétation est envisageable, il convient toutefois d’y 

apporter deux nuances essentielles.  

D’une part, le recours à ces termes n’a pas pour effet de restreindre l’exercice d’une 

liberté fondamentale de façon générale et absolue. La restriction concerne une disposition 



 148 

spécifique, relative au regroupement familial. Cela renvoie à un régime juridique qui concerne 

les non-nationaux – le Conseil le précise – et a donc vocation à permettre une cohérence entre 

la situation juridique des personnes concernées et l’ordre juridique français. 

D’autre part, cette disposition peut être interprétée par le prisme du rapport à la morale 

sexuelle. En effet, cette restriction apportée à certains étrangers en situation de polygamie 

peut se comprendre par la distinction entre la morale sexuelle traditionnelle, qui a 

nécessairement des conséquences sur le cadre du mariage et les structures familiales, et un 

autre système de valeurs en vertu duquel l’homme peut sortir du cadre du mariage monogame.  

296. En d’autres termes, cette disposition reflète une forme de morale sociale bien établie, 

et ne justifie aucunement une loi pénale.  

 

297. Le même raisonnement peut être proposé concernant la décision du Conseil 

constitutionnel relative à l’inceste : il ne s’agit pas d’une prohibition générale et absolue des 

relations incestueuses mais de dispositions spécifiques à certaines situations.  

298. Dans cette décision du 9 novembre 1999, la disposition législative prévoyait « des 

causes de nullité du pacte qui, soit reprennent les empêchements à mariage visant à prévenir 

l’inceste, soit évitent une violation de l’obligation de fidélité découlant du mariage » (cons. 

26). Le Conseil déclare cette disposition conforme à la Constitution : le législateur a pu 

interdire la conclusion d’un Pacte civil de solidarité (PACS) « sous peine de nullité absolue, 

entre des personnes entre lesquelles existe l’un des liens de parenté ou d’alliance (…) », « afin 

de prendre en compte l’intérêt général tenant à la prohibition de l’inceste » (cons. 55). 

Le Considérant 74 de la décision se réfère en revanche explicitement à l’ordre public : les 

règles d’enregistrement des PACS ont vocation « à assurer le respect des règles d’ordre public 

régissant le droit des personnes, au nombre desquelles figure, en particulier, la prohibition de 

l’inceste ».  

299. Deux éléments peuvent être observés : d’une part, le Conseil précise qu’il s’agit de 

l’ordre public tel que conçu en droit civil. Comme étudié précédemment, il y a eu une 

libéralisation des règles en la matière avec la suppression de la référence aux bonnes mœurs 

dans beaucoup de dispositions. Il n’en demeure pas moins que l’idée d’un socle moral 

minimum - qui est commun à la majorité des individus vivant en France - perdure et se 

confond avec la notion d’ordre public : il n’est pas possible de conclure un contrat de mariage 

ou de PACS avec un membre de sa famille – afin, sans doute, d’éviter les filiations 



 149 

incestueuses. Mais cela relève du droit civil, et ne peut donc constituer un prétexte ou un 

exemple pour l’adoption d’une loi pénale d’interdiction générale. D’autre part, cela touche 

également à la morale sexuelle, laquelle a nécessairement des conséquences sur les structures 

familiales.  

 

* * * 

 

300. Les manifestations de l’ordre public immatériel en droit positif sont dispersées : 

d’une part, elles apparaissent dans des lois comme dans des mesures de police administrative ; 

d’autre part, elles se traduisent par des notions différentes – bonnes mœurs, moralité publique, 

décence, … - qui, parce qu’insaisissables, ne relèvent pas d’un cadre juridique clair et précis. 

Néanmoins, l’absence d’éléments constitutifs explicites de l’ordre public immatériel ne 

signifie pas qu’il existe une anarchie normative en la matière, qui permettrait aux autorités 

d’abuser de leur pouvoir d’appréciation de ce qui est ou non immoral. Deux paramètres 

circonscrivent, d’une certaine façon, l’étendue de l’ordre public immatériel.  

301. En premier lieu, et c’est ce qui explique que la majeure partie des restrictions de 

liberté justifiées par des considérations morales relevées en droit positif soient relativement 

anciennes, la France est un État de droit libéral. En conformité avec les multiples conventions 

ou traités internationaux ratifiés par la France, le droit français s’inscrit dans l’impulsion 

libérale qui caractérise l’époque contemporaine, notamment dans les sociétés européennes. 

Les atteintes aux droits et libertés doivent être justifiées au regard de critères objectifs, et 

répondre à des conditions de nécessité et de proportionnalité. Du reste, c’est ce qui explique 

que, en dehors des incriminations législatives anciennes et abrogées, comme l’outrage public 

à la pudeur par exemple, les restrictions de liberté justifiées par des considérations morales 

sont rarement des interdictions générales et absolues. Dans le même sens, et en dépit des 

éléments contredisant parfois cet état du droit dans la genèse de la loi de 2010, les 

comportements individuels comme la polygamie ou l’inceste « de fait »506 ne sont pas 

proscrits. Les jurisprudences du Conseil constitutionnel relatives à la polygamie et à l’inceste 

ne concernent aucunement des interdictions générales et absolues, mais des dispositions 

                                                
506 « (…) considérer que la polygamie ‘effective’ est seule de nature à dénoter un défaut d’assimilation, et non 
pas la seule polygamie de principe (autorisée par le statut personnel), démontre le caractère libéral de la 
jurisprudence administrative », VALLAR Christian, « Le radicalisme religieux et le refus fondé d’acquisition de 
la nationalité », Dalloz 2009, p. 345.  



 150 

juridiques spécifiques au droit des étrangers507, pour l’une, et à la matière contractuelle508, 

pour l’autre.  

302. En second lieu, les restrictions de liberté relevées se rapportent souvent, de près 

ou de loin, à la morale sexuelle. Bien que celle-ci puise certainement ses origines dans une 

morale religieuse, historique, au sein de laquelle les relations hommes-femmes, le rapport aux 

mœurs ou la nudité du corps font l’objet de prescriptions diverses, ce n’est pas sous cet angle 

que les mesures de restriction de liberté adoptées par l’État s’inscrivent. Elles ne se justifient 

pas par la protection d’une quelconque morale objective ou transcendante, mais plutôt par la 

protection des « mœurs courantes les plus répandues car considérées comme dignes 

d’approbation au regard de la morale sociale qui est la conception du bien et du mal définie 

par un groupe social dominant et partagée par la majeure partie de la société »509. Ces 

conditions sont « vitales pour la société »510, non pas parce qu’elles reflètent le comportement 

moyen, normal des individus vivant en société, mais plutôt parce qu’un comportement 

s’éloignant trop de ce qui « se fait » ou « ne se fait pas » en société est susceptible de créer 

des troubles à la vie pacifique en société.  

303. Le Professeur Michel van de Kerchove a bien mis en exergue les difficultés, pour 

une autorité, à déterminer les comportements sociaux contrevenant à des considérations 

morales. Ce sont certainement ces difficultés, ainsi que la libéralisation des mœurs et la 

promotion de la liberté individuelle qui ont participé de la régression des incriminations 

justifiées par des considérations morales, et de la coexistence pacifique d’une diversité de 

valeurs et de comportements.  

 

 

 

 

                                                
507 Idem dans le contentieux de la nationalité : les comportements individuels peuvent être pris en compte pour 
accorder ou non la nationalité française, mais ceux-ci ne font pas pour autant l’objet d’une interdiction générale 
et absolue, v. §410 et s. infra.  
508 La seule prohibition pénale relative à l’inceste concerne les relations sexuelles entre une personne mineure et 
une personne majeure. Dans le Code pénal, cette interdiction s’inscrit dans un objectif de protection des 
personnes vulnérables, les enfants, qui peuvent être soumis à la pression d’un parent.  
509 VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public : étude de droit comparé interne, Paris, PUF, 2001, op. 
cit., p. 396 (elle définit notamment la « moralité publique »).  
510 Ibid. 



 151 

 

SECTION 2. L’AJUSTEMENT INDISPENSABLE DE L’ORDRE PUBLIC 

IMMATERIEL POUR PARVENIR A L’INTERDICTION DU 11 OCTOBRE 

2010 : LES NOUVEAUX LEXIQUES DE L’ORDRE PUBLIC IMMATERIEL 

 

 

304. Au regard de l’affaiblissement de l’ordre public immatériel en droit positif, la 

genèse de la loi du 11 octobre 2010 revêt un intérêt certain. En effet, cette loi a pour objet de 

limiter un comportement individuel qui ne porte pas atteinte aux droits et libertés d’autrui, elle 

instaure une interdiction générale et absolue, et elle est justifiée par la protection de l’ordre 

public immatériel. Dès lors, deux questions se posent. Quel est le contenu de cet ordre public 

immatériel, qui de toute évidence n’entretient pas de rapport particulier à la morale sexuelle ? 

De quelle « morale » relève-t-il : d’une morale sociale, qui se rapporte à la conception du bien 

et du mal de la majeure partie de la collectivité, ou d’une morale objective et transcendante, 

qui s’impose par le haut ?  

305. Il apparaît que l’ordre public immatériel, tel que mobilisé dans le processus 

d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010, mêle inextricablement ces deux versants de la 

morale.  

306. Il est néanmoins possible de distinguer, à partir des éléments relevés dans les 

corpus de ce processus, deux types de lexiques pour qualifier cette dimension immatérielle de 

l’ordre public. D’une part, la dissimulation du visage dans l’espace public doit être interdite 

parce qu’elle porte atteinte à l’ordre public social, ou sociétal, en vertu duquel le visage a une 

place centrale dans la vie en société (§1). D’autre part, cet argumentaire est confondu avec 

d’autres considérations, qui justifient l’interdiction de la dissimulation du visage, et plus 

spécifiquement du voile intégral, par la protection de ce qu’il est possible de qualifier d’ordre 

public républicain (§2).  

 

 

 



 152 

 

§1. La construction de l’ordre public sociétal 

 

 

307. Les notions d’ordre public « social » ou « sociétal » n’apparaissent pas toujours 

explicitement dans le corpus de la genèse de la loi du 11 octobre 2010. Néanmoins, l’analyse 

des rapports parlementaires en révèle des éléments de contenu.  

 

D’une part, ceux-ci sont, le plus souvent, tirés de la « conception renouvelée »511 de 

l’ordre public immatériel que le Conseil d’État propose dans son Étude de mars 2010. Bien 

que le Conseil d’État ne se réfère pas à la notion d’ « ordre public sociétal », la définition 

qu’il donne de l’ordre public immatériel s’en rapproche : « l’ordre public répond à un socle 

minimal d’exigences réciproques et de garanties essentielles de la vie en société »512. Il 

convient de préciser que, si cet extrait est très souvent mentionné dans les rapports, le Conseil 

d’État décourage fortement le recours à ces éléments pour justifier une restriction de 

liberté513. Or, cette recommandation du Conseil d’État – de ne pas procéder à « un 

changement aussi profond de notre ordre normatif »514 - n’est jamais évoquée.  

D’autre part, les rapports parlementaires indiquent des éléments de contenu plus précis, et 

relatifs à la dissimulation du visage dans l’espace public.  

 

La place du visage dans l’interaction sociale y est centrale : l’individu qui dissimule son 

visage dans l’espace public porte atteinte aux autres individus, en leur refusant toute 

possibilité d’échanger (A). Cet argument s’appuie sur les valeurs sociales, et sur une 

multitude de notions s’y rapportant : le vivre ensemble, le pacte social, la fraternité. Plusieurs 

propositions sont formulées pour rattacher cet ordre public social au droit positif (B).  

 

 

                                                
511 FRANCE. CONSEIL D’ÉTAT, Étude relative aux possibilités juridiques d’interdiction du port du voile intégral, 
30 mars 2010, p. 26.  
512 Ibid., p. 26 ; v. dévt. p. 26-27.  
513 Ibid., p. 28.  
514 Ibid., p. 28.  



 153 

 

A. La place centrale du visage dans la société française 

 

 

308. Deux éléments peuvent être relevés, dans la genèse de la loi du 11 octobre 2010, à 

l’égard de la notion d’ordre public sociétal.  

309. D’une part, les différents documents ont en commun de mettre en exergue 

l’importance du visage dans l’interaction sociale, et divers termes sont mobilisés pour justifier 

l’interaction (le « vivre ensemble », le « pacte social », la « fraternité »). Il convient de donner 

quelques exemples.  

 

310. Dans une partie consacrée à « la remise en cause du vivre-ensemble »515, l’étude 

d’impact explique que la dissimulation du visage « heurte plusieurs valeurs essentielles, qui 

constituent le pacte républicain et sont représentatives de principes fondamentaux de la 

société française »516. En effet, « la dissimulation du visage dans l’espace public a pour effet 

de rompre le lien social. Elle manifeste le refus du ‘vivre-ensemble’ »517. Par ces termes, et 

bien que l’étude d’impact n’évoque la notion d’ordre public immatériel (sociétal) à aucun 

moment, elle y renvoie implicitement. Le fondement juridique de la loi se justifie donc par la 

relation que les individus entretiennent les uns avec les autres dans l’espace public, un 

« vivre-ensemble » érigé comme un élément essentiel du pacte social, et qui justifie donc la 

restriction d’une liberté qui y porte atteinte. Ainsi qu’il est indiqué dans l’étude : « cette 

pratique est, en soi, porteuse d’une violence symbolique qui déstabilise le pacte social »518. 

311. Le rapport n° 2646, déposé par Madame Bérangère Poletti, n’évoque pas non plus la 

notion d’ordre public immatériel, mais y fait implicitement référence : le rapport explique 

ainsi que la dissimulation du visage porte atteinte à l’ordre public matériel, notamment à la 

sécurité publique, et précise : « mais cette pratique est contraire au pacte social qui s’incarne 

dans la notion française de fraternité impliquant que chacun accepte de montrer son 

                                                
515 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Etude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du 
visage dans l’espace public, Mai 2010, p. 5. 
516 Ibid., p. 5. 
517 Ibid., p. 5 ; l’étude se réfère au rapport de la Mission Gerin, et note que « les règles élémentaires de sociabilité 
passent par l’échange, le regard, la parole et supposent, en toute hypothèse, l’exposition réciproque des 
visages », p. 5-6.  
518 Ibid., p. 6.  



 154 

visage »519. Cette pratique est ainsi qualifiée comme un « rejet du pacte social et de la 

fraternité », mais également comme une « atteinte au vivre-ensemble »520. Comme l’étude 

d’impact, ce rapport s’appuie sur l’importance des relations entre les individus qui composent 

la société : « dans la République, la réciprocité et l’échange sont deux notions essentielles et 

la société française profondément marquée par la notion de ‘civilité’. Derrière ce terme, il y a 

l’idée que, dans une société, les mœurs doivent être policées, et qu’il faut respecter des règles 

afin de permettre un échange civilisé entre les individus »521. La dissimulation du visage est 

donc appréhendée comme « une atteinte à notre code social qui correspond à un ensemble de 

normes qui font consensus et dont la finalité est de faciliter l’harmonie des rapports 

sociaux »522.  

312. Le rapport n° 698 déposé par Madame Christiane Hummel explique que les 

différentes libertés restreintes par l’interdiction « ne sont pas absolues, il appartient en 

particulier au législateur de concilier leur exercice avec un certain nombre de valeurs 

représentatives de la façon dont nous concevons notre ‘vivre ensemble’. C’est ce que fait le 

projet de loi en confrontant les pratiques de dissimulation du visage dans l’espace public à la 

notion d’ordre public non matériel identifiée par le Conseil d’État (…) »523. Le rapport se 

réfère ensuite aux « exigences fondamentales du vivre ensemble », à l’« idéal de fraternité », à 

l’« exigence minimale de civilité nécessaire à la relation sociale »524. Enfin, le lien entre 

l’ordre public immatériel tel que conçu dans le rapport et la pratique litigieuse est établi : la 

dissimulation du visage est contraire à l’ordre public non matériel, « cet ensemble de 

comportements, de pratiques et de prescriptions dont la violation signifie le refus des 

conditions minimales de la vie sociale » car il « équivaut à un retranchement de la société, à 

un refus du contrat social implicite sans lequel la société ne peut fonctionner ». Ce « refus de 

                                                
519 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2646 de Mme Bérengère Poletti fait au 
nom de la délégation de l’Assemblée nationale aux droits des femmes et à l’égalité des chances entre les 
hommes et les femmes sur le projet de loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public (n° 2520), 
23 juin 2010, p. 24. 
520 Ibid., p. 16. 
521 Ibid., p. 16.  
522 Ibid., p. 16.  
523 FRANCE. SENAT, Dissimulation du visage dans l'espace public, les femmes, la République. Rapport 
d’information n° 698 de Mme Christiane Hummel fait au nom de la délégation aux droits des femmes et à 
l'égalité des chances entre les hommes et les femmes, 8 septembre 2010.  
524 Ibid ; v. également FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2646 de Mme 
Bérengère Poletti, 23 juin 2010, op. cit., qui se réfère également aux notions de civilité, codes sociaux.   



 155 

l’autre » qui « tend à rompre le lien élémentaire nécessaire entre les membres de la 

communauté française » doit donc être interdit525. 

313. Le rapport n° 2648 déposé par Monsieur Garraud, qui mentionne l’ « ordre public 

immatériel » à quinze reprises, reproduit la définition proposée par le Conseil d’État526, 

évoque la notion de vivre ensemble à vingt reprises, et se réfère aux notions d’intérêt général, 

d’intérêt public527 pour justifier l’interdiction.  

Il se réfère également à l’audition du Professeur Anne Levade, qui propose des éléments 

plus clairs pour définir cet ordre public sociétal : « la société démocratique emporte, par 

nature, des exigences. Parce que l’appartenance à la Cité suppose le lien avec ses semblables 

et, par voie de conséquence, un ‘vivre-ensemble’ ou une forme de concitoyenneté, la société 

démocratique interdit que la liberté individuelle se confonde avec l’autonomie intégrale qui 

confinerait à la souveraineté de l’individu. Des concepts comme ceux d'intérêt général, 

d'intérêt national, de santé publique ou d'ordre public non matériel sont les contrepoids 

indispensables aux excès de la primauté absolue des droits individuels. Ils constituent autant 

de ‘soupapes de sécurité’ sans lesquels l'État de droit ignorerait les enjeux collectifs et se 

replierait sur lui-même et sur l’individualité au point de mettre en péril son existence en tant 

que société. »528. 

 

314. D’autre part, l’ordre public sociétal est présenté comme le fondement juridique de 

l’interdiction. C’est en ce sens que s’inscrivent de nombreuses déclarations lors des débats 

parlementaires précédant le vote de la loi du 11 octobre 2010. Souvent, ce sont les éléments 

de définition proposés par le Conseil d’État qui sont mobilisés pour justifier le vote de la loi. 

De surcroît, contrairement au contenu des rapports parlementaires, la notion d’ordre public 

social y apparaît explicitement.  

                                                
525 FRANCE. SENAT, Dissimulation du visage dans l'espace public, les femmes, la République. Rapport 
d’information n° 698, op. cit.  
526 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2648 de M. Jean-Paul Garraud fait au 
nom de la commission des lois constitutionnelles, de la législation et de l’administration générale de la 
République sur le projet de loi (n° 2520) interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public, 23 juin 
2010, p. 7 et 16-18. Idem in FRANCE. SENAT, Rapport n° 699 de M. François-Noël Buffet fait au nom de la 
commission des lois sur le projet de loi [n° 675 (2009-2010)] interdisant la dissimulation du visage dans 
l'espace public, 8 septembre 2010 (qui se réfère également à la dignité).  
527 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2648 de M. Jean-Paul Garraud, op. cit., 
p. 18.  
528 Ibid., p. 19.  



 156 

315. Ainsi, lors de la discussion publique à l’Assemblée nationale, le 7 juillet 2010529, 

Madame Françoise Briand annonce qu’elle votera sans réserve ce texte qui « réaffirme notre 

attachement à une certaine vision de l’ordre public social et de la vie en société ». Madame 

Michèle Alliot-Marie, garde des Sceaux, explique également le projet de loi en se référant à la 

protection de l’ordre public social. Lors de la discussion du projet de loi à l’Assemblée 

nationale le 6 juillet 2010530, elle explique dans un premier temps que le périmètre général de 

l’interdiction découle du fondement d’ordre public immatériel : ainsi, concernant la première 

disposition du projet de loi, « la portée de l’interdiction se déduit de son fondement juridique 

lui-même. L’interdiction est générale dans tout l’espace public. Elle repose sur un fondement 

constitutionnel, l’ordre public social » - « on peut l’appeler sociale, sociétale, immatérielle, 

peu importe ». Madame Michèle Alliot-Marie explique ensuite que « si l’ordre public matériel 

implique la proportionnalité entre le but visé et la contrainte imposée, l’ordre public social, 

exprimant les valeurs fondamentales du pacte social, permet, lui, de prendre des mesures 

d’interdiction générales » 531. La notion d’ordre public immatériel est ensuite rattachée à l’idée 

du vivre ensemble et cette interprétation du vivre ensemble la conduit à dire : « la 

dissimulation du visage sous un masque ou un voile intégral est contraire à l’ordre public 

social, qu’elle soit contrainte ou volontaire ». Le même raisonnement sera adopté lors des 

débats à l’Assemblée nationale le 7 juillet 2010532 et au Sénat le 14 septembre 2010533.  

316. Lors des débats au Sénat, le 14 septembre 2010534, Monsieur Bruno Gilles propose 

un raisonnement similaire, et se réfère à d’autres termes comme celui de « civilité ». Ainsi, 

après avoir affirmé que « la dissimulation du visage, contrainte ou volontaire, sous un 

masque, un bandeau ou un voile intégral est contraire à l’ordre public social », le sénateur 

établit un lien entre cet ordre public et les notions de civilité et de vivre-ensemble : « regarder 

                                                
529 Compte rendu intégral des débats, http://www.assemblee-nationale.fr/13/cri/2009-2010-extra/20101011.asp  
530 Compte rendu intégral des débats, http://www.assemblee-nationale.fr/13/cri/2009-2010-extra/20101010.asp 
531 Elle se réfère aux arrêts CE, Ass., 27 octobre 1995, Commune de Morsang-sur-Orge, n° 136727, CC, 
décision n° 93-325 DC, du 13 août 1993, Loi relative à la maîtrise de l'immigration et aux conditions d'entrée, 
d'accueil et de séjour des étrangers en France, CC, décision n° 99-419 DC, du 9 novembre 1999, Loi relative au 
Pacte civil de solidarité.  
532 « L’ordre public social ou sociétal, composante immatérielle de la notion d’ordre public, est certes, par 
nature, évolutif mais il est énoncé par l’article 10 de la Déclaration des droits de l’homme et du citoyen, il est 
reconnu par le Conseil d’État. C’est cette notion qui a sous-tendu les décisions par lesquelles le Conseil 
constitutionnel a jugé conforme à la Constitution l’interdiction de la polygamie ou celle de l’inceste, 
interdictions valables sur tout le territoire national », Compte rendu intégral des débats, http://www.assemblee-
nationale.fr/13/cri/2009-2010-extra/20101011.asp 
533 Compte rendu intégral des débats, 
http://www.senat.fr/seances/s201009/s20100914/s20100914_mono.html#Niv1_SOM3 
534 Ibid.  



 157 

l’autre dans les yeux n’est-il pas le ‘b-a ba’ de la civilité au sein de notre société ? Vivre 

ensemble exige de vivre à visage découvert »535.  

 

 

B. Le rattachement de l’ordre public sociétal au droit positif  

 

 

317. Trois rapports parlementaires ainsi que plusieurs déclarations lors des débats 

parlementaires justifient la nouvelle acception de l’ordre public immatériel (sociétal) en se 

référant à différents textes fondamentaux.  

318. En ce sens, l’étude d’impact explique qu’en France « le pacte social trouve son 

expression juridique fondamentale dans la Déclaration des droits de l’homme et du citoyen, 

dont l’article 4 affirme que ‘la liberté consiste à pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas à 

autrui’ »536 ; en ce que la dissimulation du visage est un acte de rejet de l’autre, elle ne peut 

donc être admise dans la société française537.  

319. Le rapport n° 2648 déposé à l’Assemblée nationale par Monsieur Jean-Paul Garraud 

le 23 juin 2010538 s’inscrit également dans la perspective de démontrer la validité juridique du 

projet de loi539. Plusieurs références juridiques sont proposées. Après avoir exclu la 

jurisprudence administrative et le principe de dignité pour définir l’ordre public immatériel – 

ce qui confirme qu’il ne s’agit pas d’un ordre public moral mais bien sociétal - le rapport 

s’appuie sur la définition proposée par le Conseil d’État. Le rapport procède ensuite à un 

élargissement de la notion et se réfère à plusieurs bases juridiques pour expliquer l’évolution 

terminologique de l’ordre public immatériel. Ainsi, après avoir qualifié cet ordre public 

                                                
535 Compte rendu intégral des débats, http://www.senat.fr/seances/s201009/s20100914/s20100914.pdf, p. 6751.  
536 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Etude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du 
visage dans l’espace public, op. cit., p. 6 ; Le Rapport d’information n° 2646 de Mme Bérengère Poletti, op. cit., 
évoque également l’article 4, mais ne donne pas davantage de précisions.  
537 Etude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public, op. cit., p. 6.  
538 Lors de son intervention à l’Assemblée nationale le 6 juillet 2010, Monsieur Jean-Paul Garraud reprend le 
même développement. 
539 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2648 de M. Jean-Paul Garraud, 23 juin 
2010, op. cit. : le rapport de la Mission Gerin et l’Etude du Conseil d’État ont souligné la fragilité juridique et les 
risques d’adopter une telle législation, « tout en donnant des pistes sérieuses pour passer outre ces risques », p. 
13 ; « il est donc essentiel de démontrer que le projet de loi ne porte pas une atteinte disproportionnée à ces 
libertés », p. 14.  



 158 

de « sociétal, et spécifiquement un ordre public sociétal et républicain »540, il se réfère à des 

extraits de la thèse de Madame Marie-Caroline Vincent-Legoux ainsi qu’à l’audition du 

Professeur Guy Carcassonne par la Mission Gerin. Ce « socle minimal » tiré de la définition 

donnée dans l’Étude du Conseil d’État est élargi et « a pu s’incarner, depuis la Révolution 

française, dans différentes notions et sous différentes appellations, qui font encore partie, pour 

la plupart, de nos textes les plus fondamentaux »541 : l’article 5 de la DDHC se réfère à la 

« société », article qui a une valeur constitutionnelle et qui peut fonder la dissimulation du 

visage dans l’espace public542 ; en 1848 cela prend le nom de « fraternité » qui figure dans la 

devise républicaine mais également dans l’article 72-3 de la Constitution et si cette notion n’a 

pas eu de consécration juridique, notamment au niveau constitutionnel, « on ne saurait estimer 

pour autant qu’elle est dépourvue de toute portée, dans la mesure où elle a un rang 

constitutionnel »543.  

Le rapport essaie donc d’établir la genèse de cette notion : au XXe siècle « on a pu 

entendre un certain nombre de ces valeurs sous l’expression de moralité publique »544. Enfin, 

plus récemment, « on a pu appeler ce socle d’exigences fondamentales le ‘vivre-ensemble’, 

qui s’incarne, au plan juridique, dans des notions telles que ‘l’intérêt général’ ou ‘l’intérêt 

public’ »545. Un certain nombre de notions viennent donc composer l’ordre public immatériel, 

qui se traduirait au XXe siècle par la notion de vivre-ensemble. La référence à « l’intérêt 

général » et à « l’intérêt public » n’est pas explicitée davantage, peut-être parce qu’elle ne 

relève pas de l’évidence. Le rapport conclut simplement que « cette conception de l’ordre 

public immatériel ou sociétal comme socle d’exigences fondamentales est donc fortement 

ancrée dans notre tradition juridique et inscrite dans le bloc de constitutionnalité »546. 

 

320. Dans une perspective similaire, dans les débats parlementaires, il est possible de 

relever les déclarations de Madame Nicole Ameline, qui explique : « si, en 1789, cet 

ensemble de règles se définissait par le concept de société, il prit au fil de l’histoire le sens de 

‘vivre ensemble’ ou, mieux encore, de fraternité ». Monsieur Philippe Goujon propose 

également une justification juridique à l’élargissement de l’ordre public immatériel : « Il 

                                                
540 Ibid., p. 17.  
541 Ibid., p. 17. 
542 Ibid., p. 19. 
543 Ibid., p. 17.  
544 Ibid.  
545 Ibid, p. 18.  
546 Ibid.  



 159 

s’agit de défendre l’un de nos principes républicains fondateurs, qui s’est incarné de 

différentes manières depuis la Révolution française. On l’a ainsi appelé ‘la société’ dans la 

Déclaration des droits de l’homme et du citoyen. Puis, on lui donna le nom de ‘fraternité’ en 

1848, de ‘moralité publique’ au début du xxe siècle et, plus récemment, celui de ‘vivre 

ensemble’ ». Enfin, lors des débats du 7 juillet 2010 à l’Assemblée nationale, Madame 

Chantal Robin-Rodrigo rattache la définition proposée par le Conseil d’État au droit positif en 

expliquant que le Gouvernement aurait pu se fonder sur une norme constitutionnelle 

exprimant la même idée : la fraternité, consacrée à l’article 2 de la Constitution.  

 

321. Si plusieurs justifications juridiques sont proposées pour légitimer le recours à 

l’ordre public social ou sociétal, il faut également souligner l’importance du « consensus » 

social à l’égard de la dissimulation du visage dans l’espace public. En effet, en France, il 

existe un consensus social en vertu duquel les individus communiquent et interagissent entre 

eux à visage découvert. Ce consensus, s’il peut être interprété comme faisant partie des 

« questions de civilité »547, est si fondamental qu’il légitimait, selon plusieurs rapports et 

débats parlementaires, l’intervention du législateur. Il faut noter à cet égard que l’étude 

d’impact se réfère à la notion de « consensus », qui légitime le recours à la loi : l’étude 

mentionne le « large consensus, mis en évidence par les travaux menés par la mission 

d’information parlementaire : le port de ce vêtement ne peut être toléré sur le territoire 

national »548.  

 

322. Ces différents éléments semblent se rattacher à une forme de morale sociale, à 

laquelle les autorités peuvent recourir lorsqu’une pratique ou un comportement provoquent ou 

sont susceptibles de provoquer des troubles à la vie en société. Dans cette perspective, il ne 

                                                
547 Madame Anne Gotman, chargée de recherches au CNRS, « a estimé que ces exigences portées par le projet 
de loi n’étaient pas véritablement des conditions de l’autonomie de l’individu dans la démocratie mais plutôt des 
questions de civilité », FRANCE. SENAT, Dissimulation du visage dans l'espace public, les femmes, la 
République. Rapport d’information n° 698 de Mme Christiane Hummel, 8 sept. 2010, op. cit.  
548 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Etude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du 
visage dans l’espace public, op. cit., p. 11, dans le même sens, p. 13 : « large consensus qui émerge contre la 
pratique du port du voile intégral ». Il convient de souligner que le « consensus général au sein de la société 
française » renvoie ici au « souci de préserver les règles essentielles de vie sociale et d’assurer le respect de la 
dignité de la personne humaine », p. 14-15 ; Dans le même sens, lors des débats au Sénat, le 14 septembre 2010, 
Monsieur François-Noël Buffet évoque un « large consensus » sur la question, qui comprend la dignité de la 
personne ainsi qu’une exigence morale collective. 



 160 

s’agit aucunement d’imposer un ordre moral, la Morale, mais plutôt de garantir les conditions 

de la vie en société.  

323. Néanmoins, ces développements sont mêlés, voire confondus, avec d’autres 

considérations qui semblent se détacher de la règle tacite selon laquelle, en France, les 

individus ne se voilent pas le visage dans l’espace public. Dans cette seconde perspective, 

l’ordre public immatériel est défini par référence aux « valeurs républicaines » et, il 

semblerait que ce soit le voile intégral qui soit incompatible avec les valeurs de l’État.  

 

 

§2. L’avènement de l’ordre public républicain 

 

 

324. L’ordre public républicain n’apparaît pas formellement dans les rapports et débats 

parlementaires. Il est toutefois patent dans les justifications avancées pour adopter une loi 

d’interdiction générale. En effet, toutes définissent l’ordre public immatériel par référence aux 

« valeurs républicaines ».  

325. Si les considérations relatives à la place du visage dans l’interaction sociale et à la 

fraternité peuvent faire partie des « valeurs républicaines », l’étude du dossier législatif révèle 

un contenu beaucoup plus étendu. Les valeurs républicaines revêtent deux caractéristiques : 

d’une part, elles sont conjuguées avec les principes de dignité et d’égalité des sexes ; d’autre 

part, elles se rapportent à une certaine forme d’extranéité549. Dans ce cadre, l’objet de 

l’interdiction n’est plus la dissimulation du visage en général, mais le port du voile intégral en 

particulier. En d’autres termes, le voile intégral n’est pas interdit uniquement parce qu’il 

dissimule le visage, mais parce qu’il se rapporte à un système de valeurs qui s’oppose aux 

valeurs de la République (A). De ce fait, il appartient au législateur d’intervenir pour définir 

ces valeurs (B).  

 

 
                                                
549 LABORDE Cécile, « Républicanisme critique vs républicanisme conservateur : repenser les ‘accomodements 
raisonnables’  », Critique internationale, n° 44, 2009/3, p. 19 ; HENNETTE VAUCHEZ Stéphanie, « La burqa 
la femme et l’État. Réflexions inquiètes sur un débat actuel », Raison publique, 12 mai 2010, [http://www.raison-
publique.fr/article317.html, consulté le 28/08/2018] 



 161 

 

A. La nouvelle définition de l’ordre public immatériel par les « valeurs républicaines »  

 

 

326. Si l’étude d’impact se réfère au « vivre-ensemble »550 comme premier élément des 

« valeurs essentielles, qui constituent le pacte républicain (…) »551, elle y ajoute la dignité, 

l’égalité entre les sexes, et l’ordre public matériel. La suite de l’étude explique que le projet 

de loi « réaffirme les valeurs républicaines »552, ce qui élargit considérablement le contenu du 

fondement de l’interdiction.  

327. Le rapport n° 698, déposé par Madame Christiane Hummel553, indique que la 

pratique du port du voile intégral est une « négation des valeurs essentielles de la 

République », et précise que le projet de loi confronte « les pratiques de dissimulation du 

visage dans l’espace public à la notion d’ordre public immatériel identifiée par le Conseil 

d’État, expression juridique des valeurs de la République, ce fondement doit nous permettre 

de bannir de l’espace public une pratique incontestablement négatrice de la dignité et de 

l’égalité des femmes ». La suite du rapport complète cette justification par des éléments qui 

comportent une certaine forme d’extranéité : ce « refus de l’autre » qui « tend à rompre le lien 

élémentaire nécessaire entre les membres de la communauté française » - notion mobilisée 

notamment dans un arrêt du contentieux de la nationalité554 - doit être interdit, les libertés les 

plus essentielles ne peuvent être utilement évoquées « au regard de la violence latente et du 

caractère étranger à nos mœurs des pratiques visées ».  

328. Les débats parlementaires révèlent également cette conjugaison de notions et cette 

dimension républicaine de l’ordre public. Lors des débats à l’Assemblée nationale le 7 juillet 

2010555, Madame Chantal Robin-Rodrigo explique : « le projet de loi s’appuie sur nos valeurs 

républicaines et en rappelle la force : l’ordre public, le respect de la dignité de la personne, 

                                                
550 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Etude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du 
visage dans l’espace public, op. cit., p. 5.  
551 Ibid.  
552 Ibid., p. 11.  
553 FRANCE. SENAT, Dissimulation du visage dans l'espace public, les femmes, la République. Rapport 
d’information n° 698 de Mme Christiane Hummel fait au nom de la délégation aux droits des femmes et à 
l'égalité des chances entre les hommes et les femmes, 8 septembre 2010.  
554 CE, SSR, 26 mai 2008, Mme Mabchour, n° 286798.   
555 ASSEMBLEE NATIONALE, Compte rendu intégral, http://www.assemblee-nationale.fr/13/cri/2009-2010-
extra/20101011.asp 



 162 

l’égalité entre les hommes et les femmes ». Dans le même sens, lors des débats au Sénat, le 14 

septembre 2010, Monsieur François Fortassin explique que « la loi constitue un dernier 

recours nécessaire pour rappeler solennellement la primauté des valeurs républicaines. Ce 

projet de loi souligne ainsi, avec gravité, que ces valeurs mettent en relief l’ordre public, la 

dignité de la personne et l’égalité entre les sexes »556.  

329. Lors de la séance du 6 juillet 2010 à l’Assemblée nationale557, Madame Bérengère 

Poletti explique quant à elle que le projet de loi poursuit trois objectifs : « protéger le pacte 

républicain, maintenir l’ordre public et libérer, parfois malgré elles, les femmes qui 

dissimulent leur visage aux yeux de leurs semblables ». La député évoque plusieurs notions 

pour justifier le recours à l’interdiction : il s’agit de « préserver notre héritage humaniste (…) 

les promoteurs du voile intégral portent atteinte à la devise de la République – liberté, égalité, 

fraternité – et j’ajouterai à la dignité. Ils tentent subrepticement d’imposer dans l’espace 

public leur loi particulière, leur loi ségrégationniste, à la place de la loi commune.(…) Le 

voile intégral symbolise des valeurs contraires à celles de la République, il menace également 

l’ordre public. (…) Ce motif peut à lui seul fonder une interdiction de tout vêtement masquant 

le visage. Le premier devoir du législateur et des maires, est-il besoin de le rappeler, est de 

protéger l’ordre public ». Lors de la discussion publique à l’Assemblée nationale du 7 juillet 

2010558, Monsieur Philippe Goujon conjugue également différentes notions : « subsistent les 

motivations espérées mais juridiquement fragiles : égalité hommes-femmes, dignité, laïcité 

dans l’espace public. La notion d’ordre public immatériel vient heureusement au secours de 

ces valeurs ». Dans le même sens, Monsieur Jacques Myard affirme que l’ordre public 

immatériel s’étend aux valeurs qui motivent l’adoption du projet. Ainsi, en une unique phrase, 

le député élargit de façon disproportionnée la notion d’ordre public immatériel : la notion 

« recouvre un certain nombre de règles et inclut le principe de laïcité, qui sous-tend le vouloir-

vivre ensemble ».  

330. Lors de la discussion du projet de loi à l’Assemblée nationale le 6 juillet 2010559, 

Madame Michèle Alliot-Marie rapproche également les valeurs républicaines des 

considérations relatives au voile intégral : cela « revient à se retrancher de la société nationale, 

à rejeter l’esprit même de la République qui est fondé sur le désir de vivre ensemble. Le voile 

intégral dissout l’identité d’une personne dans celle d’une communauté. Il remet en cause 

                                                
556 Ibid.  
557 Ibid.  
558 Ibid.  
559 Ibid.  



 163 

l’idée d’intégration fondée sur l’acceptation des valeurs de notre société. Il exprime la 

volonté de mettre en œuvre une vision communautariste de la société. Il est donc contraire à 

nos principes constitutionnels qui, eux, reposent sur l’égalité de chacun à l’égard de la loi, à 

l’égard du service public, à l’égard de la Constitution. La portée générale et absolue de 

l’interdiction qui préside au texte dont nous discutons ce soir découle de ce fondement 

constitutionnel. ».  

Quoi qu’il en soit, en raison de l’incertitude liée à ce fondement, l’ancienne garde des 

Sceaux conclut : « Mais, comme je le disais tout à l’heure, à mes yeux il l’a reconnue 

implicitement et, de toute façon, ce n’est pas parce que quelque chose n’a pas été affirmé 

explicitement préalablement que l’on doit y renoncer s’agissant des valeurs qui sont celles de 

la République ».  

331. Ainsi, quand bien même la notion d’ordre public immatériel n’aurait pas de 

précédent en droit positif, les valeurs de la République justifient cet élargissement de la 

notion. Le même raisonnement sera adopté lors des débats à l’Assemblée nationale le 7 juillet 

2010560 et au Sénat le 14 septembre 2010561.  

Dans le même sens, lors des débats au Sénat le 14 septembre 2010562, Monsieur Bruno 

Gilles explique : « en ce qui concerne la dissimulation du visage sous un voile intégral, burqa 

ou niqab, qu’il s’agisse d’un choix volontaire ou d’une contrainte imposée, ce phénomène, 

récent, met en cause l’idée d’intégration fondée sur l’acceptation des valeurs de notre 

République »563.  

 

 

 
                                                
560 Lors des débats à l’Assemblée nationale, le 7 juillet 2010, Madame Michèle Alliot-Marie renouvelle son 
raisonnement : « L’ordre public social ou sociétal, composante immatérielle de la notion d’ordre public, est 
certes, par nature, évolutif mais il est énoncé par l’article 10 de la Déclaration des droits de l’homme et du 
citoyen, il est reconnu par le Conseil d’État. C’est cette notion qui a sous-tendu les décisions par lesquelles le 
Conseil constitutionnel a jugé conforme à la Constitution l’interdiction de la polygamie ou celle de l’inceste, 
interdictions valables sur tout le territoire national ».  
561 Idem lors des débats au Sénat, le 14 septembre 2010, Madame Alliot-Marie estime que la règle repose sur 
l’ordre public social, fondement constitutionnel, ce qui implique qu’il n’y ait pas de proportionnalité entre le 
périmètre et l’interdiction, http://www.senat.fr/seances/s201009/s20100914/s20100914.pdf, p. 6732. Elle précise 
que l’ordre public matériel n’est pas le fondement juridique, « notre préoccupation, en l’occurrence, est de lutter 
contre le communautarisme et de préserver le ‘vivre ensemble’. Un tel fondement ne réglerait pas les 
problématiques en jeu et ne répondrait pas à notre volonté de lutter contre le communautarisme et d’assurer le 
‘vivre ensemble’ », p. 6754. 
562 Ibid.  
563 Ibid., p. 6751.  



 164 

B. L’intervention nécessaire du législateur pour définir les « valeurs républicaines »  

 

 

332. Comme cela a été précisé, l’ordre public immatériel a été invoqué comme fondement 

juridique de l’interdiction pour justifier son caractère général. L’ordre public républicain, et 

plus précisément les « valeurs républicaines », ont pu être rattachées, dans certains débats 

parlementaires, à une décision du Conseil constitutionnel, du 13 août 1993 relative à la 

maîtrise de l’immigration564, ou à une autre décision du Conseil, du 7 août 2008, relative à la 

loi portant rénovation de la démocratie sociale et réforme du temps de travail565. Seuls ces 

deux exemples semblent justifier un éventuel recours aux « valeurs républicaines », et 

démontrer que, bien qu’elle soit implicite dans la jurisprudence du Conseil566, « cette notion 

élargie de l’ordre public immatériel n’est pas inédite »567. 

 

333. Ainsi, contrairement à l’ordre public sociétal, à l’appui duquel plusieurs dispositions 

juridiques ont été proposées, l’ordre public républicain ne se justifie que très peu par des 

fondements juridiques. Cette redéfinition de l’ordre public est davantage justifiée sur le terrain 

de la légitimité du choix politique qu’elle constitue. Les rapports et débats parlementaires 

mettent tous en exergue la légitimité, pour le législateur, de redéfinir l’ordre public immatériel 

pour adopter la loi. Il convient de donner quelques exemples.  

334. Le rapport d’information déposé par Madame Christiane Hummel explique que « le 

projet de loi propose un choix politique au sens le plus noble du terme, un choix de société, et 

il appartient au législateur d’assumer pleinement sa responsabilité en la matière. (…)l'État est 

                                                
564 CC, décision n° 93-325 DC, du 13 août 1993, Loi relative à la maîtrise de l'immigration et aux conditions 
d'entrée, d'accueil et de séjour des étrangers en France, mentionnée par Michèle Alliot-Marie, lors de la 
présentation du projet de loi le 6 juillet 2010 ; idem François-Noël Buffet, Sénat, 14 septembre 2010. 
565 Décision n° 2008-568 DC du 7 août 2008, Loi portant rénovation de la démocratie sociale et réforme du 
temps de travail, mentionnée par François-Noël Buffet au Sénat, 14 septembre 2010, 
http://www.senat.fr/seances/s201009/s20100914/s20100914.pdf, p. 6735.  
566 François-Noël Buffet déclare : « ‘vie familiale normale’, ‘valeurs républicaines’ : l’ordre public renvoie à des 
principes qui n’ont pas nécessairement de transcription explicite dans notre Constitution », ibid. Il faut préciser 
que contrairement à Michèle Alliot-Marie, il associe ce fondement au respect de la dignité de la personne, les 
deux notions solidifient selon lui l’interdiction.  
567 Ibid.  



 165 

investi de responsabilités éminentes lui permettant de définir les modalités éthiques du vivre-

ensemble des membres de la société. Et c'est bien de cela qu'il s'agit en l'occurrence »568.  

335. Lors des débats parlementaires, Madame Michèle Alliot-Marie explique que : « à 

mes yeux il [le Conseil constitutionnel] l’a reconnue implicitement [la notion d’ordre public 

immatériel] et, de toute façon, ce n’est pas parce que quelque chose n’a pas été affirmé 

explicitement préalablement que l’on doit y renoncer s’agissant des valeurs qui sont celles de 

la République » 569.  

336. Le législateur intervient donc pour définir les « valeurs républicaines », entendues 

comme un ensemble de valeurs qui sont celles de la République. Le rapport n° 2646 précise 

qu’il s’agit d’un « signal fort pour exprimer clairement notre attachement à notre modèle 

politique. La République se doit de réagir et d’adopter une loi interdisant ce comportement, 

sans omettre d’expliquer pourquoi il est contraire aux règles du vivre ensemble et de la laïcité 

républicaine »570. Quelques pages plus loin, le rapport explique que « la condamnation doit 

être unanime sous peine de conduire à terme à la remise en cause de notre modèle politique et 

notre pacte social »571.  

337. Lors des débats à l’Assemblée nationale, le 6 juillet 2010, Monsieur Jean-Paul 

Garraud déclare : « et si, malgré tout, il subsistait un risque juridique, nous devons l’assumer 

pleinement. C’est à nous d’assumer cette charge, c’est à nous de prendre cette responsabilité, 

la décision politique nous appartient (…). Il est du devoir des responsables politiques 

d’assumer leurs choix, d’affirmer nos valeurs, de rappeler notre histoire, notre identité, notre 

culture ». Dans le même sens, Monsieur Jean-Claude Guibal explique, lors des débats à 

l’Assemblée nationale le 7 juillet 2010, « il me semble essentiel que nous votions de manière 

claire et massive le refus de la burqa dans notre espace public si nous voulons éviter à terme 

                                                
568 « Le face-à-face est une condition tellement banale de la vie sociale, une condition tellement essentielle de la 
reconnaissance en l'autre d'un tu digne de considération, une condition tellement vitale du fonctionnement de la 
démocratie que l'on peine à aligner de savantes justifications. Il faut rappeler que la possibilité de saisir un regard 
au milieu d'un visage est une exigence incontournable de la relation interpersonnelle sans laquelle la démocratie 
serait une coquille vide. Enfin, il faut redire que le refus de montrer son visage dans l'espace public, là où tout un 
chacun possède le droit incoercible de croiser librement ses semblables, équivaut à un retranchement de la 
société, à un refus du contrat social implicite sans lequel la société ne peut fonctionner », FRANCE. SENAT, 
Dissimulation du visage dans l'espace public, les femmes, la République. Rapport d’information n° 698 de Mme 
Christiane Hummel, op. cit.  
569 ASSEMBLEE NATIONALE, Compte rendu intégral des débats, http://www.assemblee-
nationale.fr/13/cri/2009-2010-extra/20101010.asp 
570 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2646 de Mme Bérengère Poletti, op. cit., 
p. 7.  
571 Ibid., p. 17.  



 166 

la remise en cause de notre modèle politique et de notre pacte social » ; et Monsieur Jean-

Christophe Lagarde : « c’est bien l’affirmation politique d’une conception de la personne 

humaine, de la société, et des relations entre ses membres dont il est question lorsque nous 

parlons de voile intégral ».  

338. Il s’agit donc d’une « réponse politique ferme »572 en réaction à un système de 

valeurs qui n’est pas compatible avec celles de la République. En d’autres termes, ce n’est pas 

uniquement parce que l’individu qui se dissimule le visage adopte un comportement en totale 

opposition avec les conditions de la vie en société que sa liberté est limitée, c’est aussi et 

surtout parce qu’en se dissimulant le visage – ou, plus précisément, en portant le voile intégral 

-, il entre en opposition avec les valeurs que définit la République.  

339. Trois implications résultent de ces éléments. D’une part, cela implique de porter « un 

jugement de valeur » sur un système axiologique individuel ou collectif, et de déterminer un 

ensemble de valeurs auxquelles il contrevient. D’autre part, cela implique de distinguer le 

« bon » système du « mauvais » système de valeurs, autrement dit, de renouer avec une 

certaine forme de « morale objective » et transcendante, qui s’impose par le haut. Enfin, ce 

système de valeurs républicaines légitime une restriction de liberté. Dans ce cadre, le 

comportement de l’individu est certes limité parce qu’il perturbe la vie sociale, mais surtout 

parce qu’il contrevient aux valeurs de l’État. 

* * * 

340. Les éléments de contenu proposés dans les rapports et débats parlementaires 

précédant le vote de la loi du 11 octobre 2010 pour définir l’ordre public immatériel et 

justifier l’interdiction sont diffus, et intriqués. Deux catégories peuvent néanmoins être 

distinguées.  

341. La première renvoie à un ordre public social et porte spécifiquement sur la place 

du visage dans la société française573. Cet ordre public social peut lui-même faire l’objet de 

deux argumentations différentes.  

 

                                                
572Madame Robin-Rodrigo, v. Compte rendu intégral des débats, http://www.assemblee-nationale.fr/13/cri/2009-
2010-extra/20101010.asp 
573 Monsieur Frédéric Dieu relève en ce sens une « promotion sociale du visage », DIEU Frédéric, « Le droit de 
dévisager et l’obligation d’être dévisagé : vers une moralisation de l’espace public ? », JCP A 2010, p. 2355.  



 167 

L’une s’inscrirait dans une perspective horizontale, selon laquelle l’individu qui se 

dissimule le visage agresse, d’une certaine façon, les individus qui vivent avec lui en société. 

En coupant toute possibilité d’interaction sociale, l’individu qui se dissimule le visage fait fi 

du lien social nécessaire à la vie en société574. En ce sens, l’exemple du délit d’exhibition 

sexuelle a été mobilisé dans certains rapports et débats parlementaires, parce qu’il répondrait 

à une logique similaire. En effet, le Conseil d’État estime « qu’il s’agit d’un ‘comportement 

qui est regardé comme agressant par nature les personnes qui y sont exposées’ »575.  

L’autre s’inscrirait dans une perspective verticale, selon laquelle le législateur 

détermine les normes sociales sans lesquelles la vie en société ne peut être troublée et les 

consacre en droit. Dans ce cadre, l’ordre public social se rapproche en réalité de la moralité 

publique, ou d’une forme de morale sociale, qui traduirait l’existence d’un consensus selon 

lequel, en France, il est tacitement admis que chacun circule le visage découvert dans l’espace 

public. Comme le note le Professeur Guy Carcassonne, auditionné par la Mission Gerin, « Les 

codes sociaux font qu’il y a des éléments de notre corps que l’on cache, d’autres que l’on 

montre. Peut-être dans mille ans exposera-t-on son sexe et dissimulera-t-on son visage, pour 

le moment, c’est l’inverse qui est unanimement admis »576. Le législateur, face au non-respect 

de cette exigence, lui donne une force obligatoire en adoptant une mesure de restriction de 

liberté577. Cette argumentation se situe en réalité à la convergence des approches horizontale 

et verticale : c’est parce que l’existence d’un code social fait consensus dans la société que le 

législateur l’érige en règle de droit.  

342. La seconde catégorie renvoie à l’ordre public républicain et, s’il n’exclut 

évidemment pas ces différents arguments, il semble néanmoins être plus étendu578. L’étude 

des corpus précédant le vote de la loi révèle en effet la prédominance des « valeurs 

républicaines », parmi lesquelles ou aux côtés desquelles se trouve(nt) la « dignité » et/ou 

l’« égalité des sexes », pour définir l’ordre public immatériel et justifier la mesure de 

                                                
574 C’est notamment l’approche retenue par CEDH, Gde ch., 1 juillet 2014, S.A.S c. France, n° 43835/11, v. 
§568 et s. infra.  
575 FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2648 de M. Jean-Paul Garraud, op. cit., 
p. 18.  
576 FRANCE.ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2262 de M. André Gerin fait au nom de la 
mission d’information sur la pratique du port du voile intégral sur le territoire national, op. cit., p. 121.  
577 C’est une « affirmation contraignante, de valeurs sociales reflétant l’état de la société à un moment donné », 
DIEU Frédéric, « Le droit de dévisager et l’obligation d’être dévisagé : vers une moralisation de l’espace public 
? », art. cit., p. 2355.  
578 En revanche, Monsieur Frédéric Dieu estime qu’ « en adoptant cette loi, le législateur retient pour la première 
fois une conception positive et substantielle de l’ordre public, y incluant les valeurs de la République qui sont un 
autre nom des valeurs sociales communes », (souligné par nous), Ibid. 



 168 

restriction de liberté. Le recours à ces notions traduit deux idées qui, de pair, conduisent à 

affirmer que la dissimulation du visage, ou plus exactement le port du voile intégral, relève 

d’un système de valeurs incompatible avec l’ordre public républicain.  

D’une part, le voile intégral est présenté comme étant intrinsèquement contraire à 

l’égalité des sexes et/ou à la dignité. Comme dans l’arrêt du « lancer de nain », c’est une 

morale objective et transcendante, un jugement de valeur, qui permet d’opposer des principes 

à l’exercice d’une liberté. De plus, en dépit de toute référence explicite au caractère religieux 

du comportement visé, le recours à la notion d’égalité des sexes pour justifier l’interdiction 

traduit clairement cette idée.  

D’autre part, le recours aux valeurs républicaines peut laisser penser, eu égard 

notamment aux formulations telles que « La burqa n’est pas la bienvenue sur le territoire de la 

République »579, ou « La République se vit à visage découvert »580, que « l’argumentaire 

républicain glisse vers une logique culturaliste, qui ethnicise et ‘altérise’ les pratiques 

musulmanes »581. Le débat autour du voile intégral s’est en effet inscrit dans une 

dimension « fortement exclusive », et s’est toujours présenté « comme un débat relatif à 

l’Autre, à l’étranger »582. Dès lors, le port du voile intégral cristallise une opposition entre 

deux systèmes de valeurs, l’un religieux et étranger, l’autre politique et national.  

 

343. Il convient de souligner et d’insister sur le fait que cette distinction des ordres 

publics social et républicain est une construction, et que les éléments relevés dans le processus 

d’élaboration de la loi ne sont pas aussi catégorisés. Il était néanmoins nécessaire de repérer 

les raisonnements sous-jacents et les arguments proposés pour définir l’ordre public 

immatériel, puisque cette notion a tout de même permis d’adopter une interdiction générale et 

absolue.  

 

 

 

                                                
579 GABIZON Cécilia, « Sarkozy : ‘La burqa n’est pas la bienvenue’ », 25 juin 2009, Le Figaro.  
580 Affiche distribuée dans les lieux et services publics afin d’informer de l’interdiction de se dissimuler le 
visage, disponible sur http://archives.gouvernement.fr/ayrault/sites/default/files/fichiers_joints/affiche-a3-bd.pdf.  
581 LABORDE Cécile, « Républicanisme critique vs républicanisme conservateur : repenser les ‘accomodements 
raisonnables’  », Critique internationale, n° 44, 2009/3, p. 20. 
582 HENNETTE VAUCHEZ Stéphanie, « Débat autour de la décision du Conseil constitutionnel n° 2010-613 
DC du 7 octobre 2010, ‘loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public’ », D. 2011, p. 1166 



 169 

 

Conclusion du Chapitre 2. 

 

 

344. L’ordre public immatériel, de par son contenu évolutif, apparaît comme une 

brèche juridique dans la protection des libertés fondamentales. Les réflexions sur son contenu, 

ses caractéristiques et la légitimité du législateur d’y recourir pour justifier des restrictions de 

liberté sont inépuisables583. Relativement anciennes, les manifestations de l’ordre public 

immatériel en droit positif ont régressé, et le droit français s’est inscrit dans une protection 

croissante des libertés individuelles. C’est pour cette raison que le recours à cette notion pour 

justifier l’interdiction générale et absolue de la dissimulation du visage dans l’espace public a 

posé de nombreuses questions.  

345. Il apparaît que, d’une part, son contenu a été profondément renouvelé584 - laissant 

craindre le risque d’une « moralisation de l’espace public »585 -, d’autre part, et en outre, la 

question de la légitimité du législateur de restreindre les libertés fondamentales sur ce 

fondement se pose toujours avec acuité.  

346. L’intervention pénale pour incriminer la dissimulation du visage ou le port du 

voile intégral a été justifiée, tout au long du processus d’élaboration de la loi, par l’affirmation 

d’un certain nombre de valeurs. Cette affirmation, et la volonté affichée d’interdire le port du 

voile intégral dès 2009, revêtaient une dimension symbolique qui pourrait être rapprochée du 

« moralisme juridique » développé par le Professeur Michel van de Kerchove. En effet et pour 

rappel, le moralisme « entend justifier l’incrimination pénale d’un comportement par le seul 

fait de son immoralité (…). Envisagée dans toute sa rigueur, cette attitude consiste à 

considérer l’immoralité d’un comportement comme une condition à la fois nécessaire et 

suffisante à son incrimination, la fonction du droit pénal étant de donner pleine efficacité à la 

morale »586. Dans ce cadre, la loi revêt un aspect symbolique : son adoption est présentée 

comme étant nécessaire, mais son application révélera une grande tolérance, « ce qui 

                                                
583 v. notamment la thèse de PEYROUX-SISSOKO Marie-Odile, L’ordre public immatériel en droit public 
français, Issy-les-Moulineaux : LGDJ, Lextenso éd., 2018.   
584 C’est un « profond renouvellement de la conception française de l’ordre public », DIEU Frédéric, « Le droit 
de dévisager et l’obligation d’être dévisagé : vers une moralisation de l’espace public ? », art.cit., p. 2355. 
585 Ibid.  
586 VAN DE KERCHOVE Michel, « Moralité du comportement et moralité de la loi pénale : pour une éthique de 
l’intervention pénale », Revue Droit et Philosophie 2014, vol. 6, p. 81. 



 170 

témoigne clairement de la volonté de séparer les deux plans »587. Compte tenu de la faible 

effectivité de la loi du 11 octobre 2010, l’on peut suggérer que cette loi relève du moralisme 

juridique, et remet ainsi la question de l’articulation entre les considérations morales et le 

droit à l’ordre du jour588.  

 

 

Conclusion du Titre 2. 

 

 

347. La démarche téléologique du législateur se traduit, dans le processus 

d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010, par l’absence de prise en compte de l’ordre public 

matériel comme fondement juridique de l’interdiction, et par le recours à l’ordre public 

immatériel, reconfiguré afin de parvenir à une interdiction générale de la dissimulation du 

visage dans l’espace public.  

348. La décision de conformité de cette loi à la Constitution, rendue par le Conseil 

constitutionnel589, saisi de façon concomitante par les présidents de l’Assemblée nationale et 

du Sénat avant l’entrée en vigueur de la loi590, est à cet égard intéressante. D’une part, le 

contrôle opéré par le Conseil est un contrôle restreint, laissant ainsi une marge d’appréciation 

importante au législateur591. D’autre part, c’est bien parce que la loi poursuit la protection de 

l’ordre public qu’elle est déclarée conforme à la Constitution. 

 

                                                
587 Ibid., p. 83-84.  
588 Dans le même sens : LANGUILLE Constantin, « Logique juridique, logique politique. Le cas de la burqa », 
Le Débat 2012/5, n° 172, p. 87 : cette « séquence du voile intégral fait apparaître une tension nouvelle et qui va 
s’agrandissant entre le droit et les mœurs. Elle montre qu’un certain nombre de Français ne sont pas prêts à 
accepter les conséquences sociologiques de l’État de droit tel qu’il est défendu par les juristes – à savoir une 
radicale diversité et l’obligation d’accepter des manifestations religieuses ou culturelles considérées comme 
choquantes ».  
589 CC, décision n° 2010-613 DC, du 7 octobre 2010, Loi interdisant la dissimulation du visage dans l'espace 
public. 
590 GAILLET Aurore, « La loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public et les limites du 
contrôle pratiqué par le Conseil constitutionnel », in L’étude des signes religieux dans l’espace public, Société, 
Droit et Religion n° 2, 2011.  
591 v. notamment CHETARD Guillaume, « La proportionnalité de la répression dans la jurisprudence du Conseil 
constitutionnel », RSC 2013, p. 51 ; LEVADE Anne, « Epilogue d’un débat juridique : l’interdiction de la 
dissimulation du visage dans l’espace public validée ! », JCP G 2010, p. 1043 ; HENNETTE VAUCHEZ 
Stéphanie, « Débat autour de la décision du Conseil constitutionnel n° 2010-613 DC du 7 octobre 2010, ‘loi 
interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public’ », D. 2011, p. 1166.   



 171 

349. Or, l’ « ordre public » mobilisé par le Conseil constitutionnel n’est pas explicité 

quant à son contenu. Trois éléments peuvent néanmoins être soulevés.  

En premier lieu, le Conseil recourt à l’aspect matériel de l’ordre public en expliquant 

« que le législateur a estimé que de telles pratiques peuvent constituer un danger pour la 

sécurité publique » (cons. 4).  

En second lieu, le Conseil semble également se rattacher à l’ordre public social tel que 

développé précédemment. En effet, d’un côté, il cite l’article 5 de la DDHC parmi les normes 

de référence de la décision (cons. 3). Cet article, qui permet au législateur de prévenir et 

d’empêcher les « actions nuisibles à la société », peut être compris, comme le suggère le 

Professeur Michel Verpeaux, comme renvoyant aux « droits des citoyens considérés comme 

l’ensemble du corps social. Cet article 5 consacre ainsi un ensemble – qui ne peut être 

qu’assez indéterminé – de droits de la société »592. D’un autre côté, le Conseil se réfère aux 

« exigences minimales de la vie en société » (cons. 5), notion qui rappelle les multiples 

développements autour de la place du visage dans la société française avant le vote de la loi.  

Enfin, en troisième lieu, bien que le Conseil ne se réfère pas aux « valeurs 

républicaines », le Professeur Agnès Roblot-Troizier a pu relever que « sous le voile de 

l’ordre public, on trouve dissimulé le visage des valeurs républicaines, non dans leur 

dimension individuelle, mais dans leur dimension collective, sociétale, et qui autorisent toutes 

limitations des libertés dans leur dimension individuelle »593.  

 

 

 

 

 

                                                
592 CODE CONSTITUTIONNEL ET DROITS FONDAMENTAUX, « Constitution de 1958 – Déclaration des 
droits de l’homme et du citoyen du 26 août 1789 », articles 4, 5 et 10, Commentaire Dalloz. Il faut en outre 
souligner que l’article 5 permet au Conseil d’exercer un contrôle moins poussé que l’article 34 de la 
Constitution, généralement mobilisé pour examiner la conciliation entre les impératifs de l’ordre public et le 
respect des droits garantis : en vertu de l’article 34, les limites aux libertés « sont uniquement celles qui assurent 
dans le même leur garantie » ; dès lors, « en habilitant le législateur à se dresser contre les ‘actions nuisibles à la 
société’, l’article 5 revêt une portée plus large que l’article 34 », GERVIER Pauline, « L’interdiction de 
dissimulation du visage dans l’espace public », AJDA 2014, p. 1866.  
593 ROBLOT-TROIZIER Agnès, « L’ordre public dans la jurisprudence du Conseil constitutionnel », in 
DUBREUIL Charles-André (dir.), L’ordre public, Paris, Cujas, 2013, p. 309. 



 172 

Conclusion de la Partie 1. 

 

 

350. Le processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010 se caractérise par un 

infléchissement du droit qui se manifeste par deux phénomènes.  

D’une part, l’étude juridique des notions de dignité et d’égalité des sexes, ainsi que de 

leur mise en œuvre, révèle qu’elles s’inscrivent dans une axiologie libérale, en vertu de 

laquelle la dignité et l’égalité des sexes sont des corollaires de la liberté. De ce fait, ces deux 

notions ne peuvent pas être mobilisées à l’encontre de l’exercice d’une liberté si celui-ci ne 

porte pas atteinte aux droits et libertés d’autrui, ou à l’ordre public. L’appel à la dignité et à 

l’égalité des sexes dans une règle de droit ne peut donc pas avoir pour objet ni pour effet 

d’imposer un modèle de comportement. Dès lors, la prépondérance du recours à la dignité et à 

l’égalité des sexes dans la genèse de la loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace 

public interroge. L’idée selon laquelle cette pratique, et plus précisément le port du voile 

intégral, est une atteinte à la dignité et à l’égalité des sexes est présentée comme une 

affirmation, un postulat. Corrélativement, ces deux notions ne sont pas précisées, ni définies. 

Si elles n’ont pas été retenues comme fondements juridiques de l’interdiction, parce que leur 

définition juridique respective ne le permettait pas, elles ont néanmoins constitué une 

motivation essentielle pour l’adoption de la loi, ce qui conduit à en altérer le contenu 

juridique. Apparaît ainsi une forme de cohabitation entre, d’une part, le récit lié aux notions 

de dignité et d’égalité des sexes, convoquées en faveur d’une restriction de liberté, et, d’autre 

part, leur définition juridique et leur application en droit594.  

 

351. D’autre part, le processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010 révèle les 

distorsions de l’ordre public pour parvenir à justifier une interdiction générale et absolue. Si 

l’ordre public matériel constituait un fondement juridique solide, notamment selon les termes 

                                                
594 Cette cohabitation pourrait être caractérisée, pour reprendre les termes du Professeur Alessandro Ferrari dans 
une étude de la notion de « laïcité », de « dignité-narrative » et « égalité des sexes-narrative », et de dignité et 
d’égalité des sexes juridiques, v. FERRARI A., « De la politique à la technique : laïcité narrative et laïcité du droit. 
Pour une comparaison France/Italie », in BASDEVANT-GAUDEMET B. et JANKOWIAK F. (dir.), Le droit 
ecclésiastique de la fin du XVIIIe au milieu du XXe siècle en Europe, Leuven, Peeters, 2009, p. 333-345. Elles 
peuvent également être appréhendée sous l’angle de la distinction entre « juridique » et « politique », v. 
LANGUILLE Constantin, « Logique juridique, logique politique. Le cas de la burqa », art. cit., p. 87, il souligne 
également le « recul de la logique juridique de l’État de droit, qui illustre sa fragilité ») ; v. également GAILLET 
Aurore, « La loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public et les limites du contrôle pratiqué par 
le Conseil constitutionnel », in L’étude des signes religieux dans l’espace public, Société, Droit et Religion n° 2, 
2011, qui distingue « l’argumentaire juridique de la logique politique », p. 71. ; GALEMBERT Claire de, 
« Forcer le droit à parler contre la burqa », RF sc. pol. 2014, p. 647. 



 173 

du Conseil d’État595, il a peu été convoqué. En revanche, ceux qui soutenaient l’adoption 

d’une loi ont trouvé un consensus sur le recours à l’ordre public immatériel comme 

fondement juridique de l’interdiction. Toutefois, la genèse de la loi du 11 octobre 2010 révèle 

l’absence d’homogénéité dans la définition attribuée à l’ordre public immatériel, reconfiguré 

pour justifier la restriction de liberté. L’ordre public « social » ou « sociétal » aurait pu être 

retenu et développé davantage, mais il fut dilué dans un ensemble de considérations plus 

larges, alliant notamment la dignité, l’égalité des sexes et les valeurs républicaines. Ces trois 

notions furent essentiellement invoquées à l’encontre du port du voile intégral, ce qui révèle 

une tension entre le port du voile intégral, c’est-à-dire l’exercice de la liberté religieuse, et les 

valeurs républicaines596.  

 

352. Le recours aux notions de dignité et d’égalité des sexes, connues du droit positif, 

et de « valeurs républicaines », notion émergeante dans le rapport de l’État et des religions, 

bouleverse les cadres de référence traditionnels en matière de régulation de la visibilité 

religieuse. L’évolution du lexique constatée à l’égard du traitement politique et juridique du 

religieux en 2010 conduit à se demander si le rapport d’opposition entre valeurs de la 

République et liberté religieuse est circonscrit à la question du port du voile intégral ou s’il se 

prolonge après 2010.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
595 FRANCE. CONSEIL D’ÉTAT, Étude relative aux possibilités juridiques d’interdiction du port du voile intégral, 
op. cit., p. 30.  
596 « Avec la complicité du Conseil constitutionnel, les valeurs de la République priment ainsi sur la liberté de la 
personne », ROBLOT-TROIZIER Agnès, « L’ordre public dans la jurisprudence du Conseil constitutionnel », in 
DUBREUIL Charles-André (dir.), L’ordre public, Paris, Cujas, 2013, p. 309. 



 174 

 

 

 

PARTIE 2. « VALEURS DE LA 

RÉPUBLIQUE » ET DROIT POSITIF : 

UN CONFLIT DE NORMATIVITÉS ? 
 

    

« Je soupçonnais bien qu’un carcan de traditions  

et de préjugés m’emprisonnait  

et que je portais des menottes jusque dans ma tête. »597 

___________________________________________________ 

 

 

 

353. L’appel aux valeurs républicaines pour motiver l’interdiction du port du voile 

intégral dans l’espace public révèle une tension entre cette notion et la protection de la liberté 

religieuse. Depuis 2010, de nombreux documents relatifs à la prise en compte du religieux par 

l’État ont été publiés, notamment des Chartes598 et des rapports publics599, et portent tous sur 

les « valeurs de la République »600. Il est donc nécessaire de se demander s’il s’agit d’une 

                                                
597 GROULT Benoîte, Ainsi soit-elle, Paris, Grasset, éd. 2018, p. V.  
598 De façon non exhaustive :  Charte de la laïcité à l’école, 2013 ; Île-de-France. Conseil régional, Charte 
régionale Ile-de-France des valeurs de la République et de la laïcité, 2017 ; Provence-Alpes-Côte d’Azur. 
Conseil régional,  Charte du respect des valeurs de la République de la Région Provence-Alpes-Côte d’Azur, 
2016 ; Ville d’Elne, Charte de partage des valeurs républicaines.  
599 CLAVREUL Gilles, Laïcité, valeurs de la République et exigences minimales de la vie en société. Des 
principes à l’action : rapport au Ministre de l’Intérieur, février 2018 ; LARCHER Gérard, La Nation française, 
un héritage en partage : rapport au président de la République, 15 avril 2015 ; THIERRY Michel, Valeurs 
républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans le champ du travail social : rapport à la ministre 
des Affaires sociales, de la Santé et des Droits des femmes et à la secrétaire d’État chargée des Personnes 
handicapées et de la Lutte contre l’exclusion, 31 mars 2016 ; CENTRE NATIONAL DE LA FONCTION 
PUBLIQUE TERRITORIALE, La laïcité. Territoriaux, nous agissons, 2016 ; FRANCE. INSPECTION 
GENERALE DE L’EDUCATION NATIONALE, Séminaire des doyens : Valeurs de la République et laïcité, 
15-16 avril 2015.   
600 Dans le processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010, la notion de « valeurs républicaines » est 
davantage mobilisée que celle de « valeurs de la République », cette dernière domine en revanche tous les 
documents publiés depuis 2010.  



 175 

manifestation de la tension existant entre « valeurs de la République » et liberté religieuse, 

mise en exergue dans l’étude de la genèse de la loi du 11 octobre 2010.  

 

354. Deux observations peuvent être faites. D’une part, les notions mobilisées dans 

ces documents confirment l’évolution des cadres de référence en matière de prise en compte 

du religieux par l’État. En effet, si le principe de laïcité et la loi de Séparation de 1905 sont 

mentionnés, ils sont dilués dans un ensemble de notions plus étendu qu’il conviendra 

d’éclairer. Les conséquences de cette évolution, qui se traduisent notamment par les exigences 

imposées aux sujets-croyants, conduisent à une reconfiguration des rapports de l’État aux 

sujets-croyants (Titre 1).  

 

355.  Il convient de se demander si ces modifications dans le lexique de 

l’appréhension du religieux emportent des conséquences sur la liberté religieuse consacrée en 

droit. À cet effet, les nombreux documents publiés par l’Observatoire de la laïcité601, la 

Commission nationale consultative des droits de l’homme (CNCDH)602, l’Assemblée 

parlementaire du Conseil de l’Europe603 et le Comité des droits de l’homme des Nations unies 

(CDH)604 seront étudiés. Ces documents, que par commodité l’on qualifiera de « droit 

souple »605, apportent des précisions essentielles sur la protection juridique de la liberté 

religieuse et sa mise en œuvre par l’État. Ce corpus, ainsi que plusieurs décisions rendues par 

le Conseil d’État, la Cour européenne des droits de l’homme et la Cour de justice de l’Union 

européenne depuis 2010, relatives à l’extériorisation des convictions religieuses, révèlent une 

démarche commune, celle de la conciliation des principes de laïcité, de liberté, et d’égalité 

(Titre 2). 

 

                                                
601 De façon non exhaustive : FRANCE. OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, 2014-2015, 
2015-2016, 2016-2017 ; - Rappel du cadre légal permettant de sanctionner les agissements contraires aux 
exigences minimales de la vie en société, 14 février 2017 ; - Observations sur la ‘Charte régionale des valeurs 
de la République et de la laïcité’ du Conseil régional d’Ile-de-France suite à la saisine du groupe EELV&A, 27 
mars 2017.  
602 De façon non exhaustive : FRANCE. COMMISSION NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE 
L'HOMME, Avis sur la laïcité, 26 septembre 2013 ; - Avis « Liberté, égalité, fraternité : comment rendre 
effectives les valeurs de la République », 2 juillet 2015.  
603 De façon non exhaustive : Conseil de l’Europe. Assemblée parlementaire, Résolution 1743, Islam, islamisme 
et islamophobie en Europe, 2010 ; - Résolution 1887, Discriminations multiples à l’égard des femmes 
musulmanes en Europe : pour l’égalité des chances, 2012 ; - Résolution 2076, Liberté de religion et vivre 
ensemble dans une société démocratique, 2015.  
604 CDH, Constatations dans le cadre de la communication 2662/2015 ; - Observations finales concernant le 
cinquième rapport périodique de la France, 21 juillet 2015, CCPR/C/FRA/CO/5 .  
605 Il s’agit en effet de résolutions, d’observations, de constatations, d’avis. Ces documents n’ont pas de force 
obligatoire et ne peuvent être sanctionnés, ils peuvent donc être qualifiés de droit souple. 



 176 

 

 

 

TITRE 1. LA RECONFIGURATION DES RAPPORTS DE 

L’ÉTAT AUX SUJETS-CROYANTS 

 

 

356. Les rapports de l’État et des religions sont régis, en France, par les principes de 

laïcité et de séparation des Églises et de l’État, et par la liberté religieuse consacrée dans les 

textes internationaux ratifiés par la France. Si ces instruments juridiques sont rappelés dans 

les différents documents relatifs à la prise en compte du religieux produits depuis 2010, ils 

sont dilués dans un ensemble beaucoup plus vaste, sous le vocable « valeurs de la 

République ». Or, les « valeurs de la République » ne font pas partie des notions juridiques 

réglementant les rapports de l’État et des religions. Dès lors, par la place centrale, voire 

surplombante, qu’elle occupe dans les documents publiés après 2010, l’expression « valeurs 

de la République » semble incarner une conception renouvelée des rapports de l’État et des 

religions, ou, plus exactement, de l’État aux sujets-croyants.  

357. Plus précisément, le recours aux « valeurs de la République » (plutôt qu’aux 

« principes de la République », par exemple), révèle que le renouvellement des rapports de 

l’État aux sujets-croyants s’inscrit dans un cadre axiologique (Chapitre 1). Or, suivant la 

pyramide proposée par le Professeur Alexandre Viala, les « valeurs » se situent au sommet de 

l’ordre juridique. Elles irriguent et inspirent les « principes » à partir desquels des « règles 

juridiques » seront édictées606. Dans ce cadre, la question se pose de savoir dans quelle 

mesure cette axiologie nouvelle, les « valeurs de la République », peut avoir, ou a vocation à 

avoir, par effet retour, des conséquences sur la mise en œuvre ou sur l’interprétation des 

principes juridiques (Chapitre 2).  

 

 

                                                
606 VIALA Alexandre, « Valeurs et principes (distinction) », in ANDRIANTSIMBAZOVINA Joël et al. (dir.), 
Dictionnaire des Droits de l'Homme, Paris, PUF, 2008, p. 971.  



 177 

 

CHAPITRE 1. LE FONDEMENT AXIOLOGIQUE DU 

RENOUVELLEMENT DES RAPPORTS DE L’ÉTAT AUX SUJETS-

CROYANTS 

 

 

358. En dépit de la prépondérance et de la récurrence de l’appel à la notion « valeurs 

de la République » dans les différents documents produits depuis 2010, cette expression n’est 

que très peu définie. Néanmoins, les « valeurs de la République » sont associées à des notions 

riches, la « laïcité » et la « citoyenneté ». L’étude de ces dernières, et de leur articulation avec 

les « valeurs de la République », permet d’éclairer les contours de ce nouveau rapport de 

l’État aux sujets-croyants.  

359. En effet, les références aux notions de « laïcité » et de « citoyenneté » font 

apparaître deux phénomènes qui, de pair, caractérisent l’évolution de ce rapport. D’une part, 

la consécration de la laïcité comme « valeur » opère un changement profond avec le droit 

positif – dans lequel la laïcité est un « principe » de l’État. De plus, cette « laïcité-valeur » 

doit ou, à tout le moins, devrait être partagée par tous les individus. En d’autres termes, telle 

que mobilisée dans les documents produits depuis 2010, la laïcité revêt un champ 

d’application élargi tant du point de vue de ses destinataires (de l’État à la société), que du 

point de vue de son contenu (le contenu de la laïcité-principe étant bien plus précis et explicite 

que la laïcité-valeur) ; c’est ainsi que semble s’opérer le passage de l’État laïc à la société 

laïque (Section 1). Toutefois, ce premier phénomène ne renseigne qu’imparfaitement sur le 

contenu de la « laïcité-valeur » et de l’expression « valeurs de la République » à laquelle elle 

est accolée. 

D’autre part, les documents produits depuis 2010 se caractérisent par un second 

phénomène, l’imbrication des notions de « laïcité », de « valeurs de la République », et de 

« citoyenneté ». L’étude de la conjugaison de ces notions peut apporter des précisions sur la 

reconfiguration des rapports de l’État aux sujets-croyants (Section 2).   

 



 178 

 

SECTION 1. D’UN ÉTAT LAÏC A UNE SOCIETE LAÏQUE 

 

 

360. Dans un État laïc, les rapports de l’État et des religions peuvent être caractérisés 

par la notion de « laïcité juridique »607. Celle-ci se définit par la neutralité de l’État, l’égalité 

des religions, la liberté religieuse, et la séparation du politique et du religieux608. Le principe 

de laïcité, consacré aux niveaux constitutionnel et législatif609, et la loi de séparation des 

Églises et de l’État, du 9 décembre 1905, forment l’ensemble normatif de la « laïcité 

juridique ».  

361. Ce cadre juridique cohabite avec d’autres aspects de la notion de « laïcité ». 

D’une part, les rapports de l’État et des religions peuvent faire l’objet de travaux de 

recherches dans des disciplines différentes (sociologie, histoire, sciences politiques, théorie du 

droit). D’autre part, et en outre, la notion de laïcité peut renvoyer à des conceptions politiques 

ou idéologiques de ce que sont, ou devraient être, les rapports de l’État et des religions. Dans 

ce cas, les différentes conceptions de la laïcité peuvent se manifester dans des discours 

politiques. À cet égard, le Professeur Alessandro Ferrari caractérise le « récit lié à la laïcité » 

de « laïcité narrative »610. Si celle-ci influence parfois l’adoption ou l’interprétation des règles 

de droit, elle n’en demeure pas moins limitée par le cadre de la « laïcité juridique » (§1), 

inspiré par des valeurs libérales.  

362. Ainsi, malgré une certaine ambivalence de la notion de « laïcité », les cadres de 

référence sont relativement bien établis. En érigeant la laïcité en « valeur », les documents 

relatifs à la prise en compte du religieux produits depuis 2010 semblent bousculer ces cadres 

                                                
607 Les terminologies désignant les rapports juridiques de l’État et des religions sont nombreuses : « laïcité du 
droit », FERRARI Alessandro, « De la politique à la technique : laïcité narrative et laïcité du droit. Pour une 
comparaison France/Italie », in BASDEVANT-GAUDEMET Brigitte et JANKOWIAK François (dir.), Le droit 
ecclésiastique de la fin du XVIIIe au milieu du XXe siècle en Europe, Leuven, Peeters, 2009, p. 333 ; « droit des 
religions », MESSNER Francis, PRELOT Pierre-Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Droit français des 
religions, 2e éd., Paris, Lexisnexis, 2013, v. aussi FORTIER Vincente, « Le droit des religions, une discipline ? 
Contribution à la construction d’un objet problématique », Revue du droit des religions n° 5, mai 2018, p. 133 ; 
« droit de la laïcité », PHILIP-GAY Mathilde, Droit de la laïcité : une mise en œuvre de la pédagogie juridique 
de la laïcité, Paris, Ellipses, 2016.  
608 MESSNER Francis, PRELOT Pierre-Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Traité de droit français des 
religions, Paris, Litec, 2003, p. 40. 
609 BARBIER Maurice, « Pour une définition de la laïcité française », Le Débat, 2005/2, n°134, p. 129. 
610 FERRARI Alessandro, « De la politique à la technique : laïcité narrative et laïcité du droit. Pour une 
comparaison France/Italie », art. cit., p. 333-345.  



 179 

références. Deux éléments doivent être relevés. En premier lieu, la laïcité est présentée 

comme une « valeur » que tous les individus doivent partager, elle a vocation à s’appliquer à 

toute la société. En second lieu, par le passage du « principe » à la « valeur », la laïcité est 

rehaussée au sommet de l’ordre juridique pyramidal proposé par le Professeur Alexandre 

Viala (valeurs, principes, règles juridiques)611. La « laïcité-valeur », ou « laïcité 

axiologique »612, acquiert une place prédominante (§2).  

  

§1. La prévalence de la laïcité juridique sur les conceptions politiques de la laïcité 

 

363. Sur le plan juridique, la « laïcité » renvoie au régime définissant le rapport entre 

l’État et la religion613. En France, la laïcité juridique est indissociable du régime politique qui 

la consacre : la République (A). La « laïcité » peut également être appréhendée sur le terrain 

de la théorie, et renvoyer à différentes conceptions614 ou représentations615 philosophiques ou 

politiques des rapports entre l’État et la religion (B). 

 

A. La laïcité juridique : principe de la République  

 

364. La « laïcité juridique », qu’elle soit envisagée par le biais de l’article 1 de la 

Constitution, qui dispose que la France est une République « laïque », ou des dispositions de 

la loi de 1905, qui séparent l’État des Églises, est un principe d’organisation de l’État dans 

son rapport aux religions (1). Du reste, ce lien entre « laïcité » et « République » est rappelé 

dans les différents documents produits depuis 2010. Néanmoins, le lien entre « laïcité » et 

« valeurs de la République » est également mis en exergue. Le rapport entre ces deux notions, 

qui ne relève pas de l’évidence, doit être interrogé (2).  

                                                
611 VIALA Alexandre, « Valeurs et principes (distinction) », in ANDRIANTSIMBAZOVINA Joël et al. (dir.), 
Dictionnaire des Droits de l'Homme, Paris, PUF, 2008, p. 971.  
612 Monsieur Selim Degirmenci souligne, à l’égard du rapport Clavreul, qu’il « fournit une bonne illustration de 
la laïcité axiologique : la ‘laïcité dans les textes’ est alors distinguée de la ‘laïcité dans les têtes’ » (p. 6 du 
rapport Clavreul), DEGIRMENCI Selim, « Le rapport Clavreul ou les errements d’un certain discours sur la 
laïcité », RDH 2018 (www.revdh.com).  
613 VINCENT Valentin, « Laïcité et neutralité », AJDA 2017, p. 1388.  
614 ZUBER Valentine, La laïcité en débat : au-delà des idées reçues, Paris, Le Cavalier bleu, 2017.   
615 BAUBEROT Jean, Les sept laïcités françaises, Paris, Editions de la Maison des sciences de l’homme, 2015, 
p. 16 et s.  



 180 

 

1. Un principe d’organisation de l’État dans son rapport aux religions 

 

365. Comme l’indiquait en 2004 le rapport du Conseil d’État, Un siècle de laïcité, la 

laïcité concerne les rapports entre les religions et l’État et signifie dans ce contexte « le refus 

de l’assujettissement du politique au religieux, ou réciproquement, sans être forcément 

synonyme d’étanchéité totale de l’un et de l’autre »616. Monsieur Clément Benelbaz note en 

ce sens qu’à l’origine, la notion est conçue comme opposée à la théocratie, à la confusion des 

pouvoirs, et à la subordination des autorités étatiques à l’autorité de la religion617. Le 

Professeur Vincent Valentin aborde également la laïcité comme « le régime juridique 

définissant le rapport entre l’État et la religion »618. La « laïcité juridique » renvoie donc aux 

rapports de l’État et des religions. 

 

366. L’article 10 de la Déclaration des droits de l’homme et du citoyen, qui dispose que « 

Nul ne doit être inquiété pour ses opinions, même religieuses, pourvu que leur manifestation 

ne trouble pas l’ordre public établi par la loi », est une première manifestation de la laïcité 

juridique. En effet, les chercheurs s’accordent à considérer que le « processus de 

laïcisation »619 commence en 1789, lors de l’adoption de l’article 10620. Le Professeur 

Philippe Portier explique qu’ « il est courant de situer la naissance du régime de laïcité au 

moment où le mot apparaît, sous la Troisième République. (…). Sans doute les lois de 1880, 

prolongées par la loi de séparation (…) de 1905, marquent-elles (…) un changement 

important dans le schéma pratique de la régulation de la croyance. On aurait tort cependant 

                                                
616 « Elle implique nécessairement la reconnaissance du pluralisme religieux et la neutralité de l’État vis-à-vis 
des Églises », FRANCE. CONSEIL D’ÉTAT, Un siècle de laïcité, Paris, La Documentation française, 2004, p. 244-
245.  
617 BENELBAZ Clément, Le principe de laïcité en droit public français, Paris, L’Harmattan, 2011, v. également 
les nombreuses références relatives aux origines et au sens du mot laïcité, p. 22 et s. Il se réfère aux premiers 
théoriciens de la laïcité, dont Ferdinand Buisson, et son Dictionnaire de pédagogie et d’instruction primaire, 
et présenté comme comme l’inventeur, le théoricien de la laïcité, et qui la définit, p. 23, ainsi que Jules Ferry, 
qui avait défini cette notion comme la délimitation profonde entre le temporel et le spirituel, p. 23. 
618 VINCENT Valentin, « Laïcité et neutralité », art. cit., p. 1388 ; v. aussi PHILIP-GAY Mathilde, Droit de la 
laïcité : une mise en œuvre de la pédagogie juridique de la laïcité, Paris, Ellipses, 2016, qui fait de la laïcité une 
matière juridique autonome, p. 9 et s.  
619 BENELBAZ Clément, Le principe de laïcité en droit public français, op. cit., p. 53.  
620 L’article 10 est un article de compromis qui a fait l’objet de débats sur sa rédaction à l’époque, v. ibid., p. 53-
55. 



 181 

d’y voir le terminus a quo de la laïcité. La matrice en est conçue bien avant : dès la 

Révolution de 1789 »621. 

 

367. La laïcité est ensuite érigée en principe juridique, comme dans l’article 17 de la loi 

du 30 octobre 1886 sur l'organisation de l'enseignement primaire (loi Goblet) – qui prévoit 

que « Dans les écoles publiques de tout ordre, l'enseignement est exclusivement confié à un 

personnel laïque »622 -, et dans l’article 1 de la Constitution de 1958 – par lequel la laïcité 

devient un principe constitutionnel, la France étant consacrée comme une République 

« laïque ». Plus récemment, la loi n° 2004-228 du 15 mars 2004 encadre, « en application du 

principe de laïcité », le port de signes ou de tenues manifestant une appartenance religieuse 

dans les écoles, collèges et lycées publics.  

 

368. La laïcité juridique se manifeste également dans la loi du 9 décembre 1905 

concernant la séparation des Églises et de l’État. En effet, si la notion de « laïcité » n’apparaît 

pas dans le texte de cette loi, elle en est la « clef de voûte »623. Monsieur Clément Benelbaz 

indique en ce sens que les deux premiers articles de la loi de 1905 « aident à mieux cerner et 

définir la laïcité, mais inversement, ils ne peuvent eux-mêmes se comprendre sans elle. 

Celle-ci est la somme de ce qui la compose, mais elle a aussi une existence et un sens propres 

»624. En d’autres termes, le principe de laïcité et la loi de 1905 sont deux instruments 

juridiques distincts625 qui traitent d’un objet commun : la gestion du religieux par l’État626.  

                                                
621 PORTIER Philippe, L’État et les religions en France. Une sociologique historique de la laïcité, Rennes, 
Presses universitaires de Rennes, 2016, p. 12.  
622 Il est également possible de mentionner la loi du 16 juin 1881, qui instaure l’école gratuite, obligatoire et 
laïque, et la loi du 28 mars 1882 sur l'instruction publique obligatoire (loi Jules Ferry) : « Les écoles primaires 
publiques vaqueront un jour par semaine en outre du dimanche, afin de permettre aux parents de faire donner, 
s'ils le désirent, à leurs enfants l'instruction religieuse en dehors des édifices scolaires. » (art. 2) ; v. « Dossiers 
d’histoire : les lois scolaires de Jules Ferry », http://www.senat.fr/evenement/archives/D42/ 
623 CONSEIL D’ÉTAT, Un siècle de laïcité, 2004, op. cit., p. 245 ; v. aussi MACHELON Jean-Pierre, « Combats 
d’hier, laïcité d’aujourd’hui. Retour sur la loi du 9 décembre 1905 », Le Débat 2015/3, p. 83 ; « la laïcité était 
omniprésente et a, en quelque sorte, guidé la main du législateur », BENELBAZ Clément, Le principe de laïcité 
en droit public français, op. cit., p. 40.  
624 Ibid., p. 29 ; La loi de 1905 est fondamentale dans la formation de ce principe et « si elle en constitue 
assurément le socle, il est cependant constitué de bien d’autres éléments. En effet, la loi de 1905 ne parle pas 
expressément de laïcité, mais tant le mot que la notion étaient omniprésents dans les esprits des auteurs de la 
loi (…). La laïcité existait déjà, notamment dans les textes antérieurs, et cela dès la Révolution. La plume du 
législateur de la Séparation était en quelque sorte trempée dans l’encre des révolutionnaires : 1905 ne peut se 
comprendre que par rapport à 1789, et 1946 ne peut se comprendre que par rapport à 1905 », p. 49.  
625 CC, décision n° 2012-297 QPC du 21 février 2013, Association pour la promotion et l’expansion de la laïcité.  
626 Les principes qui composent ces deux instruments juridiques sont similaires : non-reconnaissance, non-
subventionnement, liberté de conscience et libre exercice des cultes « forment la mémoire contemporaine de 



 182 

369. Historiquement627, la République s’est affirmée contre le pouvoir politique de 

l’Église catholique628, et s’est construite sur la base d’un régime politique soustrait de toute 

tutelle cléricale629. Le champ d’application de la loi de 1905 ne se limite toutefois pas à 

l’Église catholique : en supprimant le régime des cultes reconnus, la loi instaure un régime 

juridique nouveau dans lequel les deux pôles, l’État et les cultes, sont indépendants630. L’État 

républicain porte donc en lui la fin d’un « système d’interpénétration réciproque, où 

l’autorité publique reconnaissait les cultes et les soutenait, en contrepartie d’un contrôle 

rigoureux de leurs activités et, en principe, d’une bienveillance de ces derniers à son égard 

»631. Outre cet ancrage historique, l’article 1 de la Constitution fait explicitement de la laïcité 

un principe d’organisation politique de la République632. 

 

370. Les Chartes et rapports publics publiés depuis 2010 se réfèrent tous aux dispositions 

juridiques réglant les rapports entre l’État et les religions, notamment l’article 1 de la 

Constitution633, les lois de 1882 et 1886 sur les programmes et personnels de l’enseignement 

                                                                                                                                                   

la loi de séparation », MESSNER Francis, PRELOT Pierre-Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Traité de 
droit français des religions, op. cit., p. 421.  
627 Le lien entre « laïcité » et « République » est historique, v. MACHELON Jean-Pierre, « Combats d’hier, 
laïcité d’aujourd’hui. Retour sur la loi du 9 décembre 1905 », art. cit., p. 89 et s.  
628 La République s’opposait en effet à la monarchie de droit divin, et la laïcité (ou séparation) s’opposait au 
cléricalisme. Le 21 septembre 1792, le régime français devint la République à la place de la monarchie de 
droit divin.  
629 « Si les républicains se battent au XIXe en faveur de la laïcité de l’État, c’est pour neutraliser la volonté de 
certains catholiques de contrôler la vie publique (…), c’est un combat ‘anticlérical’ et non antireligieux, il 
refuse que des autorités de nature religieuse s’immiscent dans les affaires publiques », Jules Ferry « 
s’exprimait très clairement sur ce point dès 1881 devant le Sénat : ‘Nous sommes institués pour défendre les 
droits de l’État contre un certain catholicisme, bien différent du catholicisme religieux, et que j’appellerai le 
catholicisme politique. Quant au catholicisme religieux, qui est une manifestation de la conscience d’une si 
grande partie de la population française, il a droit à notre protection […]. Oui nous avons voulu la lutte 
anticléricale, mais la lutte antireligieuse, jamais, jamais’ », DELATTRE Michel, « Poursuivre la réflexion 
philosophique », https://www.reseau-canope.fr/. 
630 Comme l’explique le Professeur de philosophie Alain Boyer, pour les auteurs de la loi (Aristide Briand, 
Jean Jaurès et Louis Méjan), il s’agissait de permettre des relations de confiance dans l’indépendance, « par la 
liberté des Églises et par l’autonomie du politique », BOYER Alain, 1905 : la séparation Églises-État : de la 
guerre au dialogue, Paris, Cana, 2004, p. 26.  
631 MESSNER Francis, PRELOT Pierre-Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Traité de droit français des 
religions, op. cit., p. 421.  
632 Il y a « au cœur de la définition de la République une laïcité institutionnelle, constituée et constituante », 
LOUBES Olivier, « Poursuivre la réflexion historique », https://www.reseau-canope.fr/. 
633 Article 1 de la Charte de la laïcité à l’école ; exposé des motifs et Préambule de la Charte régionale des 
valeurs de la République et de la laïcité de la région Ile-de-France ; Préambule de la Charte du respect des 
valeurs de la République de la région Provence-Alpes-Côte d’Azur ; THIERRY Michel, Valeurs républicaines, 
laïcité et prévention des dérives radicales dans le champ du travail social : rapport à la ministre des Affaires 
sociales, de la Santé et des Droits des femmes et à la secrétaire d’État chargée des Personnes handicapées et de la 
Lutte contre l’exclusion, 31 mars 2016, p. 12.  



 183 

public634, la loi de 1905635, la décision du Conseil constitutionnel de 2004636, la loi du 15 

mars 2004637. Tous les documents appréhendent la laïcité dans son lien étroit avec la 

République638.  

 

2. Un principe associé aux valeurs de la République  

 

371. Comme tout régime politique, la République renvoie à un ensemble de valeurs, les 

« valeurs de la République », incarnées dans la devise « Liberté, Égalité, Fraternité » (art. 2 

Const.). Le réseau canopé – qui est un réseau de création et d’accompagnement 

pédagogiques placé sous la tutelle du ministère de l’Éducation nationale639 - indique que la 

devise de la République est « l’incarnation des trois ordres de l’imaginaire républicain »640. 

Cette devise « est un symbole lorsqu’elle figure aux frontons des mairies, des écoles, des 

bâtiments publics. Mais, bien plus clairement que les autres symboles, qui sont concrets – 

Marianne, le drapeau, l’hymne -, elle est l’incarnation des valeurs fondamentales de la 

République traduites en mots abstraits, d’où les principes découlent, ou dont ils sont armés 

»641.  

372. Sous cet angle, il est possible de considérer que le principe de laïcité, en ce qu’il est 

associé aux valeurs de la République dans les documents produits depuis 2010, participe de 

leur mise en œuvre. Les documents soulignent, de manière générale, le caractère 

                                                
634 Article 1 commenté de la Charte de la laïcité à l’école. 
635 De façon non-exhaustive : articles 1 et 2 commentés de la Charte de la laïcité à l’école ; exposé des motifs, 
visa et Préambule de la Charte régionale des valeurs de la République et de la laïcité ; THIERRY Michel, 
Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans le champ du travail social, op. cit., p. 12.  
636 De façon non-exhaustive : article 13 de la Charte de la laïcité à l’école ; visa et Préambule de la Charte 
régionale des valeurs de la République et de la laïcité ; charte de la Laïcité de la Caisse d’allocations 
familiales de Meurthe-et-Moselle ; THIERRY Michel, Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives 
radicales dans le champ du travail social, op. cit., p. 12.  
637 Article 14 de la Charte de la laïcité à l’école ; réseau canopé : en tant que principe d’organisation 
politique, la laïcité puise ses racines dans la Révolution (art. 10) et sera concrétisée en 1880 à l’école, en 
1946, en 1958, et 2004, et en 1905, https://www.reseau-canope.fr/ 
638 C’est un « principe essentiel de la République », THIERRY Michel, Valeurs républicaines, laïcité et 
prévention des dérives radicales dans le champ du travail social, op. cit, p. 12.  
639 https://www.reseau-canope.fr/, anciennemment Centre national de documentation pédagogique, c’est un 
établissement public à caractère administratif et éditeur de ressources pédagogiques public, dépendant du 
ministère de l'Éducation nationale français. 
640 LOUBES Olivier, « Poursuivre la réflexion historique : la devise républicaine », https://www.reseau-
canope.fr/ : « cette triple déclinaison des valeurs principielles renvoie à l’imaginaire politique et social de la 
République ».  
641 Ibid.  



 184 

indissociable du principe de laïcité et des valeurs de la République642, et un rapport de 2016 

précise même que la laïcité « conditionne la mise en oeuvre effective de notre devise 

républicaine »643.  

373. Il faut préciser que, souvent, les documents lient étroitement le principe de laïcité à 

la valeur « noble »644 de la République : l’égalité. Par exemple, l’article 1 commenté de la 

Charte de la laïcité à l’école indique que “la laïcité est une garantie essentielle de l’égalité 

républicaine”645. De plus, outre les nombreuses références à l’égalité646, la majeure partie 

des Chartes et rapports publics étudiés se réfèrent à la décision du Conseil constitutionnel du 

19 novembre 2004647, qui met implicitement l’accent sur l’égalité entre les individus en 

expliquant que les dispositions de l’article 1er de la Constitution, selon lesquelles « la France 

est une République laïque », « interdisent à quiconque de se prévaloir de ses croyances 

religieuses pour s’affranchir des règles communes régissant les relations entre collectivités 

publiques et particuliers » (cons. 18), bien plus qu’à la décision du Conseil constitutionnel 

du 21 février 2013, qui se réfère non seulement à l’égalité, mais aussi aux autres 

composantes de la laïcité (la décision indique notamment « que le principe de laïcité figure 

au nombre des droits et libertés que la Constitution garantit ; qu'il en résulte la neutralité de 

l'État ; qu'il en résulte également que la République ne reconnaît aucun culte ; que le 

principe de laïcité impose notamment le respect de toutes les croyances, l'égalité de tous les 

citoyens devant la loi sans distinction de religion et que la République garantisse le libre 

exercice des cultes ; qu'il implique que celle-ci ne salarie aucun culte », cons. 5).  

 

                                                
642 Par ex., la laïcité est qualifiée de « principe indissociable des valeurs de liberté, d’égalité et de fraternité 
exprimées par la devise de la République française », Circulaire n° 2013-144 NOR/MENE1322761C du 6 
septembre 2013, Charte de la laïcité à l’Ecole et aux valeurs et symboles de la République, p. 1.  
643 THIERRY Michel, Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans le champ du travail 
social, op. cit, p. 12.  
644 La liberté est « l’initiale de la République, sa religion première », l’égalité est « la noblesse de la 
République » (revendication de l’égalité des droits politiques sur laquelle les républicains ont forgé leur 
identité politique, puis égalité sociale), la fraternité est « l’enfant naturelle de la République », LOUBES 
Olivier, « Poursuivre la réflexion historique : la devise républicaine », https://www.reseau-canope.fr/.  
645 Idem dans le rapport THIERRY Michel, Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales 
dans le champ du travail social, op. cit, p. 12.  
646 Les références à l’égalité prennent différentes formes : non seulement l’ « égalité-valeur », mais aussi 
l’ « égalité des droits », « la laïcité est un principe essentiel de la république qui assure l’égalité des droits de tous 
en matière de liberté de croyance et de culte (…) », ibid., p. 27 ; cultes sur un pied d’égalité, CENTRE 
NATIONAL DE LA FONCTION PUBLIQUE TERRITORIALE, La laïcité. Territoriaux, nous agissons, 2016, 
p. 5.  
647 Parfois, la formulation de la décision est reprise sans pour autant que la référence à la décision soit 
mentionnée, v. par ex. THIERRY Michel, Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans 
le champ du travail social, op. cit, p. 27 : « il ne peut y avoir de loi divine ou morale d’origine religieuse 
supérieure aux lois civiles de la république ».  



 185 

374. Certes, l’idée selon laquelle la laïcité favorise l’égalité peut s’expliquer, par exemple, 

au regard de la distinction entre l’étymologie du mot « laïque » et celle du mot « clerc »648. En 

effet, « laïque » vient de l’adjectif grec « laïkos » dérivé du substantif « laos », qui signifie 

peuple, nation, tandis que le mot « clerc » vient de l’adjectif grec « klêrikos » dérivé du 

substantif « klêros » qui signifie « lot » : les membres du « klêros » sont « ceux qui forment le 

‘bon lot’, ceux qui ont été ‘mis à part’ »649. Autrement dit, le mot « clerc » renvoie à l’idée 

d’individus élus donc, d’une certaine façon, supérieurs aux autres individus, tandis que le mot 

« laïque » renvoie à tous les individus, dans leur ensemble650. C’est d’ailleurs par le biais de la 

« laïcité » que la République a aboli les privilèges651 de l’Église catholique. La République a 

aussi reconnu l’égalité entre les cultes652 et garanti, de façon encore plus profonde, l’égalité de 

tous les individus, quelles que soient leurs appartenances particulières. 

 

375. L’accent mis sur le lien entre la laïcité et l’égalité, dans les documents produits 

depuis 2010, suscite néanmoins trois remarques. D’une part, d’un point de vue historique, les 

débats parlementaires précédant la loi de 1905 ne se réfèrent à la notion d’égalité qu’à quatre 

reprises. L’objet de cette loi était davantage axé sur l’indépendance de l’État par rapport à la 

religion.  

D’autre part, si le principe de laïcité assure effectivement l’égalité entre les cultes, il 

assure tout aussi fortement la liberté de religion et la neutralité de l’État à l’égard des 

convictions religieuses. Il aurait donc été possible de mettre l’accent davantage sur le lien 

entre laïcité et liberté, que sur laïcité et égalité.  

                                                
648 v. notamment ZUBER Valentine, La laïcité en débat : au-delà des idées reçues, op. cit., p. 9 ; BENELBAZ 
Clément, Le principe de laïcité en droit public français, op. cit., p. 25.  
649 Ibid., p. 25. 
650 « (…) est clérical celui qui s’estime supérieur au reste du peuple et investi d’une mission divine. Est laïque au 
contraire celui qui émane du peuple et porte les aspirations du plus grand nombre », ZUBER Valentine, La 
laïcité en débat : au-delà des idées reçues, op. cit., p. 9.  
651 En ce sens, la loi de 1905 est « en rupture à la fois avec la tradition en vertu de laquelle l’Eglise catholique 
bénéficiait d’un statut unique ou du moins privilégié dans la société, et avec les traditions régaliennes et 
gallicanes d’un État régentant sinon les consciences, du moins les affaires religieuses », BOYER Alain, 1905 : 
la séparation Églises-État : de la guerre au dialogue, op. cit., p. 27. 
v. également https://www.reseau-canope.fr/, qui définit la République comme un régime politique « dans lequel 
le pouvoir s’exerce dans l’intérêt de l’ensemble du corps social, par opposition aux régimes qui privilégient 
une partie de celui-ci ». 
652 En supprimant les cultes reconnus, la République met toutes les religions « sur un pied d’égalité », 
MESSNER Francis, PRELOT Pierre-Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Traité de droit français des 
religions, op. cit., p. 113 ; v. aussi HENNETTE VAUCHEZ Stéphanie, « Séparation, garantie, neutralité… Les 
multiples grammaires de la laïcité », art. cit., p. 15 : le corollaire du régime de séparation, la neutralité de 
l’État, « lui enjoint de ne favoriser substantiellement aucun culte et de les maintenir tous à égale distance ». 



 186 

Enfin, s’agissant d’un principe d’organisation de l’État, la laïcité assure l’égalité entre les 

cultes. Or, dans les documents étudiés, la laïcité est davantage présentée comme contribuant à 

l’égalité entre les citoyens (l’égalité républicaine), - ce qui constitue un premier indice de son 

évolution653.    

 

B. La théorisation de la laïcité de l’État  

 

376. La notion de laïcité ne renvoie pas uniquement à un régime juridique, elle renvoie 

également à des conceptions – politiques, philosophiques, sociologiques – des rapports entre 

l’État et les religions, ou plus précisément de ce que devraient être ces rapports (1). Lorsque 

ces conceptions sont mobilisées, formellement ou non, dans les discours politiques (la 

« laïcité-narrative »), elles peuvent avoir pour effet d’influencer l’interprétation de la laïcité 

juridique (2).  

 

1. Laïcité, laïcités654, les différentes conceptions  

 

377. De nombreuses terminologies ont été proposées par la doctrine pour qualifier les 

différentes conceptions des rapports de l’État et des religions. Multiples et poreuses655, elles 

ont évolué avec les contextes sociaux et politiques et sont difficiles à catégoriser.  

378. Le Professeur Jean Baubérot, dans l’ouvrage Les sept laïcités françaises, propose 

une cartographie de sept représentations de la laïcité656. Il distingue ainsi les laïcités 

antireligieuse, gallicane, séparatiste, ouverte, identitaire ou encore concordataire. Les 

Professeurs Stéphanie Hennette-Vauchez et Vincent Valentin évoquent pour leur part les 

                                                
653 v. §401 et s. infra.  
654 BAUBEROT Jean, MILOT Micheline, PORTIER Philippe (dir.), Laïcité, laïcités : reconfigurations et 
nouveaux défis : Afrique, Amériques, Europe, Japon, pays arabes, Paris, Editions de la Maison des sciences de 
l’homme, 2014.  
655 Dans la théorie, il y a toujours une pluralité de « laïcités », v. BEDOUELLE Guy et COSTA Jean-Paul, Les 
laïcités à la française, Paris, PUF, 1998 ; FLORES d’ARCAIS Paolo, « Onze thèses sur la laïcité », Le Débat 
2015/3, p. 95 ; ZUBER Valentine, La laïcité en débat : au-delà des idées reçues, op. cit. : « il n’y a que des 
formes diverses et contextualisées de laïcité, issues de processus historiques de laïcisation, tous distincts », p. 11.  
656 Pour la méthode d’élaboration de la cartographie, v. BAUBEROT Jean, Les sept laïcités françaises, op. cit., 
p. 17.  



 187 

conceptions politiques de la laïcité, notamment les conceptions libérale et républicaine657. 

Madame Valentine Zuber relève quant à elle que « trois thèses au moins s’affrontent dans 

cette définition [de la laïcité] »658. Le Professeur Pierre-Henri Prélot met également en 

exergue les différentes conceptions des rapports État-religions qui se sont confrontées en 

1905659. Sur le plan des « élaborations de la sphère intellectuelle », il est également possible 

de se référer à un article du Professeur Philippe Portier, dans lequel deux tendances sont 

évoquées : il distingue les tenants d’une « laïcité inclusive », « rassemblés autour, 

notamment, de Michel Wieviorka (…), de Jean Baubérot (…) ou encore de Joël Roman » et 

les « défenseurs d’une ‘laïcité cohésive’, réunis autour, par exemple, d’Elisabeth Badinter, 

d’Alain Finkielkraut ou d’Henri Pena-Ruiz »660. Monsieur Paul Thibaud distingue quant à lui 

la « laïcité de refoulement »661 et la « laïcité affirmative »662.  

379. Ces multiples adjectifs accolés à la laïcité résultent d’analyses issues de disciplines 

différentes, et qui tiennent compte de nombreux facteurs - historiques, politiques, sociaux – 

relatifs à un contexte déterminé des rapports État-religions. Ces adjectifs démontrent par eux-

mêmes l’impossibilité de rattacher à la « laïcité » une définition précise et unique. En 

l’absence de précisions quant à son contenu, elle devient un « mot-valise »663, une notion 

« polymorphe »664 propice à des glissements de sens665, car elle dépend toujours des idées ou 

du programme politique qui lui sont associés666.  

                                                
657 HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, VALENTIN Vincent, L’affaire Baby Loup ou La nouvelle laïcité, Paris, 
LGDJ, 2014, p. 18.   
658 ZUBER Valentine, La laïcité en débat : au-delà des idées reçues, op. cit., p. 57, les trois thèses p. 57-59.  
659 PRELOT Pierre-Henri, « L’interdiction de la dissimulation du visage à la lumière du principe de laïcité », 
Revue du droit des religions, n° 2, nov. 2016, p. 14-21.  
660 PORTIER Philippe, « La politique du voile en France : droits et valeurs dans la fabrique de la laïcité », Revue 
du droit des religions, n° 2, nov. 2016, p. 65, pour la définition de chaque tendance v. p. 65-66 ; v. aussi 
MACHELON Jean-Pierre, « Combats d’hier, laïcité d’aujourd’hui. Retour sur la loi du 9 décembre 1905 », art. 
cit., p. 83, la loi de 1905 renvoie à un combat historique entre les « cléricaux » et les « républicains », p. 84.  
661 « issue des Lumières, elle croit au progrès et donc à un effacement inéluctable de la religion, qu’il n’y a, en 
somme, qu’à accompagner », FLORES d’ARCAIS Paolo, « Onze thèses sur la laïcité », art. cit., p. 117.  
662 La laïcité affirmative part « d’un constat : là où étaient l’Eglise et sa domination, il faut mettre quelque chose 
d’autre (…) », ibid., p. 117.  
663 LESCHI Didier, « Problèmes contemporains de la laïcité publique », Les Nouveaux Cah. Cons. const., 
2016/53, n° 4, 2016, p. 21.  
664 ZUBER Valentine, La laïcité en débat : au-delà des idées reçues, op. cit., p. 10 ; v. également KOUSSENS 
David, L’épreuve de la neutralité. La laïcité française entre droits et discours, Bruxelles, Bruylant, 2015, qui 
souligne la « polymorphie matérielle de la laïcité », qui renvoie au fait que « la gouvernance politique ne va pas 
attribuer le même poids aux principes fondamentaux de la laïcité selon la nature du fait social auquel elle se 
trouve confrontée », p. 36 (pour les polymorphies temporelle et spatiale de la laïcité, v. p. 32-36).  
665 Mathilde Philip-Gay lui attribue un « contenu mouvant », PHILIP-GAY Mathilde, Droit de la laïcité : une 
mise en œuvre de la pédagogie juridique de la laïcité, op. cit., p. 15.  
666 « Parce que la laïcité renvoie toujours à la fois à un programme politique et à un régime juridique, il s’agit 
d’une notion propice aux approximations et glissements de sens », HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, 
VALENTIN Vincent, L’affaire Baby Loup ou La nouvelle laïcité, op. cit., p. 27. 



 188 

380. C’est ce qui explique que les auteurs, quelle que soit leur discipline, prennent 

toujours acte du contexte historique et politique dans lequel les différentes conceptions de la 

laïcité s’inscrivent. En revanche, les discours politiques (la « laïcité-narrative »), ainsi que 

certains documents produits depuis 2010, se réfèrent parfois à « la laïcité »667, mais ne 

l’inscrivent pas dans un contexte déterminé.  

 

2. L’influence de la « laïcité-narrative » sur les rapports État-religions 

 

381. Tous les chercheurs s’accordent à dire que la conception politique qui a déterminé 

l’adoption du principe de laïcité ou de la loi de 1905 en droit français est la conception 

libérale668. De ce fait, les dispositions juridiques relatives aux rapports entre l’État et les 

religions sont interprétées à la lumière de leur ancrage libéral. 

382. Toutefois, comme le note le Professeur Stéphanie Hennette-Vauchez, il peut arriver 

que la « laïcité » véhicule un programme politique qui n’est pas toujours en adéquation avec 

le programme politique qui a guidé l’adoption initiale de la règle juridique669. La 

cohabitation de, et parfois même la tension entre, la « laïcité narrative » et la « laïcité du 

droit » - pour reprendre les termes proposés par le Professeur Alessandro Ferrari670 -, peut 

poser certains problèmes. En effet, puisque le droit n’est pas hermétique aux interprétations 

                                                
667 Par exemple, la Charte régionale d’Ile-de-France distingue, certes, le principe de laïcité et les valeurs de la 
République, mais « sa rédaction mêl[e] plusieurs champs » et peut faire craindre, « de par sa concentration sur 
les seuls interdits qui s’inscrivent dans le cadre laïque (…) une mauvaise compréhension de la laïcité de la part 
de ceux qui en seront destinataires », FRANCE. OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Observations sur la 
‘Charte régionale des valeurs de la République et de la laïcité’ du Conseil régional d’Ile-de-France suite à la 
saisine du groupe EELV&A, 27 mars 2017. Par ailleurs, le Rapport Clavreul procède à une confusion du principe 
de laïcité, des valeurs de la République et des exigences minimales de la vie en société, « contribuant ainsi à 
alimenter une tendance caractéristique d’une ‘laïcité narrative’, qui œuvre pour l’alignement du droit positif sur 
ses propres standards », DEGIRMENCI Selim, « Le rapport Clavreul ou les errements d’un certain discours sur 
la laïcité », RDH 2018 [https://journals.openedition.org/revdh/3805, consulté le 28/08/2018]. Enfin, la laïcité 
« comme principe philosophique et système juridique » est mentionnée dans le rapport CENTRE NATIONAL 
DE LA FONCTION PUBLIQUE TERRITORIALE, Les fondamentaux sur la laïcité et les collectivités 
territoriales, mai 2015. 
668 De façon non exhaustive : BAUBEROT Jean, Les sept laïcités françaises, op. cit. ; PORTIER Philippe, 
L’État et les religions en France. Une sociologique historique de la laïcité, Rennes, Presses universitaires de 
Rennes, 2016 ; VINCENT Valentin, « Remarques sur les mutations de la laïcité. Mythes et dérives de la 
‘séparation’ », RDLF 2016, chron. n° 14. 
669 v. HENNETTE VAUCHEZ Stéphanie, « Séparation, garantie, neutralité… Les multiples grammaires de la 
laïcité », art. cit. : la notion de neutralité véhicule « un programme non plus de neutralité-séparation mais de 
neutralité-laïcisation de la société », p. 16 ; v. aussi BOURDIER Elsa, « Des libertés à la répression : un 
renversement à peine voilé de la laïcité », RDH 11/2017 [http://journals.openedition.org/revdh/2910, consulté le 
28/08/2018], qui décrit le processus de renversement de la laïcité, d’une laïcité inclusive à une laïcité répressive.  
670 FERRARI Alessandro, « De la politique à la technique : laïcité narrative et laïcité du droit. Pour une 
comparaison France/Italie », art. cit., p. 333.  



 189 

politiques de certaines notions, il est tout à fait envisageable que la « laïcité narrative » se 

manifeste dans la mise en œuvre de la « laïcité du droit ».  

 

383. En dépit de cela, le régime libéral instauré par la laïcité juridique671 (ou « laïcité du 

droit ») ne peut être entièrement soumis aux aléas des discours politiques et des conjonctures 

sociales. Le cadre juridique construit principalement par les juridictions se présente comme 

une limite à l’expansion de ces conceptions politiques672. En d’autres termes, la « laïcité 

narrative » peut orienter l’interprétation de certaines lois ou décisions, mais elle ne peut en 

aucun cas entrer en conflit avec, ou prévaloir sur, le cadre juridique673.  

 

§2. La prédominance de la laïcité-valeur depuis 2010 

 

384. Si les dispositions juridiques relatives aux rapports entre l’État et les religions 

sont évoquées dans les différents documents produits depuis 2010, ceux-ci se caractérisent 

néanmoins par la prépondérance de la laïcité comme « valeur ». Cette laïcité-valeur revêt 

deux dimensions indissociables : une dimension politique et une dimension sociale.  

La dimension politique se manifeste par l’adjonction de la laïcité aux valeurs de la 

République (A). Ainsi, soit les notions de « laïcité » et de « valeurs de la République » sont 

liées par la conjonction de coordination « et », soit la « laïcité » est présentée comme étant 

elle-même une des valeurs de la République. De façon concomitante, la laïcité est présentée 

comme une valeur qui a vocation à être partagée par tous les individus vivant dans la société 

française. Elle acquiert donc également une dimension sociale (B).  

 

 

                                                
671 PRELOT Pierre-Henri, « L’interdiction de la dissimulation du visage à la lumière du principe de laïcité », 
Revue du droit des religions, n° 2, nov. 2016, p. 11 ; v. aussi J.-P. Machelon, « Combats d’hier, laïcité 
d’aujourd’hui », art. cit., p. 93.  
672 PORTIER Philippe, L’État et les religions en France. Une sociologique historique de la laïcité, op. cit., p. 
69-71.  
673 À l’exception de la loi du 11 octobre 2010, v. notamment WEIL Patrick, « Voile et burqa en France. Deux 
lois d’interdiction aux sens différents », in GISEL Pierre et EHRENFREUND Jacques, Religieux, société civile, 
politique, Lausanne, Antipodes, 2012, p. 83. Les exceptions sont le fruit de « revendications de plus en plus 
fortes, visant à bannir toute forme d’expression publique des religions, que ce soit dans la rue, dans l’entreprise, 
à l’Université, dans les cantines publiques », PRELOT Pierre-Henri, « L’interdiction de la dissimulation du 
visage à la lumière du principe de laïcité », art. cit., p. 13.  



 190 

A. L’adjonction de la laïcité au triptyque Liberté, Égalité, Fraternité : la laïcité 

comme valeur politique  

 

 

385. Les différents documents relatifs à l’appréhension du religieux publiés depuis 2010 

associent les notions de « laïcité » et de « valeurs de la République ».   

386. Sans prétendre à l’exhaustivité, il est possible de mentionner la Charte de la laïcité 

à l’École674 - qui comporte, comme phrase de préambule, « La Nation confie à l’École la 

mission de faire partager aux élèves les valeurs de la République » -, la Charte régionale des 

valeurs de la République et de la laïcité675, la Charte de partage des valeurs républicaines 

adoptée à Elne, qui engage les responsables des associations signataires à « faire respecter, à 

promouvoir et à faire partager les valeurs découlant des principes de la devise républicaine et 

de la laïcité », la Charte du respect des valeurs de la République de la Région Provence-

Alpes-Côte d’Azur, qui vise moins directement la laïcité, la Charte de la Laïcité adoptée par 

la Caisse d’allocations familiales de Meurthe-et-Moselle, qui vise moins spécifiquement les 

valeurs républicaines.  

 

387. Il est également possible de se référer au rapport Valeurs républicaines, laïcité et 

prévention des dérives radicales dans le champ du travail social676 - qui répond à une lettre 

de mission de la ministre des Affaires sociales, de la Santé et des Droits des femmes, 

Madame Marisol Touraine, et qui doit apporter des réponses à différentes questions 

formulées par la ministre, à travers lesquelles la laïcité apparaît comme une valeur de la 

République677 -, ou encore au rapport Laïcité, valeurs de la République et exigences 

minimales de la vie en société678.  

 

 

                                                
674 Charte de la laïcité à l’école, 2013.  
675 Île-de-France. Conseil régional, Charte régionale Ile-de-France des valeurs de la République et de la laïcité, 
2017.  
676 THIERRY Michel, Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans le champ du travail 
social, op. cit.  
677 Ibid., p. 5.  
678 CLAVREUL Gilles, Laïcité, valeurs de la République et exigences minimales de la vie en société. Des 
principes à l’action : rapport au Ministre de l’Intérieur, février 2018. 



 191 

Le rapport La laïcité. Territoriaux, nous agissons, du Centre national de la fonction 

publique territoriale (CNFPT), appréhende la laïcité comme un « débat républicain »679. Si la 

majeure partie des encadrés de ce rapport – rédigés par les collectivités territoriales680 – 

appréhendent la laïcité comme principe juridique681, l’éditorial publié en première page de ce 

rapport, rédigé par Monsieur François Deluga682, indique que les élus et agents publics « sont 

les premiers garants de la mise en œuvre de nos valeurs républicaines, à commencer par celle 

de la laïcité”683. Il en est de même dans l’introduction du livret numérique Les fondamentaux 

sur la laïcité et les collectivités territoriales disponible sur le site du CNFPT684, dans lequel 

il indique que la laïcité « qui a guidé la loi de séparation (…), et a été inscrite dans les 

Constitutions de 1946 et de 1958, incarne désormais l’une des principales valeurs 

républicaines »685 .  

Le livret Points de repère pour l’exercice des responsabilités686 adjoint également la 

laïcité-valeur à la laïcité-principe : la première partie du livret rappelle « quelles sont les 

valeurs et les responsabilités des agents de la fonction publique territoriale. La laïcité y est 

décrite comme une valeur de la République, mais également comme une obligation liée au 

statut de fonctionnaire », tandis que la deuxième partie (« Guide pratique ») rappelle « ce 

qu’est ce principe fondateur de notre République ». 

 

 

 

                                                
679 et un « principe républicain avec un enjeu sociétal et politique fort », CENTRE NATIONAL DE LA 
FONCTION PUBLIQUE TERRITORIALE, La laïcité. Territoriaux, nous agissons, 2016, p. 4.  
680 Ce livret contient en effet les actions locales clés « qui témoignent de l’esprit d’initiative des collectivités 
territoriales et de leur volonté de prendre à bras-le-corps la question de la laïcité », ibid., p. 4.  
681 La mairie de Montpellier rappelle que la laïcité est un principe, et implique une neutralité des agents « car 
c’est la République qui est laïque, et non la société », ibid., p. 5. 
682 Président du Centre national de la fonction publique territoriale (CNFPT) et maire du Teich.  
683 « Les collectivités s’emparent de la question de la laïcité », ibid., p. 3. 
684 http://www.cnfpt.fr/sites/default/files/laicite-web3_0.pdf 
685 CENTRE NATIONAL DE LA FONCTION PUBLIQUE TERRITORIALE, La laïcité. Territoriaux, nous 
agissons, op. cit., p. 3 (souligné par nous) ; v. également l’intitulé du rapport FRANCE. INSPECTION 
GENERALE DE L’EDUCATION NATIONALE, Séminaire des doyens : Valeurs de la République et laïcité, 
15-16 avril 2015, ainsi que : DANIEL Jean-Yves, « Avant-propos », in Ibid., p. 1, qui évoque la « dimension 
intimement laïque si spécifiquement française » des valeurs républicaines.  
686 CENTRE NATIONAL DE LA FONCTION PUBLIQUE TERRITORIALE, La laïcité. Territoriaux, nous 
agissons, op. cit., p. 13.  



 192 

388. Enfin, dans le réseau canopé, la laïcité est classée avec les valeurs de la 

République687. Comme pour les autres valeurs, un onglet lui est consacré pour l’expliciter688. 

Dans la sous-partie « Poursuivre la réflexion philosophique », rédigée par le Professeur de 

philosophie Michel Delattre, la laïcité apparaît explicitement comme une valeur de la 

République : « si on entend par neutralité le fait de rester indifférent, de ne pas intervenir, on 

voit que la laïcité est une valeur plus forte, un véritable engagement. C’est une valeur 

républicaine qui affirme des droits qui sont des conditions d’existence en commun (…) »689.  

389. Il faut également souligner que, dans l’onglet consacré à la valeur « Fraternité », les 

valeurs de fraternité et de laïcité sont assimilées. La fraternité est ainsi présentée comme « 

l’enfant naturelle de la République », « la liberté et l’égalité, les grandes aînées, se mettent en 

droit, font leur lit dans la loi (…). La fraternité, valeur morale mais non juridique » vient de « 

ce qui relie les hommes, elle est la religion en somme (religere, ‘ce qui relie’). Religion 

civique, la fraternité est la morale de l’histoire républicaine, celle qui, allant vers les autres, 

permet de dire que notre société a réussi sa composition française. À l’âge des nations – 

devenues corps social et politique de l’État -, c’est par elle que l’on mesure la qualité de 

cohésion de la communauté nationale. À l’aune de l’histoire française de la constitution de 

l’État et de la nation en République, le cadre de cette cohésion fraternelle, émancipatrice, a 

pris le nom de laïcité, depuis l’article 10 de la Déclaration des droits de l’homme et du 

citoyen de 1789 jusqu’aux réglages de 1905 et 2004 »690. 

390. Ces différents exemples mettent en lumière que la « laïcité » n’est plus uniquement 

envisagée comme un principe d’organisation de la République, ou comme un vecteur des 

valeurs de la République, elle devient elle-même une valeur de la République.  

391. Cette adjonction de la laïcité au triptyque républicain – Liberté, Égalité, Fraternité -, 

était déjà relevée par le Professeur Philippe Ardant, en 1995. Il notait que « la France est 

l’un des très rares pays où la laïcité soit posée comme un des principes fondateurs de l’État, 

comme une valeur républicaine complétant en quelque sorte la trilogie de 1789 : liberté, 

                                                
687 https://www.reseau-canope.fr/ 
688 Dans l’onglet consacré à la laïcité, figurent notamment un extrait de STASI Bernard, « La laïcité », in 
CENTRE NATIONAL DE DOCUMENTATION PEDAGOGIQUE, Guide républicain. L’idée républicaine 
aujourd’hui, Delagrave, 2004 ; GRONDEUX Jérôme, « La laïcité scolaire », qui se réfère notamment aux lois 
Ferry et à la loi du 15 mars 2004 ; GRONDEUX Jérôme, « la République laïque », qui se réfère notamment à 
la loi du 9 décembre 1905 et aux articles des Constitutions de 1946 et 1958) ; DELATTRE Michel, « 
Poursuivre la réflexion philosophique » ; LOUBES Olivier, « Poursuivre la réflexion historique : la laïcité », 
ibid.  
689 Ibid. 
690 Ibid., souligné par nous ; / LOUBES Olivier, « Poursuivre la réflexion historique : la laïcité », ibid., 
renvoie à la « religion civile ».  



 193 

égalité, fraternité, laïcité ». Il relevait également que « si l’on s’est affronté autour des trois 

premières, la laïcité seule a divisé le pays en deux camps, suscité des oppositions aussi 

extrêmes et des mobilisations aussi larges » et s’interrogeait : « comment ne pas relever en 

même temps que, curieusement, l’objet des combats est resté imprécis tant était incertaine la 

conception même de la laïcité ? »691.  

392. Cette question a toute sa pertinence aujourd’hui : alors même que tous les 

documents produits depuis 2010 érigent la laïcité en valeur de la République, les éléments de 

contenu demeurent peu nombreux. Cet ensemble de « valeurs de la République », bien 

qu’insuffisamment précisé, déploie ses effets dans tout l’espace social.  

 

 

B. L’adjonction de la laïcité aux valeurs de la société : la laïcité comme valeur 

sociale  

 

 

393. La laïcité-valeur irrigue, par le biais des différents documents étudiés, la société 

dans son ensemble. Elle est en effet présentée comme une valeur qui a vocation à être 

partagée par tous les individus. C’est peut-être ce qui explique à la fois le nombre important 

de documents publiés en ce sens, et la diversité des espaces communs concernés par ces 

mêmes documents.  

394. Dans le milieu scolaire, l’article 9 commenté de la Charte de la laïcité à l’école 

indique que « la laïcité n’est pas seulement un principe qui impose des règles, mais une 

valeur à cultiver dans les conduites au quotidien »692 . La circulaire à laquelle la Charte est 

annexée mentionne également le « principe de laïcité à l’École » et la laïcité comme « valeur 

positive d’émancipation ».  

395. En milieu social, il est possible de se référer à la charte de la Laïcité, de la Caisse 

d’allocations familiales de Meurthe-et-Moselle, qui indique que « porteurs d’éducation 

populaire, les centres sociaux se doivent de transmettre le sens et la valeur de la laïcité (…) à 

leurs adhérents et à l’ensemble de leurs équipes ». La valeur laïcité doit également être portée 

                                                
691 ARDANT Philippe, « La laïcité - Introduction », Pouvoirs, n°75, nov. 1995, p. 5.  
692 Idem art. 10 de la Charte de la laïcité à l’école qui se réfère à la « valeur de laïcité ». 



 194 

dans le domaine du travail social. Ainsi le rapport Valeurs républicaines, laïcité et 

prévention des dérives radicales dans le champ du travail social évoque-t-il les « nouveaux 

défis pour un exercice laïc du travail social »693.   

396. Les usagers des services publics connaissent également cette valeur de laïcité. Dans 

les quelques lignes rédigées par Monsieur François Deluga en introduction du livret 

numérique Les fondamentaux sur la laïcité et les collectivités territoriales694, il précise que le 

fonctionnaire est soumis à un devoir de neutralité (justifié par l’égalité) et que « les usagers 

des services publics, quant à eux, ont des obligations au regard de la valeur de laïcité 

(…) »695.  

 

* * * 

 

   397. La laïcité est donc à la fois une valeur politique, c’est-à-dire une valeur de l’État, et 

une valeur sociale, c’est-à-dire une valeur partagée par tous les individus vivant dans la 

société française. Le fait de donner à la laïcité une dimension axiologique indique déjà une 

mutation des rapports entre l’État et les sujets-croyants, qui reste toutefois à éclairer. En 

effet, l’inscription de la laïcité sur le terrain de l’axiologie recèle une difficulté majeure : son 

contenu est, contrairement à celui de la laïcité juridique, insaisissable. 

 

   398. Les valeurs de la devise républicaine – Liberté, Égalité, Fraternité – font consensus. 

La laïcité, en revanche, est une notion controversée puisque, dans son acception la plus 

fermée, elle peut signifier l’exclusion du religieux de la sphère sociale.  

 

  399. Ces différents documents, qui inscrivent le rapport de l’État aux sujets-croyants dans 

le paradigme des « valeurs de la République », ne permettent pas de comprendre ce qu’est 

une société laïque. Celle-ci se définit-elle comme une société dans laquelle le religieux ne 

                                                
693 THIERRY Michel, Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans le champ du travail 
social, op. cit.  
694 Disponible sur le site du CNFPT : http://www.cnfpt.fr/sites/default/files/laicite-web3_0.pdf.  
695 CENTRE NATIONAL DE LA FONCTION PUBLIQUE TERRITORIALE, Les fondamentaux sur la laïcité 
et les collectivités territoriales, op. cit., « Edito », p. 4.  



 195 

pourrait subsister que dans la sphère privée696, - une laïcité prescriptive697 -, ou renvoie-t-elle 

plutôt à une « laïcité existentielle »698, qui n’empêche pas l’individu d’être à la fois laïc et 

religieux ?  

 

 400. L’observation du recours à la notion de « laïcité » dans les différents documents 

publiés depuis 2010, si elle est riche d’intérêt, ne permet pas de saisir pleinement la 

reconfiguration des rapports de l’État et des sujets-croyants. La notion de « citoyenneté », qui 

apparaît de façon sous-jacente dans tous ces documents, et son imbrication aux « valeurs de 

la République » et à la « laïcité » peut apporter des éléments de compréhension.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
696 v. ZUBER Valentine, La laïcité en débat : au-delà des idées reçues, Paris, Le Cavalier bleu, 2017, p. 
79 (« Les religions doivent être reléguées à l’espace privé ») ; ARDANT Philippe, « La laïcité - Introduction », 
art. cit., p. 5 (« morale sociale »).   
697 v. KADA Nicolas, « Service public et religion : du renouveau du principe de neutralité », AJFP 2004, p. 249.  
698 BIDAR Abdennour [et al.], « Que veut dire laïcité ? Enquête », Le Débat 2015/3, n° 185, p. 104.  



 196 

 

SECTION 2. CITOYENNETE, VALEURS DE LA REPUBLIQUE ET LAÏCITE 

 

 

401. L’adjonction de la laïcité aux « valeurs de la République » - incarnées dans le 

triptyque Liberté, Égalité, Fraternité - révèle une mutation du rapport que l’État entretient 

avec les sujets-croyants. Ce rapport est non seulement renouvelé par la consécration de la 

laïcité comme « valeur de la République », il l’est aussi par la vocation sociale de cet 

ensemble de valeurs, qui doit être commun à tous les individus.  

402. Un problème demeure : la relation entre l’État et le sujet-croyant change, mais 

ses éléments ne sont pas définis. En effet, ni les « valeurs de la République », ni la « laïcité-

valeur » ne sont précisées. À ce stade, le changement est perceptible, mais son contenu – et 

même ses contours – sont flous. Une notion peut apporter des précisions quant à la 

reconfiguration des rapports de l’État aux sujets-croyants : la notion de citoyenneté. Celle-ci 

est mentionnée dans de nombreux documents relatifs à l’appréhension du religieux produits 

depuis 2010, qui révèlent même une imbrication de la citoyenneté, des valeurs de la 

République, et de la laïcité.  

403. De ce fait, l’étude de l’articulation entre la « citoyenneté » et les « valeurs de la 

République », dont fait partie la « laïcité-valeur », est riche d’enseignements pour 

comprendre ou, à tout le moins dessiner les contours, des rapports de l’État aux sujets-

croyants.  

404. Les « valeurs de la République » (Liberté, Égalité, Fraternité, Laïcité) et la 

« citoyenneté » s’inscrivent dans un rapport de subordination inverse. La conjugaison de ces 

notions aboutit en effet à distinguer deux cas de figure, dans lesquels l’expression « valeurs 

de la République » et la notion de « citoyenneté » ne revêtent pas le même contenu, et ne 

poursuivent pas la même finalité.  

405. Dans un premier cas de figure, la citoyenneté est première, « valeurs de la 

République et laïcité » contribuant à en revisiter le contenu (§1). Dans l’autre cas de figure – 

dont il faut préciser qu’il peut tout à fait englober le premier -, « valeurs de la République et 

laïcité » sont premières, promouvant une « religion civile » à laquelle participe la citoyenneté 

(§2).  



 197 

 

§1. Une « citoyenneté renouvelée »699 

 

 

406. Dans un article publié en 2012, le Professeur François Saint-Bonnet propose des 

éléments de définition d’une « citoyenneté renouvelée », expliquant notamment que « le 

citoyen actuel – qui ne se confond pas avec le ressortissant français jouissant de la plénitude 

de ses droits civils – dispose de droits politiques qui en font un membre de la communauté 

politique. La jouissance et l’exercice des droits politiques suffisent sans doute à définir la 

citoyenneté de lege lata, mais d’autres acceptions actuelles du mot montrent que cette 

définition peut être renouvelée »700.  

Tirée de l’article 1 de la Constitution, cette citoyenneté élargie est basée sur le sens 

premier701 de la notion de citoyenneté : « l’appartenance à la communauté politique ». Les 

conditions de cette appartenance sont plus larges que les conditions relatives à l’exercice des 

droits politiques (âge, nationalité, privation judiciaire, …)702 – elles se rapportent à l’idée 

essentielle « d’extériorité ou d’extranéité par rapport à la communauté politique »703.  

407. Le Professeur Saint-Bonnet évoque les « exigences minimales de la vie en société » 

comme composante de cette citoyenneté renouvelée. En effet, il existe un lien entre « la vie 

en société » et « l’appartenance à la communauté politique »704, notamment dans une société 

démocratique (A). Prendre ce raisonnement comme point de départ, permet d’éclairer le 

contenu – ou du moins les idées sous-jacentes – du recours aux « valeurs de la République » 

et à la « laïcité », qui apparaît comme un des moyens permettant de parvenir à une 

citoyenneté renouvelée (B).  
                                                
699 SAINT-BONNET François, « La citoyenneté, fondement démocratique pour la loi anti-burqa », Jus 
Politicum, n° 7, 2012 [http://juspoliticum.com/article/La-citoyennete-fondement-democratique-pour-la-loi-anti-
burqa-452.html, consulté le 28/08/2018].  
700 Ibid., p. 30.  
701 Ibid., p. 15 ; v. aussi SCHNAPPER Dominique, « Citoyenneté », Encyclopédie Universalis : historiquement, 
la citoyenneté, c’est l’appartenance à la communauté politique transcendant les particularismes, « en proclamant 
la souveraineté du citoyen, les révolutionnaires posaient un principe de transcendance des particularismes », 
http://www.universalis.fr/encyclopedie/citoyennete/.  
702 La définition juridique de la citoyenneté « nécessite des critères explicites », CORNU Gérard (dir.), 
Vocabulaire juridique, 12e éd., Paris, PUF, 2017, p. 198.  
703 SAINT-BONNET François, « La citoyenneté, fondement démocratique pour la loi anti-burqa », art. cit., p. 
15.  
704 L’élection permet certes de choisir les représentants et résoudre les rivalités, c’est « aussi le symbole du 
nouveau sacré, celui de la société politique elle-même, qui assure les liens sociaux et trace le destin de la 
collectivité (…) », SCHNAPPER Dominique, « Citoyenneté », art. cit.  



 198 

A. Les exigences minimales de la vie en société  

 

 

408. Composantes de la « citoyenneté renouvelée », les exigences minimales de la vie en 

société cristallisent le lien indissociable existant entre l’appartenance à la communauté 

politique et la vie en société. Ce lien peut conduire à limiter certains comportements, qui 

manifesteraient une volonté de se retrancher du monde.  

Le Professeur François Saint-Bonnet évoque notamment ceux qui se retirent du monde705 

pour des raisons de piété : il s’agit donc d’une réflexion sur « la manière dont on peut 

concilier l’appartenance à la société terrestre, de surcroît dans une société démocratique, avec 

la liberté laissée à chacun de se retirer du monde pour des raisons de piété. L’acceptation de 

la société ‘terrestre’, de la ‘non-mort’, de la ‘vie au monde’ dans l’espace public serait 

regardée comme une composante de la citoyenneté sous l’empire d’une Constitution dans 

laquelle le peuple est souverain »706. Divers exemples sont évoqués (le retrait dans un temple, 

la dissimulation du visage) mais le raisonnement proposé par le Professeur Saint-Bonnet 

permet de fixer un critère commun : la communication orale ou visuelle avec l’extérieur707.  

 

 409. Ce n’est donc pas l’appartenance à la religion qui entre en opposition avec 

l’appartenance à la communauté politique, c’est l’acte, le comportement par lequel un 

individu manifeste sa volonté de vivre retranché de la société, en coupant toute possibilité de 

communication orale ou visuelle708. Simplement, « ceux qui ont fait le choix de se retirer du 

monde ne peuvent ni ne doivent être comptés au nombre des citoyens »709. 

 

                                                
705 Le Professeur Saint-Bonnet propose la qualification de « mort au monde » pour « désigner le fait non de se 
séparer symboliquement du monde, mais de dresser une frontière physique avec lui par une claustration ou une 
incarcération volontaire », à l’intérieur d’un couvent ou à l’abri d’un voile intégral, SAINT-BONNET François, 
« La citoyenneté, fondement démocratique pour la loi anti-burqa », art. cit., p. 11. L’articulation entre la mort au 
monde et la citoyenneté est évoquée à travers trois moments historiques, v. p. 11. 
706 Ibid., p. 5.  
707 Ibid., p. 7-10.  
708 La vie sociale est en effet associée à la communication, l’altérité, l’ouverture, la circulation, ibid., p. 27-28, il 
faut donc renoncer à ses libertés individuelles de réclusion ou de claustration volontaire ou la mort au monde, 
« sinon, il ne saurait y avoir de société mais une simple agglomération d’atomes redoutant tous contacts, ne 
serait-ce que visuels, avec autrui », p. 29. 
709 Ibid., p. 12.  



 199 

410. Cette exigence, qui vise à ne pas s’exclure de la société, trouve un écho dans un 

arrêt du Conseil d’État relatif à l’acquisition de la nationalité française d’une femme ayant 

adopté une pratique radicale de sa religion710. Certes, cet arrêt ne concerne pas la 

« conception élargie » de la citoyenneté, mais bien la citoyenneté comprise comme l’exercice 

des droits politiques. Il renoue toutefois avec la même exigence, celle de ne pas se retirer de 

la vie en société. En ce sens, le commissaire du gouvernement relève que la requérante vivait 

« presque recluse et retranchée de la société française »711.  

 

Ce n’est donc pas tant la pratique radicale de la religion qui fonde le défaut 

d’assimilation (emportant refus d’acquérir la nationalité française), que le comportement qui 

consiste à s’exclure concrètement de la vie en société712.  

En d’autres termes, ne peut être citoyen français un individu qui refuse tout lien social, ce 

lien étant une condition de l’appartenance au corps social.  

 

411. Il convient de souligner que cet arrêt du Conseil d’État, comme d’autres arrêts 

relatifs au contentieux de la nationalité713, mentionnent les « valeurs essentielles de la société 

française » (ou de la « communauté française », dans l’arrêt de 2008714) pour apprécier 

certaines requêtes relatives à l’acquisition de la nationalité française715. Le non-respect de ces 

valeurs, qu’il se traduise par des déclarations716 ou par des comportements717, entraîne un 

                                                
710 CE, SSR, 26 mai 2008, Mme Mabchour, n° 286798.  
711 v. notamment CHRESTIA Philippe, « La burqa est incompatible avec la nationalité française », AJDA 2008, 
p. 2013 ; VALLAR Christian, « Le radicalisme religieux et le refus fondé d’acquisition de la nationalité », 
Dalloz 2009, p. 345.  
712 C’est un « ensemble d’éléments tangibles et convergents » qui a conduit au défaut d’assimilation, 
CHRESTIA Philippe, « La burqa est incompatible avec la nationalité française », art. cit., p. 2013. L’auteur 
s’intéresse notamment aux « contours de l’assimilation à la communauté française ».  
713 Les « valeurs essentielles de la société française » sont mentionnées dans CE, 5 mai 2014, n° 366548, M. 
Ajdarpasic ; CE, 20 octobre 2014, n° 377572, M. Oubalhaj ; CE, 25 février 2015, n° 385652, M. Longnda ; CE, 
17 mai 2017, n° 403452, M. Boughias ; CE, 20 décembre 2017, n° 411735, M. Yousfi.  
714 CE, SSR, 26 mai 2008, Mme Mabchour, n° 286798.  
715 Le Conseil d’État s’inscrit dans la ligne de la circulaire interministérielle du 27 juillet 2005 (Circ. DPM/N 2 
n° 2005-358, 27 juillet 2005 relative à la procédure d’acquisition de la nationalité française par déclaration à 
raison du mariage), qui dispose que peut être opposé à la déclaration « le comportement du déclarant qui, sur le 
plan personnel ou familial, est incompatible avec les valeurs de la société française, notamment en ce qui 
concerne les principes de liberté individuelle et d’égalité des sexes : choix d’un mode de vie qui impose à la 
femme un statut social subalterne et discriminatoire ».  
716 Par exemple, lorsque les « propos tenus » au cours de l’entretien révèlent que « l’intéressé refuse d’adhérer 
aux valeurs essentielles de la société française » CE, 20 octobre 2014, n° 377572, M. Oubalhaj (cons. 4), idem 
CE, 25 février 2015, n° 385652, M. Longnda (cons. 3).  
717 v. VALLAR Christian, « Le radicalisme religieux et le refus fondé d’acquisition de la nationalité », Dalloz 
2009, p. 345 : plusieurs décisions révèlent que « la pratique radicale de la religion islamique, hostile aux ‘valeurs 



 200 

refus d’acquérir la nationalité. Cela s’explique par le fait que, en niant les valeurs qui sont 

celles de la majorité des Français, et de beaucoup d’étrangers vivant en France, l’individu se 

met dans l’impossibilité de vivre en société718. Ainsi, d’une certaine façon, il s’en exclut. 

Ces valeurs sociétales, ou sociales, au titre desquelles le Conseil d’État cite l’égalité 

des sexes ou la tolérance, sont les valeurs indispensables à la vie en société, du moins dans 

les sociétés occidentales. De ce fait, si elles apparaissent dans le contentieux de la nationalité, 

elles irriguent également tout le Droit – la fonction première de celui-ci étant de régir la vie 

en société719. 

 

412. Il faut néanmoins souligner que les comportements individuels ne peuvent pas 

toujours être contrôlés ni confrontés aux dispositions juridiques. Parfois même, en dehors de 

toute atteinte à des règles juridiques, certains comportements révèlent le non-respect ou, à 

tout le moins, l’ignorance des valeurs sociétales. Les faits traités par l’arrêt de 2008 sont un 

bon exemple : l’existence de comportements contraires aux valeurs sociales constitue un 

frein à l’exercice des droits politiques, mais ne fait pas pour autant l’objet de restrictions de 

liberté.  

 

413. Ces comportements, s’ils ne rompent pas toute « communication orale ou 

visuelle » avec le reste de la société, n’en constituent pas moins des troubles à la vie en 

société. Dès lors, la citoyenneté renouvelée serait non seulement envisagée comme une borne 

aux comportements des individus qui s’excluent du corps social, elle pourrait également 

s’inscrire dans une démarche préventive, en diffusant les valeurs sociales communes en vue 

d’en susciter le respect. La connaissance et, surtout, le respect des valeurs sociales par tous 

les individus – nationaux et non-nationaux – favoriseraient la vie en société, et pourraient 

prévenir les comportements d’exclusion sociale, de quelle que nature qu’ils soient.   

 

                                                                                                                                                   

essentielles de la société française’, est constitutive d’un défaut d’assimilation avéré. Mais il est question de 
militantisme islamiste et de prosélytisme, et non pas de mode de vie », comme c’est le cas dans la décision 
Mabchour de 2008.  
718 Il s’agit de la même logique que les décisions relatives à l’acquisition de la nationalité de personnes dont le 
comportement est « immoral », §258 supra.   
719 v. par ex. FRANCE. OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rappel du cadre légal permettant de sanctionner 
les agissements contraires aux exigences minimales de la vie en société, 14 février 2017.  



 201 

414. Comme le révèle le contentieux de la nationalité, une certaine partie des actes ou 

des comportements qui conduisent à s’exclure de la société, ou qui traduisent l’ignorance des 

valeurs communes, est motivée par des considérations religieuses. Parfois, en effet, la 

pratique religieuse emporte des conséquences sur la vie en société. Il convient d’insister sur 

le fait qu’il ne s’agit en aucun cas de se prononcer sur l’intensité de la religiosité en elle-

même, mais bien sur ses conséquences sur la vie en société.  

Par ce prisme, le recours aux « valeurs de la République » et à la « laïcité », 

mobilisées, du reste, dans tous les documents relatifs à l’appréhension du religieux produits 

depuis 2010, pourrait s’inscrire dans l’objectif d’une citoyenneté renouvelée.  

 

 

B. Les valeurs de la République et la laïcité comme moyen de parvenir à une citoyenneté 

renouvelée  

 

 

415. En partant de la perspective selon laquelle l’objectif de la citoyenneté est d’assurer 

les conditions de la vie en société, les valeurs de la République et la laïcité peuvent être 

appréhendées comme contribuant à cet objectif.  

Cette contribution peut être envisagée selon deux directions complémentaires. D’une 

part, et suivant en cela les différents documents produits depuis 2010, l’expression « valeurs 

de la République » est rattachée à l’idée selon laquelle les individus doivent être associés aux 

affaires communes, participer à la vie en société (1). En promouvant une participation à la 

vie collective, les « valeurs de la République » sont pensées comme un moyen préventif de 

lutte contre l’exclusion ou l’isolement dus à une pratique religieuse. D’autre part, quant à la 

seconde direction, elle permet de considérer que la « laïcité-valeur » représente une frontière 

érigée à l’encontre des comportements religieux induisant une mise à l’écart de la société de 

l’intéressé (2). 

 

 

 



 202 

1. La participation aux affaires communes  

 

416. Le sens premier de la citoyenneté, l’appartenance à la communauté politique, 

explique que, dans une société démocratique, chaque national dispose de droits politiques720. 

L’exercice de ceux-ci nécessite évidemment un minimum de connaissances relatives à 

l’histoire, aux institutions, et l’adhésion ou, tout du moins, le respect des valeurs de la 

communauté politique (les valeurs de la République)721. Les programmes scolaires, ainsi que 

le Livret du citoyen remis aux candidats à la nationalité française, permettent aux futurs 

citoyens de disposer des éléments indispensables à l’exercice de leur droit de vote.  

 

417. Plus fortement encore, les différents documents publiés depuis 2010 mettent 

l’accent sur la participation du citoyen aux affaires communes, non seulement dans le cadre 

de l’exercice du droit de vote722, mais aussi et surtout au quotidien.  

Par exemple, le Parcours citoyen instauré à l’école a pour objectif de familiariser les 

élèves avec la démocratie, en encourageant notamment leur participation à la vie sociale et 

démocratique. Parmi les principes généraux que doivent acquérir les élèves dans le cadre de 

ce parcours citoyen, la circulaire du 20 juin 2016723  évoque « l’exercice de la démocratie, 

notamment la souveraineté populaire, (…) ». Une déclaration de Madame Najat Vallaud-

Belkacem, ancienne ministre de l’Éducation nationale, s’inscrit en ce sens724. Se référant à la 

citoyenneté démocratique, elle explique qu’il faut la « mettre en pratique dans le cadre 

scolaire. L’école doit permettre aux élèves de devenir acteurs de leurs choix, et de participer 

à la vie sociale de la classe et de l’établissement dont ils sont membres. L’esprit de 

coopération doit être encouragé, la responsabilité vis-à-vis d’autrui mise à l’épreuve des faits 

(…) ». Ainsi, selon ses propres termes, la citoyenneté à l’école contribue « au sentiment 

d’appartenance à la communauté nationale ».  

                                                
720 En fonction de critères prédéfinis comme l’âge, CORNU Gérard (dir.), Vocabulaire juridique, op. cit., p. 198.   
721 PHILIP-GAY Mathilde, « Les valeurs de la République », art. cit., 2018, p. 121.  
722 v. notamment le rapport LARCHER Gérard, La Nation française, un héritage en partage : rapport au 
président de la République, 15 avril 2015, qui évoque l’idée « de rendre obligatoire une forme d’engagement 
civique », qui pourrait prendre la forme du service civique ou de la réserve citoyenne et être obligatoire « pour 
ceux qui affirment, chacun dans un champ différent, leur attachement à la France : celles et ceux qui se destinent 
à servir l’État et qui s’apprêtent à devenir fonctionnaire, d’une part, et les candidats à l’acquisition de la 
nationalité française, d’autre part. Le développement des formes ‘d’engagement républicain’, quelle que soit la 
forme de cet engagement, constitue ainsi une perspective positive », p. 52. 
723 Circulaire n° 2016-092 NOR/MENE1616142C du 20 juin 2016, Le parcours citoyen de l’élève. 
724 Déclaration du 25 mai 2016, consulté sur http://www.vie-publique.fr/discours/selection-discours/. 



 203 

 

418. En outre, dans les différents documents publiés depuis 2010, les « valeurs de la 

République » ne sont pas uniquement mobilisées à l’appui d’une participation démocratique 

et sociale des nationaux, elles favorisent la participation de tous, nationaux et non-nationaux, 

aux affaires communes.  

La notion de civisme peut exprimer cette forme d’appartenance à la communauté 

politique. En effet, le civisme renvoie au fait de « s’intéresser à la chose publique », d’être 

informé et de participer aux prises de décision sur les affaires communes725. Il peut aussi être 

défini comme le fait de « se savoir partie prenante d’une collectivité qui n’est pas seulement 

une addition d’individualités »726 et le discours philosophique sur le citoyen peut être basé sur 

une réflexion transcendantale suivant laquelle « il s’agit de penser les conditions de possibilité 

d’une société humaine »727. Le civisme est appréhendé en ce sens sur le site de la « vie-

publique »728, qui est un site réalisé par la Direction de l’Information Légale et Administrative 

: la civilité, la solidarité, le civisme, sont énoncés comme les valeurs attachées à la 

citoyenneté729.  

 

419. L’idée selon laquelle tous les individus vivant en France peuvent participer aux 

affaires communes se manifeste notamment dans le domaine du travail social, « les 

professionnels du social sont profondément républicains, et convaincus que l’apprentissage de 

l’autonomie qu’ils cherchent à faciliter chez les personnes qu’ils accompagnent passe par 

l’exercice de la citoyenneté »730. Est notamment évoqué « l’apprentissage des formes 

                                                
725 REMOND René, « Civisme », in FRANCE, MINISTERE DE LA JEUNESSE, DE L’EDUCATION 
NATIONALE ET DE LA RECHERCHE, Guide républicain : l’idée républicaine aujourd’hui, Paris : Delagrave 
Editions, 2004, mentionné dans https://www.reseau-canope.fr/ 
726 Ibid.  
727 « Citoyenneté », in CORNU Gérard (dir.), Vocabulaire juridique, op. cit., p. 198. Précisément, « à travers le 
concept de citoyen, Hobbes, Locke ou Rousseau essaient de penser les antinomies qui unissent et opposent 
l’individuel et le collectif, la liberté et l’égalité, le local et l’universel, l’identité et l’altérité », « ces 
problématiques, qui constituent l’architecture de la philosophie politique, n’entretiennent qu’un rapport très 
lâche, voire nul, avec la question juridique de savoir qui est citoyen ».  
728 http://www.vie-publique.fr/ 
729 Pour le lien entre « civisme » et « citoyenneté », v. aussi « Citoyenneté », in CORNU Gérard (dir.), 
Vocabulaire juridique, op. cit., : « la réduction actuelle du mot citoyen au rang d’adjectif est peut-être plus qu’un 
effet de mode. Dans un monde où tout individu est citoyen parce qu’il a le droit de l’être, le mot n’oppose plus le 
statut juridique de certains à celui de certains autres, mais seulement des comportements jugés sympathiques à 
d’autres qui ne le sont pas : ainsi la citoyenneté en vient-elle à se replier sur la niche linguistique qui était 
autrefois celle du civisme », p. 200.  
730 THIERRY Michel, Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans le champ du travail 
social, op. cit., p. 6.   



 204 

d’intervention sociale d’intérêt collectif » qui doit « faire sa place au développement des 

capacités d’action collective des personnes (…) »731. 

Cette idée est également très présente dans le texte de la Charte du respect des valeurs de 

la République de la Région Provence-Alpes-Côte d’Azur. Les associations signataires de la 

Charte doivent « garantir à [leurs] membres et à [leurs] bénéficiaires d’exercer leur libre 

arbitre et de faire l’apprentissage de la citoyenneté »732 ; et dans la circulaire Mise en œuvre 

du plan national de lutte contre le racisme et l’antisémitisme qui, par le parrainage citoyen, 

offre aux jeunes la possibilité « de s’impliquer dans la vie de la collectivité sous diverses 

formes (service civique, …) »733.  

 

420. Il ressort des documents étudiés une volonté d’impliquer l’individu, dès son plus 

jeune âge, qu’il soit national ou non-national, aux affaires communes. Deux remarques 

peuvent être formulées. D’une part, l’appartenance à la communauté politique et au corps 

social se cultive au quotidien. Elle est indéniablement renforcée lorsque les individus sont 

associés aux prises de décision, et lorsqu’ils participent aux actions communes. Ces éléments, 

abordés sous le vocable « valeurs de la République » dans les différents documents produits 

depuis 2010, peuvent contribuer à prévenir les comportements individuels d’exclusion 

sociale, en rappelant à chacun qu’il fait partie d’une société démocratique. D’autre part, ainsi 

conçues, les valeurs de la République s’inscrivent dans une voie résolument positive, et 

contribuent à enrichir une conception renouvelée de la citoyenneté.  

 

 

 

 

 

                                                
731 Ibid., p. 12 ; « chacun, quelle que soit son origine ethnique, sa confession ou son absence de confession, le 
parcours de sa famille et ses traditions familiales, doit être conscient qu’il fait partie de la République, d’une 
république française laïque et démocratique (…) », p. 25.  
732 Provence-Alpes-Côte d’Azur. Conseil régional, Charte du respect des valeurs de la République de la Région 
Provence-Alpes-Côte d’Azur, 2016, p. 2.  
733 Circulaire NOR/INTK1516826J du 24 juillet 2015, Mise en œuvre du plan national de lutte contre le racisme 
et l’antisémitisme, p. 3.  
 



 205 

2. Une limite aux comportements d’exclusion sociale motivés par des considérations 

religieuses  

 

421. De la même façon que l’expression « valeurs de la République », la laïcité-valeur 

peut favoriser l’appartenance de l’individu à la communauté politique et au corps social, dans 

le cadre d’une société démocratique.  

422. Rapportant notamment les propos de Jean Jaurès, Monsieur Abdennour Bidar 

explique ainsi le lien entre « laïcité » et « démocratie »734 : « le principe de séparation des 

Églises et de l’État du 9 décembre 1905 me semble relever d’une conception beaucoup plus 

profonde, et plus large, qu’on ne le conçoit habituellement. Je pense notamment, en disant 

cela, à ce qu’expliquait Jean Jaurès dans le journal L’Humanité du 2 août 1904 : ‘Laïcité et 

démocratie sont identiques’, écrivait-il, ou ‘indivisibles’, parce que la séparation laïque du 

religieux et du politique est en réalité consubstantielle à une ‘démocratie’ qui ‘fonde en 

dehors de tout système religieux toutes ses institutions, tout son droit politique et social, 

famille, patrie, propriété, souveraineté’. La laïcité dite française ne fait que concrétiser de la 

façon la plus nette, la plus achevée, le principe d’une démocratie qui ‘ne s’appuie que sur 

l’égale dignité des personnes humaines appelées aux mêmes droits et invitées à un respect 

réciproque’ et qui, par conséquent – c’est toujours Jaurès qui parle -, ‘se dirige sans aucune 

intervention dogmatique et surnaturelle, par les seules lumières de la conscience et de la 

science’. La démocratie et la laïcité relèvent inséparablement ensemble du même postulat – 

de la même ambition humaniste – que le monde humain et la cité peuvent être fondés sur 

l’exercice des facultés humaines, à condition, toutefois, que celles-ci aient été suffisamment 

éduquées – facultés de conscience (morale et spirituelle) et de raison (instrumentale et 

axiologique) dont l’actualisation est tellement complexe que, pour cette raison peut-être, 

Jean-Jacques Rousseau disait que ‘s’il y avait un peuple de dieux, il se gouvernerait 

démocratiquement’ (Du contrat social…) »735. 

423. Cette approche, qualifiée de « laïcité existentielle »736, s’inscrit dans une vision de la 

laïcité qui lie de manière indivisible celle-ci et la démocratie. Dans le cadre d’une 

citoyenneté renouvelée, la laïcité-valeur pourrait être envisagée non seulement dans son lien 

                                                
734 v. également WIEVIORKA Michel, « Laïcité et démocratie », Pouvoirs, n°75, nov. 1995, p. 61.  
735 « Pour le dire plus simplement : la laïcité est l’affirmation universaliste que l’on est d’abord un être humain et 
un citoyen avant d’être quoi que ce soit d’autre », GAUDIN Philippe [et al.], « Que veut dire laïcité ? Enquête », 
Le Débat 2015/3, n° 185, p. 110.  
736 BIDAR Abdennour [et al.], « Que veut dire laïcité ? Enquête », art. cit., p. 104.  



 206 

avec la démocratie, mais aussi avec la vie en société. Dans cette perspective, l’appartenance 

au corps social implique l’impossibilité pour les individus de s’exclure de la vie en société 

pour des motifs religieux, et le respect des valeurs sociales communes.  

 

424. Dès lors, la laïcité-valeur pourrait être envisagée comme le pendant axiologique de 

la décision du Conseil constitutionnel n° 2004-505 DC du 19 novembre 2004, relative au 

Traité établissant une Constitution pour l’Europe, selon laquelle « les dispositions de 

l’article 1er de la Constitution aux termes desquelles ‘la France est une République laïque’ », 

« interdisent à quiconque de se prévaloir de ses croyances religieuses pour s'affranchir des 

règles communes régissant les relations entre collectivités publiques et particuliers » (cons. 

18).  

Dans la même perspective, la laïcité-valeur pourrait interdire à quiconque de se prévaloir 

de ses croyances religieuses pour s'affranchir des valeurs communes régissant les relations 

entre collectivités publiques et particuliers, mais également entre les particuliers.   

 

425. Il semble utile d’illustrer par un exemple. En France, l’égalité des sexes est un 

principe juridique, elle est également une valeur sociale commune, dont les effets se 

manifestent au quotidien. Deux cas de figure peuvent être distingués. D’une part, au regard 

de la décision du Conseil constitutionnel de 2004, un individu ne pourrait se prévaloir de ses 

croyances religieuses pour s’affranchir du principe d’égalité des sexes. D’autre part, dans le 

cadre d’une approche axiologique de la laïcité, un individu ne pourrait se prévaloir de ses 

croyances religieuses pour expliquer une atteinte à la valeur d’égalité des sexes. Si un 

individu refuse de serrer la main à un individu du sexe opposé, il ne contrevient pas au 

principe juridique d’égalité des sexes, mais il crée bien un trouble dans sa relation à autrui et, 

de ce fait, dans la vie en société. La laïcité-valeur permettrait en ce sens de reléguer à la 

sphère privée les comportements ou actes de nature religieuse qui entrent en opposition 

frontale avec les valeurs sociales, et de préserver les conditions de la vie en société737. 

 

                                                
737 En ce sens : « La laïcité, comme philosophie porteuse d’un idéal de dépassement des identités particulières et 
de neutralisation des ‘guerres de religion’, devrait pouvoir irriguer l’ensemble des relations humaines, dans et en 
dehors de l’État », VINCENT Valentin, « Laïcité et neutralité », AJDA 2017, p. 1388.  



 207 

426. Ainsi, les individus sont invités non pas tant à adhérer aux valeurs de la République 

et à la laïcité, qu’à les respecter, voire à les partager, dans le but de préserver les conditions 

essentielles à la vie en société. Ces deux notions se présentent avant tout comme des moyens 

de parvenir à une citoyenneté renouvelée. 

Si cette approche peut être perçue dans les différents documents produits depuis 2010, 

elle est néanmoins diluée dans une finalité plus étendue que le maintien des exigences de la 

vie en société : l’adhésion aux valeurs de la République et à la laïcité.  

 

 

§2. L’adhésion aux valeurs de la République et à la laïcité 

 

427. Les documents produits depuis 2010 n’appréhendent pas uniquement l’expression 

« valeurs de la République » comme véhiculant l’idée de participer aux affaires communes, 

ni la laïcité-valeur comme une frontière érigée à l’encontre des comportements d’exclusion 

sociale motivés par des croyances religieuses. Plus fortement encore, ces documents mettent 

l’accent sur une autre finalité des valeurs de la République, ils promeuvent en effet une 

adhésion aux « valeurs de la République » dont fait partie la laïcité738.  

La discussion ne porte pas tant sur les valeurs fondamentales, Liberté, Égalité, Fraternité, 

elle concerne bien davantage l’association de la laïcité à l’expression « valeurs de la 

République ». L’exigence d’adhésion à la laïcité d’un sujet-croyant ne porte-t-elle pas en elle 

la négation de la religion de ce dernier, au mieux cantonnée à la sphère privée ? Les valeurs 

de la République, dont fait partie la laïcité, n’incarnent-elles pas, d’une certaine façon, une 

« religion civile »739 ? (A). Dans cette perspective, la notion de citoyenneté apparaît comme 

le vecteur de cette adhésion (B).  

 

 

                                                
738 C’est également le cas à l’école, au sein de laquelle l’objectif n’est plus uniquement un espace exempt de 
signes religieux, mais, selon les termes de la directrice des affaires juridiques du Ministère de l’Education 
nationale, une « adhésion aux valeurs de la République », DIRECTION GENERALE DE L’ENSEIGNEMENT 
SCOLAIRE, « Bilan de l’application du principe de laïcité à l’école », in FRANCE. OBSERVATOIRE DE LA 
LAÏCITE, Rapport annuel, 2013-2014, p. 79.   
739 v. notamment  BAUBEROT Jean, « Existe-t-il une religion civile républicaine ? », French Politics, Culture & 
Society 2007, p. 3 et s.  



 208 

A. Valeurs de la République et laïcité : une « religion civile » ? 

 

 

428. En fonction des documents étudiés, différents éléments sont convoqués pour tenter 

de déterminer les valeurs de la République. Celles-ci peuvent renvoyer aux valeurs de la 

devise de la République, « Liberté, Égalité, Fraternité » (art. 2 Const.), mais également à 

l’égalité entre les sexes740, à la lutte contre les discriminations741, à l’égale dignité des êtres 

humains742, à la tolérance743… Autant que les valeurs de la devise de la République, ces 

différents éléments de contenu font consensus dans la société française744. En revanche, une 

autre valeur, plus ambivalente, est associée avec, ou intégrée aux valeurs de la République : 

la laïcité. Et, en dépit de son imprécision, elle est présentée comme une valeur à laquelle tous 

les individus doivent adhérer.  

429. Cette exigence d’adhésion, si elle peut être appréhendée comme participant de 

l’objectif de vie en société, semble toutefois largement dépasser cet objectif. Elle s’inscrit 

dans le cadre d’une « philosophie laïque [qui] entend promouvoir une définition de la vie 

bonne, une manière d’être. (…). La laïcité ne saurait être pour l’État une simple règle 

procédurale mais un objectif à atteindre »745. Ainsi définie comme un « projet de société »746, 

la laïcité « n’est plus une coquille vide permettant la coexistence de divers régimes de 

croyance, mais acquiert un contenu substantiel et véhicule une conception du bien »747. 

Sur le plan axiologique, l’État n’est donc plus neutre. Comme le souligne le Professeur 

David Koussens, l’État ne peut être neutre « dans la promotion des valeurs républicaines 

                                                
740 Dans le contentieux de la nationalité (par ex. CE, 5 mai 2014, n° 366548, M. Ajdarpasic), ou dans le 
processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010. 
741 Circulaire n° 2016-092 NOR/MENE1616142C du 20 juin 2016, Le parcours citoyen de l’élève.  
742 Par ex. Déclaration de Madame Najat Vallaud-Belcacem, ministre de l’Education nationale, 25 mai 2016, 
consulté sur http://www.vie-publique.fr/discours/selection-discours  
743 Dans le contentieux de la nationalité par exemple.   
744 Il convient toutefois de souligner que la conception de l’ « égalité des sexes » peut varier, depuis 2010 
notamment §451 et s. infra.  
745 VINCENT Valentin, « Remarques sur les mutations de la laïcité. Mythes et dérives de la ‘séparation’ », 
RDLF 2016, chron. n° 14, p. 7.  
746 Ibid.   
747 HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, « Séparation, garantie, neutralité… Les multiples grammaires de la 
laïcité », art. cit., p. 18. Les partisans de cette laïcité sont notamment Messieurs Henri-Pena Ruiz, Guy Coq, 
Régis Debray, Madame Catherine Kintzler, v. KOUSSENS David, L’épreuve de la neutralité. La laïcité 
française entre droits et discours, op. cit., p. 44-45 ; v. également MORENA de la Frédérique, Les frontières de 
la laïcité, Issy-les-Moulineaux, LGDJ, 2016.  



 209 

auxquelles tous les citoyens doivent adhérer pour une participation effective au corps 

social »748.  

430. L’objectif n’est plus uniquement de garantir les conditions de la vie en société, par 

l’adoption de normes ou par la diffusion des valeurs sociales, mais d’adopter une certaine 

façon de concevoir cette vie en société, dans laquelle les individus seraient laïques. Le couple 

formé par les valeurs de la République et la laïcité apparaît ainsi comme un « dogme »749, 

une vérité fondamentale. Le Professeur Jean Baubérot explique en ce sens que « chaque fois 

que l’on invoque un principe ‘républicain’ (…) en le transformant en une ‘valeur’ à laquelle 

il convient d’adhérer, sans mettre en débat son interprétation et sa concrétisation, on adopte 

une perspective de religion civile : elle consiste à fonder une ‘société républicaine’ sur une 

‘transcendance qui se dérobe au jugement’ »750.  

 

431. Dès lors, une friction peut se créer entre la laïcité-valeur à laquelle le sujet-croyant 

doit adhérer, et sa religion. En ce sens, Jean-Jacques Rousseau évoquait déjà, dans sa Lettre à 

Voltaire : « ‘un Code moral ou une espèce de profession de foi civile, qui contînt 

positivement les maximes morales que chacun serait tenu d’admettre, et négativement les 

maximes fanatiques qu’on serait tenu de rejeter, non comme impies, mais comme 

séditieuses. Ainsi toute religion qui pourrait s’accorder avec le Code serait admise ; toute 

religion qui ne s’y accorderait pas serait proscrite ; et chacun serait libre de n’en avoir point 

que le Code lui-même’ »751.  

432. Il en résulte une concurrence ou, plutôt, une prévalence des valeurs de la 

République, dont fait partie la laïcité, sur les valeurs religieuses. Dans ce cadre, la religion 

serait reléguée au for interne, ou à la sphère strictement privée, et ne pourrait se manifester ni 

dans les comportements individuels, ni dans les relations intersubjectives.  

 

 

                                                
748 KOUSSENS David, L’épreuve de la neutralité. La laïcité française entre droits et discours, op. cit., p. 43.  
749 Le Professeur Baubérot indique que les affirmations de la laïcité gallicane « relèvent d’un ‘dogme’ d’une 
religion civile, non d’un savoir validé par les sciences humaines », et rapproche cette conception de la 
conception actuelle des « valeurs républicaines », qui sont « dogmatiquement énoncées », BAUBEROT Jean, 
Les sept laïcités françaises, op. cit., p. 48 et p. 50.  
750 Ibid., p. 37 ; v. également V. KOUSSENS David, L’épreuve de la neutralité. La laïcité française entre droits 
et discours, op. cit, p. 44-46, qui indique que la laïcité est ainsi porteuse de valeurs républicaines, ce qui signifie 
qu’elle véhicule une certaine conception de ce qui est bien.  
751 BAUBEROT Jean, Les sept laïcités françaises, op. cit., p. 36.  



 210 

 

B. La citoyenneté comme vecteur d’adhésion aux valeurs de la République  

 

 

433. Dans les différents documents étudiés, la citoyenneté est envisagée comme un des 

moyens permettant de parvenir à « l’adhésion aux valeurs de la République ». 

434. En droit positif, les notions de citoyenneté et d’ « adhésion aux valeurs de la 

République » se retrouvent dans certaines décisions du contentieux de la nationalité. Plus 

précisément, en vertu de l’article 21-4 du Code civil, « Le Gouvernement peut s'opposer par 

décret en Conseil d'État, pour indignité ou défaut d'assimilation, autre que linguistique, à 

l'acquisition de la nationalité française (…) ». Comme le note Madame Anne Fornerod, « la 

mise en relation, par le juge, entre les pratiques religieuses musulmanes et les textes porteurs 

de ces exigences du respect de valeurs républicaines intervient principalement dans le 

contentieux de la nationalité, à travers la notion d’assimilation »752.  

En effet, plusieurs décisions de la Cour administrative de Nantes révèlent que l’exigence 

d’assimilation peut être vérifiée par l’adhésion ou non aux valeurs de la République753. 

L’ « adhésion aux valeurs de la République » est donc une condition à l’acquisition de la 

« citoyenneté juridique » (qui renvoie à l’exercice des droits politiques).  

435. Dans ce cadre, contrairement aux décisions du Conseil d’État citées précédemment, 

dont la décision Mabchour de 2008, celles de la Cour administrative de Nantes n’apprécient 

pas l’assimilation de l’individu à l’aune de ses comportements dans la vie en société, mais à 

l’aune des comportements qui traduiraient ou non une adhésion aux valeurs de la République.  

436. Or, cette exigence d’ « adhésion aux valeurs de la République » se retrouve dans les 

différents documents relatifs à l’appréhension du religieux produits depuis 2010. Pourtant, ces 

documents ne sont pas exclusivement destinés aux « citoyens juridiques », les nationaux, ils 

sont adressés à tous les individus vivant en France. En d’autres termes, ils s’inscrivent dans le 

périmètre de la « citoyenneté renouvelée » développée par le Professeur François Saint-

                                                
752 FORNEROD Anne, « L’islam, le juge et les valeurs de la République », Revue du droit des religions, n° 6, 
nov. 2018, p. 43. 
753 v. notamment l’article 21-24 du Code civil, qui évoque « l'adhésion aux principes et aux valeurs essentiels de 
la République » et indique qu’ « à l'issue du contrôle de son assimilation, l'intéressé signe la charte des droits et 
devoirs du citoyen français. Cette charte, approuvée par décret en Conseil d'État, rappelle les principes, valeurs 
et symboles essentiels de la République française ».  



 211 

Bonnet, qui renvoie à tous les individus vivant en France, mais ils ne relèvent du même 

objectif : la vie en société.  

Dans ces documents, la citoyenneté dépasse largement les « exigences minimales de la vie 

en société », elle est un vecteur de l’exigence d’« adhésion aux valeurs de la République ».  

 

437. Par exemple, le Parcours citoyen instauré à l’école « concourt à la transmission des 

valeurs et principes de la République (…) »754. De même, « devenir citoyen concerne tout le 

monde, et renvoie à nos appartenances et adhésions aux valeurs de la République »755. Dans 

le même sens, la phrase de Préambule de la Charte de la laïcité à l’école indique « la Nation 

confie à l’École la mission de faire partager aux élèves les valeurs de la République ». 

Cette adhésion aux valeurs de la République n’est pas uniquement suscitée à l’école, ou 

prise en compte dans le contentieux de la nationalité. Elle apparaît par exemple au coeur de la 

Charte régionale des valeurs de la République et de la laïcité d’Ile-de-France, très explicite à 

cet égard : « la Région Ile-de-France s’engage à préserver et défendre les valeurs inscrites 

dans les textes fondateurs de la République ». La Charte, qui est présentée comme 

« l’expression de cet engagement », « s’impose à tous ses agents, ses usagers ainsi que les 

partenaires dont elle soutient financièrement l’action (…) ». 

 

438. Les « valeurs de la République », dont fait partie la laïcité, ont donc vocation à 

irriguer toute la société. Toute précaution gardée, un parallèle peut tout de même être établi 

entre ces différents documents et les décisions précitées de la Cour administrative d’appel. 

Certes, les deux corpus ne concernent pas la même « citoyenneté » : les décisions se limitent 

à son acception juridique, l’exercice des droits politiques, et les documents produits depuis 

2010 sont adressés à tous. De plus, les décisions se réfèrent à l’adhésion aux valeurs de la 

République pour apprécier l’assimilation d’un individu, alors que les documents suscitent, 

encouragent et recommandent cette adhésion.  

                                                
754 Circulaire n° 2016-092 NOR/MENE1616142C du 20 juin 2016, Le parcours citoyen de l’élève ; Pour l’école, 
v. également la Déclaration de Madame Najat Vallaud-Belkacem, selon laquelle la refondation de l’école qui 
doit « rendre à l’école sa mission et sa place de vivier de citoyenneté, capable de former des citoyens éclairés, de 
transmettre et de faire partager les valeurs de la République », 25 mai 2016, consulté sur http://www.vie-
publique.fr/discours/selection-discours.  
755 https://www.reseau-canope.fr/les-valeurs-de-la-republique/citoyennete, souligné par nous.  



 212 

Pour autant, susciter l’adhésion de tous les individus aux valeurs de la République et à la 

laïcité pour garantir la paix sociale ne reviendrait-il pas, d’une certaine façon, à étendre 

l’exigence d’assimilation à tous – et plus uniquement aux personnes souhaitant acquérir la 

nationalité756 ? 

 

439. Le choix de recourir à la citoyenneté pour véhiculer l’exigence d’adhésion aux 

valeurs de la République et à la laïcité, érigées en religion civile, appuie cette hypothèse. En 

effet, l’argument selon lequel l’assimilation d’un étranger présuppose que celui-ci adhère aux 

valeurs de la communauté politique est audible, dans la mesure où il est légitime de la part de 

l’État de s’assurer du rapport qu’entretient un individu qui souhaite devenir citoyen – au sens 

strict du terme – avec les institutions publiques et les valeurs du modèle politique. En 

revanche, étendre l’exigence d’adhésion aux valeurs de la République, habituellement 

formulée dans le traitement juridique des étrangers souhaitant devenir français, à tous les 

individus, nationaux et non-nationaux, par le biais de la même notion de citoyenneté, semble 

inscrire l’appréhension du religieux dans un rapport d’extranéité757.  

 

*** 

 

       440. L’appel aux valeurs de la République et à la laïcité opère un changement majeur 

dans l’appréhension du religieux en France. Ce ne sont pas tant les notions de valeurs de la 

République, de laïcité, ou encore de citoyenneté qui interrogent, dans la mesure où elles font 

partie intégrante de notre ordre politique et juridique. C’est davantage l’érection de la laïcité 

en valeur, et son accolement aux valeurs de la République et à la citoyenneté, qui conduisent 

à s’interroger sur le rapport de l’État aux religions, et plus spécifiquement de l’État aux 

sujets-croyants. Du reste, compte tenu de l’évolution du paysage religieux en France, 

                                                
756 v. BOURDIER Elsa, « Des libertés à la répression : un renversement à peine voilé de la laïcité », RDH 
11/2017 [http://journals.openedition.org/revdh/2910, consulté le 28/08/2018]. 
757 Madame Cécile Laborde relève le danger d’une confusion entre « moralité publique (les ‘valeurs de la 
République’) et les préjugés culturels de la société française », dans les débats autour de l’interdiction de la 
burqa, « les arguments culturalistes (…) ont pris le dessus sur les arguments inspirés par le droit ou les valeurs 
politiques de l’intégration. La faiblesse de ces arguments culturalistes réside dans le fait que qu’ils n’opposent 
aux musulmans radicalisés – dont la plupart sont d’ailleurs français – qu’un argument relativiste, 
communautarien et défensif, qui réduit l’idéal politique républicain à l’invocation des us et coutumes 
nationaux », LABORDE Cécile, « Républicanisme critique vs républicanisme conservateur : repenser les 
‘accomodements raisonnables’  », Critique internationale, n° 44, 2009/3, p. 19. 



 213 

évolution concomitante avec la sécularisation de la société, il semblait évident que la 

question du rapport au religieux se reposerait. 

        441. Là où, juridiquement, les sujets-croyants sont sommés, comme le sont tous les 

individus, de respecter le droit en vigueur, une obligation supplémentaire pèse sur eux : 

l’adhésion aux valeurs de la République et à la laïcité. Dès lors, les exigences à l’égard des 

individus sont accrues – ceux-ci doivent respecter le droit en vigueur et adhérer aux valeurs 

de la République. 

 

 

Conclusion du Chapitre 1.  

 

 

 

442. Les notions de valeurs de la République et de laïcité, érigée en valeur de la 

République, sont prépondérantes dans les documents relatifs à l’appréhension du religieux 

par l’État publiés depuis 2010. Néanmoins, elles sont peu définies et, conjuguées à la notion 

de citoyenneté, elles poursuivent deux directions différentes. Du reste, ces deux directions 

rappellent singulièrement la distinction entre l’ordre public social et l’ordre public 

républicain telle qu’elle ressort de la genèse de la loi du 11 octobre 2010, le premier se 

rattachant à l’idée d’une morale sociale commune sans laquelle les conditions de la vie en 

société ne peuvent être assurées, le second renvoyant davantage à une morale transcendante 

et objective, qui s’impose par le haut758.  

 

443. D’un côté, le recours à ces notions pourrait s’inscrire dans l’objectif de préserver les 

exigences minimales de la vie en société. Dans cette perspective, valeurs de la République et 

laïcité seraient convoquées pour contribuer à assurer les exigences d’une citoyenneté 

renouvelée, c’est-à-dire d’une part susciter la participation de tous aux affaires communes, 

d’autre part de favoriser le lien social. Participant ainsi de la lutte contre l’exclusion sociale 

et de l’intégration de tous à la vie en société, l’appel à ces notions s’inscrirait dans une prise 

                                                
758 LEBRETON Gilles, « Ordre public, ordre moral et lancer de nain », D. 1996, p. 177, v. §286 supra.   



 214 

en compte positive de la diversité de la société française et de la pluralité des conduites 

sociales qu’elle implique.  

 

444. D’un autre côté, qui n’exclut pas la première possibilité mais qui l’inclut dans un 

ensemble plus vaste, l’objectif poursuivi est l’adhésion des individus aux valeurs de la 

République et à la laïcité, adhésion à laquelle contribue la citoyenneté. Dans ce cadre, les 

conditions nécessaires à la vie en société ne sont plus uniquement garanties par le respect du 

droit en vigueur ou par l’intégration de tous à la vie sociale, elles supposent une adhésion 

préalable des individus à cet ensemble axiologique. Dans cette perspective, s’opère une 

certaine forme d’assimilation des exigences minimales de la vie en société et des valeurs de 

la République759. Or, si l’adhésion, tout du moins le respect, des valeurs Liberté, Égalité, 

Fraternité, fait consensus, l’exigence d’adhésion à une laïcité axiologique pose en revanche 

plus de questions.   

En effet, deux problèmes peuvent être soulevés à l’égard de cette exigence d’adhésion 

aux valeurs de la République et à la laïcité. D’une part, l’ « adhésion » présume une forme 

d’universalité des valeurs de la République, de morale objective à laquelle il serait « bon » 

d’adhérer. D’autre part, le contenu et les implications précises du couple formé par les 

« valeurs de la République et la laïcité » ne sont pas établis. De ce fait, elles peuvent se 

rapporter à des idées ou à des conceptions très diverses. Or, il faut souligner que, depuis 

2010, un courant idéologique et politique rattache aux valeurs de la République et à la laïcité 

l’idée d’une laïcisation de l’individu, et de la société, qui reléguerait le religieux au for 

interne. Considérer que c’est de l’adhésion à cet ensemble de valeurs que découlerait une vie 

en société paisible reviendrait à consacrer une forme de religion civile de laquelle pourrait 

découler des obligations diverses.  

 

 

 

 

 

                                                
759 « A chaque fois que les repères fondamentaux de la vie en société sont brouillés, c’est la mystique même de la 
République française et du contrat social qui le sous-tend qui est fragilisée », LARCHER Gérard, La Nation 
française, un héritage en partage : rapport au président de la République, 15 avril 2015, p. 8.  



 215 

 

 

CHAPITRE 2. LA FONCTION DES VALEURS DE LA 

REPUBLIQUE 

 

 

 

445. Les « valeurs de la République » ont été mobilisées pour justifier, par leur 

intégration à l’ordre public immatériel, l’interdiction du port du voile intégral dans l’espace 

public. Si, depuis lors, elles n’ont pas été explicitement mobilisées à l’appui de restrictions 

de la liberté de manifester ses convictions religieuses, il n’en demeure pas moins qu’elles 

constituent le soubassement idéologique de nombreuses propositions de loi visant à réguler la 

visibilité religieuse. Ces différentes propositions de loi, ainsi que les documents relatifs à 

l’appréhension du religieux publiés depuis 2010 illustrent ou, à tout le moins permettent de 

mesurer les tensions entre les valeurs de la République et la visibilité religieuse (Section 1).  

 

446. Néanmoins, les « valeurs de la République » n’ont pas pour seule fonction 

d’assujettir les sujets-croyants, par la contrainte, à un modèle de comportement. Du reste, 

l’étude du processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010 a mis en exergue les 

difficultés juridiques de procéder à de telles restrictions de la liberté religieuse. Les « valeurs 

de la République », telles qu’elles sont mobilisées dans les différents documents produits 

depuis 2010, ont avant tout vocation à renforcer la cohésion nationale (Section 2).  

 

 

 

 

 

 



 216 

 

SECTION 1. LA REGULATION DE LA VISIBILITE RELIGIEUSE PAR LES 

VALEURS DE LA REPUBLIQUE 

 

 

447. Les valeurs de la République, dont fait partie la laïcité-valeur, apparaissent, dans 

les documents relatifs à l’appréhension du religieux publiés depuis 2010, comme un modèle 

axiologique auquel il faudrait adhérer. Dans ce schéma, la seule adhésion de l’individu aux 

valeurs de la République suffit-elle à en faire un « bon » citoyen ? Ou comporte-t-elle, à 

l’instar de la religion, une dimension extérieure par laquelle se manifestent concrètement les 

valeurs de la République ? La question de la compatibilité de certains actes ou 

comportements individuels avec ce modèle axiologique se pose.  

448. Il faut préciser que, contrairement au régime juridique de la visibilité religieuse, 

qui n’admet que de façon stricte les éventuelles restrictions à la liberté religieuse760, les 

valeurs de la République et la laïcité-valeur ne sont pas des concepts juridiques définis. 

Néanmoins, les documents contemporains relatifs à la prise en compte du religieux, ainsi que 

de multiples propositions de loi déposées à l’Assemblée nationale depuis 2010 et visant à 

restreindre la liberté religieuse de personnes privées, révèlent deux éléments qui éclairent le 

rapport des valeurs de la République avec l’expression du religieux.  

D’une part, l’appréhension du signe religieux se modifie : le signe religieux n’est plus 

traité par le biais de critères objectifs, comme c’est le cas dans la jurisprudence 

administrative notamment761. La compatibilité d’un signe religieux aux « valeurs de la 

République » ne peut être déterminée que par le biais de l’interprétation du sens du signe 

religieux (§1). D’autre part, il semble légitime de se demander si la « liberté de conscience » 

promue dans les différents documents, peut faire craindre une mise en retrait de la liberté 

religieuse, qui serait renvoyée à la sphère privée (§2).  

 

 

                                                
760 §509 et s. infra.  
761 §509 et s. infra.  



 217 

 

§1. L’interprétation du sens du signe religieux 

 

 

449. Si la « liberté religieuse », consacrée en droit, comprend des restrictions 

limitativement énumérées, les « valeurs de la République » entretiennent un rapport plus 

subversif avec la visibilité religieuse. Comment, en effet, déterminer la compatibilité d’un 

comportement religieux, voire d’un signe religieux, aux « valeurs de la République » ? Il 

semble que cette compatibilité ne puisse être déterminée qu’en prêtant une signification762 au 

signe religieux. Deux tendances peuvent être relevées.  

D’une part, il apparaît que le port d’un signe religieux, et plus spécifiquement le 

voile, est appréhendé comme un signe d’inégalité entre l’homme et la femme, la référence 

aux valeurs de la République permettant alors de protéger l’égalité des sexes (A). D’autre 

part, certaines modalités d’extériorisation de la religion musulmane, le port du voile ou de la 

barbe par exemple, semblent être incompatibles avec les valeurs de la République, et plus 

précisément avec la laïcité, entendue comme une valeur de la République. L’interprétation se 

fondera alors sur des critères subjectifs (B).   

 

 

A. Les « valeurs de la République » comme protection de l’égalité des sexes  

 

 

450. L’égalité des sexes, qui est aujourd’hui une valeur sociale tout autant qu’elle est un 

principe juridique, garantit les mêmes droits et libertés aux femmes qu’aux hommes. Elle 

peut être mobilisée pour pénaliser toute atteinte exercée à l’encontre d’une femme en raison 

de son sexe, mais elle ne peut justifier une restriction à l’exercice de ses libertés par la 

femme. C’est en ce sens que le droit positif s’inscrit et s’interprète.  

                                                
762 La signification est indétachable du signe lui-même, BENELBAZ Clément, Le principe de laïcité en droit 
public français, Paris, L’Harmattan, 2011, p. 323 ; v. aussi GRONDEUX Jérôme, « La laïcité scolaire », 
https://www.reseau-canope.fr/. 



 218 

Sur le terrain spécifique de la liberté religieuse, cela signifie que si un individu contraint 

un autre individu à se comporter conformément à certaines prescriptions religieuses en raison 

de son sexe, il porte atteinte à l’égalité des sexes. En revanche, si l’individu décide librement 

de respecter certaines prescriptions religieuses, son comportement – dans la mesure où il ne 

porte pas d’atteinte aux droits et libertés d’autrui – ne peut être soumis à restrictions.  

 

451. Néanmoins, il faut rappeler que le processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 

2010 a révélé une toute autre approche de l’égalité des sexes. Cette notion, accolée ou 

intégrée aux valeurs de la République, a été mobilisée comme un argument à l’encontre de 

l’exercice de la liberté religieuse. Dans ce cadre précis, le port du voile intégral est perçu 

comme constituant intrinsèquement une atteinte à l’égalité des sexes. Il convient également 

de rappeler que, étant en opposition avec la conception juridique, libérale, de l’égalité des 

sexes, cet argument n’a pas été retenu comme fondement juridique de l’interdiction.  

Pourtant, et en dépit de la formulation neutre du texte de loi, qui ne se réfère ni à la 

femme, ni à la religion, l’exposé des motifs de la loi se rattache clairement à cette approche 

de l’égalité des sexes. D’une part, ce sont les valeurs de la République qui « fondent le 

respect de la dignité des personnes et de l’égalité entre les hommes et les femmes » (§1), et 

qui motivent la restriction de liberté. D’autre part, les termes mobilisés rappellent 

singulièrement les positions adoptées lors des débats parlementaires. Ainsi, l’exposé des 

motifs explique-t-il que « la dissimulation du visage dans l’espace public est porteuse d’une 

violence symbolique et déshumanisante » (§3). Dans le même sens, « cette forme de 

réclusion publique, quand bien même elle serait volontaire ou acceptée, constitue à 

l’évidence une atteinte au respect de la dignité de la personne » (§8) et, « dans le cas du voile 

intégral, porté par les seules femmes, cette atteinte à la dignité de la personne va de pair avec 

la manifestation publique d’un refus ostensible de l’égalité entre les hommes et les femmes, 

dont elle est la traduction » (§9).  

 

452. En tenant uniquement compte de l’exposé des motifs de la loi, les références aux 

principes d’égalité des sexes et de dignité auraient pu être interprétées, comme ce fut le cas 

lors des débats précédant l’adoption de la loi, comme de simples motivations plus que 

comme des fondements juridiques. Cependant, la décision du Conseil constitutionnel, du 7 



 219 

octobre 2010, et les circulaires d’application de cette loi, semblent donner une force 

normative à cette approche de l’égalité des sexes. 

453. En effet, la décision du Conseil constitutionnel fait directement écho au port du 

voile intégral en évoquant « l’apparition de pratiques, jusqu’alors exceptionnelles, consistant à 

dissimuler son visage dans l’espace public » (cons. 4). En outre, et plus explicitement, le 

Conseil mobilise, au titre des normes de référence de la décision, le troisième alinéa du 

Préambule de la Constitution de 1946 qui garantit l’égalité entre les hommes et les femmes. 

Cette référence peut surprendre, dans la mesure où elle participe de la justification juridique 

d’une restriction de la liberté individuelle de manifester sa religion. La décision indique, plus 

précisément, que le législateur « a également estimé que les femmes dissimulant leur visage, 

volontairement ou non, se trouvent placées dans une situation d’exclusion et d’infériorité 

manifestement incompatible avec les principes constitutionnels de liberté et d’égalité » (cons. 

4). Cet extrait, outre la reconnaissance d’un « modèle de comportement » imposé à la femme 

en vertu du principe d’égalité des sexes, y ajoute le principe de liberté. Cet ajout reflète très 

certainement tout le paradoxe de cette interdiction : interdire en vertu de la liberté. En effet, 

par la référence à l’égalité des sexes, le Conseil ne renoue-t-il pas avec le postulat 

prépondérant dans la genèse de la loi du 11 octobre 2010, selon lequel le port du voile intégral 

porte intrinsèquement atteinte à cette égalité, même lorsque son port est librement consenti ? 

Monsieur Frédéric Dieu notait à cet égard que la loi est « implicitement mais essentiellement 

dirigée contre le port du voile intégral par des femmes de confession musulmane, voile 

intégral considéré par le législateur comme un instrument et un signe de leur asservissement à 

la domination masculine familiale »763.  

 

454. Les circulaires d’application de la loi reprennent ces éléments, ainsi que le lien entre 

valeurs de la République et égalité des sexes. D’une part, la justification juridique retenue est 

similaire. La circulaire du Premier ministre, du 2 mars 2011, indique ainsi que « se 

dissimuler le visage (…) place en outre les personnes concernées dans une situation 

d’exclusion et d’infériorité incompatible avec les principes de liberté, d’égalité et de dignité 

humaine affirmés par la République française ». Si cet extrait reprend en partie le considérant 

de la décision du Conseil constitutionnel, la circulaire procède à un ajout par rapport à la 

                                                
763 DIEU Frédéric, « Le droit de dévisager et l’obligation d’être dévisagé : vers une moralisation de l’espace 
public ? », JCP A 2010, p. 2355 ; v. également l’opinion dissidente de Madame la juge Françoise Tulkens, sous 
CEDH, Gr. ch., 10 novembre 2005, Leyla Sahin c. Turquie, n° 44774/98, §11.  



 220 

décision du Conseil : les principes de liberté et d’égalité sont repris, et le principe de dignité 

y est ajouté. D’autre part, sur le terrain cette fois-ci de l’application de la loi, plusieurs 

indices révèlent que la loi a essentiellement vocation à être appliquée aux femmes764. Ainsi 

en est-il de la période de six mois durant laquelle l’État doit préparer « l’information des 

personnes directement concernées par des pratiques de dissimulation du visage ». La 

circulaire précise que l’objectif est d’ « amener la petite minorité des personnes qui se 

dissimulent le visage à respecter l’interdiction posée par le législateur »765. La nature de la 

sanction de l’incrimination s’inscrit également en ce sens : le stage de citoyenneté doit 

« permettre de rappeler aux personnes concernées les valeurs républicaines d’égalité et de 

respect de la dignité humaine »766. Dans le même sens, l’alternative aux poursuites envisagée 

dans la circulaire du ministère de la Justice du 11 mars 2011 se justifie par des circonstances 

spécifiques au port du voile intégral, évoquant des « pressions de l’entourage vraisemblables 

ou avérées »767. 

 

 455. Ces différents textes attestent de la reconnaissance, sur le plan juridique, d’une 

approche de l’égalité des sexes qui s’écarte de l’approche libérale consacrée par le droit. 

Présentée de pair avec, ou parmi les valeurs de la République, cette approche « a-libérale » de 

l’égalité des sexes est inextricablement liée à l’appréhension de la visibilité religieuse. Certes, 

en 2010, elle concerne le seul port du voile intégral, mais la notion d’égalité des sexes est 

aussi liée aux « valeurs de la République », et à la « laïcité », dans les différents documents 

publiés depuis 2010.  

 456. De même, elle a été mobilisée pour justifier une proposition de loi visant à 

restreindre le port du voile simple. En ce sens, la proposition de loi n° 155, déposée le 12 

septembre 2012, vise à « interdire l’emploi, le port ou la présentation d’objets du culte, ou 

ayant un caractère ostentatoire, ainsi que toute manifestation de prosélytisme religieux lors de 
                                                
764 Ministère de l’Intérieur, note SG/DLPAJ, « L’application de la loi du 11 octobre 2010  interdisant la 
dissimulation du visage dans l'espace public » ; v. également les décisions d’application de cette loi : Ccass. 
crim., 5 février 2013, n° 11-88.802 ; Ccass. crim., 5 mars 2013, n° 12-80.891 ; Ccass., crim., 5 mars 2013, n° 12-
82.852 ; Ccass., crim., 3 avril 2013, n° 12-83.965 ; Ccass., crim., 16 avril 2013, n° 12-81.518 ; Ccass., crim., 9 
décembre 2014, n° 14-80.549 ; Ccass., crim., 9 décembre 2014, n° 14-80.873.  
765 Circulaire NOR/JUSD1107187C du 11 mars 2011, Présentation des dispositions relatives à la contravention 
de dissimulation du visage dans l’espace public. La circulaire précise également que ce dispositif s’appuie 
notamment « sur les associations et les réseaux de proximité en charge des droits des femmes (…) » et que « le 
stage de citoyenneté qui s’adresserait spécifiquement à des personnes condamnées pour contravention de 
dissimulation du visage pourrait utilement faire participer des associations de promotion du droit des femmes 
(…) ». 
766 Ibid.   
767 Ibid.   



 221 

manifestations sportives ». L’exposé des motifs se réfère explicitement au port du voile, sur 

lequel la Fédération internationale de football association (FIFA) a rendu un avis favorable le 

4 juillet 2012. Argumentant contre le règlement de la FIFA, l’exposé des motifs de la 

proposition est très explicite quant au sens attribué au port du voile, dont il est exclusivement 

question :  

 

« Le sport est un facteur d’insertion et d’émancipation des femmes au sein de la société. 

Permettre à toutes les femmes de participer à des compétitions sportives, qu’elles soient 

amateurs ou professionnelles, contribue à la reconnaissance du principe d’égalité entre les 

hommes et les femmes. L’application du règlement de la FIFA conduit à l’organisation, en 

France, de matchs au cours desquels les athlètes de certains pays porteront le voile qui 

demeure le symbole, à la fois culturel et religieux, de la soumission des femmes. Il s’agit d’un 

précédent dangereux car subordonnant la pratique sportive, en compétition ou pas, au niveau 

professionnel comme amateur, aux préceptes des différentes religions. La FIFA vient 

d’adresser un signal fort, à toutes les femmes musulmanes, combattant pour la reconnaissance 

du principe d’égalité, que leur lutte est inutile. Ainsi, la vision rigoriste de certains, qui ne 

correspond pas à l’Islam réel, se trouve, en quelque sorte, récompensée, au détriment des 

intérêts des femmes. » (§2 à 4). 

Le raisonnement sous-jacent de cette proposition de loi renoue avec les arguments 

présentés pour l’adoption de la loi de 2010. En effet, le port du voile est appréhendé 

comme étant intrinsèquement contraire à l’égalité des sexes, puisqu’aucune femme ne peut 

souscrire à sa propre aliénation. Ce raisonnement s’inscrit dans le paradigme des « valeurs 

de la République » en 2010 comme dans les documents publiés depuis lors. L’égalité des 

sexes y revêt en effet une place centrale et, dans le réseau canopé par exemple, elle est un 

« outil » de mise en œuvre des valeurs de la République.  

457. Il convient par ailleurs de souligner que, s’agissant des tensions entre le port de 

signes religieux par des femmes musulmanes768 et l’égalité des sexes, plusieurs autres 

propositions de loi ont été déposées à l’Assemblée nationale pour restreindre la liberté de 

porter des signes religieux sans se référer à l’égalité des sexes. Ces propositions concernent 

les étudiants à l’Université, les parents d’élèves accompagnant les enfants lors de sorties 
                                                
768 Le traitement juridique du turban sikh n’est, par exemple, jamais traité par le biais de l’égalité des sexes alors 
même qu’il n’est imposé qu’aux hommes.  



 222 

scolaires, les personnes privées portant des tenues religieuses sur les plages, … Si ces 

propositions de loi avaient été adoptées, elles auraient certainement pu être intégrées à la 

réflexion du Professeur Olivia Bui Xuan à l’égard des lois du 15 mars 2004 et du 11 

octobre 2010 : « une application différenciée en fonction du sexe de leurs destinataires, une 

application plus sévère étant constatée s’agissant des femmes musulmanes (…) » mais 

également « l’application d’une norme apparemment genderblind, mais conçue, dès le 

départ, exclusivement à destination des femmes musulmanes »769.  

Comme le souligne, dans le même sens, le Professeur Stéphanie Hennette-Vauchez 

à l’égard du port du burkini, « une nouvelle fois le vêtement des femmes, et singulièrement 

des femmes musulmanes, est au cœur des débats politiques et juridiques – et le principe de 

laïcité, une nouvelle fois, redéfini comme un des vecteurs de l’égalité femmes-

hommes »770.  

 

B. L’incompatibilité de la visibilité religieuse musulmane avec les valeurs de la 

République : des critères subjectifs  

 

 458. Il est possible de distinguer deux façons de traiter juridiquement le port de signes 

religieux. Soit celui-ci est encadré en raison de ses conséquences objectives sur l’ordre public 

ou sur le bon fonctionnement de la structure dans laquelle il est porté. C’était notamment le 

cas dans la jurisprudence administrative relative au port de signes religieux à l’école avant 

l’adoption de la loi du 15 mars 2004771. C’était également le cas dans l’entreprise, avant 

l’adoption de la loi du 8 août 2016 relative au travail, à la modernisation du dialogue social et 

à la sécurisation des parcours professionnels772.  

 

                                                
769 BUI XUAN Olivia, « Regard genré sur les dispositions juridiques relatives à la neutralité religieuse », in 
HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, MÖSCHEL Mathias, ROMAN Diane (dir.), Ce que le genre fait au droit, 
Paris, Dalloz, 2013, p. 34.  
770 REGINE, « Droit et genre », D. 2017, p. 935.  
771 Loi n° 2004-228 du 15 mars 2004 encadrant, en application du principe de laïcité, le port de signes ou de 
tenues manifestant une appartenance religieuse dans les écoles, collèges et lycées publics, JORF n°65, 17 mars 
2004, p. 5190.  
772 Loi n° 2016-1088 du 8 août 2016 relative au travail, à la modernisation du dialogue social et à la sécurisation 
des parcours professionnels, NOR: ETSX1604461L, dont l’article 2 crée l’article L. 1321-2-1 du Code du 
travail.  



 223 

 Soit le signe religieux est interdit en raison du caractère laïque de la structure dans 

lequel il est porté, en vertu de la neutralité de l’État. C’est le cas pour les agents du service 

public dans l’exercice de leurs fonctions, et des élèves des écoles, collèges et lycées publics 

depuis la loi de 2004.  

 

             459. Dans le premier cas, les critères pour déterminer si une restriction de la liberté de 

manifester ses convictions est ou non légale sont objectifs. Dans le second, se pose la question 

de savoir ce qu’est un signe religieux, pour déterminer si celui-ci entre ou non dans l’exigence 

de neutralité. À cet égard, la distinction proposée par le Professeur Olivier Dord, dans le cadre 

de réflexions sur la circulaire du 18 mai 2004 (dite circulaire Fillon) relative à la mise en 

œuvre de la loi du 15 mars 2004773, apporte des éléments de compréhension774, et trouve 

notamment un écho dans une décision plus récente, de la Cour administrative d’appel de 

Versailles du 19 décembre 2017, relative à l’exigence de neutralité des agents du service 

public.  

 

        460. Le Professeur Dord distingue deux catégories de signes religieux : «  La première 

est constituée des signes religieux que l'on qualifiera de ‘signes ostensibles par nature’. Ce 

sont les tenues ou simples accessoires qui sont portés pour souligner de façon objective 

l'appartenance d'un élève à une confession particulière. Le foulard islamique, la kippa ou une 

croix de taille respectable représentent ainsi, par nature, l'expression d'une conviction 

religieuse. La circulaire ajoute à cette première catégorie, qui vient immédiatement à l'esprit, 

une seconde bien plus subtile : les signes religieux que l'on appellera ‘signes ostensibles par 

destination’. Ces signes ne sont pas, par nature, des signes confessionnels. Ils le deviennent 

néanmoins lorsque l'élève les arbore en leur conférant, de façon subjective, une signification 

religieuse et en faisant la marque substitutive de son appartenance confessionnelle »775. Cette 

seconde catégorie pose problème, en raison notamment de la marge d’appréciation importante 

qu’elle crée en faveur de l’autorité compétente ou du juge.  

                                                
773 Circulaire NOR/MENG0401138C du 18 mai 2004, Mise en œuvre de la loi n° 2004-228 du 15 mars 2004 
encadrant, en application du principe de laïcité, le port de signes ou de tenues manifestant une appartenance 
religieuse dans les écoles, collèges et lycées pyblics.  
774 DORD Olivier, « Laïcité à l’école, l’obscure clarté de la circulaire ‘Fillon’ du 18 mai 2004 », AJDA 2004, p. 
1523.  
775 Ibid.  



 224 

        461. La question des critères utilisés pour qualifier une tenue ou un accessoire de signe 

religieux est primordiale. Dans le cas de la mise en œuvre de la loi de 2004, le Professeur 

Dord s’interroge notamment : «  Comment le chef d'établissement pourra-t-il savoir que le 

port d'un signe, a priori anodin, constitue en réalité un signe religieux ostentatoire par 

destination sinon en se fondant notamment sur des indices aussi contestables que le faciès ou 

la couleur de la peau ? Entre une élève blonde portant un bandana dans les cheveux et une 

élève beur coiffée du même bandana, on voit aisément, trop aisément, laquelle des deux 

retiendra immédiatement l'attention de l'administration »776. Récemment encore, la loi du 15 

mars 2004 a été appliquée à une collégienne qui portait « une longue jupe noire couvrant son 

pantalon et un large bandeau masquant une grande partie de ses cheveux »777.  

          Comme le note le Professeur Stéphanie Hennette-Vauchez, il y a un glissement majeur 

dans l’application de cette loi, « depuis la signification ‘objective’ de signes religieux, à celle 

de l’interprétation des comportements adoptés par les élèves »778.  

 

         462. Le probléme de la détermination du « signe religieux », s’il apparaît clairement 

dans le cadre de la mise en œuvre de la loi de 2004, ne s’y limite pas. Ainsi, par une décision 

du 19 décembre 2017779, la Cour administrative d’appel de Versailles statue sur la conformité 

du port d’une barbe par un stagiaire dans un hôpital public avec le principe de laïcité de l’État 

et de neutralité des services publics (cons. 6).  

         Selon la classification proposée par le Professeur Dord, il semblerait que le port de la 

barbe ait été considéré comme un signe religieux par destination. La Cour considère en effet 

que le port de la barbe est un « signe destiné à marquer son appartenance à une religion » 

(cons. 6), et les critères retenus apparaissent relativement subjectifs. Il ressort de cette 

décision que la barbe était « particulièrement imposante » et qu’elle a été perçue par les 

agents et les usagers du service public comme « la manifestation ostentatoire d’une 

appartenance religieuse incompatible avec les principes de laïcité et de neutralité du service 

public » (§7).     
                                                
776 Ibid.  
777 CE, Ord., juge des référés, 19 mars 2013, n° 366749. Le port du bandana a également été interdit en 
application de la loi du 15 mars 2004, v. notamment BUI-XUAN Olivia, « Regard genré sur les dispositions 
juridiques relatives à la neutralité religieuse », in HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, MÖSCHEL Mathias, 
ROMAN Diane (dir.), Ce que le genre fait au droit, op. cit., p. 34. 
778 HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, « Séparation, garantie, neutralité… Les multiples grammaires de la 
laïcité », art. cit., p. 18, « le régime juridique change du tout au tout qui, de police du vêtement, en vient à 
sonder les consciences : quel comportement est intransigeant ? Est-il ostentatoire ? ».  
779 CAA Versailles, 4e ch., 19 décembre 2017, n° 15VE03582.  



 225 

             Comme l’explique Monsieur Samuel Etoa, pour qualifier le port de la barbe de 

« signe religieux », le juge adopte « une définition fondée sur un critère résolument subjectif : 

celui de la perception »780. En effet, le problème qui se pose à la Cour « n’est pas de savoir si 

M. A. porte la barbe (ce qui est un fait), mais de savoir ce que signifie objectivement cette 

barbe et si cette signification est conforme ou non aux obligations statutaires qui pèsent sur 

cet agent. Le critère de l’impression laissée par M. A. est donc extrêmement mince »781. 

 

          463. Ce critère de « l’impression », s’il se rapporte en l’espèce à l’exigence de 

neutralité des agents du service public, et s’il se rapporte également à l’exigence de neutralité 

des élèves des écoles publiques, semble également constituer un argument pour motiver 

l’interdiction du port de signes religieux par des personnes privées. Plusieurs propositions de 

loi déposées à l’Assemblée nationale depuis 2010 s’inscrivent en ce sens.  

 

          464. Ces propositions de loi ne sont pas présentées comme interdisant un signe 

religieux parce qu’il est religieux – comme c’est le cas pour les agents du service public, 

soumis à une exigence de neutralité -, l’interdiction est motivée par le fait que le signe 

religieux renvoie à une conception de l’islam qui serait incompatible avec les valeurs de la 

République.  

          465. Par exemple, l’exposé des motifs de la proposition de loi n° 155 déposée à 

l’Assemblée nationale le 12 septembre 2012 et visant à « interdire l’emploi, le port ou la 

présentation d’objets du culte, ou ayant un caractère ostentatoire, ainsi que toute manifestation 

de prosélytisme religieux lors de manifestations sportives » rattache explicitement le port du 

voile à une « vision rigoriste » de l’islam, qui ne « correspond[rait] pas à l’Islam réel » (§4).  

       466. Le cas de la proposition de loi n° 4286 déposée à l’Assemblée nationale le 7 

décembre 2016 et visant à « interdire l’accès à la baignade sur le domaine public maritime à 

toute personne civile vêtue d’un vêtement à connotation religieuse » succédant aux arrêtés 

anti-burkini adoptés durant l’été 2016 est également emblématique du point de vue des 

arguments avancés pour justifier son adoption. Des liens sont en effet établis entre la tenue 

religieuse, l’islam radical, et les actes terroristes.  

                                                
780 ETOA Samuel, « Fonction publique – La barbe d’un praticien hospitalier peut-elle être qualifiée de signe 
religieux ? », Note sous CAA Versailles, 4e ch., 19 décembre 2017, n° 15VE03582, JCP G 2018, p. 188.  
781 Ibid. 



 226 

          Pour rappel, l’arrêté du maire de Cannes, du 25 juillet 2016, interdisait le port de tenues 

« manifestant de manière ostentatoire une appartenance religieuse, alors que la France et les 

lieux de culte religieux sont actuellement la cible d’attaques terroristes ». L’exposé des motifs 

de la proposition de loi s’appuie également sur les risques de troubles à l’ordre public, 

mentionnant les menaces et « actes terroristes subis par la France du fait d’un Islam radical » 

(§4). Le législateur ne peut ignorer « la nécessité de prendre des mesures de police 

particulières, compte tenu des menaces répétées, des attentats et du regain de tensions 

communautaires, justifiant l’état d’urgence » (§6). Selon les termes de l’exposé des motifs, la 

restriction serait conforme à la loi de 1905 parce que « le port d’un vêtement sur les plages, 

affichant de façon ostentatoire des convictions religieuses relevant du fondamentalisme 

islamique radical, est une atteinte réelle et sérieuse » à l’ordre public (§7). De surcroît, le 

« caractère ostentatoire » de la tenue est qualifié comme « une atteinte à la dignité humaine » 

(§7). Outre la malléabilité, en fonction des contextes, des termes « ostentatoire »782 et 

« radical »783, ces motivations ne sont pas des arguments, elles traduisent plutôt des 

perceptions, des idées préconçues.   

 

         467. Comme le relève le Professeur Stéphanie Hennette-Vauchez, l’épisode du burkini 

« s’est accompagné d’un discours nourri, bien au-delà de ces questions de sécurité et d’ordre 

public, sur la laïcité, l’égalité femmes-hommes et l’admissibilité républicaine des tenues 

‘modestes’ revêtues par certaines femmes musulmanes. Emblématique de ce point de vue est 

l’intervention du Premier ministre au cœur de la polémique, assénant que : ‘Le burkini n’est 

pas une nouvelle gamme de maillots de bain, une mode. C’est la traduction d’un projet 

politique, de contre-société, fondé notamment sur l’asservissement de la femme (…). Ce n’est 

pas compatible avec les valeurs de la France et de la République’ (M. Valls, La Provence, 17 

août 2016) »784.  

 

 

 

 

                                                
782 PHILIP-GAY Mathilde, « L’ostentatoire dans l’application du principe de laïcité », RFDA 2018, p. 613.  
783 FRANCE. COMMISSION NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE L'HOMMENCDH, Avis sur 
la prévention de la radicalisation, 18 mai 2017. 
784 REGINE, « Droit et genre », D. 2017, p. 935.  



 227 

§2. La promotion de la liberté de conscience 

 

468. Les notions de laïcité et de liberté religieuse sont étroitement liées. En effet, « la 

laïcité de la République, en tant que principe constitutionnel, peut être considérée comme la 

forme française de la liberté religieuse »785. Dans le même temps, la liberté religieuse est la 

première composante du principe de laïcité, aux côtés de l’égalité entre les cultes et de la 

neutralité de l’État786.  

La liberté religieuse se définit d’une part, par sa dimension intérieure – croire ou ne pas 

croire -, d’autre part, par sa dimension extérieure – manifester sa religion, extérioriser ses 

convictions, via un code de comportements par exemple787. Seule cette seconde dimension 

peut faire l’objet de restrictions juridiques, c’est pourquoi les textes, la jurisprudence ou la 

littérature juridique, font essentiellement référence à l’extériorisation de la liberté religieuse.  

469. Or, il ressort des différents textes produits depuis 2010 que la « liberté religieuse », 

la « liberté de religion », la « liberté de manifester ses convictions », ne sont que très peu 

mentionnées. En revanche, les occurrences à la « liberté de conscience » sont plus 

nombreuses, et interrogent quant aux rapports entre les « valeurs de la République et laïcité » 

et la liberté de manifester ses convictions religieuses. Or, il faut distinguer entre liberté de 

conscience et liberté de religion (A). La moindre attention portée à la liberté de manifester sa 

religion, voire son défaut de prise en compte, font écho à des propositions de loi ou à des lois 

visant à assujettir les sujets-croyants à une obligation de neutralité (B).  

 

 

                                                
785 GAUDEMET Yves, « Liberté de religion », in MESSNER Francis (dir.), Dictionnaire de droit des religions, 
Paris, Ed. CNRS, 2010, p. 452 ; v. également WOEHRLING Jean-Marie, « Loi de 1905 », in MESSNER Francis 
(dir.), Dictionnaire de droit des religions, ibid., p. 461. 
786 FRANCE. CONSEIL D’ÉTAT, Un siècle de laïcité, Paris, La Documentation française, 2004. Il existe un 
consensus sur les quatre notions de séparation, neutralité, liberté et égalité comme composantes de la laïcité, v. 
notamment KOUSSENS David, L’épreuve de la neutralité. La laïcité française entre droits et discours, op. cit., 
p. 28 et s., et la « Déclaration universelle sur la laïcité au XXIe siècle » qui refuse de « proposer une conception 
substantiviste qui figerait la notion de laïcité mais en énonce plutôt les principes fondamentaux » : le respect de 
la liberté de conscience et sa pratique individuelle et collective, l’autonomie du politique et de la société civile à 
l’égard des normes religieuses et philosophiques particulières, et la non-discrimination directe ou indirecte 
envers les êtres humains, ibid., p. 28.  
787 « La conviction emporte le plus souvent le sentiment d’avoir à remplir une obligation d’agir (…). La 
conviction tend à ériger la conscience de l’individu en norme ultime de sa conduite, prévalant le cas échéant 
contre la norme sociale ou légale. Alors que l’opinion s’extériorise surtout par la parole ou ses substituts tels que 
l’image, la conviction exige souvent des comportements et des pratiques », MESSNER Francis, PRELOT Pierre-
Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Droit français des religions, 2e éd., Paris, Lexisnexis, 2013, p. 645.  



 228 

A. La distinction entre les libertés de conscience et de religion  

 

 470. Les libertés de pensée, de conscience et de conviction relèvent du domaine du for 

interne. Consacrées notamment par l’article 9 de la Convention européenne des droits de 

l’homme, elles visent « d’une part, à prévenir l’endoctrinement des citoyens par l’État et, 

d’autre part, à permettre à chacun d’eux de cultiver la pensée, la conscience et la religion de 

son choix, de les approfondir et de les remplacer »788. La protection de ces libertés est 

absolue. Comme le relève Monsieur Jim Murdoch, « la liberté de pensée, de conscience et de 

religion qui ne s’accompagne pas de la manifestation d’une conviction ne saurait faire l’objet 

d’une ingérence de l’État, bien que l’on ait peine à imaginer, même dans l’hypothèse d’une 

guerre ou d’un état d’urgence, les circonstances dans lesquelles un État chercherait à porter 

atteinte à l’essence même du droit, pour une personne, d’avoir des convictions et d’en 

changer »789. Ainsi, seules les traductions externes de ces libertés, des paroles, des actes ou 

des comportements, peuvent rencontrer des limites, dans certaines conditions posées par le 

droit.  

471. Les nuances entre ces libertés sont difficiles à saisir, car « liberté de 

conscience », « liberté de conviction », « liberté de religion », « liberté de manifester ses 

convictions », « liberté d’expression » sont, en leur essence mais aussi juridiquement, 

indissociables790. Néanmoins, la Convention européenne permet de préciser leur articulation. 

Il en ressort en effet que l’expression d’une « pensée » ou d’une « conscience » relève du 

droit à la liberté d’expression (art. 10), tandis que la manifestation791 d’une « religion » ou 

d’une « conviction » relève de la liberté de religion (art. 9)792.  

                                                
788 MURDOCH Jim, Liberté de pensée, de conscience et de religion. Un guide sur la mise en œuvre de l’article 
9 de la Convention européenne des Droits de l’Homme, Précis sur les droits de l’Homme n°9, Belgique, Conseil 
de l’Europe, 2007, p. 14. 
789 Ibid., p. 14 (souligné dans le texte).  
790 MESSNER Francis, PRELOT Pierre-Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Traité de droit français des 
religions, Paris, Litec, 2003. De plus, « pour la plupart des auteurs, la liberté de conscience, de croyance et 
d’opinion religieuse forme une trilogie au sein de laquelle il est fait peu de distinction », MESSNER Francis, 
PRELOT Pierre-Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Droit français des religions, op. cit., p. 644.  
791 « L’existence d’une ‘manifestation’ suppose donc que les adeptes en question aient le sentiment que la 
conduite à tenir est, en quelque sorte, prescrite ou exigée », MURDOCH Jim, Liberté de pensée, de conscience et 
de religion. Un guide sur la mise en œuvre de l’article 9 de la Convention européenne des Droits de l’Homme, 
op. cit., p. 17 (le prosélytisme, l’abattage rituel, le port de signes religieux en sont des exemples).  
792 « La conscience dicte des comportements, des actions ou des ommissions. La liberté de conscience ne saurait 
donc être réduite au for intérieur. La garantie de cette liberté doit inclure le droit d’extérioriser ses convictions », 
MESSNER Francis, PRELOT Pierre-Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Droit français des religions, op. 
cit, p. 649-650.  



 229 

472. Sur le plan juridique, les occurrences à la « liberté religieuse » ou à la « liberté 

de religion » font essentiellement référence à la protection du for externe. Or, les différents 

documents produits depuis 2010 n’en font aucunement mention. La « liberté d’expression » 

est parfois mobilisée, de même que la « liberté des cultes », qui renvoie à un principe 

d’organisation tel que résultant de la loi de 1905. Les occurrences à la « liberté de 

conscience » dominent.  

473. Le rapport Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales 

dans le champ du travail social793 se réfère notamment à un avis du Conseil supérieur du 

travail social (CSTS)794 selon lequel la laïcité est un principe fondamental du travail social, 

laïcité et travail social partageant les mêmes finalités : « La laïcité, en France, organise ce qui 

est commun à tous les humains, par-delà leurs différences d’options spirituelles ou 

philosophiques, leurs croyances ou non croyances, dans la sphère publique. Elle affirme le 

principe de la liberté de conscience, étayée sur une autonomie de jugement, ainsi que la 

stricte égalité des droits de tous »795. Dans le même sens, est évoquée la loi de 1905, qui 

garantit la « la liberté de conscience et la liberté des cultes »796.  

474. La Charte du respect des valeurs de la République de la Région Provence-

Alpes-Côte d’Azur se réfère, parmi les principes auxquels les associations doivent souscrire 

pour que leur demande soit instruite et reçue par la Région, à la « liberté de conscience et la 

liberté de culte ». Parmi les engagements des associations, le respect du « principe de la 

liberté de conscience » est à nouveau mentionné.  

De la même façon, la Charte de la Laïcité de la Caisse d’allocations familiales de 

Meurthe-et-Moselle mentionne, comme première garantie de la laïcité, la « liberté de 

conscience ». Si la « liberté d’expression » est le deuxième point cité – « son exercice et sa 

manifestation [de la religion] sont libres » -, cette liberté est limitée par le « bon 

fonctionnement de la structure comme du respect des valeurs républicaines et du pluralisme 

des convictions »797. Or, les « valeurs républicaines » ne sont pas un fondement juridique de 

restriction de la liberté individuelle de religion.  

                                                
793 THIERRY Michel, Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans le champ du travail 
social, op. cit.   
794 CONSEIL SUPERIEUR DU TRAVAIL SOCIAL, Assemblée plénière, Avis : La laïcité, un principe 
fondamental du travail social, 9 décembre 2015.  
795 THIERRY Michel, Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans le champ du travail 
social, op. cit., p. 12.  
796 Ibid., p. 12. 
797 Caisse d’allocations familiales de Meurthe-et-Moselle, La charte de la Laïcité, 2017.  



 230 

475. Enfin, cette promotion de la liberté de conscience se retrouve également dans les 

développements relatifs à la « laïcité », dans le réseau canopé798. Dans cet onglet, un extrait 

du Guide républicain publié en 2004, rédigé par Monsieur Bernard Stasi est cité pour éclairer 

la notion de laïcité. Les trois valeurs qu’elle définit sont : « La liberté de conscience, d’abord, 

qui permet à chaque citoyen de choisir sa vie spirituelle ou religieuse ; l’égalité en droit des 

options spirituelles et religieuses, ensuite, qui interdit toute discrimination ou contrainte ; 

enfin, la neutralité du pouvoir politique qui reconnaît ses limites en s’abstenant de toute 

ingérence dans le domaine spirituel ou religieux ». 

 

476. Il ressort ainsi des différents documents produits 2010, relatifs aux « valeurs de 

la République et laïcité », que la liberté religieuse, ou liberté de manifester ses convictions 

religieuses, est très peu mentionnée. La « liberté de conscience » semble être la plus 

conforme au respect des valeurs de la République. D’une certaine façon, ces documents 

opèrent une dissociation entre la liberté du for interne et la liberté du for externe, en ne 

promouvant que la première.  

Or, une telle dissociation a nécessairement un impact sur la laïcité juridique. En effet, 

en promouvant la « liberté de conscience » au détriment de la « liberté religieuse », il devient 

possible d’inscrire dans un rapport d’opposition la « liberté religieuse » et la « laïcité ».  

 

477. Dans ce cadre, le contenu de la laïcité juridique se trouve bouleversé ; elle 

pourrait être envisagée comme une limitation à l’expression religieuse des sujets-croyants. 

En ce sens, l’exposé des motifs de la proposition de loi n° 155 déposée à l’Assemblée 

nationale le 12 septembre 2012, vise à « interdire l’emploi, le port ou la présentation d’objets 

du culte, ou ayant un caractère ostentatoire, ainsi que toute manifestation de prosélytisme 

religieux lors de manifestations sportives ». Le règlement de la FIFA, qui comporte un avis 

favorable au port du voile par les footballeuses – et qui protège donc la liberté de manifester 

ses convictions – est qualifié comme portant atteinte « aux libertés fondamentales » (§5) et 

au « principe de laïcité et à l’organisation même de la République » (§7).  

 

                                                
798 https://www.reseau-canope.fr/les-valeurs-de-la-republique/laicite.html 



 231 

478. Cette dissociation des libertés du for interne et du for externe a d’autres 

conséquences sur les composantes de la laïcité juridique. En effet, si celle-ci ne garantit plus 

aussi solidement qu’auparavant la liberté de manifester ses convictions, elle peut alors se 

traduire par une obligation de neutralité adressée cette fois-ci non plus uniquement à l’État, 

mais également aux sujets-croyants.  

 

 

B. L’obligation de neutralité des sujets-croyants  

 

 

479. La neutralité de l’État à l’égard des religions est une des trois composantes de la 

laïcité juridique. Elle justifie la limitation de la visibilité religieuse des personnes publiques, 

puisqu’elles représentent l’État799. Elle justifie également la limitation de la visibilité 

religieuse de certaines personnes privées, les élèves des écoles publiques, depuis la loi du 15 

mars 2004. Deux éléments peuvent expliquer la neutralité qui leur est imposée par la loi.  

D’une part, la loi s’applique uniquement dans l’enceinte scolaire – et l’institution scolaire 

constitue le berceau historique du principe de laïcité800. Comme le souligne Clément 

Benelbaz, la doctrine laïciste était particulièrement hostile à l’expression du fait religieux à 

l’école801. D’autre part, s’agissant de jeunes usagers, l’exposé des motifs de la loi argumente 

en faveur de l’égalité, mais également en faveur de la neutralité de l’école : l’école doit être 

« préservée afin d’y assurer l’égalité des chances, l’égalité devant l’acquisition des valeurs et 

du savoir, l’égalité entre les filles et les garçons, (…). Si les élèves des écoles, collèges et 

lycées publics sont naturellement libres de vivre leur foi, ce doit être dans le respect de la 

laïcité de l'école de la République. C'est bien la neutralité de l'école qui assure le respect de la 

liberté de conscience des élèves, le respect égal de toutes les convictions »802 (§4).  

                                                
799 CE, 3 mai 1950, Delle Jamet, n° 28238. L’obligation de neutralité pesant sur les fonctionnaires est rappelée 
dans la Loi n° 2016-483 du 20 avril 2016 relative à la déontologie et aux droits et obligations des fonctionnaires, 
v. FORTIER Vincente, « Vous avez dit neutralité ? », Revue du droit des religions, n° 3, 2017.   
800 La loi Jules Ferry du 28 mars 1882 marquait l’entrée en droit français de la laïcité « par la petite porte », à 
travers le caractère laïque de l’enseignement primaire public, RIVERO Jean, « De l’idéologie à la règle de droit : 
la notion de laïcité dans la jurisprudence administrative », in La laïcité, Paris, PUF, 1960, p. 263, cité par 
GAUDEMET Yves, « La laïcité, forme française de la liberté religieuse », RDP 2015, p. 329. 
801 BENELBAZ Clément, Le principe de laïcité en droit public français, op. cit., p. 299.  
802 Souligné par nous.  



 232 

 

480. La visibilité religieuse à l’école est donc un cas particulier et, en vertu de la loi de 

1905 et du principe de laïcité, les autres personnes privées bénéficient de la liberté de 

manifester leurs convictions. Toutefois, deux propositions de loi s’inscrivent dans un rapport 

différent à la visibilité religieuse, rapport qui semble relever du paradigme des « valeurs de la 

République et laïcité » plus que de la laïcité juridique. En effet, l’obligation de neutralité est 

inversée, elle est invoquée pour restreindre l’exercice de la liberté individuelle de religion de 

personnes privées. 

 

481. Ainsi, les propositions de loi n° 593, de 2013 – qui vise à « étendre l’obligation de 

neutralité à certaines personnes ou structures privées accueillant des mineurs et à assurer le 

respect du principe de laïcité » -, et n° 2316, de 2014 - qui vise à interdire « le port de signes 

ou tenues par lesquels les parents d’élèves manifestent ostensiblement une appartenance 

religieuse » lors des sorties scolaires, tendent-elles à assurer le « respect du principe de 

laïcité » en y accolant une « obligation de neutralité » adressée, cette fois-ci, non plus à l’État 

mais aux personnes privées.  

 

482. Le renversement de l’obligation de neutralité est explicite dans l’exposé des motifs 

de la proposition n° 2316 relative aux parents accompagnant les enfants lors de sorties 

scolaires, et qui vise à « inclure les sorties scolaires dans la loi du 15 mars 2004 » : « la 

présente proposition de loi propose d’élargir la loi de 2004 sur la neutralité religieuse à l’école 

pour y intégrer les sorties scolaires (…). Il est donc impératif que les parents d’élèves qui 

participent à des activités scolaires fassent preuve de neutralité dans l’expression de leurs 

convictions, notamment religieuses » (§4 et 5). Cette proposition de loi succède à une 

polémique relative au port du voile par des mères accompagnant les enfants lors de sorties 

scolaires. La question du statut des parents qui participent aux sorties scolaires n’est pas 

nouvelle803, et ces derniers ont été reconnus comme étant des collaborateurs occasionnels du 

service public804. Toutefois, en 2007, plusieurs mères sont interdites de participer à des sorties 

                                                
803Circulaire n° 91-124 NOR/MENE9150214C du 6 juin 1991, Directives générales pour l’établissement du 
règlement type départemental des écoles maternelles et élémentaires. 
804 Catégorie élaborée suite à l’arrêt CE, 21 juin 1895, Cames, v. également Circulaire n° 92-196 
NOR/MENE9250275C du 3 juillet 1992, Participation d’intervenants extérieurs aux activités d’enseignement 
dans les écoles maternelles et élémentaires, qui précise que « la jurisprudence en matière de collaborateurs 
bénévoles du service public » est applicable aux parents d’élèves accompagnateurs.  



 233 

scolaires par les inspections d’académie sur le fondement du principe de laïcité. Cette 

position, étonnante au regard de la définition du principe constitutionnel de laïcité, a 

cependant retenu l’attention et conduit à reposer la question. Saisie de réclamations, la Haute 

Autorité de lutte contre les discriminations et pour l’égalité (HALDE) se prononce dans une 

délibération la même année805 et considère que laïcité et neutralité ne s’opposent pas. En 

conformité avec le principe de laïcité806, elle appelle les écoles à revoir leurs règlements 

intérieurs pour respecter le principe de non-discrimination religieuse dans la participation des 

parents à la vie de l’école. Les parents sont donc assimilés à des usagers du service public, 

auxquels il ne peut être interdit de manifester leurs convictions en vertu du principe de laïcité. 

Mais en 2010, la directrice d’une école primaire de Seine-Saint-Denis refuse à une mère 

voilée d’accompagner son enfant lors d’une sortie scolaire. Renaît ainsi une polémique dont 

certains politiques se feront l’écho. Luc Chatel écrit ainsi une lettre le 2 mars 2011 en 

qualifiant la décision de la directrice de « légitime et justifiée »807. Sur la scène juridique, le 

jugement du Tribunal administratif de Montreuil du 22 novembre 2011808 refuse d’annuler le 

règlement intérieur d’un établissement selon lequel « les parents volontaires pour les sorties 

scolaires doivent respecter dans leur tenue et leurs propos le principe de neutralité de l’école 

laïque » ; l’obligation de neutralité s’expliquant parce que lesdits parents participent au 

service public de l’éducation809. Cette position sera contredite par un avis du Conseil 

d’État810, du 20 septembre 2013, dans lequel il s’oppose à cette extension du principe de 

laïcité811, les personnes privées bénéficiant de la liberté de manifester leurs convictions.   

 

483. L’« obligation de neutralité » est également explicite dans l’intitulé, ainsi que dans 

les articles de la proposition de loi n° 593 relative aux personnes ou structures privées 

accueillant des mineurs, adressée notamment aux assistantes maternelles812. Pour rappel, cette 

                                                
805 HALDE, Délibération n° 2007-117 du 14 mai 2007.  
806 Contra : BENELBAZ Clément, Le principe de laïcité en droit public français, op. cit., p. 286. 
807 VERGELY Daniel, « Sorties scolaires : la question du voile », AJDA 2012, p. 1388.  
808 TA Montreuil, 22 novembre 2011, n° 1012015.  
809 v. par ex. TGI Tarbes, ord. réf., 23 déc. 2014, n°14/00278 qui confirme la légalité des dispositions d’un 
règlement intérieur adopté par un établissement sous contrat d’association avec l’État, interdisant le port de 
signes religieux par les parents dans l’enceinte scolaire.   
810 FRANCE, CONSEIL D’ÉTAT (Assemblée générale), Etude demandée par le Défenseur des droits le 20 
septembre 2013, Paris, La Documentation française, 19 décembre 2013.   
811 Cet avis sera suivi dans la jurisprudence : v. TA Nice, 9 juin 2015, n° 1305386, qui assimile les parents 
d’élèves à des usagers du service public ; TA Amiens, 15 décembre 2015, n° 1401797.   
812 L’exposé des motifs précise également que les religions « doivent se limiter à la sphère privée » (§3) et que 
« ce principe de neutralité traduit dans le service public le principe constitutionnel de respect de la laïcité » (§6).  



 234 

proposition de loi s’inscrit dans le fil de « l’affaire Babyloup »813, qui concernait le 

licenciement d’une éducatrice de jeunes enfants exerçant les fonctions de directrice adjointe 

de la crèche et halte-garderie gérée par l’association Babyloup pour avoir contrevenu aux 

dispositions du règlement intérieur de l’association en portant un voile814. Ce contentieux a 

soulevé un certain nombre de questionnements juridiques, notamment eu égard à la possibilité 

de consacrer le principe de laïcité dans le règlement intérieur d’une structure de droit privé815. 

Il convient de renvoyer ici à l’ouvrage L’affaire Babyloup ou la Nouvelle laïcité816, qui 

revient en détail sur cette « affaire » et ses conséquences sur la liberté religieuse des 

personnes privées. Il faut par ailleurs préciser que les deux arrêts ayant validé le licenciement 

– l’arrêt de la Cour d’appel de Versailles, du 27 octobre 2011817 et l’arrêt de la Cour de 

cassation, du 5 juin 2014818 – justifient l’obligation de neutralité par la « nature de la tâche à 

accomplir », en l’espèce la salariée était, au titre de ses fonctions, « en relation directe avec 

les enfants »819.  

 

484. Ces propositions de loi, si elles n’ont pas été adoptées, reflètent le rapport prescriptif 

à la visibilité religieuse de certains parlementaires, politiques, philosophes ou citoyens. À cet 

égard, il faut relever la « campagne de discrédit »820 du Comité des droits de l’homme des 

Nations Unies, après la publication de ses constatations relatives aux décisions françaises 

                                                
813 HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, VALENTIN Vincent, L’affaire Baby Loup ou La nouvelle laïcité, Paris, 
LGDJ, 2014, « affaire », p. 12-13 ; v. également ADAM Patrice, « Les laïcités et l’entreprise privée », Rev. dr. 
soc. 2015, p. 708 : l’affaire Baby Loup constitue « une étincelle » qui a conduit a poser la question de la visibilité 
religieuse dans l’entreprise.  
814 Ccass., soc., 19 mars 2013, n° 11-28.845.  
815 Pour rappel, il s’agit d’une structure de droit privé qui avait adopté un règlement intérieur indiquant que : « le 
principe de la liberté de conscience et de religion de chacun des membres du personnel ne peut faire obstacle des 
principes de laïcité et de neutralité qui s’appliquent dans l’exercice de l’ensemble des activités développées par 
Babyloup tant dans les locaux de la crèche, ses annexes ou en accompagnement des enfants confiés à l’extérieur 
de la crèche », dont il fallait déterminer s’il était conforme au droit du travail.  
816 HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, VALENTIN Vincent, L’affaire Baby Loup ou La nouvelle laïcité, op. 
cit.  
817 CA Versailles, 11e ch., 27 octobre 2011, n° 619 : « ces enfants, compte tenu de leur jeune âge, n’ont pas à être 
confrontés à des manifestations ostentatoires d’appartenance religieuse », raisonnement cassé par Ccass., soc., 19 
mars 2013, Mme X c. Association Babyloup, n° 11-28.845.  
818 Ccass., ass. plén., 5 juin 2014, n° 13-28.369.  
819 Ibid.  
820 HENNETTE VAUCHEZ Stéphanie, “Pour une lecture dialogique du droit international des droits humains. 
Remarques sur les constatations du Comité des droits de l’Homme dans l’affaire Baby Loup, et quelques 
réactions qu’elles ont suscitées”, RDH 2018, [http://journals.openedition.org/revdh/4643, consulté le 
02/10/2018] ; le même constat peut être tiré des multiples réactions succédant à l’Avis du CDH du 23 octobre 
2018 qui conclut que la loi française d’interdiction de la dissimulation du visage dans l’espace public porte 
atteinte à la liberté religieuse (art. 18 du PIDCP) et au principe de non-discrimination (art. 26 du même Pacte).  



 235 

Baby Loup821, jugeant notamment qu’elles constituent une atteinte à la liberté religieuse (art. 

18, PIDCP). Du reste, cela révèle combien la laïcité répressive822 peut entrer en opposition 

avec la liberté de manifester ses convictions. Cela explique sans doute les dispositions plus 

nuancées de l’article L. 1321-2-1 du Code du travail finalement votées, à l’issue de la loi n° 

2016-1088 du 8 août 2016, relative au travail, à la modernisation du travail social et à la 

sécurisation des parcours professionnels823. Si elles modifient effectivement la situation 

antérieure, disposant que « Le règlement intérieur peut contenir des dispositions inscrivant le 

principe de neutralité et restreignant la manifestation des convictions des salariés », la mesure 

de restriction de liberté est néanmoins soumise à conditions : ces restrictions doivent être 

« justifiées par l'exercice d'autres libertés et droits fondamentaux ou par les nécessités du bon 

fonctionnement de l'entreprise et [doivent être] proportionnées au but recherché ». Il ne s’agit 

donc pas d’une interdiction générale du port de signes religieux dans l’entreprise, mais d’une 

possibilité encadrée par des conditions qui seront explicitées par la jurisprudence824.  

 

485. Ces différents exemples sont emblématiques du changement de paradigme incarné 

par les « valeurs de la République et la laïcité » à l’égard de la visibilité religieuse. En effet, il 

semble que les « valeurs de la République et la laïcité » soient aux sujets-croyants (liberté de 

conscience, égalité des citoyens, neutralité des personnes privées) ce que la laïcité juridique 

est à l’État (liberté de conscience et de religion, égalité des cultes, neutralité de l’État).  

 

 

 

 

 

 

                                                
821 CDH, Constatations dans le cadre de la communication 2662/2015, §8.3. 
822 LEMAIRE Elina, « La laïcité répressive : l’exemple du traitement de l’affaire Babyloup au Parlement », in 
HAUPAIS Nicolas, GIRAUDEAU Géraldine, GUERIN-BARGUES Cécile (dir.), Le fait religieux dans la 
construction de l’État, Pedone, 2016.   
823 v. MOIZARD Nicolas, « La neutralité des salariés dans l’entreprise », RDT 2016, p. 817.  
824 v. §547 et s. infra.  



 236 

 

SECTION 2. LA COHESION NATIONALE PAR LES VALEURS DE LA 

REPUBLIQUE 

 

 

486. Le droit positif, et notamment la décision du Conseil constitutionnel du 19 

novembre 2004825, rappelle que les individus ne peuvent se prévaloir de leurs appartenances 

particulières pour déroger au droit commun. Néanmoins, le respect du droit par tous les 

individus ne suffit pas toujours à assurer une cohésion nationale. En effet, l’adhésion des 

sujets-croyants à une religion peut être appréhendée comme étant en concurrence, voire en 

opposition, avec l’adhésion aux valeurs de la République, et mettre ainsi en péril la cohésion 

nationale (§1). Dans cette perspective, recourir à l’instrument législatif serait insuffisant, voire 

inutile. Le remède à cette mise à mal de la cohésion nationale est de diffuser au plus grand 

nombre les valeurs de la République (§2).  

 

 

§1. L’incompatibilité de l’adhésion à une religion et des valeurs de la République 

 

 

               487. Dans une société sécularisée comme l’est la société française, le regain de 

religiosité remet à l’ordre du jour certains courants idéologiques entretenant un rapport de 

défiance à l’égard de la religion. Croire en une religion, et adhérer à ses préceptes, 

empêcheraient l’exercice d’une citoyenneté libre et éclairée (A). Par ailleurs, en raison de la 

spécificité de la religion concernée, la religion musulmane, dont la particularité est d’être 

associée à l’étranger, elle peut emporter une diffraction sociale (B).  

 

 

                                                
825 CC, décision n° 2004-505 DC, du 19 novembre 2004, Traité établissant une Constitution pour l’Europe.  



 237 

A. L’appartenance	à	la	religion	comme	frein	à	l’exercice	d’une	citoyenneté	libre	et	
éclairée			

 

488. Certaines conceptions politiques ou idéologiques de la laïcité appréhendent la 

religion comme une oppression des consciences, une aliénation de l’esprit826. Le Professeur 

Jean Baubérot, dans une étude des différentes représentations de la laïcité, mentionne par 

exemple les républicains anticléricaux, qui « combattaient un catholicisme qui (selon eux) 

aliénait l’esprit critique et conduisait les individus à se soumettre à des doctrines et des 

pratiques absurdes et dangereuses : célibat des prêtres (et affaires de mœurs qui, estimaient-

ils, y étaient liés) ; vœux d’obéissance annihilant la personnalité, (…) »827. Dans les laïcités 

antireligieuse828 et gallicane829 – développées par le Professeur Jean Baubérot -, ou dans la 

laïcité conçue comme « principe politique » - suivant la modélisation proposée par le 

Professeur David Koussens830 -, la laïcité se trouve investie d’une mission d’émancipation. Le 

Professeur Vincent Valentin indique en ce sens que « pour les héritiers de Condorcet, qui 

annonçaient ‘un moment où le soleil n’éclairera plus que des hommes libres, ne connaissant 

d’autres maîtres que leur raison’, il est nécessaire d’émanciper le genre humain des croyances 

religieuses, synonymes de superstition et d’obscurantisme. Le projet républicain passerait par 

l’avènement d’un citoyen éclairé, conduit par la raison dans tous les aspects, publics ou 

privés, de son existence, et libéré de la pression des autorités ou communautés 

religieuses »831.  

 

                                                
826 v. notamment BAUBEROT Jean, Les sept laïcités françaises, op. cit., p. 28-29 et 46-47.  
827 Ibid., p. 47.  
828 La laïcité antireligieuse emporte un combat contre la religion, l’État intervient pour soutenir l’athéisme et 
supprimer la religion, « il ne s’agit pas du combat contre les religions en lui-même, mais de l’affirmation que ce 
combat est au cœur de la laïcité », ibid., p. 28-29.  
829 La laïcité gallicane se situe sur la continuation du gallicanisme interventionniste des rois de France, v. ibid., p. 
39.  
830 KOUSSENS David, L’épreuve de la neutralité. La laïcité française entre droits et discours, op. cit., p. 20 et 
s. L’objectif de l’État est non pas de s’opposer aux religions en tant que telles, mais à l’emprise qu’elles peuvent 
exercer sur les citoyens.  
831 VINCENT Valentin, « Remarques sur les mutations de la laïcité. Mythes et dérives de la ‘séparation’ », art. 
cit., p. 7. Dans le même sens : « il existe un vibrant courant laïc pour lequel il importe de mettre le citoyen à 
l’abri de toute forme d’obscurantisme transcendantal en passant par l’injonction à l’adhésion à des valeurs le 
plus souvent dites républicaines », HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, « Séparation, garantie, neutralité… Les 
multiples grammaires de la laïcité », art. cit., p. 17.  



 238 

489. Sous cet angle, la croyance en une religion constitue un obstacle au libre 

examen832 : l’acte de foi, qui est par définition un acte détaché de toute rationalité, est un frein 

intrinsèque à l’exercice d’une citoyenneté libre et éclairée. Religion et citoyenneté sont alors 

antinomiques. De ce fait, la religion doit non seulement être écartée du pouvoir politique, elle 

doit également être écartée des citoyens. L’État doit en effet assurer une liberté de pensée aux 

citoyens, et cette liberté est « conçue comme une émancipation face à toute doctrine 

englobante, à l’aide des instruments fournis par la raison et la science »833. Comme le souligne 

le Professeur Jean Baubérot, « pour les laïcités religion civile, la liberté de pensée supplante la 

liberté de conscience »834.  

 

490. Si ces courants idéologiques laïcistes datent pour la plupart de l’époque de la 

séparation des Églises et de l’État, et s’appliquent alors essentiellement à la religion 

catholique, ils sont en réalité transposables quelle que soit la religion considérée. Les 

différents documents produits depuis 2010, relatifs aux valeurs de la République et à la laïcité, 

mentionnent souvent cette nécessité d’émanciper l’individu.  

Par exemple, le rapport du Séminaire des doyens : Valeurs de la République et 

laïcité835, évoque l’émancipation intellectuelle et culturelle836 ; le rapport Valeurs 

républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans le champ du travail social, se 

référant à un avis du 9 décembre 2015 sur la laïcité comme principe fondamental du travail 

social (CSTS), affirme « le principe de la liberté de conscience, étayée sur une autonomie de 

jugement »837.   

Le rapport La nation française, un héritage en partage, dans une partie sur le rôle de 

l’école, souligne également que « l’école se met au service de l’émergence d’un citoyen 

                                                
832 VINCENT Valentin, « Remarques sur les mutations de la laïcité. Mythes et dérives de la ‘séparation’ », art. 
cit., p. 8 ; v. également BAUBEROT Jean, Les sept laïcités françaises, op. cit., qui rappelle la « laïcité 
antireligieuse » adoptée par Maurice Allard, député socialiste qui s’exprimait au Parlement en 1905 : la religion 
« représente un principe d’autorité contraire au libre examen. La séparation doit donc induire l’émancipation à 
l’égard de la religion et non l’égalité des droits sans tenir compte des croyances. L’État ne saurait être neutre. », 
p. 28. 
833 Ibid., p. 46.  
834 Ibid., p. 46-47.  
835 FRANCE. INSPECTION GENERALE DE L’EDUCATION NATIONALE, Séminaire des doyens : Valeurs 
de la République et laïcité, 15-16 avril 2015.  
836 Ibid., p. 53.  
837 THIERRY Michel, Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans le champ du travail 
social, op. cit., p. 12.  



 239 

français rationnel s’affranchissant de sa communauté »838, et évoque la « finalité 

émancipatrice de l’École »839. De façon encore plus précise, le rapport explique : « les 

pouvoirs publics doivent demander aux cultes de se situer moralement dans l’espace public tel 

que le définissent la constitution et les lois de la République française. Cette idée repose sur la 

volonté de placer la Raison, si heureusement mise en avant par l’Esprit des Lumières et chère 

aux fondateurs de notre République, au cœur de notre action »840. 

 

491. Ainsi, bien qu’aujourd’hui les éventuelles prétentions politiques des religions 

soient fermement écartées par le droit, notamment par la séparation organisationnelle de l’État 

et des religions, l’idée selon laquelle l’État détient le rôle de libérer l’individu de ses 

appartenances particulières, notamment religieuses, demeure. Cette liberté individuelle de 

l’esprit semble être une condition de l’appartenance à une communauté politique libérale, 

égalitaire, fraternelle et laïque. Si ces idées relèvent du courant laïciste, elles s’accompagnent 

d’une dimension nouvelle, sociale, dont l’objectif n’est pas uniquement d’émanciper 

l’individu dans un souci d’appartenance à la communauté politique, mais aussi de limiter 

certains effets sociaux de la religion.  

 

 

B. La	pratique	de	la	religion	emportant	une	diffraction	sociale		

 

 

492. Dans les différents documents relatifs à l’appréhension du religieux produits 

depuis 2010 ainsi que dans les multiples propositions de loi déposées à l’Assemblée nationale 

depuis 2010, les valeurs de la République et la laïcité n’apparaissent pas uniquement comme 

un modèle axiologique auquel il faudrait adhérer, ou comme une limite à la liberté de 

manifester ses convictions. Le couple formé par ces deux notions est également convoqué 

pour freiner certains phénomènes sociaux, le communautarisme ou la radicalisation par 

exemple.  

 

                                                
838 Ibid., p. 11.  
839 Ibid., p. 11, se réfère également au « libre arbitre » des enfants, p. 12.  
840 Ibid., 29.  



 240 

493. Le rapport Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans 

le champ du travail social consacre par exemple un point sur « l’engagement citoyen, le lien 

social contre les communautarismes »841, et un autre « contribuer à la prévention des dérives 

radicales »842. Dans le premier point, le rapport relève notamment que « ce sont les jeunes 

sans appartenance et sans liens sociaux qui se replient sur le ‘communautarisme’ au sens 

religieux ; ‘C’est en s’appuyant sur des appartenances qu’on peut produire de l’agir ensemble 

et contribuer à la cohésion sociale (…)’ cf. avis du Conseil Supérieur du Travail Social 

(CSTS) du premier octobre 2015 »843. Cet avis du CSTS précise également que « la laïcité 

affranchit de toute emprise exercée au nom d’une religion ou d’une idéologie particulière et 

préserve la société de tout morcellement ». Ce dernier extrait illustre les deux dimensions des 

valeurs républicaines, l’une s’attache à émanciper l’individu de ses appartenances religieuses, 

l’autre s’attache à la préservation de la cohésion sociale844. Dans le second point, le rapport 

explique que la radicalisation « ne représente que l’extrême pointe d’un iceberg aux assises 

très profondes. Le rôle du travail social est d’intervenir en amont, pour contrer des processus 

de désaffiliation sociale ou de crise personnelle ; lutter contre les violences et pour le respect 

d’autrui (et de soi) font à l’évidence partie de ses missions »845.  

494. Plusieurs documents s’inscrivent également dans une forme de lutte contre la 

fragmentation sociale846. Dans le dossier « La République mobilisée contre le racisme et 

l’antisémitisme », est évoquée l’urgence devant « la fracture sociale, territoriale et identitaire 

de quartiers livrés à eux-mêmes face à la délinquance et à la radicalité »847. La Charte de 

partage des valeurs républicaines, adoptée dans l’Elne, invite les structures à « participe[r] au 

vivre ensemble et à la compréhension de l’autre contre le repli identitaire et 

communautaire »848. Le rapport La nation française, un héritage en partage souligne que 

« les symptômes de la fragmentation de la société française sont patents. Ils procèdent d’une 

                                                
841 Ibid., p. 11.  
842 Ibid., p. 18.  
843 Ibid., p. 11-12.   
844 La laïcité est une « condition essentielle de la cohésion sociale », ibid., p. 12.  
845 Ibid., p. 18.  
846 « renforcer la mixité sociale pour renforcer le sentiment d’appartenance à la République », FRANCE. 
INSPECTION GENERALE DE L’EDUCATION NATIONALE, Séminaire des doyens : Valeurs de la 
République et laïcité, op. cit., p. 9.  
847 DELEGATION INTERMINISTERIELLE A LA LUTTE CONTRE LE RACISME ET 
L’ANTISEMITISME, La République mobilisée contre le racisme et l’antisémitisme. Plan d’action 2015-2017, 
Dossier de presse, 17 avril 2015, p. 3.  
848 VILLE D’ELNE, Charte de partage des valeurs républicaines.  



 241 

aspiration diffuse dans les sociétés occidentales développées : la mise en exergue d’identités 

de toute nature »849, évoquant par ailleurs le repli communautaire850.  

 

495. Les différents documents prennent ainsi acte de la pluralité axiologique et sociale 

de la société851, qui conduit nécessairement à une pluralité des conduites sociales au sein d’un 

même territoire. Si cette pluralité ne cause pas toujours des troubles à la vie en société, il 

semble néanmoins que les documents s’inscrivent dans une promotion des valeurs communes, 

voire d’une identité républicaine commune et forte, conduisant sur le long terme à une 

cohésion sociale852.  

 

 

§2. La diffusion des « valeurs de la République » 

 

 

496. La devise républicaine, Liberté, Égalité, Fraternité, est connue de tous. Elle est 

consacrée à l’article 2 de la Constitution, et apparaît sur les bâtiments publics. Les documents 

relatifs à l’appréhension du religieux produits depuis 2010 traduisent, d’une certaine façon, 

un renouvellement de l’expression « valeurs de la République », incarnée dans le triptyque 

républicain. En effet, d’une part, la laïcité est adjointe au triptyque républicain et, d’autre 

part, cet ensemble de valeurs a vocation à être partagé par tous. Cette diffusion des valeurs de 

la République et de la laïcité se caractérise par leur affermissement (A), mais également par 

une pédagogie mise en place pour les expliquer aux « citoyens », nationaux et non-nationaux, 

et plus précisément aux sujets-croyants (B).  

 

 

                                                
849 LARCHER Gérard, La Nation française, un héritage en partage : rapport au président de la République, 15 
avril 2015, p. 8.  
850 Ibid., p. 9, le rapport indique également que le port du voile en 1989 est « un des premiers symptômes de cette 
montée du communautarisme qui s’est affirmé depuis lors », p. 9.  
851 v. par ex. Caisse d’allocations familiales de Meurthe-et-Moselle, La charte de la Laïcité, 2017 : « la 
dynamique du centre social doit veiller, notamment dans un contexte où plusieurs communautés cohabitent, à ce 
que chacun puisse trouver sa place… dans le respect de tous ».  
852 v. par ex. art. 4 de la Charte de la laïcité à l’école : la laïcité est un principe d’ « harmonie sociale ».  



 242 

A. L’affermissement des valeurs de la République et de la laïcité  

 

 

497. Par différents textes adoptés depuis 2010, l’État rappelle, déclare solennellement, 

réaffirme les valeurs de la République.  

Par exemple, de la même façon que la laïcité ne fut pas invoquée comme fondement 

juridique de la loi du 11 octobre 2010 alors qu’elle a irrigué les débats dans sa vision 

philosophique ou idéologique, elle n’apparaît pas dans la résolution n° 2455 sur 

« l’attachement au respect des valeurs républicaines face au développement de pratiques 

radicales qui y portent atteinte »853, alors qu’elle irrigue son contenu. L’expression « valeurs 

républicaines » est l’expression qui cristallise, dans la loi comme dans la résolution de 2010, 

le rapport de l’État aux sujets-croyants. Contrairement à la loi, instrument prescriptif, la 

résolution est un instrument de droit souple qui, d’une certaine façon, permet à l’État de 

déclarer, d’affirmer les valeurs de son modèle politique, qui doivent être connues et partagées 

par tous. Ainsi, l’exposé des motifs de la résolution indique-t-il que « Pour toutes celles qui se 

battent en France et dans le monde pour faire respecter les droits des femmes et leur dignité, 

nous devons réaffirmer, avec force et si possible de manière unanime, notre attachement aux 

valeurs et fondements de notre République, libre, égale et fraternelle » (§7). La résolution 

« réaffirm[e] que le principe d’égalité, la lutte contre toute forme de discrimination et la 

promotion de l’égalité entre les hommes et les femmes sont au cœur de notre ordre juridique 

et notre projet de société » et, dans les différents points de son article unique, la résolution 

« considère », « affirme », « réaffirme », les valeurs républicaines et le rapport de l’État à la 

religion.  

 

498. Depuis 2010, les différents rapports publics et Chartes adoptés se caractérisent par 

l’affirmation explicite non seulement des « valeurs de la République », mais également de 

la laïcité-valeur, adjointe au triptyque républicain.  

Ainsi en est-il de  la Charte de la laïcité à l’école du 9 septembre 2013, de la Charte de 

la laïcité dans les services publics du 13 avril 2007, et de la Charte régionale des valeurs 

                                                
853 Résolution n° 2455 sur « l’attachement au respect des valeurs républicaines face au développement de 
pratiques radicales qui y portent atteinte », 11 mai 2010.  



 243 

de la République et de la laïcité du 9 mars 2017. Chacune de ces Chartes déclare, affirme 

les valeurs de la République, elles revêtent un certain aspect symbolique. La Charte de la 

laïcité à l’école est par exemple affichée dans tous les établissements scolaires aux côtés de 

la Déclaration des droits de l’homme et du citoyen de 1789854. Les élèves en prennent 

connaissance à chaque début d’année, et doivent, ainsi que leurs parents, la signer. La 

Charte de la laïcité dans les services publics a été diffusée par voie de circulaire et, ainsi 

qu’il est précisé dans la circulaire, son objet est notamment « de rappeler aux agents publics 

comme aux usagers des services publics quels sont leurs droits et leurs devoirs » à l’égard 

du « principe républicain de laïcité » 855. La circulaire précise : « compte tenu de l’intérêt 

qui s’attache à la bonne connaissance de ce cadre, je vous demande d’assurer une large 

diffusion de la Charte de la laïcité dans les services publics au sein de vos services, par tout 

moyen que vous jugerez approprié. Vous veillerez, en particulier, à ce que la charte soit 

exposée, de manière visible et accessible, dans les lieux qui accueillent du public. (…) ».  

 

499. Ces deux chartes répondent donc à une volonté d’affirmation, par l’affichage, des 

valeurs de la République et de la laïcité. Dans le même sens, l’exposé des motifs de la 

Charte régionale des valeurs de la République et de la laïcité indique qu’elle « fera l’objet 

d’une large diffusion, par voie d’affichage, via le portail régional et les réseaux sociaux 

notamment ». Il revient également aux associations et au mouvement sportif de « diffuser 

les valeurs auprès de leurs adhérents et dans leur activité ». Enfin, il faut mentionner une 

Charte des valeurs et principes du Conseil régional de la jeunesse856, qui a notamment pour 

vocation d’ « affirmer vers l’ensemble des acteurs, avec lesquels le CRJ est amené à 

coopérer, ces valeurs ».  

 

 

 

                                                
854 V. également l’avant-propos in FRANCE. INSPECTION GENERALE DE L’EDUCATION NATIONALE, 
Séminaire des doyens : Valeurs de la République et laïcité, op. cit., qui indique qu’en dépit de la diversité de 
points de vue contenus dans ce rapport, le cadre global « reste largement convergent sur l’essentiel : la défense et 
l’illustration des valeurs de la République et de la laïcité », p. 1.  
855 Circulaire PM n° 5209/SG du 13 avril 2007, Charte de la laïcité dans les services publics.  
856 Centre-Val de Loire, Charte des valeurs et principes du Conseil régional de la jeunesse, 2016.  



 244 

B. La pédagogie des valeurs de la République et de la laïcité  

 

500. Les rapports publics et Chartes produits 2010 ont pour objet de rappeler le droit en 

vigueur, et se présentent également comme des outils pédagogiques pour expliquer à la fois 

le droit en vigueur et les valeurs de la République et la laïcité.  

 

501. La Charte de la laïcité dans les services publics « rappelle le cadre tracé par notre 

droit pour assurer le respect, dans les services publics, du principe républicain de 

laïcité »857. Elle présente un caractère itératif, dans la mesure où les dispositions du corps de 

la Charte « regroupe[nt] les dispositions de portée générale, reprenant la loi et la 

jurisprudence administrative. (…) » et les « dispositions qui, si elles visent l’ensemble des 

services publics, ont un retentissement particulier en ce qui concerne le secteur hospitalier 

et ses difficultés face à l’affirmation des croyances religieuses »858. Certaines de ces 

dispositions figurent déjà dans la circulaire de 1995 relative aux droits des patients 

hospitalisés et comportant une charte du patient hospitalisé859. En outre, la circulaire prévoit 

qu’en cas de besoin, les différents services assurent « une présentation auprès des 

organisations syndicales ainsi que des agents des différents services » des ministères860. 

Dans le même sens, et pour assurer cette explication du droit en vigueur, « des exemplaires 

de la Charte vous seront prochainement transmis pour faciliter cet exercice d’information ».  

L’objectif est donc, par l’information, de faciliter la mise en œuvre du principe de 

laïcité. Tel est également l’objectif du rapport Laïcité et fonction publique résultant des 

travaux de la commission présidée par Monsieur Emile Zuccarelli en décembre 2016861.  

502. Le droit en vigueur est également mentionné dans la Charte régionale des valeurs 

de la République et de la laïcité, dans laquelle le cadre axiologique des valeurs de la 

République et de la laïcité et la nécessité de sa diffusion sont prédominants.  

                                                
857 Circulaire NOR:RDFF1708728C du 15 mars 2017, Respect du principe de laïcité dans la fonction publique.   
858 BOUET Jean-Baptiste, « La ‘Charte de la laïcité dans les services publics’ et les établissements publics de 
santé : une occasion manquée », RDSS 2007, p. 1023.  
859 Ibid.  
860 Circulaire PM n° 5209/SG du 13 avril 2007, Charte de la laïcité dans les services publics.  
861 ZUCCARELLI Emile, Laïcité et fonction publique, Rapport, décembre 2016, p. 5-6.  



 245 

503. La pédagogie de la laïcité est beaucoup plus explicite dans la Charte de la laïcité à 

l’école. Ainsi, l’article 5 (commenté) précise que l’École « accueille des enfants et des 

adolescents (…) qui doivent recevoir ici une compréhension et une connaissance suffisantes 

de la signification et de l’enjeu de ces principes. (…). Elle [la République] demande à l’École 

non seulement de transmettre ces principes pour l’avenir, mais aussi de les garantir et de les 

faire vivre avec une vigilance particulière dans les établissements ». L’article 10 dispose dans 

le même sens qu’« il appartient à tous les personnels de transmettre aux élèves le sens et la 

valeur de la laïcité, ainsi que des autres principes fondamentaux de la République », et son 

commentaire évoque notamment « une pédagogie de la laïcité »862. Le contenu de la Charte 

doit également être expliqué aux parents. Et cette pédagogie est complétée par la participation 

même des élèves à la réflexion. L’article 15, qui clôt la Charte, précise ainsi « par leurs 

réflexions et leurs activités, les élèves contribuent à faire vivre la laïcité au sein de leur 

établissement ». Cette approche est également très présente dans les déclarations politiques. 

Dans une déclaration du 9 décembre 2016, Madame Najat Vallaud-Belkacem, ministre de 

l’Éducation nationale, déclarait : « L’ambition nouvelle et forte est de développer la 

pédagogie de la laïcité car aucune valeur ne se contemple. Elle se discute, elle se débat, elle 

s'expérimente. Et pour cela il faut de la formation initiale et continue, un soutien effectif aux 

équipes éducatives grâce au réseau des correspondants laïcité, et des contenus pédagogiques 

renouvelés »863. 

504. Enfin, il est aussi possible de mentionner un extrait du Guide républicain de 

2004864, repris dans le réseau canopé pour définir le terme de « valeur » : dans un 

paragraphe rédigé par Madame Monique Canto-Sperber, la notion de morale  est ainsi 

expliquée : « Respecter, informer, expliquer, faire participer, résister à l’oppression et aux 

abus, tels sont les mots-clés de la République morale d’aujourd’hui »865.  

 

 

 
                                                
862 Idem dans : Circulaire n° 2013-144 NOR/MENE1322761C du 6 septembre 2013, Charte de la laïcité à 
l’Ecole et aux valeurs et symboles de la République.  
863 Discours publié sur http://discours.vie-publique.fr/notices/163003607.html 
864 FRANCE, MINISTERE DE LA JEUNESSE, DE L’EDUCATION NATIONALE ET DE LA RECHERCHE, 
Guide républicain : l’idée républicaine aujourd’hui, Paris : Delagrave Editions, 2004.  
865 Ibid.  



 246 

Conclusion du Chapitre 2. 

 

 505. Depuis 2010, de nombreuses propositions de loi visant à restreindre la liberté 

religieuse des personnes privées ont été déposées à l’Assemblée nationale. Plusieurs 

décisions relatives au port de signes religieux dans l’entreprise privée se sont également 

inscrites dans un rapport prescriptif à la visibilité religieuse des personnes privées. Ces 

différents exemples, s’ils ne sont pas justifiés formellement par les « valeurs de la 

République », semblent néanmoins relever de ce paradigme initié au cours du processus 

d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010. La tension entre valeurs de la République et 

liberté religieuse des personnes privées semble en effet se prolonger après 2010, et n’est 

donc pas circonscrite au seul port du voile intégral. Ce rapport d’opposition entre les 

valeurs de la République et le port de signes religieux se manifeste par le recours à des 

prétextes juridiques, l’ordre public immatériel en 2010, la laïcité866, la neutralité867, et 

l’ordre public868 depuis 2010. Ce rapport se traduit également par le recours à des critères 

subjectifs pour motiver des restrictions de la liberté de manifester ses convictions 

religieuses. En outre, par la promotion de la « liberté de conscience » au détriment de la 

« liberté religieuse », qui renvoie à la liberté d’extérioriser sa religion, les documents 

relatifs à l’appréhension du religieux publiés depuis 2010 semblent contribuer à cantonner 

la pratique de la religion à la sphère strictement privée.  

 506. La mobilisation des « valeurs de la République » et de la « laïcité-valeur » 

depuis 2010 s’inscrit également dans une perspective de renforcement de la cohésion 

nationale. En effet, l’adhésion à une religion peut paraître incompatible avec les « valeurs 

de la République », dans la mesure où, d’une part, l’adhésion à une religion peut être 

appréhendée comme un frein à l’exercice d’une citoyenneté libre, rationnelle et éclairée ; 

d’autre part, une forme de diffraction sociale semble résulter de la pratique de la religion. 

C’est pour remédier à cette incompatibilité perceptible entre « valeurs de la République » et 

liberté religieuse, que les « valeurs de la République » et la laïcité axiologique sont 

diffusées.  

                                                
866 §481 et s. supra.  
867 §483 et s. supra.  
868 §526 infra.  



 247 

Conclusion du Titre 1. 

 

 507. L’analyse des documents relatifs à l’appréhension du religieux publiés depuis 

2010, ainsi que des multiples propositions de loi de restriction de la visibilité religieuse des 

personnes privées dans différents espaces de la vie en société, révèle une reconfiguration 

des rapports de l’État aux sujets-croyants. Certes, ces différents documents rappellent le 

cadre juridique en matière de rapports État-religions. Le principe de laïcité ainsi que la loi 

du 9 décembre 1905 sont mentionnés, parfois expliqués. Néanmoins, ce corpus se 

caractérise par l’appel aux « valeurs de la République », ainsi que par l’érection de la laïcité 

en valeur. Cet ensemble de valeurs, auquel les individus devraient adhérer, apparaît comme 

un système axiologique universel. Si les valeurs du triptyque républicain, Liberté, Égalité, 

Fraternité, sont des valeurs universelles, le recours à la laïcité-valeur pose en revanche de 

nombreuses questions. Les documents produits depuis 2010 introduisent en effet un 

référentiel nouveau dans la prise en compte du religieux et, si les valeurs sont affirmées, 

elles ne sont pas pour autant clarifiées. Plus précisément, le recours à la laïcité-valeur 

conduit à s’interroger sur son contenu et ses effets potentiels. Chacun sait que la notion de 

laïcité est ambivalente. Si juridiquement elle protège la liberté religieuse des personnes 

privées et requiert une neutralité des agents publics, elle emporte en revanche, dans 

certaines de ses conceptions philosophiques et politiques, une invisibilité de la religion dans 

les espaces de la vie en société. Il est donc problématique que l’appel à cette notion ne soit 

pas accompagné de précisions sur son contenu, conduisant à de multiples possibilités 

d’interprétation.  

 508. Le dépôt de plusieurs propositions de loi visant à limiter la visibilité religieuse 

des personnes privées dans plusieurs espaces de la vie en société, ainsi que les polémiques 

récurrentes à l’égard du port du voile dans différents contextes869, peuvent laisser penser 

que le bousculement des cadres de référence de la régulation du religieux, par l’appel aux 

valeurs de la République et à la laïcité-valeur, s’inscrit dans un rapport prescriptif à la 

                                                
869 Le ministre de l’Intérieur, Monsieur Gérard Collomb, avait par exemple jugé « choquant » qu’une dirigeante 
de l’UNEF porte le voile, v. Le Figaro France, PECNARD Jules, « La présidente voilée de l’Unef-Sordonne 
divise la majorité », 22 mai 2018 ; v. également les nombreuses polémiques relatives au port du turban par la 
candidate à l’émission The Voice, l’éditorialiste Yvan Rioufol estimant par exemple que « C’est une manière de 
faire comprendre qu’elle ne veut pas vivre avec nous, qu’elle ne veut pas vivre ensemble », Cnews, 9 février 
2018, 18:45. 



 248 

liberté de manifester sa religion. Dans ce cadre, la finalité poursuivie par la mobilisation de 

ces valeurs semble être « purement défensive »870. En outre, la prise en compte de la 

religion comme frein à l’exercice d’une citoyenneté libre et éclairée et comme frein à la 

cohésion sociale contribue à accentuer la tension entre valeurs de la République et liberté 

religieuse. Par la diffusion de ces valeurs, l’État suggère, à défaut de pouvoir l’imposer, aux 

individus d’être laïques et donc, comme l’État, a-religieux. Cette tension peut entrer en 

conflit avec la protection juridique de la liberté religieuse. En effet, les droits français, 

européen et international s’inscrivent dans une axiologie libérale, qui protège la liberté 

d’extérioriser ses convictions religieuses, et qui privilégie la conciliation des principes à 

leur opposition.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
870 PHILIP-GAY Mathilde, « Les valeurs de la République », in BLACHER Philippe, La Constitution de la Ve 
République. 60 ans d’application (1958-2018), Paris, LGDJ, 2018, p. 121.  



 249 

 

 

TITRE 2. LA CONCILIATION DES PRINCIPES DE 

LAÏCITE, DE LIBERTE ET D’EGALITE 

 

 

 509. La protection juridique des libertés fondamentales se caractérise par une logique 

de conciliation de l’exercice des droits et libertés entre eux871. C’est ce qui explique que 

l’exercice des droits et libertés peut être limité en cas d’atteinte aux droits et libertés d’autrui 

ou à l’ordre public. Cet équilibre, consacré par les textes et précisé par les juridictions, est 

nécessaire à la paix sociale dans une société libérale. C’est donc également dans cette 

perspective qu’est conçue la liberté religieuse.  

 

 510. La laïcité, qui est la forme française de la liberté religieuse, se définit elle-même 

par la conciliation de trois principes, la liberté religieuse, l’égalité entre les religions et la 

neutralité de l’État. Si la « laïcité est régulièrement opposée à la liberté religieuse »872, 

notamment par l’appel au paradigme « des valeurs de la République et de la laïcité », elles ne 

s’excluent pourtant pas l’une l’autre, elles doivent être conciliées. Il faut rappeler que c’est 

en ce sens que s’inscrivait l’opinion dissidente de Madame la juge Françoise Tulkens, sous 

l’arrêt de la CEDH, Leyla Sahin c. Turquie de 2005873. Alors que les deux arguments 

principaux des autorités turques pour motiver la restriction de la liberté d’extérioriser ses 

convictions religieuses à l’Université étaient la « laïcité » et l’ « égalité », Madame la juge 

Françoise Tulkens souligne : « Dans une société démocratique, je pense qu’il faut chercher à 

accorder – et non à opposer – les principes de laïcité, d’égalité et de liberté »874.  

                                                
871 v. notamment DUCOULOMBIER Peggy, Les conflits de droits fondamentaux devant la Cour européenne des 
droits de l'homme, Bruxelles : Bruylant, 2015.  
872 MESSNER Francis, PRELOT Pierre-Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Droit français des religions, 2e 
éd., Paris, Lexisnexis, 2013, p. 657.  
873 Opinion dissidente de Madame la juge Françoise Tulkens sous CEDH, Gr. ch., 10 novembre 2005, Leyla 
Sahin c. Turquie, n° 44774/98.  
874 Ibid., §4.  



 250 

 

  

511. Depuis 2010, les documents de droit souple publiés par différentes instances 

nationales, européennes et internationales, ainsi que certaines décisions du Conseil d’État, de 

la Cour européenne des droits de l’homme et de la Cour de justice de l’Union européenne, 

s’inscrivent tous en ce sens. En effet, en dépit de l’évolution du référentiel relatif à la 

régulation de la visibilité religieuse par l’État dans différents rapports publics et Chartes 

publiés depuis 2010, qui révèle un rapport prescriptif à la liberté religieuse, les acteurs 

participant de l’interprétation de la laïcité juridique ont continué de réaffirmer les principes 

matriciels (Chapitre 1). En outre, prenant acte du fait que l’adoption de nouvelles lois ne 

suffit parfois pas à régler des tensions sociales diverses, ces documents de droit souple 

préconisent l’adoption d’une démarche pragmatique (Chapitre 2).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 251 

 

 

 

 

CHAPITRE 1. L’AFFIRMATION PERMANENTE DE LA 

PROTECTION DE LA LIBERTE RELIGIEUSE 

 

 

 512. En dépit de l’existence d’un mouvement intellectuel et politique en faveur d’une 

limitation de l’extériorisation des convictions religieuses à la sphère strictement privée, 

différents acteurs institutionnels participant de l’interprétation de la laïcité juridique 

apparaissent comme des gardes fous de la liberté religieuse par la réaffirmation du caractère 

fondamental de cette liberté. Cela se traduit notamment par une résistance à l’extension du 

périmètre d’application de la laïcité (Section 1).  

 

 513. Par ailleurs, lorsqu’une restriction de liberté a déjà été adoptée par l’État, il 

revient parfois à la Cour européenne des droits de l’homme et à la Cour de justice de l’Union 

européenne de se prononcer sur la conformité de la restriction nationale avec les textes, 

respectivement, de la Convention européenne des droits de l’homme et du droit de l’Union 

européenne, notamment la Charte des droits fondamentaux de l’Union européenne. D’une 

certaine façon, la liberté d’appréciation des cours est moins importante que celles d’autres 

instances dont le respect des productions, avis, observations, résolutions, n’est pas 

sanctionné. Le rôle des cours est donc délicat, dans la mesure où elles sont amenées à 

apprécier la conformité d’une norme adoptée par un État souverain et démocratique, auquel 

elles ne peuvent se substituer. En dépit de cette marge d’appréciation, qui suscite 

évidemment de nombreuses réflexions, les cours tentent de circonscrire ces restrictions en 

posant des conditions (Section 2).  

 

 

 

 

 



 252 

 

 

 

SECTION 1. LA RESISTANCE A L’EXTENSION DU PERIMETRE 

D’APPLICATION DE LA LAÏCITE 

 

 

 

 514. De longue date, les rapports juridiques de l’État et des religions en France sont 

mis en œuvre par le juge administratif. Interprétant les principes matriciels consacrés dans la 

Constitution, notamment le principe de laïcité, et dans la loi du 9 décembre 1905, qui instaure 

une séparation durable entre le politique et le religieux, le juge administratif propose un 

traitement juridique pragmatique et adapté des multiples points de confluence entre le droit et 

les religions875.  

 515. La jurisprudence administrative en matière de liberté religieuse et d’application 

du principe de laïcité est assez connue. D’une part, la laïcité implique une neutralité religieuse 

de l’État, neutralité dont doivent également faire preuve ses agents, puisqu’ils le représentent. 

Les personnes travaillant dans des structures de service public doivent également s’abstenir de 

porter des signes ou des tenues manifestant la religion. D’autre part, la liberté religieuse des 

personnes privées, lorsqu’elles n’exercent pas des fonctions de service public, est protégée. 

Les limites pouvant être apportées à cette liberté sont d’interprétation stricte, elles doivent être 

justifiées et proportionnées. En cas d’atteinte aux droits et libertés d’autrui, à l’ordre public ou 

encore au bon fonctionnement d’une structure, comme l’université ou l’entreprise par 

exemple, les autorités compétentes peuvent adopter des mesures de restrictions de liberté. Si, 

parfois, le législateur adopte des lois qui ne s’inscrivent pas dans cette approche, comme en 

2004 à l’école876, en 2010 dans l’espace public877, et en 2016 dans l’entreprise878, la fine 

                                                
875 CURTIT François, « Le droit français des religions au miroir des textes », in AUVERGNON Philippe, 
CURTIT Françoise, DE QUENAUDON René [et al.], Droit et religion en Europe : études en l’honneur de 
Francis Messner, Strasbourg, PUS, 2014, p. 63.  
876 Loi n° 2004-228 du 15 mars 2004 encadrant, en application du principe de laïcité, le port de signes ou de 
tenues manifestant une appartenance religieuse dans les écoles, collèges et lycées publics.  
877 Loi n° 2010-1192 du 11 octobre 2010 interdisant la dissimulation du visage dans l'espace public.   
878 Loi n° 2016-1088 du 8 août 2016 relative au travail, à la modernisation du dialogue social et à la sécurisation 
des parcours professionnels. 



 253 

conciliation des intérêts exigée par le juge administratif à l’égard des mesures réglementaires 

perdure, et résiste à l’extension du périmètre d’application de la laïcité (§1).  

516. Les documents de droit souple produits par l’Observatoire de la laïcité, la 

CNCDH, l’Assemblée parlementaire du Conseil de l’Europe et le Comité des droits de 

l’homme des Nations unies s’inscrivent dans une perspective identique. Interprétant le 

principe de laïcité, pour les instances nationales, et la liberté religieuse, pour les instances 

européenne et internationale, ces différents acteurs proposent des éclaircissements adaptés à 

l’évolution de la société, et se caractérisent par une position de résistance à toute atteinte à la 

protection de la liberté religieuse et par la conciliation nécessaire des principes juridiques 

(§2).  

 

 

§1. La résistance du droit prétorien 

  

517. L’interprétation prétorienne du principe de laïcité, notamment pour le traitement 

juridique de la visibilité religieuse par le port de signes ou de tenues, se caractérise par une 

conciliation des divers principes et libertés, ce qui permet de préserver l’axiologie libérale du 

droit français en matière d’extériorisation des convictions religieuses (A). Malgré l’émergence 

d’un mouvement en faveur d’une moindre visibilité des religions dans les espaces de la vie en 

société, la jurisprudence administrative est constante (B).  

 

A. Un cadre libéral 

 

518. Dans l’ordre juridique français, la laïcité juridique, dont le principe 

constitutionnel et législatif de laïcité et la loi du 9 décembre 1905 de séparation des Églises et 

de l’État forment l’ensemble normatif, est essentiellement mise en œuvre par le juge 

administratif. En effet, « en précisant d’abord quels étaient les textes reconnaissant le principe 

[de laïcité], il l’a définitivement ancré dans l’ordonnancement juridique »879. Une idée 

                                                
879 BENELBAZ Clément, Le principe de laïcité en droit public français, Paris, L’Harmattan, 2011, p. 123, v. 
également PORTIER Philippe, L’État et les religions en France. Une sociologique historique de la laïcité, 
Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2016, p. 181.  



 254 

fondamentale régit cette concrétisation prétorienne de la laïcité : les rapports de l’État et des 

cultes, et de l’État et des sujets-croyants, sont mis en œuvre par le prisme de leur ancrage 

libéral. La majeure partie de la doctrine s’accorde sur ce point880. À l’égard de la loi de 1905, 

le Professeur Alain Boyer souligne qu’elle doit être interprétée à l’aune de son premier article, 

qui reflète l’esprit profondément libéral de la loi, ce qui explique « toute l’interprétation 

libérale des dispositions de la loi par la pratique administrative contrôlée par le juge 

administratif (…). Les restrictions à la liberté devront être à la fois limitées et justifiées, 

motivées par des considérations d’ordre public, pour lequel le juge pourra très aisément 

soulever l’illégalité pour excès de pouvoir et condamner la disproportion entre le risque de 

désordre et la sanction apportée par une entrave aux libertés. L’action répressive ne pourra 

donc pas se fonder sur des a priori, des craintes, des intentions alléguées »881. Du reste, tant la 

jurisprudence administrative que la jurisprudence pénale ont respecté le principe fondamental, 

consacré par l’article 1 de la loi, de libre organisation des Églises et des institutions 

religieuses.  

 

 519. Ainsi, l’ensemble normatif de la laïcité juridique a constitué, pour le juge, un 

instrument solide pour réglementer et encadrer les différents domaines relatifs au religieux, 

aussi divers et évolutifs soient-ils882. L’administration, sous le contrôle du juge, a fait preuve 

de tolérance et de confiance dans l’application de cette loi, une « loi libérale qui tient compte, 

comme d’un état de fait, de la pluralité religieuse de la société française et qui respecte toutes 

les croyances et les Constitutions internes des différents cultes (article 4) »883. 

 

 520. Dans le domaine spécifique de l’extériorisation des convictions, la liberté 

religieuse des sujets-croyants est une liberté fondamentale. Le juge administratif a veillé au 

respect de ce cadre libéral, en s’assurant notamment que les restrictions apportées au port de 

signes religieux étaient motivées et répondaient à des conditions strictes. À cet égard, le port 

de signes religieux par les agents du service public peut être appréhendé comme une 

                                                
880 BAUBEROT Jean, Les sept laïcités françaises, Paris, Ed. de la Maison des sciences de l’homme, 2015 ; 
PORTIER Philippe, L’État et les religions en France. Une sociologique historique de la laïcité, op. cit. ; 
VINCENT Valentin, « Laïcité et neutralité », AJDA 2017, p. 1388 ; MESSNER Francis, PRELOT Pierre-Henri, 
WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Droit français des religions, 2e éd., Paris, Lexisnexis, 2013. 
881 BOYER Alain, 1905 : la séparation Églises-État : de la guerre au dialogue, Paris, Cana, 2004, p. 30-31.  
882 La prise en compte des prescriptions alimentaires, les dispositions relatives aux défunts et sépultures, les 
édifices du culte, les aumôneries, etc., v. Ibid., p. 32-44.  
883 Ibid., p. 92.  



 255 

exception, puisqu’il est proscrit. Néanmoins, cette restriction de la liberté de manifester ses 

convictions est particulière : les agents du service public, parce qu’ils représentent l’État, sont 

tenus par la neutralité de celui-ci.  

521. La neutralité de l’État, en France, fait partie intégrante du principe de laïcité. 

Comme le souligne le Professeur Philippe Portier, la neutralité – qui « ne concerne en 

principe que les services publics, et non les acteurs privés »884 -, prolonge les deux idées clés 

de la pensée républicaine. D’une part, le principe est relié à l’idée de liberté : « l’État ne 

saurait entraver, par ses dispositifs symboliques et matériels, l’autodétermination des 

consciences »885. D’autre part, il renvoie à l’idée d’égalité : « l’État ne saurait, en valorisant 

telle option, établir, comme ce fut le cas sous le régime concordataire, une hiérarchie des 

citoyens en fonction de leurs croyances intimes. Sans doute faut-il ajouter ce codicille : on ne 

s’interdit pas seulement de soumettre les citoyens à des traitements différents, on entend 

éviter aussi de leur donner le sentiment de les soumettre à des traitements différents. On 

rejoint là l’exigence très française d’une représentation visible de l’égalité, que le moment 

1789 avait inscrite dans la scénographie même de la ‘fête révolutionnaire’ »886. Cette exigence 

de neutralité justifie l’interdiction, pour les agents du service public, de porter des signes 

religieux ou de manifester leur religion dans le cadre de leur fonction887.  

 

B. Une jurisprudence constante  

 

522. La jurisprudence administrative est constante dans l’application du principe de 

laïcité, en particulier s’agissant du port de signes religieux. D’une part, les agents du service 

public doivent s’abstenir, en vertu de la neutralité de l’État, de manifester leurs convictions. 

D’autre part, les personnes privées bénéficient d’une liberté d’extérioriser leurs convictions 

qui ne peut être limitée que dans des conditions strictes. Rappeler toute la jurisprudence du 

Conseil d’État serait ici peu utile : de nombreux articles et ouvrages éclairent l’encadrement 

du port de signes religieux par la juridiction administrative. Néanmoins, il convient de 

                                                
884 A l’exception de la loi interdisant le port du voile intégral dans l’espace public, PORTIER Philippe, L’État et 
les religions en France. Une sociologique historique de la laïcité, op. cit., p. 185.  
885 Ibid. 
886 PORTIER Philippe, L’État et les religions en France. Une sociologique historique de la laïcité, op. cit., p. 
185.  
887 Cela justifie également la neutralité des espaces de l’État (crucifix dans l’enclos administratif, budgets, signes 
religieux par les fonctionnaires, ibid., p. 185-189.  



 256 

préciser que, malgré ce cadre bien établi, des questionnements relatifs à la visibilité religieuse 

sont encore formulés. En dépit du mouvement politique, ou idéologique, laïciste, constaté 

depuis 2010, quelques exemples récents révèlent la pérennité de la jurisprudence du Conseil 

d’État en matière de manifestation des convictions.  

523. Un avis du Conseil d’État, du 23 décembre 2013888, rappelle ainsi la liberté pour 

les parents accompagnant les enfants lors de sorties scolaires de porter des signes religieux. 

Évidemment, cette liberté peut être limitée lorsque les exigences liées au bon fonctionnement 

du service public de l’éducation le requièrent, ou en cas d’atteinte à l’ordre public. 

Néanmoins, les parents ne sont ni des agents ni des collaborateurs du service public, mais 

bien des usagers du service public qui ne sont dont pas soumis au principe de la neutralité de 

l’État. Cet avis sera suivi par la jurisprudence, avec par exemple une décision du Tribunal 

administratif de Nice du 9 juin 2015889.  

524. Il convient également de mentionner un arrêt récent du Conseil d’État, de 

2017890, qui pose la question du port de signes religieux par des élèves infirmiers. La réponse 

donnée à cette question n’était pas évidente, dans la mesure où « la situation des élèves 

infirmières se situe au point de convergence de plusieurs hypothèses connues ou, plus 

exactement, les élèves infirmières passent au cours de leur formation de l’une à l’autre de ces 

hypothèses »891.  

En conformité avec sa jurisprudence relative au principe de laïcité, le Conseil d’État 

distingue deux cas. Dans le premier cas, l’élève infirmier est en formation. S’il suit un 

enseignement dans un lycée public, la loi du 15 mars 2004 s’applique. Celle-ci encadre, « en 

application du principe de laïcité, le port de signes ou de tenues manifestant une appartenance 

religieuse dans les écoles, collèges et lycées publics ». L’interdiction ne s’adresse donc pas 

uniquement aux élèves de l’enseignement public, elle renvoie au port de signes religieux dans 

l’ensemble des espaces mentionnés. En revanche, si l’élève infirmier suit un enseignement 

dans un institut de formation, il est libre, par principe, de manifester ses convictions. En effet, 

les instituts de formation sont des établissements d’enseignement supérieur et, de la même 

façon qu’à l’université, seuls les signes religieux qui pourraient perturber le déroulement des 

                                                
888 FRANCE, CONSEIL D’ETAT, (Assemblée générale), Etude demandée par le Défenseur des droits le 20 
septembre 2013, Paris, La Documentation française, 19 décembre 2013.   
889 TA Nice, 9 juin 2015, n° 1305386. 
890 CE, 28 juillet 2017, Boutaleb et a., n° 390740.  
891 EVEILLARD Gweltaz, « Liberté religieuse – Laïcité et port de signes religieux par les élèves infirmières », 
Note sous CE, 28 juillet 2017, Boutaleb et a., n° 390740, Droit administratif 2018, comm. 5.  



 257 

enseignements, constituer des menaces à la sécurité, à la santé, ou constituer un 

comportement prosélyte peuvent être interdits892.  

Dans le second cas, l’élève infirmier est en stage. Ce stage peut se dérouler dans 

diverses structures sanitaires. Si l’élève infirmier effectue son stage dans un établissement 

chargé d’une mission de service public, il est considéré comme un agent public et, de ce fait, 

l’obligation de neutralité s’applique893. En revanche, s’il suit son stage dans un établissement 

privé non chargé d’une mission de service public, le stagiaire est soumis au règlement 

intérieur de l’établissement, l’obligation de neutralité ne s’appliquant que dans le cas où celle-

ci est prévue par le règlement intérieur et dans les conditions prévues par le Code du travail. 

525. Cette solution, en dépit de sa complexité apparente – complexité due à la 

multiplicité des cas de figure possibles -, atteste de la constance de la jurisprudence du 

Conseil d’État en matière de port de signes religieux. Les personnes privées, c’est-à-dire les 

personnes qui ne représentent pas l’État dans l’exercice de leurs fonctions, sont par principe 

libres d’extérioriser leurs convictions.  

526. L’exemple d’un arrêt du Conseil d’État de 2016894 s’inscrit en ce sens : durant 

l’été 2016, plusieurs arrêtés municipaux ont été adoptés pour restreindre le port de tenues 

religieuses au bord des plages, alors même que celles-ci n’étaient portées ni par des agents du 

service public, ni dans des espaces soumis à une exigence de neutralité. Le Conseil d’État, 

dans l’arrêt de suspension de ces arrêtés, rappelle les principes fondamentaux en matière de 

restrictions apportées aux libertés par la police administrative895. Le maire doit concilier le 

maintien de l’ordre public et le respect des libertés garanties par la loi (§5).  

Il en résulte que « les mesures de police que le maire d’une commune du littoral édicte 

en vue de réglementer l’accès à la plage et la pratique de la baignade doivent être adaptées, 

nécessaires et proportionnées au regard des seules nécessités de l’ordre public, telles qu’elles 

découlent des circonstances de temps et de lieu, et compte tenu des exigences qu’impliquent 

                                                
892 Du reste, c’était la position du Conseil d’État concernant le port de signes religieux à l’école, v. CE, Avis, 27 
octobre 1995, relatif au port de signes d’appartenance à une communauté religieuse au sein de l’école publique, 
n° 346.893.   
893 C’est le cas pour tous les fonctionnaires depuis CE, Avis, 3 mai 2000, Mlle Marteaux, n° 217017 (confirmé 
par la Loi n° 2016-483 du 20 avril 2016 relative à la déontologie et aux droits et obligations des fonctionnaires), 
et déclaré conventionnel par CEDH, 26 novembre 2015, Ebrahimian c. France, n°64846/11.  
894 CE, Ord., 26 août 2016, Ligue des droits de l’homme et autres – association de défense des droits de l’homme 
collectif contre l’islamophobie en France, n° 402742, 402777. 
895 V. notamment HERVIEU Nicolas, « Burkini : Entretien croisé des Professeurs Stéphanie Hennette-Vauchez 
et Joël Andriantsimbazovina sur la décision du Conseil d’État », RDH 08/2016 
[http://journals.openedition.org/revdh/2514, consulté le 8/10/2018].   



 258 

le bon accès au rivage, la sécurité de la baignade ainsi que l’hygiène et la décence sur la 

plage » (§5). Le Conseil d’État rappelle également que les troubles à l’ordre public allégués 

par les pouvoirs de police administrative pour justifier les mesures de restriction de liberté 

doivent être avérés, et non hypothétiques896. Les arrêtés anti-burkini ne se justifiant par 

aucune de ces considérations portaient donc une atteinte à la liberté d’aller et venir, à la liberté 

de religion, et à la liberté personnelle897.  

 

527. En revanche, un arrêté similaire, adopté durant l’été 2016 par le maire de Sisco, a 

été jugé légal par la Cour administrative de Marseille, le 3 juillet 2017898. En application des 

critères dégagés par l’arrêt du Conseil d’État, du 26 août 2016, la Cour administrative de 

Marseille relève, notamment, des troubles avérés d’atteinte à l’ordre public. En l’espèce, une 

rixe « a nécessité l’intervention d’une centaine de CRS et de gendarmes qui ont dû établir un 

périmètre de sécurité autour des trois familles afin d'éviter leur lynchage par la population et a 

abouti à l'hospitalisation de cinq personnes, ainsi qu'à l'incendie de trois véhicules ; que ces 

affrontements ont également donné lieu, le lendemain à Bastia, à une manifestation dans une 

atmosphère très tendue ayant également entraîné l'intervention des forces de l'ordre et l'usage 

de gaz lacrymogènes ; que ces faits, en raison de leur nature et de leur gravité, étaient 

susceptibles de faire apparaître des risques avérés de troubles à l'ordre public justifiant 

légalement l'interdiction édictée par l'arrêté en litige de porter des tenues vestimentaires 

manifestant de manière ostentatoire une appartenance religieuse » (cons. 4).  

528. Il ressort de ces différents exemples que les conditions posées par le juge 

administratif pour restreindre l’exercice des libertés, dont la liberté religieuse, sont strictes et 

permettent d’apprécier, en fonction des circonstances de l’espèce, si l’atteinte est justifiée. 

Cette position, qui permet de préserver la liberté religieuse des sujets-croyants, est pérenne.  

 

 

 

                                                
896 Le Conseil d’État, concernant l’arrêté de Cagne sur Mer, précise que les altercations ne sont pas suffisantes 
pour justifier l’arrêté. 
897 Il faut également souligner que le Conseil d’État ne se réfère pas à la notion de dignité de la personne 
humaine, mentionnée dans certains arrêtés d’interdiction, v. BON Pierre, « Le ‘burkini’ au Conseil d’État », 
RFDA 2016, p. 1227.  
898 Confirme l’arrêt TA Bastia, 6 septembre 2010, n° 1600975. 



 259 

§2. La résistance du droit souple 

 

 529. Les avis, les résolutions, les observations et d’autres documents de droit souple 

adoptés par les acteurs participant de l’interprétation du droit, et plus spécifiquement de la 

liberté religieuse dans une société qui évolue, sont essentiels. Ils permettent d’éclairer 

l’interprétation des traités européens et internationaux ratifiés par la France, ils permettent 

également d’interpréter le droit français et le principe de laïcité. Ces documents doivent être 

pris en compte par les États puisque, s’ils ne sont pas obligatoires, ils n’en revêtent pas moins 

une force normative899. Aux niveaux national, européen et international, la laïcité juridique est 

interprétée de façon libérale (A) et les effets discriminatoires des atteintes à la liberté de 

manifester sa religion sont soulignés (B).  

 

A. L’interprétation libérale de la laïcité juridique  

 

           530. Les rapports juridiques de l’État et des religions sont régis en France par un cadre 

libéral. Néanmoins, depuis la consécration du principe de laïcité et l’adoption de la loi de 

séparation des Églises et de l’État, un double phénomène a conduit à reposer la question des 

rapports de l’État et des religions : d’une part, la sécularisation de la société française900, 

d’autre part, l’évolution de son paysage religieux901.  

 

          531. Les réponses apportées par certains acteurs politiques ou diverses personnalités 

publiques révèlent la résurgence d’une conception prescriptive de la laïcité, emportant 

notamment, par le biais de lois ou de propositions de loi, des limitations à la liberté de 

manifester ses convictions. Dès lors, il est nécessaire de s’interroger sur le contenu des 

documents publiés par les autres acteurs publics compétents pour interpréter et donner des 

indications quant à l’application de la laïcité juridique, comme les autorités administratives 

indépendantes, l’Observatoire de la laïcité, l’Assemblée parlementaire du Conseil de 

                                                
899 « Le normatif ne se confond pas avec l’obligatoire », THIBIERGE Catherine, « Le droit souple. Réflexion sur 
les textures du droit », RTD civ. 2003, p. 599.  
900 ZUBER Valentine, La laïcité en débat : au-delà des idées reçues, Paris, Le Cavalier bleu, 2017, p. 12.   
901 MACHELON Jean-Pierre (dir.), Les relations des cultes avec les pouvoirs publics : rapport au Ministère de 
l’intérieur, Paris, La Documentation française, 2006, p. 5.   
 



 260 

l’Europe… Prenant acte des tensions liées aux évolutions de la société, ces documents 

affirment la pérennité du cadre juridique français, qui est un cadre juridique libéral en accord 

avec les conventions et traités internationaux ratifiés par la France. Ces différents acteurs 

semblent s’accorder sur trois points.  

 

            532. En premier lieu, la laïcité ne signifie en aucun cas l’effacement de l’expression 

religieuse des espaces communs. La CNCDH évoquait déjà, dans un avis de 2010 relatif au 

port du voile intégral, les « deux dérives contradictoires » de la laïcité : « D’une part, certains 

tendent à réduire le principe de laïcité à un simple principe de tolérance, justifiant un repli 

communautariste. D’autre part, certains semblent réclamer aujourd’hui un rejet de tout signe 

religieux dans l’espace public ». La CNCDH rappelle à cet égard l’importance de la liberté de 

conscience et du libre exercice des cultes, protégés par la loi de 1905, et le respect des 

croyances par l’État en se référant notamment à l’article 1 de la Constitution. Plus 

précisément, « la séparation des Églises et de l’État ne doit donc pas être comprise comme 

visant à l’éviction hors de l’espace public de toute manifestation d’une conviction religieuse, 

mais comme l’affirmation d’une différence de nature entre d’une part la poursuite, par un ou 

plusieurs individus, d’un engagement intime qui leur est propre (l’adhésion à une croyance et 

les manifestations collectives possibles de cette adhésion) et d’autre part la participation du 

citoyen à la vie politique, c’est-à-dire aux affaires ‘publiques’. Ainsi doit être comprise la 

distinction fondamentale entre ‘sphère privée’ et ‘sphère publique’ »902. Cette interprétation 

est réitérée dans l’Avis sur la laïcité, du 26 septembre 2013903. La question de l’éventuelle 

neutralisation de la visibilité religieuse dans les espaces de la vie sociale s’est reposée de 

nombreuses fois après 2010. Dans plusieurs de ses rapports annuels, l’Observatoire de la 

laïcité constate « la crainte d’un glissement de la laïcité vers une volonté de ‘neutralisation de 

la société et des individus’ »904 et observe que le constat global des auditions menées 

« témoigne de la crainte renouvelée d’une extension du domaine de la neutralité »905. Dans 

une résolution de 2015, l’Assemblée parlementaire du Conseil de l’Europe906 adopte la même 

                                                
902 FRANCE. COMMISSION NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE L'HOMME, Avis sur le port 
du voile intégral, 21 janvier 2010, p. 3  
903 FRANCE. COMMISSION NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE L'HOMME, Avis sur la 
laïcité, 26 septembre 2013, §3.  
904 FRANCE. OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Synthèse du rapport annuel, 2014-2015, p. 3 ; FRANCE. 
OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Synthèse du rapport annuel, 2015-2016, p. 3.  
905 Ibid.  
906 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 2076, Liberté de religion et vivre 
ensemble dans une société démocratique, 2015.  



 261 

position que la CNCDH, et précise notamment que le principe de laïcité « ne demande pas 

l’effacement du phénomène religieux de l’espace social ; bien au contraire, ce principe, 

correctement entendu et mis en œuvre, protège la possibilité pour les différentes convictions, 

religieuses et non religieuses, de coexister pacifiquement dans le respect de la part de tous des 

valeurs et des principes communs » (§6). 

 

533. De plus, les différents acteurs rappellent les conditions juridiques strictes pouvant 

justifier des restrictions de la liberté religieuse. Dans le Rappel du cadre légal général à 

propos de la laïcité et du fait religieux, l’Observatoire de la laïcité souligne ainsi que « la 

laïcité garantit le droit d’exprimer publiquement ses convictions, quelles qu’elles soient, dans 

la limite du respect de l’ordre public et de la liberté d’autrui »907. Dans le même sens, dans la 

Déclaration pour la laïcité, l’Observatoire rappelle que « la laïcité est d’abord une liberté », et 

qu’elle « implique celle de pratiquer une religion, en privé ou en public, dès lors que les 

manifestations de cette pratique ne portent pas atteinte à l’ordre public »908. Une résolution de 

l’Assemblée parlementaire du Conseil de l’Europe de 2012 demande également aux États de 

« protéger la liberté des femmes musulmanes de choisir leur tenue vestimentaire, dans le 

respect des lois de l’État où elles résident (…) »909, demande qui avait déjà été formulée dans 

une résolution de 2010 invitant les États à protéger le libre choix des femmes de porter des 

tenues religieuses, et à n’adopter que des restrictions strictement justifiées910, et réitérée dans 

une résolution de 2015911.  

 

                                                
907 FRANCE. OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rappel du cadre légal général à propos de la laïcité et du 
fait religieux, juillet 2018, p. 1.  
908 FRANCE. OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Déclaration pour la laïcité, 3 octobre 2016, p. 1 : « la 
liberté doit demeurer le principe. Des interdictions générales de toute manifestation d’une appartenance 
religieuse et de signes religieux sur la voie publique ou dans les espaces collectifs privés ne renforceraient pas la 
laïcité mais la dénatureraient, en transformant une liberté encadrée en prohibition », p. 1 ; v. également 
FRANCE. OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, La laïcité aujourd’hui, note d’orientation de l’Observatoire de 
la laïcité, 27 mai 2014, §1.  
909 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 1887, Discriminations multiples 
à l’égard des femmes musulmanes en Europe : pour l’égalité des chances, 2012, §7.1.5. Dans le même sens, v. 
« Le Haut Commissariat aux droits de l’homme des Nations unies salue la décision du Conseil d’État sur le 
burkini », [http://www.cncdh.fr/fr/publications/le-haut-commissariat-aux-droits-de-lhomme-des-nations-unies-
salue-la-decision-du, consulé le 3 oct. 2018] : « les codes vestimentaires (…) sapent leur autonomie [des femmes 
et des filles] en niant leur aptitude à prendre des décisions indépendantes sur leur manière de se vêtir (…) », 
« l’égalité de genres ne peut être obtenue en limitant les libertés individuelles ou en réglementant les vêtements 
que les femmes décident de porter ».  
910 CONSEIL DE L’EUROPE, ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 1743, Islam, islamisme et 
islamophobie en Europe, 2010, §3.13.  
911 CONSEIL DE L’EUROPE, ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 2076, Liberté de religion et vivre 
ensemble dans une société démocratique, 2015, §5.  



 262 

534. Les limites strictes pouvant être imposées à l’exercice de la liberté religieuse sont 

également rappelées dans des documents publiés suite à des propositions de restrictions du 

port de signes religieux au travail912 ou sur la plage913. Sur ce dernier exemple, il faut 

également mentionner la position du Haut Commissariat aux droits de l’homme des Nations 

unies saluant la décision du Conseil d’État du 26 août 2016 de suspendre l’interdiction du 

burkini : « Selon les standards internationaux des droits de l’homme, les limites à la liberté de 

toute personne de manifester sa religion ou ses convictions, y compris par le choix de tenues 

vestimentaires, ne sont autorisées que dans des circonstances très limitées, y compris pour la 

protection de la sécurité publique, l’ordre public, la santé publique ou la morale. De plus, en 

vertu du droit international des droits de l’homme, les mesures adoptées au nom de l’ordre 

public doivent être appropriées, nécessaires et proportionnées »914.  

 

535. En deuxième lieu, il ressort de ces différents documents que les instruments 

juridiques en vigueur sont toujours adaptés, et que le caractère fondamental des principes 

consacrés permet d’appréhender l’évolution du paysage religieux. En d’autres termes, en dépit 

des évolutions de la société, l’ancrage libéral des instruments normatifs régissant les rapports 

de l’État et des religions, est pérenne. C’est notamment en ce sens que s’inscrivent les 

discours de Monsieur Jean-Marc Sauvé915. Évoquant les évolutions contemporaines de la 

société et du paysage religieux, qui « renouvellent les conditions dans lesquelles le principe de 

laïcité est envisagé tant par les pouvoirs publics que par nos concitoyens », il s’interroge : 

« Comment répondre aux nouveaux défis que crée l’application du principe de laïcité dans un 

cadre marqué par l’émergence de nouveaux cultes ? ». À cet égard, il rappelle notamment que 

« la laïcité consacrée par la loi du 9 décembre 1905 entérine un principe de liberté et d’égalité 

religieuses que la jurisprudence du Conseil d’État n’a eu de cesse de rappeler. Pour répondre 

                                                
912 FRANCE, COMMISSION NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE L'HOMME et 
OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, « Projet de loi de modernisation du droit du travail. Une disposition remet 
en cause le principe de laïcité », Communiqué de presse, 19 juillet 2016 (« limites du respect de l’ordre 
public »).  
913 FRANCE, COMMISSION NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE L'HOMME, Communiqué 
de presse : « L’État de droit et le burkini », 26 août 2016, note que beaucoup se permettent « un jugement sur la 
vêture des femmes dans l’espace public », et que le principe de laïcité est un « principe constitutionnel de liberté 
(…) qui garantit aux citoyens la liberté de conscience et celle de manifester ses convictions dans les limites du 
respect de l’ordre public ».  
914 HAUT COMMISSARIAT AUX DROITS DE L’HOMME DES NATIONS UNIES , « Le Haut Commissariat 
aux droits de l’homme des Nations unies salue la décision du Conseil d’État sur le burkini », 
[http://www.cncdh.fr/fr/publications/le-haut-commissariat-aux-droits-de-lhomme-des-nations-unies-salue-la-
decision-du, consulé le 3 oct. 2018].  
915 SAUVE Jean-Marc, Intervention lors de la Conférence Olivaint, « Laïcité et République », 6 décembre 
2016 ;  SAUVE Jean-Marc, Audition par l’Observatoire de la laïcité. Exposé introductif, 10 avril 2018.  



 263 

aux crispations que provoquent actuellement certaines manifestations du fait religieux en 

France, ce sont ces mêmes principes de liberté et d’égalité qu’il convient aujourd’hui 

d’appliquer ».  

 

L’ancrage libéral de la loi de 1905 est donc rappelé, et les « évolutions du paysage 

religieux et la résurgence de tensions liées à l’expression de certaines convictions religieuses 

ne doivent pas conduire à remettre en cause le principe de laïcité, tel qu’il a été envisagé par 

les pères de la loi du 9 décembre 1905 ». Ainsi, « la position retenue par le Conseil d’État en 

matière de laïcité est ouverte et équilibrée. La laïcité fait peser une obligation de neutralité 

religieuse sur l’État, les autres personnes publiques et les agents publics. Elle ne saurait 

remettre en cause le fonctionnement des services publics. Mais elle doit se concilier avec 

d’autres principes républicains qui sont inscrits en son cœur : la liberté de conscience et de 

culte ». Tout comme le principe de laïcité, la loi de 1905 est « une affirmation de liberté et 

d’égalité religieuses pour les citoyens et de neutralité et d’impartialité pour les personnes 

publiques »916.  

 

536. En dernier lieu, il faut souligner que les termes mobilisés pour définir la laïcité et 

déterminer ses implications sont sensiblement différents de ceux relevés dans les Chartes et 

rapports publics publiés depuis 2010. Par exemple, deux avis de la CNCDH, de 2010917 et de 

2013918, évoquent, parmi les éléments constitutifs du principe de laïcité, le « pluralisme 

religieux »919, rappelant également, dans l’avis de 2013, que la France est liée par un 

ensemble de textes internationaux « dans lesquels la notion de laïcité n’apparaît pas. C’est 

sous l’angle de la liberté de conscience et du pluralisme religieux que sont appréhendés, au 

plan international, les rapports entre églises et États »920. Dans un avis plus récent, du 2 juillet 

                                                
916 SAUVE Jean-Marc, Intervention lors de la Conférence Olivaint, « Laïcité et République », 6 décembre 2016.  
917 « La liberté de conscience, le pluralisme religieux et la neutralité de l’État », FRANCE. COMMISSION 
NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE L'HOMME, Avis sur le port du voile intégral, 21 janvier 
2010.   
918 FRANCE. COMMISSION NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE L'HOMME, Avis sur la 
laïcité, 26 septembre 2013.  
919 FRANCE. COMMISSION NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE L'HOMME, Avis sur le port 
du voile intégral, op. cit., p. 3 ; idem Avis sur la laïcité, op. cit., p. 1. 
920 Ibid., p. 2.  



 264 

2015921, la CNCDH se réfère à une société « tournée vers l’inclusion de tous »922, une 

« société diverse, au sein de laquelle les identités de chacun sont multiples »923.  

Si les résolutions de l’Assemblée parlementaire du Conseil de l’Europe évoquent 

également, parfois, le « pluralisme religieux »924, la notion de « diversité » est également 

mobilisée. Ainsi, dans une résolution de 2015, l’Assemblée invite les États à « rechercher des 

‘aménagements raisonnables’ visant à garantir une égalité effective, et non seulement 

formelle, en matière de droit à la liberté de religion. Les États doivent veiller à ce que leur 

neutralité reste inclusive et ouverte à la diversité » (§8)925. Dans son discours prononcé en 

2016 lors de la Conférence Olivaint, Monsieur Jean-Marc Sauvé se réfère également à ces 

notions : « Comment assurer aujourd’hui la liberté de conscience et de culte et, par suite, un 

pluralisme et une diversité religieux croissants ? »926.  

 

 

B. Les effets discriminatoires des atteintes à la visibilité religieuse  

 

537. Une partie de la doctrine s’accorde sur l’idée selon laquelle certaines dispositions 

du droit français en matière de visibilité religieuse constituent des discriminations, sinon des 

discriminations intersectionnelles, à l’égard des femmes de confession musulmane. C’est le 

cas concernant la mise en œuvre de la loi du 15 mars 2004, essentiellement appliquée à des 

                                                
921 FRANCE. COMMISSION NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE L'HOMME NCDH, Avis 
« Liberté, égalité, fraternité : comment rendre effectives les valeurs de la République », 2 juillet 2015. 
922 Ibid., p. 3.  
923 Ibid., p. 13. 
924 v. par ex. CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Recommandation 1804, État, 
religion, laïcité et droits de l’homme, 2007, §24.2.  
925 Elle recommande également aux États de « mettre en œuvre une «laïcité de reconnaissance» et de valoriser 
les organisations religieuses en tant que partenaires pour le développement de sociétés inclusives et solidaires, 
dans le respect du principe d’indépendance du politique par rapport au fait religieux et de la prééminence du 
droit » (§13.3), CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 2076, Liberté de 
religion et vivre ensemble dans une société démocratique, 2015. 
926 SAUVE Jean-Marc, Intervention lors de la Conférence Olivaint, « Laïcité et République », 6 décembre 2016. 



 265 

filles portant un voile ou un bandana927. C’est également le cas concernant la loi du 11 octobre 

2010928.  

 

538. En ce sens, il faut relever deux observations du Comité des droits de l’homme 

des Nations Unies, de 2008929 et de 2015930, dans lesquelles il considère que ces deux lois 

« portent atteinte à la liberté de manifester sa religion ou sa conviction et qu’elles affectent 

particulièrement les personnes appartenant à certaines religions et les filles ». Le Comité 

estime que ces deux lois constituent des atteintes à la liberté religieuse, protégée par l’article 

18 du Pacte international relatif aux droits civils et politiques et à la non-discrimination en 

raison de la religion, protégée par l’article 26 du même Pacte. Il semble intéressant de 

souligner que ces observations apportent « une lecture radicalement différente »931 des 

restrictions françaises de la liberté religieuse du 15 mars 2004 et du 11 octobre 2010 par 

rapport aux décisions de la Cour européenne des droits de l’homme déclarant la 

conventionalité de ces deux lois932. Le Professeur Gérard Gonzalez précise à cet égard que la 

France devrait « envisager de réviser sa position qui la met en porte à faux avec ses 

engagements onusiens »933.  

 

 539. Depuis l’adoption de ces deux lois, d’autres dispositions ou propositions de loi, 

pour certaines abouties934, ont eu pour objet de restreindre le port de signes religieux. Les avis 

ou rapports produits par les autorités administratives indépendantes ou par les instances 

européennes et internationales à ce sujet sont également critiques. Ces atteintes à la liberté 

religieuse ne reçoivent pas un accueil favorable, et les risques de discrimination en découlant 

                                                
927 CHERIFI Hanifa, « Application de la loi du 15 mars 2004 sur le port de signes religieux ostensibles dans les 
établissements d’enseignement publics », Rapport de juillet 2005, p. 34 ; BUI-XUAN Olivia, « Regard genré sur 
les dispositions juridiques relatives à la neutralité religieuse », in HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, 
MÖSCHEL Mathias, ROMAN Diane (dir.), Ce que le genre fait au droit, Paris, Dalloz, 2013, p. 34.  
928 HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, « Débat autour de la décision du Conseil constitutionnel n° 2010-613 
DC du 7 octobre 2010, ‘loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public’ », D. 2011, p. 1166.  
929 COMITE DES DROITS DE L’HOMME, Observations finales, 31 juillet 2008, CCPR/C/FRA/CO/4. 
930 COMITE DES DROITS DE L’HOMME, Observations finales concernant le cinquième rapport périodique de 
la France, 21 juillet 2015, CCPR/C/FRA/CO/5.  
931 GONZALEZ Gérard, « Bonne foi et engagements internationaux de la France en matière de liberté 
religieuse », Revue du droit des religions, n° 2, nov. 2016, p. 172.  
932 CEDH, déc. 30 juin 2009, Aktas, Bayrac, Guazal, Jasvir Singh et Ranjit Singh, n° 43563/08, n°14308/08, n° 
29134/08, n° 25463/08, n° 27561/08 ; CEDH, Gde ch., 1 juillet 2014, S.A.S c. France, n° 43835/11.  
933 GONZALEZ Gérard, « Bonne foi et engagements internationaux de la France en matière de liberté 
religieuse », art. cit., p. 175.  
934 Loi n° 2016-1088 du 8 août 2016 relative au travail, à la modernisation du dialogue social et à la sécurisation 
des parcours professionnels.  



 266 

sont souvent évoqués. La notion de discrimination est ainsi mobilisée dans de nombreux 

documents relatifs à des restrictions de la liberté religieuse.  

 

 540. Au niveau national, il est possible de mentionner une délibération de la Halde, de 

2011935, dans laquelle elle rappelle qu’aucune loi (en 2011) n’autorisait un organisme privé de 

formation professionnelle à apporter une restriction de liberté religieuse dans les centres de 

formation par apprentissage. En l’absence de loi, la clause litigieuse du règlement intérieur 

subordonnait donc une prestation de service à un critère discriminatoire, l’appartenance à une 

religion. Cette approche explique, du reste, les questions préjucielles posées à la Cour de 

justice de l’Union européenne concernant la compatibilité d’une clause de neutralité dans 

l’entreprise privée avec la liberté de manifester ses convictions et le principe de non-

discrimination936.  

 541. Dans la même perspective, la CNCDH exprime « ses vives préoccupations » au 

sujet d’une proposition de loi visant à étendre l’obligation de neutralité « à certaines 

personnes ou structures privées accueillant des mineurs et à assurer le respect du principe de 

laïcité »937. La Déclaration pour le retrait  de cette proposition de loi formulée par la CNCDH 

évoque notamment le caractère « discriminatoire » de cette proposition de loi938, ou encore ses 

« effets discriminatoires notamment à l’égard des musulmans et plus particulièrement des 

femmes »939. Dans le même sens, concernant le projet de loi de modernisation du droit du 

travail, la CNCDH et l’Observatoire de la laïcité avaient pu estimer que l’article du projet 

autorisant l’inscription du principe de neutralité dans le règlement intérieur d’une entreprise 

privée « s’oppose au principe de laïcité [et] ouvre la voie à d’éventuelles discriminations »940. 

Enfin, à l’égard de la décision du Conseil d’État de 2016, déclarant illégaux les arrêtés 

municipaux restreignant la liberté de manifester ses convictions au bord des plages, la 

CNCDH souligne que les jugements formulés sur la tenue des femmes dans l’espace public 

                                                
935 HALDE, Religion, formation professionnelle, centre de formation d’apprentis, organisme privé, 21 mars 
2011, n° 2011-34.  
936 CJUE, 14 mars 2017, G4S Secure Solutions, C-157/15  
937 §481 et s. supra.  
938 FRANCE. COMMISSION NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE L'HOMME (Assemblée 
plénière), Déclaration pour le retrait de la proposition de loi sur la laïcité, 19 mars 2015, p. 1.  
939 Ibid., p. 2 ; elle évoque cette idée à deux autres reprises : concernant l’application de cette loi en cas 
d’adoption, elle serait « source de discriminations », et si elle était adoptée elle « créerait d’insupportables 
discriminations y compris à l’emploi », p. 2.  
940 FRANCE, COMMISSION NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE L'HOMME et 
OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, « Projet de loi de modernisation du droit du travail. Une disposition remet 
en cause le principe de laïcité », Communiqué de presse, 19 juillet 2016.  



 267 

alimentent « les comportements racistes et discriminatoires »941. Il faut mentionner à ce sujet 

la position du Haut Commissariat aux droits de l’homme des Nations unies, qui a également 

salué cette décision du Conseil d’État942 et qualifié ces interdictions de « hautement 

discriminatoires »943.  

 

 542. Le lien entre la liberté de manifester ses convictions et le principe de non-

discrimination est mis en exergue par la CNCDH et l’Observatoire de la laïcité. La CNCDH 

rappelle que le principe de laïcité doit s’attacher au respect de la non-discrimination944 ; 

l’Observatoire de la laïcité indique que « la laïcité garantit le respect du principe d’égalité »945 

et que « la laïcité, parce qu’elle est une des conditions fondamentales du vivre ensemble, 

requiert la lutte constante contre toutes les discriminations »946. Selon les termes de la 

CNCDH, il faut donc « se prévenir de toute construction d’une ‘nouvelle laïcité’ plus 

restrictive et qui risquerait d’enfermer toute expression de la liberté religieuse dans la stricte 

sphère intime, ce qui serait contraire à la loi de 1905, attentatoire aux libertés fondamentales 

et au principe d’égalité »947.  

 543. Au niveau européen et international948, c’est également sous l’angle des notions 

d’égalité et de non-discrimination que les restrictions de la liberté religieuse sont abordées. 

Par exemple, si les résolutions de l’Assemblée parlementaire du Conseil de l’Europe ne 

condamnent pas aussi explicitement les atteintes à la visibilité religieuse que les Observations 

du Comité des droits de l’homme des Nations Unies, elles s’inscrivent néanmoins dans cette 

perspective. Une résolution de 2015 souligne notamment que « les législateurs et les 

                                                
941 CNCDH, Communiqué de presse : « L’État de droit et le burkini », 26 août 2016.  
942 « Le Haut Commissariat aux droits de l’homme des Nations unies salue la décision du Conseil d’État sur le 
burkini », [http://www.cncdh.fr/fr/publications/le-haut-commissariat-aux-droits-de-lhomme-des-nations-unies-
salue-la-decision-du, consulé le 3 oct. 2018].  
943 Le Haut Commissariat indique également que les « codes vestimentaires (…) affectent de manière 
disproportionnée les femmes et les filles (…) et constituent une discrimination claire à leur encontre », ibid.  
944 v. notamment CNCDH, 26 septembre 2013, Avis sur la laïcité, op. cit., p.1 et p. 6-8 ; CNCDH, Avis 
« Liberté, Égalité, Fraternité : comment rendre effectives les valeurs de la République », op. cit., rappelle que la 
« laïcité ne doit plus être perçue comme un instrument de discrimination », p. 12.  
945 FRANCE. OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Déclaration pour la laïcité, op. cit., p. 2.  
946 FRANCE. OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rappel du cadre légal général à propos de la laïcité et du 
fait religieux, juillet 2018, p. 1.  
947 CNCDH, Avis sur la laïcité, op. cit., p. 10 ; v. aussi OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Déclaration pour 
la laïcité, op. cit. : « stigmatiser une religion, imposer des restrictions aux pratiques religieuses pour une seule 
religion porterait atteinte au principe républicain d’égalité et serait discriminatoire », p. 2.  
948 Depuis 2010, v. également avant 2010 : CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, 
Recommandation 1804, État, religion, laïcité et droits de l’homme, 2007, qui recommandait d’« éliminer 
progressivement, si telle est la volonté des citoyens, des éléments de la législation susceptibles d’être 
discriminatoires du point de vue d’un pluralisme religieux démocratique », §24.2.  



 268 

gouvernants doivent tenir compte du fait que des choix politiques au titre de la ‘neutralité de 

l’État’ peuvent provoquer, en réalité, des discriminations déguisées à l’encontre des religions 

minoritaires, ce qui est incompatible avec le droit à la liberté de religion ainsi qu’avec le 

principe de laïcité »949. Dans une autre recommandation, consacrée aux discriminations 

multiples à l’égard des femmes musulmanes en Europe, l’Assemblée parlementaire du 

Conseil de l’Europe demande aux États membres de, notamment, « protéger la liberté des 

femmes musulmanes de choisir leur tenue vestimentaire, dans le respect des lois de l’État où 

elles résident, en n’imposant de restrictions » que dans les limites fixées par la Convention 

(§7.1.5)950. 

 544. Il faut enfin mentionner les dernières Constatations adoptées par le Comité des 

droits de l’homme des Nations unies le 10 août 2018951, dans lesquelles il juge de la 

conformité de la décision française Baby-Loup restreignant la liberté religieuse d’une salariée 

avec les articles 18 et 26 du Pacte international relatif aux droits civils et politiques, 

protégeant respectivement la liberté de manifester ses convictions et la non-discrimination en 

raison du sexe ou de la religion. Le Comité conclut « que le licenciement de l’auteure basé sur 

le règlement intérieur de la crèche qui prévoit une obligation de neutralité du personnel dans 

l’exercice de ses tâches, et sur le Code du travail, ne reposait pas sur un critère raisonnable et 

objectif et constitue donc une discrimination inter-sectionnelle basée sur le genre et la 

religion, en violation de l’article 26 du Pacte » (§9)
952

. Ces différents exemples révèlent à la 

fois les risques discriminatoires des atteintes portées à la visibilité religieuse et le recours 

concomitant aux dispositions relatives à la liberté religieuse et au principe de non-

discrimination953.  

                                                
949 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 2076, Liberté de religion et vivre 
ensemble dans une société démocratique, 2015, §7 ; v. également CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE 
PARLEMENTAIRE, Résolution 1987, Combattre toutes les formes de discrimination fondées sur la religion, 
2011, §1.6 ; CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 1928, Sauvegarder les 
droits de l’homme en relation avec la religion et la conviction, et protéger les communautés religieuses de la 
violence, 2013, §9.1.  
950 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 1887, Discriminations multiples 
à l’égard des femmes musulmanes en Europe : pour l’égalité des chances, 2012.  
951 Comité, Constatations adoptées par le Comité en vertu du Protocol facultatif se rapportant au Pacte 
concernant la communication no 2662/2015, CCPR/C/123/D/2662/2015.  
952 v. notammant HENNETTE VAUCHEZ Stéphanie, « Pour une lecture dialogique du droit international des 
droits humains. Remarques sur les constatations du Comité des droits de l’Homme dans l’affaire Baby Loup, et 
quelques réactions qu’elles ont suscitées », RDH 2018, [http://journals.openedition.org/revdh/4643, consulté le 
02/10/2018].  
953 Si le Comité recourt à la notion de « discrimination inter-sectionnelle », l’on notera que l’Assemblée 
parlementaire du Conseil de l’Europe recourt à la notion de « discrimination multiple », v. notamment CONSEIL 
DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 1887, Discriminations multiples à l’égard des 
femmes musulmanes en Europe : pour l’égalité des chances, 2012.  



 269 

 

 

SECTION 2. LES CONDITIONS POSEES A L’ENCADREMENT DE LA 

VISIBILITE RELIGIEUSE 

 

 

 545. Si la jurisprudence administrative et les documents de droit souple publiés par les 

instances nationales comme l’Observatoire de la laïcité et la CNCDH, européenne, 

notamment l’Assemblée parlementaire du Conseil de l’Europe, et internationale, comme le 

Comité des droits de l’homme des Nations unies, s’inscrivent dans une démarche de 

conciliation des libertés et résistent au mouvement de neutralisation de la visibilité religieuse 

dans les espaces de la vie en société, le législateur adopte parfois, en fonction des troubles 

auxquels il souhaite remédier, des lois de restriction de la liberté de manifester ses convictions 

religieuses. Expression de la volonté générale, la loi est forte de sa légitimité démocratique et, 

s’il revient aux juges européens, notamment la Cour européenne des droits de l’homme et la 

Cour de justice de l’Union européenne, d’apprécier la conformité d’une loi nationale avec les 

textes ratifiés par la France, cette appréciation ne peut se substituer aux décisions des autorités 

nationales. Dès lors, la position de ces cours est particulière, et la détermination de la 

compatibilité d’un texte législatif national avec le respect des droits fondamentaux consacrés 

par les textes européens est parfois délicate.  

 

 546. À cet égard, les décisions de la Cour européenne des droits de l’homme et de la 

Cour de justice de l’Union européenne relatives à des restrictions de la liberté religieuse des 

personnes privées présentent un intérêt particulier. En effet, dans le cas de la limitation de la 

liberté de manifester sa religion dans l’entreprise (§1) comme dans le cas de l’interdiction de 

la dissimulation du visage dans l’espace public (§2), les deux cours ont dû procéder à un 

encadrement des restrictions, permettant de respecter les choix des législateurs tout en 

limitant, autant que possible, les atteintes à la liberté religieuse.  

 

 



 270 

 

§1. L’entreprise privée : une neutralité sous contrôle 

 

 547. L’article 9 de la Convention européenne des droits de l’homme dispose que 

« toute personne a droit à la liberté de pensée, de conscience et de religion ». Ce droit, qui 

implique notamment la liberté de manifester sa religion, peut être restreint en cas d’atteinte à 

la sécurité publique, à la protection de l’ordre, de la santé ou de la morale publiques, ou en cas 

d’atteinte aux droits et libertés d’autrui (art. 9§2). La Cour européenne des droits de l’homme, 

comme le juge administratif français, admet la restriction de la liberté religieuse des agents du 

service public, respectant ainsi les régimes juridiques nationaux des États parties. La liberté 

religieuse des personnes privées est quant à elle protégée, et l’interprétation de l’article 9 par 

la Cour est constante (A). La liberté religieuse est également protégée par la Cour de justice 

de l’Union européenne, et conciliée avec l’exercice des autres libertés consacrées par le droit 

de l’Union européenne. Aux questions préjudicielles posées par les cours française et belge 

interrogeant la compatibilité de restrictions de la liberté religieuse dans l’entreprise privée 

avec le droit de l’Union européenne, la Cour de justice répond en posant des conditions (B).  

 

 

A. La jurisprudence constante de la Cour européenne des droits de l’homme  

 

 548. La Cour européenne des droits de l’homme reconnaît, en vertu de la marge 

d’appréciation des États membres de la Convention européenne des droits de l’homme, la 

conventionalité des restrictions de la visibilité religieuse des personnes publiques adoptées 

dans certains pays. L’arrêt Ebrahimian contre France, du 26 novembre 2015954, est à cet 

égard explicite. Dans cette affaire, une assistante sociale dans un centre hospitalier refuse de 

retirer son voile, et son contrat de travail n’est pas renouvelé. La Cour conclut à la non-

violation de l’article 9 de la Convention.  

                                                
954 CEDH, 26 nov. 2015, n° 64846/11, Ebrahimian c/ France. ; v. GONZALEZ Gérard, « Conventionalité de 
l'obligation stricte de neutralité religieuse des agents publics », JCP G 2016, p. 97 ; DIEU Frédéric, 
« L’obligation de neutralité religieuse des agents publics jugée conforme à la convention européenne des droits 
de l’homme », JCP A, 23 mai 2016, p. 2132.  



 271 

549. D’une part, au regard des faits de l’espèce, la Cour rappelle que « c’est le 

principe de laïcité, au sens de l’article 1er de la Constitution française, et le principe de 

neutralité des services publics qui en découle, qui ont été opposés à la requérante, en raison de 

la nécessité d’assurer l’égalité de traitement des usagers de l’établissement public qui 

l’employait et qui exigeait, quelles que puissent être ses croyances religieuses ou son genre, 

qu’elle obéisse au strict devoir de neutralité dans l’exercice de ses fonctions. Il s’agissait, 

selon les juridictions nationales, d’assurer la neutralité de l’État afin de garantir son caractère 

laïc et de protéger ainsi les usagers du service, les patients de l’hôpital, de 

tout risque d’influence ou de partialité, au nom de leur droit à la liberté de conscience » (§63). 

La Cour rattache ces éléments à un des buts légitimes prévus par le deuxième paragraphe de 

l’article 9 de la Convention, l’impératif de la protection des droits et libertés d’autrui, « c’est-

à-dire le respect de la liberté de religion de tous » (§63). 

 550. D’autre part, il faut noter que la Cour rappelle avoir « déjà admis que les États 

pouvaient invoquer les principes de laïcité et de neutralité de l’État pour justifier des 

restrictions au port de signes religieux par des fonctionnaires » notamment les enseignants 

dans les établissements publics (§64) et que c’est le « statut d’agent public qui justifie cette 

restriction, et avoir « déjà approuvé une mise en œuvre stricte des principes de laïcité (…) et 

de neutralité lorsqu’il s’agit d’un principe fondateur de l’État, ce qui est le cas de la France » 

(§67).  

En d’autres termes, c’est parce qu’elle prend en compte « le contexte national des 

relations entre l’État et les Églises » (§65) que la Cour admet les restrictions de la visibilité 

religieuse des agents du service public dans l’exercice de leurs fonctions. Représentants de 

l’État, les salariés du secteur public peuvent être soumis à une obligation de neutralité 

religieuse.  

 

551. En revanche, dans le secteur privé, l’encadrement de la visibilité religieuse des 

salariés ne peut être justifié sur ce terrain. La décision Eweida et Chaplin contre Royaume-

Uni, du 15 janvier 2013955, constitue un bon exemple. Les deux requérantes portent, dans le 

cadre de leur emploi, une croix chrétienne autour du cou. La première est employée de la 

                                                
955 CEDH, 15 janvier 2013, Eweida et autres c/ Royaume-Uni, n° 48420/10, 59842/10, 51671/10 et 36516/10 ; v. 
GONZALEZ Gérard, note sous CEDH, 15 janvier 2013, Eweida et autres c/ Royaume-Uni, RTDH 2013, p. 975.  



 272 

compagnie British Airways, la seconde est infirmière gériatrique. Leurs employeurs respectifs 

leur ont interdit de porter leurs croix, de façon visible, sur leur lieu de travail.  

Dans le premier cas, la Cour conclut à la violation de l’article 9 : étaient en balance 

« d’une part, le désir de la requérante de manifester sa foi et, d’autre part, le souhait de son 

employeur de véhiculer une certaine image de marque. Si ce dernier objectif était sans 

conteste légitime, les tribunaux internes lui avaient accordé trop de poids »956. En revanche, la 

Cour conclut à la non-violation de l’article 9 dans le second cas : l’interdiction avait été 

adoptée « dans un souci de protection de la santé et de la sécurité en milieu hospitalier (…) et 

les responsables de l’hôpital étaient bien placés pour prendre des décisions en matière de 

sécurité clinique »957.  

 

552. Les mesures de restriction de la liberté religieuse imposées aux salariés dans 

l’entreprise privée sont donc appréciées par le prisme d’une interprétation stricte des buts 

légitimes prévus par l’article 9 de la Convention. Du reste, à l’exception de l’interdiction de la 

dissimulation du visage dans l’espace public958, toutes les restrictions de la liberté religieuse 

des personnes privées, dans l’entreprise ou dans d’autres lieux, sont interprétées de façon 

stricte par la Cour.  

 

553. À titre d’exemple, il est intéressant de mentionner deux arrêts récents, de 2017 et 

2018, concernant le port de signes religieux dans un tribunal.  

Dans la décision Hamidovic c. Bosnie-Herzégovine, du 5 décembre 2017, un témoin 

dans le cadre d’un procès pénal a été expulsé du prétoire et reconnu coupable d’outrage à 

magistrat pour avoir refusé d’enlever sa calotte, un symbole religieux. Le requérant alléguait 

notamment que la peine infligée pour outrage à magistrat était disproportionnée. La Cour 

conclut à la violation de l’article 9 : relevant que le requérant n’avait pas fait preuve d’un 

manque de respect au cours du procès, le punir pour outrage à magistrat au seul motif qu’il 

avait refusé d’enlever sa calotte n’était pas nécessaire dans une société démocratique et avait 

méconnu le droit fondamental de l’intéressé de manifester sa religion. La Cour a souligné en 

particulier que « la situation du requérant devait être distinguée des affaires concernant le port 

                                                
956 CONSEIL DE L’EUROPE, « Signes et vêtements religieux », Fiche thématique, décembre 2017.  
957 Ibid.  
958 §566 et s. infra.  



 273 

de symboles et vêtements religieux sur le lieu travail, notamment par des agents publics. Ces 

derniers, contrairement aux particuliers comme le requérant, peuvent avoir un devoir de 

discrétion, de neutralité et d’impartialité, notamment le devoir de ne pas porter des symboles 

et vêtements religieux lorsqu’ils exercent des fonctions officielles »959. 

 

Dans la décision Lachiri contre Belgique, du 18 septembre 2018960, la requérante se 

plaignait de son exclusion d’une salle d’audience en raison de son refus d’ôter son voile. Les 

juridictions belges se sont appuyées sur l’article 759 du code judiciaire pour motiver leurs 

décisions : « Celui qui assiste aux audiences se tient découvert, dans le respect et le silence ; 

tout ce que le juge ordonne pour le maintien de l’ordre est exécuté ponctuellement et à 

l’instant». La Cour relève cependant que l’atteinte à la liberté de manifester ses convictions 

n’était, en l’espèce, pas justifiée et constate la responsabilité de la Belgique. Il faut en déduire 

que le port d’un signe religieux ne constitue pas un couvre-chef assimilable aux divers 

accessoires utilisés pour se couvrir la tête et n’entre donc pas en ligne de compte au regard de 

l’exigence de se présenter découvert dans un tribunal par respect envers l’institution 

judiciaire961. Dans un tribunal, la règle est donc la même que dans les autres lieux publics non 

régis par des dispositions spécifiques : les juges et fonctionnaires sont tenus par l’obligation 

de neutralité, tandis que les justiciables bénéficient d’une liberté encadrée962. 

La solution serait-elle identique dans le cas d’un juré portant un signe religieux 

couvrant sa tête ? Rappelons que le droit français prévoit l’obligation pour un juré de se 

découvrir au moment où il prête serment963. Dans ce cas, le juré est-il toujours considéré 

comme étant une personne privée, ou pourrait-il être soumis à une obligation de neutralité 

religieuse, en ce qu’il participe à l’adoption d’une décision juridictionnelle ? 

 

 

                                                
959 CONSEIL DE L’EUROPE, « Signes et vêtements religieux », op. cit., p. 6 ; v. aussi AFROUKH Mustapha, 
« Précisions significatives de l’acquis jurisprudentiel en matière de liberté de religion », in PICHERAL Caroline, 
HUSSON-ROCHCONGAR Céline, AFROUKH Mustapha, « Evolutions de la jurisprudence de la Cour 
européenne des droits de l’homme – Second semestre 2017 », RDLF 2018, chron. n° 11 
[http://www.revuedlf.com/cedh/evolutions-de-la-jurisprudence-de-la-cour-europeenne-des-droits-de-lhomme-
second-semestre-2017/, consulté le 28/08/2018], p. 13.   
960 CEDH, 18 septembre 2018, Lachiri c. Belgique, n° 3413/09. 
961 BAKIR Lauren, « Voile et tribunal », PLDHBlog, 27 sept. 2018,  
[http://www.pldh.eu/blog/2018/09/27/voile-et-tribunal/, consulté le 2 oct. 2018]. 
962 BRECHOT François-Xavier, « Liberté religieuse et audience », AJDA 2018, p. 1595.  
963 Article 304 du CPP français. 



 274 

 

B. L’évolution récente de la visibilité religieuse en entreprise : les conditions posées par 

la Cour de justice de l’Union européenne   

 

 

554. Le port de signes religieux dans l’entreprise a fait l’objet, depuis l’ « affaire Baby-

Loup »964, de nombreux questionnements. Le cas de la crèche Baby-Loup était spécifique, car 

il concernait un emploi en contact avec de jeunes enfants. C’est ce contact avec les enfants qui 

a été mis en avant par la crèche, et par la Cour de cassation965, pour valider l’interdiction de 

porter le voile par la salariée : « Au terme de la saga des arrêts ‘Baby-Loup’ et d’un débat 

sociétal vigoureux, l’assemblée plénière de la Cour de cassation avait finalement admis la 

licéité d’un licenciement fondé sur le port de signes religieux. Elle limitait alors la portée de 

sa décision au cas d’espèce extrêmement spécifique : travail dans une crèche, de taille réduite, 

contacts avec de jeunes enfants et leurs parents »966.  

 

555. La question de la neutralité religieuse des salariés de l’entreprise privée, en dehors de 

tout contact avec les enfants, s’est également posée avec vigueur. Par deux arrêts du 14 mars 

2017, qui répondent à deux questions préjudicielles posées par les cours française et belge sur 

la compatibilité d’une restriction de la liberté de manifester ses convictions dans l’entreprise 

avec une directive européenne interdisant notamment toute discrimination fondée sur la 

religion967, la Cour de justice de l’Union européenne donne aux autorités et juges nationaux 

ainsi qu’aux entreprises « une grille de lecture sur le port de signes religieux en 

entreprise »968.  

 

                                                
964 HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, VALENTIN Vincent, L’affaire Baby Loup ou La nouvelle laïcité, op. 
cit.,  
965 Ccass. soc., 25 juin 2014, n° 13-28.369.  
966 LOUVET Aurélien, NHO Emilie, « Conditions de travail – Selon la CJUE, le port de signes religieux par des 
salariés peut être encadré par l’employeur », Commentaire sous CJUE, 14 mars 2017, Samira Achbita c. G4S 
Secure Solutions NV, JCP E 2017, p. 1260.  
967 Directive 2000/78/CE du Conseil, du 27 novembre 2000, portant création d’un cadre général en faveur de 
l’égalité de traitement en matière d’emploi et de travail.  
968 LOUVET Aurélien, NHO Emilie, « Conditions de travail – Selon la CJUE, le port de signes religieux par des 
salariés peut être encadré par l’employeur », art. cit., p. 1260 



 275 

556. La question préjudicielle posée par la Cour belge concerne une réceptionniste qui 

informe son employeur de son intention de porter le voile969. L’entreprise n’accepte pas et 

s’appuie sur une règle non écrite de neutralité dans l’entreprise, qui interdit aux salariés 

d’exprimer des convictions politiques, religieuses, philosophiques dès lors qu’ils sont en 

contact avec la clientèle. L’entreprise inscrit cette restriction dans le règlement intérieur, et la 

salariée est licenciée. La question est ainsi posée à la Cour : « L’article 2, paragraphe 2, sous 

a), de la directive 2000/78/CE doit-il être interprété en ce sens que l’interdiction de porter un 

foulard en tant que musulmane sur le lieu de travail ne constitue pas une discrimination 

directe lorsque la règle en vigueur chez l’employeur interdit à tous les travailleurs de porter 

sur le lieu de travail des signes extérieurs de convictions politiques, philosophiques ou 

religieuses ? ».  

557. La question préjudicielle posée par la Cour française concerne une entreprise 

spécialisée dans l’accompagnement des clients dans les transformations digitales970. Ingénieur 

d’études, une salariée est avertie du fait que, étant amenée à être en contact avec les clients de 

l’entreprise, elle ne pourra pas porter le voile en toute circonstance. À la suite d’une 

intervention, un client indique que le port du voile a gêné certains de ses salariés. L’entreprise 

demande donc à la salariée de ne pas le porter chez ce client. Face à son refus, l’entreprise la 

licencie. La question est ainsi posée à la Cour : « Les dispositions de l’article 4, § 1, de la 

directive 78/2000/CE doivent-elles être interprétées en ce sens que constitue une exigence 

professionnelle essentielle et déterminante, en raison de la nature d’une activité 

professionnelle ou des conditions de son exercice, le souhait d’un client d’une société de 

conseils informatiques de ne plus voir les prestations de services informatiques de cette 

société assurées par une salariée, ingénieure d’études, portant un foulard islamique ? »971 

 

558. À la première question, la CJUE répond que la règle interne d’une entreprise privée 

interdisant le port visible de tout signe politique, philosophique ou religieux sur le lieu de 

travail ne constitue pas une discrimination directe fondée sur la religion ou sur les convictions 

au sens de la directive. Il est important de souligner que l’exigence de neutralité, dans ce cas, 

vise indifféremment toutes les formes de manifestations des convictions. Il faut également 

souligner que la Cour précise qu’une telle règle interne peut constituer une discrimination 

                                                
969 CJUE, 14 mars 2017, Samira Achbita c. G4S Secure Solutions NV, aff. C-157/15.  
970 CJUE, 14 mars 2017, Bougnaoui, ADDH c. Micropole SA, C-188/15. 
971 Ccass. soc., 9 avril 2015, n° 13-19.855.  



 276 

indirecte au sens de la directive, si l’obligation « entraîne, en fait, un désavantage particulier 

pour les personnes adhérant à une religion ou à des convictions données, à moins qu’elle ne 

soit objectivement justifiée par un objectif légitime, tel que la poursuite par l’employeur, dans 

ses relations avec ses clients, d’une politique de neutralité politique, philosophique ainsi que 

religieuse, et que les moyens de réaliser cet objectif ne soient appropriés et nécessaires, ce 

qu’il appartient à la juridiction de renvoi de vérifier »972. En d’autres termes, d’une part 

l’employeur, en vertu de la liberté d’entreprise (notamment l’article 16 de la Charte des droits 

fondamentaux de l’Union européenne), peut poursuivre comme objectif légitime d’afficher 

une image de neutralité à l’égard de ses clients, d’autre part, les juridictions doivent vérifier 

que la restriction de liberté se limite au strict nécessaire (les salariés en relation avec les 

clients) et soit appropriée973.   

559. À la seconde question, la Cour répond que, en l’absence d’une telle règle de 

neutralité dans l’entreprise, « la volonté d’un employeur de tenir compte des souhaits d’un 

client de ne plus voir les services dudit employeur assurés par une travailleuse portant un 

foulard islamique ne saurait être considérée comme une exigence professionnelle essentielle 

et déterminante de nature à écarter l’existence d’une discrimination » au sens de la 

directive974. Une restriction de la liberté religieuse constitue donc une différence de traitement 

directement fondée sur la religion. Ainsi, le port de signes religieux sur le lieu de travail peut 

être restreint en raison de la nature de l’activité professionnelle et des conditions d’exercice de 

l’activité professionnelle, par exemple pour des raisons de sécurité ou d’hygiène, mais en 

aucun cas pour des « considérations subjectives, telles que la volonté de l’employeur de tenir 

compte des souhaits particuliers du client ».  

560. Ces arrêts, largement commentés par la doctrine975, ont parfois été interprétés comme 

un affaiblissement du principe de non-discrimination976 et, par conséquent, de la liberté 

                                                
972 CJUE, 14 mars 2017, Samira Achbita c. G4S Secure Solutions NV, aff. C-157/15.  
973 La Cour a précisé que « l’exigence de neutralité devait être préalable, non discriminatoire, réduite au 
nécessaire et qu’elle ne devait pas avoir pour effet de produire des discriminations indirectes », AUZERO Gilles, 
BAUGARD Dirk, DOCKES Emmanuel, Précis de Droit du travail, 32e éd., Paris, Dalloz, 2019, p. 875.  
974 CJUE, 14 mars 2017, Bougnaoui, ADDH c. Micropole SA, C-188/15. 
975 De façon non exhaustive : GONZALEZ Gérard, « Vade-mecum pour interdire les signes religieux au travail 
(à propos des arrêts CJUE, gr. ch., 14 mars 2017, Asma Bougnaoui et Samira Achbita), RDUE 2017, p. 342 ; 
MOULY Jean, « L’exigence de neutralité, entre discrimination directe et indirecte », Rev. dr. soc. 2018, p. 
330 ; NASOM-TISSANDIER Hélène, « Neutralité religieuse dans l’entreprise : le droit français au prisme du 
droit européen », Rev. dr. soc. 2018, p. 348.  
976 MOULY Jean, « La CJUE et le voile dans l’entreprise privée : le recul de la protection contre les 
discriminations », D. 2017, p. 947 ; MARTIN Denis, « Cachez ce voile que je ne saurais voir ! », Rev. dr. soc. 
2018, p. 314 ; WOLMARK Cyril, « Neutralité dans l’entreprise ou neutralisation des travailleurs », Dr. ouvrier 
2017, p. 825.  



 277 

religieuse977. Comme le note le Professeur Florence Benoît-Rohmer, ces arrêts ont 

généralement été commentés « par les spécialistes du droit social qui critiquent la solution 

retenue par la Cour au motif que celle-ci privilégie les intérêts économiques ou commerciaux 

de l’employeur au détriment de la liberté religieuse des salariés »978. 

 

561. Néanmoins, et notamment eu égard à la sensibilité de cette problématique dans 

certains États dont la France, de nombreux auteurs s’accordent pour dire que la solution 

retenue par la Cour « réalise un subtil équilibre entre la liberté d’entreprise conférée par la 

Charte [de l’Union européenne] et le port de signes religieux par ses employés »979, ou que la 

liberté de manifester sa religion au travail par le port de signes religieux est « utilement et 

subtilement encadrée par la CJUE »980. Deux remarques peuvent être formulées à l’égard de la 

position de la Cour dans ces arrêts.  

562. D’une part, seules des conditions objectives peuvent justifier une restriction de la 

liberté de manifester ses convictions dans l’entreprise privée. Il ne peut s’agir, en aucun cas, 

d’une interdiction générale et absolue des signes religieux pour les salariés du secteur privé, ni 

de la possibilité de limiter la liberté religieuse de ceux-ci sur la base de considérations 

subjectives981. D’autre part, ces arrêts permettent aux entreprises de disposer d’un cadre 

juridique clair982, à l’intérieur duquel ils conservent une marge d’appréciation pour juger des 

cas litigieux in concreto. Comme le souligne le Professeur Gérard Gonzalez, « la question du 

voile ou du port de tout signe religieux ostensible ne pourra donc être réglée qu’au cas par cas 

au sein de l’entreprise ordinaire et la solution équilibrée retenue par la cour de Luxembourg 

                                                
977 « Ces évolutions juridiques, inspirées par la volonté d’interdire le port du voile musulman, ne cessent d’aller 
dans le sens d’une prohibition accrue de l’expression de la liberté religieuse. Elles sont un exemple des effets 
liberticides que produit actuellement la montée de la xénophobie en France et en Europe », AUZERO Gilles [et 
al.], Précis de Droit du travail, op. cit., p. 875 ; v. également WOLMARK Cyril, « Neutralité dans l’entreprise 
ou neutralisation des travailleurs », art. cit., p. 825.  
978 BENOÎT-ROHMER Florence, « Chronique UE et droits fondamentaux – Égalité et principe de non-
discrimination (art. 21 de la Charte) », RTD eur. 2018, p. 467.  
979 Ibid. ; v. également BENSADOUN Marie-Hélène, « Le silence religieux dans l’entreprise – Propos 
introductifs », JCP S 2017, p. 1259.  
980 GONZALEZ Gérard, « Vade-mecum pour interdire les signes religieux au travail (à propos des arrêts CJUE, 
gr. ch., 14 mars 2017, Asma Bougnaoui et Samira Achbita) », art. cit., p. 342.  
981 v. CADENE Nicolas, « Le silence religieux dans l’entreprise – Présentation générale », JCP S 2017, p. 1260, 
qui rappelle les six critères objectifs qui permettent aux employeurs d’encadrer, voire d’interdire la manifestation 
d’une conviction religieuse.  
982 Les entreprises disposent depuis ces arrêts d’ « une base juridique solide pour réglementer le port de signes 
religieux dans l’entreprise », et de « lignes directrices relativement claires pour déterminer le contenu de cette 
réglementation », DUTHEILLET de LAMOTHE Olivier, « Le règlement intérieur peut-il interdire le port de 
signes religieux dans l’entreprise ? », JCP S 2017, p. 1263.  



 278 

(éventuelle restriction limitée à un contact avec les clients) ne devrait pas choquer la cour de 

Strasbourg »983. 

 

563. Du reste, en France, l’article L. 1321-2-1 du Code du travail crée par la loi n° 2016-

1088 du 8 août 2016 vient préciser sans la contredire cette décision européenne : l’employeur 

peut, par le biais du règlement intérieur de l’entreprise, inscrire le principe de neutralité et 

limiter l’extériorisation des convictions des salariés, sous réserve que les limitations soient 

justifiées par l’exercice d’autres libertés et droits fondamentaux ou par les nécessités du bon 

fonctionnement de l’entreprise984. Cette disposition est interprétée « à la lumière de la Cour de 

justice en ce qui concerne nécessité et proportionnalité »985.  

564. À cet égard, un arrêt de la chambre sociale de la Cour de cassation, du 22 novembre 

2017986, « transpose en droit interne les solutions rendues par la CJUE en interprétation de la 

directive 2000/78/CE, relatives à la question de la neutralité politique, philosophique ou 

religieuse sur les lieux de travail »987. Dans cette décision, la Cour de cassation se réfère 

longuement aux décisions de la CJUE : si la restriction de liberté imposée à la salariée 

répondait à plusieurs des conditions posées par la CJUE, la Cour de cassation indique que : 

« qu’aucune clause de neutralité interdisant le port visible de tout signe politique, 

philosophique ou religieux sur le lieu de travail n’était prévue dans le règlement intérieur de 

l’entreprise ou dans une note de service soumise aux mêmes dispositions que le règlement 

intérieur en application de l’article L. 1321-5 du Code du travail » et juge que « l’interdiction 

faite à la salariée de porter le foulard islamique dans ses contacts avec les clients résultait 

seulement d’un ordre oral donné à une salariée et visant un signe religieux déterminé, ce dont 

il résultait l’existence d’une discrimination directement fondée sur les convictions religieuses, 

et alors qu’il résulte de l’arrêt de la Cour de justice en réponse à la question préjudicielle 

posée que la volonté d’un employeur de tenir compte des souhaits d’un client de ne plus voir 

les services dudit employeur assurés par une salariée portant un foulard islamique ne saurait 

                                                
983 GONZALEZ Gérard, « Vade-mecum pour interdire les signes religieux au travail (à propos des arrêts CJUE, 
gr. ch., 14 mars 2017, Asma Bougnaoui et Samira Achbita), art. cit., p. 342.  
984 Conformément à l’article L. 1121-1 du Code du travail. 
985 GONZALEZ Gérard, « Vade-mecum pour interdire les signes religieux au travail » art. cit., p. 342. 
986 Ccass. soc., 22 novembre 2017, n° 13-19.855.  
987 NASOM-TISSANDIER Hélène, « Neutralité religieuse dans l’entreprise : le droit français au prisme du droit 
européen », art. cit., p. 348, « toutefois, la décision rendue, loin de ne faire qu’opérer une synthèse des décisions 
de la CJUE, semble davantage en retenir une interprétation permettant de les harmoniser avec le droit français 
qui ne limite pas l’appréhension de la liberté de manifester ses convictions aux seules discriminations ».   



 279 

être considérée comme une exigence professionnelle essentielle et déterminante » au sens de 

la directive du 27 novembre 2000.  

565. La Cour de cassation offre ainsi « une décision en forme de synthèse et de mode 

d’emploi »988, et ne reconnaît les restrictions de la liberté religieuse des salariés de l’entreprise 

privée qu’à plusieurs conditions. D’une part, le règlement intérieur de l’entreprise doit 

comporter une clause de neutralité, celle-ci s’adressant à toutes les manifestations de 

convictions (politiques, religieuses, philosophiques, …). D’autre part, les restrictions doivent 

être justifiées par l’image de l’entreprise, donc ne concerner que les salariés en contact avec la 

clientèle. Enfin, l’employeur doit rechercher un poste de travail n’impliquant pas de contact 

visuel avec la clientèle au salarié concerné par la restriction. Cette politique de reclassement 

ne pourrait-elle pas s’interpréter comme une forme d’accommodement raisonnable989, tout du 

moins d’ajustement de la norme lorsque l’application de celle-ci à un cas concret pose 

question au regard du respect d’une liberté990 ?  

 

 

§2. L’espace public : un vivre-ensemble circonscrit 

 

566. Chaque individu peut, dans les limites de l’ordre public et du respect des droits et 

libertés d’autrui, extérioriser librement ses convictions. La Cour européenne des droits de 

l’homme admet les restrictions de la liberté religieuse des personnes publiques, lorsque celles-

ci sont justifiées par les régimes juridiques nationaux des États membres relatifs aux rapports 

juridiques avec les religions991. En revanche, comme la Cour le rappelle dans un arrêt de 

2010, Arslan et a. c. Turquie992, les « simples citoyens » ne peuvent être soumis « en raison 

d’un statut officiel, à une obligation de discrétion dans l’expression publique de leurs 

convictions religieuses » (§48).  

                                                
988 PESKINE Elsa, WOLMARK Cyril, HyperCours Droit du travail, 12e éd., Paris, Dalloz, 2019, p. 238 ; v. 
aussi MAIGAT Patrice Le, « La restriction de la liberté religieuse dans les entreprises privées », Gaz. Pal. 2017, 
p. 15, qui évoque un arrêt « très pédagogique, livré avec sa note explicative ».  
989 MAIGAT Patrice Le, « La restriction de la liberté religieuse dans les entreprises privées », art. cit., p. 15.  
990 FORTIER Vincente et WOEHRLING Jean-Marie, « Convictions religieuses et ajustements de la norme », 
Revue du droit des religions, n° 7, mai 2019, à paraître ; v. §613 infra.  
991 CEDH, Gr. ch., 10 novembre 2005, Leyla Sahin c. Turquie, n° 44774/98 ; CEDH, déc. 30 juin 2009, Aktas, 
Bayrac, Guazal, Jasvir Singh et Ranjit Singh, n° 43563/08, n°14308/08, n° 29134/08, n° 25463/08, n° 27561/08. 
992 CEDH, 23 février 2010, Ahmet Arslan et a. c. Turquie, n° 41135/98 ; v. GONZALEZ Gérard, « 
L’inconventionnalité des sanctions pour port de tenues à caractère religieux dans les lieux publics ouverts à tous 
», JCP G 2010,  p. 952.  



 280 

567. Dans ce cadre, la conventionnalité des interdictions française et belges de la 

dissimulation du visage dans l’espace public interroge. Plus fortement encore, c’est la notion 

mobilisée pour justifier ces restrictions de liberté, le « vivre ensemble », qui pose problème. 

Le Professeur Jean-Pierre Marguénaud n’évoque-t-il pas « le bricolage d’un nouveau concept 

européen aux fins de sauvegarde d’une incrimination malvenue »993 ? En dépit du « danger 

que présente la flexibilité de la notion »994, deux paramètres semblent restreindre son champ 

d’application. D’une part, le vivre ensemble s’inscrit dans un objectif de protection des 

intérêts privés (A), ce qui rompt notamment avec l’approche adoptée en France, consistant à 

justifier l’interdiction par la protection de l’ordre public immatériel. D’autre part, le vivre 

ensemble ne s’applique, dans la jurisprudence de la Cour, qu’au cas précis de la dissimulation 

du visage dans l’espace public (B).  

 

 

A. Le vivre ensemble comme protection d’intérêts privés  

 

 

568. En France, l’interdiction de la dissimulation du visage dans l’espace public a été 

justifiée par la protection de l’ordre public immatériel. Néanmoins, la décision du Conseil 

constitutionnel du 7 octobre 2010, déclarant la loi conforme à la Constitution, amorce un 

changement de perspective en énumérant, parmi les normes de références de la décision, 

l’article 4 de la Déclaration des droits de l’homme et du citoyen995. En effet, « directement 

issu de la philosophie des Lumières, le présent article reprend le proverbe selon lequel ‘la 

liberté des uns s’arrête là où commence celle des autres’ »996, et s’inscrit dans la protection 

d’intérêts privés. En se référant à cet article, le Conseil constitutionnel introduit l’idée – 

développée dans la genèse de la loi du 11 octobre 2010 mais diluée dans un ensemble de 

                                                
993 MARGUENAUD Jean-Pierre, « Le ‘vivre ensemble’ et l’interdiction de la dissimulation du visage dans 
l’espace public ou le bricolage d’un nouveau concept européen aux fins de sauvegarde d’une incrimination 
malvenue. Note sous CEDH, 1er juillet 2014, gr. ch., n° 43835/11, S.A.S c. France », RSC 2014, p. 626.  
994 DUCOULOMBIER Peggy, « Tenue correcte exigée. Observations sous l’arrêt CEDH, gr. ch., 1er juillet 2014, 
SAS c. France », RTDEur 2015, p. 95.  
995 Art. 4, DDHC : « La liberté consiste à pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas à autrui : ainsi, l'exercice des droits 
naturels de chaque homme n'a de bornes que celles qui assurent aux autres membres de la société la jouissance 
de ces mêmes droits. Ces bornes ne peuvent être déterminées que par la loi ». 
996 CODE CONSTITUTIONNEL ET DROITS FONDAMENTAUX, « Constitution de 1958 – DDHC – 
Commentaire article 4 », Dalloz.  



 281 

considérations beaucoup plus large - selon laquelle l’interdiction serait justifiée, en partie, par 

la protection des droits et libertés des individus amenés à interagir avec des personnes se 

dissimulant le visage dans l’espace public.  

 

569. Si le Conseil ne développe pas davantage cet argument, ce changement de 

perspective est saisi par le Gouvernement français pour défendre l’interdiction législative 

devant la Cour européenne des droits de l’homme. En effet, en excluant toute référence à 

l’ordre public immatériel dans ses observations écrites et dans ses motivations devant la Cour, 

et en justifiant la loi par le but légitime de « protection des droits et libertés d’autrui » (art. 

9§2 de la Conv. EDH)997, le Gouvernement français s’inscrit dans la protection d’intérêts 

privés.  

 

570. Comme l’explique le Professeur Jean-François Renucci, les exceptions prévues 

aux articles 8 à 11 de la Convention européenne des droits de l’homme, « sont difficiles à 

classer, car elles sont susceptibles d’effets divers en fonction du contexte. Cependant, bien 

qu’on ne puisse pas établir de lignes de démarcation nettes, on peut distinguer deux grandes 

catégories : les exceptions touchant à l’intérêt public, l’intérêt général de l’État et de la 

société, et celles concernant l’intérêt privé, c’est-à-dire profitant à des groupes sociaux ou des 

individus distincts »998. La catégorie des intérêts généraux renvoie aux buts légitimes de 

sécurité, sûreté, intégrité territoriale, ordre public, bien-être économique, protection de la 

santé et de la morale999, prévention des infractions, etc.1000. La catégorie des intérêts privés 

renvoie quant à elle à la protection de la réputation et des droits d’autrui1001. Ces deux 

                                                
997 CEDH, Gde ch., 1 juillet 2014, S.A.S c. France, n° 43835/11, §117.  
998 RENUCCI Jean-François, L’article 9 de la Convention européenne des droits de l’homme, Strasbourg, 
Conseil de l’Europe, 2004 (Dossiers sur les droits de l’homme ; 20), p. 48.  
999 Il faut préciser que « la protection de la moralité a surtout été alléguée dans des affaires mettant en jeu des 
atteintes à l’expression de la sexualité dans des publications et œuvre d’art et des ingérences dans le droit au 
respect de la vie privée du fait de la pénalisation du comportement homosexuel entre hommes adultes 
consentants » (ex. CEDH, Handyside c. Royaume-Uni, 7 décembre 1976, n° 5493/72), GREER Steven, Les 
exceptions aux articles 8-11 de la Convention européenne des Droits de l’Homme, Conseil de l’Europe 1997 
(Dossiers sur les droits de l’homme ; 15), p. 25.  
1000 Ibid ; RENUCCI Jean-François, L’article 9 de la Convention européenne des droits de l’homme, op. cit., p. 
48. 
1001 Ibid.  



 282 

catégories d’intérêts se déclinent en différents buts légitimes qui permettent de restreindre 

l’exercice des droits protégés par les articles 8 à 9 de la Convention1002.  

 

571. Dans l’arrêt SAS contre France1003, c’est par le biais d’une interprétation 

extensive du but légitime de protection des droits et libertés d’autrui que la Cour admet la 

conventionalité de l’interdiction législative de la dissimulation du visage. Il faut rappeler que 

l’énumération des buts légitimes pouvant justifier une ingérence de l’État dans l’exercice 

d’une liberté a un caractère limitatif1004, les buts légitimes étant interprétés de façon stricte 

dans la jurisprudence de la Cour1005. Cela explique que la Cour soit « plutôt succincte 

lorsqu’elle vérifie l’existence d’un but légitime, au sens des seconds paragraphes des articles 

8 à 11 de la Convention »1006.  

572. Dans l’arrêt SAS contre France, elle consacre au contraire une part essentielle de 

son raisonnement à la question des buts poursuivis par l’ingérence1007. Comme l’arrêt le 

précise, « en l’espèce, la teneur des objectifs invoqués (…) commande un examen 

approfondi » (§114). La Cour constate en effet que les buts légitimes énumérés aux art. 8 et 9 

de la Conv. EDH ne renvoient explicitement ni au « respect du socle minimal des valeurs 

d’une société démocratique et ouverte », ni aux valeurs que le Gouvernement lui rattache, 

parmi lesquelles les « exigences minimales de la vie en société » (§116). La Cour considère 

que « dans certaines conditions, ce que le Gouvernement qualifie de ‘respect des exigences 

minimales de la vie en société’ – le ‘vivre ensemble’, dans l’exposé des motifs du projet de loi 

(…) – peut se rattacher au but légitime que constitue la ‘protection des droits et libertés 

d’autrui’ » (§121).  

                                                
1002 Concernant cette classification, v. également SUDRE Frédéric, Droit européen et international des droits de 
l’homme, 9e éd., Paris, PUF, 2008 : « Les restrictions aux droits garantis doivent être prises dans l’intérêt de la 
vie étatique (sécurité nationale, sûreté publique, bien-être économique ou général du pays), de la vie sociale 
(sécurité publique, ordre public, santé ou moralité publique) ou des droits d’autrui au sein de la société. Sous 
couvert d’une nomenclature sélective, les textes conventionnels utilisent les notions les plus extensibles du droit 
public, qui touchent, par leur somme, à la notion générale d’ordre public », p. 218.  
1003 CEDH, Gde ch., 1 juillet 2014, S.A.S c. France, n° 43835/11.  
1004 « D’une manière générale, la Cour européenne des droits de l’homme a énoncé le principe de l’interprétation 
étroite des restrictions aux droits, une restriction ne devant jamais porter atteinte à la ‘substance même’ d’un 
droit », SUDRE Frédéric, Droit européen et international des droits de l’homme, op. cit., p. 213. 
1005 La Cour rappelle dans sa décision que l’énumération des exceptions à l’art. 9§2 est exhaustive, et que la 
définition de ces exceptions est restrictive (§113).  
1006 CEDH, Gde ch., 1 juillet 2014, S.A.S c. France, n° 43835/11, §114.  
1007 Dans la jurisprudence européenne, la recherche des buts légitimes se fait pour confronter les droits et intérêts 
opposés et déterminer, par la suite, la nécessité de l’ingérence ; ce n’est pas le cas en l’espèce, v. 
DUCOULOMBIER Peggy, « Tenue correcte exigée. Observations sous l’arrêt CEDH, gr. ch., 1er juillet 2014, 
SAS c. France », RTDEur 2015, p. 95.  



 283 

573. C’est donc sous l’angle de la protection des intérêts privés que l’interdiction de la 

dissimulation du visage dans l’espace public est justifiée par la Cour européenne, une position 

qui rompt avec toutes les justifications liées à la notion d’ordre public immatériel avancées en 

France. Du reste, c’est également sous cet angle que la CEDH a admis la conventionnalité de 

la loi belge du 1er juin 2011, dont la formulation est semblable à celle de la loi française du 11 

octobre 2010, dans un arrêt Belcacemi et Oussar c. Belgique de 20171008 et de dispositions 

règlementaires édictées par trois communes belges en 2008 dans un arrêt Dakir c. Belgique de 

la même année1009. 

574. Bien que la notion de « vivre ensemble » comme but légitime d’une interdiction 

soit discutable1010, son rattachement au but légitime de protection des droits et libertés 

d’autrui plutôt qu’à l’ordre public immatériel peut se justifier.  

En effet et d’une part, ce rattachement atteste que le Gouvernement a pris acte de la 

protection des libertés individuelles, de l’autonomie personnelle1011, de la liberté de choix des 

individus, par la Cour, lorsque l’exercice des libertés ne porte pas d’atteinte aux buts légitimes 

énumérés de façon stricte dans la Convention. Il était en effet difficile de soutenir, devant la 

Cour, une interdiction générale et absolue d’un comportement individuel qui porterait atteinte 

à l’ordre public immatériel. Comme le souligne le Professeur Peggy Ducoulombier, « ce 

choix permet de donner l’impression que l’ingérence dans les droits de la requérante n'est 

ainsi pas justifiée par la poursuite d'un intérêt public, imposant aux personnes un devoir à 

l'égard de l'État, mais par la défense des droits d'autrui, reflétant les devoirs réciproques de 

chacun à l'égard de tous »1012. 

575. D’autre part, et de façon complémentaire, cette approche tient largement compte 

des relations interpersonnelles, ce qui n’est pas sans rappeler la référence récente, en France, à 

la notion de « fraternité ». Il convient à cet égard de se référer à L’appel de 100 personnalités 

                                                
1008 CEDH, 11 juillet 2017, Belcacemi et Oussar c. Belgique, n° 37798/13.  
1009 CEDH, 11 juillet 2017, Dakir c. Belgique, n° 4619/12.  
1010 HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, « Le niqab de retour à Strasbourg », D. 2017, p. 1926 ; 
MARGUENAUD Jean-Pierre, « Le ‘vivre ensemble’ et l’interdiction de la dissimulation du visage dans l’espace 
public ou le bricolage d’un nouveau concept européen aux fins de sauvegarde d’une incrimination malvenue », 
art. cit. ; MARGUENAUD Jean-Pierre, « La promotion européenne du ‘vivre ensemble’ comme instrument de 
lutte contre la dissimulation du visage dans l’espace public », RTD civ. 2017, p. 823 ; GERVIER Pauline, 
« L’interdiction de dissimulation du visage dans l’espace public », AJDA 2014, p. 1866 ; DUCOULOMBIER 
Peggy, « Tenue correcte exigée. Observations sous l’arrêt CEDH, gr. ch., 1er juillet 2014, SAS c. France », 
RTDEur 2015, p. 95. 
1011 Sur le droit à l’autonomie personnelle, v. SUDRE Frédéric, Droit européen et international des droits de 
l’homme, op. cit., p. 479 et s.  
1012 DUCOULOMBIER Peggy, « Tenue correcte exigée. Observations sous l’arrêt CEDH, gr. ch., 1er juillet 
2014, SAS c. France », art. cit., p. 95. 



 284 

pour une fraternité nationale et universelle, de mai 2018, dans lequel la notion de « vivre 

ensemble » est également mobilisée, et qui donne toute son importance aux relations 

interpersonnelles nécessaires à la vie en société. La « fraternité » est décrite comme « une 

invitation à se comporter vis-à-vis des autres citoyens comme dans une fratrie qui accepte 

inconditionnellement une relation de proximité et d’empathie entre des personnes qui ne se 

sont pas choisies. C’est un appel à prendre conscience que la Fraternité renvoie à 

l’interdépendance des membres de la famille humaine »1013. Les notions de solidarité et de 

responsabilité, de respect des individus les uns envers les autres, sont également convoquées.  

576. Cette approche consiste à rappeler le lien profond qui unit tous les êtres humains, 

parce qu’ils sont des êtres humains par-delà toutes leurs différences, et pourrait être 

rapprochée, dans une certaine mesure, de la « laïcité existentielle » développée par Monsieur 

Abdennour Bidar1014. Par ailleurs, il convient bien sûr de mentionner la décision récente du 

Conseil constitutionnel, de juillet 20181015, qui érige la fraternité en « principe à valeur 

constitutionnelle »1016 et dont découle « la liberté d’aider autrui, dans un but humanitaire, sans 

considération de la régularité de son séjour sur le territoire national » (§8).   

 

B. Le vivre ensemble comme argument exclusivement limité à la dissimulation du visage  

 

577. La notion de « vivre ensemble », parce qu’elle est abstraite, est difficile à saisir. 

Rattachée aux « exigences minimales de la vie en société » et au but légitime de protection 

des droits et libertés d’autrui, elle conduit, de façon novatrice, à restreindre l’exercice des 

libertés fondamentales. Il est donc nécessaire de s’interroger sur le contenu de ces exigences, 

« quels droits justifient une protection de nature à ce qu’une restriction dans l’exercice 

d’autres droits soit légitime » ? 1017.  

                                                
1013 Cet appel est accessible sur le site https://www.ouest-france.fr/reflexion/point-de-vue/tribune-100-
personnalites-lancent-un-appel-pour-une-fraternite-nationale-et-universelle-5760191  
1014 BIDAR Abdennour [et al.], « Que veut dire laïcité ? Enquête », Le Débat 2015/3, n° 185, p. 104.  
1015 CC, décision n° 2018/717/718 QPC du 6 juillet 2018, Délit d’aide à l’entrée, à la circulation ou au séjour 
irréguliers d’un étranger.  
1016 Ibid., §7, le Conseil constitutionnel se réfère à l’article 2 de la Constitution de 1958, qui dispose que  « La 
devise de la République est ‘Liberté, Égalité, Fraternité’ », ainsi qu’à l’article 72-3 et au Préambule de cette 
Constitution, qui se réfèrent à « l’idéal commun de liberté, d’égalité et de fraternité ».  
1017 GERVIER Pauline, « L’interdiction de dissimulation du visage dans l’espace public », art. cit., p. 1866 ; v. 
aussi HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, « Le niqab de retour à Strasbourg », art. cit., p. 1926.  



 285 

578. Les « exigences minimales de la vie en société »1018 ou le « socle minimal 

d’exigences réciproques et de garanties essentielles de la vie en société »1019 ont été 

envisagées, en France, essentiellement par le prisme de la protection de l’ordre public 

immatériel. La genèse de la loi du 11 octobre 2010, mais également les textes juridiques 

relatifs à cette interdiction, notamment la décision du Conseil constitutionnel1020 et les 

circulaires d’application de la loi1021, révèlent une confusion quant au contenu de ces 

exigences et de cet ordre public, tantôt mobilisés pour expliquer la place centrale du visage 

dans la société française et dans l’interaction sociale1022, tantôt mobilisés pour expliquer la 

protection des valeurs républicaines, de l’égalité des sexes et/ou de la dignité.  

 

579. La Cour européenne des droits de l’homme exclut clairement le recours à l’égalité 

des sexes, précisant que cette notion ne peut être convoquée « sauf à admettre que l’on puisse 

à ce titre prétendre protéger des individus contre l’exercice de leurs propres droits et libertés 

fondamentaux » (§119), et à la dignité de la personne, rappelant notamment la « variabilité 

des conceptions de la vertu et de la décence appliquées au dévoilement des corps » (§120). La 

Cour écarte ainsi toute possibilité d’imposer ces notions à la liberté individuelle.  

 

    580. Dans l’arrêt S.A.S contre France la CEDH délimite explicitement les exigences 

minimales de la vie en société au droit « d’évoluer dans un espace de sociabilité facilitant la 

vie ensemble » (§122), prenant en compte que « l’État défendeur considère que le visage joue 

un rôle important dans l’interaction sociale » (§122). Cette délimitation est également 

explicite dans les arrêts Belcacemi et Oussar c. Belgique et Dakir c. Belgique. Deux 

observations peuvent être faites à ce sujet.  

 

                                                
1018 CC, décision n° 2010-613 DC, du 7 octobre 2010, Loi interdisant la dissimulation du visage dans l'espace 
public. 
1019 FRANCE. CONSEIL D’ÉTAT, Étude relative aux possibilités juridiques d’interdiction du port du voile intégral, 
30 mars 2010, p. 26. 
1020 CC, décision n° 2010-613 DC, du 7 octobre 2010, Loi interdisant la dissimulation du visage dans l'espace 
public.  
1021 Circulaire NOR/PRMC1106214C du 2 mars 2011, Mise en œuvre de la loi n° 2010-1192 du 11 octobre 2010 
interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public ; Circulaire NOR/JUSD1107187C du 11 mars 2011, 
Présentation des dispositions relatives à la contravention de dissimulation du visage dans l’espace public.   
1022 FRANCE. CONSEIL D’ÉTAT, Étude relative aux possibilités juridiques d’interdiction du port du voile intégral, 
op. cit., p. 27.    



 286 

 581. D’une part, cette approche est discutable dans la mesure où elle consacre, bien 

qu’indirectement, le droit de chacun à voir le visage d’autrui dans l’espace public. A cet 

égard, l’opinion en partie concordante des juges Nuberger et Jäderblom, sous l’arrêt  

Belcacemi et Oussar c. Belgique indique : « on peut difficilement prétendre que tout individu 

ait un droit d’entrer en contact avec d’autres personnes dans l’espace public contre la volonté 

de celles-ci. Sinon, pareil droit devrait avoir une obligation pour corollaire, ce qui serait 

incompatible avec l’esprit de la Convention. Si la communication est essentielle pour la vie en 

société, le droit au respect de la vie privée comprend également le droit de ne pas 

communiquer et de ne pas entrer en contact avec autrui dans l’espace public – en somme, le 

droit d’être un ‘outsider’ »1023. Du reste, c’est bien dans le sens de la consécration d’un 

nouveau droit, celui de voir le visage d’autrui, que peut se comprendre la référence à l’article 

4 de la DDHC dans la décision du Conseil constitutionnel du 7 octobre 2010. En effet, cet 

article donne « valeur constitutionnelle à certaines libertés qui ne peuvent pas trouver de 

fondement dans les autres dispositions de la Déclaration de 1789 ou du Préambule de la 

Constitution 1946. Il en résulte que les libertés protégées par les présentes dispositions font 

penser à un inventaire à la Prévert, hétéroclite et toujours en expansion »1024.  

 

582. Néanmoins, d’autre part, deux éléments attestent du caractère exceptionnel de ces 

arrêts, et plus précisément de la conventionnalité d’une telle restriction de liberté.  

D’un côté, l’interprétation du vivre ensemble est explicitement circonscrite à la place 

du visage dans la société et dans l’interaction sociale. Son champ d’application est donc 

extrêmement restreint, parce que limité à un cas précis voire unique : c’est parce que se 

dissimuler le visage est appréhendé comme une clôture empêchant la possibilité de relations 

interpersonnelles que l’interdiction est admise. Du reste, cette argumentation rappelle 

singulièrement les développements du Professeur François Saint-Bonnet relatifs à une 

« citoyenneté renouvelée »1025. L’opinion concordante du juge Spano, à laquelle s’est rallié le 

juge Karakas, sous l’arrêt Belcacemi et Oussar c. Belgique, insiste fortement sur cette 

délimitation du vivre ensemble, indiquant notamment que l’arrêt de Grande Chambre S.A.S 

                                                
1023 v. Opinion en partie concordante des juges Nuberger et Jäderblom sous CEDH, 11 juillet 2017, Belcacemi et 
Oussar c. Belgique, n° 37798/13, §8 ; idem Opinion en partie concordante des juges Nuberger et Jäderblom sous 
CEDH, 11 juillet 2017, Dakir c. Belgique, n° 4619/12.   
1024 CODE CONSTITUTIONNEL ET DROITS FONDAMENTAUX, « Constitution de 1958 – DDHC – 
Commentaire article 4 », Dalloz.  
1025 SAINT-BONNET François, « La citoyenneté, fondement démocratique pour la loi anti-burqa », art. cit.  



 287 

contre France « a une portée et une étendue limitées et les États membres ne peuvent pas 

l’invoquer directement dans des contextes factuels différents » (§2), et qu’ « il est loin d’aller 

de soi qu’il puisse être juridiquement tenable d’interpréter le but légitime de la protection des 

droits et libertés d’autrui de manière à y inclure la notion du ‘vivre ensemble’ dans d’autres 

situations factuelles dans lesquelles l’État souhaite réglementer la conduite humaine et 

restreint ce faisant les droits garantis par la Convention » (§5)1026.  

 

D’un autre côté, la rédaction de ces arrêts atteste que la Cour n’approuve pas cette 

interdiction. Comme le souligne le Professeur Jean-Pierre Marguénaud, bien que la Cour ait 

admis la conventionnalité des restrictions de liberté française et belges, ces initiatives ont 

« subi une réprobation européenne d’une rare sévérité »1027. La Cour rappelle en effet la large 

marge d’appréciation des États membres de la Convention, évoque un « choix de société », et 

le vocabulaire mobilisé traduit la volonté de la Cour de ne pas s’approprier ce raisonnement : 

« elle peut comprendre le point de vue selon lequel (…) », « en vertu d’un consensus établi 

(…) », « la Cour peut donc admettre que la clôture (…) soit perçue par l’État comme (…) » 

(§122).  

 

Conclusion du Chapitre 1. 

 

 583. La jurisprudence administrative française est constante en matière de régulation 

de la visibilité religieuse. Celle-ci est limitée, en conformité avec le principe cardinal de 

neutralité religieuse de l’État, pour les agents du service public et pour les personnes 

travaillant dans des structures assurant un service public. Pour les personnes privées, en 

dehors de la loi du 15 mars 2004 qui exige une neutralité religieuse dans les écoles, collèges 

et lycées publics, la liberté religieuse est protégée. C’est par la conciliation des principes que 

le juge administratif s’inscrit dans une perspective libérale et résiste à l’extension du 

périmètre d’application de la laïcité.  

                                                
1026 Idem dans l’opinion en partie dissidente des juges Nuberger et Jäderblom sous CEDH, 11 juillet 2017, Dakir 
c. Belgique, n° 4619/12.   
1027 MARGUENAUD Jean-Pierre, « La promotion européenne du ‘vivre ensemble’ comme instrument de lutte 
contre la dissimulation du visage dans l’espace public », art. cit., p. 823.  



 288 

584. C’est également en ce sens que s’inscrivent les documents de droit souple produits 

aux niveaux national, européen et international, qui éclairent le régime juridique des rapports 

de l’État et des religions à l’aune de la protection des droits et libertés fondamentaux. Tenant 

compte des évolutions de la société, ces documents apportent des précisions sur la mise en 

œuvre des libertés et se situent dans une perspective indéniablement libérale.  

585. De la même façon que le juge administratif français, les cours européennes 

s’appuient sur des critères objectifs pour traiter les éventuelles restrictions de la visibilité 

religieuse des personnes privées. Si l’intégration du concept de « vivre ensemble » dans le but 

légitime de protection des droits et libertés d’autrui prévu à l’article 9§2 de la Convention 

européenne des droits de l’homme est discutable, puisqu’il déroge aux critères objectifs requis 

pour la conventionnalité d’une restriction de liberté, les développements proposés par la Cour 

européenne permettent de circonscrire cette notion à la seule interdiction de la dissimulation 

du visage dans l’espace public. Par ailleurs, la position de la Cour de justice de l’Union 

européenne à l’égard de la visibilité religieuse dans l’entreprise privée était attendue. 

L’encadrement de la liberté religieuse dans l’entreprise par le biais de la neutralité1028 est 

critiqué1029, et dépendra certainement de l’utilisation qui en sera faite par les entreprises. 

Néanmoins, les précisions apportées par la Cour de justice permettent de conditionner les 

restrictions de liberté à des critères objectifs, et ouvrent la voie à des solutions pragmatiques 

et adaptées à la diversité des situations.  

 

 

 

 

 

 

                                                
1028 En effet, il ne s’agit en aucun cas d’appliquer le principe de laïcité dans l’entreprise. Pour une réflexion sur la 
notion de « laïcité » dans l’entreprise, v. MORENA De La Frédérique, « Du principe de laïcité républicaine à 
l’application des valeurs de la laïcité dans l’entreprise », Rev. dr. soc. 2015, p. 699.  
1029 « Cette faveur aux politiques de neutralité ne pouvait qu’aboutir à un recul de la protection des salariés 
contre les discriminations, en particulier en matière religieuse » ; « parce qu’elles désavantagent en elles-mêmes 
certaines religions, dont les pratiques imposent le port de vêtements visibles, les clauses de neutralité 
vestimentaires devraient être considérées comme constitutives de discriminations directes fondées sur la 
religion », MOULY Jean, « La CJUE et le voile dans l’entreprise privée : le recul de la protection contre les 
discriminations », art. cit., p. 947.  



 289 

CHAPITRE 2. L’ADOPTION D’UNE DEMARCHE PRAGMATIQUE 
 

 

586. Les notions de valeurs de la République, de laïcité et de citoyenneté, mobilisées 

dans les documents relatifs à la prise en compte du religieux par l’État publiés depuis 2010, 

notamment dans les Chartes et les rapports publics, sont également mobilisées dans les 

documents de droit souple publiés depuis 2010. Ces deux corpus, s’ils poursuivent les mêmes 

objectifs, le respect du droit et la vie en société, se distinguent néanmoins par la démarche 

préconisée pour parvenir à la paix sociale. En effet, alors que le premier corpus exige des 

individus d’adhérer aux valeurs de la République, parmi lesquelles se trouve la laïcité, le 

second adopte une démarche plus pragmatique et adaptée aux évolutions de la société.  

587. Les évolutions de la société ont conduit à l’émergence de divers phénomènes 

sociaux comme le repli identitaire, le communautarisme, l’exclusion sociale, la ghettoïsation 

de certains quartiers, … Ces faits sont constatés dans tous les rapports publiés depuis 2010, 

qu’ils soient produits par l’État, l’Observatoire de la laïcité1030, la CNCDH, … Ces 

phénomènes ont parfois en commun la pratique d’une religion. Néanmoins, comme le 

rappelle à plusieurs reprises l’Observatoire de la laïcité, il ne faut pas « faire porter à la laïcité 

la responsabilité de répondre à tous les maux de la société »1031. En effet, l’appel récurrent à la 

notion de laïcité ou susciter l’adhésion aux valeurs de la République et à la laïcité ne 

permettent pas toujours de lutter contre des phénomènes sociaux multifactoriels.  

588. Certains de ces phénomènes ne résultent pas uniquement d’une appartenance ou 

d’une pratique de la religion, ils peuvent résulter du contexte social dans lequel un individu 

évolue. Il convient donc de prendre en compte certaines causes sociales dans le traitement des 

tensions religieuses (Section 1). En outre, les documents de droit souple ainsi que les 

recherches menées par certains auteurs préconisent une conciliation des principes de laïcité, 

de liberté et d’égalité. Si cette conciliation est rendue possible par le travail d’interprétation 

des juridictions, cela ne signifie pas que le seul recours au droit dur soit suffisant pour apaiser 

les tensions. Dès lors, d’autres voies peuvent être envisagées (Section 2).  

 
                                                
1030 L’Observatoire mentionne notamment « la ghettoïsation de certains quartiers », « le repli communautaire 
dans différents territoires », « la perte de repères et de confiance dans l’avenir », FRANCE. OBSERVATOIRE 
DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, Synthèse, 2016-2017, p. 3.  
1031 Ibid., p. 3.  



 290 

 

 

SECTION 1. LA PRISE EN COMPTE DES CAUSES SOCIALES DANS LE 

TRAITEMENT DES TENSIONS RELIGIEUSES 

 

 

 

589. Les conditions économiques et sociales dans lesquelles évoluent les individus 

peuvent constituer, lorsqu’elles ne lui sont pas favorables, des freins à son intégration dans la 

vie en société. Par cette affirmation, il ne s’agit en aucun cas de nier la responsabilité 

individuelle de chacun quant à ses choix, ses paroles, ses actes ou ses comportements. Il ne 

s’agit pas non plus d’affirmer l’existence d’un déterminisme social infranchissable dont le 

seul responsable serait l’État. Il s’agit plutôt de prendre acte d’une situation de fait, dans 

laquelle les troubles à la paix sociale ne sont pas toujours causés par la pratique d’une religion 

ou par des codes sociaux provenant de cultures étrangères. Les tensions ou les crispations qui 

se manifestent dans la vie en société, et qui sont, somme toute, peu étonnantes compte tenu de 

la diversité des individus qui la composent, résultent de nombreux facteurs.  

590. Dès lors, susciter l’adhésion aux valeurs de la République et à la laïcité peut être 

une solution, mais elle n’est certainement pas la seule. L’identification des causes sociales 

semble être nécessaire, sinon primordiale, car elle permet de mettre en lumière, de façon 

pragmatique, des liens de causalité entre les conditions économiques et sociales et certains 

phénomènes d’exclusion sociale voire de repli identitaire (§1). Le recours à la loi, lorsqu’il 

n’est pas précédé d’une prise en compte de certaines causes sociales, ne peut être adapté, et il 

est parfois contreproductif (§2).  

 

 

 

 

 

 



 291 

§1. L’identification des causes sociales 

 

591.  La psychologie, la sociologie, la religion, la culture, l’éducation, l’entourage, 

sont quelques-uns des innombrables facteurs qui participent de la sociabilisation de l’individu 

dès son plus jeune âge, ainsi que de son évolution personnelle et au sein de la société dans 

laquelle il vit. Prétendre à l’exhaustivité dans le traitement de problématiques relatives à l’être 

humain serait illusoire. Néanmoins, les juristes et les autorités politiques doivent 

nécessairement tenir compte de l’évolution de la société pour proposer et édicter des règles de 

droit adaptées et effectives. Deux causes peuvent expliquer, du moins en partie, certains 

phénomènes d’exclusion sociale – qu’ils soient, du reste, liés ou non à la pratique d’une 

religion. Dans la droite ligne des documents de droit souple publiés aux niveaux national et 

européen, il convient de s’interroger d’une part sur le défaut d’intégration économique et 

sociale des individus (A), d’autre part, sur l’absence de mixité sociale (B).      

 

A. Le défaut d’intégration économique et sociale  

 

592. L’analyse de la situation économique et sociale d’un pays est une analyse 

complexe, car elle doit s’appuyer sur de nombreux éléments, être quantifiée, et aboutir à des 

résultats voire à des préconisations. Néanmoins, différents textes de droit souple publiés 

depuis 2010 mettent en exergue certains constats. D’une part, le défaut d’intégration 

économique et sociale de certains individus est inextricablement lié aux inégalités. D’autre 

part, un lien de causalité existe entre ces inégalités, ce défaut d’intégration, et certains 

phénomènes qui troublent la paix sociale.  

593. Comme le souligne la CNCDH dans un avis de 2015, les valeurs du triptyque 

républicain Liberté, Égalité, Fraternité, ont vocation « à protéger et à émanciper, mais force 

est de reconnaître que les modèles français d’éducation, d’insertion sociale, d’intégration, ou 

de politique de la ville, qui ont prévalu jusqu’à présent, peinent à conférer à ces valeurs 

fondamentales une réalisation concrète pour l’ensemble de ceux qui vivent en France »1032. 

Elle relève à cet égard la « dégradation des conditions de vie économiques et sociales des 

                                                
1032 CNCDH, Avis « Liberté, égalité, fraternité : comment rendre effectives les valeurs de la République », 2 
juillet 2015, p. 3.  



 292 

personnes des classes populaires »1033 et les « constats particulièrement préoccupants en 

matière de pauvreté, de chômage, d’éducation, ou de renoncement aux soins »1034. 

L’Observatoire de la laïcité indique quant à lui que la laïcité a besoin d’une « lutte constante 

contre toutes les inégalités et discriminations, qu’elles soient de genre, urbaines, sociales, 

scolaires ou ethniques »1035. 

594. L’accès à l’éducation et au développement professionnel est jonché d’inégalités. 

À cet égard, une résolution de l’Assemblée parlementaire du Conseil de l’Europe 

recommande aux États d’introduire des mesures de lutte contre les discriminations, dans 

l’accès aux soins, à l’éducation et à l’emploi1036, mais également d’ « investir dans 

l’éducation, encourager les réseaux et la participation à la vie civile et publique » et d’aider 

les femmes musulmanes à se développer professionnellement1037. La protection de l’égalité 

des sexes, par sa proclamation et sa diffusion en vue d’en susciter l’adhésion ne peut en aucun 

cas suffire à lutter concrètement contre les atteintes à la liberté de choix des femmes, quelle 

que soit leur religion par ailleurs. Déjà en 2010, l’Assemblée parlementaire du Conseil de 

l’Europe invitait les États à garantir la liberté d’expression des femmes en créant « les 

conditions sociales et économiques [leur] permettant d’opérer des choix éclairés par la 

promotion de politiques effectives d’égalité des chances entre les femmes et les hommes, qui 

incluent notamment l’accès à l’éducation, la formation, l’emploi et le logement »1038 et, en 

2012, à favoriser les structures de soutien pour aider les filles à tous les niveaux 

d’éducation1039.  

595. Les inégalités en matière de lieu de résidence sont également un facteur de 

problèmes sociaux. Comme l’indique l’Organisation de coopération et de développement 

économiques (OCDE), « certains quartiers sont caractérisés par un taux de pauvreté très élevé, 

dépassant largement 40%, un chômage très répandu et beaucoup d’élèves avec des problèmes 

                                                
1033 Ibid., p. 5.  
1034 Ibid., p. 4.  
1035 OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, Synthèse, 2017-2018, p. 6 ; idem OBSERVATOIRE 
DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, Synthèse, 2014-2015 p. 2.  
1036 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 1887, Discriminations multiples 
à l’égard des femmes musulmanes en Europe : pour l’égalité des chances, 2012, §4.  
1037 Ibid., §5.  
1038 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 1743, Islam, islamisme et 
islamophobie en Europe, 2010, § 3.15 ; v. également - Résolution 1887, Discriminations multiples à l’égard des 
femmes musulmanes en Europe : pour l’égalité des chances, op. cit., §7.2.2.  
1039 Ibid., §7.2.5 et §7.2.6 (accès à l’emploi).  



 293 

scolaires. Les infrastructures de logement sont souvent de qualité médiocre dans ces 

quartiers »1040.  

596. Les inégalités en matière scolaire sont importantes, et peu de jeunes vivant dans 

des quartiers défavorisés intègrent ou réussissent des études universitaires. Dans les zones 

sensibles, les élèves des écoles sont « beaucoup plus susceptibles d’être orientés vers les 

filières professionnelles, moins valorisées en France que les filières générales et 

technologiques »1041. En ce sens, le premier rapport de l’Observatoire des inégalités, du 11 

octobre 2018, souligne « l’élitisme social français [qui] laisse trop de concitoyens sur le bord 

de la route »1042 et relève notamment trois grandes tendances : la hausse de la pauvreté depuis 

les années 2000, les différents visages de la pauvreté (« des mères seules aux immigrés, en 

passant par des jeunes sans qualification ou des personnes âgées »1043), et la progression des 

inégalités de revenus et d’éducation qui figent les situations. Les conditions économiques et 

sociales constituent un frein indéniable à la réussite des individus des milieux sociaux les 

moins favorisés. Ces inégalités n’ont pas uniquement pour effet d’empêcher l’ascension 

sociale de l’individu qui les subis1044, elles ont d’autres conséquences.  

597. L’Observatoire de la laïcité, la CNCDH et l’Assemblée parlementaire du Conseil 

de l’Europe, mais également l’Observatoire des inégalités, relèvent les liens de causalité 

existant entre le défaut d’intégration sociale et économique et certains phénomènes 

d’exclusion sociale voire de repli identitaire, et préconisent diverses mesures. L’Observatoire 

des inégalités prend acte de multiples besoins sociaux (santé, logement, école), et souligne 

que « sauf à mettre en place très vite des politiques qui agissent en profondeur, on voit mal ce 

qui pourrait empêcher la progression des tensions sociales dans notre pays »1045. 

598. L’Observatoire de la laïcité indique, en 2018, que certains phénomènes sociaux ne 

sont pas toujours liés à la pratique de la religion, et qu’ils peuvent être liés « à la situation 

                                                
1040 ORGANISATION DE COOPERATION ET DE DEVELOPPEMENT ECONOMIQUES, « Améliorer les 
perspectives économiques et le bien-être des habitants  des quartiers défavorisés », Etudes économiques de 
l’OCDE : France 2017, p. 73.  
1041 Ibid., p. 74.  
1042 OBSERVATOIRE DES INEGALITES, Rapport sur la pauvreté en France, 1ère éd., 2018, p. 5. ; v. aussi 
LARAT Fabrice. « Le dernier maillon dans la chaîne des inégalités ? Les particularités du profil des élèves de 
l’ÉNA », Revue française d'administration publique, vol. 153, n° 1, 2015, p. 103. 
1043 OBSERVATOIRE DES INEGALITES, Rapport sur la pauvreté en France, op. cit., p.6.  
1044 v. FORSÉ Michel, PARODI Maxime, « Comment les Français perçoivent-ils l’égalité des chances ? », 
Revue de l'OFCE, vol. 146, n° 2, 2016, p. 67.  
1045 OBSERVATOIRE DES INEGALITES, Rapport sur la pauvreté en France, op. cit., p. 6.  



 294 

économique et sociale, au contexte urbain ou aux problèmes de l’intégration »1046. Dès lors, 

un rôle actif de l’État peut contribuer à améliorer les conditions sociales de certains individus, 

à mettre en place des politiques publiques ambitieuses et vigoureuses1047. La CNCDH éclaire 

également le lien existant entre les « processus de relégation, de paupérisation, de ségrégation, 

de discrimination ou encore de disqualification symbolique »1048 auxquels sont soumis les 

quartiers populaires et les « replis identitaires de tous ordres parmi ceux qui se sentent 

relégués »1049. 

 

599. Les conditions économiques et sociales peuvent conduire certains jeunes à 

développer « un rapport à l’avenir teinté de scepticisme, de crainte, voire de désespoir », ce 

qui contribue à « la mise en place de processus de marginalisation et de rupture avec la société 

dans son ensemble »1050. Il faut également souligner que la CNCDH, dans un avis de 2015, 

constate un « déficit de citoyenneté »1051 subi par certaines populations immigrées et leurs 

descendants nés en France. Ce déficit de citoyenneté n’est pas appréhendé comme une 

conséquence de la pratique d’une religion, mais comme un « revers du défaut d’intégration 

sociale et professionnelle. (…). C’est la politique française d’intégration qui doit être 

interrogée. Aussi, plutôt que se focaliser sur des questions de visibilité ou de manifestations 

de l'appartenance religieuse - et d'y opposer une laïcité exclusivement formelle - il vaudrait 

mieux chercher à lutter contre la tentation du repli sur soi en s'attaquant au chômage des 

jeunes, à la sous-représentation des minorités, visibles et invisibles, et à la ségrégation 

urbaine »1052. C’est également sous cet angle que s’inscrivent de nombreuses auditions 

menées par l’Observatoire de la laïcité1053, ou une recommandation de l’Assemblée 

parlementaire du Conseil de l’Europe qui préconise notamment d’ « intensifier les efforts et 

                                                
1046 OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rappel du cadre légal général à propos de la laïcité et du fait 
religieux, juillet 2018, p. 1.  
1047 OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, Synthèse, 2016-2017, p. 3 ; idem Rapport annuel, 
Synthèse, 2017-2018, p. 4 ; idem Rapport annuel, Synthèse, 2014-2015, p. 3.  
1048 CNCDH, Avis « Liberté, égalité, fraternité : comment rendre effectives les valeurs de la République », 2 
juillet 2015, p. 5 ; v. détails p. 4-7 elle relève notamment l’écart en matière de pauvreté entre les zones urbaines 
sensibles et le reste du territoire qui a tendance à se creuser (en 2012, la part des personnes vivant sous le seuil de 
pauvreté était trois fois plus élevée qu’ailleurs, v. chiffres p. 4).  
1049 Ibid., p. 5.  
1050 Ibid..  
1051 Ibid., p. 6.  
1052 Ibid. 
1053 Publiées dans OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, Synthèse, 2016-2017, p. 4.  



 295 

d’allouer des ressources financières suffisantes pour mettre en œuvre des politiques 

d’intégration au niveau local »1054.  

 

 

B. L’absence de mixité sociale  

 

600. Une corrélation de fait existe, en France, entre les conditions économiques et sociales 

de l’individu et l’absence de mixité sociale. Néanmoins, cette corrélation ne signifie pas qu’il 

existe un lien de causalité entre ces deux éléments. En effet, l’absence de mixité sociale 

touche aussi bien les milieux sociaux favorisés, souvent bien intégrés à la vie économique et 

sociale, que les milieux sociaux en situation de difficulté économique. Or, l’absence de mixité 

sociale est préjudiciable pour tous les individus qui vivent ensemble, ou qui ont vocation à 

vivre ensemble, sur un même territoire. L’échange et la confrontation à des conduites 

sociales, à des habitudes, et à des idées qui diffèrent de celles du milieu social dans lequel 

évolue l’individu dès son plus jeune âge, sont indispensables à la compréhension de l’autre.  

 

601. Plusieurs facteurs peuvent expliquer l’absence de mixité sociale, notamment pour les 

personnes vivant dans des quartiers défavorisés.  

D’une part, il faut souligner les difficultés rencontrées en termes de mobilité, qui résultent 

principalement du manque de transports et de connexions entre les quartiers et les centres-

villes. L’OCDE relève en ce sens que de nombreux quartiers sont « isolés de leur 

environnement urbain par divers obstacles physiques, comme des routes grande circulation ou 

des lignes ferroviaires ; ils sont mal connectés aux infrastructures de transport, et ils manquent 

de services et d’agréments »1055.  

D’autre part, de façon sous-jacente, l’absence de mixité sociale peut résulter de « la 

mauvaise réputation » du quartier dans lequel vit l’individu, parfois confronté à « la 

criminalité et [au] bruit », et à la dégradation de l’environnement1056. En effet, outre 

l’inconfort personnel de l’individu, ces éléments peuvent conduire à une forme de honte de 

                                                
1054 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 1887, Discriminations multiples 
à l’égard des femmes musulmanes en Europe : pour l’égalité des chances, 2012, §7.2.3.  
1055 ORGANISATION DE COOPERATION ET DE DEVELOPPEMENT ECONOMIQUES, « Améliorer les 
perspectives économiques et le bien-être des habitants  des quartiers défavorisés », op. cit., p. 73.  
1056 Ibid., p. 74. 



 296 

l’individu à l’égard de son lieu de vie, et constituer une barrière psychologique empêchant la 

possibilité d’établir des relations avec les individus qui n’y vivent pas1057. L’absence de 

mixité sociale résulte donc de nombreux facteurs, sociologiques, urbains, psychologiques, et 

emporte des conséquences sur la vie en société. Dans son dernier rapport annuel, 

l’Observatoire de la laïcité relève notamment que « les replis communautaristes se renforcent 

dans des zones d’habitation ne connaissant aucun mélange (en termes de conditions sociales, 

d’origines géographiques et de convictions religieuses) » et que la laïcité a besoin de « mixité 

sociale »1058.  

 

602. L’absence de mixité sociale, mixité fortement encouragée par l’Observatoire de 

la laïcité1059 et la CNCDH1060, n’emporte pas uniquement des conséquences sur l’accès à 

l’éducation ou à l’emploi d’un individu, elle enferme celui-ci dans une catégorie sociale qui 

ne lui permet pas d’être confronté à d’autres pratiques, à d’autres codes sociaux. Pour 

reprendre les termes de l’Observatoire des inégalités, « Être pauvre, c’est être exclu d’une 

norme sociale à un moment donné, sur un territoire donné »1061.  

603. Dès lors, par l’amélioration des conditions économiques et sociales de nombreux 

jeunes issus de l’immigration ou socialisés en France, et par la prise en compte des difficultés 

quotidiennes qu’ils rencontrent, en matière de logement, d’emploi, de formation, de mixité 

sociale, l’objectif est de contribuer à une appréhension pragmatique de la religion en France, 

et à éviter que celle-ci ne devienne « un refuge, parfois le seul refuge, si l’on se sent rejeté par 

la société »1062. Le sentiment d’appartenance à la communauté politique et la participation au 

corps social ne sont pas toujours altérés par la pratique d’une religion, ils peuvent être altérés 

par la précarité, l’exclusion sociale, la faible mobilité.  

 

                                                
1057 Il n’a pas les « codes », «  En tout cas, les inégalités relevées ne prennent pas la forme d’un quelconque 
déterminisme qui s’appliquerait à telle ou telle catégorie de candidats potentiels, mais se manifestent plutôt sous 
la forme d’une série d’aiguillages ou de parcours obstacles plus difficiles à surmonter pour certaines catégories 
de personnes que pour d’autres », LARAT Fabrice. « Le dernier maillon dans la chaîne des inégalités ? Les 
particularités du profil des élèves de l’ÉNA », art. cit., p. 103. 
1058 OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, Synthèse, 2017-2018, p. 6 ; idem OBSERVATOIRE 
DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, Synthèse, 2014-2015 p. 2.  
1059 OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, Synthèse, 2014-2015, constate que « la crise 
économique et sociale, la trop faible mixité sociale dans certains quartiers et établissements scolaires et le 
contexte international renforcent les replis identitaires et les communautarismes », p. 3.  
1060 v. CNCDH, Avis sur la laïcité, 26 septembre 2013, qui préconise une mixité sociale et scolaire.  
1061 OBSERVATOIRE DES INEGALITES, Rapport sur la pauvreté en France, op. cit., p. 4.  
1062 WEIL Patrick, Le sens de la République, Paris, Gallimard, 2016, p. 131.  



 297 

 

§2. L’effet contreproductif du recours à la loi 

 

 

604. À plusieurs reprises, suite à l’adoption de lois ou au dépôt de propositions de loi 

visant à restreindre la liberté religieuse des personnes privées, les acteurs institutionnels 

participant de l’interprétation de la laïcité juridique ont soulevé un certain nombre de risques, 

d’effets négatifs voire contreproductifs du recours à la loi (A). De plus, si les lois ou 

propositions de loi visant à restreindre la liberté individuelle de religion peuvent avoir des 

effets contreproductifs, leur médiatisation et, surtout, la déformation du principe de laïcité 

qu’elles impliquent, y contribuent également (B).  

 

A. L’effet contreproductif du recours à des lois d’interdiction  

 

 

605. À l’égard des lois françaises du 15 mars 2004 et du 11 octobre 2010, qui limitent 

respectivement la liberté religieuse des élèves du service public de l’enseignement et des 

personnes privées dans l’espace public, le Comité des droits de l’homme des Nations unies 

souligne leurs effets « sur le sentiment d’exclusion et de marginalisation de certains groupes 

[qui] pourraient aller à l’encontre des buts recherchés »1063. Quelques années plus tard, à 

l’égard des décrets anti-burkini, le Haut Commissariat aux droits de l’homme des Nations 

unies explique que ceux-ci tendent « à alimenter l’intolérance religieuse et la stigmatisation 

des personnes de confession musulmane en France, en particulier les femmes »1064.  

 

606. L’Assemblée parlementaire du Conseil de l’Europe, si elle ne vise pas explicitement 

les législations françaises, s’inscrit dans la même perspective lorsqu’elle souligne que les 

choix politiques formulés au titre de la neutralité de l’État « peuvent engendrer chez les 

                                                
1063 CDH, Observations finales, 17 août 2015, CCPR/C/FRA/CO/5.  
1064 « Le Haut Commissariat aux droits de l’homme des Nations unies salue la décision du Conseil d’État sur le 
burkini », op. cit.  



 298 

membres des communautés concernées le sentiment qu’ils ne sont pas considérés comme 

étant membres à part entière de la communauté nationale »1065.  

 

607. C’est également en ce sens que s’inscrivent l’Observatoire de la laïcité et la CNCDH. 

Le premier constate, à partir des auditions menées chaque année, qu’il existe une crainte liée à 

l’extension de la neutralité religieuse et au « recours contreproductif à d’éventuelles nouvelles 

lois »1066, et évoque les « dégâts sociaux » du rejet des parents qui souhaitent s’investir dans 

l’école « au prétexte qu’ils porteraient un signe religieux »1067. La seconde déclare, à l’égard 

de la proposition de loi visant à « étendre l’obligation de neutralité à certaines personnes ou 

structures privées accueillant des mineurs et à assurer le respect du principe de laïcité », 

qu’elle « divise au lieu de rassembler. Un tel texte pousserait à créer des structures à caractère 

propre et à renforcer le communautarisme »1068. La même position est adoptée à l’égard du 

projet de loi de modernisation du droit du travail, qui était considéré par la CNCDH comme 

ouvrant la voie « au développement d’entreprises communautaires »1069, ou encore à l’égard 

des décrets anti-burkini : « cette polarisation autour d’un vêtement de plage témoigne surtout 

d’un glissement du débat politique vers des questions identitaires. Ce glissement n’est pas 

exempt de conjectures électoralistes, il est susceptible de faire le lit de tous les 

extrémismes »1070. 

 

608. Ces constats et ces recommandations sont d’autant plus importants que l’arsenal 

juridique français est suffisant pour l’appréhension du religieux. L’application du droit positif 

par le juge permet d’apprécier les situations concrètes, et de proposer des solutions 

pragmatiques. Comme le souligne le Professeur Alain Boyer, le droit français dispose des 

outils pour sortir « du combat idéologique » et « privilégier une approche pragmatique. Cette 

                                                
1065 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 2076, Liberté de religion et 
vivre ensemble dans une société démocratique, 2015, §7.  
1066 OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, Synthèse, 2015-2016, p. 3 ; idem - Rapport annuel, 
Synthèse, 2014-2015, p. 2 (auditions des responsables des principales religions en France).  
1067 OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, Synthèse, 2014-2015, p. 3 (audition des responsables 
de mouvements d’éducation populaire). 
1068 CNCDH, Déclaration pour le retrait de la proposition de loi sur la laïcité, 19 mars 2015.  
1069 CNCDH et OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, « Projet de loi de modernisation du droit du travail. Une 
disposition remet en cause le principe de laïcité », Communiqué de presse, 19 juillet 2016.  
1070 CNCDH, Communiqué de presse : « L’État de droit et le burkini », 26 août 2016. La CNCDH adopte la 
même position concernant la prise en compte de la radicalisation, relevant notamment « les dispositifs qui 
impliquent des restrictions disproportionnées des libertés et des effets stigmatisants pour une partie de la 
population, ayant un impact dévastateur à terme sur la cohésion sociale », Avis sur la prévention de la 
radicalisation, 18 mai 2017. 



 299 

attitude devrait prévaloir, alors que de nombreux cultes (…) se sont implantés sur le territoire 

métropolitain, l’islam, le bouddhisme ou l’hindouisme, qui amènent à interroger la loi et à 

remettre à plat certaines ambiguïtés, voire à proposer des améliorations »1071.  

 

609. La mise en oeuvre prétorienne des rapports de l’État et des religions permet en effet 

un traitement circonstancié, et adaptable à la diversité des situations. C’est en ce sens que 

s’inscrit la CNCDH lorsqu’elle adopte, en 2013, un Avis sur la laïcité, rappelant notamment 

que « le rôle du juge a été fondamental » et que le développement d’une abondante 

jurisprudence nationale et européenne « montre combien l’application du principe de laïcité 

touche tous les domaines de la vie sociale, et combien les réponses doivent s’adapter à des 

réalités diverses »1072. Dans ce cadre, le recours à de nouvelles lois d’interdiction ne peut être 

recommandé1073. La loi « ne saurait se substituer à la jurisprudence, dès lors qu’il lui est 

impossible de résoudre chaque difficulté particulière posée par l’application du principe de 

laïcité ; elle risque même de susciter de nouvelles difficultés et de rompre l’équilibre atteint 

aujourd’hui. À la voie législative, il faut préférer la voie conventionnelle, plus à même de 

répondre spécifiquement à chaque situation particulière »1074.  

 

 

B. L’effet contreproductif de la médiatisation d’une laïcité prescriptive  
 
 
 

610. Là où le droit est libéral et égalitaire, les discours publics relatifs à la visibilité 

religieuse sont parfois confus, et le contenu juridique relaté par les médias est parfois 

déformé, ce qui n’est pas sans conséquences. Comme le suggère Madame Agnès de Féo à 

l’égard de l’interdiction du port du voile intégral, « le battage autour de la loi a permis à 

certaines de découvrir un moyen de revendiquer une islamité valorisante à travers les codes 

                                                
1071 BOYER Alain, 1905 : la séparation Églises-État : de la guerre au dialogue, Paris, Cana, 2004, p. 92.  
1072 CNCDH, Avis sur la laïcité, 26 septembre 2013, p. 2.  
1073 Il est « illusoire de penser que la loi pourra permettre de répondre aux questions particulières qui peuvent se 
poser », ibid., p. 3.  
1074 Ibid., p. 9 ; idem dans CNCDH, Déclaration pour le retrait de la proposition de loi sur la laïcité, p. 2, 
qualifiée par ailleurs d’ « inutile », p. 1 ; v. également CNCDH, Avis sur la prévention de la radicalisation, 18 
mai 2017, qui ne concerne pas la liberté religieuse, mais les recommandations sont identiques : la CNCDH 
évoque « face à une problématique nouvelle, le besoin de construire par une politique des petits pas des réponses 
adaptées qu’il convient d’expérimenter ».  



 300 

salafistes (…). C’est un renversement du stigmate. On les a nourries d’exclusion, on a projeté 

sur elles nos propres fantasmes, on a créé le monstre qu’on voulait éviter »1075.  

611. L’Observatoire de la laïcité et la CNCDH formulent également, à plusieurs reprises, 

des craintes concernant le recours parfois inadapté à la notion de laïcité. La CNCDH relève 

ainsi « un discours public invoquant régulièrement une laïcité qui ne correspond ni à son 

histoire, ni à l’état du droit, en fait un instrument de coercition et de rejet de la différence. 

Pour des jeunes qui sont en mal de reconnaissance sociale et qui souffrent de la 

stigmatisation, l’affirmation de la religion devient le moyen de renverser le stigmate »1076. 

Dans le même sens, l’Observatoire de la laïcité constate que le traitement médiatique des 

sujets touchant à la laïcité ou aux religions « continue de manquer trop souvent de recul, ce 

qui renforce les confusions et les crispations »1077, la laïcité étant « trop souvent utilisé comme 

un concept ‘fourre-tout’»1078.  

612. Ainsi, la volonté de recourir à des lois d’interdiction du port de signes religieux et la 

médiatisation de ce sujet peuvent conduire à provoquer, par effet retour, un sentiment de rejet 

de la part des personnes concernées, voire de surenchère. Dans une perspective positive, 

l’Assemblée parlementaire du Conseil de l’Europe demande aux États « d’encourager les 

médias à ne pas présenter les femmes musulmanes uniquement sous des aspects liés à leurs 

convictions religieuses et en tant que victimes de la violence, mais à faire mieux connaître les 

exemples d’intégration et d’engagement, et leurs appels à l’égalité »1079.  

S’il est « sage de ne pas demander à la loi ce qu’elle ne peut produire » 1080, il convient de 

trouver d’autres voies pour prendre en compte les évolutions de la société et les tensions 

pouvant résulter de la diversité de celle-ci1081. 

 

 

 

                                                
1075 Explications d’Agnès de Féo, citées dans Le Monde, 11 octobre 2015, Loi sur le voile intégral : « On a créé 
le monstre qu’on voulait éviter », Julia Pascual.  
1076 CNCDH, p.  6. 
1077 OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, Synthèse, 2015-2016, p. 3 ; idem - Rapport annuel, 
Synthèse, 2014-2015, p. 3.  
1078 Ibid., p. 1.  
1079 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 1887, Discriminations multiples 
à l’égard des femmes musulmanes en Europe : pour l’égalité des chances, 2012, §7.1.7.  
1080 CNCDH, Avis sur la laïcité, 26 septembre 2013, p. 2. 
1081 OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, Synthèse, 2017-2018, qui, comme dans les rapports 
précédents, souligne la nécessité d’ « analyser les faits avec rigueur », p. 4. 



 301 

 

 

SECTION 2. LES VOIES DE LA CONCILIATION 

 

 

 

613. Si la visibilité religieuse des personnes privées, et la pratique de la religion en 

général, conduisent parfois à des tensions voire à des crispations au sein de la société 

française, le cantonnement de l’extériorisation des convictions religieuses à la sphère 

strictement privée ne peut être envisagé comme un remède, ni comme un vecteur de paix 

sociale. En effet, d’une part, une telle restriction de la liberté religieuse entrerait en opposition 

avec les textes français, européens et internationaux, et l’élargissement des critères juridiques 

permettant de parvenir à de telles interdictions constituerait une rupture par rapport à 

l’axiologie libérale dont s’inspirent les ordres juridiques des sociétés modernes. D’autre part, 

l’arsenal juridique français comporte d’ores et déjà les dispositions nécessaires au traitement 

juridique du religieux, ainsi que les dispositions garantissant les exigences minimales de la vie 

en société1082.  

614. L’explication de ces corpus aux citoyens pourrait indéniablement contribuer à 

apaiser les tensions, mais également à les prévenir (§1). Néanmoins, le droit est nécessaire 

mais pas toujours suffisant pour régler tous les problèmes pouvant être constatés dans la vie 

en société. La société française, qui est une société ouverte et libérale, se caractérise par une 

diversité culturelle, religieuse, et humaine. Cette diversité peut conduire à des relations 

interindividuelles conflictuelles, souvent liées à une méconnaissance de l’autre et des valeurs 

communes nécessaires à la paix sociale. Dès lors, les individus doivent participer à la 

conciliation des intérêts, des principes et des valeurs, et contribuer à la construction d’un « en-

commun »1083 (§2).  

 

 

                                                
1082 OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rappel du cadre légal permettant de sanctionner les agissements 
contraires aux exigences minimales de la vie en société, 14 février 2017.  
1083 BRIS Le Catherine, « La contribution du droit à la construction d’un « vivre ensemble » : entre valeurs 
partagées et diversité culturelle », Droit et société, vol. 92, n° 1, 2016, p. 75. 



 302 

 

§1. Le « Droit de la laïcité »1084 : un corpus à expliquer 

 

 

615. L’arsenal juridique français, en matière de rapports de l’État et des religions et en 

matière de relations interpersonnelles, est complet. Le principe de laïcité, la loi de séparation 

des Églises et de l’État, et toute la jurisprudence de mise en œuvre de ces deux instruments 

juridiques, constituent un ensemble normatif détaillé, donnant un cadre précis pour prendre en 

compte l’expression du religieux. Néanmoins, cet ensemble normatif n’est connu, en pratique, 

que d’une certaine partie de spécialistes ou de juristes. Comme le notent la CNCDH et 

l’Observatoire de la laïcité, il existe en France une « méconnaissance du droit »1085, 

méconnaissance problématique sur une thématique aussi sensible que l’expression du 

religieux, puisqu’elle traverse la société dans son ensemble. Dans ce cadre, le recours à de 

nouvelles lois ne semble pas utile, la diffusion et l’explication, voire la vulgarisation du droit 

en vigueur pouvant déjà contribuer à aborder concrètement certaines tensions ou certains faits 

sociaux. Il convient donc d’assurer, d’une part, la formation des acteurs (A), et d’autre part, 

l’éducation (B). 

 

 

A. La formation des acteurs  

 

616. La nécessité de rendre le droit plus accessible, et de sensibiliser tous les acteurs de la 

vie en société à l’acception juridique de la laïcité, a été formulée à de nombreuses reprises 

depuis 20101086. À titre d’exemple, en 2015, le Comité des droits de l’homme des Nations 

                                                
1084 PHILIP-GAY Mathilde, Droit de la laïcité : une mise en œuvre de la pédagogie juridique de la laïcité, Paris, 
Ellipses, 2016.  
1085 CNCDH, Avis sur la laïcité, 26 septembre 2013, p. 1 et 3 ; OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport 
annuel, Synthèse, 2016-2017, p. 4 : lors de déplacements sur le terrain, il constate «  une profonde 
méconnaissance du droit en vigueur », p. 4.  
1086 CNCDH, Avis sur la laïcité, op. cit., préconise une meilleure diffusion des chartes des services publics aux 
usagers, une formation initiale et continue des agents du service public sur la laïcité et la neutralité pour 
comprendre les devoirs et les droits qu’ils ont et comment réagir face aux revendications religieuses, et précise 
« plutôt que de légiférer en matière de laïcité, il serait sans doute plus utile de mieux diffuser et expliciter la 
jurisprudence relative à la définition du service public » (§20), invite également les partenaires sociaux à une 
meilleure diffusion du droit positif, recommande la publication et la diffusion de guides pratiques, rédigés par 
branche ou par secteur d’activité ; dans le même sens, tous les rapports annuels de l’Observatoire de la laïcité. 



 303 

unies indique, dans ses Observations finales1087, que la France devrait diffuser davantage les 

obligations qui découlent du Pacte international relatif aux droits civils et politiques, 

notamment les obligations découlant de l’article 18 du Pacte, qui protège la liberté religieuse. 

Dans le même sens, la même année, la CNCDH invite les pouvoirs publics à faire connaître 

« les finalités de la laïcité et les règles qui en découlent », et à assurer dans ce domaine « une 

formation de l’ensemble des acteurs. Il s’agit par exemple de mieux faire connaître les chartes 

et guides qui existent en la matière »1088.   

 

Aujourd’hui, cette meilleure accessibilité au droit, pour les personnes publiques, mais 

également pour les salariés du secteur privé, les membres d’associations, les élèves, et de 

nombreux acteurs de la vie en société, est assurée de deux façons. 

 

617. D’une part, le travail de diffusion et de pédagogie de la laïcité, et de rappel des 

exigences minimales de la vie en société, a largement été entrepris par l’Observatoire de la 

laïcité. Outre la publication de nombreux documents – rapports, rappels, déclarations -, pour 

certains exhaustifs, pour d’autres plus simples et pédagogiques, l’Observatoire de la laïcité 

formule un certain nombre de recommandations précises pour assurer non seulement une 

application correcte de la laïcité mais aussi des exigences minimales de la vie en société1089.  

 

618. D’autre part, il faut souligner l’important travail de formation assuré par ce dernier. 

L’Observatoire multiplie en effet depuis quelques années les formations à la laïcité et à la 

gestion des faits religieux à destination des acteurs de terrain1090. Dans le dernier rapport 

annuel publié par l’Observatoire de la laïcité, celui-ci préconise notamment de « renforcer la 

formation des élus, des fonctionnaires et des acteurs de terrain » et de « diffuser 

massivement » les quatre guides pratiques destinés à de nombreux acteurs de la vie en société 

(« collectivités locales, structures socio-éducatives, entreprises privées, établissements publics 

de santé, bientôt structures sportives ») et à leurs partenaires ou interlocuteurs publics 

                                                
1087 CDH, 17 août 2015, CCPR/C/FRA/CO/5.  
1088 CNCDH, Avis « Liberté, égalité, fraternité : comment rendre effectives les valeurs de la République », 2 
juillet 2015, p. 12-13 ; le rappel du droit est par ailleurs un travail important de l’Observatoire de la laïcité, v. 
notamment OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, 2016-2017, et les différents guides publiés.  
1089 OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rappel du cadre légal permettant de sanctionner les agissements 
contraires aux exigences minimales de la vie en société, 14 février 2017.  
1090 OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, Synthèse, 2017-2018, p. 3. 



 304 

(« préfectures, administrations décentralisées, chambres de commerce et d’industrie, 

etc. »1091).  

Ainsi, l’Observatoire de la laïcité travaille-t-il à assurer une meilleure compréhension du 

cadre légal, tout en s’adaptant à la diversité des acteurs de la vie sociale et en prenant en 

compte, par la réalisation de bilans annuels, l’évolution des tensions1092.  

 

 

B. L’éducation  

 

619. Un consensus existe sur le rôle nécessaire de l’éducation dans la compréhension et 

l’effectivité de la laïcité juridique, du principe de non-discrimination, des exigences 

minimales de la vie en société, des droits de l’homme, des valeurs de la République.  

620. Plusieurs exemples peuvent être relevés. Dans une résolution de 2015, l’Assemblée 

parlementaire du Conseil de l’Europe préconise « d’accorder des moyens et des ressources 

appropriés aux écoles et aux enseignants pour promouvoir l’éducation à la citoyenneté 

démocratique et aux droits de l’homme, en ciblant plus particulièrement l’éducation dans des 

contextes marginalisés et défavorisés » (§17.3)1093. Dans une résolution de la même année, 

l’Assemblée indique être « convaincue que l’éducation est la clé pour combattre l’ignorance, 

briser les stéréotypes, bâtir la confiance et le respect mutuel, et promouvoir l’adhésion sincère 

aux valeurs communes du vivre ensemble »1094. Dans un avis de 2015, la CNCDH évoque 

également l’éducation comme « instrument privilégié d’action » pour transmettre les valeurs 

de la République1095.  

                                                
1091 Ibid., p. 6. 
1092 v. également la circulaire ministérielle du 15 mars 2017 relative au respect du principe de laïcité dans la 
fonction publique, qui prévoit que les référents déontologues peuvent assurer la fonction de « référent laïcité » 
afin d’accompagner les agents publics et les encadrants dans l’exercice de leurs fonctions en matière de laïcité. 
Dans le cadre des missions qui lui sont confiées, le référent déontologue peut donc être sollicité sur le respect et 
la mise en œuvre du principe de laïcité inscrit à l’article 25 du statut général de la fonction publique.  
1093 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 2031, Attaques terroristes à 
Paris : ensemble, pour une réponse démocratique, 2015 ; v. - Résolution 1928, Sauvegarder les droits de 
l’homme en relation avec la religion et la conviction, et protéger les communautés religieuses de la violence, 
2013, §7 : « L’Assemblée tient aussi à insister sur la nécessité de combattre toutes les formes d’intégrisme 
religieux et de manipulation des croyances religieuses à des fins terroristes. L’éducation et le dialogue sont deux 
instruments importants qui peuvent contribuer à prévenir de telles tendances négatives et dangereuses ».  
1094 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 2076, Liberté de religion et 
vivre ensemble dans une société démocratique, 2015, §11. 
1095CNCDH, Avis « Liberté, égalité, fraternité : comment rendre effectives les valeurs de la République », op. 
cit., p. 3.  



 305 

Elle souligne néanmoins qu’ « il ne peut s’agir d’inculquer une quelconque morale 

officielle, ni d’avoir une visée purement défensive, ou de mobiliser les valeurs de la 

République et la laïcité comme simples vecteurs de maintien ou de rétablissement de 

l’ordre »1096.  

 

621. À cet égard, il faut souligner le renforcement, depuis 2015, de 

l’ « enseignement laïque des faits religieux à l’école »1097, assuré de façon transdisciplinaire 

et, surtout, la mise en place de l’ « enseignement moral et civique »1098, qui a précisément 

pour but de familiariser l’élève avec le respect d’autrui, le respect des règles de droit, les 

valeurs de la République ainsi que ses principes. Cet enseignement s’effectue, autant que 

possible, « à partir de l’analyse de situations concrètes »1099, et poursuit comme finalité de 

favoriser la vie en société.  

 

622. Comme le notait la CNCDH en 2015, « une des missions de l’école est de rendre les 

savoirs vivants, utiles du point de vue de la vie en société »1100. Dans cette perspective, 

l’approche pédagogique est préconisée par la CNCDH1101 et par l’Observatoire de la 

laïcité1102. Cette approche consiste à s’écarter d’un modèle privilégiant « un enseignement 

descendant, du haut vers le bas, commandé par l’idée d’un maître sachant tout, y compris les 

bonnes valeurs, et transmettant son savoir » pour adopter un modèle favorisant 

« l’apprentissage actif » permettant à l’élève de mieux s’approprier « les valeurs de la 

citoyenneté »1103. Cela permet non seulement de donner les outils nécessaires aux enfants 

pour comprendre la société dans laquelle ils vivent et pouvoir y évoluer librement, cela 

contribue également à la construction d’un « en-commun »1104 puisque ce dernier n’est pas 

figé mais évolutif.  

                                                
1096 Ibid., p. 3.  
1097  La CNCDH la conçoit comme une « approche pédagogique et distanciée » de la religion.  
1098 Préconisé par CNCDH, Avis sur la laïcité, op. cit., p. 8.  
1099 Annexe - Programme d’enseignement moral et civique de l’école et du collège (cycles 2, 3 et 4), BO n° 30 
du 26-7-2018.  
1100 CNCDH, Avis « Liberté, égalité, fraternité : comment rendre effectives les valeurs de la République », op. 
cit., p. 9.  
1101  « La question n’est pas tant celle des valeurs, mais celle de la pédagogie », ibid.  
1102 Publication de « mini-films », de vidéos pour répondre à des questions concrètes, de kits pédagogiques, v. 
Rapport annuel, 2016-2017, op. cit., p. 5.  
1103 CNCDH, Avis « Liberté, égalité, fraternité : comment rendre effectives les valeurs de la République », op. 
cit., p. 8. 
1104 LE BRIS Catherine, « La contribution du droit à la construction d’un ‘vivre ensemble’ : entre valeurs 
partagées et diversité culturelle », Droit et société 2016, p. 75.  



 306 

 

§2. La construction d’un « en-commun »1105 

 

 

 623. La protection des droits de l’homme et des valeurs libérales et humanistes dont 

ces droits s’inspirent est corrélée avec une approche positive de l’être humain, qui doit 

pouvoir exercer ses droits et libertés fondamentaux sans restrictions injustifiées ou excessives. 

La protection de ces droits a permis à la société d’évoluer dans le sens du respect des libertés 

individuelles et de la singularité de chacun. Il en résulte une diversité des comportements et 

des conduites sociales, et une diversité de systèmes de valeurs au sein d’un même territoire. 

Les flux migratoires contribuent à cette diversité, ajoutant à la diversité humaine et sociale 

une diversité culturelle et/ou religieuse.  

624. La question se pose donc, compte tenu de la diversité des individus qui 

composent la société, de savoir si la pluralité axiologique et la pluralité des conduites qu’elle 

emporte constituent ou non un frein à la paix sociale. En partant de la perspective selon 

laquelle les individus ne portent pas atteinte aux droits et libertés d’autrui ni à l’ordre public, 

la paix sociale est assurée, et l’ordre juridique actuel la garantit.  

625. Toutefois, une telle perspective ne signifie pas que les individus « vivent 

ensemble », ceux-ci pouvant s’exclure de la société ou constituer des communautés qui, si 

elles ne portent pas atteinte au droit, n’en sont pas moins un frein à l’idée d’une cohésion 

sociale. Vivre ensemble nécessite de partager un socle commun de valeurs. Or, les droits de 

l’Homme sont inspirés de valeurs universelles. Dès lors, c’est en chaque être humain que peut 

être révélé ce socle axiologique commun à tous. Plusieurs instances préconisent une approche 

basée sur la compréhension de l’autre, et soulignent l’importance, dans une société 

diversifiée, du dialogue et de l’échange (A). De plus, prenant acte du caractère évolutif des 

valeurs communes, celles-ci se révélant à mesure de l’évolution de la société, plusieurs 

auteurs préconisent la recherche du commun dans la diversité (B).  

 

 

                                                
1105 BRIS Le Catherine, « La contribution du droit à la construction d’un « vivre ensemble » : entre valeurs 
partagées et diversité culturelle », art. cit., p. 75. 



 307 

 

A. La promotion du dialogue et de l’échange  

 

 

626. Dans une société plurielle, il existe le risque, pour l’individu, de ne pouvoir 

rencontrer et fréquenter uniquement ceux qu’il considère être comme lui, c’est-à-dire 

provenant du même milieu social, d’une même culture, ou d’une même religion. Le 

regroupement des individus par affinités est inévitable, et il en est ainsi dans toutes les sphères 

de la vie sociale, à l’école, dans l’entreprise, par le choix des associations auxquelles participe 

l’individu, … Les rencontres et les échanges avec des individus provenant d’autres milieux 

doivent être favorisés. En effet, le seul respect des valeurs communes et du droit en vigueur 

n’implique pas que les individus « vivent ensemble ». La vie en société nécessite un socle 

d’intérêts communs et de valeurs communes, non seulement pour éviter les situations 

d’exclusion sociale ou le communautarisme, mais également dans une perspective plus 

positive de participation de chacun à la vie en société ainsi que d’une cohésion sociale.  

 

627. C’est en ce sens que s’inscrivent plusieurs documents de droit souple publiés 

depuis 2010. En 2015, la CNCDH suggérait notamment que « la politique de la ville devrait 

être l’instrument privilégié de promotion de la cohésion sociale, entendue comme l’ensemble 

des processus qui contribuent à assurer à tous les individus ou groupes d’individus l’égalité 

des chances, l’accès effectif aux droits fondamentaux et au bien-être économique, social et 

culturel, afin de permettre à chacun de participer activement à la société et d’y être 

reconnu »1106. Dans le même sens, le Comité des ministres du Conseil de l’Europe indiquait, 

en 2016, que « les États membres devraient s’employer à assurer une participation effective, 

sur un pied d’égalité, de tous les membres de la société, y compris les personnes appartenant 

aux groupes vulnérables et minoritaires, à la vie sociale, économique et culturelle, (…) »1107.  

 

628. L’objectif est donc d’assurer les conditions de la vie en société, de façon effective 

et dans une démarche inclusive. Une participation réelle et un échange avec les multiples 

                                                
1106 CNCDH, Avis « Liberté, égalité, fraternité : comment rendre effectives les valeurs de la République », op. 
cit., p. 11.  
1107 CONSEIL DE L’EUROPE, Droits de l’homme dans les sociétés culturellement diverses. Lignes directrices 
adoptées par le Comité des ministres et Compilation des normes du Conseil de l’Europe, juin 2016, p. 21.   



 308 

composantes de la société, religieuses, culturelles, professionnelles est nécessaire. Le Comité 

des ministres du Conseil de l’Europe ne préconise-t-il pas, dans les lignes directrices de 2016, 

la participation, l’inclusion sociale et le dialogue1108 ?  

 

629. Par ailleurs, aucune cohésion n’est possible sans la participation des corps 

intermédiaires, comme les associations notamment, mais également les membres des 

communautés religieuses par exemple. À juste titre, la CNCDH souligne que les populations 

« ne sont pas seulement des clients ou des bénéficiaires » mais également des « acteurs »1109. 

En ce sens, le Comite des ministres du Conseil de l’Europe encourage les États à prendre 

« des mesures concrètes en vue de créer un environnement favorable à la société civile » et à 

« faire de la concertation et de la collaboration avec la société civile une pratique courante 

lors de l’élaboration des politiques et des plans d’action aux niveaux national, régional et 

local (…) »1110. Les États doivent également « adopter des politiques ou des mesures visant à 

promouvoir la participation des jeunes à la société », le « respect des jeunes » et la prise en 

compte de leurs aspirations et de leurs besoins1111.  

 

630. Une connexion doit exister entre les individus composant la société. En outre, 

seule une telle démarche, qui associe chaque individu à la vie en société, est effective. La 

CNCDH relevait en ce sens que « Lorsque l’action publique associe les citoyens à son 

élaboration, à sa mise en œuvre et à son évaluation, elle gagne en pertinence, efficacité et 

durabilité »1112. Du reste, l’importance des corps intermédiaires est largement perceptible à la 

lecture des travaux de l’Observatoire de la laïcité, qui se construisent non seulement grâce aux 

multiples auditions des acteurs de terrain, mais également par la diversité des acteurs de 

formation.   

 

                                                
1108 Ibid., p. 21 et s.  
1109 CNCDH, Avis « Liberté, égalité, fraternité : comment rendre effectives les valeurs de la République », op. 
cit., p. 11. 
1110 CONSEIL DE L’EUROPE, Droits de l’homme dans les sociétés culturellement diverses. Lignes directrices 
adoptées par le Comité des ministres et Compilation des normes du Conseil de l’Europe, op. cit., p. 25.  
1111 Ibid., p. 23.  
1112 « Lorsque l’action publique associe les citoyens à son élaboration, à sa mise en œuvre et à son évaluation, elle 
gagne en pertinence, efficacité et durabilité », ibid., p. 11.  



 309 

631. Ainsi, la promotion du dialogue, de l’inclusion et de l’échange dans les sociétés 

culturellement diverses contribue à assurer les conditions de la vie en société1113. À cet égard, 

l’Assemblée parlementaire du Conseil de l’Europe souligne à plusieurs reprises « sa volonté 

de faire en sorte que la diversité culturelle devienne une source d’enrichissement mutuel et 

non de tension, grâce à un véritable dialogue ouvert entre les cultures, fondé sur la 

compréhension et le respect mutuels. L’objectif général doit être de préserver la diversité au 

sein de sociétés ouvertes et inclusives »1114. Les autorités nationales sont donc appelées à tenir 

compte du « potentiel des communautés religieuses à œuvrer en faveur du dialogue, de la 

reconnaissance mutuelle et de la solidarité. De leur côté, ces communautés ont une 

responsabilité essentielle, qu’elles se doivent d’assumer pleinement, dans la promotion des 

valeurs et des principes communs qui fondent le ‘vivre ensemble’ dans nos sociétés 

démocratiques »1115. Dans le même sens, la CNCDH évoque un projet commun, consistant à 

former « des individus autonomes et des citoyens responsables dans une société 

démocratique, tournée vers l’inclusion de tous et garante de l’effectivité des droits »1116.  

 

632. Cette démarche, qui consiste à allier une approche verticale (de l’État vers les 

citoyens) et horizontale (les citoyens entre eux), s’appuie donc nécessairement sur 

« l’éducation et le dialogue [qui] sont deux instruments importants qui peuvent contribuer à 

prévenir de telles tendances négatives et dangereuses [intégrisme religieux et manipulation des 

croyances religieuses à des fins terroristes] »1117.  

633. Cette approche, qui promeut la confrontation des idées, permet de développer 

l’esprit critique et de rencontrer des opinions diverses. L’objectif serait ainsi d’instaurer dans 

la société civile un mécanisme proche de celui existant dans la sphère publique : des échanges, 
                                                
1113 Il faut « amorcer un échange de vues ouvert et respectueux entre les individus, groupes et associations 
appartenant à des milieux culturels ou religieux différents », CONSEIL DE L’EUROPE, Droits de l’homme dans 
les sociétés culturellement diverses. Lignes directrices adoptées par le Comité des ministres et Compilation des 
normes du Conseil de l’Europe, op. cit., p. 23.  
1114 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 1510, Liberté d’expression et 
respect des croyances religieuses, 2006, §5.  
1115 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 2076, Liberté de religion et 
vivre ensemble dans une société démocratique, 2015, §3 ; « les États membres et les communautés religieuses 
devraient œuvrer ensemble, afin de favoriser la rencontre, le dialogue et le respect mutuel : il n’y a pas de voies 
plus efficaces pour lutter efficacement contre tout fanatisme et tout extrémisme, religieux ou antireligieux » 
(§12) ; idem in CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Recommandation 1804, État, 
religion, laïcité et droits de l’homme, 2007.  
1116 CNCDH, Avis « Liberté, égalité, fraternité : comment rendre effectives les valeurs de la République », op. 
cit., p. 3.  
1117 CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 1928, Sauvegarder les droits de 
l’homme en relation avec la religion et la conviction, et protéger les communautés religieuses de la violence, 
2013, §7. 



 310 

des débats, des discussions plus ou moins vigoureuses, participant ainsi non seulement de la 

construction des valeurs communes mais également de la diffusion du modèle démocratique à 

toutes les échelles de la vie en société.  

 

 

B. La recherche du commun dans la diversité  

 

634. La diversité des êtres humains qui vivent dans la société française est une donnée 

qu’il faut prendre en compte pour assurer les conditions de la vie en société. La nécessité de 

concilier « diversité et universalité des droits de l’homme »1118, « diversité et unité »1119, 

« ‘valeurs communes’ et diversité culturelle »1120, « vivre-ensemble et droits de 

l’homme »1121, « monde profane et monde religieux »1122, « cohabitation des Dieux »1123, fait 

l’objet de nombreuses réflexions qui révèlent l’étendue des problématiques sociétales posées 

dans les sociétés ouvertes et libérales.  

 635. Évoquant le risque de la « déliquescence des valeurs partagées », et prenant acte 

du caractère évolutif des valeurs communes1124, Madame Catherine Le Bris relève que « la 

construction d’un ‘en-commun’, quête de l’unité dans la diversité, constitue la condition d’un 

‘vivre ensemble’ »1125. Pour gérer les « conflits entre unité et diversité », Madame Le Bris 

envisage deux « modèles-types »1126 : le premier s’appuie sur la violence légitime dont l’État 

a le monopole. Il procède par « imposition des valeurs ‘communes’. L’accent est mis sur 

l’unité. Le ‘vivre ensemble’ repose sur une logique verticale et unilatérale. Il est conçu 

comme un droit de la subordination »1127. Le second « implique non pas un ‘ordre imposé’, 

mais un ‘ordre négocié’. L’accent est mis sur la diversité. La logique sous-jacente est 
                                                
1118 RUET Céline (dir.), Appréhender la diversité. Regards pluridisciplinaires sur l’appréhension de la diversité, 
Colloque 11 et 12 octobre 2018, Paris.  
1119 BRIS Le Catherine, « La contribution du droit à la construction d’un « vivre ensemble » : entre valeurs 
partagées et diversité culturelle », Droit et société, vol. 92, n° 1, 2016, p. 77.  
1120 Ibid.  
1121 LANGUILLE Constantin, La possibilité du cosmopolitisme. Burqa, droits de l’homme et vivre-ensemble, 
Paris, Gallimard, 2015, p. 129.  
1122 HUNYADI Mark, « Des entreprises postséculières ? », in MARTI Serge, FORTIER Vincente, MAÏLA 
Joseph, HUNYADI Mark, L’expression religieuse en entreprise, Lormont, Le bord de l’eau, 2016, p. 161.   
1123 LAMINE Anne-Sophie, La cohabitation des Dieux. Pluralité religieuse et laïcité, Paris, PUF, 2004. 
1124 « Les ‘valeurs communes’, ne serait-ce que parce qu’elles sont évolutives, ne peuvent être, toutes, 
inventoriées dans un seul et même corpus juridique » BRIS Le Catherine, « La contribution du droit à la 
construction d’un « vivre ensemble » : entre valeurs partagées et diversité culturelle », art. cit., p. 79.  
1125 Ibid., p. 77.  
1126 Ibid. p. 79.  
1127 Ibid.  



 311 

horizontale »1128. En assurant un respect des valeurs minimales nécessaires à la vie en société 

ainsi qu’une élaboration commune des valeurs révélées par l’existence de différends ou de 

tensions, ce second modèle permettrait de rechercher le commun dans la diversité.  

 636. Cette approche, qui s’inscrit assurément dans l’ère du temps1129, prend acte de 

deux éléments. D’une part, le lien entre l’individu et la communauté nationale est nécessaire 

puisque, assurant l’ordre, l’État est le garant de la conciliation de la sécurité et des libertés 

fondamentales. D’autre part, la libéralisation de la société a conduit à une diversification des 

comportements mais également, de façon peut-être plus profonde, à un attachement des 

individus à leurs libertés individuelles. Dans ce cadre, multiplier les restrictions de liberté et 

susciter l’adhésion à des valeurs communes déclarées et affirmées ne peuvent suffire à assurer 

un vivre ensemble durable.  

637. La CNCDH relevait ainsi, à l’égard de l’école, que « la menace de sanctions 

n’amènera pas les élèves à adhérer à l’idéal républicain. L’adhésion aux valeurs ne se décrète 

pas, elle se construit (…). Les valeurs ne s’imposent pas d’en haut, elles doivent s’élaborer 

ensemble »1130. Cette affirmation concerne tous les individus, dans tous les lieux de la vie en 

société : tous les acteurs de la vie sociale doivent être associés et participer à cette 

construction d’un « en-commun »1131. Une telle démarche est très complexe, puisque la 

recherche d’une conciliation requiert un travail important de la part de l’État mais également 

de la part des individus qui vivent en société. Cette voie médiane entre l’ « intolérance 

généralisée » et la « tolérance obligatoire »1132, qui est une voie commune et inclusive, devrait 

donc concentrer tous les efforts.  

 

 

                                                
1128 Ibid. ; v. également PHILIP-GAY Mathilde, « Valeurs de la République et islam à Mayotte », Revue du droit 
des religions, n°6, nov. 2018, p. 59.  
1129 Madame Anne Fornerod, dans une étude sur le droit des religions et le droit souple, mentionne « une crise de 
l’idée d’autorité, crise qui conduirait à substituer à une obéissance aveugle et absolue des formes plus 
démocratiques d’acceptation de la régulation au sein d’institutions traditionnellement fondées sur la hiérarchie », 
FORNEROD Anne, « Droit des religions et soft law », in AUVERGNON Philippe, CURTIT Françoise, DE 
QUENAUDON René [et al.], Droit et religion en Europe : études en l’honneur de Francis Messner, Strasbourg, 
PUS, 2014, p. 99 ; v. également LAVERGNE Benjamin, Recherche sur la soft law en droit public français, 
Toulouse, PUT1, 2013.   
1130 CNCDH, Avis « Liberté, égalité, fraternité : comment rendre effectives les valeurs de la République », op. 
cit., p. 9.  
1131 BRIS Le Catherine, « La contribution du droit à la construction d’un « vivre ensemble » : entre valeurs 
partagées et diversité culturelle », art. cit.  
1132 LANGUILLE Constantin, La possibilité du cosmopolitisme. Burqa, droits de l’homme et vivre-ensemble, op. 
cit., p. 155.  



 312 

 

Conclusion du Chapitre 2. 

 

 

 638. L’adoption de restrictions législatives de la liberté religieuse, ou le rappel des 

valeurs communes auxquelles les individus devraient adhérer, ne constituent pas une voie 

pragmatique dans la prise en compte des tensions liées à la diversité de la société. En effet, si 

les tensions peuvent évidemment résulter de l’absence de socle axiologique commun 

permettant de vivre en société, elles peuvent également résulter d’autres facteurs, plus 

sociaux, qu’il est nécessaire d’identifier pour proposer des solutions adaptées. Ce travail 

d’identification est réalisé par différents organismes, qui relèvent tous l’impact des conditions 

économiques et sociales et de l’absence de mixité sociale sur l’intégration des individus à la 

vie en société. Comme le souligne le Professeur Patrick Weil, « la question n’est donc pas 

l’absence de données, mais l’absence de réaction politique à ces données et à une situation 

complexe qui mélange égalité réelle et discriminations non moins réelles »1133.  

639. Par ailleurs, le droit positif français permet d’ores et déjà de traiter un certain 

nombre de comportements qui portent atteinte aux exigences minimales de la vie en 

société1134, comme les discriminations, les violences, le harcèlement,... Dans ce cadre, l’appel 

à la notion de laïcité, ou aux valeurs de la République pour prendre en compte des 

comportements individuels qui font déjà l’objet de règles de droit n’est pas opportun. De plus, 

le traitement de certains faits sous l’angle de la pratique religieuse est problématique puisqu’il 

peut conduire à stigmatiser, selon les termes de l’Observatoire de la laïcité1135, les personnes 

concernées, et avoir ainsi des effets contreproductifs. 

  640. L’explication du droit et la formation des acteurs de la vie en société permettent 

davantage de concilier les principes et, surtout, de familiariser les individus avec l’exercice de 

leurs libertés et les limites légitimes qui peuvent leur être imposées.  

                                                
1133 WEIL Patrick, Le sens de la République, Paris, Gallimard, 2016, p. 129, il évoque plusieurs exemples 
concrets comme les stages en fin de troisième année de collège, l’accès aux grandes écoles, la carte scolaire… il 
faut également souligner les mesures qui ont conduit à des résultats positifs, notamment l’émergence d’ « une 
classe moyenne de médecins, d’avocats, qui sont des enfants d’immigrés issus de milieux populaires », ainsi que 
« les mesures prises dans les ZEP, qui donnent plus de moyens aux zones les plus socialement défavorisées », p. 
128.  
1134 OBSERVATOIRE DE LA LAICITE, Rappel du cadre légal permettant de sanctionner les agissements 
contraires aux exigences minimales de la vie en société, 14 février 2017.  
1135 OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Déclaration pour la laïcité, op. cit., p. 2.  



 313 

  

Conclusion du Titre 2. 

 

 

641. L’ordre juridique français, garant des libertés individuelles, s’adapte aux 

évolutions de la société tout en respectant les valeurs dont il est inspiré. Ces valeurs libérales 

et humanistes1136 constituent le socle axiologique des principes consacrés dans les textes 

fondamentaux, comme le principe de laïcité et l’indépendance de l’État par rapport à la 

religion et réciproquement. Le juge administratif, par son travail d’interprétation, met en 

œuvre ces principes et, en cas de doute sur les modalités de leur application, adopte une 

position respectueuse de l’esprit dans lequel ils ont été adoptés. La conciliation des principes 

juridiques est opérée de façon constante dans la jurisprudence administrative relative à la 

liberté d’extérioriser sa religion. Elle permet de préserver l’axiologie libérale des textes 

fondamentaux tout autant qu’elle apporte une réponse équilibrée et adaptée à la diversité des 

litiges. Le juge administratif s’érige en protecteur de la liberté religieuse en posant des critères 

objectifs et déterminés aux éventuelles restrictions. Il résiste ainsi aux mesures visant à 

étendre le périmètre d’application de la laïcité, dont le principe cardinal de neutralité 

religieuse de l’État ne s’applique pas aux personnes privées. C’est également en ce sens que 

s’inscrivent de nombreux documents de droit souple produits par des instances nationales, 

européennes ou internationales. Celles-ci rappellent la protection de la liberté religieuse, la 

nécessaire conciliation des principes et soulignent les effets discriminatoires que peuvent 

entraîner certaines atteintes à la visibilité religieuse.  

642.  La Cour européenne des droits de l’homme et la Cour de justice de l’Union 

européenne protègent également la liberté religieuse, et opèrent une conciliation des principes 

lorsque des restrictions de la liberté religieuse sont adoptées par les autorités nationales. 

Néanmoins, les cours interviennent en aval, à l’issue de l’adoption de telles restrictions. La 

conciliation doit donc également prendre en considération le caractère démocratique des 

mesures, et le caractère parfois sensible de certaines problématiques dans les États concernés. 

Dans l’entreprise ou dans l’espace public, certaines restrictions de la liberté religieuse sont 

                                                
1136 VIALA Alexandre, « Valeurs et principes (distinction) », in ANDRIANTSIMBAZOVINA Joël [et al.] (dir.), 
Dictionnaire des Droits de l'Homme, Paris, PUF, 2008, p. 971.  



 314 

certes déclarées conformes aux textes protégés par les cours, mais les conditions posées 

tendent à en limiter le champ d’application.  

643. Les préconisations du droit souple national, européen et international, ainsi que 

les décisions rendues par les juridictions administratives et européennes, ne sont parfois pas 

suffisantes pour assurer la cohésion sociale et les conditions essentielles à la vie en société. En 

effet, si les corpus juridiques sont fondamentaux, ils ne sont que très peu connus des 

individus, qui n’y sont souvent confrontés qu’au cours de litiges et de situations concrètes. 

Ces corpus doivent être complétés par d’autres mesures nécessaires pour assurer une 

cohérence dans le traitement des tensions sociales. Le recours à des lois d’interdiction de 

certaines modalités de l’expression religieuse ne peut concourir à lutter contre le repli 

identitaire ou communautaire, qui résulte de nombreux facteurs autres que l’adhésion à la 

religion, comme l’ont notamment mis en exergue l’Observatoire de la laïcité, la CNCDH et 

l’Assemblée parlementaire du Conseil de l’Europe. Certains phénomènes sociaux nécessitent 

en effet une médiation à laquelle la nature même d’une règle d’interdiction s’oppose.  

644. L’identification des causes sociales de certaines tensions est nécessaire. 

L’explication du « droit de la laïcité »1137 est toute aussi indispensable, et permettrait d’apaiser 

les tensions parfois dues à une déformation de la notion par certains acteurs politiques ou 

médiatiques. De façon complémentaire, la promotion du dialogue et de l’échange, et 

l’association des individus à l’élaboration des valeurs communes, sont présentées, dans les 

documents de droit souple comme dans certains articles de doctrine, comme la voie 

privilégiée, car pragmatique et adaptée à la diversité de la société.  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
1137 PHILIP-GAY Mathilde, Droit de la laïcité : une mise en œuvre de la pédagogie juridique de la laïcité, op. 
cit.  



 315 

 

Conclusion de la Partie 2. 

 

 

645. L’étude des différents corpus relatifs à la liberté religieuse et/ou à la laïcité et/ou 

aux valeurs de la République révèle deux approches différentes de l’appréhension du religieux 

par l’État.  

646. Le premier corpus, qui se compose notamment de Chartes, de rapports publics, 

de lois et de propositions de lois tous en rapport avec la prise en compte du religieux par 

l’État, se caractérise par un appel prépondérant aux « valeurs de la République » et à la 

« laïcité », érigée en valeur, et par une exigence d’adhésion des individus à cet ensemble 

axiologique. En dépit de l’introduction des valeurs de la République, dont fait partie la laïcité-

valeur, dans le référentiel des rapports de l’État et des religions, traditionnellement circonscrit 

au principe de laïcité et à la loi du 9 décembre 1905, ce corpus ne précise ni la définition ni la 

portée de cette laïcité axiologique. Or, si chacun s’accorde sur les valeurs de Liberté, 

d’Égalité et de Fraternité, il en va autrement de l’adhésion à la laïcité-valeur, qui ne peut faire 

consensus sans explications quant à son contenu et ses implications. Deux possibilités 

peuvent être envisagées pour éclairer cette évolution des rapports de l’État et des religions.  

647. D’une part, le but poursuivi par ces documents est de garantir les conditions 

d’une citoyenneté renouvelée, protégeant ainsi les exigences minimales de la vie en société. 

Dans cette perspective, les valeurs de la République et la laïcité-valeur sont mobilisées pour 

susciter la participation de tous aux affaires communes et incarnent un socle axiologique 

commun à tous les individus, quelles que soient leurs appartenances particulières. Sous cet 

angle, le recours à ces notions s’inscrit dans la poursuite d’un objectif résolument positif 

d’intégration de tous à la vie en société, assurant ainsi la paix sociale.  

648. D’autre part, le but poursuivi par le recours aux valeurs de la République et à la 

laïcité-valeur est plus étendu et, s’il inclut le premier, il en diffère sensiblement car le moyen 

pour préserver l’harmonie sociale est d’envisager la laïcité comme une notion cantonnant le 

religieux à la sphère privée. Elle apparaît, sous cet angle, comme la religion civile de l’État à 

laquelle les individus doivent adhérer. Dans ce cadre, les valeurs de la République et la laïcité 



 316 

s’inscrivent dans un rapport conflictuel avec la religion1138, et plus précisément avec son 

extériorisation. L’évolution du lexique relatif à la prise en compte du religieux par l’État 

s’inscrit, dans cette perspective, dans la promotion d’un individu laïque au détriment du sujet-

croyant. Cette seconde perspective, qui révèle une tension entre liberté religieuse et valeurs de 

la République, se manifeste notamment dans les différentes propositions de loi déposées à 

l’Assemblée nationale depuis 2010 et visant à restreindre la liberté religieuse des personnes 

privées dans plusieurs espaces de la vie en société.  

649. Comme pour la loi d’interdiction de la dissimulation du visage dans l’espace 

public, ces restrictions sont motivées par le biais de critères subjectifs, et dérogent en cela du 

cadre juridique traditionnel de la visibilité religieuse. En outre, si une seule de ces 

propositions a été adoptée, qui permet à l’employeur de prévoir, sous certaines conditions, des 

clauses de neutralité religieuse dans le règlement intérieur de l’entreprise privée, il n’en 

demeure pas moins que leur existence et leur médiatisation ont nécessairement des 

conséquences sur les sujets-croyants.  

650. Le droit, et les garde-fous de la liberté religieuse, semblent résister à ce 

mouvement de durcissement à l’égard de la visibilité religieuse. En effet, le second corpus, 

qui fait également appel aux notions de laïcité, de liberté religieuse et, dans une moindre 

mesure, de valeurs de la République, adopte une toute autre approche de la prise en compte du 

religieux. Les documents de droit souple produits par l’Observatoire de la laïcité, la CNCDH, 

l’Assemblée parlementaire du Conseil de l’Europe et le Comité des droits de l’homme des 

Nations unies réaffirment la protection de la liberté religieuse, et formulent des 

recommandations pour une appréhension pragmatique des tensions sociales. Ces documents 

éclairent l’interprétation des principes consacrés dans les textes français, européens et 

internationaux et apportent des réponses à la fois adaptées aux évolutions de la société et 

conformes à l’axiologie libérale qui caractérise les sociétés modernes. Ainsi, l’opposition 

entre la liberté religieuse et la laïcité est explicitement exclue, seule la conciliation des 

principes permettant d’apporter des solutions durables. La voie de la conciliation des 

principes est également celle empruntée par les juridictions, qui préservent, autant que 

possible, le cadre libéral de la visibilité religieuse des personnes privées.  

 

                                                
1138 Elles deviennent des valeurs « remparts », et perdent de leur universalité, PHILIP-GAY Mathilde, « Les 
valeurs de la République », in BLACHER Philippe, La Constitution de la Ve République. 60 ans d’application 
(1958-2018), art. cit., p. 121.  



 317 

 

Conclusion générale 

 

 

 

 

« Nous sommes institués pour défendre les droits de l’État contre un 

certain catholicisme, bien différent du catholicisme religieux, qui est 

une manifestation de la conscience d’une si grande partie de la 

population française, il a droit à notre protection (…). Oui nous avons 

voulu la lutte anticléricale, mais la lutte antireligieuse, jamais, jamais. » 

Jules Ferry, Sénat, 1881.  

_________________________________________________________ 

 

 

 

 

651. L’étude du processus d’élaboration de la loi du 11 octobre 2010, et plus 

particulièrement des notions avancées au soutien de l’interdiction de la dissimulation du 

visage dans l’espace public, révèlent un bouleversement, tout du moins une évolution, des 

cadres de référence traditionnels en matière de régulation de la visibilité religieuse. ` 

 

652. D’une part, les notions de dignité et d’égalité des sexes sont mobilisées à 

l’encontre d’un comportement individuel librement consenti alors même que, juridiquement, 

ces deux notions garantissent le libre arbitre de l’individu. Convoquées par le biais de 

postulats arguant d’une opposition intrinsèque entre le port du voile intégral d’un côté, et la 

dignité et l’égalité des sexes de l’autre, ces deux notions mutent, et conduisent à réinterroger 

le rapport politique et social au corps de la femme. En effet, si l’aspect extérieur des femmes 

est aujourd’hui relativement libre, l’interdiction du port de signes religieux pour protéger la 

femme contre elle-même repose nécessairement la question. Les notions de dignité et 

d’égalité des sexes avancées contre la libre appropriation de son corps par la femme 

intégralement voilée, traduisent un doute quant à l’autonomie de celle-ci pour effectuer ses 



 318 

propres choix1139. Compte tenu de la libéralisation des mœurs et des règles de droit en France, 

grâce à laquelle les individus ne sont plus, ou très peu, soumis à des modèles de 

comportement, la mutation des notions de dignité et d’égalité des sexes dans la genèse de la 

loi de 2010 emporte un infléchissement du droit. Toutefois, il faut bien noter que cet 

infléchissement est circonscrit à la question du port du voile intégral. En effet, les positions 

politiques, intellectuelles, doctrinales, qui appréhendent le port du voile intégral et, souvent, 

du voile simple, comme une marque de soumission de la femme même lorsque le port du 

signe est un choix, sont indétachables du rapport à la religion musulmane, qui comporte(rait) 

en son essence une inégalité des sexes ne permettant pas à la femme d’exercer un libre arbitre. 

A contrario, le port du boubou par les femmes africaines, ou le dévoilement des poitrines par 

les Femen, ne sont jamais évoqués au prisme de la liberté de la femme, de la dignité, ou de 

l’égalité des sexes. La tension ainsi révélée entre liberté et égalité des sexes, et qui conduit en 

2010 à normer un comportement individuel, est ainsi inextricablement liée aux crispations 

relatives à la religion musulmane.  

 

653. D’autre part, l’ordre public immatériel, reconfiguré pour parvenir à l’interdiction 

du 11 octobre 2010, a conduit à reposer la question de la prise en compte de la morale1140 par 

le droit. La morale, « soupçonnée d’introduire dans le droit des dérives passionnelles »1141 est 

en effet réintroduite, bien que de façon sous-jacente, par la loi du 11 octobre 2010. Monsieur 

Frédéric Dieu s’interrogea en ce sens sur la « moralisation de l’espace public » créée par cette 

loi1142. Le Professeur Jean-Philippe Feldman relevait également que cette loi semblait 

provoquer une « confusion non seulement entre le Droit et la morale, mais encore le Droit et 

la législation. Une nouvelle fois, l’État substitue des lois aux normes de comportement des 

individus ; il remplace les codes non écrits de civilité par des codes écrits de contrainte »1143. 

Définie comme la conception du bien et du mal, la morale peut prendre deux formes.  

654. La première renverrait à une morale sociale commune, en un lieu et à un moment 

donné. Elle reflète les comportements moyens, ceux acceptés par la majeure partie de la 

                                                
1139 Ce qui traduit une forme de paternalisme, v. l’opinion dissidente de Madame la juge Françoise Tulkens, sous 
CEDH, Gr. ch., 10 novembre 2005, Leyla Sahin c. Turquie, n° 44774/98.  
1140 « Au XIXe siècle, au début du XXe encore, la distinction du droit et de la morale était enseignée comme 
allant de soi : la morale est autonome, n’a de sanction que dans la voix de la conscience ; le droit est hétéronome, 
il recevra sa force de l’État via l’action en justice », CARBONNIER Jean, Droit et passion du droit sous la Ve 
République, Paris, Flammarion, 1996, p. 115.  
1141 Ibid., p. 106.  
1142 DIEU Frédéric, « Le droit de dévisager et l’obligation d’être dévisagé : vers une moralisation de l’espace 
public ? », JCP A 2010, p. 2355.  
1143 FELDMAN Jean-Philippe, « Burqa, une loi dangereuse et inutile », D. 2010, p. 387. 



 319 

collectivité. Les comportements qui divergent trop de cette forme de normalité sociale 

peuvent être restreints, puisqu’ils sont susceptibles d’emporter des troubles à la paix sociale. 

Les restrictions admises par le droit étaient essentiellement rattachées à la moralité 

sexuelle1144, et la libéralisation des mœurs1145 a conduit à leur régression. La dissimulation du 

visage dans l’espace public a conduit à reposer la question de ce qui est acceptable ou non 

dans la vie en société. Détaché de tout rapport à la moralité sexuelle, l’ordre public social 

consacre ici la place centrale du visage dans la société française.  

655. La seconde forme de la morale, à laquelle il serait plus juste de mettre une 

majuscule, est une « Morale » objective et transcendante, une vérité absolue indépendante du 

contexte et des circonstances. Certains des arguments avancés au soutien de l’interdiction de 

la dissimulation du visage, et plus précisément du port du voile intégral, semblent s’y 

rattacher. En effet, les valeurs républicaines, conjuguées aux notions de dignité et d’égalité 

des sexes, sont mobilisées par le biais de postulats affirmant une opposition de principe avec 

le port du voile intégral.  

656. En tout état de cause, ces différents arguments n’apparaissent pas dans le texte de 

la loi, dont la formulation neutre de « dissimulation du visage » était nécessaire à sa juridicité. 

Pour reprendre les termes du Professeur Ripert, « les véritables motifs de la règle, les intérêts 

qu’elle satisfait, les passions qui l’inspirent, la résistance qui s’est manifestée, la lutte qu’il a 

fallu soutenir, tout cela est soigneusement caché sous les quelques paragraphes qui en vantent 

la justice et l’utilité »1146.  

 

657. La tension ainsi mise en exergue entre valeurs de la République et liberté 

religieuse était circonscrite, en 2010, au port du voile intégral dans l’espace public. 

Néanmoins, depuis 2010, de nombreux documents relatifs à l’appréhension du religieux par 

l’État ont été publiés. Ces documents portent tous sur les « valeurs de la République » et sur 

la laïcité, érigée en valeur. Se pose alors la question de savoir si le recours aux valeurs de la 

République, dont fait partie la laïcité axiologique, pour prendre en compte le religieux est une 
                                                
1144 « La notion des bonnes mœurs a été reconnue comme une percée de la morale dans le droit. les mœurs, les 
mœurs bonnes, c’est la morale coutumière, mais dans un domaine précis, celui des rapports sexuels. Cette 
précision était d’évidence concernant les incriminations contenues dans la loi pénale, les attentats aux mœurs, 
l’outrage aux mœurs par la voie de l’image ou de l’écrit, pour ne rien dire de la ‘police des mœurs’ qui, en 
marge, était un des ressorts de la répression », CARBONNIER Jean, Droit et passion du droit sous la Ve 
République, op. cit., p. 115.  
1145 Dominique Terré relevait en 1994 un « incontestable courant d’allègement des contraintes, lié à une 
libéralisation des mœurs qui a entrainé ce que l’on a appelé, de manière sans doute équivoque, une libéralisation 
des règles de droit », TERRE Dominique, « Rapport introductif », in REVET Thierry (dir.), L’ordre public à la 
fin du XXe siècle, Paris, Dalloz, 1996, p. 4.  
1146 RIPERT Georges, Les forces créatrices du droit, Paris, LGDJ, 1955, p. 80-81.  



 320 

manifestation de la tension qui a conduit l’élaboration de la loi du 11 octobre 2010. Deux 

perspectives différentes ont été relevées. 

658. D’un côté, les valeurs de la République et la laïcité sont convoquées pour assurer 

les exigences minimales de la vie en société, contribuant ainsi à l’émergence d’une 

citoyenneté renouvelée1147. Dans cette perspective, le recours à ces notions a vocation à 

susciter la participation de tous les individus aux affaires communes, et à agir de façon 

préventive contre l’exclusion sociale de certains individus.  

659. D’un autre côté, une exigence d’adhésion aux valeurs de la République et à la 

laïcité est imposée aux individus, exigence qui semble confirmer la tension entre valeurs de la 

République et liberté religieuse. En effet, si les valeurs du triptyque républicain font 

consensus, la laïcité axiologique souffre d’un manque de précision. Or, dans son acception la 

plus fermée, celle-ci peut emporter un cantonnement de la pratique religieuse dans la sphère 

strictement privée. Dans ce cadre, valeurs de la République et laïcité incarnent une forme de 

morale sociale1148 en vertu de laquelle les individus sont sommés d’être laïques, c’est-à-dire, 

comme l’État, a-religieux. Dans cette seconde perspective, la tension entre les valeurs de la 

République, dont fait partie la laïcité, et la liberté religieuse des personnes privées est aiguë. 

Les multiples propositions de loi déposées à l’Assemblée nationale depuis 2010, tendant à 

restreindre la liberté religieuse des personnes privées dans plusieurs espaces de la vie en 

société semblent s’inscrire dans ce paradigme des valeurs de la République et de la laïcité.  

 

660. La déconstruction de ces notions et l’étude des implications de leur mobilisation 

a permis de mettre en lumière un mouvement politique et intellectuel voire idéologique relayé 

par les médias et s’inscrivant dans un rapport prescriptif à la visibilité religieuse. La 

confrontation des différents documents publiés depuis 2010 à un corpus juridique constitué 

des décisions de justice nationales et européennes, ainsi que du droit souple national, 

européen et international, a révélé un conflit de normativités entre ces deux corpus. En effet, 

l’étude du second corpus démontre une protection permanente de la liberté religieuse, et une 

approche à la fois pragmatique et libérale des tensions sociales. Si les multiples crispations 

relatives à l’expression du religieux ne doivent évidemment pas être niées, la laïcité ne peut 

                                                
1147 SAINT-BONNET François, « La citoyenneté, fondement démocratique pour la loi anti-burqa », Jus 
Politicum, n° 7, 2012 [http://juspoliticum.com/article/La-citoyennete-fondement-democratique-pour-la-loi-anti-
burqa-452.html, consulté le 28/08/2018].  
1148 ARDANT Philippe, « La laïcité - Introduction », Pouvoirs, n°75, nov. 1995, p. 5.  



 321 

répondre à « tous les maux de la société »1149. L’identification des causes pouvant entraîner 

l’exclusion sociale, l’explication du droit et la construction d’un socle axiologique commun 

sont préconisées. La conciliation des principes de laïcité, de liberté et d’égalité, si elle suppose 

des efforts permanents de la part de l’État mais également de la part des citoyens, semble être 

la voie la plus adaptée.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
1149 OBSERVATOIRE DE LA LAICITE, Rapport annuel, 2017-2018, op. cit.  



 322 

Bibliographie 

 

 

Ouvrages, thèses 

 

ALLAND Denis, RIALS Stéphane (dir.), Dictionnaire de la culture juridique, Paris, PUF, 

2010.  

ALONSO Christophe, DURANTHON Arnaud, SCHMITZ Julia (dir.), La pensée du doyen 

Hauriou à l’épreuve du temps : quel(s) héritage(s) ?, Aix-en-Provence, PUAM, 2015. 

AMELLER Michel, AVRIL Pierre, CAMBY Jean-Pierre [et al.] (dir.), Constitutions et 

pouvoirs : mélanges en l’honneur de Jean Gicquel, Paris, Montchrestien, 2008.  

AMGHAR Samir, Le salafisme d’aujourd’hui : mouvements sectaires en Occident, Paris, 

Michalon, 2011.   

AUVERGNON Philippe, CURTIT Françoise, DE QUENAUDON René [et al.], Droit et 

religion en Europe : études en l’honneur de Francis Messner, Strasbourg, PUS, 2014.  

AUZERO Gilles, BAUGARD Dirk, DOCKES Emmanuel, Précis de Droit du travail, 32e éd., 

Paris, Dalloz, 2019.  

BAUBEROT Jean, MILOT Micheline, PORTIER Philippe (dir.), Laïcité, laïcités : 

reconfigurations et nouveaux défis : Afrique, Amériques, Europe, Japon, pays arabes, Paris, 

Ed. de la Maison des sciences de l’homme, 2014.  

BAUBEROT Jean, Les sept laïcités françaises, Paris, Ed. de la Maison des sciences de 

l’homme, 2015.  

BEDOUELLE Guy, COSTA Jean-Paul, Les laïcités à la française, Paris, PUF, 1998.  

BEIGNIER Bernard, Essai sur une nouvelle conception de la nationalité, Paris, Lextenso, 

2008.  



 323 

BEN ACHOUR Yadh, La Cour européenne des droits de l’homme et la liberté de religion, 

Paris, A. Pédone, 2005.  

BENELBAZ Clément, Le principe de laïcité en droit public français, Paris, L’Harmattan, 

2011. 

BENTOUHAMI Hourya [et al.] (dir.), Le souci du droit : où en est la théorie critique ?, Paris, 

Sens et Tonka, 2009.  

BERGEL Jean-Louis, Théorie générale du droit, 2e éd., Paris, Dalloz, 1989.  

BERTOSSI Christophe, La citoyenneté à la française : valeurs et réalités, Paris, CNRS, 

2016.  

BESSIS Sophie, Les Arabes, les femmes, la liberté, Paris, Albin Michel, 2007.  

BORGHEE Maryam, Voile intégral en France : sociologie d’un paradoxe, Paris, Michalon, 

2012.  

BORRILLO Daniel, LOCHAK Danièle (dir.), La liberté sexuelle, Paris, PUF, 2005.  

BOUYAHIA Malek, SANNA Maria Eleonora, La polysémie du voile. Politiques et 

mobilisations postcoloniales, Paris, Ed. des Archives contemporaines, 2013.  

BOUZAR Dounia, BOUZAR Lylia, La république ou la burqa : les services publics face à 

l’islam manipulé, Paris, Albin Michel, 2010. 

BOYER Alain, 1905 : la séparation Églises-État : de la guerre au dialogue, Paris, Cana, 

2004.  

BOYER Alain, La loi de 1905, hier, aujourd’hui, demain, Lyon, Olivétan, 2005.  

BRILLAT Manuela, Le principe de non-discrimination à l’épreuve des rapports entre droits 

européens, Clermont-Ferrand, Institut universitaire Varenne, 2015.  

BUI-XUAN Olivia, Le droit public français entre universalisme et différencialisme, Paris, 

Economica, 2004. 

BUREAU Dominique, DRUMMOND France, FENOUILLET Dominique (dir.), Droit et 

morale, aspects contemporains, Paris, Dalloz, 2011.  



 324 

CARBONNIER Jean, Sociologie juridique, Paris, PUF, 1978.  

CARBONNIER Jean, Droit et passion du droit sous la Ve République, Paris, Flammarion, 

1996. 

CARRÈRE Thibault, La démocratie constitutionnelle à l’épreuve du républicanisme : sur la 

dualité philosophique du constitutionnalisme moderne, Thèse de doctorat de droit, 

Montpellier, 2017.  

CERF-HOLLENDER Agnès (dir.), Droit et dissimulation, Bruxelles, Bruylant, 2013.  

CHANTEPIE Gaël, LATINA Mathias, La réforme du droit des obligations : commentaire 

théorique et pratique dans l’ordre du Code civil, Paris, Dalloz, 2016.  

CHARTIER Lise, Mesurer l’insaisissable. Méthode d’analyse du discours de presse, Sainte-

Foy, Presses de l’Université du Québec, 2003.  

COMMAILLE Jacques, LASCOUMES Pierre, La production gouvernementale du droit, 

Paris, GIP Mission de recherche droit et justice, 1995. 

COMMAILLE Jacques, DUMOULIN Jacques, ROBERT Cécile, La juridicisation du 

politique. Leçons scientifiques, Paris, LGDJ, 2000.  

CORNU Gérard (dir.), Vocabulaire juridique, 12e éd., Paris, PUF, 2017.  

DEKEUWER-DEFOSSEZ Françoise, L’égalité des sexes, Paris, Dalloz, 1998.  

DELMAS-MARTY Mireille, Raisonner la raison d’État : vers une Europe des droits de 

l’homme, Paris, PUF, 1989.  

DEVOLVE Pierre, Le droit administratif, 6e éd., Paris, Dalloz, 2014.  

DRAGO Roland (dir.), La confection de la loi, Paris, PUF, 2005.  

DUARTE Bernadette (dir.), Manifester sa religion : droits et limites, Paris, L’Harmattan, 

2011.  

DUBREUIL Charles-André (dir.), L’ordre public : actes du colloque, 15 et 16 décembre 

2011, Paris, Cujas, 2013.  



 325 

EDEL Frédéric, Le principe d’égalité dans la convention européenne des droits de l’homme : 

contribution à une théorie générale du principe d’égalité, Thèse de doctorat de droit public, 

Strasbourg, 2003.  

FAVOREU Louis [et al.], Droit constitutionnel, 18e éd., Paris, Dalloz, 2016.  

FERRARI Alessandro, PASTORELLI Sabrina, The Burqa affair across Europe, Between 

Public and Private Space, Farnham, Asghate, 2013.  

FERRARI Silvio, PASTORELLI Sabrina, Religion in public spaces, an European 

perspective, Farnham, Ashgate, 2012 (Cultural diversity and law in association with 

Religare). 

FOILLARD Philippe, Droit administratif, 4e éd., Bruxelles, Larcier, 2015.  

FORTIER Vincente (dir.), Le juge, gardien des valeurs ?, Paris, CNRS, 2007.  

FORTIER Vincente, VIALA François (dir.), L’hôpital au prisme de la laïcité, Bordeaux, Les 

Etudes hospitalières, 2013.  

GERVIER Pauline, La limitation des droits fondamentaux constitutionnels par l’ordre public, 

Paris, LGDJ, 2014.  

GIRARD Charlotte, HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, La dignité de la personne 

humaine : recherche sur un processus de juridicisation, Paris, PUF, 2005. 

GONZALEZ Gérard (dir.), Laïcité, liberté de religion et Convention européenne des droits de 

l’homme : actes du colloque organisé le 18 novembre 2005, Bruxelles, Bruylant, Némésis, 

2006.  

GREER Steven, Les exceptions aux articles 8-11 de la Convention européenne des Droits de 

l’Homme, Conseil de l’Europe 1997 (Dossiers sur les droits de l’homme ; 15). 

HAURIOU Maurice, Précis de droit constitutionnel, 2e éd., Paris, Dalloz, 2014 [réimpr. de 

l’éd. de 1929].  

HAURIOU Maurice, Précis élémentaire de droit administratif, 3e éd., Paris, Recueil Sirey, 

1933.  



 326 

HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, MÖSCHEL Mathias, ROMAN Diane (dir.), Ce que le 

genre fait au droit, Paris, Dalloz, 2013.  

HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, PICHARD Marc, ROMAN Diane (dir.), La loi et le 

genre, Paris, CNRS, 2014.  

HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, VALENTIN Vincent, L’affaire Baby Loup ou La 

nouvelle laïcité, Paris, LGDJ, 2014.  

JOINVILLE-ENNEZAT Maxime, Islamité et laïcité : pour un contrat d’alliance, Paris, 

Montréal, L’Harmattan, 1998. 

KELSEN Hans, Théorie générale des normes, trad. BEAUD Olivier, MALKANI Fabrice, 

Paris, PUF, 1996. 

KOUSSENS David, L’épreuve de la neutralité. La laïcité française entre droits et discours, 

Bruxelles, Bruylant, 2015.  

KOUSSENS David, ROY Olivier (dir.), Quand la burqa passe à l’Ouest : enjeux éthiques, 

politiques et juridiques, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2013. 

LABORDE Cécile, Français ! Encore un effort pour devenir républicains, Paris, Seuil, 2010.  

LAGARDE Emmanuelle, Le principe d’autonomie personnelle, Etude sur la disposition 

corporelle en droit européen, Thèse de doctorat de droit privé, Pau, 2012. 

La laïcité à l’épreuve du voile intégral, Paris, La documentation française, 2010 (Regards sur 

l’actualité ; 364).  

LAMINE Anne-Sophie, La cohabitation des Dieux. Pluralité religieuse et laïcité, Paris, PUF, 

2004 

LANGUILLE Constantin, La possibilité du cosmopolitisme. Burqa, droits de l’homme et 

vivre-ensemble, Paris, Gallimard, 2015.  

LAVERGNE Benjamin, Recherche sur la soft law en droit public français, Toulouse, PUT1, 

2013.   

LE BONNIEC Nina, La procéduralisation des droits substantiels par la Cour européenne des 

droits de l’homme, Thèse de doctorat de droit, Montpellier, 2015. 



 327 

LENOBLE Jacques, BERTEN André, Dire la norme : droit, politique et énonciation, Paris, 

LGDJ ; Bruxelles, Bruylant, 1996.  

LOUVET Aurélien, NHO Emilie, « Conditions de travail – Selon la CJUE, le port de signes 

religieux par des salariés peut être encadré par l’employeur », Commentaire sous CJUE, gr. 

ch., 14 mars 2017, Asma Bougnaoui et Samira Achbita, JCP E 2017, p. 1260.  

MARTI Serge, FORTIER Vincente, MAÏLA Joseph, HUNYADI Mark, L’expression 

religieuse en entreprise, Lormont, Le bord de l’eau, 2016.  

MARTIAL-BRAZ Nathalie, RIFFARD Jean-François, BEHAR-TOUCHAIS Martine (dir.), 

Les mutations de la norme : le renouvellement des sources du droit, Paris, Economica, 2011.  

MASSIS Thierry, PETTITI Christophe (dir.), La liberté religieuse et la Convention 

européenne des droits de l’homme : actes du colloque du 11 décembre 2003, Bruxelles, 

Bruylant, Némésis, 2004.  

MBALA MBALA Félicité, La notion philosophique de dignité à l’épreuve de sa consécration 

juridique, Thèse de doctorat de droit, Villeurbane, 2007.  

MELIN-SOUCRAMANIEN Ferdinand, Le principe d'égalité dans la jurisprudence du 

Conseil constitutionnel, Paris, Economica ; Aix-en-Provence, PUAM, 1997.  

MESSNER Francis, PRELOT Pierre-Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Traité de droit 

français des religions, Paris, Litec, 2003. 

MESSNER Francis, PRELOT Pierre-Henri, WOEHRLING Jean-Marie (dir.), Droit français 

des religions, 2e éd., Paris, Lexisnexis, 2013.  

MILOT Micheline, PORTIER Philippe, WILLAIME Jean-Paul (dir.), Pluralisme religieux et 

citoyenneté, Rennes, PUR, 2010.  

MORENA de la Frédérique, Les frontières de la laïcité, Issy-les-Moulineaux, LGDJ, 2016.  

MURDOCH Jim, Liberté de pensée, de conscience et de religion. Un guide sur la mise en 

œuvre de l’article 9 de la Convention européenne des Droits de l’Homme, Précis sur les droits 

de l’Homme n° 9, Strasbourg, Conseil de l’Europe, 2007.  

PAVIA Marie-Luce, REVET Thierry (dir.), La dignité de la personne humaine, Paris, 

Economica, 1999.  



 328 

PEDROT Philippe (dir.), Ethique, droit et dignité de la personne : mélanges Christian Bolze, 

Paris, Economica, 1999. 

PENA-RUIZ Henri, Dictionnaire amoureux de la laïcité, Paris, Plon, 2016.  

PERELMAN Chaïm, VANDER ELST Raymond, Les notions à contenu variable en droit, 

Bruxelles, Bruylant, 1984.  

PESKINE Elsa, WOLMARK Cyril, HyperCours Droit du travail, 12e éd., Paris, Dalloz, 

2019.  

PHILIP-GAY Mathilde, Droit de la laïcité : une mise en œuvre de la pédagogie juridique de 

la laïcité, Paris, Ellipses, 2016.  

PORTIER Philippe, L’État et les religions en France. Une sociologique historique de la 

laïcité, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2016.  

Recueil d’études sur les sources du droit en l’honneur de François Gény. Les sources 

générales des systèmes juridiques actuels, Tome II, Paris, Libr. du rec. Sirey, 1934.  

REDOR Marie-Joëlle (dir.), L’ordre public : ordre public ou ordres publics ? ordre public et 

droits fondamentaux : actes du colloque de Caen des jeudis 11 et vendredi 12 mai 2000, 

Bruxelles, Bruylant, 2001.  

RENUCCI Jean-François, L’article 9 de la Convention européenne des droits de l’homme, 

Strasbourg, Conseil de l’Europe, 2004 (Dossiers sur les droits de l’homme ; 20). 

REVET Thierry (dir.), L’ordre public à la fin du XXe siècle, Paris, Dalloz, 1996.  

RIALS Stéphane, Le juge administratif français et la technique du standard : essai sur le 

traitement juridictionnel de l’idée de normalité, Paris, LGDJ, 1980.  

RIPERT Georges, Les forces créatrices du droit, Paris, LGDJ, 1955. 

SAINT-BONNET François, A l’épreuve du terrorisme. Les pouvoirs de l’État, Paris, 

Gallimard, 2017.  

SALAS Denis, Le tiers pouvoir : vers une autre justice, Paris, Fayard, 2013.  

SCHMITT Carl, La valeur de l’État et la signification de l’individu ; trad., introd. et notes par 

Sandrine BAUME, Genève, Droz, 2003 (Les classiques de la pensée politique). 



 329 

SUDRE Frédéric, Droit européen et international des droits de l’homme, 9e éd., Paris, PUF, 

2008.  

TALBI Mohamed, Plaidoyer pour un islam moderne, Tunis, Cérès ; Paris, Desclée de 

Brouwer, 1998.  

TERRE Dominique, Les questions morales du droit, Paris, PUF, 2007.  

TEVANIAN Pierre, Dévoilements : du hijab à la burqa : les dessous d’une obsession 

française, Paris, Libertalia, 2012.  

THIBIERGE Catherine [et al.] (dir.), La force normative : naissance d’un concept, Paris, 

LGDJ ; Bruxelles, Bruylant, 2009.  

THIBIERGE Catherine [et al.] (dir.), La densification normative : découverte d’un processus, 

Paris, Mare & Martin, 2013.  

THIRION Nicolas, Théories du droit : droit, pouvoir, savoir, Bruxelles, Larcier, 2011.  

VAHIDI-FERDOUSI Abdol-Hadi, De la vérité juridique : réflexions critiques sur la nature 

du droit, Thèse de doctorat de droit, Strasbourg, 2000.  

VERPEAUX Michel, MONTALIVET de Pierre, ROBLOT-TROIZIER Agnès [et al.], Droit 

constitutionnel : les grandes décisions de la jurisprudence, Paris, PUF, 2017.  

VEYRETOUT Lucie, L’application des droits de l’être humain au sein des groupements 

religieux, Thèse de doctorat de droit, Strasbourg, 2013.  

VEYRETOUT Lucie, L’admission des femmes aux fonctions cultuelles : une question de 

droit(s), Strasbourg, PUS, 2016.  

VINCENT Valentin, Les conceptions néo-libérales du droit, Paris, Economica, 2002.  

VINCENT-LEGOUX Marie-Caroline, L’ordre public : étude de droit comparé interne, Paris, 

PUF, 2001.  

FORTIER Vincente et WOEHRLING Jean-Marie, « Convictions religieuses et ajustements 
de la norme », Revue du droit des religions, n° 7, mai 2019, à paraître.   
 
WALINE Jean, Droit administratif, 26e éd., Paris, Dalloz, 2016.  

WEIL Patrick, Le sens de la République, Paris, Gallimard, 2016.  



 330 

ZUBER Valentine, La laïcité en débat : au-delà des idées reçues, Paris, Le Cavalier bleu, 

2017.  

 

Articles, chapitres d’ouvrages 

 

ABOU RAMADAN Moussa, « La diversité de points de vue des auteurs musulmans sur la 

dissimulation du visage », Revue du droit des religions, n° 2, nov. 2016, p. 107. 

ADAM Patrice, « Les laïcités et l’entreprise privée », Rev. dr. soc 2015, p. 708.  

ARDANT Philippe, « La laïcité - Introduction », Pouvoirs, n°75, nov. 1995, p. 5.  

AST Frédérique, « Liberté d’expression et religion dans la jurisprudence de la CEDH », 

Rencontre 2011 du Conseil de l’Europe sur la dimension religieuse du dialogue interculturel, 

Luxembourg, 28-29 novembre 2011.  

ASTAIX Anthony, « Dissimulation du visage dans l’espace public : une circulaire et des 

précisions », D. 2011, p. 678. 

AUBIN Emmanuel, « Contre l’interdiction du port du voile à l’université », AJDA 2015, p. 

953.  

AVRIL Pierre, « Le Parlement législateur », RF sc. pol., vol. 31, n°1, 1981, p. 15.  

BAKIR Lauren, « Laïcité et institution scolaire : variations dans l’application d’un principe 

juridique », Revue du droit des religions, n° 2, nov. 2016, p. 123.  

BARANGER Denis, « Sur la manière française de rendre la justice constitutionnelle », Jus 

Politicum n° 7, 2012 [juspoliticum.com/uploads/pdf/JP7_Baranger_PDF_corr02_cat-3.pdf, 

consulté le 28/08/2018].  

BARBIER Maurice, « Pour une définition de la laïcité française », Le Débat, 2005/2, n°134, 

p. 129.  

BASDEVANT-GAUDEMET Brigitte, « Droit et religions en France », RID comp. 1998, 

p. 335.  



 331 

BAUBEROT Jean, « Existe-t-il une religion civile républicaine ? », French Politics, Culture 

& Society 2007, p. 3 

BEAUD Olivier, WACHSMANN Patrick, « Ouverture », Jus Politicum, n° 7, 2012 

[juspoliticum.com/uploads/pdf/JP7_Beaud-Wachsmann_PDF_corr01.pdf, consulté le 

28/08/2018]. 

BECHILLON Denys de, « Voile intégral : éloge du Conseil d’État en théoricien des droits 

fondamentaux », RFDA 2010, p. 467.  

BENOÎT-ROHMER Florence, « Chronique UE et droits fondamentaux – Égalité et principe 
de non-discrimination (art. 21 de la Charte) », RTD eur. 2018, p. 467.  
 
BENSADOUN Marie-Hélène, « Le silence religieux dans l’entreprise – Propos introductifs », 
JCP S 2017, p. 1259 
 
BERGOUNIOUX Alain, « La laïcité, valeur de la République », Pouvoirs, n°75, nov. 1995, 

p. 17.  

BIDAR Abdennour [et al.], « Que veut dire laïcité ? Enquête », Le Débat 2015/3, n° 185, 

p. 104.  

BON Pierre, « Le ‘burkini’ au Conseil d’État », RFDA 2016, p. 1227.   

BONNEFOY Olivier, « Dignité de la personne humaine et police administrative », AJDA 

2016, p. 418.  

BOUET Jean-Baptiste, « La ‘Charte de la laïcité dans les services publics’ et les 

établissements publics de santé : une occasion manquée », RDSS 2007, p. 1023.  

BOURDELOIS Béatrice, « Mariages célébrés en France », Rép. intern. Dalloz, sept. 2011. 

BOURDIER Elsa, « Des libertés à la répression : un renversement à peine voilé de la laïcité », 

RDH 11/2017 [http://journals.openedition.org/revdh/2910, consulté le 28/08/2018]. 

BOUSTA Rhita, « Contrôle constitutionnel de proportionnalité. La spécificité française à 
l’épreuve des évolutions récentes », RFD const. 2011, p. 913.  
 
BRIS Le Catherine, « La contribution du droit à la construction d’un « vivre ensemble » : 

entre valeurs partagées et diversité culturelle », Droit et société, vol. 92, n° 1, 2016, p. 75. 



 332 

BRONDEL Séverine, « Les députés adoptent une résolution contre la burqa », AJDA 2010, 

p. 985.  

BRONDEL Séverine et MONTECLER Marie-Christine de, « Jean-Marc Sauvé, vice-

président du Conseil d’État : ‘Nous sommes trop souvent saisis de textes déclarés urgents 

alors que les délais ne le justifient pas’ », Dalloz actualité, 5 mai 2010. 

BUI-XUAN Olivia, « L’espace public, l’émergence d’une nouvelle catégorie juridique ? 

Réflexions sur la loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public », RFDA 

2011, p. 551.  

BUSSY Florence, « Le débat sur la laïcité et la loi », Dalloz 2004, p. 2666.  
 
CADENE Nicolas, « Le silence religieux dans l’entreprise – Présentation générale », JCP S 

2017, p. 1260 

CALVES Gwénaële, « Le juge constitutionnel entre droit et politique : une brève présentation 

de la querelle des ‘principes neutres’ », Jus Politicum, n° 5, 2010.  

CANEDO-PARIS Marguerite, « La dignité humaine en tant que composante de l’ordre 

public : l’inattendu retour en droit administratif français d’un concept controversé », RFDA 

2008, p. 979.  

CAYLA Olivier, « Le plaisir de la peine et l’arbitraire pénalisation du plaisir », in 

BORRILLO Daniel, LOCHAK Danièle (dir.), La liberté sexuelle, Paris, PUF, 2005, p. 89.  

CAYLA Olivier, « Dissimulation du visage dans l’espace public : l’hypocrisie du juge 

constitutionnel trahie par la sincérité des circulaires ? », D. 2011, p. 1166.  

CHAMPEIL-DESPLATS Véronique, « Le Conseil constitutionnel a-t-il une conception des 

libertés publiques ? », Jus Politicum, n° 7, 2012 

[juspoliticum.com/uploads/pdf/JP7_Champeil_PDF_corr02cat.pdf, consulté le 28/08/2018].  

CHASSANG Céline, « La CEDH et la loi du 11 octobre 2010 : une validation en demi-teinte 

de la loi prohibant la dissimulation du visage dans l’espace public », Note sous CEDH, Gde 

ch., 1 juillet 2014, S.A.S c. France, n° 43835/11, D. 2014, p. 1701. 

CHELINI-PONT Blandine, « L’interdiction du voile intégral en France, enjeux sociaux et 

constitutionnels », Revista General de Derecho Canónico y Derecho Eclesiástico del Estado, 



 333 

n°24, 2010 [https://www.iustel.com/v2/revistas/detalle_revista.asp?id_noticia=409453&d=1, 

consulté le 28/08/2018].  

CHETARD Guillaume, « La proportionnalité de la répression dans la jurisprudence du 

Conseil constitutionnel », RSC 2013, p. 51. 

CHRESTIA Philippe, « La burqa est incompatible avec la nationalité française », AJDA 2008, 

p. 2013.  

COLONNA Joël, RENAUX-PERSONNIC Virginie, « La liberté religieuse du salarié. 

Réflexions sur les arrêts récents de la chambre sociale de la Cour de cassation relatifs au port 

du voile islamique dans les entreprises », Gaz. Pal. 7-8 juin 2013, p. 13. 

COMBLES DE NAYVES Pierre de, « La chambre criminelle jette le voile sur la Convention 

européenne », AJ Pénal 2013, p. 400. 

COSSALTER Philippe, « La dignité humaine en droit public français : l’ultime recours », 

Revue générale du droit, 2014 (Etudes et réflexions ; 4) 

[https://www.revuegeneraledudroit.eu/blog/2014/11/06/la-dignite-humaine-en-droit-public-

francais-lultime-recours/, consulté le 28/08/2018] 

DEFOIS Gérard, « La laïcité, vue d’en face », Pouvoirs, n°75, nov. 1995, p. 27.  

DEGIRMENCI Selim, « Le rapport Clavreul ou les errements d’un certain discours sur la 

laïcité », RDH 2018 [https://journals.openedition.org/revdh/3805, consulté le 28/08/2018] 

DELSENNE Ludivine, « De la difficile adaptation du principe républicain de laïcité à 

l’évolution socio-culturelle française », RDP 2005, p. 427.  

DESPREZ François, « Brèves remarques sur l’interdiction de dissimulation du visage dans 

l’espace public », Gaz. Pal. 2 sept. 2010, p. 7.  

DESPREZ François, « L’analyse du Conseil d’État à propos de l’interdiction de dissimulation 

du visage en lien avec une manifestation sur la voie publique », Gaz. Pal. 24 mars 2011, p. 6.  

DEVLIN Patrick, « La morale et le droit pénal », Revue de Droit et Philosophie, vol. 6, 2014, 

p. 133.  

DEVLIN Patrick, « La morale et la réalité sociale contemporaine », Revue de Droit et 

Philosophie, vol. 6, 2014, p. 165.  



 334 

DIEU Frédéric, « Le droit de dévisager et l’obligation d’être dévisagé : vers une moralisation 

de l’espace public ? », JCP A 2010, p. 2355.  

DIEU Frédéric, « Dissimulation du visage : la confirmation d’une interdiction de large portée 

à propos des circulaires du 2 mars 2011 et du 31 mars 2011 », JCP A 2011, p. 2144. 

DIEU Frédéric, « Laïcité et espace public », RDP 2013, p. 566. 

DORD Olivier, « Laïcité à l’école, l’obscure clarté de la circulaire ‘Fillon’ du 18 mai 2004 », 
AJDA 2004, p. 1523. 
 
DREYER Emmanuel, « Chronique de jurisprudence de droit pénal », Gaz. Pal. 2013, p. 35. 

DUCOMTE Jean-Michel, « La laïcité : du mot aux actes, les dangers de 

l'instrumentalisation », Empan, vol. 90, n° 2, 2013, p. 43. 

DUCOULOMBIER Peggy, « Tenue correcte exigée. Observations sous l’arrêt CEDH, gr. ch., 

1er juillet 2014, SAS c. France », RTDEur 2015, p. 95.  

DUFOURQ Pauline, « Les propositions du projet de loi renforçant la lutte contre les 

violences sexuelles et sexistes », Dalloz actualité, 28 mars 2018. 

DUTHEILLET de LAMOTHE Olivier, « Le règlement intérieur peut-il interdire le port de 

signes religieux dans l’entreprise ? », JCP S 2017, p. 1263. 

EDELMAN Bernard, « La dignité de la personne humaine, un concept nouveau », D. 1997, 

p. 185.  

ERRERA Roger, « Liberté religieuse et laïcité. Pour une politique de paix civile », Études, 

2005/11, p. 475.  

ETOA Samuel, « Fonction publique – La barbe d’un praticien hospitalier peut-elle être 

qualifiée de signe religieux ? », Note sous CAA Versailles, 4e ch., 19 décembre 2017, n° 

15VE03582, JCP G 2018, p. 188.  

EVEILLARD Gweltaz, « Liberté religieuse – Laïcité et port de signes religieux par les élèves 

infirmières », Note sous CE, 28 juillet 2017, Boutaleb et a., n° 390740, Droit administratif 

2018, comm. 5.  

FELDMAN Jean-Philippe, « Burqa, une loi dangereuse et inutile », D. 2010, p. 387. 



 335 

FERRARI Alessandro, « De la politique à la technique : laïcité narrative et laïcité du droit. 

Pour une comparaison France/Italie », in BASDEVANT-GAUDEMET Brigitte et 

JANKOWIAK François (dir.), Le droit ecclésiastique de la fin du XVIIIe au milieu du XXe 

siècle en Europe, Leuven, Peeters, 2009, p. 333.  

FINKIELKRAUT Alain, « La laïcité à l’épreuve du siècle », Pouvoirs, n°75, nov. 1995, 

p. 53.  

FLAUSS Jean-François, « Liberté religieuse », AJDA 2001, p. 480.  

FLEURIOT Caroline, « L’enfermement, principale thématique traitée par la CNCDH », 

Dalloz actualité, 11 juill. 2011. 

FLEURIOT Caroline, « Droits de l’Homme en France : des écarts entre garanties juridiques et 

réalités de terrain », AJ Pénal 2012, p. 6.  

FLORES d’ARCAIS Paolo, « Onze thèses sur la laïcité », Le Débat 2015/3, n° 185, p. 95.  

FORNEROD Anne, « Religion et acquisition de la nationalité française », Note sous CE, 

SSR, 26 mai 2008, Mme Mabchour, n° 286798, RDP 2009, p. 715.  

FORNEROD Anne, « Les ‘affaires’ de burqa en France », in Rivista, Quaderni di diritto e 

politica ecclesiastica, 1/2012, p. 63.  

FORNEROD Anne, « L’islam, le juge et les valeurs de la République », Revue du droit des 

religions, n° 6, nov. 2018, p. 43. 

FORSÉ Michel, PARODI Maxime, « Comment les Français perçoivent-ils l’égalité des 

chances ? », Revue de l'OFCE, vol. 146, n° 2, 2016, p. 67. 

FORT François-Xavier, « La protection de la dignité de la personne détenue », AJDA 2010, 

p. 2249.  

FORTIER Vincente, « La crise de l’universalisme et le défi du relativisme culturel : le voile 

intégral en débat », in AUTIN Jean-Louis et WEIL Laurence (dir.), Le droit, figure du 

politique. Etudes offertes au professeur Michel Miaille, Montpellier, 2008, p. 25. 

FORTIER Vincente, « Vous avez dit neutralité ? », Revue du droit des religions, n° 3, 2017.   



 336 

FORTIER Vincente, « Le droit des religions, une discipline ? Contribution à la construction 

d’un objet problématique », Revue du droit des religions n° 5, mai 2018, p. 133. 

FRANCHI Anne-Marie, « Laïcité : la parole à la défense », Pouvoirs, n° 75, nov.1995, p. 85.  

FULCHIRON Hugues, PHILIP-GAY Mathilde, « La laïcité : un principe, des valeurs », 

D. 2015, p. 274.  

GAILLET Aurore, « La loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public et les 

limites du contrôle pratiqué par le Conseil constitutionnel », Société, Droit et Religion, n° 1, 

2012, p. 47.  

GALEMBERT Claire de, « Forcer le droit à parler contre la burqa », RF sc. pol. 2014, p. 647. 

GALEMBERT Claire de, KOENIG Matthias, « Gouverner le religieux avec les juges », RF 

sc. pol. 2014, p. 631. 

GAUDEMET Yves, « Liberté de religion », in F. Messner (dir.), Dictionnaire de droit des 

religions, Paris, Ed. CNRS, 2010, p. 452. 

GAUDEMET Yves, « La laïcité, forme française de la liberté religieuse », RDP 2015, p. 329. 

GAUDIN Philippe [et al.], « Que veut dire laïcité ? Enquête », Le Débat 2015/3, n° 185, p. 

104.  

GAYET Carole, « Dissimulation du visage dans l’espace public : premières cassations », 

Dalloz actualité, 21 mars 2013.  

GERVIER Pauline, « L’interdiction de dissimulation du visage dans l’espace public », AJDA 

2014, p. 1866.  

GERVIER Pauline, « Concilier l’ordre public et les libertés, un combat continu », AJDA 

2016, p. 2122. 

GLENARD Guillaume, « La dignité de la personne humaine : un ordre de valeurs ? », RFDA 

2015, p. 869.  

GOESEL-LE BIHAN Valérie, « Réflexion iconoclaste sur le contrôle de proportionnalité 

exercé par le Conseil constitutionnel », RFD const. 1997, p. 227 



 337 

GOESEL-LE BIHAN Valérie, « Le contrôle exercé par le Conseil constitutionnel : défense et 

illustration d’une théorie générale », RFD const. 2001, p. 67  

GOESEL-LE BIHAN Valérie, « Le contrôle de proportionnalité dans la jurisprudence du 

Conseil constitutionnel : figures récentes », RFD const. 2007, p. 269 

GOESEL-LE BIHAN Valérie, « Le contrôle de proportionnalité exercé par le Conseil 

constitutionnel, technique de protection des libertés publiques ? », Jus Politicum, n° 7, 2012, 

p. 1. 

GONOD Pascale, « Sur les réformes en cours de la justice administrative », AJDA 2012, 

p. 1195.  

GONZALEZ Gérard, « L’interdiction du port du foulard islamique dans les universités 

turques est compatible avec la Convention européenne de sauvegarde des droits de 

l’homme », Note sous CEDH, Gr. ch., 10 novembre 2005, Leyla Sahin c. Turquie, n° 

44774/98, AJDA 2006, p. 315.  

 

GONZALEZ Gérard, « Rideau sur le voile et autres signes ostensibles », AJDA 2009, p. 2077. 

 

GONZALEZ Gérard, « L’inconventionnalité des sanctions pour port de tenues à caractère 

religieux dans les lieux publics ouverts à tous », JCP G 2010,  p. 952.  

 

GONZALEZ Gérard, HAARSHER Guy, « Consécration jésuitique d’une exigence 

fondamentale de la civilité démocratique ? Le voile intégral sous le regard des juges de la 

Cour européenne », Note sous CEDH, Gde ch., 1 juillet 2014, S.A.S c. France, n° 43835/11, 

RTDH 2015, p. 219.  

 

GONZALEZ Gérard, « Bonne foi et engagements internationaux de la France en matière de 

liberté religieuse », Revue du droit des religions, n° 2, nov. 2016, p. 171.  

GONZALEZ Gérard, « Vade-mecum pour interdire les signes religieux au travail (à propos 

des arrêts CJUE, gr. ch., 14 mars 2017, Asma Bougnaoui et Samira Achbita), RDUE 2017, 

p. 342.  

GUIOMARD Pascale, « Les nouveautés de la réforme du droit des obligations », Dalloz 

actualité, 15 févr. 2016.  



 338 

HANICOTTE Robert, « Visage caché, œil policier », AJDA 2010, p. 417.  

HANICOTTE Robert, « Espace public : impasse des libertés », JCP A 2012, p. 2227.  

HAUSER Jean, LEMOULAND Jean-Jacques, « Ordre public et bonnes mœurs », Rép. civ. 

Dalloz, janv.2015.  

HEDARY Delphine, « Dissimulation du visage, service public et liberté religieuse », AJDA 

2012, p. 19.  

HERVIEU Nicolas, « Burkini : Entretien croisé des Professeurs Stéphanie Hennette-Vauchez 

et Joël Andriantsimbazovina sur la décision du Conseil d’État », RDH 08/2016 

[http://journals.openedition.org/revdh/2514, consulté le 8/10/2018].  

HENNETTE VAUCHEZ Stéphanie, « La burqa la femme et l’État. Réflexions inquiètes sur 

un débat actuel », Raison publique, 12 mai 2010, [http://www.raison-

publique.fr/article317.html, consulté le 28/08/2018] 

HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, « Débat autour de la décision du Conseil constitutionnel 

n° 2010-613 DC du 7 octobre 2010, ‘loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace 

public’ », D. 2011, p. 1166.  

HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, « Discrimination indirecte, genre et liberté religieuse : 

encore un rebondissement dans les affaires du voile », AJDA 2012, p. 163.  

HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, « Séparation, garantie, neutralité… Les multiples 

grammaires de la laïcité », Les Nouveaux Cah. Cons. const. 2016/4, n°53, p. 15. 

HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, « Is French laïcité Still Liberal? The Republican Project 

under Pressure (2004-2015) », Human Rights Law Review 2017, p. 285.  

HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie,  « Le niqab de retour à Strasbourg », D. 2017, p. 1926.  

HENNETTE VAUCHEZ Stéphanie,  « Pour une lecture dialogique du droit international des 

droits humains. Remarques sur les constatations du Comité des droits de l’Homme dans 

l’affaire Baby Loup, et quelques réactions qu’elles ont suscitées », RDH 2018, 

[http://journals.openedition.org/revdh/4643, consulté le 02/10/2018].  

« L’interdiction intégrale du voile n’a pas de fondement juridique », JCP A 2010, act. 275. 



 339 

JEAMMAUD Antoine, « La règle de droit comme modèle », D. 1990, p. 199. 

KADA Nicolas, « Service public et religion : du renouveau du principe de neutralité », AJFP 

2004, p. 249.  

KALUSZYNSKI Martine, « Accompagner l’État ou le contester ? Le mouvement ‘Critique 

du droit‘ en France. Des juristes en rébellion », Criminocorpus, 29 sept. 2014 

[https://criminocorpus.revues.org/2831, consulté le 20 mai 2015] 

KLEIN Julie, « Affaire Baby-Loup : la France a-t-elle réellement été condamnée par 

l’ONU ? », L’actualité au prisme du droit, 30 août 2018 

[http://blog.leclubdesjuristes.com/affaire-baby-loup-quelle-est-la-portee-de-lavis-du-comite-

des-droits-de-lhomme-de-lonu/, consulté le 2 oct. 2018]. 

KOUBI Geneviève, « Vers une évolution des rapports entre ordre juridique et systèmes 

religieux ? Réflexions à partir de Paris 8e Ch. sect. B, 7 mai 1986 », JCP G 1987, p. 3292.  

KOUBI Geneviève, « Veillez à ôter ce voile en sortant… , à propos de Cons. const. n° 2010-

613 DC du 7 oct. 2010 », Droit cri-TIC, 7 oct. 2010 [http://koubi.fr/spip.php?article459, 

consulté le 28/08/2018]. 

LABORDE Cécile, « Républicanisme critique vs républicanisme conservateur : repenser les 

‘accomodements raisonnables’  », Critique internationale, n° 44, 2009/3, p. 19.  

LABORDE Cécile, « La liberté de religion à l’âge séculier », in BRIBOSIA Emmanuelle, 

RORIVE Isabelle (dir.), Accommodements raisonnables - Approche comparative Canada - 

Europe - Belgique, Bruxelles, Peter Lang, 2015.  

LACAZE Marion, « La contravention de port d'une tenue destinée à dissimuler le visage dans 

l’espace public : incertitude des fondements juridiques, incohérence des catégories pénales », 

Dr. pén. 2012, étude n°5. 

LAINÉ Laurent, « Liberté religieuse des agents territoriaux et obligation de neutralité 

religieuse », in FIALAIRE Jacques (dir.), Liberté de culte, laïcité et collectivités 

territoriales, Paris, Litec, 2007.  

LALLET Alexandre, GEFFRAY Edouard, « Le Conseil d’État, gardien du temple : bref 

retour sur 25 ans de laïcité », AJDA 2014, p. 104. 



 340 

LANGUILLE Constantin, « Logique juridique, logique politique. Le cas de la burqa », Le 

Débat 2012/5, n° 172, p. 87.  

LARAT Fabrice. « Le dernier maillon dans la chaîne des inégalités ? Les particularités du 

profil des élèves de l’ÉNA », Revue française d'administration publique, vol. 153, n° 1, 2015, 

p. 103. 

LASSERRE Valérie, « Droit et religion », D. 2012, p. 1072. 

LAVRIC Sabrina, « Adoption d’une résolution sur l’attachement au respect des valeurs 

républicaines », Dalloz actualité, 14 mai 2010. 

LAVRIC Sabrina, « Présentation d’un projet de loi interdisant la dissimulation du visage dans 

l’espace public », Dalloz actualité, 21 mai 2010. 

LAVRIC Sabrina, « Projet de loi, l’interdiction de dissimulation du visage dans l’espace 

public », AJ Pénal 2010, p. 263.  

LAVRIC Sabrina, « Dissimulation du visage dans l’espace public : adoption par les députés », 

Dalloz actualité, 19 juill. 2010. 

LAVRIC Sabrina, « Port du voile intégral dans l’espace public : pas de réglementation 

européenne », Dalloz actualité, 8 sept. 2010. 

LE BRIS Catherine, « La contribution du droit à la construction d’un ‘vivre ensemble’ : entre 

valeurs partagées et diversité culturelle », Droit et société 2016, p. 75.  

LE GARS Julien, « Ordre public, dignité humaine : les nouvelles conditions de légalité d’une 

décision d’octroi du concours de la force publique pour l’exécution d’une décision 

d’expulsion », AJDA 2011, p. 568. 

LE ROUZIC Louis-Marie, « L’interdiction de dissimulation du visage dans l’espace public 

sous surveillance de la Cour européenne des droits de l’homme », JCP A 2011, p. 2252. 

LEBRETON Gilles, « Ordre public, ordre moral et lancer de nain », D. 1996, p. 177.  

LEGROS Robert, « Le problème de l’avortement et la logique juridique », Journal des 

procès, n° 70, 1985, p. 14.  



 341 

LEMAIRE Elina, « La laïcité répressive : l’exemple du traitement de l’affaire Babyloup au 
Parlement », in HAUPAIS Nicolas, GIRAUDEAU Géraldine, GUERIN-BARGUES Cécile 
(dir.), Le fait religieux dans la construction de l’État, Pedone, 2016.   
 
LEPAGE Agathe, « Restriction à l’exercice des droits et libertés fondamentaux d’un membre 

d’une secte », D. 2000, p. 273.  

LEROYER Anne-Marie, « Voile », RTD civ. 2011, p. 399.  

LEVADE Anne, « ‘Le refus de la République’, prologue d’un débat national ? A propos du 

rapport de la mission d’information sur la pratique du voile intégral sur le territoire national », 

JCP G 2010, p. 264. 

LEVADE Anne, « Le Conseil d'État aux prises avec le voile intégral. Les enjeux d'un refus du 

risque juridique », JCP G 2010, p. 754.  

LEVADE Anne, « Epilogue d’un débat juridique : l’interdiction de la dissimulation du visage 

dans l’espace public validée ! », JCP G 2010, p. 1043. 

LEVADE Anne, « Ultime hypothèque levée : l’interdiction de la dissimulation du visage dans 

l’espace public n’est pas contraire à la Convention EDH ! », Note sous CEDH, Gde ch., 1 

juillet 2014, S.A.S c. France, n° 43835/11, JCP G 2014, p. 974.  

LLORENS François, « Justice administrative et dignité humaine », RDP 2011, p. 299.  

LOCHAK Danièle, « Le droit à l’épreuve des bonnes mœurs. Puissance et impuissance de la 

norme juridique », in CHEVALLIER Jacques (dir.), Les bonnes mœurs, Paris, PUF, 1994, 

p. 15.  

LOCHAK Danièle, CHRISTIANS Louis-Léon, REMY Patrick, COLLINS Hugh, ROBIN-

OLIVIER Sophie, « Table ronde : La religion dans l’entreprise – Regards croisés et 

perspective comparative, après l’arrêt Baby Loup », LPA 2013, p. 29.  

LOISEAU Grégoire, « De respectables cadavres : les morts ne s’exposent pas à des fins 

commerciales », D. 2010, p. 2750.  

LOMBART Patrice, « La soft law ou l’ambiguë souplesse du droit », RJEP, n° 661, févr. 

2009, repère 2.   

LUTTON Philippe, « Le Conseil d’État et le ‘burkini’ », Constitutions 2016, p. 500.  



 342 

MACHELON Jean-Pierre, « Combats d’hier, laïcité d’aujourd’hui. Retour sur la loi du 9 

décembre 1905 », Le Débat 2015/3, n° 185, p. 83.  

MADIOT Yves, « Le juge et la laïcité », Pouvoirs, n° 75, nov. 1995, p. 73.  

MAIGAT Patrice Le, « La restriction de la liberté religieuse dans les entreprises privées », 

Gaz. Pal. 2017, p. 15.  

MALAURIE Philippe, « Une pratique radicale de la religion peut fonder une opposition 

gouvernementale à l’acquisition par mariage de la nationalité française, note sous CE, 27 juin 

2008, n° 286798 », JCP G 2008, p. 10151. 

MARGUENAUD Jean-Pierre, « La liberté de porter des vêtements religieux dans les lieux 

publics ouverts à tous », D. 2010, p. 682.  

MARGUENAUD Jean-Pierre, « Le ‘vivre ensemble’ et l’interdiction de la dissimulation du 

visage dans l’espace public ou le bricolage d’un nouveau concept européen aux fins de 

sauvegarde d’une incrimination malvenue. Note sous CEDH, 1er juillet 2014, gr. ch., n° 

43835/11, S.A.S c. France », RSC 2014, p. 626.  

MARGUENAUD Jean-Pierre, « La promotion européenne du ‘vivre ensemble’ comme 

instrument de lutte contre la dissimulation du visage dans l’espace public », RTD civ. 2017, p. 

823.  

MARTIN Denis, « Cachez ce voile que je ne saurais voir ! », Rev. dr. soc. 2018, p. 314.  

MATHIEU Bertrand, « Bioéthique : un juge constitutionnel réservé face aux défis de la 

science », RFDA 1994, p. 1019.  

MATHIEU Bertrand, « La validation par le Conseil constitutionnel de la loi sur le ‘voile 

intégral’. La reconnaissance implicite d’un ordre public ‘immatériel’ », JCPG 2010, p. 1930. 

MATHIEU Bertrand, MELIN-SOUCRAMANIEN Ferdinand, « Constitutionnalisation des 

débats politiques et sociaux », Constitutions 2010, p. 327. 

MAUBERNARD Christophe, « Le ‘droit fondamental à la dignité humaine’ en droit 

communautaire : la brevetabilité du vivant à l’épreuve de la jurisprudence de la Cour de 

justice des communautés européennes », RTDH 2003, p. 483.  



 343 

MELIN-SOUCRAMANIEN Ferdinand, « Marianne dévoilée (libres propos sur la décision du 

Conseil constitutionnel du 7 octobre 2010 validant la loi interdisant la dissimulation intégrale 

du visage dans l'espace public) », Société, droit et religion, 2012/1, n° 2, p. 73. 

MEYRAT Isabelle, « Le droit du travail à l’épreuve de ‘l’éthique des affaires’ », RDT 2010, 

p. 572. 

MIALOT Camille, « L’utilisation du droit comparé par le Conseil d’État, un changement dans 

la fabrique du droit », AJDA 2010, p. 1462. 

MOIZARD Nicolas, « La neutralité des salariés dans l’entreprise », RDT 2016, p. 817. 

MOLFESSIS Nicolas, « La nature juridique des recommandations patronales », RTD civ. 

2000, p. 200.  

MONTECLER Marie-Christine de, « Voile intégral : le premier ministre consulte le Conseil 

d’État », Dalloz actualité, 3 févr. 2010. 

MONTECLER Marie-Christine de, « La CEDH admet l’interdiction du voile intégral, au nom 

du ‘vivre-ensemble’ », AJDA 2014, p. 1348.  

MORENA Frédérique de la, « Du principe de laïcité républicaine à l’application des valeurs 

de la laïcité dans l’entreprise », Rev. dr. soc. 2015, p. 699.  

MOULY Jean, « La CJUE et le voile dans l’entreprise privée : le recul de la protection contre 

les discriminations », D. 2017, p. 947.  

MOULY Jean, « L’exigence de neutralité, entre discrimination directe et indirecte », Rev. dr. 

soc. 2018, p. 330.  

MOYSAN Hervé, « Choc de simplification et poids de la pratique. Quand la complexité 

croissante du droit est nourrie par le technicisme formel de son écriture », JCP G 2014, 

p. 470.  

NASOM-TISSANDIER Hélène, « Neutralité religieuse dans l’entreprise : le droit français au 

prisme du droit européen », Rev. dr. soc. 2018, p. 348.  

NIZET Olivier, « Refus de séjour pour défaut d’intégration républicaine d’une femme 

intégralement voilée, concl. sous TA Châlons-en-Champagne, 23 sept. 2010, n° 1000648 », 

AJDA 2010, p. 2378.  



 344 

NOGUELLOU Rozen, « Voile intégral : les mécanismes juridiques suggérés par le Conseil 

d’État », Dr. adm. 2010, p. 18. 

OLIVETTI Marco, « Laïcités parallèles : CEDH, 3 novembre 2009, Lautsi contre Italie », 

Constitutions 2010, p. 535.   

OSMAN Filali, « Avis, directives, codes de bonne conduite, recommandations, déontologie, 

éthique, etc. : réflexion sur la dégradation des sources privées du droit », RTD civ. 1995, 

p. 509.  

OST François, VAN DE KERCHOVE Michel, « L’outrage public aux bonnes mœurs : 

révélateur d’une rationalité juridique de moins en moins assurée », in Les bonnes mœurs, 

Paris, PUF, 1994 (Publications du CURAPP), p. 105.  

PAUVERT Bertrand, « A propos de l’interdiction de distribution d’une soupe populaire 

contenant du porc, note sous CE, ord. , 5 janv. 2007, n° 300311 », AJDA 2007, p. 601.  

PASTOR Jean-Marc, « Voile intégral : ‘le refus de la République’ », AJDA 2010, p. 124.  

PASTOR Jean-Marc, « Voile intégral : une interdiction générale serait juridiquement 

fragile », Dalloz actualité, 1 avril 2010. 

PASTOR Jean-Marc, « Dissimulation du visage dans l’espace public : interdiction effective à 

partir du 11 avril ! », AJCT 2011, p. 153.  

PASTOR Jean-Marc, « Le voile des illusions », AJCT 2011, p. 205. 

PERES Hubert, « Un étrange objet du débat : la laïcité à l’hôpital dans les discours publics 

(2003-2011) », in FORTIER Vincente, VIALLA François (dir.), La religion dans les 

établissements de santé, Bordeaux, Les études hospitalières, 2013, p. 33.  

PERRIER Jean-Baptiste, « Loi interdisant dissimulation du visage dans l’espace public », 

RSC 2011, p. 425. 

PHILIP-GAY Mathilde, « L’ostentatoire dans l’application du principe de laïcité », RFDA 

2018, p. 613.  

PHILIP-GAY Mathilde, « Valeurs de la République et islam à Mayotte », Revue du droit des 

religions, n°6, nov. 2018, p. 59.  



 345 

PHILIP-GAY Mathilde, « Les valeurs de la République », in BLACHER Philippe, La 

Constitution de la Ve République. 60 ans d’application (1958-2018), Paris, LGDJ, 2018, 

p. 121.  

PICHERAL Caroline, HUSSON-ROCHCONGAR Céline, AFROUKH Mustapha, 

« Evolutions de la jurisprudence de la Cour européenne des droits de l’homme – Second 

semestre 2017 », RDLF 2018, chron. n° 11 [http://www.revuedlf.com/cedh/evolutions-de-la-

jurisprudence-de-la-cour-europeenne-des-droits-de-lhomme-second-semestre-2017/, consulté 

le 28/08/2018]. 

PLANTEY Alain, « Définition et principes de l’ordre public », in POLIN Raymond (dir.), 

L’ordre public, Paris, PUF, 1996, p. 27.  

PORTIER Philippe, « La politique du voile en France : droits et valeurs dans la fabrique de la 

laïcité », Revue du droit des religions, n° 2, nov. 2016, p. 61.  

PORTMANN Anne, « Les principales dispositions de la loi sur l'égalité femmes hommes », 

Dalloz actualité, 1 sept. 2014.  

PRELOT Pierre-Henri, « La religion dans les Constitutions françaises. De la Constitution 

civile du clergé à la laïcité constitutionnelle (1789-1958), in AKGÖNÜL Samim (dir.), 

Laïcité en débat : principes et représentations en France et en Turquie, Strasbourg, PUS, 

2008, p. 110.  

PRELOT Pierre-Henri, « L’interdiction de la dissimulation du visage à la lumière du principe 

de laïcité », Revue du droit des religions, n° 2, nov. 2016, p. 11.  

REBOUL Olivier, « La dignité humaine chez Kant », Revue de métaphysique et de morale, 

n° 2, 1970, p. 189.  

REGINE, « Commentaire de la loi pour l'égalité réelle entre les femmes et les hommes 

n° 2014-873 du 4 août 2014 », D. 2014, p. 1895. 

REGINE, « Droit et genre », D. 2017, p. 935.  

REMOND René, « La laïcité et ses contraires », Pouvoirs, n°75, nov. 1995, p. 7. 

RIVERO Jean, « De l’idéologie à la règle de droit : la notion de laïcité dans la jurisprudence 

administrative », in La laïcité, Paris, PUF, 1960, p. 263.  



 346 

SCHLEGEL Jean-Louis, « La laïcité irritée par la visibilité des religions », Esprit 2011/5, p. 

80.  

SCHOETTL Jean-Eric, « Réflexions sur l’ordre public immatériel », RFDA 2018, p. 327.  

SCHWARZ Rémy, « L’expression des opinions religieuses des agents publics en service. 

Conclusions sur Conseil d’État, 3 mai 2000 (avis), Mlle Marteaux », RFDA 2001, p. 146. 

RICHARD Jacky, « Droit souple : pour une doctrine de recours et d’emploi », D. 2013, 

p. 2512. 

RICHARD Jacky, « Le droit souple : quelle efficacité, quelle légitimité, quelle 

normativité ? », AJDA 2013, p. 1884.  

RIVIERE David, « Les rapports entre liberté politique et liberté d’expression. Enjeu de 

l’introduction du principe de proportionnalité dans la mise en œuvre de l’ordre public 

immatériel », Droit et société 2016/3, n° 94, p. 581.  

ROCHEFORT Florence, « Foulard, genre et laïcité en 1989 », Vingtième Siècle. Revue 

d’histoire, vol. 75, n° 3, 2002, p. 145. 

ROLIN Frédéric, « Le Conseil d’État abandonne la doctrine de l’avis de 1989 sur la laïcité », 

AJDA 2005, p. 43.  

ROME Félix, « La ‘burqattitude’ », D. 2009, p. 1585.  

ROME Félix, « Bas les voiles ! », D. 2010, p. 1065. 

ROME Félix, « Voile intégral : d’un Conseil, l’autre… », D. 2010, p. 2353.  

ROME Félix, « Sortez découverts », D. 2011, p. 1065. 

ROME Félix, « Mais ne volleyez donc pas toutes nues ! », D. 2012, p. 1001.  

ROUMIER William, « Interdiction du port de la Burqa dans les lieux publics », Dr. pén. 

2010, alerte 31.  

ROUMIER William, « Adoption définitive du projet de loi interdisant la dissimulation du 

visage dans l’espace public », Dr. pén. 2010, alerte 48. 



 347 

ROUSSEAU Dominique, « Chronique de jurisprudence constitutionnelle 2010 », RDP 2011, 

p. 255.  

ROUSSEAU Dominique, « De quoi le Conseil constitutionnel est-il le nom ? », Jus 

Politicum, n° 7, 2012 [http://juspoliticum.com/article/De-quoi-le-Conseil-constitutionnel-est-

il-le-nom-446.html, consulté le 28/08/2018].  

RUET Céline, « L’interdiction du voile intégral dans l’espace public devant la Cour 

européenne : la voie étroite d’un équilibre », Note sous CEDH, Gde ch., 1 juillet 2014, S.A.S 

c. France, n° 43835/11, RDH 2014 [http://journals.openedition.org/revdh/862, consulté le 

10/05/2015]. 

 

SABÈTE Wagdi, « De l’insuffisante argumentation des décisions du Conseil 

constitutionnel », AJDA 2011, p. 885. 

 

SAINT-BONNET François, « La citoyenneté, fondement démocratique pour la loi anti-

burqa », Jus Politicum, n° 7, 2012 [http://juspoliticum.com/article/La-citoyennete-fondement-

democratique-pour-la-loi-anti-burqa-452.html, consulté le 28/08/2018].  

 

SALCEDO Cécile, « Outrage au drapeau tricolore et liberté d’expression : l’autolimitation du 

Conseil d’État », D. 2011, p. 2320.  

SCHLEGEL Jean-Louis, « La laïcité irritée par la visibilité des religions », Esprit 2011/5, 

p. 80.  

SCHNAPPER Dominique, « Citoyenneté », Encyclopédie Universalis 

[http://www.universalis.fr/encyclopedie/citoyennete/, consulté le 28/08/2018] 

TERRE Dominique, « Le pluralisme et le droit », Arch. phil. dr. 2006, p. 71. 

THIBIERGE Catherine, « Le droit souple. Réflexion sur les textures du droit », RTD civ. 

2003, p. 599.  

THIBIERGE Catherine, « La densification normative. Découverte d’un processus », D. 2014, 

p. 834.  

TULKENS Françoise, DONNAY Luc, « L’usage de la marge d’appréciation par la Cour 
européenne des droits de l’homme, Paravent juridique superflu ou mécanisme indispensable 
par nature ? », Rev. sc. crim. 2006, p. 3.  



 348 

VALLAR Christian, « Le radicalisme religieux et le refus fondé d’acquisition de la 
nationalité », Dalloz 2009, p. 345.  
 
VAN DE KERCHOVE Michel, « Moralité du comportement et moralité de la loi pénale : 

pour une éthique de l’intervention pénale », Revue Droit et Philosophie 2014, vol. 6, p. 81. 

VERGELY Daniel, « Sorties scolaires : la question du voile », AJDA 2012, p. 1388.  

VERPEAUX Michel, « Dissimulation du visage, la délicate conciliation entre la liberté et un 

nouvel ordre public », AJDA 2010, p. 2373.  

VIALA Alexandre, « Valeurs et principes (distinction) », in ANDRIANTSIMBAZOVINA 

Joël [et al.] (dir.), Dictionnaire des Droits de l'Homme, Paris, PUF, 2008, p. 971.  

VIGOUROUX Christian,  « Du droit ‘mou’ au droit ‘souple’ », AJDA 2013, p. 1825.  

VIGUIER Jacques, « Faut-il interdire le voile islamique à l’université ? », AJDA 2015, p. 545.  

VINCENT Valentin, « Remarques sur les mflllutations de la laïcité. Mythes et dérives de la 

‘séparation’ », RDLF 2016, chron. n° 14. 

VINCENT Valentin, « Laïcité et neutralité », AJDA 2017, p. 1388.  

VIRIOT-BARRIAL Dominique, « Dignité de la personne humaine », Rép. pénal Dalloz, juin 

2014, n° 28 et s.  

WEIL Patrick, « Voile et burqa en France. Deux lois d’interdiction aux sens différents », in 

GISEL Pierre et EHRENFREUND Jacques, Religieux, société civile, politique, Lausanne, 

Antipodes, 2012, p. 83.  

WIEVIORKA Michel, « Laïcité et démocratie », Pouvoirs, n°75, nov. 1995, p. 61.  

WOEHRLING Jean-Marie, « Loi de 1905 », in MESSNER Francis (dir.), Dictionnaire de 

droit des religions, Paris, Ed. CNRS, 2010, p. 461.  

WOEHRLING Jean-Marie, « La neutralité religieuse de l’État constitue-t-elle un principe 

opérationnel ? », Revue du droit des religions, n° 5, mai 2018, p. 157.  

WOLMARK Cyril, « Neutralité dans l’entreprise ou neutralisation des travailleurs », Dr. 

ouvrier 2017, p. 825. 



 349 

ZOLLER Elisabeth, « Le dialogue des juges de la Cour européenne des droits de l'homme et 

de la Cour suprême des États-Unis sur les droits fondamentaux », LPA 4 juin 2008, p. 26.  

ZYLBERBERG Jacques, « Laïcité, connais pas : Allemagne, Canada, États-Unis, Royaume-

Uni », Pouvoirs, n°75, nov. 1995, p. 37. 

 

Rapports et avis officiels 

 

BRIBOSIA Emmanuelle, RORIVE Isabelle, A la recherche d’un équilibre entre le droit à 

l’égalité et d’autres droits fondamentaux, Luxembourg, Office des publications officielles des 

Communautés européennes, 2010. 

CENTRE NATIONAL DE DOCUMENTATION PEDAGOGIQUE, Guide républicain. 

L’idée républicaine aujourd’hui, Delagrave, 2004.  

CENTRE NATIONAL DE LA FONCTION PUBLIQUE TERRITORIALE, Les 

fondamentaux sur la laïcité et les collectivités territoriales, mai 2015.  

CENTRE NATIONAL DE LA FONCTION PUBLIQUE TERRITORIALE, La laïcité. 

Territoriaux, nous agissons, 2016. 

CLAVREUL Gilles, Laïcité, valeurs de la République et exigences minimales de la vie en 

société. Des principes à l’action : rapport au Ministre de l’Intérieur, février 2018.  

CONSEIL SUPERIEUR DU TRAVAIL SOCIAL, Assemblée plénière, Avis : La laïcité, un 

principe fondamental du travail social, 9 décembre 2015.  

FRANCE. ASSEMBLEE NATIONALE, Rapport d’information n° 2262 de M. André Gerin 

fait au nom de la mission d’information sur la pratique du port du voile intégral sur le 

territoire national, Paris, Assemblée nationale, 26 janv. 2010. 

- Résolution n° 459 sur l’attachement au respect des valeurs républicaines face au 

développement de pratiques radicales qui y portent atteinte, 11 mai 2010. 

- Étude d’impact sur le projet de loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace 

public, Mai 2010.  



 350 

- Rapport d’information n° 2646 de Mme Bérengère Poletti fait au nom de la délégation de 

l’Assemblée nationale aux droits des femmes et à l’égalité des chances entre les hommes et 

les femmes sur le projet de loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public (n° 

2520), 23 juin 2010.  

- Rapport d’information n° 2648 de M. Jean-Paul Garraud fait au nom de la commission des 

lois constitutionnelles, de la législation et de l’administration générale de la République sur 

le projet de loi (n° 2520) interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public, 23 juin 

2010. 

FRANCE. CHAMBRE DES DEPUTES, Délibérations sur le projet et les propositions de loi 

concernant la séparation des Églises et de l’État, 43e séance du 26 juin 1905. 

FRANCE. COMMISSION NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE L'HOMME, 

Avis sur le port du voile intégral, 21 janvier 2010.  

- Avis sur la laïcité, 26 septembre 2013.  

- Avis « Liberté, égalité, fraternité : comment rendre effectives les valeurs de la République », 

2 juillet 2015.  

- Communiqué de presse : « L’État de droit et le burkini », 26 août 2016.  

- Avis sur la prévention de la radicalisation, 18 mai 2017. 

FRANCE, COMMISSION NATIONALE CONSULTATIVE DES DROITS DE L'HOMME 

et OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, « Projet de loi de modernisation du droit du travail. 

Une disposition remet en cause le principe de laïcité », Communiqué de presse, 19 juillet 

2016.  

FRANCE. CONSEIL D’ETAT, L’intérêt général, Paris, La documentation française, 1999.  

- Un siècle de laïcité, Paris, La Documentation française, 2004. 

- Étude relative aux possibilités juridiques d’interdiction du port du voile intégral, 30 mars 

2010.  

- (Assemblée générale), Etude demandée par le Défenseur des droits le 20 septembre 2013, 

Paris, La Documentation française, 19 décembre 2013.  



 351 

- Étude annuelle 2013 : le droit souple, Paris, La Documentation française, 2013.  

FRANCE. DEFENSEUR DES DROITS, Avis n° 16-20 relatif à la prévention spécialisée, 19 

septembre 2016.  

FRANCE. DELEGATION INTERMINISTERIELLE A LA LUTTE CONTRE LE 
RACISME ET L’ANTISEMITISME, La République mobilisée contre le racisme et 
l’antisémitisme. Plan d’action 2015-2017, Dossier de presse, 17 avril 2015. 
 
FRANCE. HAUT CONSEIL A L’INTEGRATION, L’Islam dans la République, rapport au 

Premier ministre, Paris, La documentation française, 2001. 

FRANCE. INSPECTION GENERALE DE L’EDUCATION NATIONALE, Séminaire des 

doyens : Valeurs de la République et laïcité, 15-16 avril 2015.  

FRANCE, MINISTERE DE L’INTERIEUR. DIRECTION GENERALE DES ETRANGERS 

EN FRANCE, Livret du citoyen, mars 2015.  

FRANCE, MINISTERE DE LA JEUNESSE, DE L’EDUCATION NATIONALE ET DE LA 

RECHERCHE, Guide républicain : l’idée républicaine aujourd’hui, Paris : Delagrave 

Editions, 2004.  

FRANCE. OBSERVATOIRE DE LA LAÏCITE, Rapport annuel, 2014-2015. 

- Rapport annuel, 2015-2016.  

- Rapport annuel, 2016-2017.  

- Rapport annuel, 2017-2018.  

- Rappel du cadre légal permettant de sanctionner les agissements contraires aux exigences 

minimales de la vie en société, 14 février 2017. 

- Observations sur la ‘Charte régionale des valeurs de la République et de la laïcité’ du 

Conseil régional d’Ile-de-France suite à la saisine du groupe EELV&A, 27 mars 2017.  

- Rappel du cadre légal général à propos de la laïcité et du fait religieux, juillet 2018.  

FRANCE. SENAT, Rapport n° 699 de M. François-Noël Buffet fait au nom de la commission 

des lois sur le projet de loi [n° 675 (2009-2010)] interdisant la dissimulation du visage dans 

l'espace public, 8 septembre 2010.  



 352 

- Dissimulation du visage dans l'espace public, les femmes, la République. Rapport 

d’information n° 698 de Mme Christiane Hummel fait au nom de la délégation aux droits des 

femmes et à l'égalité des chances entre les hommes et les femmes, 8 septembre 2010.  

FRANCE. SENAT. DIVISION DES ETUDES DE LEGISLATION COMPAREE, Le port de 

la burqa dans les lieux publics, Paris, Sénat, 2009 (Étude de législation comparée ; 201)  

LARCHER Gérard, La Nation française, un héritage en partage : rapport au Président de la 

République, 15 avril 2015.  

MACHELON Jean-Pierre (dir.), Les relations des cultes avec les pouvoirs publics : rapport au 

Ministère de l’Intérieur, Paris, La Documentation française, 2006  

ORGANISATION DE COOPERATION ET DE DEVELOPPEMENT ECONOMIQUES, 

« Améliorer les perspectives économiques et le bien-être des habitants  des quartiers 

défavorisés », Etudes économiques de l’OCDE : France 2017. 

THIERRY Michel, Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans le 

champ du travail social : rapport à la ministre des Affaires sociales, de la Santé et des Droits 

des femmes et à la secrétaire d’État chargée des Personnes handicapées et de la Lutte contre 

l’exclusion, 31 mars 2016.  

SAUVE Jean-Marc, Audition par l’Observatoire de la laïcité. Exposé introductif, 10 avril 

2018.  

VEDEL Georges, Propositions pour une révision de la Constitution : rapport au Président de 

la République du Comité consultatif pour la révision de la Constitution, Paris, La 

documentation française, 1993.  

VEIL Simone, Redécouvrir le préambule de la Constitution : rapport au Président de la 

République du Comité de réflexion sur le préambule de la Constitution, Paris, La 

documentation française, 2009. 

ZUCCARELLI Emile, Laïcité et fonction publique, Rapport, décembre 2016.  

 

 

 



 353 

 

Textes internationaux 

 

CDH, 31 juillet 2008, CCPR/C/FRA/CO/4. 

CDH, 17 août 2015, CCPR/C/FRA/CO/5. 

CDH, F.A c/ France, 16 juill. 2018, CCPR/C/123/D/2662/2015. 

CONSEIL DE L’EUROPE. ASSEMBLEE PARLEMENTAIRE, Résolution 1464, Femmes et 

religion en Europe, 2005.  

- Résolution 1510, Liberté d’expression et respect des croyances religieuses, 2006.  

- Recommandation 1804, État, religion, laïcité et droits de l’homme, 2007.  

- Résolution 1743, Islam, islamisme et islamophobie en Europe, 2010.  

- Résolution 1887, Discriminations multiples à l’égard des femmes musulmanes en Europe : 
pour l’égalité des chances, 2012.  
 
- Résolution 1928, Sauvegarder les droits de l’homme en relation avec la religion et la 

conviction, et protéger les communautés religieuses de la violence, 2013.  

- Résolution 2031, Attaques terroristes à Paris : ensemble, pour une réponse démocratique, 

2015.  

- Résolution 2076, Liberté de religion et vivre ensemble dans une société démocratique, 2015.  

- Résolution 2103, Prévenir la radicalisation d’enfants et de jeunes en s’attaquant à ses 

causes profondes, 2016.  

- Résolution 2221, Les contre-discours face au terrorisme, 2018.  

 

 

 



 354 

 

Chartes 

 

CAISSE D’ALLOCATIONS FAMILIALES DE MEURTHE-ET-MOSELLE, La charte de la 

Laïcité, 2017.  

CENTRE-VAL DE LOIRE, Charte des valeurs et principes du Conseil régional de la 

jeunesse, 2016.  

FRANCE. MINISTERE DE L’EDUCATION NATIONALE, Charte de la laïcité à l’école, 

2013.  

ÎLE-DE-FRANCE. CONSEIL REGIONAL, Charte régionale Ile-de-France des valeurs de la 

République et de la laïcité, 2017.  

PROVENCE-ALPES-COTE D’AZUR. CONSEIL REGIONAL,  Charte du respect des 

valeurs de la République de la Région Provence-Alpes-Côte d’Azur, 2016.  

VILLE D’ELNE, Charte de partage des valeurs républicaines.  

 

Textes officiels 

 

Lois  

Loi du 16 juin 1881 établissant la gratuité absolue de l’enseignement primaire dans les écoles 

publiques.  

Loi du 28 mars 1882 portant sur l’organisation de l’enseignement primaire.  

Loi du 9 décembre 1905 concernant la séparation des Églises et de l’État.  

Loi n° 2003-239 du 18 mars 2003 pour la sécurité intérieure.  



 355 

Loi n° 2004-228 du 15 mars 2004 encadrant, en application du principe de laïcité, le port de 

signes ou de tenues manifestant une appartenance religieuse dans les écoles, collèges et lycées 

publics.  

Loi n° 2005-380 du 23 avril 2005 d’orientation et de programme pour l’avenir de l’école.  

Loi n° 2008-1350 du 19 décembre 2008 relative à la législation funéraire. 

Loi n° 2010-1192 du 11 octobre 2010 interdisant la dissimulation du visage dans l'espace 

public.  

Loi n° 2016-444 du 13 avril 2016 visant à renforcer la lutte contre le système prostitutionnel 

et à accompagner les personnes prostituées. 

Loi n° 2016-483 du 20 avril 2016 relative à la déontologie et aux droits et obligations des 

fonctionnaires. 

Loi n° 2016-1088 du 8 août 2016 relative au travail, à la modernisation du dialogue social et à 

la sécurisation des parcours professionnels. 

 

Circulaires  

Circulaire n° 91-124 NOR/MENE9150214C du 6 juin 1991, Directives générales pour 

l’établissement du règlement type départemental des écoles maternelles et élémentaires. 

Circulaire n° 92-196 NOR/MENE9250275C du 3 juillet 1992, Participation d’intervenants 

extérieurs aux activités d’enseignement dans les écoles maternelles et élémentaires. 

Circulaire NOR/MENG0401138C du 18 mai 2004, Mise en œuvre de la loi n° 2004-228 du 

15 mars 2004 encadrant, en application du principe de laïcité, le port de signes ou de tenues 

manifestant une appartenance religieuse dans les écoles, collèges et lycées publics.  

Circulaire n° DPM/N2/2005/358 du 27 juillet 2005, Procédure d’acquisition de la nationalité 

française par déclaration à raison du mariage.  

Circulaire PM n° 5209/SG du 13 avril 2007, Charte de la laïcité dans les services publics.  

Circulaire NOR/PRMC1106214C du 2 mars 2011, Mise en œuvre de la loi n° 2010-1192 du 

11 octobre 2010 interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public.  



 356 

Circulaire NOR/JUSD1107187C du 11 mars 2011, Présentation des dispositions relatives à 

la contravention de dissimulation du visage dans l’espace public.  

Circulaire n° 2013-144 NOR/MENE1322761C du 6 septembre 2013, Charte de la laïcité à 

l’École et aux valeurs et symboles de la République.  

Circulaire NOR/INTK1516826J du 24 juillet 2015, Mise en œuvre du plan national de lutte 

contre le racisme et l’antisémitisme.  

Circulaire n° 2016-092 NOR/MENE1616142C du 20 juin 2016, Le parcours citoyen de 

l’élève.  

Circulaire NOR:RDFF1708728C du 15 mars 2017, Respect du principe de laïcité dans la 
fonction publique.   
 

 

Décisions de jurisprudence 

 

Conseil constitutionnel 

CC, décision n° 76-75 DC, du 12 janvier 1977, Loi autorisant la visite des véhicules en vue de 

la recherche et de la prévention des infractions pénales.  

CC, décision n° 80-127 DC, du 20 janvier 1981, Loi renforçant la sécurité et protégeant la 

liberté des personnes.  

CC, décision n° 82-141 DC, du 27 juillet 1982, Loi sur la communication audiovisuelle.  

CC, décision n° 85-187 DC, du 25 janvier 1985, Loi relative à l’état d’urgence en Nouvelle-

Calédonie. 

CC, décision n° 93-325 DC, du 13 août 1993, Loi relative à la maîtrise de l'immigration et 

aux conditions d'entrée, d'accueil et de séjour des étrangers en France.  

CC, décision n° 94-343/344 DC, du 27 juillet 1994, Loi relative au respect du corps humain 

et loi relative au don et à l'utilisation des éléments et produits du corps humain, à l'assistance 

médicale à la procréation et au diagnostic prénatal. 



 357 

CC, décision n° 94-359 DC, du 19 janvier 1995, Loi relative à la diversité de l'habitat.  

CC, décision n° 97-389 DC, du 22 avril 1997, Loi portant diverses dispositions relatives à 

l'immigration. 

CC, décision n° 98-399 DC, du 5 mai 1998, Loi relative à l’entrée et au séjour des étrangers 

en France et au droit d’asile.  

CC, décision n° 99-419 DC, du 9 novembre 1999, Loi relative au Pacte civil de solidarité. 

CC, décision n° 2004-505 DC, du 19 novembre 2004, Traité établissant une Constitution 

pour l’Europe.  

CC, décision n° 2005-512 DC, du 21 avril 2005, Loi d’orientation et de programme pour 

l’avenir de l’école. 

Décision n° 2008-568 DC du 7 août 2008, Loi portant rénovation de la démocratie sociale et 

réforme du temps de travail.  

CC, décision n° 2010-613 DC, du 7 octobre 2010, Loi interdisant la dissimulation du visage 

dans l'espace public. 

CC, décision n° 2012-297 QPC du 21 février 2013, Association pour la promotion et 

l’expansion de la laïcité. 

CC, décision n° 2018/717/718 QPC du 6 juillet 2018, Délit d’aide à l’entrée, à la circulation 

ou au séjour irrégulier d’un étranger.  

 

Juridictions administratives 

Conseil d’État 

CE, 21 juin 1895, Cames. 

CE, 7 novembre 1924, Club indépendant sportif châlonnais, n° 78468.  

CE, Sec., 4 juillet 1924, Beaugé.  

CE, 3 mai 1950, Delle Jamet, n° 28238.  



 358 

CE, 13 février 1953, De Ternay, n° 17.472. 

CE, Sect., 18 décembre 1959, Société les Films Lutétia, n° 36385, 36428. 

CE, 30 septembre 1960, Jauffret. 
 
CE, 19 avril 1963, Ville de Salon-de-Provence.   

CE, 11 mai 1977, n° 01567.  

CE, 14 mai 1982, Association internationale pour la conscience de Krishna, n° 31102.  

CE, 2/6 SSR, 26 juillet 1985, Le pull-over Rouge, n° 43468.  

CE, avis, 27 novembre 1989, n° 346.893 

CE, 5/3 SSR, 9 mai 1990, n° 101892.  

CE, 5/3 SSR, 28 juillet 1993, Association « Laissez-les vivre SOS futures mères », n° 107990.  

CE, Ass., 27 octobre 1995, Commune de Morsang-sur-Orge, n° 136727. 

CE, Avis, 27 octobre 1995, relatif au port de signes d’appartenance à une communauté 
religieuse au sein de l’école publique, n° 346.893. 
 
CE, 20 mai 1996, Société Vortex, n° 167694.  

CE, 9 octobre 1996, Association Ici et maintenant, n° 173073. 

CE, Ord. pdt cont., 29 juillet 1997, Préfet du Vaucluse, n° 189250. 

CE, 2/6 SSR, 8 décembre 1997, Commune d’Arcueil, n° 171134. 

CE, Avis, 3 mai 2000, Mlle Marteaux, n° 217017. 

CE, Ass., 30 juin 2000, Association promouvoir, n° 216130. 

CE, Ord., juge des référés, 9 juillet 2001, Préfet du Loiret, n° 235638.  

CE, Ord., juge des référés, 27 juillet 2001, Ville d’Etampes, n° 236489. 

CE, Ass., 12 avril 2002, Papon, n° 238689.  

CE, 8 octobre 2004, n° 272926.  

CE, Ord., juge des référés, 8 juin 2005, Commune de Houilles, n° 281084.  



 359 

CE, 30 août 2006, Association Free Dom, n° 276866. 

CE, 5 décembre 2007, n° 285394, n° 285396, n° 285395, n° 295671.  

CE, Ord., juge des référés, 5 janvier 2007, Min. de l’Intérieur c. Association ‘Solidarité des 

Français’, n° 300311.  

CE, SSR, 26 mai 2008, Mme Mabchour, n° 286798.  

CE, SSR, 14 novembre 2008, El Shennawy, n° 315622.  

CE, Ass., avis, 16 février 2009, Mme Hoffman-Glemane, n° 315499.  

CE, 6 mars 2009, n° 307764.  

CE, 10 juin 2009, n° 306833.  

CE, Ord., juge des référés, 19 mars 2013, n° 366749. 

CE, SSR, 27 novembre 2013, Aberkane, n° 365587. 

CE, sect., 6 décembre 2013, M. T., n° 363290.  

CE, Ord., juge des référés, 9 janvier 2014, Ministre de l’intérieur c/ Société Les Productions 

de la Plume et M. Dieudonné M’Bala M’Bala, n° 374508. 

CE, 5 mai 2014, n° 366548, M. Ajdarpasic.  

CE, 20 octobre 2014, n° 377572, M. Oubalhaj.   

CE, Ord., 11 décembre 2014, Centre Dumas-Pouchkine des Diasporas et Cultures Africaines, 

n° 386328. 

CE, 25 février 2015, n° 385652, M. Longnda.  

CE, SSR, 9 novembre 2015, Association générale contre le racisme et pour la défense de 

l’identité française chrétienne et SARL Les productions de la Plume et a., n° 376107.  

CE, Ord., 26 août 2016, Ligue des droits de l’homme et autres – association de défense des 

droits de l’homme collectif contre l’islamophobie en France, n° 402742, 402777. 

CE, 17 mai 2017, n° 403452, M. Boughias.  



 360 

 CE, 28 juillet 2017, Boutaleb et a., n° 390740.  
 
CE, 20 décembre 2017, n° 411735, M. Yousfi.  
 
Conseil d'État, 4 juillet 2018, n° 414832. 
 
 
 
Cours administratives d’appel  

CAA Versailles, 23 février 2006, Mme X, n° 04VE03227.  

CAA Nantes, 1 juin 2010, Mme Lamniy, n° 09NT01677. 

CAA Versailles, 6 octobre 2011, Mme A, n° 09VE02048.  

CAA Nantes, 25 octobre 2013, Mme Elmansouri, n° 13NT00712.  

CAA Nantes, 13 décembre 2013, Ministre c. M. Hamaidi, n° 13NT00568.  

CAA Nantes, 12 juin 2015, Ministre c. M. Reziga, n° 14NT02533. 

CAA Nantes, 28 décembre 2015, M. Gueribi, n° 15NT03371.  

CAA Nantes, 19 décembre 2016, n° 15NT03695.  

CAA Nantes, 18 septembre 2017, M. Gherari, n° 16NT000558. 
 
CAA Versailles, 19 décembre 2017, n° 15VE03582.  
 
CAA Lyon, 23 octobre 2018, n°17LY03323 et n° 17LY0332 

 
Tribunaux administratifs 
 
TA de Lyon, 12 juin 1996, n° 9600127.  

TA Cergy-Pontoise, 21 juillet 2005, Société Jasmeen, n° 0409171.  

TA Montpellier, 18 décembre 2007, Bauer c. commune de la Grande Motte, n° 053863. 
 
TA Châlons-en-Champagne, 23 septembre 2010, Mme El Mchachti, n° 1000648. 

TA Nice, 9 juin 2015, n° 1305386. 

TA Montreuil, 22 novembre 2011, n° 1012015.  



 361 

TA Amiens, 15 décembre 2015, n° 1401797.  

TA Bastia, 6 septembre 2010, n° 1600975. 

TA Dijon, 25 août 2017, Ligues de défense judiciaire des musulmans et a., n° 1502100, 

1502726.  

TA Melun, 6 avril 2018, n° 1503550.  

 

Juridiction judiciaire 

Ccass., crim., 22 décembre 1965, n° 65-91.997. 

Ccass., crim., 6 février 1990, n° 87-82.316. 

Ccass., civ. (1ère), 16 septembre 2010, n° 09-67.456, arrêt n° 764, Société Encore Event.  

Ccass., crim., 5 mars 2013, n° 12-80.891.  

Ccass., crim., 5 mars 2013, n° 12-82.852.  

Ccass., soc., 19 mars 2013, Mme X c. Association Babyloup, n° 11-28.845.  

Ccass., soc., 19 mars 2013, Mme X c. CPAM de Seine-Saint-Denis, n° 12-11.690.  

Ccass., crim., 3 avril 2013, n° 12-83.965.  

Ccass., crim., 16 avril 2013, n° 12-81.518. 

Ccass., ass. plén., 5 juin 2014, n° 13-28.369.  

Ccass., crim., 9 décembre 2014, n° 14-80.549.  

Ccass., crim., 9 décembre 2014, n° 14-80.873.  

Ccass, crim., 10 janvier 2018, n° 17-80.816 

 

 

 



 362 

Cour européenne des droits de l’homme 

CEDH, 22 octobre 1981, Dudgeon c. Royaume-Uni, n° 7525/76. 

CEDH, 24 avril 1990, Kruslin c. France, n° 11801/85. 

CEDH, 22 novembre 1995, S. W. c. Royaume-Uni, n° 20166/92.  

CEDH, 19 février 1997, Jaggard et Brown c. Royaume-Uni, n° 21627/93, 21628/93, 

21974/93. 

CEDH, 26 octobre 2000, Hassan et Tchaouch c. Bulgarie, n° 30985/96. 

CEDH, 3 avril 2001, Keenan c. Royaume-Uni, n° 27229/95.  

CEDH, 29 avril 2002, Pretty c. Royaume-Uni, n° 2346/02. 

CEDH, Gde ch., 11 juillet 2002, Goodwin c. Royaume-Uni, n° 28957/95. 

CEDH, 17 février 2005, K.A. et A.D. c. Belgique, n° 42758/98 et 45558/99. 

CEDH, Gde. ch., 10 novembre 2005, Leyla Sahin c. Turquie, n° 44774/98.  

CEDH, 12 juin 2007, Frérot c. France, n° 70204/01.  

CEDH, déc. 30 juin 2009, Aktas, Bayrac, Guazal, Jasvir Singh et Ranjit Singh, n° 43563/08, 

n°14308/08, n° 29134/08, n° 25463/08, n° 27561/08.  

CEDH, Gde. ch., 23 févr. 2010, Ahmet Arslan et a. c. Turquie, n° 41135/98. 

CEDH, 8 novembre 2011, V.C. c. Slovaquie, n° 18968/07. 

CEDH, déc. 20 octobre 2015, Dieudonné M’Bala M’Bala c. France, n° 25239/13. 

CEDH, 26 novembre 2015, Ebrahimian c. France, n°64846/11.  

CEDH, Gde ch., 1 juillet 2014, S.A.S c. France, n° 43835/11.  

CEDH, 11 juillet 2017, Belcacemi et Oussar c. Belgique, n° 37798/13.  

CEDH, 11 juillet 2017, Dakir c. Belgique, n° 4619/12.  

 

 



 363 

INDEX 

 

 

- Citoyenneté	:			 	 	
402,	404-405,	416,	418-419,		
433-434,	438-439,	442,	444,		
487,	489,	506,	508-509,	620.	
	
	

- Citoyenneté	renouvelée	:		
406,	407,	408,	410,	413,	414,		
420,	423,	426,	436,	443,	582,		
647,	658.		
	
	

- Dignité	:		
• dignité-principe	:		

27,	33-36,	41-43,	46-54,		
57-60,	62-65,	73-79,	85,		
283-288,	454,	579.		

• dignité-narrative	:		
16-17,	22,	26,	28,	87-91,		
94-105,	128-137,	154,		
155,	350-352,	451,	652.		
	
	

- Égalité	des	sexes	:		
• égalité	des	sexes-principe	:		

16-17,	22,	26-27,	33-35,		
41-54,	71,	80-82,	85,	87,		
390,	425,	453,	454.		

• égalité	des	sexe-narrative	:		
28,	39,	44,	88-92,	106-107,		
109-126,	138-142,	144-148,		
155,	342,	450,	452,	456,	652.		
	
	

- Exigences	minimales	de	la	vie	en	
société	:		
349,	407,	408,	436,	443,	444,		
572,	577,	578,	580,	613,	639,		
647,	658.		
	

.		

 

 
 

- Laïcité	:	
• laïcité-principe	:		

3,	12,	14,	15,	18,	22,	354,		
356,	359-361,	363-369,		
372-375,	462,	468,	476-	
479,	482,	510-	512,	514,		
515,	517-519,	521-522,	
524,	532-533,	535-536,		
542,	549,	609,	615,	641.		

• laïcité-valeur	:		
19,	23,	359,	362,	384-402,		
405,	414-415,	421-422,		
440,	506-507.	

**	laïcité	existentielle	:		
																		423-426,	443,	576.		

**	laïcité	prescriptive	:		
				427-432,	438,	441,		
				444,	447,	457,	481,		
				483-484,	492,	496,		
					508,	648,	659.		

• laïcité-narrative/conceptions	:		
378-383,	488.		

	
- Nationalité	:		

258,	406,	410,	411,		
414,	416,	434,	438.	
	

- Ordre	public	immatériel	:		
144-152,	233-236,		
238-239,	241,	303.		
• ordre	public	social	:		

307-323.	
• ordre	public	républicain	:		

324-339.	
	

-	Vivre	ensemble	:		
112,	141,	310,	319,		
567-582,	585,	631,	635.		

	
- Valeurs	communes	:	

495,	626,	634,	637,	644.		
 

 



 364 

Table des matières 
 

 

Sommaire………………………………………………………………………………………5  

INTRODUCTION………………………………………………………………………....…..7 

 

PARTIE 1. L’INFLECHISSEMENT DU DROIT 

………………………………………………………………………………………….……..20 

 

TITRE 1. LA MUTATION DES PRINCIPES DE DIGNITE ET D’EGALITE DES SEXES 

………………………………………………………………………………………………...22 

 

Chapitre 1. L’empreinte du système axiologique libéral sur le contenu juridique des 
principes de dignité et d’égalité des sexes  

……………………………………………………………………………...…………………24 

 

Section 1. Le fondement libéral des principes de dignité et d’égalité des sexes 

…………………………………………………………………...……………………………24 

 

§1. La spécificité des principes de dignité et d’égalité des sexes…………………………….25 

A. L’appréhension juridique de principes philosophiques……………………...……….25 
B. Des principes à contenu variable …………………………………………...…….….28 

1. Des modèles de comportement ……………………………………………...…...28 
2. Des vecteurs de la liberté individuelle …………………………………………...29 

 

§2. La perspective libérale des principes de dignité et d’égalité des sexes…………….……..31 

A. La consécration juridique des principes de dignité et d’égalité des sexes …………...31 
B. L’inopposabilité des principes de dignité et d’égalité des sexes  

à l’exercice des libertés…………………………………………………………….…33 

 

 

Section 2. Le contenu juridique des principes de dignité et d’égalité des sexes 

…………………………………………………………………...……………………………36 

 

§1. Les modèles de comportement en voie de régression ………..…………………………..36 



 365 

A. Les restrictions de liberté justifiées par le principe de dignité……………………..... 36 
1. Les atteintes à la dignité d’autrui ………………………………………………...36 
2. Les atteintes à la dignité de l’intéressé ……………………………….…………..39 

B. Une interprétation genrée des comportements………………………………………. 43 

 

§2. L’interprétation libérale des principes de dignité et d’égalité des sexes en expansion…...47 

A. Le principe de dignité : la protection de l’individu  
contre toute atteinte à son autonomie ………………………………………………...47 
1. La protection des personnes vulnérables contre des situations indignes……..…..47  
2. La consécration de l’autonomie personnelle ………………………………….….52 

B. Le principe d’égalité des sexes : la garantie d’une sphère  
de liberté maximale pour la femme et pour l’homme …………………………...….. 53 

 

Chapitre 2. L’altération des principes de dignité et d’égalité des sexes dans la genèse de 
la loi du 11 octobre 2010 

…………………………………………………………………...……………………………57 

 

Section 1. Un raisonnement par postulat niant le fondement libéral des principes 

…………………………………………………………………...……………………………58 

 

§1. Le comportement visé par l’interdiction,  

constitutif d’une atteinte au principe de dignité………………………………………………59 

A. La dignité dans les déclarations politiques…………………………………….....59 
B. La dignité dans les rapports parlementaires………………………………………60 
C. La dignité dans les débats parlementaires………………………………………...63 

 

§2. Le comportement visé par l’interdiction,  

constitutif d’une atteinte au principe d’égalité des sexes…………………………………......65 

A. Déclarations politiques et égalité des sexes……………………………...…...65 
B. Le principe d’égalité des sexes dans les rapports parlementaires…………….66  
C. L’égalité des sexes dans les débats parlementaires…………………………...68 
 

§3. Le comportement visé par l’interdiction,  

constitutif d’une atteinte conjuguée aux principes de dignité et d’égalité des sexes…………69 

A. La conjugaison des principes dans les déclarations politiques…………………...70 
B. La conjugaison des principes dans les rapports parlementaires……….…….……71 
C. La conjugaison des principes dans les débats parlementaires………………...…..73 

 



 366 

Section 2. La dégradation subséquente du contenu juridique des principes de dignité et 
d’égalité des sexes 

…………………………………………………………………………………….…………..76 

§1. Le caractère hétérogène des éléments de contenu...............................................................76 

A. Le principe de dignité comme contenant………………………………...……….76 
1. La coexistence d’éléments antinomiques…………..…………………..………77 
2. La distorsion du principe de dignité……..……………………………………..80 

B. Le principe d’égalité des sexes comme contenant…………………..……….…...81 

 

§2. La conjugaison des principes de dignité et d’égalité des sexes avec l’ordre public 
immatériel : une confusion à son paroxysme…………………………………………………84 

A. L’intégration des principes de dignité et d’égalité des sexes  
à l’ordre public immatériel......................................................................................84 

B. La juxtaposition des principes de dignité, d’égalité des sexes,  
et de l’ordre public immatériel……………………………………………………86 

 

 

TITRE 2. LES DISTORSIONS DE L’ORDRE PUBLIC, REVELATRICES DE LA DEMARCHE 

TELEOLOGIQUE DU LEGISLATEUR  

………………………………………………………………………..……………………….91 

 

Chapitre 1. Le sort réservé à l’ordre public matériel, premier élément révélateur de la 
démarche téléologique du législateur 

………………………………………………………………..……………………………….93 

 

Section 1. L’ordre public matériel : un fondement juridique adéquat pour une interdiction 
proportionnée   

……………………………………………………..………………………………………….94 

 

§1. L’ordre public matériel : un cadre juridique déterminé….……………………….………94 

A. L’étendue de l’ordre public matériel.………….………………………………….94 
1. Les bases juridiques de l’ordre public matériel…….…………………………95 
2. La perspective libérale de l’ordre public matériel….…………………………99 

B. Une mise en œuvre sous contrôle………...…………………….……………….101 
1. La conciliation de l’ordre public matériel  
et des libertés dans la jurisprudence constitutionnelle…..………….…………...101 
2. Les conditions strictes posées par la jurisprudence administrative……….....104 

 



 367 

§2. L’ordre public matériel appliqué à la dissimulation  
du visage : une voie solide...……………..…………………………………..……………...106 

A. Une mesure de police administrative adaptée……………..……………….…....106 
1. Une mesure de restriction locale…………….…………..…………………..107 
2. L’angle de la sécurité publique……………………...…….……….………...107 

B. La solution de compromis proposée par le Conseil d’État……………….……..110 

 

 

Section 2. L’exclusion de l’ordre public matériel dans la genèse de la loi du 11 octobre 2010  

…………………………….…………………………………………………………………113 

 

§1. Une volonté d’interdiction générale prégnante  

dès le commencement du débat……………………………………………………………..113 

A. Les déclarations politiques relatives à l’interdiction  
du port du voile 
intégral……………………………………...………….……………………………114 
B. Les documents produits avant la rédaction du projet de loi………………..……117 

§2. La place ambiguë de l’ordre public matériel dans le dossier législatif…………….……119 

A. L’ordre public matériel comme fondement accessoire de l’interdiction……..…119 

            B.   L’ignorance de l’ordre public matériel……………………………………….…121 

 

Chapitre 2.  La reconfiguration de l’ordre public immatériel, second élément révélateur 
de la démarche téléologique du législateur  

………………………………………………………………………….……………………124 

Section 1. L’affaiblissement de l’ordre public immatériel en droit positif  

………………………………………………………………………….……………………126 

 

 

§1. La diminution progressive des incriminations justifiées par un fondement 
immatériel…………………………………………………………………………………...126 

A. Les difficultés inhérentes au recours à des considérations morales…………..…127 
B. La place réduite des incriminations morales en droit positif…...…………..…...132 

 

§2. Le cadre restreint de l’ordre public immatériel dans la jurisprudence administrative et 
constitutionnelle…………………………………………..………………………...……….137 

A. La condition des circonstances locales……………………………………….....137 
1. La moralité publique comme fondement d’une mesure de police………......138 



 368 

2. Les différentes formes lexicales de la moralité publique……...………….…140 
B. L’impossibilité de recourir à l’ordre public immatériel  

pour justifier une interdiction générale.…………..……………………………..142 
1. La dignité comme composante de l’ordre public immatériel…………….….143 
2. Jurisprudence constitutionnelle : un ordre public  
immatériel implicite ? ………………….………………………….…………...146 

 

Section 2. L’ajustement indispensable de l’ordre public immatériel pour parvenir à 
l’interdiction du 11 octobre 2010 : les nouveaux lexiques de l’ordre public immatériel   

………………………………………………………………………………………….……151 

 

§1. La construction de l’ordre public sociétal…………………………………………….…152 

A. La place centrale du visage dans la société française…………………...………153 
B. Le rattachement de l’ordre public sociétal au droit positif……………..……….157 

 

§2. L’avènement de l’ordre public républicain……………………………………………..160 

A. La nouvelle définition de l’ordre public immatériel  
par les « valeurs républicaines » …………………….……………………...…..161 

B. L’intervention nécessaire du législateur  
Pour définir les valeurs républicaines……………………………………..…….164 

 

 

PARTIE 2. « VALEURS DE LA RÉPUBLIQUE » ET DROIT POSITIF, UN 
CONFLIT DE NORMATIVITÉS ?  

……………………………………………………………………………...………………174 

 

TITRE 1. LA RECONFIGURATION DES RAPPORTS DE L’ÉTAT AUX SUJETS-CROYANTS  

…………………………………………………………………...…………………………176 

 

Chapitre 1. Le fondement axiologique du renouvellement des rapports de l’État aux 
sujets-croyants  

………………………………………………………………….……………………………177  

Section 1. D’un État laïc à une société laïque 

…………………………………………………………………………………….…………178 

 

§1. La prévalence de la laïcité juridique  

sur les conceptions politiques de la laïcité………………………….....……………………179 



 369 

 

A. La laïcité juridique : principe de la République.……………..…….……………179 
1. Un principe d’organisation de l’État  

dans son rapport aux religions…………….…………...………………180 
2. Un principe associé aux valeurs de la République……….…………….…..183 

B. La théorisation de la laïcité de l’État……………………………………….......186 
1. Laïcité, laïcités, les différentes conceptions…………………………..……186 
2. L’influence de la « laïcité-narrative » 
     sur les rapports État-religions…...………………………………………….188 

 

§2. La prédominance de la laïcité-valeur depuis 2010….………………………………….189 

A. L’adjonction de la laïcité au triptyque  
Liberté, Égalité, Fraternité : la laïcité comme valeur politique……...……190 

B. L’adjonction de la laïcité aux valeurs de la société :  
la laïcité comme valeur social..…………….………………………………193 

 

Section 2. Citoyenneté, valeurs de la République et laïcité 

…………………………………………………………...…………………………………196 

§1. Une « citoyenneté renouvelée » ………………….…………………………….………197 

A. Les exigences minimales de la vie en société……………..…………………...198 
B. Les valeurs de la République et la laïcité comme  

moyen de parvenir à une citoyenneté renouvelée..………………….…….……201 
1. La participation aux affaires communes……….….………………….….…202 
2. Une limite aux comportements d’exclusion  
sociale motivés par des considérations religieuses……………………….…...205 

 

§2. L’adhésion aux valeurs de la République et à la laïcité……………..………………....207 

A. Valeurs de la République et laïcité : une « religion civile » ? …………………208 
B. La citoyenneté comme vecteur d’adhésion aux valeurs de la République……..210 

 

Chapitre 2. La fonction des valeurs de la République  

………………………………………………………………………...……………………215 

Section 1. La régulation de la visibilité religieuse par les valeurs de la République 

………………………………………………………………………...……………………216 

§1. L’interprétation du sens du signe religieux………………………… …………………217 

A. Les « valeurs de la République » comme protection  
de l’égalité des sexes…………………………………………….…………………217 
B. L’incompatibilité de la visibilité religieuse musulmane  
et des valeurs de la République : des critères subjectifs………..……….………….222 



 370 

 

§2. La promotion de la liberté de conscience………………………………………………227 

A. La distinction entre les libertés de conscience  
et de religion.………………………………………………….………………..228 

B. L’obligation de neutralité des sujets-croyants……………….…...…….………231 

 

Section 2. La cohésion nationale par les valeurs de la République 

………………………………………………………………...……………………………236 

§1. L’incompatibilité de l’adhésion à une religion  

et des valeurs de la République……………………………………….……………………236 

A. L’appartenance à la religion comme frein à l’exercice  
d’une citoyenneté libre et éclairée……………………………………….…………237 

B. La pratique de la religion emportant une diffraction sociale……………….………239 

§2. La diffusion des “valeurs de la République ».…………………………………….……241 

A. L’affermissement des valeurs de la République et de la laïcité...…………….242 

B. La pédagogie des valeurs de la République et laïcité………………………....244 

 

TITRE 2. LA CONCILIATION DES PRINCIPES DE LAÏCITE, DE LIBERTE, ET D’EGALITE 

…………………………………………………………………………….…………………249 

Chapitre 1. L’affirmation permanente de la protection de la liberté religieuse  

………………………………………………………………………………….……………251 

 

Section 1. La résistance à l’extension du périmètre d’application de la laïcité  

………………………………………………………………………………………….……252 

§1. La résistance du droit prétorien………………………………………….………………253 

A. Un cadre libéral…………………………………………………...…………………253 
B. Une jurisprudence constante……………………………………………………...…255 

 

§2. La résistance du droit souple……………………………………………..………...……259 

A. L’interprétation libérale de la laïcité juridique………………..……………...…259 
B. Les effets discriminatoires des atteintes à la visibilité religieuse……………...…264 

 

Section 2. Les conditions posées à l’encadrement de la visibilité religieuse  

………………………………………………………………………………………...…..…269 

§1. L’entreprise privée : une neutralité sous contrôle………………………….……..…..…270 

A. La jurisprudence constante de la Cour européenne des droits de l’homme……..270 



 371 

B. L’évolution récente de la visibilité religieuse en entreprise : les conditions strictes 
posées par la Cour de justice de l’Union européenne…………………………...274 

 

§2. L’espace public : un vivre-ensemble circonscrit………………………………………...279 

A. Le vivre ensemble comme protection d’intérêts privés…………………….……….280 
B. Le vivre ensemble comme argument exclusivement  

limité à la dissimulation du visage………………..…………………………………284 

 

 

Chapitre 2. L’adoption d’une démarche pragmatique  

……………………………………………………………………….………………………289 

 

Section 1. La prise en compte des causes sociales dans le traitement des tensions religieuses  

………….……………………………………………………………………………………290 

 

§1. L’identification des causes sociales……………………………………………………..291 

A. Les conditions économiques et sociales………………….………………………….291 
B. L’absence de mixité sociale……………………….………………………………...295 

 

§2. L’effet contreproductif du recours à la loi………………………………………………297 

A. L’effet contreproductif du recours à des lois d’interdiction………………………...297 
B. L’effet contreproductif de la médiatisation d’une laïcité prescriptive.………..……299 

 

Section 2. Les voies de la conciliation  

…………………………………………………………………………….……………...…301 

 
§1. Le « Droit de la laïcité » : un corpus à expliquer……………………………………….302 

A. La formation des acteurs. ………………………………………………………302 
B. L’éducation……………………………………………………………………..304 

 
§2. La construction d’un « en-commun » ……………………………………………..........306 

A. La promotion du dialogue et de l’échange……………………………….……..307 
B. La recherche du commun dans la diversité…………………………..…..……..310 

 

Conclusion…………………………………………………………..………………317 

Bibliographie…………………………………………………………..…………….322 

Index………………………………………………………………….. …………….363 



 372 

 

Lauren BAKIR 

Liberté religieuse et valeurs de 
la République : contribution à 
l’étude d’une articulation en 

tension 

 

 

 

Résumé 

Depuis la loi interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public adoptée le 11 octobre 2010 
jusqu’aujourd’hui, la tension entre la liberté religieuse et les valeurs de la République est prégnante. Les 
valeurs de la République, qui renvoient stricto sensu à la devise « Liberté, Égalité, Fraternité », sont 
conjuguées avec d’autres notions. Dans le processus d’élaboration de la loi de 2010, elles sont articulées à la 
dignité et l’égalité des sexes. Depuis, elles sont conjuguées avec, voire identifiées à la laïcité, érigée en valeur, 
et les citoyens sont appelés à adhérer à cet ensemble axiologique. Cette évolution des cadres de référence dans 
la prise en compte du religieux par l’État, et la tension qu’elle emporte entre la liberté religieuse et les valeurs 
de la République, doivent être interrogées.  

Mots-clefs : liberté religieuse, valeurs de la République, laïcité, dignité, égalité des sexes, citoyenneté, 
exigences minimales de la vie en société, rapports de l’État et des religions, port de signes religieux.  

 

 

Résumé en anglais 

On October 11th, 2010, a Frenchlaw prohibits the deliberate concealment of hiding the face in public spaces. 
Since then, the tensions between freedom of religion and the values of the Republic remain strong. Theses 
republican values which strictly refer to the motto « Liberty, Equality, Fraternity » coexist with many concepts. 
During the process of law-making, the bill articulated the French Republic values with dignity and gender 
equality. Ever since these newly added concepts are now accepted as components of the secularism. Citizens 
are called to adhere to this value system. The framework evolution required by the consideration of the 
religious fact of the State and the strong tensions between the freedom of religion and the values of Republic 
must be analyzed.  

Keywords : freedom of religion, republican values, secularism, dignity, gender equality, citizenship, minimal 
requirements of living in society, state and religious reports, wearing religious signs. 

 


