
	 	
 

 

THÈSE 

Pour obtenir le diplôme de doctorat 

 

Spécialité Sociologie, Démographie 

 

Préparée au sein de l’Université de Rouen 

 

Mahorais à La Réunion : entre dynamiques de migration, stratégies 

d’adaptation et recompositions identitaires dans le quartier de La 

Chaumière 

Présentée et soutenue par 

Mélanie PLACE épouse MEZZAPESA 

 

 

Thèse dirigée par le Professeur Patrice COHEN, Université de Rouen, Laboratoire DySoLab 

et Jacqueline ANDOCHE (MCF), Université de La Réunion, Laboratoire DIRE. 

	

	

	

	

	
	

Thèse soutenue publiquement le 17 mai 2018 

devant le jury composé de 

Mme  Jacqueline ANDOCHE  MCF - Université de La Réunion Co-encadrante de thèse 

M. Bernard CHERUBINI MCF HDR – Université de Bordeaux Rapporteur 

M. Patrice COHEN Professeur – Université de Rouen Directeur de thèse  

M. Christian GHASARIAN Professeur – Université de Neuchâtel Examinateur 

Mme Deirdre MEINTEL Professeur – Université de Montréal Rapporteure

Mme Élise PALOMARES MCF – Université de Rouen Examinatrice 



	 	

	

	

	

																																																														

	

	

	

	

	

	

	

	

	

						

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 3	
	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

			À	Nabia,	ma	«	maorungu	»,	ma	sœur	de	cœur,		

																																				pour	son	incroyable	courage,	son	aide	et	son	soutien	sans	faille.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 4	
	

Remerciements	

Ces	remerciements	s’adressent	tout	naturellement	à	toutes	les	personnes	qui	

ont	contribué	de	près	ou	de	 loin	à	 l’élaboration	de	ce	travail	de	recherche,	à	 la	

construction	 de	 ma	 pensée,	 à	 tous	 celles	 et	 ceux	 qui	 m’ont	 soutenue,	

redynamisée,	guidée,	qui	ont	su	répondre	à	mes	doutes,	à	mes	besoins	et,	surtout,	

qui	m’ont	fait	confiance.	

Mes	 premières	 pensées	 vont	 tout	 naturellement	 à	 mes	 directeurs	 de	

recherche.	 Le	 Professeur	 Patrice	 Cohen	 de	 l’Université	 de	 Rouen,	 pour	 son	

encadrement,	ses	conseils	avisés,	son	soutien,	pour	sa	précieuse	confiance	et	qui	

a	su	maintenir	mon	dynamisme	et	ma	spontanéité	du	début	à	la	fin,	même	quand	

tout	semblait	vouloir	s’abandonner	au	vide	ressenti	par	 le	parcours	solitaire	de	

l’écriture.	 Je	 remercie	 aussi	 infiniment	 Jacqueline	 Andoche,	 Maîtresse	 de	

Conférences	 à	 l’Université	 de	 La	Réunion,	 qui	 depuis	 cette	 belle	 rencontre	 en	

2010,	m’a	 ouvert	 les	 voies	 vers	 l’ethnologie.	 Ses	 conseils,	 sa	 disponibilité,	 ses	

encouragements,	son	amitié	précieuse,	sa	vision	du	monde	m’ont	permis	de	me	

frayer	un	chemin	particulier	dans	l’univers	de	la	recherche	et	de	l’anthropologie.		

Bien	 que	 les	méthodes	 de	 travail	 de	mes	 directeurs	 et	 leur	 regard	 sur	 La	

Réunion	soient	différents,	ils	ont	toujours	été	complémentaires	et	m’ont	permis	

d’achever	ce	travail	dans	des	conditions	optimales.		

Merci	également	au	Pr.	Deirdre	Meintel	et	M.	Bernard	Cherubini	(MCF-HDR)	

–	 rapporteurs	 –	 	 au	 Pr.	 Christian	 Ghasarian	 et	 Élise	 Palomares	 (MCF)	 d’avoir	

accepté	de	faire	partie	de	mon	jury.	

Inscrite	à	Rouen,	en	codirection	à	La	Réunion,	habitant	à	La	Réunion,	je	tiens	

chaleureusement	à	 remercier	 le	 laboratoire	DIRE	et	 ses	directrices	 successives,	

Eileen	Williams-Wanquet	et	Corinne	Duboin,	pour	 leur	accueil	dans	 la	salle	des	

doctorants	et	 leur	confiance	dans	mon	 travail	avec	 les	différents	 financements	

alloués	qui	m’ont	permis	de	réaliser	et	de	présenter	mes	travaux	dans	un	cadre	

idéal.	Il	me	tient	aussi	à	cœur	d’adresser	toute	ma	gratitude	à	tous	les	collègues,	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 5	
	

doctorant(e)s,	 maître(sse)s	 de	 conférences	 et	 professeur(e)s	 des	 Universités	

rencontrés,	qui	m’ont	fait	confiance	et	m’ont	incluse	dans	leurs	divers	projets	de	

recherches	et	de	colloques	permettant	ainsi	de	nourrir	constamment	ce	travail.	Je	

pense	particulièrement	à	Aurélie	Veloupoulé,	avec	qui	 j’ai	partagé	 ces	doux	et	

douloureux	moments	d’écriture	et	que	j’ai	vue	devenir	docteure	une	année	avant	

moi,	aux	maîtresses	de	conférences	Églantine	Samouth,	Florence	Pellegry,	Anne-

Cécile	 Ribeuz-Koenig	 et	 Vilasnee	 Tampoe	 –	 devenue	 depuis	 professeure	 des	

universités	–,		aux	professeurs	des	universités	Yvon	Rolland	et	Jean-Pierre	Tardieu,	

ainsi	qu’à	Issa	Kanté	(MCF)	avec	lesquels	j’ai	codirigé	un	ouvrage,	me	permettant	

ainsi	 de	 mettre	 en	 pratique	 ce	 que	 ce	 travail	 de	 thèse	 m’a	 appris.	 Que	

l’Observatoire	de	recherche	des	Sociétés	de	 l’Océan	 Indien	(OSOI),	dont	 j’ai	été	

représentante,	soit	aussi	remercié	pour	le	travail	partagé	durant	cette	période	de	

thèse.	 D’autre	 part,	 je	 souhaite	 également	 remercier	 le	 service	 de	 Prêt	 Entre	

Bibliothèque	(PEB)	de	la	Bibliothèque	des	Lettres	et	Sciences	Humaines,	Droit	et	

Économie	de	l’Université	de	La	Réunion	pour	toutes les	commandes	d’ouvrages	et	

l’accompagnement	 apporté.	 Un	 remerciement	 spécial	 à	 Pauline	 Grébert,	

bibliothécaire,	mais	aussi	compagne	de	galère	sur	 les	bancs	de	 la	Fac	du	cours	

d’Italien	à	l’Université	Lumière	Lyon	II	et	que	j’ai	eu	la	joie	de	retrouver	des	années	

plus	tard	dans	les	locaux	de	l’Université	à	La	Réunion.	Un	grand	merci	également	

à	 Emmanuel	 Marcadé,	 cartographe	 à	 la	 faculté	 des	 Lettres	 et	 des	 Sciences	

Humaines	de	l’Université	de	La	Réunion,	pour	la	réalisation	des	premières	cartes,	

mais aussi pour ses cours, ses conseils et	ses tutoriels à	distance apportés en fin

de	 thèse.	Grâce	 à	 lui,	 j’ai	 pu	maîtriser	 le	 logiciel	Adobe	 CSI	 6,	 nécessaire	 à	 la	

réalisation	des	différents	schémas,	croquis	et	cartes	présentés	dans	ce	travail.	Il	a	

su, au début	 de mon apprentissage, mettre en forme tout	 ce que ma	 tête

contenait.		

Je	 voudrais	 également	 exprimer	ma	 reconnaissance	 à	 l’équipe	 de	DySoLab	 de	

l’Université de Rouen, pour leurs divers financements accordés, mais aussi	pour

leur	accueil	et	les	différentes	rencontres	lors	de	mes	passages	à	Rouen.	Un	grand	

merci	 à	 François	 Féliu	 pour	 l’aide	 administrative	 accordée	 surtout	 lorsque	 la	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 6	
	

distance	rendait	difficile	ce	cadre	officiel.	Une	attention	particulière	à	Younes	Van	

Praet,	 camarade	 et	 ami	 de	 thèse,	 avec	 qui	 j’ai	 parcouru	 ce	 long	 chemin	 par	

différentes	collaborations	qui	ont	nourri	nos	 travaux	 respectifs.	Et	un	 immense	

merci	à	Nathalie	Michel,	doctorante	également,	pour	nos	nombreuses	discussions,	

ses	conseils	et	son	soutien	moral	dans	la	dernière	ligne	droite	de	ce	parcours.	

Les	instances	et	les	organisations	institutionnelles	m’ont	ouvert	leurs	portes	

dans	un	cadre	jonglant	entre	le	travail	scientifique	et	les	interactions	associatives.	

Ils	m’ont	fait	confiance	et	m’ont	permis	de	ce	fait	de	développer	des	compétences	

inattendues.	Je	pense	particulièrement	à	 la	Mairie	de	Saint-Denis	et	aux	élus,	 le	

Maire	 Gilbert	 Annette,	 Brigitte	 Adame,	 l’élue	 de	 secteur	 et	 Ericka	 Bareigts,	

députée	de	La	Réunion	et	ancienne	ministre	des	outre-mer	pour	 les	différentes	

rencontres,	discussions	et	 intérêts	portés	à	mon	 travail	 sur	La	Chaumière.	Une	

immense	 gratitude	 est	 également	 adressée	 à	 la	 Délégation	 du	 Conseil	

Départementale	 de	Mayotte	 à	 La	 Réunion,	 à	 son	 représentant	M.	 le	Délégué	

Mohammed	 Bamcolo,	 et	 au	 personnel,	 Marie-Josée	 Karaké,	 Lainaiti	 Ali	 (ex	

employée),	Said-Ali	Mondroha	–	le	Kadhi	–	pour	le	travail	en	commun	et	les	divers	

entretiens	 accordés.	 Merci	 à	 Didier	 Duranton,	 délégué	 du	 sous-préfet	 à	 la	

cohésion	sociale,	présent	depuis	le	début,	et	à	Mickael	Guézélot	qui	m’ont	permis	

de	mieux	comprendre	le	sens	de	la	Politique	de	La	Ville	et	les	enjeux	qui	entourent	

La	Chaumière.	 Je	pense	aussi	à	 la	Caisse	d'Allocations	Familiales	de	La	Réunion	

(CAF),	 financeur	de	 la	 structure	associative	de	 La	Chaumière	et	à	 la	 Fondation	

Auteuil, dont	 les diverses rencontres et	discussions dans le cadre associatif ont	

nourri	 profondément	 ce	 travail.	 Merci	 aussi	 au	 Centre	 Académique	 pour	 la	

Scolarisations	des	élèves	allophones	et	Nouvellement	Arrivés	et	des	enfants	issus	

des familles itinérantes et	du Voyage (CASNAV) de La	Réunion, à	 sa	directrice,

Marie	Martigne-Lucas,	à	ses	chargées	de	mission,	Annie	 Joly	et	Pascale	Dubois,	

partenaires	scientifiques	et	associatifs	et	dont	la	création	d’un	poste	de	médiateur	

interculturel en milieu scolaire et	éducatif est	le fruit	d’une forme de recherche-

action	 en	 anthropologie	 sur	 le	 secteur	 de	 La	 Chaumière.	 Le	 collège	 de	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 7	
	

Montgaillard,	et	plus	particulièrement	 l’ancien	principal,	M.	Spampani,	doivent	

aussi	être	remerciés	pour	la	confiance	accordée	lors	de	mes	interventions	auprès	

des	enseignants.	Enfin,	un	grand	merci	à	l’école	de	La	Chaumière	–	son	directeur	

Denis	Ruet	et	aux	enseignants	–	pour	l’accueil,	la	confiance,	l’écoute,	les	échanges	

et	les	différentes	interventions,	et	sans	qui	ce	travail	ne	serait	pas	ce	qu’il	est.	

Les	 organisations	 socioculturelles	 mahoraises	 m’ont	 aussi	 ouvert	 leurs	

portes	 et	 m’ont	 permis	 de	 mieux	 comprendre,	 de	 l’intérieur,	 la	 migration	

mahoraise	:	que	ce	travail	de	recherche	soit	aussi	l’expression	de	ma	gratitude,	car	

elles	ont	fortement	contribué	à	 la	réussite	de	ce	travail	en	me	 laissant	sillonner	

parmi	 elles.	 Je	 pense	 particulièrement	 à	 l’Association	 Femmes	Mahoraises	 de	

Montgaillard,	soutien	depuis	 le	début.	Que	 les	associations	comoriennes	soient	

aussi	remerciées	pour	les	divers	échanges,	et	qu’elles	acceptent	également	mes	

excuses	pour	la	restitution	partielle	de	ces	rencontres	:	mais	le	cadre	délimité	et	

le	 temps	 imparti	 imposé	par	 le	doctorat	et	 le	 terrain	ne	me	permettaient	pas	

d’aborder	 autant	 d’éléments.	 Mais	 qu’elles	 sachent	 que	 ce	 n’est	 que	 partie	

remise.		

D’autres	associations	ont	aussi	permis	l’expression	de	ce	travail,	autant	dans	

le	cadre	scientifique	qu’associatif	:	LERKA,	pour	la	confiance	accordée	depuis	la	fin	

de	mon	master	et	les	différents	travaux	entrepris	en	partenariat.	Merci	aussi	à	Mo	

Absoir,	slameur,	et	Mounir	Allaoui,	vidéaste,	pour	les	réalisations	communes	qui	

ont	fait	l’objet	de	communications,	d’articles	et	de	restitutions	scientifiques	dans	

cette thèse notamment. Une pensée spéciale à	l’Association de La Chaumière 974

et	à	ses	membres	au	cœur	de	cette	recherche.	Ce	travail	leur doit	beaucoup.	

Une	gratitude	 infinie	à	toutes	ces	familles	mahoraises	et	comoriennes,	du	

quartier ou d’ailleurs, que j’ai rencontrées au cours de ces années. Elles m’ont	

ouvert	 leurs	portes,	 leurs	familles,	 leurs	maisons	–	à	La	Réunion	et	à	Mayotte	–	

elles	m’ont	fait	confiance,	invitées	dans	des	fêtes,	gardé	mes	enfants	comme	j’ai	

pu garder les leurs. Des relations de voisinage et	d’amitié se sont créées aux fils

des	ans,	au	gré	des	mobilités	de	 chacun,	et	des	médias	 sociaux	pour	«	garder	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 8	
	

contact	».	Des	liens	et	des	relations	sociales	ponctués	de	rires,	de	joies,	de	doutes,	

mais	 aussi	 de	 conflits	 qui	 ont	 su	 accompagner	 ces	 observations,	 et	 qui	m’ont	

permis	d’avoir	un	autre	regard	sur	les	analyses	effectuées.	Ce	travail	est	aussi	le	

leur	puisqu’elles	n’ont	 jamais	quitté	mes	pensées	durant	tout	 le	processus	 :	du	

terrain	à	l’écriture.	Qu’elles	acceptent	mes	remerciements	les	plus	sincères.	

Je	 tiens	 à	 remercier	 la	 veuve	 de	 Jean	 Colbe	 et	madame	 Vitry	 pour	 leur	

aimable	 autorisation	 à	 diffuser	 les	 deux	 photos	 d’archives	 qui	 relèvent	 de	 la	

collection	de	Jean	Colbe	ainsi	que	d’une	collection	privée.	

Valérie	Aubourg,	Rozenn	Henry,	Annick	Mescoff,	Raphaël	Mezzapesa,	Fanny	

Place,	Claude	et	Matthieu	Prudhomme,	Geneviève	Tessier	ont	effectué	tour	à	tour	

le	désagréable	 travail	de	 relecture	des	 chapitres.	Qu’ils	 reçoivent	mes	 sincères	

remerciements	pour	 cette	minutie	apportée,	 leurs	 conseils	pertinents,	et	 leurs	

soutiens.	

	 Enfin,	 je	 terminerai	 par	 une	 touche	 plus	 personnelle	 qui	 s’adresse	 à	ma	

famille	et	à	ma	belle-famille,	de	France	et	d’ailleurs,	qui	au	gré	des	mobilités	et	des	

migrations	 sur	plusieurs	générations,	des	pièces	 rapportées	aux	pièces	égarées	

après	des	années	d’absence,	n’ont	jamais	manqué	de	soutien	ni	d’intérêt	et	qui,	

sans	le	vouloir,	ont	toujours	été	au	centre	de	ma	dynamique	de	recherche.	Tout	

ceci	 n’est	 pas	 sans	 lien	 avec	 les	 thématiques	 abordées	 lors	 de	 mes	 études	

supérieures.	Associés	à	mon	travail	doctoral,	ces	morceaux	de	puzzle	culturels	et	

cultuels,	éparpillés	aux	quatre	coins	du	monde,	se	rattachant	du	catholicisme	au	

protestantisme, de l’islam au bouddhisme, jonglant	 entre les négations et	 les

affirmations	 identitaires,	 en	 passant	 par	 la	 construction,	 reconstruction	 ou	

déconstruction,	m’ont	permis	de	faire	enfin	réunion	avec	moi-même.			

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 9	
	

Cette	thèse	a	reçu	le	soutien	financier	d’une	allocation	doctorale	délivrée	par	La	

région	Réunion	et	l’Union	Européenne	(Fond	Social	Européen)	de	2013	à	2016.	

Je	tiens	sincèrement	à	remercier	leurs	services	pour	cet	octroi,	et	sans	qui,	cette	

thèse	n’aurait	pu	être	menée	à	terme.	

	

	

	

	
	

	

	

	

	

	

	

	

Toutes	les	photos	sont	de	l’auteur	sauf	sur	celles	indiquées	Tous	droits	réservés,	collection	privée	ou	Jean	Colbe	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 10	
	

Cadre	déontologique	de	la	recherche	

Afin	 de	 respecter	 le	 cadre	 éthique	 de	 l’enquête,	 tous	 les	 prénoms	 des	

interlocuteurs	 ont	 été	 anonymisés.	 Ceux	 utilisés	 ont	 été	 attribués	 de	manière	

arbitraire.	J’ai	tenu	à	respecter	la	consonance	originelle	et	culturelle	du	prénom.	

De	ce	fait,	ceux	d’origine	française	ou	à	consonance	étrangère	autre	que	shimaore	

ont	été	traduits	dans	ce	sens.	De	plus,	la	première	lettre	des	prénoms	fictifs	utilisés	

est	identique	à	celle	d’origine.			

Pour	le	chapitre	abordant	l’enseignement	religieux,	les	shioni	sont	les	écoles	

informelles	animées	par	 les	 fundi,	 tandis	que	 la	madrasa	est	 l’école	 coranique	

formelle	 tenue	 par	 des	 indo-musulmans.	 Sont	 appelés	 fundi	 les	 «	 enseignants	

mahorais	»	même	s’ils	enseignent	dans	une	madrasa,	et	enseignants	zarabs,	ceux	

d’origine	indo-musulmane.		

L’Association	du	quartier	de	La	Chaumière	974	ou	Association	La	Chaumière	

974	 est	 la	 structure	 associative du	 quartier	 dans	 lequel	 cette	 recherche	 s’est	

déroulée.	

Le	choix	de	l’appellation	des	interlocuteurs	

La	manière	de	nommer	 les	enquêtés	de	ce	travail	questionne	 le	parti	pris	

ethnoculturel	 et	 politique	 de	 leurs	 frontières	 identitaires.	 D’une	 part,	 cela	

interroge	la	manière	dont	nos	interlocuteurs	vivent	leur	propre	appartenance,	et	

d’autre	part,	cela	examine	les	modalités	que	ces	derniers	utilisent	pour	mettre	en	

valeur	ces différents	aspects	identitaires.	Ainsi,	les	nommer	n’est	pas	anodin,	et	

l’anthropologue	 que	 je	 suis	 peut	 ainsi	 participer	 –	 consciemment	 ou	

involontairement	–	à	l’élaboration	des	frontières	que	je	délimite	par	l’appellation	

proposée	(Rosenfeld,	2013).		

Comment	 les	 nommer	 et	 les	 identifier	 ?	 Quels	 propos	 pour	 quel	 discours	 ?	

Mahorais,	Comorien,	Como-Mahorais, population	en	provenance	de	Mayotte	ou	

des	Comores,	 issus	de	 l’océan	 Indien…	 ?	 J’ai	 trouvé	 cette	dernière	distinction,	

souvent	employée	par	les	institutions	pour	ne	pas	identifier	un	groupe	particulier,	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 11	
	

peu	 proche	 de	 la	 réalité	 vécue.	 En	 effet,	 les	 Réunionnais	 tout	 comme	 les	

Mauriciens	ou	les	Malgaches	sont	issus	de	la	région	india-océanique.	Ce	terme	est	

donc	peu	pertinent	dans	 le	cadre	de	cette	 recherche.	Cependant,	 j’ai	 trouvé	 la	

parole	des	enquêtés	assez	tranchée	au	sujet	de	la	circonscription	identitaire.	Si	ce	

travail	balaye	essentiellement	 les	personnes	originaires	de	Mayotte,	 certains	–	

bien	qu’en	provenance	de	Mayotte	avant	leur	migration	à	La	Réunion	–	sont	issus	

des	trois	autres	îles	comoriennes	de	l’Archipel	en	question.	De	ces	protagonistes	

comoriens,	ou	 leurs	descendants,	 tous	n’ont	pas	 la	nationalité	 comorienne,	et	

certains	ont	simplement	un	droit	de	séjour.	De	ce	fait,	l’appellation	du	groupe	et	

leur	origine	sont	 impactées	par	un	conflit	définitionnel	des	 identités	nationales	

françaises	ou	 comoriennes.	Toutefois,	 les	personnes	originaires	de	Mayotte	 se	

définissent	clairement	comme	des	Mahorais,	même	si	une	origine	comorienne	est	

identifiée	dans	la	généalogie.	Cette	appellation	est	d’autant	plus	affirmée	si	leur	

mère	 est	 mahoraise,	 et	 leur	 père	 comorien.	 Les	 personnes	 originaires	 des	

Comores,	malgré	la	nationalité	française	acquise	par	naturalisation,	se	définissent	

comme	 comoriennes	et	 françaises,	 s’opposant	ainsi	aux	personnes	mahoraises	

dont	les	relations	de	cohabitation	sont	parfois	difficiles.	Une	exception	à	cela	:	une	

personne	rencontrée	est	née	française,	de	parents	français	et	comoriens,	mais	vit	

aux	Comores	depuis	plus	de	vingt	ans	sans	avoir	obtenu	la	nationalité	comorienne.	

Elle	se	définit	ainsi	:	Française	des	Comores,	ou	Française	vivant	aux	Comores.	

Dans	 ce	 travail,	 sont	 donc	 repris	 les	 termes	 employés	 et	 utilisés	 par	 les	

enquêtés eux-mêmes. Cela	évite des conflits politiques et	identitaires dont	cette

recherche	souhaite	s’abstenir,	mais	surtout	permet	de	respecter	la	parole	récoltée	

auprès	des	différents	sujets	sociaux	rencontrés.	Ainsi	sont	appelés	«	Mahorais	»,	

les personnes se disant	originaires de Mayotte, « Comoriens », les	personnes	se

disant	originaires	des	Comores,	et	 ce	quel	que	 soit	 leurs	parcours	migratoires.	

L’origine	de	 l’île	est	bien	évidemment	évoquée,	et	 lorsque	 cela	est	nécessaire,	

l’appellation insulaire utilisée pour se démarquer des autres îles des Comores est	

retranscrite	dans	les	discours.	J’évoquerai	aussi	souvent	les	expressions	«	mahoro-



	
	

	 	
 

 

	 	 	 12	
	

comoriennes	»,	«	population	en	provenance	de	Mayotte	et/ou	des	Comores	»,	

«	 d’origine	 mahoraise	 et/ou	 comorienne	 »	 afin	 d’éviter	 des	 répétitions	

notamment	 lorsque	 l’analyse	 de	 ces	 deux	 groupes	 tend	 à	 se	 rejoindre	 et	 ne	

nécessite	pas	forcément	une	distinction	qui	alourdirait	l’écriture.	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 13	
	

Glossaire	

Termes	en	shimaore1	

Anfu	=	jasmin	

Babadzia	=	littéralement	«	papa	(baba)	du	lait	(dzia)	».			

Body	=	tee-shirt	à	manche	longue	ou	courte		

Broshetti	=	brochettes	

Deba	=	nom	d’une	prière	de	femmes	

Dua	=	prière		

Fundi	=	maître	

Halo	=	allons-y		

Hirimu	=	classe	d’âge	

Hodi		=	permission	pour	rentrer		

Kadhi	=	juge	islamique	

Karibu	=	invitation	à	rentrer		

Kishali	=	sorte	de	châle	utilisée	par	les	femmes	comme	voile	de	tête	

Kofia	=	bonnet	brodé	

Kwassa	 kwassa	 =	 pirogue	 de	 pêcheurs.	 Dans	 le	 contexte	 employé	 par	 les	

interlocuteurs,	 cette	 pirogue	 rudimentaire	 est	 utilisée	 pour	 se	 rendre	

clandestinement	à	Mayotte	en	partant	d’Anjouan	

Ma	=	employé	en	termes	d’adresse	et/ou	de	référence.		

Mabawa	=	aile	de	poulet	

Mataba	=	nom	d’un	plat	

Maulida	(pl. maulidi)	=	fête	musulmane	célébrant	la	Nativité	du	Prophète	

Mbiwi	(pl	zimbiwi)	=	lame	de	bambous		

Mrengue	=	combat	entre	hommes	

																																																								
1	 L’écriture	 des	mots	 en	 shimaore	 utilisés	 dans	 ce	 travail	 est	 issue	 du	Dictionnaire	Mahorais-
Français,	Français-	Mahorais	de	Sophie	BLANCHY,	L’Harmattan	:	Paris,	1996.	Le	détail	des	termes	
est	intégré	dans	le	corps	du	texte	au	fil	de	l’écriture.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 14	
	

Musindzano	=	bois	de	santal		

Muzungu	=	Européen,	blanc	

Nyombe	=	bovin,	vache	ou	bœuf	

Pilao	=	plat	à	base	de	riz	pilé	

Saluva	=	tenue	traditionnelle	des	femmes	

Shama	=	association,	corporation	

Shidjabu	=	prière	de	bénédiction	

Shigoma	=	nom	d’une	danse	d’hommes	

Shikao	=	organisation	des	groupes	d’âge	du	village	

Shikoa	=	tontine		

Shioni	=	école	coranique mahoraise	

Vule	=	pique-nique	

Zuki	=	aîné(e)	dans	la	fratrie	

Termes	en	créole	

Boutik	=	épicerie		

Ban	Komor/Mahorais	=	terme	péjoratif	désignant	les	Comoriens	et	les	Mahorais	

Dalon	=	ami	

Kaf	=	Réunionnais	d’origine	africaine	

Ladilafé	=	commérages	

Malbar =	Réunionnais d’origine indienne

Zamal	=	chanvre	indien,	cannabis	

Zarab	=	Réunionnais	d’origine	indo-musulmane	

Zoreil =	Métropolitain

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 15	
	

Acronymes	

A	

	

ACI	=	Ateliers	de	Chantier	d’Insertion	

ANAH	=	Agence	Nationale	de	l’Habitat	

AR	=	Adulte	Relais	

ANRU	=	Agence	Nationale	pour	la	Rénovation	Urbaine	

ATSEM	=	Agent	Territorial	Spécialisé	dans	les	Écoles	Maternelles	

B	

	

BAC	=	Baccalauréat	

BEP	=	Brevet	d’Études	Professionnelles	

C	

	

CAF	=	Caisse	d’Allocations	Familiales	

CASNAV	=	Centre	Académique		

CDI	=	Contrat	à	Durée	Indéterminée	

CDD	=	Contrat	à	Durée	Déterminée	

CGSS	=	Caisse	Générale	de	Sécurité	Sociale	

CLAS	=	Contrat	Local	d’Accompagnement	Scolaire	

CMU	=	Couverture	Maladie	Universelle	

CUI-CAE	=	Contrat	Unique	d’Insertion-Contrat	d’Accompagnement	pour	l’Emploi	

D	

	

DALO	=	Droit	Au	Logement	Opposable	

DJSCS	=	Direction	de	la	Jeunesse,	des	Sports	et	de	la	Cohésion	Sociale	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 16	
	

E	

	

EN	=	Éducation	Nationale	

EVS	=	Espace	de	Vie	Sociale	

ÉVASANE	=	Évacuation	Sanitaire	

		P	

	

PRE	=	Projet	de	Réussite	Éducative	

PV	=	Politique	de	la	Ville	

				Q	

	

QVA	=	Quartier	de	Veille	Active	

R	

	

RSA	=	Revenu	de	Solidarité	Active	

S	

	

SIDR	=	Société	Immobilière	De	La	Réunion	

Autres	

Capri	sun	=	marque	de	boisson		

Oula	=	marque	de	yaourt	mahoraise	

Sambo	=	jus	de	fruit	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 17	
	

Index	des	tableaux	et	des	cartes		

Figure	1:	Archipel	des	Comores	...........................................................................................	33	

Figure	2:	La	Réunion	et	Mayotte	dans	l'océan	Indien	.........................................................	33	

Figure	3:	Évolutions	et	décomposition	du	taux	d'accroissement	annuel	de	la	population	de	

La	Réunion	...........................................................................................................................	46	

Figure	4:	Ménages	 selon	 la	 catégorie	 socioprofessionnelle	de	 la	personne	de	 référence	

(Insee,	2014)	........................................................................................................................	52	

Figure	5:	Statut	conjugal	des	personnes	de	15	ans	ou	plus	en	2013	(Insee,	2014)	.............	53	

Figure	6:	Ménages	selon	la	catégorie	socioprofessionnelle	de	la	personne	de	référence	en	

2013	....................................................................................................................................	54	

Figure	7:	Population	par	grandes	tranches	d'âges	(Insee,	2014)	........................................	55	

Figure	8:	Composition	des	familles	(Insee,	2014)	................................................................	55	

Figure	9:	Localisation	du	quartier	de	La	Chaumière	à	Saint-Denis	de	La	Réunion	..............	58	

Figure	10:	Vue	aérienne	de	La	Chaumière	en	1969	............................................................	59	

Figure	 11:	 Vue	 aérienne	 des	 quartiers	 de	 La	 Chaumière-Camélias-Trinité-Montgaillard	

proche	du	parc	de	La	Trinité	(Google-Maps)	.......................................................................	61	

Figure	12:	Lieu	de	naissance	des	femmes	du	corpus	.......................................................	116	

Figure	13:	Nombre	d'enfants	dans	les	unités	familiales	en	2016	.....................................	116	

Figure	14:	Nombre	d'union	par	femme	en	2016	..............................................................	117	

Figure	15	:	Lieux	de	naissance	des	130	enfants	du	corpus,	..............................................	118	

Figure	16:	Jeux	de	rôles	sur	mon	terrain	et	démarche	de	recherche	...............................	123	

Figure	17:	Carte	du	quartier	de	La	Chaumière	.................................................................	130	

Figure	18:	Immeuble	les	Dahlias.	Jean	Colbe	...................................................................	132	

Figure	19:	Vue	depuis	les	Bananiers	sur	les	Dahlias	et	l'espace	vert.	Collection	privée.	.	133	

Figure	20.	L’école	et	 les	Dahlias	(2015).	Photo	prise	du	même	point	de	vue	que	 la	figure	

n°18	..................................................................................................................................	133	

Figure	21:	L'espace	vert	de	La	Chaumière	en	comparaison	avec		la	figure	n°19	(2015)	..	133	

Figure	 22:	 Part	 en	 pourcentage	 des	 logements	 occupés	 par	 les	 familles	mahoraises	 et	

comoriennes	de	La	Chaumière	en	2016	...........................................................................	137	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 18	
	

Figure	23:	Schéma	représentant	les	modalités	d'appropriation	du	quartier	établi	selon	mes	

observations	entre	2013-2016	.........................................................................................	139	

Figure	24:	Exemple	d'une	unité	de	résidences	composée	de	plusieurs	unités	 familiales	à	

différents	degrés.	Mayotte,	2014.	...................................................................................	141	

Figure	25:	Schéma	des	zones	de	rapports	sociaux	autour	du	quartier	et	des	représentations	

qui	en	découlent:	2013-2016	...........................................................................................	142	

Figure	26:	Zones	de	socialisation	et	de	déplacements	dans	le	quartier	...........................	144	

Figure	27:	Emplacements	et	types	de	regroupements	dans	le	quartier	..........................	145	

Figure	28:	Carte	synthétique	des	modalités	de	regroupements	et	des	conflits	..............	146	

Figure	29:	Exemple	de	regroupements,	2013.	.................................................................	148	

Figure	30:	Vule	familial	un	dimanche,	2013.	....................................................................	148	

Figure	31:	Exemples	de	tags	dans	le	quartier	de	La	Chaumière	.......................................	155	

Figure	32:	Extrait	d'un	article	de	presse	réunionnaise	racisant	le	quartier	......................	170	

Figure	33:	Extrait	d'un	article		évoquant	le	programme	de	rénovation	urbaine	du	quartier.		

Le	quotidien	de	La	Réunion,	10	mars	2017.	.....................................................................	170	

Figure	34:	Le	parcours	migratoire	d'Asma	et	de	son	mari	...............................................	186	

Figure	35:	Le	parcours	migratoire	de	Zoumati	et	de	son	mari	.........................................	190	

Figure	36:	Le	parcours	migratoire	de	Leïla,	de	sa	famille	et	de	deux	de	ses	sœurs	.........	191	

Figure	37:	Le	parcours	migratoire	de	Kamila	...................................................................	193	

Figure	38:	Carte	des	villages	mahorais	d'origine	des	femmes	interrogées	......................	200	

Figure	39:	Carte	des	villages	comoriens	d’origine	des	femmes	interrogées	....................	201	

Figure 40: Généalogie de la	première famille mahoraise de La	Chaumière en 2014....... 203

Figure	41:	Schéma	de	deux	appartements	F4-F3	dans	une	cage	d'escalier	standard	......	226	

Figure	42:	Chambre	parentale	..........................................................................................	227	

Figure 43: Le salon........................................................................................................... 231

Figure	44:	Schéma	des	espaces	nuit	de	l'appartement	de	Dada	......................................	234	

Figure	45:	Schéma	d'aménagement	de	l'espace	nuit	de	Roukia	......................................	234	

Figure	46 :	Le	cellier ......................................................................................................... 235

Figure	47:	Le	balcon	.........................................................................................................	235	

Figure	48:	Moment	de	cuisine	lors	d'un	vule.	juillet	2013	...............................................	247	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 19	
	

Figure	 49:	 Unités	 de	 résidences	 et	 unités	 familiales	 du	 réseau	 familial	 de	 Bissam	 en	

2014	.................................................................................................................................	254	

Figure	 50:	 Unités	 de	 résidences	 et	 unités	 familiales	 du	 réseau	 familial	 de	 Bissam	 en	

2015	.................................................................................................................................	256	

Figure	 51:	 Unités	 de	 résidences	 et	 unités	 familiales	 du	 réseau	 familial	 de	 Bissam	 en	

2016	.................................................................................................................................	258	

Figure	52:	Espaces	de	socialisation	recensés	dans	le	quartier	.........................................	260	

Figure	53:	Exemple	schématique	d'une	unité	de	résidence	familiale	composée	de	plusieurs	

unités	familiales.	Mayotte	2014.	La	vue	aérienne	est	sur	la	figure	n°24.	........................	261	

Figure	54:	Carte	des	réseaux	commerciaux	informels	chez	les	Mahorais	........................	288	

Figure	55	:	Nombre	d'élèves	parlant	une	langue	.............................................................	299	

Figure	56:	Pourcentage	d'élèves	parlant	plusieurs	langues	.............................................	299	

Figure	57:	Types	de	langues	parlées	par	les	élèves	..........................................................	300	

Figure	 58:	 Schéma	 synthétisant	 les	 concepts	 issus	 de	 l'analyse	 du	 système	 associatif	

mahorais	...........................................................................................................................	330	

Figure	59:	Regroupements	en	attendant	le	début	de	la	danse	........................................	333	

Figure	60:	Bijou	spécialement	acheté	pour	la	fête	et	assorti	aux	couleurs	du	saluva	......	333	

Figure	61:	Coiffure	1	.........................................................................................................	333	

Figure	62:	Coiffure	2	.........................................................................................................	333	

Figure	63:	Nettoyage	du	poulet	.......................................................................................	334	

Figure	64:	Découpage	des	croupions	de	poulet	...............................................................	334	

Figure 65: Préparation du poulet ..................................................................................... 334

Figure	66:	Carte	des	relations	des	associations	mahoraises	entre	La	Réunion,	Mayotte,	Les	

Comores	et	La	Métropole	................................................................................................	344	

Figure 67: Type de langues parlées par les élèves ........................................................... 361

Figure	68	:	Exemples	de	costumes	pour	le	carnaval	de	février	2014.	..............................	376	

Figure	 69:	 Broderie	 confectionnée	 par	 les	 mamans	 mahoraises	 de	 La	 Chaumière	 et	

représentant	les liens entre La	Réunion et	Mayotte........................................................ 399

	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 20	
	

SOMMAIRE	
Remerciements	..............................................................................................................	4	

Cadre	déontologique	de	la	recherche	............................................................................	10	

Le	choix	de	l’appellation	des	interlocuteurs	..........................................................................	10	

Glossaire	......................................................................................................................	13	
Termes shimaore	...............................................................................................................................	13	
Termes créoles	...................................................................................................................................	14	
Acronymes	.........................................................................................................................................	15	
Autres	.................................................................................................................................................	16 	

Index	des	tableaux	et	des	cartes	...................................................................................	17	

Introduction	.................................................................................................................	25	

L’avant-thèse…	.....................................................................................................................	25	
Mélanie,	enlève	un	peu	tes	lunettes	roses	!	..........................................................................	27	
Un	quartier	et	plusieurs	échelles	d’analyses	.........................................................................	29	
De	La	Chaumière	à	La	Réunion	en	passant	par	Mayotte	:	une	enquête	multi-située	.............	33	
Plan	de	travail	......................................................................................................................	37	

PREMIÈRE	PARTIE:	PROBLÉMATIQUES	

Chapitre	1	:	Contextualisation	de	l’enquête	..................................................................	42	

1)	 La	Réunion	comme	département	d’enquête	................................................................	42	

a) Le	contexte	historique	et géographique ..................................................................................42

b)	 Le	poids	démographique	et	socio-économique	de	La	Réunion	................................................	45	

c)	 La	migration	mahoraise	à	La	Réunion	......................................................................................	48	

2)	 Saint-Denis	de	La	Réunion,	ville	de	l’enquête	...............................................................	49	

a)	 Brève	présentation	de	la	ville	...................................................................................................	49	

b)	 Démographie	et	éléments	socio-économiques	du	territoire	...................................................	51	

c)	 Développement	socioculturel	en	faveur	des	migrants	sur	la	commune	..................................	56	

3)	 Du	choix	du	secteur	étudié	aux	repères	théoriques	à	partir	du	cas	des	Mahorais	:	

migration,	territoire,	ethnicité,	réseau	.................................................................................	58	

a)	 L’intérêt	du	secteur	étudié		......................................................................................................	58	

b)	 Mobilité	et	migration	:	de	l’individuel	au	collectif	....................................................................	66	

c)	 Du	territoire	aux	identités	:	une	problématique	à	construire	autour	de	la	notion	de	

réseau	?	..............................................................................................................................................	69	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 21	
	

Territorialisation	de	l’identité	:	ethnicité	et	nouvelles	approches	à	La	Réunion	à	partir	du	cas	des

populations	en	provenance	de	Mayotte	et	des	Comores	..................................................................	78	

Conclusion	....................................................................................................................	82	

Chapitre	2	:	L’ethnologie	chez	soi	..................................................................................	84	

1)	 Du	terrain	à	la	méthode…	............................................................................................	86	

a)	 Expérience	associative	et	construction	de	l’objet	....................................................................	86	

b)	 Élaborer	des	problématiques	...................................................................................................	90	

c)	 Terrain	et	réflexivité	.................................................................................................................	92	

2)	 …	et	de	l’imprégnation	quotidienne	aux	problématiques	des	rôles	...............................	95	

a)	 Interactions	et	enquêtes	de	terrain	..........................................................................................	97	

b)	 Un	perpétuel	jeu	de	rôles	......................................................................................................	100	

c)	 Terrain	quotidien	et	rôles	sociaux	.........................................................................................	102	

Zoreil,	femme,	et	chercheure	en	plus	d’être	présidente	.....................................................................	104	

Répondre	aux	sollicitations	politiques	et	sociales	...............................................................................	108	

Entrepreneuriat	et	jeux	de	rôle	:	la	présidente	d’association	comme	référence	majeure	?	...............	109	

d)	 Méthode	de	recueil	de	données	:	de	la	participation	observée	aux	entretiens	....................	111	

Petit	focus	sur	les	familles	mahoraises	et	comoriennes	de	La	Chaumière	..........................................	115	

Conclusion	.........................................................................................................................	121	

DEUXIÈME	PARTIE:	CONSTRUCTION	ET	RETERRITORIALISATION	IDENTITAIRE	

Chapitre	3	:	Ethnographie	de	La	Chaumière	................................................................	125	

1)	 Le	‘’quartier’’	de	La	Chaumière	:	territoire	de	vies,	territoire	de	conflits	.....................	127	

a)				Cadre	de	vie	à	La	Chaumière	:	de	la	notion	de	quartier	aux	populations	qui	le	composent.	...	127	

b)	 De	l’espace	collectif	du	quartier	au	territoire	de	La	Chaumière	............................................	139	

2)	 Le	‘’quartier’’	de	La	Chaumière	:	de	l’Âge	d’or	au	Ghetto	?	.........................................	149	

a)	 Ethnicisation	du	quartier	.......................................................................................................	151	

b)	 Construction	collective	de	La	Chaumière	:	les	réalités	vécues	des	habitants	.......................	157	

c)	 Construction	médiatique	de	La	Chaumière	...........................................................................	169	

Conclusion	.........................................................................................................................	174	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 22	
	

Chapitre	4	:	Venir	et	passer	à	La	Chaumière	................................................................	176	

1)	 Arrivée	à	La	Chaumière	:	motifs	et	récits	d’itinéraires	migratoires	..............................	178	

a)	 «	Avoir	une	vie	meilleure	»	....................................................................................................	178	

b)	 Migrations	intrarégionales	:	de	Mayotte/Comores/Métropole	à	La	Chaumière	..................	179	

Le	parcours	d’Asma	.............................................................................................................................	180	

Asma, Grande Comorienne, arrivée de Métropole à La Réunion .............................................. 180

Asma,	d’une	arrivée	illégale	en	France	à	la	conjugalité	à	distance	............................................	182	

Zoumati,	des	allers-retours	entre	Mayotte-La	Réunion-Métropole	:	ambivalence	entre	la	réussite	

professionnelle	et	des	meilleures	conditions	de	vie	............................................................................	186	

Leïla	:	partir	pour	voir	«	autre	chose	»	.................................................................................................	190	

Kamila,	française	d’Anjouan,	venue	rejoindre	son	mari	......................................................................	192	

Venir	à	La	Réunion	pour	se	soigner	:	le	parcours	de	Tana,	Comorienne	dialysée	et	de	Farida,	

Mahoraise	qui	désir	un	enfant	.............................................................................................................	194	

c)	 Migrations	intradépartementales	.........................................................................................	196	

Aïcha,	du	bidonville	à	La	Chaumière	....................................................................................................	196	

Thama, de	la	cohabitation	familiale	à	l’émancipation	par	le	mariage	.................................................	197	

d)	 Du	réseau	au	regroupement	:	jeux	de	relations	de	La	Chaumière	au-delà	des	frontières	....	199	

Exemple	avec	la	première	famille	mahoraise	installée	à	La	Chaumière	..............................................	202	

2)	 Cheminements	et	aspirations	individuelles	:	«	Quitter	La	Chaumière	ou	ne	pas	la	

quitter	»	.............................................................................................................................	205	

a)	 Rester	à	La	Réunion	...............................................................................................................	207	

b)	 Partir	au-delà	des	frontières	..................................................................................................	208	

c)	 Vers	une	stabilisation	des	parcours	?	....................................................................................	213	

Conclusion	.........................................................................................................................	214	

Chapitre	5	:	«	Quartier	de	vie	»	à	La	Chaumière	..........................................................	218	

1)	 Vivre	chez	soi	.............................................................................................................	220	

a)	 Unités	familiales	à	La	Chaumière	..........................................................................................	220	

b)	 Les	logements	........................................................................................................................	226	

c)	 Gestion	financière	et	négociation	des	rôles	en	migration	dans	le	couple	.............................	235	

d)	 Nourriture	et	repas	................................................................................................................	240	

Les	vule,	le	pique-nique	mahorais	.......................................................................................................	245	

2)	 Vivre	ensemble	..........................................................................................................	248	

a)	 Vivre	à	La	Chaumière	ou	comment	vivre	en	réseau	..............................................................	248	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 23	
	

b)	 Espace	privé	et	commun	comme	régulation	des	relations	et	formes	de	sociabilités	...........	260	

c)	 Relations	personnelles	et	interpersonnelles	.........................................................................	264	

Jalousies	et	ladilafé	..............................................................................................................................	267	

Conclusion	..................................................................................................................	270	

TROISIÈME	PARTIE:	DE	LA	"CITÉ"	À	LA	VILLE:	MOBILITÉS	ET	MOBILISATIONS	DE	

L'ETHNICITÉ	MAHORAISE	

Chapitre	 6	 :	 Stratégies	 économiques	 et	 langagières	 dans	 et	 hors	 du	 quartier	 de	 La	

Chaumière	..................................................................................................................	273	

1)	 Stratégies	économiques	.............................................................................................	277	

a)	 Travailler	c’est	réussir	sa	migration	?	....................................................................................	277	

b)	 Du	réseau	aux	territoires	circulatoires	:	l’économie	informelle	à	La	Chaumière	..................	283	

Les	activités	économiques	internes	et	externes	au	quartier	...............................................................	283	

Réseau	individuel	ou	commercial	informel	entre	La	Réunion-Mayotte-Métropole	............................	288	

c)	 Structure	de	l’économie	et	stratégies	d’achat	......................................................................	291	

2)	 Stratégies	langagières	comme	adaptation	au	contexte	réunionnais	...........................	295	

a)	 Langues	à	La	Chaumière	:	quelles	stratégies	pour	quelle	adaptation	et	pour	quelles	

constructions	?	................................................................................................................................	296	

b)	 Rapport	et	position	des	langues	parlées	par	les	adultes	:	shimaore,	kibushi,	créole	et	

français	............................................................................................................................................	303	

c)	 Les	jeunes	et	le	rapport	aux	langues	usitées	:	de	l’école	à	l’expression	libre	........................	306	

Conclusion	.........................................................................................................................	314	

Chapitre	7	:	Se	rapprocher	des	siens	:	les	enjeux	des	réseaux	culturels	........................	316	

1)	 Le	système	associatif	mahorais	à	la	Réunion	:	construction	et	reproductions	des	

identités ? .......................................................................................................................... 318

a)	 Les	associations	mahoraises	à	la	Réunion	.............................................................................	318	

b)	 Analyser	les	processus	identitaires	par	le	biais	des	associations	mahoraises	.......................	320	

2)	 Émergence	d’un	nouveau	réseau	social	et	associatif	à	La	Réunion	..............................	323	

a)	 Présentation	du	réseau	associatif	mahorais	:	du	shikao	à	l’association	................................	323	

b)	 L’Association	Femmes	Mahoraises	de	Montgaillard	(A.F.M.M)	=	l’in	et	l’out	du	terrain	......	324	

c)	 Origines	et	territoires	comme	références	associatives	.........................................................	326	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 24	
	

3)	 Territoire	et	reterritorialisation	:	ressources	identitaires	et	ressources	économiques	

pour	l’association	...............................................................................................................	329	

a)	 Jeux	et	mises	en	scène	identitaires	:	les	journées	associatives	mahoraises	..........................	331	

b)	 Enjeux	économiques	et	territoriaux	:	nouveaux	territoires	et	marqueurs	territoriaux	........	338	

c)	 Business	associatif	et	relation	avec	l’ailleurs.	........................................................................	342	

Conclusion	.........................................................................................................................	346	

Chapitre	8	:	Se	construire	à	La	Réunion	:	entre	enjeux	identitaires	et	confrontations	

institutionnelles..........................................................................................................349

1)	 Socialisation	primaire	et	Ethos	mahorais	à	La	Chaumière	:	de	l’alternance	à	la	

complémentarité	?	.............................................................................................................	352	

a)	 Les	enjeux	des	écoles	coraniques	et	républicaines	...............................................................	353	

b)	 Confrontations	et	adaptations	aux	écoles	.............................................................................	362	

2)	 L’Ethos	mahorais	au	travers	de	deux	manifestations	..................................................	371	

a)	 Le	Carnaval	de	l’école,	inscription	et	revendications	identitaires	.........................................	372	

b)	 Madjilis	..................................................................................................................................	377	

Conclusion	.........................................................................................................................	383	

Chapitre	9	:	Association	de	quartier	La	Chaumière	974	:	dynamiques	associatives	et	

mobilisation	de	l’identité	mahoraise	?	........................................................................	385	

I)	 De	la	crise	à	l’association	de	quartier	La	Chaumière	974	.............................................	386	

a)	 Création	associative	et	frontières	ethniques	.........................................................................	386	

b)	 Logiques	partenariales	et	développement	de	l’Association	de	quartier	La	Chaumière	974	.	395	

II)	 L’Association	du	quartier	de	La	Chaumière	974	:	vecteur	d’émancipation	?	................	404	

a)	 De	l’animation	socioculturelle	à	la	médiation	.......................................................................	404	

b)	 L’ancrage	territorial	des	Mahorais	à	La	Chaumière	:	entre	investissement	et	perspectives	

d’émancipation	au	sein	de	l’Association	de	quartier	La	Chaumière	974	........................................	409	

Conclusion	.........................................................................................................................	418	

Conclusion	..................................................................................................................	420	

Bibliographie	..............................................................................................................	427	

Généralités,	sciences	sociales	.............................................................................................	427	
Océan	Indien,	Sociétés	créoles	et	outre-mer	.......................................................................	447	
Rapports	............................................................................................................................	455	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 25	
	

Introduction	

L’avant-thèse…	

À	chaque	 fois	qu’il	venait	chez	nous,	mon	ami	P.	était	 sujet	à	d’étranges	

sentiments	et	sensations.	Dès	qu’il	garait	sa	voiture	au	parking,	et	qu’il	montait	les	

escaliers,	je	pouvais	lire	sur	son	visage	de	la	mélancolie.	Il	éprouvait	un	mal-être.	

Pas	 forcément	 une	 souffrance,	mais	 de	 drôles	 de	 sentiments	 qu’il	 ne	 pouvait	

expliquer,	 et	 qui	 faisait	 remonter	 en	 lui	 les	 souvenirs,	 les	 sensations	 et	 les	

sentiments	d’une	enfance	 choyée,	mais	 tourmentée.	Chez	nous,	 il	était	envahi	

d’une	mélancolie	 inexplicable	qui	ne	s’apaisait	que	 lorsqu’il	faisait	 le	chemin	du	

retour.	Quelques	années	plus	tard,	alors	qu’il	venait	manger	avec	ses	parents,	la	

mélancolie	 inexplicable	 s’expliqua.	À	 leur	 arrivée,	 je	 vis	 ses	 parents	 pris	 de	 la	

même	 expression.	 Ils	montèrent	 les	 trois	 étages	 en	 se	 tenant	 par	 la	main,	 en	

s’arrêtant	à	chaque	demi-étage	pour	se	regarder	dans	les	yeux	sans	rien	se	dire.	À	

ce	moment,	 je	 pouvais	 lire	 sur	 leurs	 visages	 la	multitude	 de	 sensations	 qu’ils	

ressentaient.	Et	 je	compris	que	quelque	chose	 se	passait.	Arrivés	devant	notre	

porte,	ils	s’immobilisèrent	et	prirent	le	temps	de	lire	le	numéro	de	l’appartement,	

comme	s’ils	avaient	besoin	de	le	déchiffrer	plusieurs	fois	pour	mieux	comprendre.	

Ils	se	contemplèrent	longuement,	puis	se	retournèrent	vers	leur	fils	et	lui	dirent	

«	Mais	tu	nous	as	pas	dit	?	»,	«	Mais	dire	quoi	?	»,	«	Mais	que	c’était	là	qu’on	a	

vécu.	Que	c’était	notre	premier	appartement	en	revenant	de	Métropole	avec	toi	

P.	avant	d’aller	habiter	au	Chaudron.	Qu’on	a	fait	partie	des	premiers	à	habiter	le	

quartier	».	Ensemble,	ils	prirent	le	temps	de	faire	le	tour	de	l’appartement,	et	de	

découvrir	que	celui-ci	était	toujours	aussi	lumineux,	que	les	meubles	de	la	cuisine	

avaient	changé,	mais	pas	la	disposition,	que	des	placards	avaient	été	dressés	dans	

le	 couloir,	mais	 ceux	des	 chambres	 enlevés.	On	 a	 tous	découvert	 aussi	que	 la	

chambre	 de	mes	 fils	 était	 celle	 que	mon	 ami	 avait	 partagée	 avec	 son	 frère	

quarante	ans	auparavant.	Drôle	de	repas,	drôle	de	 journée.	Cela	a	été,	comme	

bien	 souvent	 durant	 mon	 terrain	 de	 recherche,	 l’occasion	 de	 parler	 de	 La	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 26	
	

Chaumière,	de	sa	construction,	de	ses	débuts,	pour	ceux	qui	 l’avaient	connue…	

avant…	 Avant	 que	 tout	 ne	 change.	 Avant	 que	 ce	 quartier	 soit	 ce	 qu’il	 est	

maintenant	 :	«	délabré	»,	«	 sale	»,	«	populaire	»,	«	miteux	»,	«	dangereux	»,	

«	sensible	»,	«	difficile	»…	

Quelques	semaines	plus	tard,	c’était	à	notre	tour	d’aller	chez	les	parents	de	

notre	 ami.	 Ils	 voulaient	 nous	montrer	 les	 deux	 trois	 photos	 qu’ils	 avaient	 du	

quartier.	C’était	essentiellement	des	photos	de	 famille.	Une	a	particulièrement	

retenu	mon	attention.	On	y	voyait	notre	ami,	âgé	de	quelques	années,	debout	

dans	le	parc.	Son	père	était	accroupi	à	ses	côtés	et	le	tenait	par	la	taille.	Autour,	

une	multitude	d’arbres	pas	plus	hauts	qu’eux.	Ces	mêmes	arbres	qui	maintenant	

étaient	aussi	hauts	que	 les	 immeubles	de	quatre	étages	du	quartier.	Et	que	 je	

pouvais	presque	toucher	de	mon	balcon.						

Cet	 évènement	 personnel	 illustre	 bien	 aussi	 de	 nombreuses	 situations	

rencontrées	 lors	de	ma	recherche.	Si	La	Chaumière	est	connue	et	reconnue	par	

beaucoup	de	monde,	c’est	surtout	dans	 la	représentation	que	 l’on	se	fait	d’elle	

que	 cette	 connaissance	 est	 intéressante.	 Car	 si	 beaucoup	 l’ont	 connue	 avant,	

beaucoup	 la	(re)découvrent	aujourd’hui	et	différemment.	Et	cette	différence	ne	

semble	s’expliquer	que	«	par	l’arrivée	des	Mahorais	»,	occultant	ainsi	de	nombreux	

paramètres	 liés	 au contexte	 administratif,	 financier,	 juridique,	 politique…	 qui	

expliquent	aussi	le	délabrement	du	quartier.	Cette	décote	n’est	pas	le	fruit	d’une	

seule	raison,	mais	d’une	conjoncture	de	plusieurs	facteurs	liés	qui	provoquent	une	

situation	compliquée.	Pourtant,	le	tableau	à	dépeindre	n’est	pas	si	noir	que	l’on	

pourrait	 le	percevoir,	ou	 le	décrire.	Car	 la	chaumière	est	un	quartier	vivant,	et	

dynamique.	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 27	
	

Mélanie,	enlève	un	peu	tes	lunettes	roses	!	

Habitante	de	La	Chaumière	jusqu’en	2017,	ce	quartier	est	celui	dans	lequel	

s’est	constituée	 la	majeure	partie	de	ce	travail	de	recherche.	Cette	observation	

participante	du	quotidien	m’a	permis	de	récolter	des	éléments	significatifs	sur	les	

mondes	de	l’habitat,	de	l’école,	du	travail,	des	relations	sociales	et	familiales,	de	

l’intime…	 auprès	 des	 familles	 mahoraises	 et	 comoriennes	 rencontrées	 et	

également	auprès	des	autres	habitants.	Cette	quotidienneté	du	terrain	m’a	permis	

d’avoir	des	éléments	comparatifs	sur	les	manières	de	vivre	et	d’être	des	familles	

qui composent	l’objet	de ma	recherche. Pourtant, cette proximité a	bien souvent	

été	 jugée	 défectueuse	 et	 biaisée	 par	 un	 certain	 nombre	 de	 personnes	 qui	 ne	

partagent	pas	le	même	vécu	que	le	mien	vis-à-vis	de	La	Chaumière	et	des	familles	

mahoraises et	comoriennes qui l’habitent. Un jour, en 2015, alors que je mangeais

à	 la	 table	de	quelques	 responsables	de	 la	Caisse	d’Allocations	Familiales	de	 La	

Réunion	 (CAF),	 et	 que	 l’on	m’interrogeait	 sur	 La	 Chaumière,	 sur	 les	 types	 de	

familles rencontrées, les dysfonctionnements du quartier (intrusion dans le

groupement	 scolaire	 par	 exemple,	 ou	 les	 tensions	 lorsque	 les	 enfants	 jouent	

dehors)	 et	 que	 je	 tentais	 de	 leur	 présenter	 au-delà	 du	 simple	 prisme	 de	 la	

délinquance,	 je	me	suis	fait	rétorquer	par	une	personne	de	 la	tablée	qui	habite	

dans	les	villas	de	La	Chaumière	et	qui	s’adressait	aux	dirigeants	de	la	CAF	:	«	de	

toute	façon,	Mélanie,	elle	a	des	grosses	lunettes	roses,	et	elle	ferait	mieux	de	les	

enlever.	Mélanie	!	Enlève	donc	un	peu	tes	lunettes	roses,	et	vois	la	situation	enfin	

comme	elle	est	».		

La	tenue	de	ce	genre	de	propos	a	été	assez	régulière	durant	mes	travaux	de	

terrain	et	d’écriture.	Tout	comme	a	pu	l’être	la	manière	de	nommer	ces	familles	

lorsqu’on	s’adressait	à	moi	 :	«	tes/vos	Mahorais »,	«	vos	mamas	mahoraises	»,	

«	vos	petits	mahorais	».	

Ces	formes	de	discours	démontrent	ainsi	plusieurs	échelles	d’analyse	qu’il	

m’a	fallu	décortiquer	pour	mieux	comprendre	les	relations	sociales	que	je	pouvais	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 28	
	

avoir	avec	ces	familles,	tout	en	analysant	aussi	les	relations	qui	pouvaient	se	tisser	

entre	les	personnes.		

Dans	un	premier	 temps,	 cette	 familiarité	de	désignation	dans	 le	discours	

relève	de	ma	proximité	 avec	 les	 familles	 rencontrées.	Une	 connaissance	 assez	

large	de	ces	dernières,	des	enfants,	de	leurs	prénoms, de	leurs	histoires,	de	leur	

vécu	me	 permettait	 –	 lorsqu’un	 certain	 nombre	 de	 discours	 péjoratifs	 étaient	

tenus	–	de	pouvoir	faire	le	lien,	d’expliquer	et	d’analyser	les	situations.	Pourtant,	

cette	analyse	appliquée	était	reprochée	et	perçue	comme	une	 justification,	une	

légitimité	à	des	comportements	jugés	répréhensibles	dans	l’opinion	publique.	Loin	

de	là	l’idée	de	légitimer	des	intrusions	de	nuit	ou	de	jour	lors	des	week-ends	dans	

l’établissement	 scolaire	 –	 surtout	 lorsque	 celles-ci	 étaient	 accompagnées	 de	

dégradations	 –,	 mais	 il	 s’agissait,	 pour	 moi	 en	 tant	 qu’anthropologue,	 de	

comprendre	 pourquoi	 des	 enfants,	 parfois	 bien	 jeunes,	 se	 permettaient	

d’escalader	grillages,	portails	et	murs	pour	jouer	dans	l’école	ou	sur	le	toit	de	la	

cantine.	 Et	 pourquoi	 les	 parents,	 bien	 que	 trouvant	 cela	 dangereux,	 ne	

s’opposaient-ils	pas	concrètement.	Outre	 le	besoin	d’adrénaline	que	 les	enfants	

rencontraient	en	s’adonnant	à	ce	type	d’activités,	c’était	l’ennui	et	le	manque	de	

structures	de	jeux	dans	le	quartier	qui	portaient	leur	choix	sur	l’école.	Une	école	

où	il	y	a	des	robinets	pour	boire	et	se	rafraîchir,	des	cours	de	récréation	avec	des	

panneaux	de	basket	pour	se	divertir,	des	poubelles	pour	délimiter	 les	cages	de	

foot,	des	prises	électriques	accessibles	pour	brancher	la	sono	et	danser,	mais	aussi	

et	surtout, pas d’habitants pour crier sur les enfants ou leur lancer de l’eau s’ils

jouent	trop	bruyamment…	Et	des	parents,	pas	très	 loin,	mais	pas	trop	près	non	

plus.	Un	cadre	de	jeux	propice	aux	jeux,	mais	aussi	–	et	c’est	là	le	revers	négatif	de	

l’effet	de groupe – un cadre propice à	 la	destruction et	à	 l’irrespect	des biens

matériels	lorsque�le	nombre	d’enfants est	trop	important	et	que	les	jeunes	sont	

pris	dans	une	sorte	de	spirale	d’autonomie	non	cadrée.	

Dans un second temps, ma	relation avec les familles mahoraises a	parfois

été	 malmenée,	 notamment	 quand	 il	 a	 fallu	 –	 en	 tant	 que	 présidente	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 29	
	

d’association2	–	prendre	 certaines	décisions	et	affronter	 certaines	«	 foudres	».	

Mais	aussi	en	 tant	qu’habitante,	quand	 il	a	 fallu	 faire	 face	à	des	 conflits	entre	

voisins	et	qu’il	a	 fallu	gérer	 la	 situation	en	 tant	que	médiatrice.	Ces	 formes	de	

relations	 –	 fortes,	 amicales,	 parfois	 conflictuelles	 –	 reflètent	 cette	 proximité	

engagée	avec	les	familles.	Et	ce	sont	ces	types	de	relations	qui	m’ont	réellement	

permis	 d’avoir	 un	 regard	 de	 l’intérieur	 sur	 cette	 population	 très	 souvent	

décriée.	D’ailleurs,	la	prise	en	compte	de ces	éléments	a	eu	une	influence	sur	cette	

recherche.	 En	 effet,	 le	 sentiment	 de	 représenter	 une	majorité	 nationale	 avec	

laquelle	les	Mahorais	pouvaient	être	en désaccord	(la	Métropole)	s’est	finalement	

dissipé	avec	le	surnom	que	certaines	personnes	m’ont	attribué	au	moment	le	plus	

fort	de	mon	 imprégnation	:	«	 la	Mahoraise	blanche	».	Ceci	a	pris	tout	son	sens,	

lorsqu’une	figure	éminente	des	Mahorais	à	La	Réunion	–	le	Kadhi	–		a	dit	à	mon	

mari	«	Mélanie,	c’est	la	seule	à	nous	comprendre	».	J’étais	donc	de	ce	fait	perçue	

à	la	fois	comme	un	porte-parole	scientifique	et	associatif.		

Un	quartier	et	plusieurs	échelles	d’analyses		

Fondée	sur	une	ethnographie	de	longue	durée	à	La	Chaumière,	cette	thèse	

souhaite	 prendre	 pour	 objet	 l’analyse	 de	 la	 migration	 mahoraise	 dans	 les	

processus	 de	 constructions	 identitaires	 propres	 à	 La	 Réunion.	 Les	 migrants	

mahorais	 deviennent	 alors	 un	 enjeu	 et	 un	 objet	 des	 politiques	 locales	 qui	

questionnent	 leur	 place	 au	 sein	 de	 la	 société	 réunionnaise.	 À	 partir	 d’une	

imprégnation	 quotidienne,	 l’analyse	 d’un	 territoire	 délimité	 –	 La	 Chaumière	 –	

permet	de	comprendre	à	l’échelle	départementale	les	modalités	de	migration,	les	

stratégies	d’adaptation	et	l’émergence	de	nouvelles	territorialités	des	populations	

en	provenance	de	Mayotte	et	des	Comores	en	contexte	réunionnais.	En	effet,	ce	

choix	d’analyser	un	groupe	dans	un	cadre	territorial	bien	délimité	dans	une	ville	

																																																								
2	De	 l’Association	du	quartier	de	La	Chaumière	974.	L’analyse	de	ces	différents	rôles	sociaux	se	
trouve	dans	 le	 chapitre	2	 tandis	que	 la	 création	de	 la	 structure	associative	est	décrite	dans	 le	
chapitre	9.	L’objectif	de	l’association	est	de	dynamiser	le	territoire	et	de	favoriser	les	liens	sociaux	
dans	le	quartier.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 30	
	

où	la	politique	locale	tend	à	la	mise	en	valeur	de	sa	diversité	ethnico-religieuse,	

permet	 ainsi	 d’évaluer	 les	 différentes	 modalités	 de	 construction	 des	 projets	

migratoires	et	d’implantation	de	ces	 familles	 françaises	originaires	de	Mayotte.	

Venue	 du	 dernier	 département	 français,	 la	 majorité	 de	 sa	 population	 est	

musulmane,	dite	de	tradition	bantoue,	et	émigre	massivement	vers	La	Réunion	

depuis	les	années	2000.	Les	modalités	de	migration	et	les	stratégies	d’adaptation	

sont	complexes	et	interpellent	la	cohabitation	culturelle	et	cultuelle	réunionnaise.	

Un	 multiculturalisme	 constamment	 réinterrogé	 par	 les	 différentes	

problématiques	 d’habitat	 et	 de	 chômage,	 l’augmentation	 des	 conflits	 et	 des	

discours	racistes	et	par	les	réflexions	sur	l’identité	réunionnaise.	

Dans	 la	 perspective	 d’une	 anthropologie	 de	 la	 migration	 et	 d’une	

anthropologie	de	la	ville,	je	souhaite	apporter	des	nouveaux	éléments	d’analyse	

sur	les	processus	de	territorialisation	et	de	constructions	identitaires	à	La	Réunion.	

Par	conséquent,	comment	les	Mahorais	composent-ils	avec	la	catégorisation	dont	

ils	 font	 l’objet	?	De	quelles	manières	 les	rapports	sociaux,	 fortement	 influencés	

par	 la	situation	postcoloniale	de	La	Réunion,	se	construisent-ils	et	se	négocient-

ils	 selon	 les	 contextes	 d’interaction	 ?	 Ces	 rapports	 ambigus,	 oscillants	 entre	

l’affirmation	de	la	francité	et	la	reconnaissance	d’une	singularité	sont	intimement	

nourris	 entre	 l’adoration	 et	 le	 rejet	 de	 La	Métropole.	 Dans	 quelle	mesure	 la	

singularité	des	migrants	mahorais	et	comoriens	s’opère-t-elle	dans	 l’unité	?	De	

quelles	manières	se	produisent	ces	identités	dans	les	projets	migratoires	?		Quel	

sens	 donner	 aux	 parcours	 migratoires	 quand	 il	 est	 difficile	 de	 s’insérer	

économiquement	 dans	 le	 territoire	 d’origine	 ou	 d’accueil	 ?	 Jonglant	 entre	

émancipation	 individuelle	 et	 obligations	 communautaires,	 les	 migrants	 en	

provenance	de	Mayotte	ou	des	Comores	opèrent	des	choix	nécessitant	la	visibilité	

ou	 l’occultation	 de	 certains	 marqueurs	 de	 l’ethnicité	 pour	 se	 construire	 et	

s’établir	 :	 le	«	Nous	»	mahorais	côtoie	 l’altérité	réunionnaise	et	 l’émergence	du	

«	 Je	 »	 imposée	 par	 l’occidentalisation	 des	 modes	 de	 vie	 traditionnels.	 Ma	

recherche	 ne	 se	 veut	 pas	 seulement	 une	 étude	 sur	 les	 problèmes	 sociaux	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 31	
	

engendrés	par	cette	cohabitation	interethnique,	ce	qui	ne	ferait	qu’apparaître	les	

dysfonctionnements	 des	 relations	 mahoro-réunionnaises.	 Mais	 elle	 propose	

également	 de	 montrer	 que	 La	 Chaumière	 est	 un	 lieu	 d’interactions	 entre	

différentes	communautés	et	dans	lequel	les	Mahorais	et	les	Comoriens	agissent	

et	sont	capables	de	créer	«	des	situations	de	cohabitations	diverses	et	complexes	»	

pour	reprendre	l'expression	d'Isabelle	Taboada-Leonetti	(1987).	

Ces	modalités	d’ancrage	et	de	 relation	 avec	 le	 territoire	 sont	différentes	

selon	 le	point	de	vue	–	 individuel	ou	collectif.	Mais	 là	encore,	dans	 le	domaine	

collectif,	 plusieurs	 dimensions	 coexistent.	 D’une	 part,	 il	 y	 a	 cette	 dimension	

collective	 dans	 le	 territoire	 délimité	 à	 l’échelle	 du	 quartier	 et	 de	 toutes	 les	

relations	sociales	qui	coexistent	dans	cette	délimitation	restreinte.	D’autre	part,	le	

point	de	vue	collectif	change	lorsque	celui-ci	émane	des	associations	mahoraises,	

car	les	objectifs	et	les	modalités	de	mise	en	place	et	de	constructions	identitaires	

ne	s’expriment	pas	de	la	même	façon,	les	enjeux	et	les	relations	sociales	n’étant	

pas	les	mêmes.	

Ce	travail	d’analyse	a	été	permis	grâce	aux	nombreuses	observations,	aux	

études	de	cas	réalisées,	aux	entretiens	et	aux	récits	de	vie	effectués	auprès	des	

familles	mahoraises.	Ainsi,	 leurs	trajectoires	migratoires,	 leurs	projets	familiaux,	

leur	vie	dans	le	quartier	à	La	Réunion	ont	pu	être	mis	en	évidence,	à	l’image	de	la	

démarche	monographique	du	Chaudron	–	un	autre	quartier	populaire	de	Saint-

Denis	–	réalisée	par	Éliane	Wolf	dans	les	années	1980.	

Ce travail d’anthropologie urbaine réalisé à	partir d’un quartier permet	

l’analyse	des	nouvelles	territorialités	socioculturelles	mahoraises	et	des	relations	

qui	en	découlent,	notamment	au	 travers	de	 l’analyse	des	 réseaux	de	 solidarité	

établis à	La	Réunion par les migrants mahorais et	comoriens. De plus, ces données

recueillies	 permettent	 d’analyser	 leurs	 dynamiques	 d’adaptation	 en	 territoire	

d’accueil	 tout	 en	 mettant	 en	 évidence	 leurs	 motifs	 de	 migration	 et	 en	

questionnant, lorsque celles-ci sont	envisagées, leurs perspectives de retour sur

toile	 de	 fond	 de	 la	 départementalisation	 de	Mayotte.	Ma	 recherche	 s’appuie	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 32	
	

également	 sur	 l’Association	 de	 quartier	 La	 Chaumière	 974	 dont	 j’ai	 été	 la	

présidente	fondatrice.	L’association	est	une	structure	de	loi	1901	qui	se	propose	

de	répondre	aux	besoins	et	aux	demandes	de	la	population	indépendamment	des	

appartenances	 culturelles.	 L’objectif	 étant	 de	 dynamiser	 le	 territoire	 de	 La	

Chaumière	 et	 de	 redonner	 une	 cohésion	 sociale	 au	 quartier	 en	 proposant	 d’y	

recréer	du	lien.		

Cette	étude	trouve	son	cadre	théorique	dans	la	continuité	des	travaux	sur	

les	notions	de	territoire,	d’espace	et	d’identité,	d’ethnicité	et	de	réseau.	En	effet,	

l’espace	social	de	La	Chaumière	est	analysé	sous	l’angle	de	ce	qui	se	passe	pour	

les	migrants	mahorais,	 la	manière	dont	 ils	 s’inscrivent	et	 s’organisent,	 jonglant	

ainsi	entre	 l’envie	de	s’ancrer	territorialement	tout	étant	d’une	grande	mobilité	

afin	d’acquérir	un	capital	 social,	économique	et	 scolaire	qui	 semble	 impossible	

dans	 le	 territoire	d’origine.	Cette	mobilité	associée	aux	 réseaux	 transnationaux	

m’a	poussé	à	analyser	 les	processus	de	constructions	 identitaires	au	 travers	de	

l’ethnicité	et	de	toutes	les	interactions	établies	(Barth,	1969-1995)	plutôt	que	sous	

l’angle	du	processus	de	créolisation	qui	caractérise	 le	contexte	réunionnais.	Les	

observations	et	analyses	m’ayant	conduit	vers	les	travaux	sur	les	populations	en	

provenance	d’Afrique	noire	et	d’Haïti.	

Tout	 comme	 la	 ville,	 dont	 il	 est	 un	 sous-ensemble,	 le	 quartier	 de	 La	

Chaumière	apparaît	comme	un	objet	d’étude,	une	unité	d’observation	dans	lequel	

le	mouvement	des	populations	dans	 l’espace,	 les	pratiques	et	 les	attitudes	des	

individus en milieu urbain sont	observés, et/ou les actions publiques, civiles et	

citoyennes	participent	aux	transformations	du	quartier	et	donc	de	la	ville	de	Saint-

Denis.	Envisagé	comme	une	petite	entité	de	la	ville,	délimité	par	un	bâti,	plus	ou	

moins apprécié, voire stigmatisé de façon péjorative par les habitants, le quartier

de	La	Chaumière	oscille	entre	plusieurs	définitions	qui	se	font	écho.	Quel	que	soit	

le	point	de	vue	adopté,	le	quartier	de	La	Chaumière,	pris	en	tant	qu’objet	d’étude,	

représente une unité d’observation qui a	été mobilisée pour traiter des questions

migratoires	et	de	territorialités	mahoraises	à	l’échelle	de	La	Réunion.		

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 33	
	

De	La	Chaumière	à	La	Réunion	en	passant	par	Mayotte	 :	une	enquête	

multisituée	

	
Figure	1:	Archipel	des	Comores

3	

	

	
Figure	2:	La	Réunion	et	Mayotte	dans	l'océan	Indien	

	

																																																								
3	Merci	à	Emmanuel	MACARDÉ	pour	les	illustrations	qu’il	m’a	fournies.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 34	
	

Ce	 travail	 de	 recherche	 est	 aussi	 une	 illustration	 des	 processus	 et	 des	

mouvements	migratoires	réguliers	dans	La	Réunion,	et	entre	La	Réunion,	Mayotte,	

les	Comores	et	La	Métropole.	Ainsi,	je	me	suis	interrogée	sur	la	place	du	quartier	

de	 La	 Chaumière	 et	 dans	 quelles	mesures	 apparaissait-il	 comme	 un	 carrefour	

migratoire,	à	court,	moyen	ou	long	terme,	et	semblait	être	une	analyse	territoriale	

judicieuse	pour	comprendre	ces	parcours	migratoires	collectifs	et	individuels	?	

	

Située	dans	le	canal	du	Mozambique,	Mayotte	est	une	île	française	qui	fait	

géographiquement	partie	de	l’archipel	des	Comores	qui	comprend	trois	autres	îles	

–	Anjouan,	Grande-Comore	et	Mohéli	–	qui	appartiennent	à	l’Union	des	Comores.	

Bien	qu’une	barrière	nationale	les	sépare	dorénavant,	ces	différentes	îles	trouvent	

un	 fondement	culturel	et	 religieux	commun	 [Foued	Laroussi	et	Fabien	Liénard,	

2011].	

L’archipel	 a	 été	 peuplé	 dès	 le	 début	 du	 premier	 millénaire	 par	 des	

populations	austronésiennes,	puis	par	des	populations	musulmanes	arabo-perses,	

originaires	du	Yémen	et	d’Iran	au	VIIe	siècle	(Blanchy,	1990).	Dès	le	XIIIe	siècle,	des	

sultanats	 sont	mis	en	place	et	des	populations	originaires	de	 l’ère	 swahili	 sont	

déplacées.	À	l’écart	des	autres	îles	de	l’archipel,	Mayotte	est	très	peu	peuplée,	et	

dépend	du	sultanat	d’Anjouan	et	des	différentes	royautés	malgaches	(Kana-Hazi,	

1996	in	Rosenfeld	2013).	L’arrivée	des	Européens	au	XVIIe	siècle	a	profondément	

transformé	les	relations	entre	les	différentes	îles	de	l’archipel.	En	1885,	les	îles	ont	

été placées sous protectorat	français jusqu’en 1912, date à	laquelle ce statut	s’est	

modifié	pour	devenir	une	colonie.	Bercé	par	les	mouvements	indépendantistes	de	

la	 zone	 india-océanique	et	des	anciennes	possessions	 françaises,	 l’archipel	des	

Comores a	obtenu un référendum pour l’indépendance. Seule Mayotte a	choisi de

rester	 française	 et	 refuse	 d’être	 assimilée	 aux	 Comores	 (Fontaine,	 1995),	

devenues	 République,	 puis	 l’Union	 des	 Comores.	Dès	 lors,	 les	Mahorais	 n’ont	

cessé de revendiquer leur attachement	à	 la	République française, et	d’affirmer

leur	 indépendance	 vis-à-vis	 des	 Comores.	 En	 2011,	 Mayotte	 est	 devenue	

Département	d’outre-mer	à	plus	de	95%	de	votes	pour	(Bertile,	2012).		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 35	
	

Il	est	devenu	commun	aujourd’hui	de	dire	que	l’île	de	La	Réunion	est	une	

île	plurielle,	 façonnée	au	cours	du	 temps	par	 les	divers	apports	de	populations	

introduites	 des	 quatre	 coins	 du	 monde	 en	 l’espace	 de	 trois	 siècles	 dans	 un	

contexte	 colonial	 spécifique.	 Cette	 originalité	 réside	 dans	 la	 diversité	 de	 ces	

populations	et	de	ces	divers	entrecroisements	culturels,	cultuels	et	ethniques	qui	

ont	participé	à	son	peuplement,	et	plus	connus	sous	le	nom	de	«	créolisation	».	La	

créolisation	 c’est	 donc	 ce	 processus	 général	 né	 de	 ces	 confrontations	 entre	

cultures	originelles	et	«	les	infrastructures	de	l’économie	de	plantation	(Benoist,	

1996,	2013	;	Benoist	et	Bonniol,	1997).		Cette	situation	au	carrefour	de	différentes	

traditions,	modes	de	vie	et	savoir-faire,	conception	de	l’homme,	de	la	société,	de	

l’espace	et	du	temps,	et	de	la	laïcité	et	de	la	religiosité,	a	donné	naissance	à	ce	que	

les	observateurs	de	 La	Réunion	ont	nommé	 le	«	vivre	ensemble	 réunionnais	»	

(Tibère,	 2000),	 cité	 entre	 autres	 comme	 modèle	 de	 référence	 d’un	

multiculturalisme	 réussi.	 Que	 je	 nommerais	 plutôt	 comme	 un	 modèle	 de	

cohabitation	cultuelle	réussi	tandis	que	le	côté	culturel	de	cette	cohabitation	tend	

à	 s’effriter	 par	 les	 diverses	 tensions	 rencontrées	 sur	 l’origine	 des	 nouveaux	

arrivants	 en	 provenance	 de	 Mayotte	 et	 des	 Comores.	 Néanmoins,	 cette	

cohabitation	 réalisée	 entre	 le	 XVIIe	 et	 le	 début	 du	 XXe	 siècle	 sur	 la	 base	 de	

transplantations	humaines	initiatrices	de	l’histoire	de	l’île	et	de	la	société	créole,	

se	 trouve	 aujourd’hui	 confrontée	 à	 l’apport	 de	 nouveaux	 migrants	

(Métropolitains,	 Karanes4,	 asiatiques	 du	 Sud-Est,	 Européens,	 Juifs	 …)	 qui	

participent également	à l’histoire présente et	sans doute future de l’île, avec de

nouveaux	 métissages,	 de	 nouvelles	 reconstructions	 culturelles,	 et	 qui	 à	 long	

terme,	pourraient	être	amenés	à	se	métisser	aux	cultures	déjà	présentes	sur	l’île.	

La	 migration mahoraise et	 comorienne telle que La	 Réunion la	 connaît	

actuellement,	est	un	de	ses	exemples	qui,	à	long	terme,	questionne	ce	processus	

de	créolisation.		

																																																								
4	Malgaches	d’origine	indo-musulmane	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 36	
	

Il	 apparaît	 donc	 intéressant,	 d’un	 point	 de	 vue	 anthropologique	 et	 au	

regard	des	dynamiques	sociales	des	migrations	contemporaines,	de	s’intéresser	à	

la	place	de	ces	nouveaux	migrants,	Français	musulmans	dits	de	tradition	bantoue,	

et	les	stratégies	d’adaptation	à	la	société	réunionnaise	qu’ils	élaborent.	Il	apparait	

également	pertinent	de	 s’interroger	 sur	 leur	 rôle	ou	 sur	 les	 rôles	qui	 leur	 sont	

réservés	dans	 la	 construction	d’une	 cohabitation	 réunionnaise.	Pour	 cela,	 c’est	

sous	 l’angle	 de	 l’ethnicité	 que	 ces	 analyses	 trouvent	 leur	 fondement.	 La	

complexité	des	relations	et	 la	gestion	de	ce	multiculturalisme,	perpétuellement	

réinterrogé	 par	 l’apport	 constant	 de	 nouvelles	 populations	 migrantes	 à	 La	

Réunion,	questionnent	de	ce	fait	cette	cohabitation	qui	oscille	entre	acceptation	

résignée	et	rejet.	De	plus,	la	mobilité	des	Mahorais	et	des	Comoriens,	l’importance	

des	réseaux	établis	dans	l’espace	urbain	de	Saint-Denis,	à	La	Réunion	et	au-delà	

des	 frontières,	 ont	 permis	 des	 analyses	 sur	 les	 processus	 de	 constructions	

identitaires	au	travers	de	l’ethnicité	et	de	toutes	les	interactions	établies	(Barth,	

1969-1995).	Les	Mahorais	et	les	Comoriens	négocient	et	s’adaptent	au	contexte	

d’accueil	créole	et	républicain	tout	en	revendiquant	une	identité	et	une	position	

sociale.	

À	 titre	 complémentaire,	 cette	 thèse	 s’inscrit	 dans	 le	 projet	 INEMA	 (La	

Départementalisation	 de	MAyotte	 :	 Construction	 et	 Traitement	 des	 INÉgalités	

sociales	 et	 linguistiques)	 de	 l’Université	 de	 Rouen	 et	 financé	 par	 l’Agence	

Nationale	de	Recherche,	recherche	qui	a	eu	cours	de	2011	à	2014.	Ce	projet	de	

recherche de grande ampleur a	souhaité traiter des inégalités scolaires et	l’impact	

des	politiques	linguistiques.	Il	a	traité également	des	transformations	affectant	les	

politiques	sociales,	lesquelles	ont	été	étudiées	par	l’observation	des	évolutions	de	

protection sociale, la	construction des inégalités homme/femme, les ajustements

postcoloniaux	 en	 termes	 d’assimilation	 législative,	 les	 transformations	 de	 la	

politique	du	logement	et	le	traitement	de	la	délinquance	et	des	mineurs	isolés.	De	

façon transversale, le projet	prend en compte le fait	que Mayotte soit	un lieu de

départ	et	d’installation	provisoire	ou	durable	:	carrefour	de	mobilités	migratoires	

dans	l’océan	Indien,	l’île	constitue	un	lieu	de	départ	de	Mahorais	vers	La	Réunion	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 37	
	

et/ou	la	Métropole	et	inversement,	tout	en	étant	un	espace	ultramarin	aux	portes	

de	l’Europe.	

Ainsi,	dans	ce	travail,		est	soutenue	l’hypothèse	que	les	familles	mahoraises	

et	comoriennes,	à	des	degrés	variables,	souhaitent	participer	pleinement	à	la	vie	

en	 territoire	d’accueil	 :	 l’objet	de	 leur	migration	n’est	pas	 seulement	un	 choix	

motivé	 par	 des	 prestations	 sociales	 en	 vigueur,	 mais	 un	 projet	 individuel	 et	

familial,	 qui	 devient	 collectif	 lorsqu’il	 s’agit	 d’acquérir	 au-delà	 des	 frontières	

nationales	ou	départementales,	une	émancipation	scolaire,	économique	et	sociale	

que	le	territoire	d’origine	ne	peut	offrir.		

Plan	de	travail		

Ce	travail	doctoral	se	compose	de	trois	parties	dont	les	thématiques	sont	

complémentaires.

La	 première	 partie	 regroupe	 les	 deux	 premiers	 chapitres	 et	 expose	 la	

problématisation	de	l’ouvrage.		

De ce fait, le chapitre premier correspond à	la	contextualisation de l’étude,

à	 la	définition	des	concepts	et	à	 la	caractérisation	du	 territoire	d’enquête	à	La	

Réunion.	 Le	 deuxième	 chapitre,	 quant	 à	 lui,	 traite	 de	 la	méthodologie	 et	 des	

réflexions	personnelles	qui	ont	émanées	de	ce	travail	d’enquête	et	qui	m’ont	ainsi	

permis	de	travailler	sur	la	thématique	de	la	réflexivité.	Dans	la	perspective	d’une	

ethnologie	du	proche,	 voire	du	 chez-soi,	 ce	 chapitre	 retrace	mon	parcours,	du	

terrain	à	l’écriture.		

L’originalité	 de	 ce	 travail	 réside	 dans	 la	 gestion	 des	 points	 de	 vue	

externe/interne	 intimement	 liée	 à	 la	 fois	 à	 ma	 situation	 personnelle	 et	

professionnelle	permettant	ainsi	un	regard	global	de	mon	sujet	d’étude	établi	sur	

plusieurs	niveaux	d’analyse.	Car	si	 le	premier	concerne	 le	cadre	territorial	de	 la	

recherche	:	la	vie	du	et	dans	le	quartier	de	la	Chaumière	et	des	familles	enquêtées,	

le	second	est	celui	du	réseau	associatif.	Ce	qui	m’a	permis	d’être	au	plus	près	des	

migrants	et	des	institutions	qui	accompagnent	la	migration	mahoraise.	Le	dernier	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 38	
	

niveau,	 situé	 à	Mayotte,	 a	 permis	 d’éclaircir	 les	modalités	migratoires	 vers	 La	

Réunion	et	le	processus	de	territorialisation	opéré	par	ces	migrants	à	La	Réunion.	

Cette	ethnographie	multisituée	a	également	joué	un	rôle	important	sur	la	nature	

des	relations	entretenues	avec	les	familles	du	quartier.		

La	 deuxième	 partie	 de	 la	 thèse	 comporte	 trois	 chapitres	 dont	 le	 fil	

conducteur	se	concentre,	à	partir	des	parcours	migratoires,	sur	la	construction	et	

la	reterritorialisation	de	l’identité	en	territoire	d’accueil.		

Le	chapitre	3	concerne	 le	cadre	territorial	de	 l’enquête	–	 le	quartier	de	La	

Chaumière	–	son	histoire	et	le	sentiment	d’appartenance	des	individus	au	quartier,	

les	 formes	de	 reterritorialisation	mahoraise	ainsi	que	 les	 représentations	et	 les	

stigmatisations	qui	évoluent	dans	et	autour	du	quartier.	L’ancrage	de	la	population	

mahoraise	étudiée	–	population	issue	la	plupart	du	temps	d’un	milieu	populaire	et	

précaire	–	se	révèle	être	un	ancrage	à	la	fois	porteur	d’un	fort	attachement,	mais	

contraint,	car	celui-ci	est	essentiellement	provoqué	par	le	sentiment	d’être	exclu	

d’une	société	dans	laquelle	elle	souhaiterait	tout	de	même	s’inscrire.	Il	s’agira	de	

comprendre	comment	l’identité	mahoraise	se	reterritorialise-t-elle	au	cours	de	la	

migration	de	l’individu	?	Et	de	quelle	manière	cette	identité	mahoraise	s’exprime-

t-elle	 à	 La	 Réunion	 ?	 La	 reterritorialisation	 et	 la	 transmission	 des	 pratiques	

spatiales	et	culturelles	à	La	Chaumière	permettent-elles	la	création	d’une	identité	

sociale	et	culturelle	mahoraise	spécifique	?		

Dans	 la	 continuité	de	 ce	 travail	 sur	 les	 carrières	migrantes,	 le	 chapitre	4	

retrace les mobilités et les trajectoires d’un certain nombre de personnes

rencontrées.	Au-delà	de	l’attrait	économique	de	La	Réunion,	c’est	tout	un	projet	

migratoire	familial	qui	se	dessine.	Ce	projet	familial	est	porté	d’un	point	de	vue	

collectif par les modalités d’organisation en réseaux. Quels qu’ils soient, ces

réseaux	permettent	la	mise	en	œuvre	de	cette	mobilité.	Une	mobilité	renforcée	

par	 la	 capacité	 d’agir	 des	 individus	 qui	 souhaite	 échapper	 à	 une	 situation	

inégalitaire dans le territoire d’origine. Cette mobilité en réseau permet	 une

reproduction	d’une	manière	de	vivre	 le	 territoire	d’habitation	à	 la	 lumière	des	

dispositifs	 d’habitation	 dans	 le	 territoire	 d’origine	 (Chapitre	 5).	 Ainsi,	 oscillant	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 39	
	

entre	attachement	et	ségrégation,	les	constructions	identitaires	et	territoriales	de	

ces	populations	sont	abordées	dans	 le	chapitre	5	sous	 la	notion	de	réseau,	des	

modalités	d’interconnaissances	qui	en	découlent.		

La	troisième	et	dernière	partie	de	l’ouvrage	traite	des	modalités	de	mise	en	

œuvre	de	ces	réseaux,	et	de	la	manière	dont	ceux-ci	mobilisent	leurs	identifiants	

ethniques	 de	manière	 globalisée,	 et	 à	 différentes	 échelles	 :	 du	 quartier	 à	 La	

Réunion,	et	de	La	Réunion	à	Mayotte	et	en	Métropole.			

Le	 chapitre	 6	 se	 scinde	 en	 deux	 thématiques	 d’analyse	 :	 une	 analyse	

économique	 qui	 recouvre	 les	 réseaux	 économiques	 formels,	 informels	 et	

l’insertion	salariale	des	individus	et	une	analyse	langagière	qui	souhaite	travailler	

sur	la	transmission	des	langues	et	le	rapport	de	ces	familles	avec	la	multiplicité	des	

langues	côtoyées	au	quotidien.			

Le	 chapitre	 7	 s’attarde	 sur	 la	manifestation	 des	marqueurs	 identitaires	

établis	par	les	réseaux	associatifs	mahorais,	plus	connus	sous	le	terme	de	shikao5.	

Dans	ce	chapitre,	 je	m’intéresse	à	 la	perpétuation	de	 l’identité	collective	et	à	 la	

construction	 de	 l’identité	 individuelle	 via	 ces	 réseaux.	 De	 ce	 fait,	 je	me	 suis	

questionnée	sur	les	liens	potentiels	qu’il	y	avait	entre	le	territoire,	l’économie	de	

ces	regroupements	et	la	question	identitaire	associée	à	ces	réseaux	en	contexte	

migratoire.	Dans	quelle	mesure	ces	regroupements	font-ils	émerger	de	nouvelles	

territorialités	 et	 comment	 ces	 shikao	 permettent-ils	 la	 reterritorialisation	 des	

pratiques	 cultuelles	 et	 culturelles	 en	 territoire	 d’accueil	 ?	 Ou	 comment	

l’émergence de nouvelles formes de reterritorialisation mahoraise dans un

contexte	d’expression	collective	prend-elle	forme	dans	le	territoire	d’accueil.		

Dans	la	continuité	de	cette	construction	d’un	Ethos	mahorais	à	La	Réunion,	

le chapitre 8 aborde la	 question des écoles coraniques et	 républicaines en

contexte	migratoire	chez	 les	 familles	mahoraises.	L’école	Républicaine,	une	des	

principales	 raisons	 de	 la	 migration	 et	 de	 leur	 implantation,	 est	 porteuse	 de	

nombreux enjeux chez	les parents mahorais même	s’ils éprouvent	de nombreuses

																																																								
5	Organisation	des	groupes	d’âge	du	village	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 40	
	

difficultés	à	les	mettre	en	œuvre	dans	l’accompagnement	de	la	scolarité	de	leur	

enfant.	De	plus,	l’école	amène	de	nombreux	changements.	Elle	oblige	à	renégocier	

la	relation	de	l’école	coranique	qui,	bien	que	prioritaire	dans	la	construction	d’un	

individu	mahorais,	devient	une	école	secondaire	d’autant	que	l’Islam	du	territoire	

d’accueil	et	son	enseignement	sont	différents	de	ceux	du	territoire	d’origine.		

Le	dernier	 chapitre	de	 ce	 travail	aborde,	à	 la	 lumière	de	 l’association	du	

quartier	de	La	Chaumière,	les	modalités	d’ancrage	territorial	des	Mahorais	via	un	

dispositif	associatif	au	sein	d’un	quartier	délimité. Ceci	permet	d’appréhender	de	

manière	globalisée	l’analyse	d’un	territoire,	de	ses	représentations,	et	des	enjeux	

sociaux,	ethniques	et	politiques	qui	ont	entouré	 la	création	de	 l’Association	du	

quartier	de	La	Chaumière	974.	Bien	qu’œuvrant	pour	 l’ensemble	des	habitants	

d’un	 quartier	 et	 l’amélioration	 de	 sa	 cohésion	 sociale	 et	 de	 sa	 dynamique	

territoriale,	 les	 adhérents	 de	 la	 structure	 sont	 principalement	 originaires	 de	

Mayotte.		Les	dispositifs	mis	en	place	sont	innovants	et	se	basent	sur	des	actions	

multipartenariales	 dans	 le	 cadre	 du	 développement	 du	 territoire	 et	 de	 son	

traitement	urbain.	

Pour	conclure	cette	présentation	de	mon	travail,	 la	dernière	perspective	

de	 cette	 thèse	 est	 de	 questionner	 –	 sans	 concrètement	 la	 poser,	 ni	même	 y	

répondre	–	la	présence	de	la	modernité	à	l’ombre	de	la	départementalisation	de	

Mayotte	 dans	 les	 structures	 familiales,	 qui	 sont	 elles	 aussi	modifiées	 par	 les	

mobilités	des	individus	et	la	migration	des	familles.	Ainsi,	peut-on	penser	que	la	

migration mahoraise à	 La	 Réunion et	 les modalités de son ancrage sont un	

phénomène	inédit	?	Et	si	la	migration	mahoraise	et	les	problèmes	sociaux	qui	en	

découlent	 –	 liés	 à	 cette	 migration	 massive	 et	 à	 une	 crise	 économique	 –

permettaient	 de créer de nouvelles dynamiques de territoire, d’innovations

sociales	et	des	synergies	associatives	?		

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 41	
	

	

	

- Première	Partie	-		

Problématiques		

	
«	Idéalement,	tout	«	bon	terrain	»	combine	les	points	de	
vue	de	l’insider	et	de	l’outsider	et	les	ethnographes	vont	
et	viennent	entre	 l’observation	et	 la	participation,	selon	
les	situations.	[…]	Cette	tension	entre	vues	du	dedans	et	
du	 dehors	 est	 particulièrement	 examinée	 par	 la	
littérature	 de	 l’anthropologie	 réflexive	 […]	 D’où	
l’importance	 de	 ce	 que	 Pierre	 Bourdieu	 appelle	 l’	
«	objectivation	participante	»,	c’est-à-dire	l’objectivation	
du	 rapport	 subjectif	 du	 chercheur	 à	 son	 objet.	 Cette	
démarche consiste à ne pas être naïf dans sa recherche et

à	garder	une	démarche	réflexive	[…].6	

	

	

																																																								
6	Dans	Christian	GHASARIAN.,	De	l’ethnographie	à	l’anthropologie	réflexive,	Paris	:	Armand	Colin,	
2002,	p.10-11.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 42	
	

Chapitre	1	:	Contextualisation	de	l’enquête		

«	Le	terrain	vous	transforme.	Cela	veut	dire	que	les	autres	
vous	transforment	si	on	sait	les	écouter	et	si	on	réfléchit	
de	façon	décentrée	par	rapport	à	soi	sur	ce	que	l’on	voit	
et	sur	ce	que	l’on	entend7	».		

	

1) La	Réunion	comme	département	d’enquête	

a) Le	contexte	historique	et	géographique		

La	Réunion,	terre	insulaire,	s’est	construite	dans	un	contexte	historique	bien	

spécifique	et	selon	des	processus	de	transplantations	sociohistoriques	et	culturels	

complexes	en	milieu	colonial	où	 les	rapports	dominants/dominés	et	 la	négation	

de	certaines	cultures	structuraient	la	vie	sociale8.	À	l’arrivée	des	Français	au	XVIIe	

siècle,	 l’île	 est	déserte,	bien	que	 les	Arabes	 l’aient	déjà	mentionnée	dans	 leur	

cartographie	dès	le	VIIIe	siècle,	et	qu’elle	était	leur	comptoir	de	ravitaillement	sur	

la	route	commerciale	des	Indes.	L'île	est	annexée	en	1642	sous	le	giron	français,	

et	son	peuplement	historique9	commence	dès	1663	avec	l’arrivée	de	deux	Français	

de	Madagascar	 qui	 s’établissent	 dans	 l’île	 accompagnés	 de	 dix	Malgaches (7	

hommes	et	3	femmes).	L’année	suivante,	l’île	est	cédée	à	la	Compagnie	des	Indes	

orientales	 par	 Louis	 XIV	 en	 même	 temps	 que	 Madagascar.	 D’une	 société	

d’habitation,	l’île	passe	à	une	société	de	plantation	durant	laquelle,	la	Compagnie	

																																																								
7	Dans	Christian	GHASARIAN.,	De	l’ethnographie	à	l’anthropologie	réflexive,	Paris	:	Armand	Colin,	
2002,	p.10-11.	
8	Dans	Mélanie	MEZZAPESA.,	«	Les	enjeux	du	réseau	associatif	mahorais	à	La	Réunion	:	dimensions	
territoriales,	 économiques	 et	 identitaires	 »,	 in	 Insularité,	 langue,	mémoire,	 identité,	 Laroussi,	
Foued	(dir.),	actes	du	colloque	international	«	Insularité,	langue,	mémoire,	identité	»,	Île	de	Djerba,	
26-28	septembre	2014,	Université	de	Rouen-Université	de	la	Matouba,	Paris	:	L’Harmattan,	2017.	
9	Ce	 fait	d’être	une	 île	déserte	 au	moment	de	 la	 colonisation	est	 très	 souvent	évoqué	par	 les	
Réunionnais	pour	dire	qu’aucun	groupe	ne	peut	prétendre	à	l’autochtonie	et	que	la	population	est	
constituée	uniquement	de	migrants	en	provenance	d’Afrique,	d’Inde,	de	Madagascar,	de	Chine,	
d’Europe…Les	données	historiques	 succinctes	 sur	 La	Réunion	 trouvent	 leurs	 sources	parmi	 les	
historiens,	géographes,	anthropologues	 réunionnais	cités	en	bibliographie	et	qui	ont	 largement	
écrit	 sur	 l’histoire	de	 La	Réunion	 (S.	Fuma,	 J-M	 Jauze,	G.	Fontaine,	S.	Chane-Kune,	F.Vergès,	 J.	
Andoche...).	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 43	
	

des	 Indes	 importe	 de	 nombreux	 esclaves	 en	 provenance	 de	 Madagascar,	

d’Afrique,	 et	 d’Inde,	 créant	 ainsi	 les	 prémices	 du	 peuplement	 historique et	

fondateur	 de	 La	 Réunion.	 En	 1848,	 a	 lieu	 l’abolition	 définitive	 de	 l’esclavage	

comme	dans	toutes	les	colonies	françaises,	mais	le	décret	ne	s’applique	que	le	20	

décembre	marquant	ainsi	la	fin	de	la	campagne	sucrière.	Dès	1849,	commence	la	

période	 qu’on	 appelle	 l’engagisme,	 seul	 système	 économique de	 l’île	 jusqu’en	

1930,	 qui	 marque	 la	 fin	 des	 engagés	 indiens	 et	 chinois.	 C’est	 clairement	

l’immigration	indienne,	en	provenance	du	Tamil	Nadu,	qui	est	la	plus	nombreuse.	

Malgré	des	accords	franco-britanniques	et	des	contrats	de	travail,	l’engagisme	est	

utilisé	 et	 surtout	 perçu	 comme	 un	 substitut	 à	 l’esclavage.	 Après	 la	

départementalisation	de	1946,	c’est	 la	migration	métropolitaine	qui	caractérise	

cette	 période.	 Ce	 processus	 d’intégration	 politique	 bien	 spécifique	 dans	 les	

anciennes	 colonies	 sucrières	 entraîne	 une	 politique	 d’assimilation	 à	 différents	

plans	:	juridique,	administratif,	économique,	culturel…	Le	boom	économique	est	

sans	précédent,	les	infrastructures	se	développent	et	se	transforment,	de	façon	à	

correspondre	à	 la	fois	au	modèle	métropolitain,	mais	aussi	à	rattraper	 le	retard	

économique	et	social	dans	lequel	l’île	avait	été	laissée	à	la	fin	de	la	Seconde	Guerre	

mondiale.	C’est	donc	la	venue	de	nombreux	hexagonaux	pour	occuper	des	postes	

auxquels	 peu	 de	 Réunionnais	 peuvent	 prétendre,	 faute	 de	 formation	 à	 cette	

période.	 L’économie	 est	 florissante,	 passant	 d’une	 économie	 agraire	 de	

subsistance	à	une	économie	essentiellement	tertiaire.	Bien	que	cette	économie	

moderne se développe, le taux de chômage se développe lui aussi, accentué par

un	 boom	 démographique	 qui	 ne	 cesse	 de	 croître	 grâce	 à	 l’amélioration	 des	

infrastructures	sanitaires	et	des	migrations	des	îles	voisines.	En	effet,	La	Réunion	

fait	office « d’îlot	de richesse » dans l’océan Indien, et	les migrants des autres îles

voisines	voient	en	La	Réunion	une	île	aux	meilleures	conditions	de	vie	et	d’avenir	

scolaire	 et	 professionnel.	 Ces	 juxtapositions	 de	 cultures	 originaires	 d’Europe,	

d’Afrique, de Madagascar, d’Inde du Nord et	du Sud, d’Asie, construites dans la	

douleur	et	la	souffrance	(Médéa,	2003)	sur	la	base	de	migrations	contraintes	ou	

volontaires,	ont	donc	 créé	 la	 société	 créole	 réunionnaise	 (Ibid,	Andoche	 et	 al,	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 44	
	

2009).	 Cette	 créolisation,	 subie	 plutôt	 que	 choisie,	 est	 un	 fait	 dynamique	 et	

structurant	pour	les	Réunionnais.	C’est	également	un	objet	identitaire	en	tensions	

et	en	renégociations	permanentes	dont	la	stabilité	est	en	perpétuelle	mouvance	

et	 à	 interroger	 (Ghasarian,	 2002).	 Les	 différentes	 vagues	 d’immigrations	 dans	

l’histoire	de	La	Réunion,	de	gré	ou	de	force,	ont	montré	une	certaine	intégration	

et	acceptation	des	différents	migrants,	à	certaines	échelles,	dans	la	société	globale	

réunionnaise. Néanmoins,	de	nombreuses	frictions	culturelles	bouleversent	cette	

cohabitation	tendue, notamment	envers	les	Mahorais	et	les	Comoriens,	regroupés	

par	les	expressions	péjoratives	créoles	«	Ban	Komor	»	ou,	plus	récemment	«	Ban	

Mahorais	»,	dénigrant	ainsi	sans	distinction	un	groupe	envers	 l’autre	groupe10.		

L’île	de	La	Réunion	est	ainsi	une	île	plurielle,	créole,	façonnée	au	cours	du	temps	

par	 les	 divers	 apports	 humains.	 D’abord	 inhabitée,	 la	 population	 croît	 avec	

l’arrivée	 des	 hommes	 de	 la	 Compagnie	 des	 Indes	 et	 des	 esclaves	 africains	 et	

malgaches,	 des	 engagés	 dits	 volontaires	 venus	 de	 l’Inde	 et	 de	 la	 Chine,	 des	

Métropolitains,	des	Comoriens,	des	Mahorais	 et	 aujourd’hui	d’autres	migrants	

d’origine	 étrangère,	 certes	moins	 nombreux	mais	 présents	 (Latino-américains,	

Européens,	 Asiatiques	 du	 Sud-est,	 Mauriciens	 et	 Malgaches).	 Cette	 pluralité	

culturelle	et	cultuelle	donnée	par	ces	différents	apports	humains	ainsi	que	par	le	

métissage	de	ces	populations	donne	à	l’île	de	La	Réunion	une	indéniable	spécificité	

qui	la	caractérise.	Rose-May	Nicole	définit	La	Réunion	comme	étant	«	une	terre	de	

mélanges	 ethniques	 et	 d’interactions	 complexes,	 le	 lieu	 de	 croyances	 sacrées,	

syncrétiques, et	 d’un fait	 de culture original11 ». Toutefois, cette créolité si

caractéristique	de	l’île	mérite	d’être	redéfinie	et	d’être	prise	dans	l’ensemble	qui	

compose	dorénavant	les	flux	migratoires	en	cours	sur	l’île	:	la	globalisation.		

	 	

																																																								
10	Dans	«	Évolutions	et	négociations	des	pratiques	langagières	des	jeunes	mahorais	à	La	Réunion	:	
du	camouflage	aux	revendications	identitaires	»	avec	Pascale	PRAX-DUBOIS	et	Nabia	ANRABIYOU,	
in	Identités	en	contextes	pluriels,	Yvon	Rolland,	Jean-Pierre	Tardieu,	Issa	Kanté,	Églantine	Samouth,	
Melanie	Mezzapesa,	Paris	:	L’Harmattan.	Novembre	2017,	p.242.	
11	Ibid.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 45	
	

Pour	Jean-Claude	Carpanin	Marimoutou	et	Françoise	Vergès	:	

	«		tout	le	monde	est,	à	l’origine,	étranger	à	l’espace	et,	au	fur	et	à	mesure	

que	se	construit	l’Histoire,	la	question	des	origines	ne	peut	que	renvoyer		

à		cette		étrangeté		et		à		cette		extranéité,		sauf		à		la		restituer		à		partir		

du		lieu		et		dans		le	questionnement	de	leur	transformation	par	le	lieu	».12	

Cette	 créolité	 est	 un	 fait	 identitaire	 dynamique,	 inhérent,	 mais	 tendu	

puisque	 cette	 identité	 est	 constamment	 en	 tension	 et	 en	 renégociation	

(Ghasarian,	 2010).	 La	 présence	 mahoraise	 la	 questionne	 car	 les	 migrants	

mahorais,	outre	apprendre	au	plus	vite	le	créole	comme	langue	de	socialisation,	

conservent	un	certain	nombre	de	pratiques	et	de	traits culturels	heurtant	ainsi	ce	

qui	se	fait	à	La	Réunion.	Une	créolisation	subie,	dans	une	logique	de	domination	

où	 les	précédentes	vagues	d’immigrants	ont	progressivement	été	 intégrées	à	 la	

société	en	question	dans	une	acceptation	plus	ou	moins	générale	des	différences	

ethniques	 et	 cultuelles,	mais	 où	 les	 zones	 de	 «	 frictions	 »	 se	 cristallisent	 sur	

certains	plans	culturels	et	notamment	envers	les	Mahorais.		

b) Le	poids	démographique	et	socio-économique	de	La	Réunion	

La	Réunion	 est	une	 île	de	2	500	 km²	 située	dans	 l’océan	 Indien.	 Elle	 est	

composée	de	24	communes,	découpée	en	quatre	régions	Nord,	Est,	Sud,	Ouest.	

On	distingue	à	La	Réunion	des	zones	appelées	«	Les	Hauts	»	et	des	zones	appelées	

«	Les	Bas	».	En	résumé,	des	zones	montagneuses	et	des	zones	côtières.	

Sa	population	au	1er	janvier	2016	était	de	851	00013	habitants.		Son	PIB	était	de	

19	090	€/habitant	en	201214,	avec	un	 taux	de	 chômage	de	29	%	pour	 l’année	

																																																								
12	 Dans	 Françoise	 VERGÈS,	 Jean-Claude	 Carpanin	MARIMOUTOU,	 Amarres.	 Créolisation	 India-
Océanes,	Paris	:	L’harmattan,	2005.	
13	Ibid.	
14	Dans	«	Économie	générale	»,	INSEE	Réunion-TER,	2014,	p.115.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 46	
	

201315.	En	2015,	le	taux	de	chômage	baisse	à	24.9%,	mais	reste	élevé	au	regard	de	

la	moyenne	nationale	française16.	

La	 Réunion	 est	 le	 département	 d’outre-mer	 avec	 le	 plus	 faible	 taux	

d’immigration	 :	 1,8%	 de	 la	 population	 est	 de	 nationalité	 étrangère.	 Les	 plus	

nombreux	sont,	 toujours	selon	 l’INSEE,	 les	Malgaches,	suivi	par	 les	Mauriciens,	

puis	par	les	Comoriens.	Les	Mahorais	ne	sont	pas	inclus	dans	ce	pourcentage	étant	

de	 nationalité	 française,	 contrairement	 à	 la	 vision	 commune	 vis-à-vis	 de	 cette	

migration.	En	2016,	 les	 statistiques	confirment	une	baisse	du	 solde	migratoire.	

Plus	de	personnes	quittent	La	Réunion	qu’ils	en	arrivent17.	

	

	
Figure	3:	Évolutions	et	décomposition	du	taux	d'accroissement	annuel	de	la	population	de	La	Réunion		

(Insee,	2017)	
	

Après	 la	 Seconde	 Guerre	mondiale,	 la	 situation	 économique	 de	 l’île	 est	

catastrophique.	Certains	géographes,	notamment	Jean	Defos	du	Rau,	qualifie	La	

Réunion	de	«	territoire	profondément	sous-développé	et	sous-alimenté	»	au	vu	

de	l'augmentation	rapide	de	sa	population.	Ces	termes	forts	expriment	l’abandon	

																																																								
15	Dans	«	Enquête	Emploi	»,	INSEE	Réunion,	2014.	
16	Dans	«	Enquête	Emploi	»,	INSEE	Réunion,	2015.	
17	Dans	«	Évolutions	démographiques	depuis	60	ans	»,	INSEE	Analyses,	n°25,	août	2017.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 47	
	

dans	 lequel	La	Réunion	avait	été	 laissée	durant	 la	Première	Guerre	mondiale	et	

pour	 lequel	 la	 guerre	 de	 39-45	 n’avait	 fait	 qu’accroître	 une	 situation	 déjà	

effroyable	(sous-alimentation	et	dénuement).	Réclamée	depuis	les	années	30,	la	

départementalisation	est	effective	en	1946,	amenant	ainsi	au	cours	des	années	

1960	le	développement	socio-économique	tant	espéré.	L’économie	de	l’île	repose	

principalement	sur	la	production	de	la	canne	à	sucre.	La	culture	de	la	vanille	et	du	

géranium	complètent	modiquement	cette	économie	de	plantation.	Étant	donné	

le	 peu	 de	 production	 vivrière	 permettant	 ainsi	 aux	 habitants	 de	 l’île	

l’autosuffisance	 alimentaire,	 le	 marché	 des	 exportations	 alimentaires	 est	

foisonnant	et	nécessaire.	Les	quinze	années	qui	suivirent	la	départementalisation	

amènent	 un	 essor	 sans	 précédent	 à	 l’économie	 réunionnaise	 :	 la	 production	

sucrière	 est	 si	 énorme	 que	 les	 trois	 quarts	 de	 la	 population	 active	 dans	 l’île	

travaillent	dans	les	usines	sucrières18.	Le	développement	économique	de	l’île	ne	

se	 fait	 donc	 qu’au	 cours	 des	 années	 50-60,	 dates	 auxquelles	 l’habitat,	 et	 les	

conditions	d’éducation	et	sanitaires	sont	encore	précaires	et	souvent	fragilisés	par	

les	cyclones	qui	détruisent	de	nombreuses	habitations	malgré	les	premiers	efforts	

de	modernisation	des	conditions	de	vie	(construction	de	l’aéroport,	de	la	route	de	

la	montagne,	des	infrastructures,	réseau	d’eau	et	d’électricité…).	

Les	programmes	de	 logements	sociaux	débutent	dès	 les	années	1950.	Les	

années	1960-1970	représentent	pour	La	Réunion,	de	profondes	mutations	socio-

économiques	:	création	de	 logements	sociaux,	construction d’habitats	collectifs,	

et	l’économie réunionnaise est	en pleine expansion : arrivée de fonctionnaires de

Métropole,	 expansion	 du	 BTP,	 de	 l’exportation	 et	 de	 l’importation,	

développement	des	 industries	et	des	entreprises	hydroélectriques	même	 si	de	

nombreux	Réunionnais restent	 tout	de même en marge de ce développement	

économique.	 L’habitat	moderne	 des	 années	 60	 de	 type	 béton	 contraste	 avec	

l’habitat	 traditionnel	 créole.	 Le	 développement	 des	 sociétés	 de	 logements	

sociaux, et	 les programmes de constructions de ces types de logements

																																																								
18	Dans	Bernard	LEVENEUR,	60	ans	de	culture	urbaine,	SIDR,	2009,	p.6.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 48	
	

contribuent	 fortement	 au	 développement	 économique	 et	 démographique	 des	

villes	réunionnaises	au	détriment	des	habitus	réunionnais.	Cet	effort	économique	

est	 toujours	d’actualité	puisque	 la	 situation	économique	de	 l’île	est	 fortement	

dépendante	à	la	fois	des	fonds	métropolitains,	mais	aussi	européens.		

c) La	migration	mahoraise	à	La	Réunion	

La	population	originaire	de	Mayotte	s’est	considérablement	étoffée	sur	l’île	

ces	dernières	années.	En	1999,	le	nombre	de	personnes	nées	à	Mayotte	vivant	à	

La	Réunion	était	de	6056	contre	1437	en	199019.	Malgré	une	tendance	au	départ	

entre	 1999	 et	 2006	 selon	 l’INSEE	 avec	 un	 solde	 migratoire	 négatif	 de	 1700	

personnes20,	le	nombre	de	Mahorais,	ou	du	moins	ceux	qui	se	désignent	comme	

tels,	reste	important.		En	effet,	bien	que	les	études	statistiques	notent	une	baisse	

de	la	population	mahoraise	en	provenance	de	Mayotte,	et	établissent	un	chiffre	

inférieur	à	7000,	il	faut	souligner	que	les	personnes,	dont	les	membres	familiaux	

originaires	de	Mayotte	et	nés	à	La	Réunion,	ne	sont	pas	comptabilisées	dans	cette	

étude.	Si	 l’on	 se	place	du	point	de	 vue	de	 l’interlocuteur	 se	désignant	 comme	

mahorais,	 j’établirai	 une	 fourchette	 entre	 60	 000	 et	 65	 000	 personnes21	 se	

revendiquant	comme	Mahoraises	et	étant	présentes	à	La	Réunion.	Dans	le	cadre	

d’une	histoire	coloniale	marquée	par	 l’esclavage,	 l’engagisme	et	 les	différentes	

catégorisations	 ethniques	 pour	 établir	 son	 origine	 et	 son	 appartenance	 (Kaf22,	

Malbar23,	 Zoreils24,	 Zarabs25, Malgache…), cette opposition noir/blanc,

français/immigré	 s’amplifie	 face	 aux	 phénomènes	 migratoires	 et	 à	 la	 crise	

économique.	L’expression	Ban	Komor	est	utilisée	de	façon	négative	pour	qualifier	

																																																								
19	«	Les	Mahorais	vivant	à	La	Réunion	»,	INSEE	Réunion,	12	septembre	2001.	
20	«	Des	flux	migratoires	multiples	qui	modifient	les	structures	de	la	population	»,	Économie	de	La	
Réunion,	INSEE,	n°	136,	2006,	p.16-19.	
21	Wilfrid	BERTILE,	professeur	de	géographie	à	l’Université	de	La	Réunion,	a	fait	le	même	constat	
en	2016	lors	d’une	communication	à	la	semaine	de	l’Histoire	organisé	par	le	OIES.	
22	Réunionnais	d’origine	africaine.	
23	Réunionnais	d’origine	indienne.	
24	Métropolitains.	
25	Réunionnais	indo-musulman.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 49	
	

les	 Mahorais	 ou	 les	 Comoriens	 sans	 distinction	 culturelle	 pour	 ceux	 qui	

l’emploient.		

	

2) Saint-Denis	de	La	Réunion,	ville	de	l’enquête	

a) Brève	présentation	de	la	ville	

Habitant	à	Saint-Denis	de	La	Réunion	et	plus	particulièrement	dans	le	quartier	

de	La	Chaumière	où	je	vis	depuis	neuf	ans	maintenant,	c’est	tout	naturellement	

que	ce	choix	de	 terrain	s’est	porté.	Saint-Denis	de	La	Réunion	a	 la	particularité	

d’être	«	la	capitale	de	 l’outre-mer	»	comme	 l’explique	avec	fierté	 le	maire	de	la	

ville. Gros	chef-lieu en termes de superficie, de population et	de développement,

la	 ville	 s’est	 vue	 transformer ces	 dernières	 années	 par	 de	 nombreux	

investissements	socioculturels	et	sportifs	afin	de	devenir	une	véritable	capitale	de	

la	France d’Outre-mer et	de la	zone océan Indien.

La	 ville	 est	 fondée	 en	 1669	 par	 le	 premier	 gouverneur	 de	 l’île,	 Etienne	

Régnault.	 Durant	 près	 d’un	 siècle,	 Saint-Denis	 est	 une	 ville	 comptoir	 pour	 la	

Compagnie des Indes. En 1790, suite à	la	Révolution française, la	ville devient	une

municipalité	dont	 le	gouverneur	 reste	 responsable	de	 l’aménagement	et	de	 sa	

politique.	Malgré	la	possession	de	l’île	par	les	Anglais	de	1800	à	1815,	Saint-Denis	

devient	après	cette	période	un	acteur	primordial	du	développement	politique	et	

économique	de	l’île26.	

La	 période	 post-esclavagiste	 est	 marquée	 par	 la	 création	 des	 «	 camps	 »	

périurbains	 construits	 par	 les	 anciens	 esclaves	 refusant	 de	 retourner	 travailler	

dans	 les	 zones	 sucrières.	 Ces	 camps	 seront	 les	 prémices	 des	 bidonvilles	 qui	

caractériseront	 l’habitat	 de	 Saint-Denis	 jusqu’aux	 années	 1970.	 Ces	 années	

marqueront	aussi	 la	perte	 stratégique	de	Saint-Denis	 face	à	 la	 concurrence	du	

																																																								
26	Dans	Guy,	DUPONT,	Saint	Denis	de	la	Réunion,	ville	tropicale	en	mutation,	L’Harmattan,	Éditions	
du	Tramail,	Recherches	Universitaires	Réunionnaises,	Paris,	1990.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 50	
	

sucre	par	 la	betterave,	 la	montée	économique	de	Madagascar	et	 l’ouverture	du	

canal	de	Suez.	Parallèlement,	 la	ville	est	touchée	par	de	nombreuses	épidémies	

qui	lui	font	perdre	plus	de	deux	tiers	de	sa	population.	La	construction	de	la	ville	

du	 Port	 et	 de	 la	 voie	 ferroviaire	 en	 1895	 fait	 que	 Saint-Denis	 (le	 Barachois	

notamment)	perd	son	statut	de	lieu	d'activité	pour	devenir	un	lieu	de	promenade.	

En	1914,	la	ville	se	trouve	dans	un	état	de	délabrement	le	plus	total	et	n’arrive	pas	

à	retrouver	une	prospérité	économique.	Les	épidémies,	les	cyclones,	les	incendies,	

l’entassement	 de	 la	 population	 dans	 les	 camps	 accentuent	 ces	 mauvaises	

conditions	de	 vie.	 L’entre-deux-guerres	marque	une	amélioration	économique,	

mais	 qui	 est	 stoppée	 par	 la	 Seconde	 Guerre	mondiale.	 Le	 blocus	 des	 Anglais	

entraîne	une	disette	et	 le	retour	à	des	cultures	vivrières	pour	survivre.	Dans	ce	

contexte	de	guerre	et	de	pauvreté,	la	ville	et	son	aménagement	sont	relégués	au	

second	plan.	Après	la	Seconde	Guerre	mondiale,	La	Réunion	devient	département	

et	Saint-Denis	rencontre	jusqu’en	1960,	des	périodes	de	perturbations	politiques	

durant	laquelle	huit	maires	se	succèdent.	Parallèlement,	la	population	ne	cesse	de	

croître,	 passant	 de	 33	 000	 personnes	 à	 plus	 de	 85	 000	 habitants.	 Le	

développement	 des	 infrastructures	 sanitaires	 et	 sociales	 permet	 à	 la	 fois	 le	

rallongement	de	l’espérance	de	vie	et	la	baisse	de	la	mortalité	infantile.	Les	années	

1969-1989	marquent	une	stabilité	politique	avec	le	mandat	d’Auguste	Legros,	et	

ce	qu’on	appelle	les	années	de	«	rattrapage	»	avec	la	Métropole.	L’actuel	maire	de	

la	 ville,	 Gilbert	 Annette,	 a	 été	 élu	 de	 1989	 à	 1994,	 et	 depuis	 2008,	mandat	

renouvelé suite aux élections municipales de 2014.

La	 ville	 est	 depuis	 les	 années	 1950,	 un	 pôle	 d’attraction	 économique,	

administratif	 et	 social	 de	 l’île.	 Chef-lieu,	 les	 infrastructures	 décisionnelles,	

administratives,	sanitaires et	sociales se concentrent	ici. Les nombreux chantiers

de	construction	ne	cessent	de	croître	depuis	 les	années	1960	pour	faire	face	au	

boom	démographique,	lutter	contre	les	bidonvilles	et	depuis	les années	2000	pour	

répondre aux besoins de construction de logements collectifs sociaux, et	rénover

les	 quartiers	 en	 question.	 Depuis	 2006,	 l’arrondissement	 de	 Saint-Denis	 est	

composé	 de	 trois	 communes	 :	 Saint-Denis,	 Sainte-Marie	 et	 Sainte-Suzanne,	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 51	
	

regroupé	sous	l’appellation	CINOR	(Communauté	d’agglomérations	depuis	2001)	

qui	regroupe	plus	de	193	000	habitants	selon		les		données		2007		de		l’INSEE	soit		

25%	de	la	population	totale	du	territoire	régional	qui	compose	ce	territoire.	

b) Démographie	et	éléments	socio-économiques	du	territoire	

La	 commune	 de	 Saint-Denis	 de	 La	 Réunion	 sous	 son	 «	 triple	 statut		

administratif	 de	 chef-lieu	 départemental,	 de	 capitale	 régionale	 et	 de	 capitale	

insulaire	»	 (Jean-Michel	 Jauze,	1998)	est	 ainsi	 la	 commune	 la	plus	peuplée	du	

territoire	 réunionnais.	 Situé	 sur	 le	 littoral	 nord	 de	 l’île,	 son	 territoire	 offre	 de	

multiples	 possibilités	 en	 termes	 d’aménagement	 et	 de	 développement	

économique,	au	vu	de	l’évolution	urbaine	des	dix	dernières	années.	De	plus,	cet	

accroissement	 urbanistique,	 tant	 sur	 le	 plan	 des	 constructions	 que	 du	

développement	 des	 infrastructures	 s’accompagne	 d’une	 transition	

démographique	 sans	 précédent,	 grâce	 à	 l’amélioration	 du	 niveau	 de	 vie	

engendrée	par	l’amélioration	sanitaire	et	sociale	de	l’île.	La	commune	dionysienne	

qui	comptait	85	444	habitants	à	 la	 fin	de	 la	Seconde	Guerre	mondiale	compte	

désormais	 150	 000	 habitants	 (INSEE	 2014).	 Considérée	 comme	 première	

agglomération	 de	 l’outre-mer,	 sa	 superficie	 assez	 étendue	 de	 142.79	 km²	 est	

toutefois	soumise	à	une	forte	démographie,	soit	1016	habitants	au	km²	qu’il	faut	

pouvoir	 loger,	 d’où	 les	 constructions	 des	 logements	 collectifs	 de	 plus	 en	 plus	

nombreuses que ce soit	dans les Bas ou les Hauts de la	commune.

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 52	
	

	
Figure	4:	Ménages	selon	la	catégorie	socioprofessionnelle	de	la	personne	de	référence	(Insee,	2014)	

	

Forte,	dynamique,	 la	population	de	Saint-Denis	–	malgré	sa	perte	de	2000	

habitants	entre	2008	et	2013	–	est	une	commune	de	plus	de	140	000	habitants,	et	

de	plus	en	plus	vieillissante	avec	de	nombreux	 jeunes	 selon	 l’INSEE27-28.	Sur	 la	

population	de	plus	de	15	ans,	pour	la	catégorie	socioprofessionnelle,	il	y	a	31	580	

personnes	en	2013	qui	sont	sans	activité	professionnelle,	17	349	retraités,	22	758	

employés.	Reste	enfin	les	ouvriers,	des	professions	intermédiaires,	des	cadres,	des	

artisans/commerçants	et	peu	d’agriculteurs	(235).	73.7%	des	jeunes	de	15-24	ans	

sont	sans	activité	professionnelle.	Cette	catégorie	monte	à	16.8%	pour	les	25-54	

ans	 et	 à	 15.3%	 pour	 les	 plus	 de	 55	 ans.	 12.1%	 des	 jeunes	 de	 15-24	 ans	 sont	

employés.	Les	autres	catégories	socioprofessionnelles	tombent	en	dessous	de	7%.	

Pour	 les	 25-54	 ans,	 29.4%	 sont	 employés	 et	 20.9%	 sont	 des	 professions	

intermédiaires.	Le	pourcentage	des	ouvriers	correspond	à	peu	près	à	celui	des	

																																																								
27	Dans	«	Exploitations	principales	»,	INSEE,	RP	2008	et	RP	2013,	2014.	
28	 Pour	 la	 municipalité,	 2016	 était	 l’année	 de	 la	 jeunesse	 avec	 de	 nombreux	 programmes	
socioculturels	à	leur	encontre	:	gratuité	du	bus	pour	les	12-18	ans,	soirées	«	jeunesse	en	ler	»	pour	
les	 16-25	 ans,	 création	 de	 conseils	 des	 jeunes,	 des	 services	 civiques	 dans	 les	 écoles...	 De	
nombreuses	 activités	 sont	également	proposées	 au	moins	de	10	 ans,	 correspondant	 ainsi	 à	 la	
réforme	des	rythmes	scolaires,	et	à	la	volonté	de	la	municipalité	de	former	sa	jeunesse	(bourses	
de	 voyage,	 activités	 périscolaires,	 les	 bons	 plans	 vacances….	 En	 2017,	 c’est	 aux	 séniors	qu’est	
consacré	le	Projet	social	de	la	Ville,	avec	la	diffusion	d’un	agenda	mettant	en	avant	«	des	séniors	
de	 la	 ville	 »,	 et	 la	mise	 en	 place	 de	 programme	 d’activités	 culturelles	 et	 sportives	 gratuites.	
Septembre	2017,	Saint-Denis	obtient	le	label	«	Ville	Séniors	».	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 53	
	

personnes	sans activité	professionnelle.	Et	56.7	%	des	55	et	+	sont	des	retraités,	le	

reste	des	catégories	socioprofessionnelles	tombent	en	dessous	des	10%.	En	ce	qui	

concerne	les	ménages,	je	me	concentrerais	sur	ceux	qui	m’intéressent.		

Entre	2008	et	2013	le	nombre	de	ménages	avec	familles	reste	stable	37	265	

contre	36	745	en	2013	soit	121	512/114	627	personnes	en	2013.	Les	ménages	avec	

enfants	ont	diminué	légèrement	16	443/14	735	soit	67	227/58	765,	cependant	le	

taux	de	familles	considérées	comme	monoparentales	est	resté	stable	11	519/11	

688	personnes	soit	34	201/33	965	ménages	en	2013.	

	

	
Figure	5:	Statut	conjugal	des	personnes	de	15	ans	ou	plus	en	2013	(Insee,	2014)29	

	 	

																																																								
29	Dans	INSEE	Réunion,	op.cité,	2014.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 54	
	

	 Nombre	de	

ménages	

%	 Population	

des	ménages	

%	

Ensemble	 59	270 100	 140	095	 100	

Agriculteurs	exploitants	 173	 0.3	 553	 0.4	

Artisans,	commerçants,	chefs	d’entreprise	 2 649	 4.5	 7541	 5.4	

Cadres	et	professions	intellectuelles	

supérieures	

5 710	 9.6	 14086	 10.1	

Professions	intermédiaires	 8 956	 15.1	 210204	 15.1	

Employés	 11	797 19.9	 28675	 20.5	

Ouvriers	 8 957	 15.1	 26185	 18.7	

Retraités	 12	002 20.2	 22086	 15.8	

Autres	personnes	sans	activité	

professionnelle	

9 026	 15.2	 19765	 14.1	

	
Figure	6:	Ménages	selon	la	catégorie	socioprofessionnelle	de	la	personne	de	référence	en	2013		

(Insee,	2014)30	

En	ce	qui	concerne	les	compositions	des	familles,	le	nombre	de	couples	sans	

enfant	a	augmenté	entre	2008	et	2013	 tandis	que	 le	nombre	de	 couples	avec	

enfants	a	diminué.	Les	 familles	monoparentales	restent	stables,	32.6%	en	2013	

contre	31.6%	en	2008,	dont	3.6%	des	hommes	et	29%	des	femmes.	Il	est	à	noter,	

que	durant	cette	période,	le	nombre	de	familles	avec	des	enfants	de	-	25	ans	et	

quel	que	soit	le	nombre	a	diminué,	et	que	les	familles	sans	enfant	ont	augmenté.		

À	Saint-Denis,	sur	l’ensemble	de	la	population	15	à	64	ans,	69.2%	sont	actifs	(ce	

qui	augmente	 légèrement)	dont	49%	ayant	un	emploi	et	20.2%	au	chômage	(ce	

qui	augmente	de	3%.)	30.8%	sont	considérés	comme	inactifs	(en	baisse	/2008).	La	

part	des	élèves	et	autres	étudiants	est	stable,	celle	des	retraités	et	des	préretraités	

diminue	et	la	part	des	autres	inactifs	est	en	baisse	(11.9%	contre	14.2%).	

	 	

																																																								
30	Ibid.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 55	
	

	

POP	T0	-	Population	par	grandes	tranches	d’âges	

	 2013	 %	 2008	 %	

Ensemble	 142	442	 100	 144	238	 100	

0	à	14	ans	 30	820	 21,6	 34	147	 23,6	

15	à	29	ans	 33	243	 23,3	 34	381	 23,8	

30	à	44	ans	 27	916	 19,6	 31	379	 21,7	

45	à	59	ans	 28	766	 20,2	 26	530	 18,3	

60	à	74	ans	 15	511	 10,9	 12	933	 8,9	

75	ans	et	plus	 6186	 4,3	 4	868	 3,37	

Figure	7:	Population	par	grandes	tranches	d'âges	(Insee,	2014)31	

FAM	T3	–	Composition	des	familles	

	 2013	 %	 2008	 %	

Ensemble	 37	500	 100	 38	091	 100	

Couples	 avec		

enfants(s)	

14	802	 39,5	 16	576	 43,5	

Familles	

monoparentales	

12	233 32,6 12	050 31,6

Hommes	 seuls	

avec	enfant(s)	

1	353	 3,6	 1	264	 3,3	

Femmes	 seules	

avec	enfant(s)	

10	881	 29,0	 10	786	 28,3	

Couples	 sans	

enfants	

10	465	 27,9	 9	465	 24,8	

Figure	8:	Composition	des	familles	(Insee,	2014)32	

	

																																																								
31	Ibid.	
32	Ibid.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 56	
	

La	plupart	des	ménages	sur	Saint-Denis	sont	 locataires,	39	891	dont	12	280	

dépendent	 d’un	 logement	 HLM	 contre	 17	 829	 propriétaires.	 Entre	 2008,	 les	

ménages	ayant	une	voiture	augmentent,	ce	qui	se	confirme	avec	la	dégradation	

du	réseau	routier	de	Saint-Denis	où	la	ville	est	de	plus	en	plus	asphyxiée	par	les	

nombreux	embouteillages.	Dans	mon	échantillon	d’interlocuteurs,	l’augmentation	

du	nombre	de	familles	mahoraises	ayant	obtenu	leur	permis	de	conduire,	et	une	

voiture	 entre	 le	 début	 du	 terrain	 en	 2013	 et	 la	 rédaction	 en	 2017	 a	

considérablement	augmenté.		

Entre	2008	et	2013,	le	taux	de	natalité	et	de	décès	est	en	baisse.	Les	logements	

vacants	sont	également	en	augmentation	(3999	en	2008	et	8297	en	2013).	Malgré	

les	données	de	2016	non	 fournies, cette	 tendance	 se	 confirme	aussi	durant	 la	

thèse	où,	dans	le	quartier	de	la	chaumière,	malgré	un	turnover	de	locataires,	de	

nombreux	 appartements	 sont	 vides	 avec	 parfois	 des	 panneaux	 indiquant	 «	 à	

louer	»	«	à	vendre	».	Certains	sont	vacants	depuis	plusieurs	années.		

c) Développement	socioculturel	en	faveur	des	migrants	sur	la	commune	

Durant	 ces	 dix	 dernières	 années,	 de	 nombreuses	 infrastructures	

socioculturelles	et	sportives	se	sont	développées	sur	la	commune	permettant	ainsi	

à	 la	ville	d’être	un	pôle	d’accueil	et	de	développement	de	 la	zone	océan	Indien.	

Notons,	 par	 exemple,	 que	 la	 création	 du	 cœur	 vert	 familial	 à	Montgaillard,	 la	

rénovation du jardin de l’État et l’ouverture de la	cité des Arts au Butor permettent	

aux	familles	du	quartier	de	prétendre	à	de	nombreuses	activités	socioculturelles	

proches	de	leur	zone	d’habitation.	Mais	ce	qui	a	marqué	le	plus	les	populations	en	

provenance de Mayotte et	des Comores dans le cadre de notre recherche, c’est	la	

création	du	Pôle	Intégration33	de	la	municipalité	de	Saint-Denis.	Il	a	pour	objectif	

d’accompagner	 les	 primo	 arrivants	 dans	 leurs	 démarches	 de	 citoyens	 et	 plus	

globalement	dans leur intégration au sein de la	société réunionnaise et	locale. Cet	

																																																								
33	Financé	par	les	Fonds	Européens	d’Intégration	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 57	
	

accompagnement,	dans	différentes	langues	de	la	zone	océan	Indien34,	peut-être	

de	l’ordre	de	l’orientation	pour	trouver	un	emploi,	de	l’aide	dans les	démarches	

administratives	 ou	 encore	 des	 conseils	 juridiques	 lorsqu’il	 y	 a	 des	 conflits	

propriétaires/locataires.	 Le	 Pôle	 Intégration	 de	 Saint-Denis	 accueille	 800	

personnes	chaque	année.	Les	agents	d’accueil	conseillent	et	orientent	les	usagers	

vers	les	services	et	autres	structures	concernés.		

À	 noter	 que	 depuis	 2016,	 le	 Pôle	 Intégration	 s’est	 doté	 d’une	 salle	 pour	

permettre	aux	associations	de	faire	des	fêtes	culturelles	et	sociales,	d’un	préau	et	

d’une	salle	mortuaire	permettant	ainsi	aux	organisations	associatives	de	faciliter	

les	démarches	et	actions	des	associations.	En	ce	qui	concerne	les	associations,	il	

s’agit	de	 les	 accompagner	dans	 le	montage	de	 leurs	projets,	de	demandes	de	

subventions	et	de	mettre	des	 locaux	à	 leur	disposition	(réunions,	activités…).	Le	

service	 s’emploie	 également	 à	 faire	 en	 sorte	 qu’elles	 se	 connaissent	 pour	

rechercher	de	 la	complémentarité	dans	 leurs	projets	et	 si	cela	est	possible,	de	

mutualiser	les	moyens.	Le	Pôle	Intégration	accompagne	la	promotion	des	cultures	

des	migrants	 à	 Saint-Denis.	 Il	 considère	 qu’il	 est	 important	 que	 les	migrants	

puissent	«	garder	 leurs	 coutumes	».	Et	que,	dans	 le	même	 temps,	elles	 soient	

partagées	 au	 sein	 d’un	 dialogue	 interculturel	 de	 façon	 à	 promouvoir	 la	

connaissance	 mutuelle.	 C’est	 pourquoi	 de	 nombreuses	 fêtes	 culturelles	

malgaches,	rodriguaises,	mauriciennes,	mahoraises	ou	comoriennes	sont	portées	

par	 des	 associations,	 mais	 pilotées	 par	 le	 Pôle	 Intégration.	 La	 connaissance	

mutuelle entre les groupes est	 considérée comme nécessaire par ces services	

municipaux	 afin	 de	 limiter	 les	 discriminations	 et	 le	 racisme.	 Des	 moyens	

supplémentaires	sont	mis	en	œuvre	pour	l’accès	aux	droits,	afin	de	faire	en	sorte	

que chaque personne, quelle que soit	 son origine, puisse obtenir les mêmes

services.	Par	exemple,	le	Pôle	a	créé	des	commissions	logement	afin	d’aider	à	la	

																																																								
34	Avec	des	employés	locuteurs	de	langues malgaches,	comoriennes	et	mahoraises	même	si	le	pôle	
intégration	 a	 vocation	 d’accueillir	 d’autres	migrants	 présents	 (Brésiliens,	 Israéliens…).	 Ce	 sont	
surtout	 les	personnes	originaires	de	Madagascar,	de	Mayotte	et	des	Comores	qui	sollicitent	ce	
service.	C’est	pourquoi,	les	employés	sont	locuteurs	de	ces	langues.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 58	
	

répartition	des	familles	dionysiennes	dans	les	logements	sociaux	et	d’éviter	ainsi	

une	discrimination.	Pour	l’élue	en	charge,	cela	a	permis	aussi		

«	De leur	[aux	civils	partenaires]	faire	comprendre	que	le	logement	social	

est	compliqué	à	avoir,	et	qu’il	n’y	a	pas	forcément	du	favoritisme,	mais	

simplement des	compositions	et des	 situations	 familiales	à prendre en

compte,	et	que	l’attribution	du	logement	social	n’est	pas	si	facile	à	choisir.	

De	ce	fait,	ils	pouvaient	ainsi	l’expliquer	à	leur communauté	».	[avril	2015]	

Il	n’y	a	pas	de	fonds	spécialement	dédié	à	ce	pôle	qui	dépend	du	service	de	

l’insertion	et	du	handicap.	Toutefois,	il	s’agit	de	mettre	en	œuvre	des	moyens	pour	

aller	vers	le	droit	commun	en	favorisant	l’accès	à	l’existant.		

3) Du	choix	du	secteur	étudié	aux	 repères	 théoriques	à	partir	du	cas	des	

Mahorais	:	migration,	territoire,	ethnicité,	réseau	

a) L’intérêt	du	secteur	étudié	35	

	
Figure	9:	Localisation	du	quartier	de	La	Chaumière	à	Saint-Denis	de	La	Réunion36	

																																																								
35	 La rédaction	 de	 cette	 sous-partie	 doit	 beaucoup	 au	 travail	 de	 Bernard	 Leveneur	 sur	 les	
constructions	de	la	SIDR	à	La	Réunion	:	60	ans	de	culture	urbaine.	Co-édition	:	SIDR/4	épices.	2010.	
36	 Cartographie	 réalisée	 par	 Emmanuel	MARCADÉ,	 cartographe	 à	 l’Université	 de	 La	 Réunion,	
novembre	2016.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 59	
	

C’est	dans	les	années	1960	que	les	constructions	urbaines	se	développent	le	

plus	à	Saint	Denis,	notamment	dans	 le	 secteur	Camélias-Montgaillard	qui	nous	

intéresse	 plus	 particulièrement.	 À	 cette	 époque,	 c’est	 encore	 les	 bidonvilles	

Rivière-Viadère	 aux	 Camélias.	 Ces	 bidonvilles	 sont	 à	 cheval	 entre	 Vauban	 et	

Camélias,	à	proximité	du	nouveau	quartier	des	Camélias	aménagé	par	la	Société	

Immobilière	 De	 La	 Réunion	 (SIDR)	 dans	 le	 cadre	 de	 la	 résorption	 de	 l’habitat	

insalubre.	La	création	des	Camélias	commence	au	début	des	années	1960	et	se	

déroule	en	plusieurs	étapes.	Ce	projet	correspond	à	des	habitations	collectives	et	

des	maisons	 individuelles,	partant	de	 la	zone	de	Château	Morange	au	début	du	

boulevard	 Saint-François	 et	 la	 route	 du	 verger.	 Jusque-là,	 c’est	 la	 banlieue	

campagnarde	 de	 Saint	 Denis.	Mais	 avec	 ces	 constructions,	 la	 zone	 Camélias	

devient	un	ensemble	d’habitations	proche	du	centre-ville.	C’est	également	à	cette	

même	période	que	la	construction	de	La	Chaumière	commence	comme	l’on	peut	

voir	sur	cette	prise	aérienne	de	1969.	

	
Figure	10:	Vue	aérienne	de	La	Chaumière	en	1969	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 60	
	

Les	Camélias	deviennent	 les	premiers	grands	ensembles	 immobiliers	de	 la	

SIDR,	avec	plusieurs	phases	de	construction	à	l’est	de	la	ville	jusque	dans	les	parties	

basses	des	rampes	de	saint	François37.		La	Chaumière	est	l’un	des	premiers	grands	

ensembles	urbains	de	logements	collectifs	privés	dans	cette	zone	dans	les	années	

1965-1970.	Les	constructions	du	quartier	des	Camélias	ouest	datent	des	années	

1980	et	 la	construction	du	bâti	est	fortement	 inspirée	par	 la	politique	nationale	

venue	 de	 Métropole	 dont	 l’objectif	 est	 d’appliquer	 une	 forme	 d’urbanisme	

moderne et	à	laquelle	la	SIDR	répond	par	un	besoin	urgent	d’habitat	en	lien	avec	

l’urgence	 sociale.	 Le	 quartier	 de	 Montgaillard	 dont	 la	 Chaumière	 fait	 partie	

comprend	les	secteurs	Montgaillard-Trinité,	Camélias.	Cette	grande	zone	urbaine	

recoupe	un	grand	espace	vert	qui	part	de	la	Trinité	jusqu’au	bas	de	la	Ravine	Patate	

à	Durant.	 Ce	 parc	 urbain	 de	 la	 Trinité	 a	 fait	 l’objet	 d’une	 rénovation	 en	 2010	

jusqu’à	son	inauguration	en	mai	2015.		

L’objectif	de	ce	parc	vert	se	complète	avec	 les	projets	de	développement	

urbain	(ANRU38)	des	Camélias	initiés	en	2008	et	encore	en	cours	de	rénovation	en	

2016,	 avec	 des	 Ateliers	 et	 des	 Chantiers	 d’Insertion	 (ACI)	 qui	 ont	 permis	 la	

rénovation	 de	 ces	 quartiers	 :	 rénovations	 des	 habitations,	 démolitions,	

reconstructions	qui	permettent	de	répondre	ainsi	à	différentes	problématiques	:	

lutte	contre	l’insalubrité,	manque	de	logements	sociaux,	cohésion	sociale.	Au	vu	

du	développement	immobilier	et	du	manque	d’espace	vert	privé-public	sur	Saint-

Denis,	notamment	dans	le	secteur,	le	parc	de	la	Trinité	apparait	comme	une	zone	

de loisir permettant	de relier les gens et	de renforcer	les relations intrafamiliales

et	 intergénérationnelles	 (parc	 de	 jeux,	 jeux	 d’eau,	 médiathèque,	 skate	 parc,	

course,	 aire	de	pique-nique…)	qui	 se	 sont	 amenuisées	 avec	 le	développement	

urbain et	les changements de modes de vie imputés à	l’habitation collective. C’est	

pourquoi	l’accent	est	mis	par	la	municipalité	pour	développer	les	jardins	familiaux	

																																																								
37	Dans	Bernard	LEVENEUR,	op.cité,	2009.	
38	Agence	Nationale	pour	la	Rénovation	Urbaine.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 61	
	

et	les	zones	de	rencontres	(parc,	jeux,	création	de	place...)	afin	de	(re)créer	du	lien	

et	de	redonner	sens	à	la	cohésion	sociale	et	à	la	solidarité	entre	habitants.		

	
Figure	11:	Vue	aérienne	des	quartiers	de	La	Chaumière-Camélias-Trinité-Montgaillard	proche	du	parc	de	La	

Trinité	(Google-Maps)	

La	 politique	 de	 la	 ville	 dont	 bénéficie	 la	 zone	 prioritaire	 Camélias-

Montgaillard	(mais	dont	la	Chaumière	est	exclue	depuis	fin	2014)	est	une	politique	

publique	d’exception	réservée	aux	quartiers	qualifiés	de	«	quartiers	prioritaires	»,	

des	 quartiers	 sensibles	 et	 en	 difficultés	 administrativement	 appelés	 Zones	

Urbaines	 Sensibles	 depuis	 la	 fin	 des	 années	 1980	 (Avenel,	 2013).	 Ce	 zonage	

spécifique	permet	l’élaboration	de	différentes	mesures	relevant	de	la	Politique	de	

la	Ville	relative	à	l’aménagement	et	au	développement	du	territoire.		

Ces	 territoires	sont	essentiellement	soumis	aux	stigmates	d’une	précarité	

sociale,	 car	 leur	 population	 souffre	 d’un	 manque	 d’activité	 économique	 et	

culturelle	 dû	 à	 l’absence	 le	 plus	 souvent	 d’infrastructures	 et	 d’équipements.	

Souvent	mal considérés, ces quartiers tombent	dans l’oubli. C’est	pourquoi, à	sa	

création	 en	 1981,	 la	 Politique	 de	 la	 Ville	 a	 pour	 objectif	 de	 rééquilibrer les	

territoires	(Avenel,	2013).	La	lutte	contre	l’exclusion	urbaine	et	sociale	passe	donc	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 62	
	

par	une	action	en	faveur	des	quartiers	dits	tour	à	tour,	«	sensibles	»,	«	dégradés	»,	

«	en	difficultés	»,	comme	l’a	pu	l’être	les	Camélias	qui	a	bénéficié	d’un	important	

plan	de	rénovation	urbaine	depuis	2008.		

Toutefois,	 la	 rénovation	 de	 ces	 quartiers	 n’est	 pas	 simple	 puisqu’il	 faut	

jongler	entre	les	espaces	privés	et	publics	des	propriétés,	et	gérer	l’implication	des	

acteurs	sociaux	à	mobiliser	dans	le	cadre	d’une	démocratie	participative,	perçue	

comme	un	levier	nécessaire	dans	le	cadre	d’une	réussite	de	rénovation	urbaine.	

Bien	que	La	Chaumière	ne	soit	pas	concernée	directement	par	la	rénovation	des	

Camélias,	 l’impact	 de	 celle-ci	 se	 fait	 toutefois	 (re)sentir	 dans	 le	 quartier	 dans	

certains	domaines.	Les	Camélias,	quartier	prioritaire,	ont	permis	à	La	Chaumière	

–	quartier	de	veille	exclu	de	ces	dispositifs	malgré	des	caractéristiques	sociales	

similaires	–	de	bénéficier	d’une	extension	du	Projet	de	Réussite	Éducative	(PRE),	

mais	aussi	de	mobiliser	quelques	habitants	dans	une	démarche	 citoyenne	afin	

d’améliorer	 la	 vie	 dans	 le	 quartier	 (Chapitre	 9).	 Les	 Camélias	 sont	 le	 premier	

secteur	 d’une	 zone	 prioritaire	 de	 la	 ville	 de	 Saint-Denis	 à	 profiter	 d’une	 vaste	

opération	 de	 rénovation	 financée	 par	 l’Agence	 Nationale	 pour	 la	 Rénovation	

Urbaine	et	la	commune.	Bénéficiant	de	l’extension	urbaine	de	la	ville,	le	quartier	

des	 Camélias	 se	 situe	 donc	 en	 proche	 périphérie	 du	 centre-ville.	 Ainsi,	 cette	

rénovation	 urbaine	 a	 permis	 non	 seulement	 de	 redessiner	 et	 d’améliorer	 le	

quartier	et	les	axes	routiers	existants,	mais	a	permis	aux	Camélias	de	retrouver	sa	

vocation	 de	 quartier	 périphérique	 du	 centre-ville	 et	 de	 renforcer	 la	 cohésion	

sociale au sein du territoire en y développant	des infrastructures culturelles et	

sportives.	 La	 volonté	 communale	de	développer	 son	 territoire	en	 y	 incluant	 la	

population	 (Conseil	de	 secteurs	ou	des	 jeunes)	 favorisant	ainsi	 la	participation	

démocrative, a	permis le développement	du tissu associatif du secteur Camélias-

Montgaillard-Trinité	dont	La	Chaumière	se	rattache	administrativement.	Même	si	

la	rénovation	des	Camélias	n’a	pas	permis	directement	au	quartier	de	bénéficier	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 63	
	

d’une	rénovation	due	à	son	statut	de	copropriété39	(Chapitre	3),	cette	rénovation	

aura	tout	de	même	permis	de	favoriser	la	mobilité	des	habitants	en	améliorant	le	

réseau	de	transports	urbains	en	commun	ainsi	que	le	développement	des	activités	

avec	 les	 projets	 communaux	 et	 le	 développement	 du	 territoire	 via	 le	

développement	 de	 la	 vie	 associative.	 Toutefois,	 malgré	 l’offre	 importante	

d’activités	proposées	par	 la	 commune,	 certaines	 familles	et	 certains jeunes	en	

provenance	de	Mayotte	et	des	Comores	n’ont	pas	d’accès	aux	sorties	ni	aux	loisirs	

(en	dehors	des	activités	communautaires)	:	les	horaires	du	réseau	de	transports	

interurbains	sont	parfois	aléatoires	et	les	interconnexions	entre	bus	peu	fiables.	

De	plus,	la	défiance	de	certaines	familles	à	participer	à	des	activités	hors	du	cadre	

communautaire	 qu’ils	 jugent	 incompatibles	 avec	 leurs	 valeurs	 familiales	 est	

accentuée	par	des	ressources	monétaires	précaires.		

C’est	donc	sur	une	zone	dynamique,	assez	peuplée	et	proche	du	centre-ville	

dans	une	grande	ville	réunionnaise	que	j’ai	eu	à	travailler.	Cette	localité	est	la	zone	

dans	laquelle	je	me	suis	installée	peu	de	temps	après	mon	arrivée	à	La	Réunion.	

Bien	 que	 les	 analyses	 de	 cette	 recherche	 soient	 encadrées	 par	 une	 durée	 de	

temps,	j’ai	pu	constater	le	développement	de	Saint-Denis,	autant	par	les	politiques	

municipales	en	place	depuis	2008,	que	par	le	Département	et	La	région	Réunion.		

Dans	le	cadre	de	ce	travail,	j’ai	pu	construire	des	rapports	de	connaissances	

et	d’amitiés	avec	un	nombre	incalculable	(plus	d’une	centaine)	de	personnes	de	

toutes origines et	 de milieux	 socioprofessionnels	 variés (fonctionnaires

territoriaux	ou	d’état,	politiques,	militants	associatifs,	ouvriers,	ouvriers	agricoles,	

inactifs,	 employés,	médecins,	 travailleur	 social,	 chef	 d’entreprise,	migrants	 de	

toutes origines et	nationalités, réunionnais…). Son statut	de capitale dynamique

depuis	plus	de	cinq	ans	occulte	une	bonne	partie	du	fonctionnement	traditionnel	

réunionnais,	 la	vie	moderne	ayant	amené	un	 certain	nombre	d’habitus	 lié	à	 la	

																																																								
39	Malgré	 son	caractère	privé,	 la	municipalité	 souhaite	effectuer	un	 travail	en	partenariat	avec	
l’Agence	Nationale	de	l’Habitat	afin	de	rénover	les	bâtis	collectifs	et	individuels	pour	redonner	une	
plus-value	au	quartier	et un	sentiment	de	bien-être,	et	d’appartenance	à	ceux	qui	y	vivent.	
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 64	
	

société	de	consommation.	Toutefois,	de	nombreuses	politiques	départementales	

ou	municipales	œuvrent	en	 faveur	d’un	 retour	au	 fonctionnement	 traditionnel	

revisité	(autosuffisante	alimentaire,	jardins	familiaux).	Ce	qui	a	permis	une	analyse	

sociale	des	migrants	mahorais	et	comoriens	dans	une	situation	locale	qui	tend	à	

freiner	cette	frénésie	de	développement	compulsif.	De	ce	fait,	il	était	intéressant	

de	voir	comment	les	références,	pratiques	et	croyances	religieuses	et	culturelles	

traditionnelles	des	Mahorais	et	des	Comoriens	-	qui	structurent	encore	fortement	

leurs	mentalités	 et	 leurs	 représentations	 collectives	 -	 faisaient	 sens	 dans	 une	

situation	où	la	dynamique	de	la	modernité	est	nouvelle	pour	eux.	Cette	modernité	

tend	à	se	remodeler	par	la	création	de	parcs,	de	jardins	familiaux	et	partagés,	de	

commerces	de	proximité	afin	de	répondre	aux	dysfonctionnements	sociétaux	qui	

mettent	 à	mal	 la	 société	 réunionnaise	 –	 progression	 des	 logements	 collectifs,	

montée	 de	 l’individualisme	 et	 perte	 des	 formes	 de	 solidarités	 et	 d’économies	

informelles,	 développement	 des	 zones	 commerciales	 –	 dans	 un	 contexte	

fortement	 marqué	 par	 le	 chômage	 et	 les	 difficultés	 d’insertion	

socioprofessionnelle.	De	ce	fait,	cette	étude met	de	côté	les	familles	mahoraises	

qui	pourraient	être	de	catégorie	modeste.	S’il	en	existe,	elles	ne	sont	toutefois	pas	

dans	 le	 quartier.	 Les	 familles	 mahoraises	 ayant	 un	 travail	 sont	 toutefois	

considérées	comme	précaires	puisque	les	rares	femmes	qui	travaillent	bénéficient	

des	dispositions	d’insertion	de	 contrats	aidés.	Même	 si	de	nombreux	hommes	

mahorais	et	comoriens	bénéficient	eux	aussi	de	ces	dispositifs,	notamment	dans	

les emplois verts, ils sont	 plus nombreux que les femmes de mon corpus à	

bénéficier	d’un	emploi	plus	stable	dans	 la	sécurité	et	 les	 livraisons.	Toutefois,	à	

l’image	 de	 ce	 qui	 peut	 se	 faire	 à	 La	Réunion,	 beaucoup	 trouvent	 des	 «	 petits	

boulots » au noir afin d’assurer une économie de survie en plus des prestations

sociales	qui	peuvent	être	obtenues.	

D’un	point	de	vue	 statistique,	 les	données	 INSEE	placent	 la	Zone	d’étude	

sensiblement	dans	 la	moyenne	 communale,	notamment	en	 ce	qui	 concerne	 le	

taux	 de	 pourcentage	 de	 famille	 monoparentale.	 L’étude	 du	 quartier	 de	 La	

Chaumière	a	permis	de	montrer	que	le	sens	de	famille	monoparentale	n’est	pas	le	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 65	
	

même	selon	les	critères	en	vigueur	que	la	réalité	du	terrain.	En	effet,	les	familles	

monoparentales	le	sont	au	regard	des	lois	républicaines,	mais	non	au	regard	des	

lois	traditionnelles.	Elles	ne	sont	pas	isolées	puisqu’elles	bénéficient	d’un	certain	

nombre	de	réseaux	(parenté,	villageois,	amical).	Toutefois,	ce	réseau	a	ses	limites	

ce	 qui	 peut	 amener	 une	 personne	 à	 être	 seule	 et	 à	 devoir	mobiliser	 d’autres	

formes	de	réseau,	parfois	en	dehors	de	celui	de	la	société	traditionnelle.	

Petite	 vie	 de	 quartier	 oblige,	 les	 familles	 mahoraises	 et	 comoriennes	

bénéficient	d’un	 réseau	de	 relations	 assez	denses	 à	 La	Chaumière	 et	qui	peut	

s’étendre,	selon	les	réseaux,	aux	autres	quartiers	proches,	de	Saint-Denis	et	dans	

les	autres	villes.	L’omniprésence	des	commérages	dans	les	réseaux	fait	que	tout	

finit	par	 se	 savoir.	Bien	que	certaines	 familles	n’entretiennent	pas	de	 relations	

avec	d’autres,	toutes	se	connaissent,	ou	«	voit	qui	c’est,	c’est	maUntel40…	».	De	

par	mon	statut	d’anthropologue,	mais	aussi	d’habitante	du	quartier	et	d’engagée	

associative,	j’ai	eu	plusieurs	fois	l’occasion	de	le	vivre.	Mes	départs	et	mes	arrivées	

sont	scrutés,	tout	comme	mes	achats	et	la	venue	de	la	famille,	tout	comme	l’ont	

été	mes	grossesses	lorsque	je	n’avais	pas	encore	commencé	ma	recherche…	Vie	

de	 quartier,	 vie	 impliquée,	 j’ai	 estimé	 que	 ces	 évènements	 faisaient	 partie	

intégrante	 de	 mon	 objet	 d’étude	 puisqu’ils	 m’ont	 permis	 de	 comprendre	 le	

fonctionnement	 du	 quartier,	 des	 familles	 et	 réseaux	 mahorais,	 mais	 aussi	

d’obtenir une quantité impressionnante d’informations de la	migrationmahoraise

et	comorienne	en	milieu	urbain,	dans	une	zone	très	limitée,	ce	qui	n’aurait	pu	se	

faire	si	je	n’avais	pas	été	partie	intégrante	de	cette	vie	de	quartier.	

	 	

																																																								
40	Ma	est	employé	en	 termes	d’adresse	et/ou	de	 référence.	Quand	 il	est	suivi	du	prénom	d’un	
enfant,	il	signifie	Mère	de.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 66	
	

b) Mobilité	et	migration	:	de	l’individuel	au	collectif	

Aborder	 un	 tel	 sujet	 d’étude	 –	 la	migration	mahoraise	 à	 La	 Réunion	 au	

travers	 d’une	 étude	 ethnographique	 du	 quartier	 de	 La	 Chaumière	 –	 c’est	

forcément	s’interroger	sur	 les	notions	de	mobilités	et	de	migration.	Le	premier	

constat	qui	s’impose	dans	ce	travail	est	la	grande	capacité	des	individus	mahorais	

et	comoriens	à	quitter	un	territoire	pour	un	autre.	Une	mobilité	motivée	par	de	

nombreux	facteurs	afin	d’accéder	à	une	vie	meilleure,	mais	surtout	une	mobilité	

engendrée	par	un	besoin	d’égalité	en	tant	que	ressortissants	français	et	que	 les	

Mahorais	ne	retrouvent	pas	à	Mayotte	:			

«	Ce	n’est	pas	une	question	d’identité.	Faut	arrêter	avec	ça.	Ce	sont	des	

faux	problèmes.	Le	Mahorais	il	a	toujours	voyagé.	Quand	il	va	en	Chine,	il	

est	capable	de	faire	du	business.	Il	sait	se	servir	d’un	téléphone.	D’ailleurs	

le	téléphone	il	est	arrivé	en	même	temps	à	Mayotte	qu’à	La	Réunion,	et	

aucun	Mahorais	n’a	eu	son	téléphone	qui	lui	a	explosé	à	la	gueule.	Le	vrai	

problème	des	Mahorais	est	 le	manque	d’égalité.	Lui	 le	Mahorais	 il	veut	

l’égalité.	Pourquoi,	quand	il	a	besoin	d’un	acte	de	naissance,	ça	prend	au	

moins	 trois	 jours	 avec	 des	 allers	 et	 retours	 alors	 que	 normalement,	 il	

devrait	y	aller	et	avoir	une	dame	qui	appuie	sur	entrée	et	ça	fait	sortir	ce	

bout	 de	 papier.	 À	 Mayotte,	 il	 y	 a	 des	 murs	 avec	 marqué	 Mairie,	

Préfecture,	mais	le	système	ne	marche	pas.	Y’a	pas	assez	d’écoles,	ni	de	

collèges,	ni	de	lycées.	Pourquoi	quand	il	arrive	à	la	fin	de	sa	troisième	le	

Mahorais	 il	n’a	pas	d’orientation	parce	qu’il	n’y	a	pas	de	structures	qui	

suivent	?	Le	Mahorais	veut	les	mêmes	chances	que	les	autres.	C’est	ça	le	

vrai	problème	et	non	ces	questions	d’identités	»	[Homme,	Mahorais,	37	

ans,	marié,	salarié	en	CDI	dans	une	association,	avril	2014]	

Ce	sentiment	d’inégalités	économique,	sociale,	médicale,	scolaire	engendre	

un	processus	de	migration	qui	est	renforcé	par	la	notion	mahoraise	de	mariziki41.	

																																																								
41	Le	terme	shimaore	mariziki,	vient	du	terme	swahili,	riziki,	qui	signifie	«	part	qui	échoit	à	chacun	»,	
qui	 lui	vient	de	 l’arabe	 rizk.	En	 shimaore,	ce	 terme	pourrait	 se	 traduire	par	«	 les	vivres	»	dans	
Bernard	CHERUBINI	et	Nicolas	ROINSARD,	2009.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 67	
	

Cette	notion,	associée	à	deux	sourates	du	Coran,	l’une	exprimant	la	nourriture,	les	

marchandises,	 l’argent,	et	 l’autre	qui	 introduit	 l’idée	d’un	mouvement	–	«	 	aller	

chercher	les	mariziki	»42	–	permet	ainsi	de	mieux	analyser	les	motifs	migratoires	

(Cherubini	et	Roinsard,	2009).		

Les	 termes	 mobilité	 et	 migration	 –	 phénomènes	 plutôt	 distincts	 –	 se	

structurent	dans	des	territoires	différents	et	pour	diverses	raisons	économiques,	

politiques,	 sociales,	 éducatives	 (chapitre	 4),	mais	 semblent	 ici	 plus	 similaires,	

complémentaires	que	différents.	Hélène	Pellerin43	évoque	que	«	 le	concept	de	

mobilité	 s’est	 imposé	 pour	 décrire	 des	 nouvelles	 formes	 de	migration	 dans	 le	

contexte	de	la	mondialisation	»44	et	que	celui-ci	se	substitue	de	plus	en	plus	à	celui	

de	migration	dans	une	ère	post-industrielle.	D’autres	travaux,	notamment	ceux	

d’Alain	 Tarrius	 (2000),	 démontrent	 de	 nouvelles	 modalités	 de	 déplacements	

permettant	de	caractériser	le	phénomène	mondial	de	la	globalisation	sous	l’angle	

des	territoires	circulatoires.		

La	mobilité	des	individus	se	retrouve	également	au-delà	du	territoire	régional	

ou	national,	et	de	manière	temporaire	(quelques	mois)	à	un	ancrage	sur	plusieurs	

années.	 N’étant	 pas	 chez	 eux,	 ni	 d’ici,	 et	 ayant	 déjà	 quitté	 leurs	 territoires	

d’origine,	 quitter	 cet	 autre	 territoire	 pour	 un	 autre,	 au-delà	 des	 frontières	 à	

l’échelle	nationale	ou	à	 l’échelle	d’une	même	ville	ou	du	quartier	n’est	pas	un	

obstacle	pour	les	individus	mahorais	et	comoriens.	L’ancrage	dans	le	territoire	se	

fait	dans	une	 certaine	mesure,	 selon	 leurs	propres	échelles	de	 valeurs,	et	 leur	

capacité à	agir sur leur avenir, et	sur le cours de leur vie, tout	en modelant	ces

choix	par	 leur	capital	scolaire,	économique	et	social,	pas	forcément	toujours	en	

adéquation	avec	 le	modèle	attendu,	mais	qui	 leur	permet	toutefois	de	saisir	 les	

opportunités et	d’être mobiles pour les exercer. Cette agentivité,	en lien avec le

																																																								
42	Cela	concerne	aussi	bien	l’obtention	d’un	emploi,	d’une	formation,	des	prestations	sociales	et	
sanitaires.	Tout	ce	qui	permet	d’améliorer	ses	conditions	de	vie	par	rapport	au	territoire	d’origine.	
43	Dans	Hélène	PELLERIN,	«	De	la	migration	à	la	mobilité	:	changement	de	paradigme	dans	la	gestion	
migratoire.	 Le	 cas	du	Canada	»,	Revue	Européenne	des	Migrations	 Internationales,	n°2,	vol.27,	
2011,	p.58.	
44	Op.cité.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 68	
	

territoire	d’accueil,	est	fragmentaire	:	ils	s’ancrent	jusqu’à	ce	que	les	opportunités,	

quelles	qu’elles	soient,	 leur	permettent	de	quitter	un	 lieu	pour	repartir	vers	un	

territoire	où	l’emploi,	et/ou	la	scolarité	sont	supérieurs	à	ce	qui	se	trouve	ici.	Le	

projet	d’ancrage	définitif	se	fera	à	Mayotte	ou	aux	Comores	lorsque	la	situation	

personnelle,	familiale	et	du	«	pays	»	se	sera	améliorée	:	

«	[…]	Le	Mahorais,	lui,	il	a	toujours	voyagé,	mais	il	sait	d’où	il	vient.	Je	sais	

d’où	 je	viens,	 j’ai	des	racines,	 je	sais	qui	sont	mes	parents,	mes	grands-

parents	[…]	»	[Homme,	Mahorais,	37	ans,	marié,	salarié	en	CDI	dans	une	

association,	avril	2014].	

Si	le	terme	migration	saisit	un	processus	de	mouvement,	sur	du	long	terme,	

et	dans	des	conditions	particulières	au-delà	des	frontières	nationales	(croissance	

industrielle),	 le	terme	mobilité	saisit,	quant	à	 lui,	des	mouvements	 internes	aux	

frontières	 (Fortes,	1971)	et	de	manière	plus	 libérale	sans	 intervention	étatique,	

laissant	ainsi	plaider	le	caractère	social	de	la	mobilité	(Pellerin,	2011),	car	«	c’est	

en	 relation	 avec	 la	 société	 que	 la	mobilité	 prend	 son	 sens	 »45.� Ainsi,� dans	 la	

continuité	des	travaux	d’Alain	Tarrius	notamment	où	les	aspects	économiques	ou	

politiques	ne	peuvent	être	totalement	occultés	du	projet	migratoire	des	individus,	

leurs	mobilités	s’inscrivent	toutefois	dans	une	conception	expansive	de	 l’espace	

d’habitation,	autant	dans	les	mouvements	entre	les	différents	territoires	identifiés	

(Comores,	Mayotte,	La	Réunion,	Métropole)	que	dans	les	espaces	sociaux	retenus	

et	vécus	dans	le	territoire	d’accueil.		

Hélène	Pellerin	explique	que	«	contrairement	à	la	migration	qui	serait	sur	le	

long	terme	et	définitive,	la	mobilité	serait	éphémère	et	circulaire	»��appuyant	ainsi�

la	conception	d’Alain	Tarrius	sur	les	territoires	circulatoires.	Les	formes	de	réseaux	

et	les	diverses	circulations	caractérisent	ainsi	les	structures	organisationnelles	de	

cette	mobilité	 franco-française.	 Bon	 nombre	 de	 ces	 familles� n’hésitent	 pas	 à	

séparer	 leur	propre	unité	 familiale plusieurs	mois	voire	années	pour	améliorer	

																																																								
45	Dans	Hélène	PELLERIN,	op.cité,	p.60.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 69	
	

leurs	conditions	de	vie	et	celles	de	leurs	enfants	(chapitre	4).	Elles	vont	au-delà	de	

la	 dimension	 des	 facteurs	 push	 et	 pull,	 et	 s’inscrivent	 dans	 un	 projet	 de	

développement	de	capital	social,	autant	personnel,	que	familial	et	régional	via	une	

mobilité	 récurrente.	 De	 plus,	 certaines	 trajectoires	migratoires	montrent	 une	

grande	 mobilité	 entre	 les	 territoires	 –	 transnationaux	 ou	 départementaux	 –	

parfois	 sur	 du	 court	 terme,	 et	 pour	 des	 raisons	 essentiellement	 liées	 à	 des	

opportunités	 d’emploi.	 Toutefois,	 cette	 mobilité	 regroupe	 plusieurs	 échelles	

d’analyse	selon	la	notion	de	territoire	retenue	et	la	manière	dont	ces	personnes	

peuvent	s’approprier	les	lieux	(chapitre	3,	7	et	8).	

c) Du	territoire	aux	identités	:	une	problématique	à	construire	autour	de	la	notion	

de	réseau	?	

Tout	 d’abord,	 j’ai	 remarqué	 que	 l’ethnicité	mahoraise	 était	 régulièrement	

mise	en	avant	par	les	interlocuteurs	pour	expliquer	les	problèmes	et	les	conflits	à	

La	Réunion.	Ensuite,	pour	 faire	 face	à	des	problématiques	scolaires	et	sociales,	

mais	aussi	à	des	fins	politiques,	les	instances	ont	dû	avoir	recourt	à	la	mobilisation	

de	 cette	 ethnicité	 mahoraise	 ou	 comorienne	 autant	 à	 des	 fins	 sociales	 que	

politiques,	notamment	lors	des	élections	ou	lors	de	recrutement46.	J’ai	donc	fait	le	

choix	d’aborder	ma	 recherche	 sous	 l’angle	de	 l’ethnicité	et	des	notions	qui	 se	

rattachent	 à	 ce	 concept,	 dans	 une	 société	 créole	 où	 la	 pluralité	 culturelle	 et	

culturelle tend à	 la	caractériser. Toutefois, ces concepts sont	peu présents à	La	

Réunion	où	les	groupes	sociaux	culturels	sont	le	plus	souvent	abordés	sous	l’angle	

historique	de	 la	créolité.	Dans	ce	cadre	théorique	de	 l’ethnicité,	 la	construction	

identitaire des Mahorais et	des Comoriens se caractérise en fonction des Autres

et	des	 intérêts	portés	à	 la	 situation.	Dans	 la	 continuité	des	 travaux	de	 Fredrik	

Barth,	le	groupe	comorien	et	mahorais	se	définit	plus	par	son	interaction	avec	un	

autre significatif que par le contenu de sa	culture.

																																																								
46	Dans	Mélanie	MEZZAPESA,	Pascale	PRAX-DUBOIS,	Nabia	ANRABIYOU,	op.cité.	p.260	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 70	
	

Lorsque	j’ai	commencé	à	aborder	l’étude	des	Mahorais	et	des	Comoriens	à	La	

Réunion,	 j’ai	 été	 confronté	 à	 peu	 de	 travaux	 sur	 la	manière	 dont	 on	 pourrait	

aborder	 cette recherche	 en	 anthropologie.	 En	 ce	 sens,	 l’étude	 de	 Bernard	

Cherubini	 et	Nicolas	 Roinsard	 sur	 les	 parcours	migratoires	 des	 populations	 en	

provenance	de	Mayotte	à	La	Réunion	et	en	France	et/ou	à	Mayotte	est	novatrice	

puisqu’elle	permet	d’établir	une	base	de	recherche	non	négligeable	en	sociologie	

au	début	des	années	2010	et	au	début	de	ma	recherche.	Face	à	la	rareté	de	ces	

études	académiques	publiées	sur	les	populations	en	provenance	de	Mayotte	ou	

des	Comores	à	 La	Réunion,	 les	 réguliers	documents	établis	par	 l’INSEE	ont	été	

d’une	grande	d’aide	d’un	point	de	vue	qualitatif	sur	la	présence	des	Mahorais	à	La	

Réunion.	Les	travaux	officiels	réalisés	par	des	organismes	dépendant	de	la	région	

Réunion,	le	Centre	de	Ressources	de	la	Cohésion	Sociale	et	Urbaine	de	La	Réunion	

(CR-CSUR)	ainsi	que	le	Conseil	Économique,	Social	et	Environnemental	Régional	de	

La	Réunion	(CESER)	ont	offert,	il	y	a	une	bonne	dizaine	d’années,	de	bonnes	bases	

pour	la	compréhension	de	ce	phénomène	migratoire	local,	permettant	ainsi	aux	

décideurs	 locaux	des	repères	non	négligeables	sur	 le	devenir	socio-économique	

de	ces	populations.	Cependant,	en	quinze	ans,	le	phénomène	s’est	amplifié	et	les	

parcours	migratoires	diversifiés.	Ainsi,	ces	données,	bien	qu’importantes,	m’ont	

semblé	dépassées	au	regard	de	mon	enquête	de	terrain	sur	 la	Chaumière,	mais	

aussi	au	travers	des	associations	mahoraises	rencontrées.	

À	l’heure	où	les	travaux	académiques	et/ou	artistiques	sur	«	l’intégration	des	

populations	en	provenance	de	Mayotte	et	des	Comores	»	émergent	de	plus	en	

plus	à	La	Réunion, j’espère apporter un état	des lieux original sur cette migration.

Sans	prétention	et	ayant	conscience	que	les	instances	réunionnaises	ne	pourront	

trouver	des	réponses	à	toutes	leurs	questions,	j’espère	néanmoins	que	ce	travail	

doctoral apportera	une vision plus précise sur cette migration. Et	sur la	manière

dont	les	populations	en	provenance	de	Mayotte	et	des	Comores	s’établissent	à	La	

Réunion,	et	sur	 les	modalités	de	 leur	 intégration	en	contexte	réunionnais.	Pour	

aborder	 cette	migration,	 j’ai	 dès	 le	 début	 entrevu	 que	 le	 simple	 concept	 de	

créolisation	ne	pourrait	être	adéquat	à	cette	migration.	Je	me	suis	concentré	sur	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 71	
	

des	concepts	ethniques	et	de	territoires	qui	me	semblaient	bien	plus	appropriés	

pour	traiter	ces	questions47.	Français,	les	Mahorais	et	les	Comoriens	ayant	obtenu	

la	nationalité	sont	de	culture	bantoue,	de	langue	seconde	française	et	de	religion	

musulmane.	Bien	que	n’étant	pas	des	facteurs	péjoratifs,	aborder	cette	migration	

par	le	simple	fait	de	la	créolité	ignore	la	pluralité	de	ces	migrants	et	les	diverses	

stratégies	d’insertion	économique	dont	font	preuve	les	instances	à	leur	égard.	Si	

la	 créolisation	a	permis	 jusqu’à	présent	d’intégrer	 les	différentes	 composantes	

arrivant	à	La	Réunion	dans	des	contextes	bien	spécifiques	–	de	gré	ou	de	force	–	il	

en	est	différent	pour	 la	vague	migratoire	mahoraise.	Considérée	à	 tort,	à	mon	

sens,	comme	ultime	vague	migratoire	à	La	Réunion,	 la	créolisation	de	 la	culture	

mahoraise	ne	peut	s’aborder	sous	cet	ange	du	fait	que	cette	migration	volontaire	

est	organisée	dans	un	esprit	de	transition,	et	que	 les	échanges	socioculturels	et	

migratoires	à	La	Réunion	sont	plus	nombreux	et	diversifiés	au	sein	de	ce	territoire.	

Pour	 moi,	 cette	 étude	 se	 rapproche	 plus	 des	 travaux	 des	 migrations	

transnationales	 tant	 la	 culture	 mahoraise	 est	 spécifique	 dans	 le	 contexte	

réunionnais mais	 surtout	 par	 rapport	 au	 regard	 des	 Réunionnais	 face	 à	 cette	

migration,	qui	est	lui	aussi	spécifique	et	particulier.		

Lorsqu’il	 y	 a	un	mouvement	migratoire,	plusieurs	 espaces	migratoires	 se	

côtoient	 forcément	 :	 celui	 des	 départs	 et	 celui	 d’arrivée	 (Quiminal,	 1994).	

L’analyse de cette mobilité mahoraise et	 comorienne comporte différentes

échelles	d’analyses	de	 la	notion	de	 territoire.	Ainsi,	 je	me	 suis	demandé	quels	

pouvaient	être	les	rapports	de	ces	individus	avec	les	frontières	dépassées,	qu’elles	

soient	 géographiques, culturelles, linguistiques, territoriales ou identitaires ?	

Quelles	 étaient	 leurs	 modalités	 d’organisation	 et	 d’installation	 dans	 l’espace	

d’accueil	et	quelles	formes	d’appropriations	mettaient-ils	en	place	?	(Chapitres	3,	

6 et	7). Quelles conséquences et	autres impacts cette mobilité pouvait-elle avoir

sur	la	manière	dont	les	individus	mahorais	et	comoriens,	français	ou	en	voie	de	le	

																																																								
47	À	l’image	de	certains	travaux	sur	les	migrations	subsahariennes	en	France.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 72	
	

devenir,	se	percevaient-ils	?	Quelles	expressions	du	territoire	découlaient	de	leurs	

mobilités	individuelles	et/ou	collectives	?	

Territorialisation	de	la	mobilité	:	quelles	approches	à	La	Réunion	?	

Les	mouvements	migratoires	ont	toujours	caractérisé	les	sociétés	mahoraises	

et	réunionnaises.	Bien	que	 leur	peuplement	soit	absolument	distinct	–	 l’une	est	

française,	musulmane	dite	de	tradition	bantoue,	l’autre	est	française	de	tradition	

créole	 –	 autant	 dans	 les	modalités	 de	 peuplement	 que	 dans	 la	 composition	

identitaire	 –	 ces	 deux	 sociétés	 ont	 en	 commun	 les	mouvements	migratoires	

différents	qui	les	alimentent.	Ces	va-et-vient	constants	de	personnes	questionnent	

évidemment	 les	 concepts	 de	 territoire,	 d’identité	 et	 de	 réseau	 en	 territoire	

d’accueil.	Le	concept	d’ethnicité	prend	aussi	toute	sa	place	à	La	Réunion	lorsqu’il	

s’agit	 de	 parler	 des	 relations	 et	 de	 la	 manière	 dont	 les	 Réunionnais	 et	 les	

collectivités	territoriales	tendent	à	répondre	aux	problématiques	de	la	migration	

mahoraise.	 De	 plus,	 la	 question	 des	 expressions	 identitaires	 des	 individus	 en	

contexte	 migratoire	 s’appuie	 également	 à	 la	 déterritorialisation	 et	 à	 la	

reterritorialisation	des	pratiques	des	migrants,	lorsque	ces	derniers	se	réfèrent	à	

leur	 culture	 d’origine	 pour	 évoquer	 un	 sentiment	 d’appartenance,	 une	

construction	 identitaire	 individuelle	 et	 collective	 afin	 de	 pouvoir	 mieux	

s’accommoder	à	un	nouvel	environnement.	C’est	ainsi	que	de	mes	observations	

et	 analyses	 a	 émergé	 ces	 formes	 de	 «	 reterritorialisations	 mahoraises	 »	

individuelles,	familiales	ou	collectives	(chapitres	3,	5	et	7)	qui	prennent	forment	à	

La	Réunion.

Ces premières hypothèses ont	émergé alors que je me questionnais sur la	

manière	dont	les	Mahorais	s’appropriaient	l’espace	commun	à	La	Chaumière,	et	

qui	 représentait	une	 source	de	 conflits	entre	 les	habitants	 (chapitre	3),	 ce	qui	

m’avait	ainsi amené à	entreprendre autant	un travail associatif qu’un travail de

recherche	(chapitre	2).	Les	nombreuses	observations	dans	les	milieux	associatifs	

mahorais	à	l’échelle	de	Saint-Denis	ont	confirmé	ce	lien	:	territoire	et	identité	qui	

se	prolongent	à	la	notion	de	réseau	et	qui	se	lient	avec	d’autres	notions	issues	de	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 73	
	

ces	concepts	(chapitre7).	Sur	cette	thématique	de	recherche,	les	travaux	de	Maud	

Laëthier	en	anthropologie	et	d’Edwige	Garnier	en	géographie	sociale	m’ont	été	

cruciaux	 et	 m’ont	 permis	 de	 prendre	 connaissance	 des	 travaux	 de	 Joël	

Bonnemaison	 et	 Guy	 Di	Méo	 sur	 ces	 thématiques.	 Ces	 deux	 géographes	 ont	

constamment	 porté	 leurs	 travaux	 sur	 les	 notions	 de	 territoire-espace-

reterritorialisation, ce	 qui	m’a	 permis	 de	mieux	 comprendre	 et	 d’analyser	 la	

manière	dont	 les	Mahorais	et	 les	Comoriens	–	de	 La	Chaumière	notamment	–	

s’organisaient	en	territoire	réunionnais	à	partir	de	leurs	espaces	d’origine	via	une	

ethnographie	multisituée.	

Territoire	d’origine	(Les	Comores,	Mayotte)	ou	territoire	d’accueil	(Mayotte,	

La	 Réunion,	 la	Métropole),	 ces	 espaces	 transnationaux	 identifiés	 reflètent	 la	

grande	mobilité	des	individus	rencontrés.	Une	mobilité	qui	se	caractérise	par	les	

mouvements	entre	pays,	Les	Comores,	France,	entre	départements,	Mayotte,	La	

Réunion,	 La	 Métropole,	 mais	 aussi	 au	 sein	 de	 La	 Réunion	 où	 les	 mobilités	

inter/intravilles,	 ou	 du	 quartier	 lui-même	 sont	 nombreuses	 et	 se	 basent	

essentiellement	sur	des	opportunités	issues	à	la	fois	de	l’insertion	professionnelle,	

scolaire,	 économique	 ou	 des	 opportunités	 liées	 à	 l’accès	 d’un	 logement	 plus	

adapté	(chapitre	4).		

Sont	regroupés	sous	le	terme	de	territoire,	les	comportements	qui	tendent	à	

(re)constituer du territoire (Di Méo), celui d’origine en l’occurrence. Le territoire	

en	tant	que	tel	est	donc	une	production	sociale,	culturelle	et	matérielle	qui	permet	

de	reproduire	des	pratiques.	En	ce	sens,	cette	mise	en	scène	culturelle	est	vectrice	

d’identité pour les personnes qui s’approprient	le territoire lors de leur migration :	

de	façon	locale	à	l’échelle	d’un	quartier	ou	de	façon	globale	à	l’échelle	des	réseaux	

mahorais	à	La	Réunion.	Ainsi,	 les	protagonistes	se	rattachent	d’une	manière	ou	

d’une autre au territoire d’origine et	créent	une identité personnelle et	collective

permettant	la	cohésion	culturelle	du	groupe.	Ces	différentes	échelles	de	territoires	

sont	donc	(ré)investies	d’identité.	Pour	Joël	Bonnemaison,	le	territoire	est	comme	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 74	
	

«	le	ciment	d’une	construction	identitaire	»48.	En	effet,	certains	espaces	sociaux	à	

l’échelle	de	la	ville	ou	du	quartier	–	La	Chaumière	en	l’occurrence	–	sont	issus	de	

ce	fonctionnement	en	réseau	propre	aux	Mahorais	et	aux	Comoriens	(Chapitres	3,	

4,	5	et	7).	De	ce	fait,	la	notion	de	reterritorialisation	prend	tout	son	sens,	car	elle	

permet	d’englober	à	la	fois	les	notions	de	territoire,	d’identité	et	de	culture	dans	

un	espace-temps	précis,	qui	est	celui	de	l’enquête.	C’est	donc	à	la	fois	la	relation	

sociale	et	culturelle	qu’un	groupe	entretient	avec	l’environnement	dans	lequel	il	

évolue	(Bonnemaison)	qui	est	importante	dans	cette	réappropriation.	La	manière	

dont	 les	 populations	 migrantes	 en	 provenance	 des	 Comores	 et	 de	 Mayotte	

recentrent	la	culture	originelle	dans	leur	nouvel	environnement	leur	permet	ainsi	

de	 perpétuer	 des	 pratiques	 en	 territoire	 d’accueil	 (chapitre	 3).	 Cette	

reterritorialisation	 est	 une	 dynamique	 fluctuante	 qui	 varie	 selon	 les	 contextes	

dans	lesquelles	les	agents	sociaux	évoluent	et	accompagne	la	perpétuation	d’un	

lien	social	avec	les	membres	de	même	origine,	amenant	ainsi	à	diffuser	à	la	fois	un	

sentiment	 d’appartenance	 du	 territoire	 d’accueil	 et	 du	 territoire	 d’origine	

(Bonnemaison,	Di	Méo).		

Ces	pratiques	permettent	de	s’adapter	et	de	perpétuer	un	certain	nombre	de	

pratiques	culturelles.	Ici,	ces	formes	de	«	reterritorialités	mahoraises	»	se	placent	

dans	la	continuité	des	travaux	des	géographes	sociaux	(Bonnemaison	et	Di	Méo),	

et	 d’anthropologue	 de	 l’espace	 (Ségaud).	 Ainsi,	 l’espace	 vécu	 et	 habité	 est	

considéré	 comme	 un	 secteur	 d’occupation	 privilégié	 pour	 les	 migrants	 en	

provenance des Comores et	de Mayotte. Une forme d’extension de soi, de sa	

culture,	 de	 son	 groupe.	 C’est	 tout	 simplement	 considéré	 comme	 un	 espace	

d’identification	 individuelle	 ou	 collective	 sociale	 dans	 lequel	 on	 choisit	 de	

perpétuer des pratiques rappelant le	territoire d’origine.

Les logiques d’implantation en réseau, familial, amical ou villageois établies à	

La	Chaumière	(chapitres	3	et	5)	permettent	de	reproduire	des	pratiques	venant	

																																																								
48	 Dans	 Chantal	 BLANC-PAMARD	 et	 Laurence	 QUINTY-BOURGEOIS,	 «	 Introduction	 »,	 in	 Joël	
BONNEMAISON,	Luc	CAMBRÉZY	et	Laurence	QUINTY-BOURGEOIS,	Les	territoires	de	 l’identité,	 le	
territoire,	lien	ou	frontières,	Tome	1,	p.	14.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 75	
	

des	unités	familiales	amicales	ou	villageoises	du	territoire	d’origine.	Les	espaces	

domestiques,	religieux,	collectifs	ou	relevant	du	privé,	 les	espaces	de	travail	ou	

scolaires	 sont	 tous	 des	 espaces	 qu’il	 faut	 s’approprier	 tout	 en	 essayant	 de	

conserver	son	identité49.	Pour	Guy	Di	Méo,	ces	espaces	répondent	chacun	à	des	

types	 d’activités	 spécifiques	 et	 apparaissent	 comme	 des	 espaces/territoires	

structurés	d’où	les	projets	et	les	stratégies	des	acteurs	puisent	leur	sens	(Chapitres	

3	et	7).	Selon	Erwin	Goffman,	l’espace	domestique	est	vécu	comme	un	«	refuge	»	

tandis	que	 les	 espaces	 collectifs	peuvent	 amener	 avoir	 le	 sentiment	d’être	un	

territoire	interdit,	non	accessible.	Toutefois,	même	si l’espace	domestique	est	bien	

un	refuge	pour	les	habitants	mahorais	et	comoriens	(chapitre	5),	l’espace	collectif	

n’est	pas	perçu	comme	un	espace	 interdit	(chapitres	3	et	7).	Au	contraire,	c’est	

dans	 ces	espaces	 collectifs	–	qui	 relèvent	du	 commun	de	 la	 super-copropriété	

(cage	d’escalier,	espaces	 verts…)	dans	 le	quartier	–	que	 se	 joue	 le	 système	de	

relations	 et	 d’accommodation	 au	 territoire	 d’accueil	 réunionnais	 par	 les	

investissements,	les	jeux,	les	regroupements	et	certaines	activités.	Ces	activités,	

certes	réduites,	sont	pratiquées	telles	qu’elles	pourraient	se	faire	dans	un	espace	

d’unité	familiale	dans	le	territoire	d’origine.	Et	apparaît	ici	comme	une	autre	forme	

de	«	territorialisations	mahoraises	»	dans	le	territoire	d’accueil.	

Ces	espaces	collectifs	de	La	Chaumière	peuvent	devenir	un	espace	réservé,	

ou du moins, un espace dont	 les autres habitants ont	 le sentiment	que c’est	un

espace	réservé	à	ceux	qui	se	l’approprient,	et	dont	le	délabrement	leur	ait	imputé	

totalement	 (chapitre	3).	Ceci	n’est	pas	une	volonté	des	protagonistes,	mais	un	

ensemble de facteurs dû au contexte social et	territorial propre à	La	Chaumière.

Ces	 territoires	du	quotidien	 (Di	Méo)	construisent	 les	 rapports	sociaux.	 Ils	 font	

participer	 les	habitants	du	quartier	à	 travers	divers	espaces,	à	différents	 types	

d’interaction dans et	 hors du quartier, avec d’autres habitants. Communautés

différenciées	 ou	 non,	 certains	 espaces	 comme	 celui	 de	 l’école	 ont	 plutôt	 des	

relations	 formelles	 et	 d’usage,	 même	 si	 la	 politique	 de	 l’établissement	 est	

																																																								
49	D’après	les	travaux	de	l’école	de	Chicago.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 76	
	

«	d’ouvrir	l’école	aux	parents	»50,	de	favoriser	les	relations	entre	les	habitants	en	

ciblant	 les	 parents	 et	 en	 essayer	 de	 travailler	 sur	 les	 liens	 intrafamiliaux	 et	

interhabitants	 lors	 des	 projets	 de	 classes	 ou	 d’école.	 En	 ce	 sens,	 les	 actions	

ouvertes	dans	l’établissement	(journées	portes	ouvertes,	fête	de	la	musique,	fête	

de	Noël…)	permettent	aux	parents	d’investir	les	lieux	soit	en	tant	que	spectateurs,	

soit	en	tant	qu’acteur	lorsqu’il	s’agit	de	prendre	part	à	l’organisation	de	l’action.		

L’analyse	 des	 relations	 au	 quotidien	 dans	 le	 quartier	 se	 construit	

socialement	 par	 les	 différentes	 trajectoires,	 les	 différents	 regroupements	 et	

activités,	 les	 différentes	 relations	 entre	 voisins,	 et	 la	 dualité	

minoritaire/majoritaire,	 du	 moins,	 Nous	 et	 les	 Autres	 (les	 Mahorais	 ou	 les	

Comoriens)	 jugés	 responsables	 des	 nuisances	 sonores,	 visuelles	 et	 des	

dégradations	des	immeubles,	«	faute	d’éducation	adéquate	»	et	correspondant	à	

un	modèle	attendu	pour	citer	les	discours	recueillis.	Ces	territoires	au	quotidien	

dans	le	quartier	(les	bâtiments,	les	espaces	verts,	l’école…)	sont	une	réalité	pour	

les	 habitants	 qui	 leur	 permettent	 de	 se	 (re)construire	 une	 identité	 sociale	 et	

territoriale	 nouvelle	 en	 territoire	migratoire.	 Les	 relations	 dites	 interethniques	

dans	 le	 quartier	 de	 La	 Chaumière	 se	 construisent	 également	 selon	 le	 sous-

territoire	 au	 sein	même	du	quartier.	Mais	elles	 sont	 le	plus	 souvent	 issues	de	

relations	intergénérationnelles	conflictuelles	(chapitre	3).	

Le territoire d’accueil permet	donc une certaine forme de réappropriation

du	territoire	d’origine,	une	reterritorialisation	mahoraise	du	territoire	réunionnais	

et/ou	du	territoire	de	La	Chaumière.	Toutefois,	ce	réancrage	du	territoire	diffère	

dans sa	pratique et	dans la	manière dont	celui-ci est	investi. Pour Guy Di Méo le

territoire	est	«	une	construction,	produit	de	l’histoire	que	reconstitue	et	déforme,	

au	fil	de	ses	pratiques	et	de	ses	représentations,	chaque	acteur	social	»51.	Ce	sont	

donc un rapport	personnel et	un rapport	socialisé entre l’individu et	l’espace qui

forgent	le	territoire,	amenant	ainsi	à	penser	à	un	«	Nous	»	dans	l’espace	lors	d’une	

																																																								
50	 Dispositif	 de	 l’Éducation	 Nationale	 et	 notamment	 mis	 en	 pratique	 avec	 le	 CASNAV	 en	
collaboration	avec	l’Association	de	La	Chaumière	974	et	le	«	Kafé	paroles	»	créée	depuis	2015.	
51	Dans	Guy	DI	MÉO,	op.cité.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 77	
	

action	communautaire52.	Pour	Di	Méo,	un	territoire	sera	socialement	d’autant	plus	

valide	que	 les	 rapports	 socio-spatiaux	 seront	proches.	 Le	 territoire	n’étant	pas	

seulement	un	espace	géographique,	mais	un	espace	émotif	rendu	lisible	«	par	ses	

symboles,	 son	 contenu	 culturel,	 historique,	 religieux	 et	 artistique	 que	

transmettent	l’éducation,	l’art	et	la	politique	»53.	Interroger	un	territoire	délimité,	

comme	sous	 la	forme	du	quartier	ou	des	zones	d’activités	culturelles	c’est	donc	

interroger	l’univers	de	la	territorialité	envers	cet	espace.	Le	quartier	serait	donc,	

par	définition,	un	territoire	en	zone	urbaine,	une	unité	sociospatiale	précisément	

délimitée	pour	que	 les	habitants	 le	 spatialisent	et	 se	 reconnaissent	dedans	en	

s’appropriant	cet	espace.	Le	territoire	est	ainsi	perçu	comme	un	produit	culturel,	

social,	affectif	et	symbolique,	notamment	lorsque	ces	dimensions	sont	mobilisées	

par	le	groupe	et	qui	au	travers	de	cette	mobilisation,	produisent	par	leur	pratique	

la	 notion	 de	 territoire.	 La	 reterritorialisation	 c’est	 le	 «	 réancrage	 territorial	

nécessaire	suite	à	 la	perte	de	«	 la	terre	d’origine	»	pour	conserver	une	 identité	

collective,	 un	 particularisme	 identitaire	 »54.	 De	 surcroit,	 la	 construction	 de	

l’individu ou	du	groupe	s’exerce	puisque	ce	sont	les	agents	sociaux	eux-mêmes	qui	

apportent	du	sens	au	territoire	réapproprié55,	car	«	l’identité	culturelle	et	l’identité	

géographique	 se	 fondent	 dans	 un	 même	 espace	 et	 donnent	 naissance	 au	

territoire	»56.	

																																																								
52	Voir	notamment	le	chapitre	7	de	ce	travail.	
53	Gallais,	1982	dans	Philippe	Tizon,	op.cité.	
54	Dans	Edwige	GARNIER,	«	La	reterritorialisation	de	la	population	française	d’Algérie	ou	comment	
conserver	un	particularisme	culturel	et	identitaire	»,	Espaces	et	sociétés	aujourd’hui,	Colloque	UMR	
ESO,	2004.	
55	D’après	les	concepts	de	Joël	Bonnemaison.	
56	Dans	Chantal	BLANC-PAMARD	et	Laurence	QUINTY-BOURGEOIS,	op.cité.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 78	
	

Territorialisation	de	l’identité	:	ethnicité	et	nouvelles	approches	à	La	Réunion	à	partir	

du	cas	des	populations	en	provenance	de	Mayotte	et	des	Comores	

La	question	des	frontières	ethniques57	tel	que	le	sous-entend	Fredrick	Barth	

est	 fondamentale	 et	 au	 centre	 des	 relations	 entre	 les	 individus	mahorais	 et	

comoriens,	mais aussi	 entre	 les	 personnes	 en	 provenance	 des	 Comores	 et	 les	

Autres.	Ces	questions	d’ethnicité	sont	au	cœur	de	certains	enjeux	dans	le	domaine	

associatif	 et	 politique	 étudié.	 Dans	 l’ensemble,	 il	 faut	 pour	 ces	 interlocuteurs	

s’accommoder	de	cet	état	de	présence	à	La	Réunion58	pour	se	(re)construire	une	

identité	en	territoire	d’accueil.	Si	Devereux	évoque	l’identité	comme	une	«	boîte	

à	outils	»	permettant	ainsi	à	l’acteur	d’utiliser	chaque	«	outil	»	comme	un	élément	

identitaire	en	fonction	de	son	adéquation	à	«	l’opération	»	demandée,	Pierre-Jean	

Simon,	parle	 lui	d’un	compromis	entre	soi	et	 les	autres59,	une	sorte	de	poupée	

russe	où	les	identités	se	côtoient	de	manière	fluctuante.	L’ethnicité	permet	ainsi	

de	se	mobiliser	selon	le	contexte	et	l’environnement	social	et	culturel.	De	ce	fait,	

la	 migration	 et	 l’implantation	 dans	 un	 territoire	 d’accueil	 impliquent	 un	

changement	rapide	de	références,	et	des	situations	d’interactions	et	du	quotidien,	

amenant	 ainsi	 le	nouvel	 arrivant	 à	 jongler	 avec	des	 rôles	 sociaux	différents	 et	

nouveaux.	Une	sorte	de	nouvelle	forme	d’identité	dans	le	pays	d’accueil	avec	des	

réaménagements	 et	 des	 redéfinitions	 identitaires	 dans	 laquelle	 l’ethnicité	

mahoraise et	comorienne prend son sens à	La	Réunion.

																																																								
57	Dans	ce	travail,	le	terme	frontière	renvoie	à	un	sens	dynamique	tel	que	F.	BARTH	le	conçoit	dans	
son	ouvrage	Ethnic	Groups	and	Boundaries,	où	il	considère	qu’une	frontière	identitaire	ou	sociale	
est	une	 limite	négociable	et	non	 fixée	et	 immuable	dans	 le	temps	et	 l’espace.	Elle	est	poreuse,	
changeante,	 peut	 disparaître,	 réapparaître ou	 se	 former	 en	 de	 nouveaux	 espaces	 où	 elles	
n’existaient	pas.	«	Cette	métaphore	de	la	frontière,	et	de	la	recherche	en	sciences	sociales	comme	
un	travail	de	passage	de	frontières	(«	crossing	boundaries	»),	mais	aussi	de	création,	volontaire	ou	
involontaire,	 d’autres	 frontières,	 s’inspire	 largement	 de	 la	 conception	 du	 travail	 de	 terrain	
proposée	par	Katherine	SCHULTZ	(1997)	»	dans	enquêter	auprès	des	migrants,	Marjolaine	Paris,	
p.37.	
58	Voir	le	Chapitre	7	notamment.	
59	Dans	Denys	CUCHE,	La	notion	de	culture	dans	les	sciences	sociales,	Paris	:	Éditions	La	Découverte,	
coll.	«	Repères	»,	2016,	p.111.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 79	
	

	 «	À	La	Réunion,	je	suis	Réunionnaise,	à	Mayotte	je	suis	Mahoraise,	

en	France	 [Métropole],	 je	suis	Française	»	 [Femme,	Mahoraise,	28	ans,	

mariée,	trois	enfants,	octobre	2013].	

Bien	que	 Français,	 les	Mahorais	et	 les	Comoriens	 sont	perçus	 comme	des	

migrants	 illégaux,	 clandestins.	 Leur	 francité,	 qu’ils	 revendiquent,	 leur	 apparait	

comme	quelque	 chose	d’aliénable.	Amal,	âgé	de	9	ans	 l’explique	dans	 son	 rap	

lorsqu’il	dit	:	

	«	On	est	pas	des	clandestins,	juste	des	enfants	qui	font	du	rap	»60		

Cette	 dépossession	 d’être	 français	 revient	 également	 régulièrement	 dans	 le	

discours	de	cette	jeune	mahoraise	de	23	ans,	qui	m’explique	:	

	«	Qu’un	 jour,	avec	 les	 ‘’Le	Pen’’,	et	tous	ces	attentats,	ben	on	va	nous	

expulser	de	La	Réunion	».	 [Femme,	Mahoraise,	23	ans,	mariée,	quatre	

enfants,	avril	2015]	

Elle	 exprime	 être	moins	 «	 française	 »	 que	moi,	 car	 elle	 est	 «	 noire	 et	

musulmane	»	alors	que	moi	je	«	[suis]	blanche	et	française	[catholique]	»,	j’ai	donc	

plus	 de	 chance	 de	 rester	 ici	 qu’elle.	 Le	 fait	 d’être	 blanche	 lui	 permet	 de	me	

représenter	 sous	 le	«	vous	»,	c’est-à-dire	cette	France	assimilationniste	qui	nie	

l’existence	d’une	mahorité,	d’une	identité	culturelle	empreinte	de	religieux.	Bien	

qu’ils	 se	 sentent	 profondément	 français,	 leur	 venue	 est	 bien	 souvent	 perçue	

comme	 illégale,	 laissant	ainsi	 le	sentiment	à	de	nombreux	Mahorais,	d’être	des	

étrangers	en	France	et	donc,	d’être	assimilés	à	leurs	voisins	comoriens,	ce	qu’ils	

réfutent	constamment	en	niant	tout	lien	culturel	avec	eux.		

Pourtant,	 un	 certain	 nombre	 de	 Comoriens	 rencontrés	 ont	 la	 nationalité	

française	et	 se	 sentent	 français,	 tout	en	 conservant	 cette	part	 comorienne.	 Le	

concept	 d’ethnicité,	 théorisé	 par	 Barth	 dans	 son	 ouvrage	 sur	 les	 Frontières	

ethniques	 en	 1969,	 met	 en	 avant	 le	 caractère	 relationnel	 et	 situationnel	 de	

																																																								
60	Ce	travail	de	Rap	et	ce	discours	sont	analysés	dans	le	chapitre	6.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 80	
	

l’identité.	 Il	définit	 l’ethnicité	comme	étant	une	 relation	qui	oppose	un	groupe	

avec	un	autre	groupe	avec	lesquels	il	est	en	contact61.	Ainsi,	les	groupes	ethniques	

se	maintiennent	par	une	volonté	de	conserver	 les	 frontières	qui	 les	séparent62.	

L’ethnicité	est	donc	«	une	manifestation	relationnelle	»	(Cuche,	2016)	et	c’est	dans	

l’ordre	 des	 relations	 entre	 les	 groupes	 sociaux	 qu’il	 faut	 saisir	 le	 phénomène	

identitaire	et	aborder	l’ethnicité	comme	un	mode	de	catégorisation	utilisé	par	un	

groupe	pour	favoriser	ses	échanges,	en	utilisant	non	plus	les	traits	distinctifs,	mais	

repérant	parmi	 ces	 traits,	 ceux	qui	 sont	affirmés	et	utilisés	par	 le	groupe	pour	

maintenir	une	différence	culturelle	(Cuche,	2016).	La	revendication	de	 l’identité	

est	multiple	 chez	 les	Mahorais	 et	 se	mobilise,	 se	 construit	 et	 se	 reconstruit	

constamment	au	gré	des	échanges	sociaux.	

Du	 fait	 de	 cette	 complexité	 identitaire,	 je	 me	 suis	 dit	 qu’aborder	 cette	

migration	sous	l’angle	de	l’ethnicité	et	des	relations	interethniques,	à	l’image	des	

travaux	effectués	par	le	CEETUM	à	Montréal,	ou	d’autres	travaux français	sur	les	

populations	migrantes	en	France	en	provenance	de	l’Afrique	subsaharienne,	était	

un	 angle	 pertinent.	 Cela	 permet	 de	 comprendre	 un	 certain	 nombre	 de	

mécanismes	de	la	migration	mahoraise	et	comorienne	à	La	Réunion dans	une	ère	

de	globalisation	des	 flux,	dans	 lequel	 le	concept	de	créolisation	n’est	plus	aussi	

pertinent	qu’il	pouvait	 l’être	 il	y	a	quelques	années.	L’ethnicité	mahoraise	à	La	

Réunion est	 d’autant	 plus renforcée que certains doivent	 jongler entre la	

distinction	 avec	 les	 personnes	 en	 provenance	 des	 Comores,	 mais	 aussi	 se	

diversifier dans	une	culture	créole	en	redéfinition	et	dans	laquelle	la	place	qui	leur	

est	réservée est	difficile à	trouver. Chaque individu, de manière générale, intègre

la	 pluralité	 de	 ces	 références	 identificatoires	 qui	 sont	 liées	 à	 son	 vécu	 le	 plus	

souvent	 de	 façon	 synthétique	 (Cuche,	 2016)	 et	 chaque	 individu	 mobilise	 en	

fonction des dimensions du groupe auquel il fait	référence dans telle situation. Si	

l’on	repart	de	ces	analyses	générales	pour	le	sujet	d’étude,	le	concept	de	frontières	

																																																								
61	Dans	Philiipe	POUTIGNAT	et	Jocelyn	STREIF-FÉNARD,	Les	théories	de	l’ethnicité.	PUF	:	Paris,	«	Le	
sociologue	»,	1995.	
62	Dans	Fredrick	BARTH,	«	Les	groupes	ethniques	et	leur	frontières	»,	in	Ibid.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 81	
	

ethniques	par	rapport	aux	Comoriens	et	Mahorais,	cela	signifie	que	ce	processus	

d’identification	Barthien	marque	bien	une	limite	entre	le	Nous	(Réunionnais)	et	le	

Eux	 (Mahorais	et	Comoriens)	 ce	qui	 s’explique	par	 ses	 relations	plus	ou	moins	

conflictuelles,	 ou	 plutôt	 d’évitement,	marquant	 ainsi	 une	 frontière,	 sociale	 ou	

symbolique.	

En	 d’autres	 termes,	 c’est	 la	 volonté	 de	 se	 différencier	 et	 l’utilisation	 de	

certains	 traits	 culturels	 comme	 marqueurs	 de	 son	 identité	 spécifique.	 Mes	

interlocuteurs	 mahorais	 et	 comoriens	 sont	 proches	 culturellement	 mais	 se	

distinguent	non	seulement	dans	 leur	discours,	mais	aussi	dans	 leur	manière	de	

fonctionner.	 Lors	 de	 certaines	 tentatives	 des	 collectivités	 locales	 dans	 des	

animations	culturelles,	ces	frontières	ethniques	sont	fortes	où	s’atténuent	dans	

un	but	de	fonctionner	ensemble	mais	se	renforcent	justement	par	ces	distinctions	

lors	de	ces	fêtes	et	au	quotidien.	L’ethnicité	est	donc	un	produit	d’identification,	

une	organisation	sociale	de	la	différence	culturelle.	Ces	frontières	bougent	aussi	

pour	expliquer	le	caractère	changeant	de	l’identité.	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 82	
	

Conclusion	

Les	Mahorais	et	les	Comoriens	cherchent	à	se	distinguer	et	pas	seulement	

dans	 la	 francité	dont	 les	 interlocuteurs	mahorais	estiment	qu’elle	 leur	est	plus	

légitime	 que	 leurs	 compatriotes	 comoriens	 nés	 français	 ou	 naturalisés.	 Cette	

pensée	est	d’autant	plus	confortée	par	l’expression	créole	Ban	Komor	qui	permet	

ainsi	 de	 regrouper	 les	Mahorais	 et	 les	 Comoriens	 sous	 le	 terme	 Komor63.	 La	

différence	culturelle	n’est	ainsi	pas	produite	par	 la	culture	en	elle-même,	mais	

résulte	des	 interactions entre	 les	groupes	et	des	procédures	de	différentiation	

qu’ils	mettent	en	œuvre	dans	les	relations	(Cuche,	2016).	Ceci	met	ainsi	en	avant	

la	dynamique	de	la	relation	entre	les	personnes telle	que	le	conçoit	Fredrik	Barth.	

L’agent	 social	 devient	 donc	 acteur	 de	 son	 identité	 en	 fonction	 de	 la	 situation	

relationnelle	dans	laquelle	il	se	trouve.	Les	groupes	s’ethnicisent	mutuellement.		

La	 continuelle	 discussion	 et	 distinction	 qui	 se	 fait	 entre	 le	 «	Nous	 »	 et	 le	

«	Eux	»,	ou	de	manière	plus	globale	les	«	Majoritaires	»	versus	les	«	Minoritaires	»	

engendre	chez	les	individus	mahorais	un	sentiment	binaire	dans	leur	implantation,	

allant	d’une	existence	de	plein	droit	à	celle	d’une	existence	de	dominés.	En	effet,	

leur	position	statutaire	assignée	est	jugée	inférieure	aux	autres,	selon un	certain	

nombre	de	catégories	physiques,	sociales	et	culturelles.	C’est	pourquoi	l’approche	

analytique	des	processus	ethniques	chez	 les	Mahorais	et	 les	Comoriens	dans	ce	

chapitre	questionne	 les	ressources	communautaires,	personnelles	et	collectives	

de	ces	groupes	tout	au	long	de	cette	thèse.	Ainsi	est	abordée	l’analyse	ethnique	

de	ceux	qui	se	perçoivent	dominés	à	La	Réunion,	dans	une	société	qui	ressent	la	

même	domination	étatique	et	culturelle	vis-à-vis	de	la	Métropole.	Toutefois,	cette	

domination	exercée	par	un	autre	groupe	ne	 	peut	 	priver	 	 les	 	dominés	 	d’une		

histoire	 	culturelle	propre	 (Juteau,	1999).	Ainsi,	cette	dynamique	culturelle des	

groupes	minoritaires	 s’observe	d’autant	plus	dans	 la	migration	où	 les	 relations	

																																																								
63	Tout	au	 long	de	cette	thèse,	 les	personnes	métropolitaines	ou	réunionnaises	rencontrées	ont	
régulièrement	avoué	ne	pas	savoir	faire	la	différence	entre	«	un	Mahorais	»	ou	«	un	Comorien	»,	
parce	que	de	toute	façon,	«	ils	sont	tous	pareils	».	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 83	
	

sociales	rentrent	en	contact	dans	un	espace	délimité	par	l’espace	d’habitation	tout	

d’abord,	puis	dans	d’autres	espaces	de	 socialisation	qui	permettent	 la	mise	en	

valeur	de	la	culture	du	territoire	d’origine.	

Si	 l’ethnicité	 apparait	 de	 prime	 abord	 comme	 un	 fil	 conducteur,	 celui-ci	

s’articule	 particulièrement	 autour	 des	 concepts	 du	 territoire,	 de	 réseau	 et	 de	

mobilités	 dans	 ce	 travail.	 La	 manière	 dont	 les	 interlocuteurs	 perçoivent	 le	

territoire	qu’ils	occupent,	et	comment	 ils	vivent	cet	espace	est	particulièrement	

intéressante.	Un	espace	vecteur	d’identité	s’exprime	alors	de	manières	différentes	

selon	 le	 contexte	 de	 l’appropriation	 (individuelle,	 collective,	 associative,	

résidentielle…)	renforçant	ainsi	le	sentiment	d’appartenance	des	individus,	et	des	

réorganisations	 communautaires	 et	 culturelles	 multiples	 et	 qui	 sont	

particulièrement	 développées	 dans	 les	 chapitres	 suivants.	 À	 l’ère	 de	 la	

globalisation	 des	 échanges,	 les	 territoires	 de	 la	 ville	 et	 des	 quartiers	 se	

reconfigurent	 et	 se	 transforment.	 Ainsi,	 les	 mobilités	 résidentielles	 et	 les	

migrations	 transnationales	accélèrent	 l’évolution	des	 rapports	que	 les	 individus	

entretiennent	 avec	 les	 différents	 espaces	 et	 les	 différents	mondes	 sociaux	 et	

l’ancrage	éprouvé	dans	le	territoire	d’accueil.	Avant	de	continuer	sur	ces	notions,	

il	est	nécessaire	de	revenir	sur	l’aspect	méthodologique	dans	lequel	ce	travail,	sur	

un	territoire	délimité,	a	été élaboré.	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 84	
	

Chapitre	2	:	L’ethnologie	chez	soi		

L’ethnographie	a	légitimement	constitué	ses	procédures	
de	recherche	et	ses	critères	de	validité	autour	de	la	notion	
d’objectivation64	

	

Depuis	 quelques	 années	 déjà,	 l’expérience	 ethnographique	 est	

questionnée	et	de	nombreux	écrits65	attestent	des	 réflexions	 sur	 la	posture,	 la	

pratique	et	la	relation	ambiguë	et	complexe	qui	lie	le	chercheur	à	son	terrain	et	à	

ses	 interlocuteurs.	 Les	 émotions	 et	 les	 sentiments	 du	 chercheur	 ne	 sont	 plus	

ignorés.	Au	contraire,	cette	subjectivité	est	prise	en	compte	et	introduite	dans	le	

traitement	 des	 données	 issues	 de	 l’enquête.	 Depuis	 les	 travaux	 de	 George	

Devereux66,	initiateur	de	la	prise	en	compte	des	sentiments	du	chercheur	vis-à-vis	

de	 ses	 interlocuteurs,	 l’analyse	 réflexive	devient	un	 recours	nécessaire	 afin	de	

préciser	 le	 rôle	 du	 chercheur	 sur	 son	 terrain	 et	 la	 nature	 des	 résultats	 et	 des	

analyses	obtenus.	Car	déterminer	ses	positions	–	personnelles	ou	scientifiques	–	

fait	partie	 intégrante	de	 l’objet	d’étude67.	Dans	ce chapitre	sont	présentées	 les	

quelques	principales	réflexions	sur	ma	position	personnelle	et	statutaire	tout	au	

long	de	mon	travail	d’écriture	et	d’observation.	Ces	quelques	réflexions	évolutives	

sur	ce	travail	n’ont	pour	but	que	de	préciser	ma	position	sur	le	terrain	et	de	clarifier	

les	relations	qui	me	lient	à	mon	enquête,	à	mes	interlocuteurs	et	à	la	construction	

de	mon	objet	d’étude.	Il	m’importe	de	travailler	sur	ma	part	subjective	pour	mieux	

																																																								
64	Dans	Jeanne,	FAVRET-SAADA,	Les	Mots,	la	Mort,	les	Sorts,	1977.	
65	Voir	notamment	la	première	partie	de	la	thèse	de	Jacqueline	ANDOCHE,	Le	regard	réciproque.	
Ethnographie	des	désordres	psychologiques	à	l'ile	de	La	Réunion	qui	développe	cette	subjectivité	
parfois	douloureuse	qu’elle	prend	en	compte dans	le	traitement	de	ces	données	ainsi	que	dans	sa	
relation	avec	les	interlocuteurs	lors	de	son	terrain	d’enquêtes	à	la	fin	des	années	1980.	L’ouvrage	
de	Christian	GHASARIAN	 (2002) complète	ce	 travail.	De	nombreuses	 références	 sur	ce	 sujet	 se	
trouvent	dans	la	bibliographie	de	ce	travail.	
66	Dans	George	DEVEREUX,	De	l’angoisse	à	la	méthode	dans	les	sciences	du	comportement.	1980.	
67	Dans	Jacqueline,	ANDOCHE,	op.cité,	2002,	et	Stéphanie	MULOT,	Je	suis	le	père,	je	suis	la	mère.	
L’énigme	matrifocale	en	Guadeloupe.	Thèse	de	doctorat,	EHESS,	janvier	2000.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 85	
	

optimiser	«	mon	objectivité	 scientifique	»	 comme	 le	 souligne	Stéphanie	Mulot	

dans	sa	thèse	de	doctorat68.	

Il	 peut	 sembler	 surprenant	 dans	 un	 travail	 scientifique	 d’aborder	 autant	

d’éléments	 relevant	de	 la	vie	personnelle	ou	de	 sentiers	différents	d’un	 travail	

doctoral.	 Pensant	 à	 tort	 que	 cela	 pouvait	 à	 la	 fois	 être	 hors	 propos	 et	

contreproductif	sur	la	valeur	de	mon	travail,	mais	aussi	parce	qu’il	est	difficile	de	

se	dévoiler	dans	ce	type	de	recherche	scientifique	où	il	serait	de	rigueur	«	d’être	

objectif	 »,	 je	me	 suis	 souvent	 questionnée	 sur	 «	 ce	 que	 j’allais	 bien	 pouvoir	

raconter	»	dans	ce	chapitre	et	qui	ne	nuirait	pas	à	l’ensemble	de	ma	recherche	si	

je	 m’autorisais	 quelques	 réflexions	 personnelles	 pour	 formuler	 ma	 position.	

Pourtant,	 ces	 éléments	 spécifiques	 permettent	 inévitablement	 une	 meilleure	

compréhension	des	faits	sociaux	perçus	durant	toutes	ces	années.	Dans	sa	thèse	

de	doctorat,	Valérie	Aubourg	énonce	que	:	

	«	 Le	 chercheur	 doit	 toujours	 préciser	 d’où	 il	 parle	 […]	 la	 position	 de	

l’observateur	 influençant	 inévitablement	 son	analyse	de	 l’objet,	 il	était	

préférable	de	se	montrer	‘’transparent’’	»69.		

La	nature	du	terrain	que	j’ai	effectué	pendant	quatre	ans	fait	que	cette	auto-

reflexivité	était	indispensable	dans	le	cadre	de	mes	travaux.	Constamment,	je	me	

suis	interrogée	sur ma	présupposée	«	objectivité	scientifique	»,	«	ma	distanciation	

d’avec	mon	 terrain	et	mes	 interlocuteurs	»	selon	 le	contexte	dans	 lequel	 je	 les	

côtoyais.	Longtemps,	 je	me	suis	questionné	sur	 les	 interférences	que	 je	pouvais	

avoir,	en	tant	qu’habitante	ou	responsable	associative,	sur	mes	interlocuteurs	lors	

de	 nos	 entretiens.	 Pour	 sortir	 de	 ces	 interrogations	 et	 de	 cette	 culpabilité	

constante,	un	important	travail	réflexif	a	été	fait	lors	des	deux	premières	années	

de	ma	 thèse.	 Les	 nombreuses	 discussions	 et	 réflexions	 d’avec	mes	 directeurs	

m’ont	permis	de	saisir	les	multiples	interactions	du	terrain	en	tant	que	fait	social.	

																																																								
68	Ibid,	p.33.	
69	Dans	Valérie	AUBOURG,	L’église	à	l’épreuve	du	pentecôtisme	:	une	expérience	religieuse	à	l’île	de	
La	Réunion.	Thèse	de	doctorat,	2011,	p.23.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 86	
	

Sortir	de	 ces	 relations	du	quotidien	pour	 les	aborder	en	 tant	qu’objet	d’étude	

anthropologique.	 Sortir	 de	 cette	 affectivité	 et	 la	 prendre	 en	 compte	 dans	 les	

observations	pour	éviter	ce	que	George	Devereux	appelle	«	 les	perturbations	».	

Dans	ce	chapitre,	sont	donc	livrées	les	multiples	réflexions	de	ma	posture	dans	ce	

terrain	dont	l’implantation	quotidienne	avant,	pendant	et	après	la	thèse	a	été	le	

mot	d’ordre.	Un	travail	de	l’interrelation	quotidienne	qu’il	a	fallu	décortiquer	pour	

mettre	en	valeur	la	démarche	et	l’objet	scientifiques	de	ces	travaux.			

1) Du	terrain	à	la	méthode…	

a) Expérience associative et	construction de l’objet	

L’envie de faire une thèse sur la	migration mahoraise à	La	Réunion – entre

autres	 –	 s’est	 fait	 à	 la	 suite	 de	 réflexions	 personnelles	 sur	 le	 rapport	 que	 les	

Métropolitains	 pouvait	 entretenir	 avec	 La	 Réunion	 et	 quelles	 modalités	

d’intégration faisaient	que certains s’y implantaient	et	se sentaient	profondément	

«	Réunionnais	»	tandis	que	d’autres	n’aspiraient	qu’à	la	quitter,	supportant	très	

mal	 la	vie	 insulaire.	Ces	questionnements	personnels	profondément	 liés	à	mon	

entourage prolongeaient	mon travail de mémoire qui portait	sur l’ethnographie

de	quelques	familles	juives	à	La	Réunion70.	Durant	les	années	de	transition	qui	ont	

précédé	mon	 inscription	 en	 thèse,	 j’ai	 ressenti	 l’envie	de	m’investir	dans	mon	

quartier,	 de	 comprendre	 pourquoi	 des	 tensions	 entre	 habitants	 existaient,	

notamment	à	 l’encontre	de	 la	population	mahoraise	et	comorienne	qui	y	vivait.	

J’ai	entrepris	–	avec	le	souci	d’améliorer	la	vie	dans	mon	quartier	–	la	création	de	

l’association	de	quartier	de	La	Chaumière71.	Une	création	qui	est	née	d’un	conflit	

à	l’école,	appuyée	par	le	désir	de	plusieurs	personnes	de	faire	changer	les	choses72.	

																																																								
70	Dans	cette	enquête,	j’ai	cherché	à	lier	leur	vie	quotidienne,	leurs	pratiques	au	milieu	créole	de	
La	Réunion.	 Je	 voulais	 savoir	de	quelles	manières	 vivaient-ils	et	exprimaient-ils	 leur	 judéité	en	
contexte	créole	réunionnais	?	
71	Elle	a	été	déclarée	à	la	préfecture	en	novembre	2012.	J’en	ai	été	la	présidente	de	2012	à	2017.	
Début	2017,	j’ai	passé	le	relais	à	la	trésorière,	tout	en	restant	membre	du	Conseil	d’Administration	
afin	de	former	et	d’assurer	la	continuité	des	projets	et	actions	qui	ont	été	mises	en	place.	
72	Cette	création	est	détaillée	dans	le	chapitre	9.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 87	
	

C’est	 lors	 d’une	 discussion	 avec	 un	 collègue	 sociologue,	 sur	 le	 travail	 que	

j’entreprenais	et	les	relations	qui	commençaient	à	se	créer,	que	j’ai	pris	conscience	

que	 tout	ce	 travail	effectué,	bien	que	préliminaire	et	purement	socioassociatif,	

pouvait	 éventuellement	 faire	 l’objet	 d’une	 recherche	 anthropologique	 et	

contribuer	ainsi	à	une	meilleure	connaissance	de	la	migration	et	de	l’implantation	

des	populations	mahoraises	et	comoriennes	à	La	Réunion.	

L’expérience	associative	a	donc	été	précieuse	et	m’a	permis	dans	un	premier	

temps	d’être	mise	en	relation	avec	la	population	mahoraise	du	quartier.	Travailler	

avec	le	Club	Animation	Prévention	(CAP),	une	association	qui	intervenait	dans	le	

soutien	scolaire	après	l’école73,	m’a	permis	de	participer	à	leurs	activités	(et	eux	à	

celles	 de	 l’association)	 et	 de	 nouer	 de	 véritables	 premiers	 contacts	 avec	 ces	

enfants	 et	 leurs	mères.	 Ce	 partenariat	 s’est	 arrêté,	mais	 la	 collaboration	 avec	

l’Adulte-Relais74	mahoraise	 du	 quartier	 nommée	 en	 juillet	 201375	 a	 permis	 de	

continuer	 ce	 travail.	Un	 travail	 également	 encadré	 par	 la	 cheffe	 de	 projet	 du	

secteur	de	la	mairie	de	2013	à	201476.	Ce	travail	associatif	initié	en	2012	a	permis	

que	des	interrelations	se	développent	au	sein	même	de	l’Association	La	Chaumière	

																																																								
73	Leur	intervention	a	débuté	en	2013	suite	à	un	conflit	entre	mamans	mahoraises	et	enseignants.	
En	débutant	mon	travail	associatif,	j’ai	été	longtemps	en	concertation	avec	le	président	de	cette	
association	qui	aspirait	à	faire	de	nombreux	travaux	d’insertion	et	autres	activités	dans	ce	quartier.	
Malheureusement,	pour	diverses	raisons,	ce	partenariat	n’a	 jamais	pu	aboutir	autant	que	nous	
l’aurions	souhaité.		
74	Un	adulte	relais	assure	 les	missions	de	médiation	auprès d’un	public	ou	d’institutions	afin	de	
contribuer	 à	 renforcer	 la	 cohésion	 sociale	 sur	 son	 territoire	d’investigation.	Au	 travers	de	 son	
référentiel	d’activités,	et	du	cadre	déontologique	qui	encadre	sa	fonction,	l’adulte	relais	accueille,	
informe	et	oriente	les	usagers	dans	leurs	démarches,	facilite	le	dialogue,	aide	à	la	résolution	des	
conflits	et	créée	du	lien	social	entre	les	habitants,	en	participant	notamment	au	renforcement	et	
au	 développement	 de	 la	 vie	 associative,	 et	 en	 accompagnant	 les	 initiatives	 citoyennes	 et	
parentales.		
75	Jusqu’en	juin	2016.	
76	Fin	2014,	le	quartier	de	La	Chaumière	sort	du	dispositif	des	quartiers	prioritaires	de	La	Réunion	
dû	à	un	redécoupage	géographique	métropolitain.	Considéré	toutefois	comme	quartier	de	veille,	
il	 bénéficie	 à	 nouveau	 d’un	 suivi	 de	 la	 Politique	 de	 la	 Ville	 suite	 à	 ce	 changement,	 avec	 la	
nomination	d’un	autre	chef	de	projet	fin	2015	pour	l’accompagnement	de	la	vie	associative	sur	ce	
secteur,	 en	 collaboration	 avec	 les	 institutions	 préfectorales,	 Caisse	 d’Allocations	 Familiales	 et	
mairie,	qui	comblent	selon	leurs	moyens	la	sortie	de	la	géographie	prioritaire.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 88	
	

974,	me	permettant	ainsi	d’accéder	au	quotidien	des	familles	et	développant	ainsi	

un	fort	réseau	de	contacts	au	sein	du	quartier.	

Ce	 travail	 associatif,	 certes	 absorbant,	 épuisant,	 voire	 stressant,	 est	

intimement	 lié	à	 la	construction	de	mon	objet	d’étude.	Sans	cette	approche,	 je	

n’aurais	pas	eu	ce	sujet.	Par ce	biais,	 l’apprentie	anthropologue	que	j’étais	s’est	

laissée	guider	par	le	terrain	qui	s’offrait	à	elle	et	j’ai	pu	accéder	à	des	informations	

et	à	des	observations	que	 je	n’aurais	pas	eues	 si	 je	n’étais	pas	passée	par	 cet	

investissement	 associatif	 en	 tant	 que	 présidente.	 En	 effectuant	 ce	 travail	

méthodologique,	 j’avais	 l’intime	 conviction	 que	 si	 je	 voulais	 dépasser	 le	 cadre	

réflexif	 de	 mes	 postures	 identifiées,	 je	 devais	 questionner	 ce	 va-et-vient	

permanent	entre	le	sujet	d'étude	dans	sa	globalité	(la	migration	et	l’implantation	

mahoraise	à	La	Réunion)	et	ma	position	d’ethnologue,	qui	est	continuellement	

imbriquée/modifiée/supplantée	par	des	positions	annexes	liées	à	cet	objet77.	Bref,	

pour	définir	et	analyser	mon	objet,	il	me	fallait	analyser	la	nature	de	mes	propres	

rapports	avec	autrui,	les	modalités	d’interactions	avec	les	sujets,	analyser	ce	jeu	

de	rôles	perpétuel	pour	au	 final	mieux	définir	cet	objet	d'étude	à	 l’image	de	 la	

richesse	et	de	 la	 complexité	de	mon	 terrain.	Car	 le	 chercheur	 imprégné	par	 la	

société	 qu’il	 étudie	 doit	 sans	 cesse	 effectuer	 une	 distance	 –	 culturelle	 et	

scientifique	 –	 qui	 va	 lui	 permettre	 d’objectiver	 ces	 données	 subjectives,	

puisqu’issues	 de	 l’interaction	 entre	 des	 sujets	 :	 lui	 et	 les	 autres	 (Mulot,	 2000,	

Andoche,	 2002).	 Le	 travail	 du	 chercheur	 se	 déploie	 donc	 dans	 une	 forme	

d’intersubjectivité (Favret-Saada, 2009), dans laquelle il entre en relation avec son

terrain	par	son	comportement,	sa	recherche,	ses	rencontres.	Dans	 la	notion	de	

«	terrain	»,	est	donc	sous-entendu	les	«	ils	»	des	interlocuteurs	que	tout	chercheur	

en anthropologie et	 en sociologie rencontre et	 avec lesquels le chercheur est	

affecté78	:	

																																																								
77	George	DEVEREUX	et	Jean-Pierre	OLIVIER	DE	SARDAN	en	ont	fait	une	théorie.	
78	 Terme	 emprunté	 à	 Jeanne	 FAVRET-SAADA	 qu’elle	 reprend	 régulièrement	 pour	 évoquer	 sa	
relation	avec	son	objet	d’étude	sur	son	terrain.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 89	
	

Il	va	donc	s’agir	pour	moi	de	rendre	externe	un	point	de	vue	issu	de	l’intérieur	

(interne).	 Rendre	 scientifiquement	 acceptable	 l’étude	 des	 faits	 socioculturels	

observés	sur	mon	 terrain.	Le	défi	est	donc	de	 faire	de	ce	que	qui	pourrait	être	

perçu	 comme	 une	 faiblesse	 –	 parce	 que	 trop	 impliquée	 –	 l’atout	 de	 cette	

recherche,	 permettant	 ainsi	 de	mieux	 révéler	 les	mécanismes	 de	migration	 et	

d’implantation	des	Mahorais	à	La	Réunion.		

Après	 les	différents	questionnements	sur	 la	subjectivité	du	chercheur	qui	

peut	se	décliner	sous	plusieurs	formes	au	vu	de	l’importante	bibliographie	autour	

de	cette	notion,	se	pose	également	la	question	de	mon	« engagement	»	en	tant	

que	chercheure.	Là	aussi	la	bibliographie	sur	la	thématique	de	l’engagement	est	

conséquente,	et	j’y	ai	consacré	de	long	mois	de	lecture	afin	de	pouvoir	gérer	aux	

mieux	 ces	 questions	 de	 réflexivité,	 tant	 sur	 le	 terrain	 que	 dans	 l’écriture.	 De	

nombreux	 chercheurs	 se	 sont	 questionnés	 sur	 ces	 formes	 de	 pratiques	 de	 la	

recherche	 dans	 de	 nombreux	 domaines,	 particulièrement	 en	 sociologie	 et	 en	

ethnographie,	disciplines	de	mon	sujet	d’étude.	Ces	chercheurs	ont	notamment	

analysé le	 rapport	 que	 peuvent	 entretenir	 les	 notions	 d’implication	 et	 de	

distanciation	 du	 chercheur	 ou	 bien	 encore	 les	 notions	 de	 neutralité	 et	

d’engagement	propre	au	chercheur	dans	son	travail	de	chercheur	(Pierre	Bourdieu	

1972,	Jeanne	Favret-Saada	1977-2009,	George	Devereux	1980,	Florence	Weber,	

2009).	Pour	ces	auteurs,	 la	subjectivité	apparait	alors	nécessaire	dans	 la	 forme	

d’engagement	du	chercheur.	Toutefois,	cette	forme	d’engagement	est	différente	

pour chaque chercheur puisqu’elle va	dépendre de sa	trajectoire biographique, de

son	 terrain,	de	son	objet	d’étude	et	de	 la	discipline	dans	 laquelle	sa	 recherche	

évolue.	Jean-Pierre	Olivier	de	Sardan	parle	même	«	d’enquête	par	distanciation	»	

et	 « d’implication forte »79 pour qualifier le travail d’un chercheur. Jacqueline

Andoche	souligne	dans	sa	thèse	de	doctorat80	qu’elle n’aurait	pu	mener	à	bien	sa	

																																																								
79	Dans	Jean-Pierre	OLIVIER	DE	SARDAN,	«	Le	«	je	»	méthodologique.	Implication	et	explicitation	
dans	l'enquête	de	terrain	»,	Revue	française	de	sociologie,	2000,	41-3.	p.	417-445.	
80	Dans	Jacqueline	ANDOCHE,	Le	regard	réciproque.	Ethnographie	des	désordres	psychologiques	à	
l'ile	de	La	Réunion.	Thèse	de	doctorat.	Université	Aix	Marseille.	2002.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 90	
	

recherche	ethnologique	sur	le	terrain	réunionnais	–	dont	elle	est	originaire	–	si	elle	

n’avait	 pas	 elle-même	 exploré	 «	 sa	 propre	 altérité	 intérieure	 »,	 devant	 ainsi	

intégrer	 à	 ses	 travaux,	 un	 certain	 nombre	 d’éléments	 issus	 de	 son	 histoire	

personnelle	«	en	les	construisant	comme	un	document	ethnographique	de	même		

portée	que	 les	histoires	et	 récits	enregistrés	auprès	d’autrui»,	 rendant	ainsi	 la	

construction	 de	 son	 objet	 d’étude	 au	 plus	 près	 de	 la	 réalité	 perçue	 et	 vécue.	

S’impliquer	personnellement	et	émotionnellement	ne	revient	pas	à	s’éloigner	de	

son	 sujet	 par	 une	 trop	 grande	 implication,	mais	 comment	 cette	 distanciation	

entreprise	par	la	réflexivité	permet-elle	d’intégrer	de	l’intime	dans une	recherche	

plus	 globale.	 Ce	 travail	 n’est	 finalement	 pas	 une	 succession	 de	 thèmes	

préalablement	définis	qu’il	fallait	étudier	mais	l’étude	d’une	vie	quotidienne,	faite	

de	rencontres,	d’évènements	familiaux	ou	collectifs,	d’implications	personnelles	

et	 familiales	 et	 de	 sollicitations	 extérieures	 (politique,	 institutionnelles…).	 Ces	

dynamiques	 intra	et	 interpersonnelles	qui	 sont	 au	 cœur	de	mon	 sujet	 se	 sont	

affinées	 progressivement	 jusqu'à	 ce	 que	 je	 parvienne	 à	 réduire	 les	 biais	

d'interprétation	pour	«	rendre	objectif	ma	propre	subjectivité	»,	pour	reprendre	

l’idée	de	Bourdieu81	qu’il	associe,	lui,	à	la	restitution	aux	autres	d’une	subjectivité	

stratégique.	

b) Élaborer	des	problématiques		

Les expériences personnelles et	associatives se mêlèrent	à	celles du terrain.

De	cette	interpénétration	du	vécu,	il	a	fallu	en	élaborer	des	problématiques.	Des	

problématiques	à	 la	fois	 issues	de	mon	travail	réflexif,	sans	 lequel	 le	traitement	

des données aurait	 été impossible, mais aussi des problématiques issues des

propos	scientifiques	basés	sur	les	lectures	et	les	nombreuses	observations	faites	

sur	mon	terrain.	Dans	ce	travail	de	recherche,	il	a	fallu	donc	prendre	en	compte	le	

maillage de tous ces éléments et	jongler entre les diverses postures.

																																																								
81	Dans	Pierre	BOURDIEU,	Esquisse	d’une	théorie	de	la	pratique,	coll.	«	Point	Essais	»,	Seuil,	2000.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 91	
	

Lorsque	 j’ai	 commencé	mon	 travail	 associatif	en	2012,	puis	ma	 thèse	de	

doctorat	 en	 2013,	 le	 quartier	 de	 La	 Chaumière	 était	 un	 quartier	 à	mon	 sens	

«	oublié	»,	dans	 lequel	 le	sentiment	d’abandon	ressenti	par	 les	habitants	et	 les	

propriétaires	 bailleurs	 était	 alors	 perceptible	 dû	 à	 son	 changement	

sociodémographique	opéré	depuis	les	années	200082.	D’un	point	de	vue	extérieur,	

on	ne	parlait	pas	de	La	Chaumière,	renforçant	ainsi	l’idée	que	La	Chaumière	était	

«	encore	 le	quartier	résidentiel	d’avant	»	pour	ceux	qui	 l’avaient	côtoyé	durant	

son	âge	d’or83.	En	2018,	au	moment	de	la	phase	finale	de	la	rédaction,	l’Association	

du	quartier	La	Chaumière	974	et	ma	position	de	chercheure	ont	évolué	et	changé,	

et	le	quartier	de	La	Chaumière	commence	à	être	reconnu	pour	ce	qu’il	est	et	ce	

qu’il	 fait	 malgré	 les	 stigmates	 (Chapitre	 3).	 Le	 dynamisme	 de	 la	 structure	

associative	et	du	personnel	éducatif	de	l’école,	appuyé	par	le	soutien	financier	et	

matériel	des	élus	du	secteur	et	des	représentants	de	la	préfecture,	ont	permis	la	

création	 d’un	 certain	 nombre	 d’actions	 socioéducatives	 et	 en	 faveur	 de	 la	

parentalité	 dans	 le	 quartier	 et	 l’école	 de	 La	 Chaumière.	 Délaissé	 en	 2012,	 le	

quartier	de	La	Chaumière	est	cinq	ans	plus	tard	un	quartier	pilote	pour	des	actions	

socioéducatives	soutenues	par	les		d’institutions	du	territoire	(Préfecture,	Caisse	

d’Allocations	Familiales,	Mairie,	Éducation	Nationale…),	qui	mettent	en	synergie	

des	acteurs	de	différents	corps	professionnels84	au	service	de	la	cohésion	sociale	

et	des	relations	interhabitants	au	sein	de	La	Chaumière,	leimotiv	de	l’Association	

du	quartier	de	La	Chaumière	974	(Chapitre	9).			

																																																								
82	Le	chapitre	3	de	ce	travail	doctoral	amène	plus	de	précisions	sur	ces	changements	migratoires	
dans	le	quartier	de	La	Chaumière.	
83	Ibid.	
84	 Employés	 et	 bénévoles	 de	 l’Association	 La	 Chaumière	 974	 (médiatrice,	 chargé	 de	 projets,	
animatrices…),	 éducateurs	 de	 rue,	 personnel	 communal	 ou	 enseignants,	 chefs	 de	 projets,	
directeur/trice	d’associations,	syndics,	hommes	de	ménage…	c’est	grâce	à	un	important	réseau	de	
partenaires	établis	par	l’Association	du	quartier	La	Chaumière	974	et	d’acteurs	gravitant	autour	du	
quartier	que	celui-ci	s’est	dynamisé	ces	dernières	années	(voir	chapitre	9).	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 92	
	

c) Terrain	et	réflexivité		

Pour	George	Devereux,	«	être	objectif	présuppose	qu'on	soit	objectif	sur	

soi-même,	sans	perdre	pour	autant	le	sens	de	sa	propre	identité	»85.	Comme	je	le	

disais	en	introduction,	«	l’objectivité	scientifique	»	n’est	qu’un	leurre,	mais	il	est	

possible	de	 rendre	objective	 la	 subjectivité	du	 chercheur	 (Bourdieu,	Devereux,	

Favret-Saada).	Cette	prise	de	conscience	de	cette	implication	colossale	ne	s’est	pas	

faite	 sans	heurts	ni	violences	 intérieurs	à	 l’image	de	 ce	qu’est	 le	processus	du	

doctorat.	

Lorsque	 j’ai	 commencé	 ma	 formation	 universitaire	 en	 anthropologie	 à	

travers	mon	mémoire	 de	 recherche,	 les	 questions	 de	 réflexivité	 concernant	 la	

posture	du	chercheur	ne	se	sont	pas	imposées.	Au	contraire,	travailler	sur	les	Juifs	

de	La	Réunion	et	étant	non	juive,	je	n’ai	pas	eu	à	remettre	en	cause	ma	posture	

puisque	j’étais	déjà	«	extérieure	»	au	groupe	étudié	et	qu’aucun	conflit	intérieur	

n’est	venu	se	mêler	au	travail	d’enquête	et	d’écriture.	La	seule	chose	qui	aurait	pu	

nous	 lier	 était	 le	 fait	que	nous	 soyons	 tous	 «	 des	 zoreils	 »,	des	migrants	 à	 La	

Réunion.	À	mon	sens,	le	fait	d’être	non-juive	me	permettait	de	questionner	leur	

migration	et	de	révéler	des	éléments	qui	pouvaient	 leur	sembler	anodins,	mais	

primordiaux dans	 la	 compréhension	 des	 nouvelles	 migrations	 à	 La	 Réunion.	

Naïvement,	j’ai	cru	que	ce	fantasme	du	terrain	parfait	se	reproduirait,	s’il	s’était	

un tant	soit	peu produit	jusqu’à	ce que je lise George	Devereux sous	les	conseils	

de	ma	directrice	de	recherche,	Jacqueline	Andoche.	J’ai	abordé	la	première	année	

de	 terrain	 en	 multipliant	 les	 actions,	 les	 observations	 participantes	 (ou	 la	

participation observée dans mon cas), les rencontres, les entretiens, les réunions,

les	ateliers,	 les	actions…	Bercée,	voire	obnubilée	par	mon	 terrain	et	 l’amas	de	

récolte	des	données,	j’en	ai	oublié	le	plus	important	:	la	décentration	d’avec	mon	

terrain. L’itération,	 « ce	 va-et-vient	 entre problématique et	 données,

																																																								
85	Dans	George	DEVEREUX,	op.cité.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 93	
	

interprétation	et	résultats	»86	–	nécessaire	à	tout	chercheur	oscillant	les	phases	de	

terrain	à	celle	d’écriture	–	avait	été	occultée.	Dans	la	continuité	de	la	pensée	de	

Jean-Pierre	 Olivier	 de	 Sardan,	 mon	 univers	 de	 recherche	 appartient	 à	 deux	

mondes	 :	celui	de	 l’enquête	par	distanciation	 (univers	culturel	et	géographique	

proche	du	mien)	et	l’univers	par	dépaysement	(univers	culturel	et	géographique	

loin	 du	 mien).	 Enquêtant	 dans	 le	 quartier	 dans	 lequel	 je	 vis	 avec	 mes	

interlocuteurs,	avec	 lesquels	 je	partage	 le	quotidien,	 je	suis	donc	proche	de	ce	

terrain	qui	m’est	familier	puisqu’il	est	mien	aussi.	Mais	en	même	temps,	l’univers	

culturel	et	religieux	de	mes	 interlocuteurs	n’est	pas	 le	mien	même	si	 la	francité	

que	nous	avons nous	rapproche.	De	ce	fait,	que	l’on	se	place	du	global	au	local,	

ma	 situation	de	 chercheure	 et	mon	 engagement	 sur	 le	 terrain	oscille	 entre	 la	

proximité	et	la	distance,	qu’elle	soit	géographique,	culturelle	ou	religieuse.	

Dans	 leur	 thèse	 respective,	 Jacqueline	 Andoche	 et	 Stéphanie	 Mulot	

expliquent	avoir	ressenti	le	besoin	de	rejoindre	Paris	entre	leurs	différentes	phases	

de	 terrain	pour	«	 faire	 le	bilan	de	 cette	 vive	 expérience	de	 l’identité	»87.	Une	

distance	géographique,	affective,	culturelle,	bref	 scientifique	pour	«	prendre	 le	

temps	d’analyser,	de	comprendre,	de	ruminer,	relativiser,	[de]	d-i-g-é-r-e-r	pour	

pouvoir	enfin	r-é-d-i-g-e-r	»88,	étape	nécessaire	à	tout	chercheur	faisant	du	terrain.	

Un	travail	de	digestion	nécessaire	à	tout	chercheur	pour	 le	point,	et	 le	deuil	de	

beaucoup	de	choses,	et	notamment,	de	 son	 rapport	avec	 l’objet.	Ce	 travail	de	

«	 digestion	 »	 dû	 à	 la	 distance	 géographique	 n’a	 pu	 se	 faire	 que	 lors	 de	mes	

différents voyages vers la	Métropole, lors des rencontres annuelles avec mon

directeur	de	recherche.	Entre	temps,	il	fallait	négocier	et	trouver,	à	ma	manière,	

différentes	modalités	de	distanciation	et	de	gestion	autant	dans	les	observations	

de terrain que dans l’écriture. Ce travail de digestion a	trouvé son paroxysme avec

																																																								
86	Dans	Jean-Pierre	OLIVIER	DE	SARDAN,	La	rigueur	du	qualitatif	 :	Les	contraintes	empiriques	de	
l’interprétation	socio-anthropologique.	2013.	
87	Dans	Stéphanie	MULOT,	op.cité,	p.41-42.	Par	ailleurs,	dans	sa	thèse,	Stéphanie	Mulot	remercie	
Jacqueline	Andoche	de	lui	avoir	fait	découvrir	Devereux	et	de	l’avoir	guidé	vers	un	travail	réflexif	
de	plus	grande	importance.	
88	Ibid.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 94	
	

mon	 déménagement	 en	 Polynésie,	 au	 moment	 propice	 de	 fin	 d’écriture,	

permettant	ainsi,	avec	ce	double	regard	distancié,	un	autre	regard	de	mon	terrain	

et	de	son	objet.		

Je	ne	 sais	pas	 si	 je	 suis	en	mesure	d’y	 répondre	complètement,	mais	ces	

rapports	de	transfert	et	contre-transfert	analysés	par	George	Devereux	dans	son	

ouvrage	m’ont	été	d’une	grande	ressource,	notamment	pour	définir	la	multiplicité	

des	postures	que	j’ai	exercées	au	sein	du	quartier.	Là	repose	le	cœur	du	travail	de	

l’anthropologue	impliquée	que	je	suis,	à	savoir,	des	postures	qui	ne	sont	pas	sans	

effets	 sur	 le	 terrain.	 Les	 figures	que	 je	 représente	doivent	être	 interrogées	en	

relation	 avec	 mon	 rapport	 au	 sujet	 et	 à	 l’objet	 de	 l’étude,	 car	 celles-ci	

conditionnent	également	 le	rapport	que	 les autres	entretiennent	avec	moi.	À	 la	

fois	 anthropologue,	 habitante,	maman,	 responsable	 associative,	 j’étais	 perçue	

d’une	 façon	 singulière,	 et	 qui	me	permet	 de	déployer,	 selon	 le	 contexte	 et	 la	

situation	des	stratégies	de	récolte	de	données,	mais	aussi	de	gestions	de	rapport	

avec	les	autres.	Il	s’agit	pour	moi	de	répondre	aux	rôles	que	l’on	m’a	attribués	(ou	

que	je	me	suis	attribué)	tout	en	protégeant	mon	terrain	et	ma	propre	famille,	ce	

que	je	développerai	plus	en	détail	dans	la	deuxième	partie	de	ce	chapitre	:		

«	Le	chercheur	est	un	acteur	du	jeu	social	indigène	;	dès	son	arrivée,	il	est	

impliqué,	 le	 plus	 souvent	 à	 son	 insu,	 dans	 un	 réseau	 d’alliances	 et	

d’opposition,	 il	est	placé	dans	une	position	qui	se	transformera	dans	 le	

cours	de	l’enquête	»89		

L’année	qui	a	 suivi	cette	prise	de	conscience	a	été	pour	moi	 le	 fruit	d’une	

réflexion	approfondie	sur	mes	rôles	sociaux,	et	sur	le	va-et-vient	nécessaire	entre	

le	terrain	et	l’écriture.	Comment	faire	lorsque	son	lieu	d’habitation	est	devenu	par	

le	fruit	d’une	opportunité,	son	terrain,	ses	voisins,	des	 interlocuteurs,	 l’école	de	

																																																								
89	Dans	Gérard	ALTHABE,	La	position	du	chercheur	durant	son	enquête	apparaît	comme	une	base	
de	données	de	la	recherche	dans	la	mesure	où	celle-ci	influe	sur	la	manière	dont	celui-ci	construit	
petit	à	petit	son	objet	de	 recherche	et	son	point	de	vue	sur	cet	objet,	ainsi	que	sur	 le	 type	de	
données	recueillies,	leur	origine	et	leur	quantité,	c’est-à-dire,	très	directement,	les	résultats	de	la	
recherche,	1998	:42).	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 95	
	

ses	enfants,	un	lieu	d’enquêtes	?	Comment	se	détacher	de	son	quartier	alors	que	

celui-ci	est	l’objet	même	de	son	étude	sur	la	migration	mahoraise	?	Pourquoi	est-

ce	si	difficile,	dans	mon	cas,	d’osciller	entre	terrain/écriture/terrain	?	 Impliquée	

dans	et	par	mon	terrain,	je	m’accroche	à	celui-ci	comme	une	mère	s’accrocherait	

à	son	enfant	de	peur	que	celui-ci	lui	échappe.	C’est	comme	si	la	«	peur	»	de	quitter	

le	 terrain	 était	 intimement	 liée	 à	 la	 peur	 de	 passer	 à	 «	 côté	 »	 d’éléments	

primordiaux.	Et	pourtant,	je	savais	qu’il	fallait	quitter	«	son	terrain	»	pour	rédiger,	

«	rédiger	pour	pouvoir	revenir	et	revenir	pour	mieux	repartir	»90	et	surtout	pour	

mieux	comprendre	 l’imprégnation	quotidienne	–	 fusionnelle	–	qui	me	 liait	à	ce	

terrain.	 Dans	 son	 ouvrage	 Les	Mots,	 la	Mort,	 les	 Sorts,	 Jeanne	 Favret-Saada	

explique	comment	 le	chercheur	doit	accepter	«	d’occuper	une	certaine	place	et	

d'en	être	affecté»91.	Elle	se	place	ainsi	à	la	suite	des	travaux	entrepris	par	George	

Devereux,	sur	le	fait	que	même	si	nous	sommes	imprégnés,	nous	devons,	en	tant	

que	chercheur,	outrepasser	ce	que	nous	 ressentons	en	 les	 intégrant	pleinement	

dans	l’analyse.			

	

2) …	et	de	l’imprégnation	quotidienne	aux	problématiques	des	rôles92	

Les	multiples	interactions	avec	les	habitants	du	quartier	ne	sont	en	aucun	cas	

négatives.	Au	contraire,	ce	contact	quotidien	m’a	permis	de	produire	ce	qu’appelle	

Jean-Pierre	Olivier	de	 Sardan	 (2013),	«	des	effets	 silencieux	»	et	«	 la	 vigilance	

routinière	»,	propre	au	terrain	et	à	la	«	part	méthodologique	subjective	».	

																																																								
90	Ibid.	
91	Dans	Jeanne	FAVRET-SAADA,	op.cité.	
92	 Ce	 chapitre	 a	 été	 fortement	 nourri	 par	 le	 travail	 que	 j’ai	 effectué	 avec	 Younes	 Van	 Praet,	
doctorant	en	 sociologie	à	 l’Université	de	Rouen	 sous	 la	direction	du	Pr.	Patrice	Cohen	et	Élise	
Palomares	 (MCF)	 et	 à	 l’Université	 de	 Louvain	 sous	 la	 direction	 du	 Pr.	 B.	Maréchal,	 lors	 des	
séminaires	organisés	par	notre	directeur	de	recherche	et	lors	de	notre	communication	au	colloque	
International	de	 la	SEF	sur	 la	réflexivité	en	novembre	2017	à	 l’Université	de	Rouen.	De	plus,	ce	
travail	a	été	complété	par	 les	travaux	et	articles	écrits	conjointement	avec	Pascale	Prax-Dubois,	
doctorante	en	sociolinguistique	à	l’Université	de	Strasbourg	sous	la	direction	des	Pr.	Christine	Helo	
et	à	l’Université	de	Rouen	sous	la	direction	du	Pr.	Foued	Laroussi.	
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 96	
	

Vivre	sur	 son	 terrain	est	une	expérience	ethnographique	 fantastique	pour	 tout	

anthropologue,	car	elle	permet	de	mettre	en	évidence	les	particularités	sociales	

et	culturelles	perçues	de	 l’intérieur.	Mais	cette	expérience,	bien	que	positive	et	

enrichissante,	connait	un	 revers	et	peut	être	une	source	constante	de	 tensions	

individuelles.	 La	 non-distance	 géographique	 et	 scientifique	 a	 fait	 qu’il	me	 fut	

parfois	difficile	de	mesurer	la	profusion	de	ces	interactions	et	d’analyser	tous	ces	

jeux	de	rôles	qui	en	découlent.	Être	connue	et	reconnue	en	tant	que	«	Mélanie	»	

ou	 «	 maman	 Vittorio	 »,	 côtoyer	 l’école	 en	 tant	 que	 parent	 d’élèves,	 c’est	

forcément	 une	 proximité	 inéluctable	 avec	 ses	 interlocuteurs,	 mais	 qui	 peut	

également	 nous	 en	 éloigner.	 Dans	 leur	 ouvrage,	 les	 sociologues	 Anne-Marie	

Arborio	et	Pierre	Fournier	estiment	que	:	

	«	[Tant	que	la	durée	d’observation]	ne	s’étire	pas	trop,	le	chercheur	qui	

observe	est	 ‘’animé’’	par	un	projet	de	 connaissance,	 tandis	qu’au-delà	

d’un	 certain	 temps,	 sa	 fréquentation	 de	 la	 situation	 peut	 l’amener,	

empathie	aidant,	à	une	implication	dans	les	intérêts	des	acteurs,	qui	soit	

incompatible	avec	la	production	de	connaissances	scientifiques	»93	

Ce	 qui	 s’éloigne	 donc	 des	méthodes	 propres	 à	 la	 sociologie	 où	 les	 données	

qualitatives	 et	 les	 relations	 plus	 distantes	 avec	 les	 interlocuteurs	 sont	 plus	

fréquentes.		

En	anthropologie,	discipline	dans	laquelle	je	me	situe,	Jean-Pierre	Olivier	de	

Sardan	parle	«	d’enclicage	»,	c’est-à-dire	de	la	manière	dont	le	chercheur	s’insère	

dans	 la	 société	 qu’il	 étudie.	 Selon	 lui,	 cette	 insertion	 ne	 se	 fait	 pas	 dans	 son	

ensemble,	mais	au	travers	de	«	groupes	particuliers	»,	dans	certains	réseaux.		

	«	 Le	 chercheur	 peut	 toujours	 être	 assimilé,	 souvent	malgré	 lui,	mais	

parfois avec sa complicité, à une « clique »	ou	une « faction »	locale, ce

qui	offre	un	double	inconvénient.	D’un	côté	il	risque	de	se	faire	trop	l’écho	

de	sa	«	clique	»	adoptive	et	d’en	reprendre	les	points	de	vue.	De	l’autre,	

																																																								
93	Anne-Marie	ARBORIO,	Pierre	FOURNIER,	L’observation	directe	:	l’enquête	et	ses	méthodes.	Paris	:	
Armand	Colin,	coll.	»128	»,	Troisième	Édition,	2010,	p.44	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 97	
	

il	risque	de	se	voir	fermer	les	portes	des	autres	«	cliques	»	locales	»94.	Pour	

lui,	«	l’enclicage	»	du	chercheur,	qui	«	se	fait	par	choix	de	l’anthropologue,	

par	inadvertance	de	sa	part,	ou	par	stratégie	de	la	clique	en	question,	est	

sûrement un des	principaux problèmes	de la recherche de terrain. Le fait

même	 que	 dans	 un	 espace	 social	 donné	 les	 acteurs	 locaux	 soient	

largement	reliés	entre	eux	sous	forme	de	réseaux	rend	 l’anthropologue	

nécessairement	tributaire	de	ces	réseaux	pour	produire	ses	données.	 Il	

devient	facilement	captif	de	tel	ou	tel	d’entre	eux����.	

À	mon	sens,	cette	proximité	du	quotidien	avec	mes	interlocuteurs	hors	du	

cadre	de	recherche	n’est	pas	forcément	incompatible	avec	la	récolte	des	données	

scientifiques.	Toutefois,	elle	peut	influencer	mon	rapport	aux	interlocuteurs	ou/	

et	les	liens	de	mes	interlocuteurs	avec	moi.	

a) Interactions	et	enquêtes	de	terrain		

La	 pluralité	 des	 postures	 dans	mon	 terrain	m’a	 amenée	 à	 distinguer	 les	

degrés	 différents	 de	 relation	 avec	 les	 autres,	 même	 si	 dans	 l’ensemble,	 les	

relations	entre	nous	se	sont	toujours	bien	déroulées.	Toutefois,	j’ai	appris,	afin	de	

protéger	mon	terrain	et	ma	relation	avec	mes	interlocuteurs,	à	gérer	les	aléas,	les	

tensions	et	les	émotions	que	je	pouvais	ressentir	lorsque	j’exerçais	le	rôle	social	

de	 présidente.	 Les	 dettes	 des	 adhérentes	 ou	 celles	 de	 l’association	 face	 aux	

partenaires	pour	 faute	de	trésorerie	suffisante,	 les	erreurs	professionnelles	des	

employés	 qu’il	 a	 fallu	 gérer	 et	 expliquer.	 De	 ce	 fait,	 une	 ambivalence	 des	

sentiments	et	des	rôles	s’entremêlait	afin	de	protéger	à	la	fois	mes	relations	avec	

mes	 interlocuteurs	pour	mon	travail,	mais	aussi	me	protéger	civilement	en	tant	

que	présidente	d’association.	Ces	 sentiments	ont	 toutefois	 servi	de	base	dans	

l’analyse	des	 types	de	 relations	qui	pouvaient	découler	à	 la	 fois	de	ces	conflits	

intérieurs	 et	 extérieurs.	Ma	 subjectivité	 et	mon	 ressenti	 –	 aussi	 négatif	 qu’ils	

																																																								
94	Dans	Jean-Pierre	OLIVIER	DE	SARDAN,	«	La	politique	du	terrain,	sur	la	production	des	données	»,	
Les	terrains	de	l’enquête,	n°1,	1995,	p.71-109.	
95	Ibid.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 98	
	

pouvaient	 l’être	–	m’ont	permis	de	 comprendre	 certains	actes	et	attitudes	qui	

pouvaient	mettre	en	péril	 le	 fonctionnement	de	 la	structure	ou	ma	position	de	

responsable	associatif	notamment	sur	le	plan	juridique.	Ces	relations,	aussi	fortes	

soient-elles,	 ont	 également	 eu	 leur	 effet	 de	 doutes	 et	 de	 colères	 sur	 les	

adhérentes-interlocutrices.		

Par	exemple,	lors	de	l’assemblée	générale	de	2015,	j’ai	vu,	perçu,	ressenti	et	

entendu,	 dans	 la	 façon	 de	 parler	 des	 adhérentes96,	 de	 se	 comporter,	 de	me	

regarder,	qu’un	doute	subsistait	quant	à	mon	intégrité	dans	les	bilans	comptables	

de	 l’association,	que	 j’effectuais	moi-même	faute	de	formation	de	 la	trésorière.	

Quelques	mois	plus	tard,	alors	que	 l’association	bénéficiait	d’un	Dispositif	Local	

d’Accompagnement	 (DLA)97,	 la	 nouvelle	 trésorière	 et	 l’employée	 de	

l’association	 –	 qui	 était	 l’ancienne	 vice-présidente	 –	 ont	 refait	 tous	 les	 bilans	

comptables	de	l’association	avec	la	formatrice.	Le	lendemain,	alors	que	je	faisais	

un	point	avec	l’employée	sur	sa	formation,	elle	essayait	de	me	dire	quelque	chose,	

mais	prenait	son	temps	et	n’osait	parler.	Je	lui	ai	dit	de	me	dire	«	les	choses	telles	

qu’elle	souhaitait	me	le	dire,	que	cela	ne	me	dérangeait	pas	et	que	je	ne	serai	pas	

heurtée	si	ses	propos	dépassaient	sa	pensée	».	Elle	n’arrêtait	pas	de	me	dire	«	tu	

t’énerves	pas,	tu	t’énerves	pas,	c’est	juste	que	je	ne	suis	pas	comme	toi,	je	n’arrive	

pas	bien	à	m’exprimer	».	Me	doutant	de	ce	qu’elle	voulait	me	dire,	je	la	rassurais	

en	lui	demandant	de	me	dire	la	vérité	:	«	je	préfère	la	vérité	au	mensonge.	C’est	le	

mensonge	qui	m’énerve,	pas	la	vérité	! ».	Avec	ses	mots	et	soulagée	de	me	le	dire,	

elle s’excusa	au nom de tous les autres pour leur manque de confiance, qu’elles

avaient	douté	de	moi	et	qu’elles	pensaient	que	j’avais	«	volé	dans la	caisse	».		Je	

la	regardais	sans	rien	dire,	presque	en	souriant,	ce	qui	l’a	surpris.	Je	m’y	attendais,	

ce que je ne manquais pas de lui expliquer :

																																																								
96	Certaines	étaient	aussi	mes	interlocutrices.	
97	Dispositif	d’Accompagnement	Local	financé	par	le	Département	de	La	Réunion	via	l’association	
Réun’active	 qui	 a	mis	 durant	 quelques	mois,	 un	 formateur	 à	 disposition	 de	 l’Association	 La	
Chaumière	974	pour	former	les	bénévoles	et	les	employés	de	la	structure.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 99	
	

«	J’étais	déjà	au	courant	!!	».	Double	surprise	pour	elle	:	non	seulement	j’étais	au	

courant,	mais	je	ne	m’énervais	pas.	«	Pourquoi	faire	?	à	quoi	cela	servirait-il	?	Je	

suis	plutôt	satisfaite	que	tu	t’en	rendes	compte	par	toi-même	».		

Ma	patience	avait	fini	par	être	récompensée	dans	le	sens	où,	sans	rien	faire	

et	sans	explications,	 la	confiance	des	personnes	est	 revenue	parce	qu’elles	ont	

effectué	le	travail	elles-mêmes,	ce	qui	leur	a	permis	une	meilleure	compréhension	

de	 tout	 ce	 qu’un	 engagement	 bénévole	 impliquait.	 Ces	 diverses	 expériences	

émotionnelles	 par	 lesquelles	 je	 suis	 passée	m’ont	 permis	 de	 comprendre	 de	

l’intérieur	le	fonctionnement	des	organisations	mahoraises	et	de	voir	les	leviers	et	

les	obstacles	que	rencontrent	ces	regroupements	à	La	Réunion.		

Ces	situations	conflictuelles	issues	de	situations	d’interactions	et	de	rapports	

sociaux	ont	donné	lieu	à	une	frontière	que	j’ai	dû	apprendre	à	instaurer	pour	me	

protéger	de	mes	émotions	trop	fortes,	et	protéger	ainsi	les	relations	d’avec	mes	

interlocuteurs.	Les	éléments	relevant	de	ces	zones	d’incompréhension	entre	 les	

adhérents	et	moi	lors	des	réunions	associatives	ont	fait	l’objet	d’une	observation	

attentive	lors	du	conflit	(pour	mieux	le	gérer)	et	d’une	analyse	minutieuse	pour	ne	

pas	que	cela	se	reproduise	et	pour	mieux	comprendre	le	sens	de	ce	conflit.	Issus	

d’un	blocage	dans	la	relation,	ces	éléments	ont	finalement	été	très	stimulants.	Ceci	

m’a	 permis	 de	 revoir	mes	 attentes,	 d’analyser	 la	 situation	 et	 d’entretenir	ma	

curiosité	 et	mes	 tiraillements	 de	 chercheure.	Marjolaine	 Paris,	 résume	 bien	 la	

situation	dans	laquelle	je	me	suis	retrouvée	un	certain	nombre	de	fois	:	

	«	 À	 partir	 du	 moment	 où	 l’on	 a	 fait	 le	 choix	 d’une	 démarche	

compréhensive	 impliquant	 le	 franchissement	 des	 frontières	 séparant	

l’enquêteur des	enquêtés,	 se	pose	 la	question	«	 jusqu’où	aller	»	 (dans	

l’adhésion,	 l’intégration…)	 d’autant	 plus	 lorsque	 cette	 démarche	

théorique	est	couplée	à	des	méthodes	d’enquête	en	immersion	dans	les	

milieux	sociaux	étudiés.	 Ici,	 les	éléments	de	grande	distance	 initiale	me	

séparant des	 enquêtés, en tant que femme, chercheure, et

éventuellement	blanche	se	sont	avérés	de	précieux	atouts	pour	prendre	

un	 recul	 critique	 par	 rapport	 aux	 discours	 entendus	 et	 aux	 actions	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 100	
	

observées.	Une	fois	encore	jouer	sur	les	éléments	identitaires	et	sociaux	

faisant	 frontière	 a	 donc	 été	 nécessaire.	 Cette	 question	 de	 la	 prise	 de	

distance	se	joue	différemment	en	fonction	de	l’étape	de	l’enquête	où	l’on	

se situe ;	elle occupe une place véritablement centrale au moment de la

sortie	du	terrain	et	de	la	restitution	des	résultats	aux	enquêtés	».98	

Mes	relations	entre	enquêteur	et	enquêtés,	entre	présidente	et	adhérentes	

sont	des	 relations	multiples,	autant	du	point	de	vue	des	 interlocuteurs	que	du	

mien.	L’enquêteur	ne	peut	pas	seulement	être	distant,	surplomber	sa	recherche	

et	 son	 objet	 d’étude.	Au	 contraire,	 par	 un	 travail	 réflexif,	 il	 crée	 une	 certaine	

proximité	avec	les	personnes	qui	l’accueillent.	Toutefois,	comment	intégrer	cette	

proximité	 et	 cette imprégnation	 dans	 ses	 relations	 interpersonnelles	 au	

quotidien	?	Bien	que	je	sois	différente	de	mes	interlocuteurs,	sur	le	plan	physique	

comme	culturel,	nous	avons	aussi	des	similitudes	:	nous	habitons	La	Chaumière,	

nous	 œuvrons	 pour	 améliorer	 le	 quartier,	 nous	 sommes	 parents,	 Français,	

Dionysiens,	voisins,	amis…	Ce	qui	implique une	mobilité	dans	nos	relations.	

b) Un	perpétuel	jeu	de	rôles		

Tout	au	 long	de	cette	thèse,	je	n’aurai	eu de	cesse	de	me	questionner	sur	

l’influence	potentielle	que	j’aurai	pu	avoir	dans	la	collecte	des	données	et	dans	le	

discours	 de	 mes	 interlocuteurs.	 Mais	 aussi	 dans	 l’attitude	 que	 toutes	 les	

personnes	 que	 j’ai	 rencontrées	 au	 cours	 de	 mon	 terrain	 ou	 de	 mon	 travail	

associatif	ont	pu	avoir	avec	moi.	Une	rencontre	en	amenant	une	autre,	beaucoup	

de	personnes	rencontrées,	au	hasard	des	réunions,	des	partenariats	ou	de	la	vie	

quotidienne	était	liées	à	La	Chaumière.	Par	exemple,	l’entraineur	du	Club	de	judo	

avec	 lequel	 l’association	 montait	 un	 partenariat	 en	 2016	 connaissait	 La	

																																																								
98	Dans	Marjolaine	PARIS,	«	Enquêtes	auprès	d’élites	économiques	 immigrées	en	France	et	au	
Nigéria.	Gérer	les	frontières	ethniques,	de	classes	et	de	statuts	»,	in	Enquêtes	auprès	de	migrants,	
le	chercheur	et	son	terrain,	logiques	sociales,	Atmane	Aggoun,	Paris	:	L’harmattan,	coll.	»Logiques	
sociales	»,	2009,	p.56.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 101	
	

Chaumière,	car	son	cousin	y	habitait	dans	les	années	80	ou	encore	les	parents	de	

cette	 comptable	mandatée	 qui	 y	 ont	 vécu	 avant	 sa	 naissance.	 En	 2013,	mon	

rendez-vous	 annuel	 avec	 le	banquier	 s’est	 transformé	 en	 entretien	 car	 il	 avait	

habité	à	La	Chaumière	et	était	encore	propriétaire	de	plusieurs	logements	locatifs.	

Ou	bien	encore,	ce	vendeur	de	motos	qui	parla	 longuement	à	mon	mari	de ses	

années	 passées	 à	 La	 Chaumière	 dans	 les	 années	 1980.	 Tout	 est	 lié,	 tout	 est	

connecté,	même	 les	rencontres	 fortuites	 fortement	 influencées	par	 le	contexte	

insulaire.	Je	ne	dirai pas	que	tous	«	les	chemins	mènent	à	La	Chaumière	»,	mais	

mon	terrain	n’a	eu	cesse	d’être	ponctué	par	un	jonglage	entre	mes	différents	rôles	

sociaux,	 ce	qui	 a	nécessité	un	 travail	quotidien	 sur	 ces	questions	de	postures.	

L’Association	 de	 La	 Chaumière	 974	 est	 au	 final	 bien	 plus	 au	 cœur	 de	 mes	

recherches	 que	 je	 n’aurais	 pu	 le	 penser,	 car	 mon	 statut	 de	 chercheure	 est	

intimement	lié	à	celui	de	responsable	associatif.	Et	l’un	ne	va	pas	sans	l’autre.	Les	

demandes	 des	 personnes	me	 guidaient	 vers	 des	 éléments	 de	 recherches	 ou	

m’ouvrent	des	portes	vers	d’autres	éléments	d’analyse	auxquels	 je	n’aurais	pu	

accéder	 sans	 ces	 différents	 statuts. Toutefois,	 tout	 est	 à	 réinterroger	 et	 à	

réanalyser	dans	une	démarche	de	recherche	:	

	«	 L’interprétation	 compréhensive	 des	 données	 recueillies	 est	 le	 fruit	

d’une	 position	 théorique	 considérant	 que	 les	 frontières	 ethniques,	

genres,	 classe,	 âge,	 culture	 entre	 les	 enquêtés	 et	 l’enquêteur	peuvent	

être	dépassées.	 Il	est	toujours	possible	d’établir	des	analogies	entre	un	

discours	ou	une	action	qui	semble	à	l’enquêteur	étrange,	inadéquate,	et	

des situations qui lui sont familières »	(Lemieux, 2006)99.	

Sans	 ce	 statut	 associatif,	 je	 n’aurais	 pu	 rencontrer	 autant	 de	 personnes	 et	

participer	à	autant	d’actions	et	de	réunions.	Il	m’arriva	également	de	rencontrer	

bon	nombre	d’interlocuteurs	officiels	dans	un	cadre	scientifique.	Finalement,	l’un	

n’allant	pas	sans	l’autre.		

																																																								
99	Ibid.	p.55.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 102	
	

c) Terrain	quotidien	et	rôles	sociaux100	

Dans	ce	chapitre	de	thèse,	je	souhaite	problématiser	la	question	de	ces	rôles	

sociaux	dans	cette	recherche	et	qui	m’interrogent	encore	maintenant	au	moment	

de	la	rédaction.	Ceci	concerne	la	manière	d’aborder	le	terrain	et	les	réflexions	qui	

peuvent	découler	de	«	cette	imprégnation	lente	et	continue	»	du	quotidien101.	Des	

interrogations	nécessaires	au	chercheur	notamment	lorsque	ces	postures	entrent	

en	conflit	ou	tendent	à	se	confondre	avec	les	différents	rôles	sociaux	auxquels	il	

est	affilié	avant,	pendant	et	après	le	terrain	de	façon	ponctuelle	ou	systématique.	

Comment	en	rendre	compte	?	Comment	«	 faire	avec	»	?	Dans	quelles	mesures	

avaient-elles	un	impact	sur	la	récolte	des	données	et	de	quelles	manières	pouvais-

je	en	rendre	compte	?	Avais-je	façonné	le	terrain	à	mon	image	?	Quelles	postures	

et	quels	rôles	pouvaient-	on	m’attribuer	?	De	quelles	manières	me	définissais-je	?		

Dans	 son	 article	 sur	 l’éthique	 et	 le	 chercheur,	 Juliette	 Sakoyan	 interroge	 les	

dilemmes	 relationnels	qui	 se	posent	dans	 son	ethnographie	multisituée	et	aux	

multiples	positions.	Elle	évoque	la	«	pluralité	des	figures	du	chercheur	»	comme	

un	fait	commun	 inhérent	aux	questionnements	de	 l’ethnographe,	mais	souvent	

perçu	 comme	 une	 «	 marque	 d’incohérence	 méthodologique	 »102	 qu’il	 est	

dorénavant	 nécessaire	 d’interroger	 en	 anthropologie	moderne.	 Patrice	 Cohen	

évoque	 le	 chercheur	 comme	 étant	 «	 drapé	 d’une	 attitude	 à	 la	 fois	 proche	 et	

prudemment	distanciée […] »103��Ces «multi-positions » pour reprendre les termes

de	Juliette	Sakoyan,	m’ont	amené	effectivement	à	questionner	cette	pluralité	de	

																																																								
100	Certaines	 réflexions	de	 ce	paragraphe	 sont	 issues	d’un	article	que	 j’ai	 co-écrit	avec	Pascale	
PRAX-DUBOIS	 Pascale,	 doctorante	 en	 sociolinguistique	 et	 Nabia	 ANRABIYOU,	 formatrice	 en	
shimaore	et	étudiante	en	master	 Info-Com,	op.cité.	Dans	 cet	article,	nous	 interrogions	 sur	nos	
pratiques	mutuelles	et	sur	la	position	du	chercheur	impliqué.	Nous	en	étions	venus	à	la	conclusion	
que	cette	position	est	similaire	à	celle	d’un	funambule.	
101	Dans	François	LAPLANTINE, L’anthropologie,	Paris,	1987,	p.21.	
102	 Dans	 Juliette	 SAKOYAN,	 «	 L’éthique	 multi-située	 et	 le	 chercheur	 comme	 acteur	
pluriel.	 Dilemmes	 relationnels	 d’une	 ethnographie	 des	 migrations	 sanitaires	 »,	
Ethnographiques.org, n°17,	novembre	2008. 	
103	Dans	Patrice	COHEN,	«	Le	chercheur	et	son	double.	À	propos	d’une	recherche	sur	le	vécu	des	
jeunes	face	au	sida	»,	in	De	l’ethnographie	à	l’anthropologie	réflexive	:	nouveaux	terrains,	nouvelles	
pratiques,	nouveaux	enjeux,	Christian	Ghasarian	(dir),	Paris	:	Armand	Colin,	2002,	p.73-90.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 103	
	

postures	du	 chercheur	et	 les	 conflits	 intérieurs	qui	pourraient	découler	de	 ces	

tiraillements	identitaires104,	développés	précédemment	dans	ce	chapitre.	J’ai	donc	

identifié,	au	cours	de	ces	travaux	cinq	postures	principales	:		

� mon	appartenance	identitaire		

� mon	appartenance	genrée	et	mon	âge	

� mon	implication	familiale	et	d’habitante		

� mon	rôle	d’acteur	associatif		

� ma	posture	de	chercheure	et	d’experte.	

Ces	différents	aspects	de	la	chercheure	que	je	suis	ont	soulevé	des	questions	

et	des	enjeux	différents	 tout	au	 long	de	mon	parcours	de	 recherche,	allant	du	

terrain	à	la	rédaction.	Outre	les	différents	questionnements	que	je	me	suis	posés	

ultérieurement,	je	me	suis	également	demandé	comment	je	pouvais	jongler	avec	

toutes	 ces	 postures	 et	 quelles	 en	 étaient	 les	 limites	 ?	Quels	 devaient	 être	 les	

aménagements	nécessaires	?	La	posture,	si	évidente	soit-elle	pour	moi,	l’est-elle	

également	pour	les	autres	?		

Faire	de	 l’anthropologie,	c’est	 souvent	 se	confronter	à	des	 interlocuteurs	

éloignés	 de	 soi	 culturellement,	 linguistiquement	 et	 parfois	 géographiquement.	

Dans	 le	cadre	de	cette	 recherche,	«	 faire	du	 terrain	»	s’apparentait	à	mon	 lieu	

d’habitation.	 Me	 familiariser	 avec	 les	 lieux,	 les	 individus	 et	 les	 codes	 fut	

relativement	 facile.	 Je	n’ai	pas	eu	à	découvrir	ce	 lieu	et	ces	personnes	puisque	

j’étais	 «	 déjà-là	 ».	 J’ai	 surtout	 dû	 négocier	 ma	 place,	 celle	 de	 Mélanie	

l’anthropologue.

	 	

																																																								
104	Dans	Mélanie	MEZZAPESA,	Pascale	PRAX-DUBOIS,	Nabia	ANRABIYOU,	op.cité.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 104	
	

Zoreil,	femme,	et	chercheure	en	plus	d’être	présidente

Ma	 construction	 sociale	 et	 associative	 s’est	 enrichie,	 construite	 et	

déconstruite,	au	fur	et	à	mesure	de	 l’enquête.	Laissant	ainsi	 le	champ	 libre	à	 la	

chercheure	que	j’étais,	même	si	c’est	souvent	par	le	réseau	associatif	que	j’ai	pu	

rentrer	en	relation	avec	les	familles	:	«	il	faut	qu’ils	comprennent	que	tu	es	autre	

chose	 que	 l’association,	 et	 que	 tu	 fais	 de	 la	 belle	 recherche	 »	 me	 dit	 une	

responsable	du	Conseil	Départemental	de	Mayotte	à	La	Réunion.	Ce	pluralisme	

identitaire	auquel	j’ai	été	confronté	au	cours	du	terrain	a	permis	de	mobiliser	des	

formes	 d’identités	 par	 commodité,	 avec	 ou	 contre	 mon	 gré	 et	 selon	 le	

contexte.	Ceci	n’était	pas	 forcément	volontaire	ou	conscient,	mais	 réactionnel,		

adaptable	en	fonction	de	la	situation,	mobilisant	ainsi	un	aspect	de	soi	qui	permet	

néanmoins	de	s’y	confronter105.	

C’est	donc	 telle	ou	 telle	dimension	de	mon	 identité	qui	était	mobilisée	et	

devenait	dans	ce	cas-là,	une	 ressource	nécessaire	en	 tant	que	chercheure.	Ces	

mobilisations	 ethniques	 et	 sociales	 différentes	 –	 habitante,	 anthropologue,	

parent,	présidente,	zoreil	–	étaient	nécessaires	sur	mon	terrain	pour	la	collecte	de	

données.	 Dans	 sa	 thèse	 sur	 les	migrants	 haïtiens	 en	 Guyane,	Maud	 Laëthier	

problématise	sa	position	de	«	l’autre	»	qu’elle	représente	en	explicitant	sa	position	

qui	 pourrait	 se	 transposer	 à	 mon	 travail.	 Étant	 d’origine	 métropolitaine,	 je	

représente	 cet	 «	 autre	 »	 –	 le	 groupe	 dominant	 –	 groupe	 culturellement,	

cultuellement	et	socialement	différent	de	celui	de	mes	 interlocuteurs.	Je	suis	 la	

« zoreil » ou la	 « muzungu » qui écrit	 « un livre sur les Mahorais de La	

Chaumière	 »106.	 Bien	 que	 représentant	 ce	 statut	 dominant	 qui	 aurait	 pu	 les	

renvoyer	à	leur	statut	socio-économique	souvent	précaire,	celui-ci	est	vite	apparu	

comme un élément	comparable à	leur situation. Comme eux, je suis « ici sans être

																																																								
105	Dans	Erwin	GOFFMAN,	La	mise	en	scène	de	 la	vie	quotidienne.	La	présentation	de	soi,	Paris	:	
Édition	de	Minuit,	1973.	
106	Pour	pouvoir	exercer	ma	fonction	de	chercheure,	il	a	fallu	trouver	un	moyen	d’expliquer	mon	
rôle,	ma	fonction	et	la	finalité	de	cette	recherche.	Écrire	un	livre	sur	les	Mahorais	de	La	Chaumière	
est	apparu	comme	la	meilleure	des	explications,	compréhensible	par	tous.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 105	
	

d’ici	»107,	nos	statuts	étant	ainsi	«	par	certains	côtés	[…]	comparables	»108,	puisque	

nous	 étions	 tous	 considérés	 comme	 d’ailleurs.	 Toutefois,	 ce	 rôle	 de	 zoreil	

travaillant	sur	les	Mahorais	a	eu	quelques	répercussions,	à	un	moment	donné,	sur	

le	rapport	qu’entretenaient	les	autres	vis-à-vis	de	l’association.	Cette	phrase	d’une	

adhérente	résume	bien	la	situation	«	Mélanie,	c’est	une	zoreil	mais	pas	une	vraie	

zoreil.	Et	 comme	 c’est	 la	 seule	à	nous	 soutenir,	ben	on	 lui	 fait	des	misères,	et	

personne	 ne	 veut	 de	 l’association	 ».	 À	 tort,	 la	 position	 de	 chercheure	 a	 été	

occultée	au	profit	de	celle	de	la	présidente	d’association.	«	Trouver	des	solutions	

sur	 le	quartier	de	La	Chaumière	»	passe	avant	tout	par	mon	statut	associatif	en	

oubliant	que	ma	connaissance	du	quartier	est	également	induite	par	mon	travail	

de	recherche.	Ce	statut	de	cette	«	autre	zoreil	»	que	je	représente	est	également	

appuyé	 par	ma	 position	 de	 chercheure,	 de	 diplômée.	 Sollicitée	 «	 pour	 autres	

choses	 que	mes	 compétences	 en	 sciences	 sociales	 »109	 je	 suis	 (bien	 qu’ayant	

décidé	de	mettre	une	grande	distance	avec	ce	type	de services)	souvent	amenée	

à	 remplir	 un	 dossier,	 répondre	 à	 des	 questions,	 se	 renseigner	 sur	 tels	 sujets,	

rédiger	des	courriers,	imprimer	ou	photocopier	des	feuilles,	faire	 le	chauffeur	…	

Des	sollicitations	qui	sont	 fortement	en	 lien	avec	ma	position	associative,	mais	

tout	de	même	«	admises	»	lorsque	je	désire	prendre	ma	posture	de	chercheure.	

Cette	«	autre	zoreil	»	est,	à	mon	sens,	une	des	clefs	de	ce	contrat	implicite	(Abélès,	

1992)	qui	 lie	 le	chercheur	à	ses	 interlocuteurs	souvent	bien	malgré	 lui.	Un	 jour,	

une	fillette	de	dix	ans	m’annonça	tout	innocemment	«	que	j’étais	pleine	d’argent,	

parce que les blancs c’est	pas comme les noirs, ils ont	de l’argent »110. Cette phrase

me	surprit	et	m’interloqua.	Ne	sachant	trop	quoi	répondre,	je	 lui	ai	simplement	

répondu	 que	 «	 si	 j’avais	 eu	 beaucoup	 d’argent,	 je	 ne	 vivrais	 pas	 à	 La	

																																																								
107	Dans	Maud	LAETHIER,	Être	migrant	et	Haïtien	en	Guyane,	Paris	:	Éditions	du	Comité	des	Travaux	
Historiques	 et	 Scientifiques,	 2011,	 p.42.	 Je	 rajouterai	 également	 selon	 la	 façon	 dont	 les	
Réunionnais	peuvent	nous	percevoir,	ou	du	moins,	nous	considérer.		
108	Ibid.	
109	Dans	Juliette	SAKOYAN,	op.cité,	2008.
110	Cette	réflexion	souligne	aussi	la	question	de la	représentation	des	zoreils	qui	demeurent	à	La	
Réunion	dans	ce	contexte	postcolonial.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 106	
	

Chaumière	»111.	Cette	phrase,	aussi	forte	de	sens	qu’elle	soit,	me	fit	comprendre	

que	 par	 certains	 côtés,	 je	 suis	 consciemment	 (ou	 non)	 «	 abusée	 »	 par	mes	

interlocuteurs	 dans	 les	 services	 que	 je	 pouvais	 leur	 rendre	 en	 tant	 que	

Métropolitaine,	blanche,	au	statut	social	supérieur	au	leur.	Mais	que	le	contre	don	

de	ce	«	don	»	était	les	liens	intimes	et	quotidiens	qui	pouvaient	m’unir	à	eux	et	la	

place	qu’elles	m’avaient	attribuée	dans	leurs	familles	et	dans	leur	réseau	respectif.	

Mon	statut	de	chercheure	blanche	n’était	pas	pour	autant	gommé,	mais	le	simple	

fait	de	bien	connaître	la	communauté,	de	travailler	pour	eux	et	avec	eux,	dans	leur	

intérêt,	et	dans	 celui	de	 La	Réunion,	 fit	 tomber	beaucoup	de	barrières.	À	 titre	

d’exemple,	 je	 vais	 reprendre	 cet	 évènement	 surprenant	 avec	 un	 principal	 de	

collège	 qui	 me	 contacta	 pour	 intervenir	 dans	 son	 établissement	 auprès	 des	

enseignants	et	des	élèves	dont	les	parents	sont	originaires	de	Mayotte.	Après	avoir	

longuement	discuté	par	téléphone,	il	me	donna	rendez-vous	au	collège	quelques	

jours	plus	tard.	Arrivée	à	l’avance,	j’attendais	patiemment	vers	son	bureau,	sur	les	

bancs	prévus	à	cet	effet.	D’un	pas	pressé,	 il	passa	devant	moi	sans	me	regarder	

puis	fit	demi-tour	et	me	demanda	qui	j’étais	et	ce	dont	j’avais	besoin.	Quelle	ne	

fut	pas	sa	surprise	quand	 je	 lui	répondis	que	 j’étais	Madame	Mezzapesa	et	que	

nous	avions	rendez-vous	:	

	 	

																																																								
111	 Régulièrement,	 cette	 question	 de	 l’argent	 est	 revenue	 à	 cause	 de	 mon	 nom	 de	 famille,	
Mezzapesa.	En	shimaore,	PESA	signifie	une	pièce	de	monnaie	de	Zanzibar,	et	donc	par	extension	
de	l’argent.	Ce	qui	amplifiait	ainsi	ces	questions	de	richesse	et	de	statut	social	supérieur	face	à	mes	
interlocuteurs.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 107	
	

	«	Ah	mais	c’est	vous	Mme	Mezzapesa	?!	Je	dois	vous	avouer	que	je	suis	

presque	 déçu.	 Parce	 que	 je	m’attendais	 à	 voir	 une	 jeune	mahoraise.	

Comme	quoi,	vous	 les	connaissez	 tellement	bien	qu’on	vous	assimile	à	

eux !! […] Redonnez moi donc votre	nom de	famille, parce	que	c’est vrai,

au	téléphone	je	l’ai	comment	dire…	mahorisé		en	mzepesa	(mze	étant	un	

nom	de	famille	aux	Comores)	»	«	C’est	Mezzapesa	M.	»	«	ah	oui,	pour	le	

coup,	ce	n’est	pas	vraiment	mahorais,	c’est	plutôt	italien,	non	?	»	

Outre	le	fait	d’être	zoreil,	le	fait	d’être	une	femme	n’a	pas	été	un	obstacle	à	

cet	 accès.	 Au	 contraire,	 ce	 statut	m’a	 ouvert	 l’univers	 féminin	 et	 familial	 des	

familles	rencontrées.	Il	comporte	quelques	limites	néanmoins.	Bien	que	je	puisse	

rencontrer	et	travailler	avec	des	hommes,	notamment	via	cet	univers,	ma	relation	

anthropologique	avec	ces	 interlocuteurs	ne	sera	 jamais	aussi	 intime	qu’avec	 les	

femmes.	 La	 société	 mahoraise	 étant	 fortement	 régulée	 par	 les	 rapports	

hommes	/femmes,	je	suis	contrainte	de	respecter	cette	organisation	sociétale.	

Côtoyer	 les	 familles	mahoraises	 au	 quotidien,	 c’est	 également	 se	 rendre	

compte	de	la	nécessité	d’apprendre	le	shimaore112	afin	de	pouvoir	rendre	compte	

des	discours	au	plus	juste.	Ces	adultes,	souvent	nés	à	Mayotte,	parlent	le	français,	

mais	ont	systématiquement	recours	au	shimaore	lorsqu’ils	sont	ensemble,	parfois	

mélangés	avec	le	français	et	le	créole selon	les	capacités	langagières	de	l’individu.	

Bien	qu’étant	plus	ou	moins	familiarisée	avec	cette	langue,	une	maman	me	traduit	

toujours	les	discussions	en	cours.	Mais	il	m’arrive	souvent	de	pouvoir	deviner	le	

cours	d’une	 conversation	 :	 l’utilisation	de	 certains	mots	 en	 français,	 en	 créole	

réunionnais,	ou	de	certains	prénoms	me	permettent	de	 re-contextualiser	cette	

conversation	et	de	comprendre	de	quoi	il	s’agit.		

																																																								
112	En	2014-2015,	dans	 l’objectif	de	 renouer	un	partenariat	entre	 la	structure	associative	de	La	
Chaumière	 et	 le	 Club	 Animation	 Prévention,	 le	 CAP	m’a	 invité	 à	 participer	 à	 une	 formation	
«	initiation	à	la	langue	shimaore	et	à	la	culture	».	Durant	un	an,	j’ai	bénéficié	au	sein	de	leurs	locaux	
des	cours	de shimaore,	ce	qui	m’a	permis	de	me	familiariser	avec	 la	 langue.	Les	 interactions	au	
quotidien	m’ont	permis	d’approfondir	les	choses	vues	en	formation.	Sans	forcément	pouvoir	tenir	
une	 conversation,	 je	pouvais	dire	quelques	phrases.	Et	 selon	 le	 contexte,	 j’étais	en	mesure	de	
comprendre	ce	que	l’on	me	disait.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 108	
	

Répondre	aux	sollicitations	politiques	et	sociales	

Les	sollicitations	que	j’ai	pu	recevoir	de	la	part	des	instances	publiques	ou	

privées	émanent	de	trois	facteurs.	

Le	 premier	 a	 concerné	 ma	 position	 de	 doctorante.	 Travaillant	 sur	 la	

migration	mahoraise	à	La	Réunion	et	financée	par	la	région	Réunion	dans	le	cadre	

d’une	 «	 allocation	 doctorale	 »,	 j’étais	 perçue	 comme	 quelqu’un	 ayant	 des	

capacités	et	des	compétences	valables	pour	traiter	ce	sujet.	Le	fait	de	travailler	

également	en	tant	que	responsable	associative	sur	le	secteur	m’amené,	dans	un	

second	temps,	à	compléter	ce	statut	de	chercheur	par	des	connaissances	à	la	fois	

pratiques	 (connaissances	 des	 familles	 du	 quartier,	 du	 monde	 associatif,	 des	

besoins	 de	 la	 population)	 et	 plus	 ou	 moins	 théoriques	 (fonctionnement	 des	

institutions	et	des	politiques	publiques,	connaissance	de	terrains	annexes	liés	à	la	

politique…).	Enfin,	étudier	la	population	de	son	quartier	a	ajouté	une	légitimité	à	

mes	diverses	 connaissances,	 car,	qui	mieux	qu’un	habitant	peut	parler	de	 son	

quartier	?	J’ai	donc	participé	à	des	ateliers	sur	l’insertion	socioprofessionnelle	des	

Mahorais	à	La	Réunion	à	la	demande	du	Conseil	Départemental	de	Mayotte,	en	

faisant	à	la	fois	des	communications	et	des	rapports…	Ceci	élargissant	ainsi	mon	

réseau	d’études	et	de	connaissances	et	participant	ainsi	à	voir	de	quelles	manières	

se	construisait	«	le	problème	mahorais	»	à	La	Réunion.	

Néanmoins,	 cette	 triple	proximité	du	 terrain	 au	quotidien	 a	 rencontré	 là	

aussi	des	limites	qu’il	a	fallu,	sans	jouer	sur	les	mots,	délimiter.	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 109	
	

Entrepreneuriat	 et	 jeux	 de	 rôle	 :	 la	 présidente	 d’association	 comme	 référence	

majeure	?	

Sans	cette	présidence	ma	recherche	n’aurait	pu	être	ce	qu’elle	a	été.	Ce	

statut	m’ayant	 apporté	 les	 premiers	 contacts	 avec	 les	 familles	mahoraises	 du	

quartier.	L’accès	au	terrain	a	été	assez	facile	puisqu’il	avait	déjà	commencé	avec	

l’association	 du	 quartier	 que	 j’ai	 présidée	 de	 2012	 à	 janvier	 2017.	Mais	 c’est	

également	ce	même	statut	qui	empêchait	mes	 interlocuteurs	de	m’identifier	en	

tant	 que	 chercheure	 –	 bien	 qu’étant	 au	 courant	 de	mes	 activités	 –	 comme	 si	

Mélanie	Mezzapesa	et	l’association	de	La	Chaumière	974	n’étaient	qu’une	seule	

et	même	entité.	Les	interlocuteurs,	souvent	des	adhérents,	acceptent	facilement	

de	 répondre	à	mes	 sollicitations,	«	pour	m’aider	»,	«	parce	que	 c’est	 toi	»	ou	

simplement	«	parce	qu’il	est	important	de	mieux	faire	connaître	les	Mahorais	de	

La	Réunion	».	Au	départ,	ma	participation	constante	était	nécessaire	pour	être	au	

plus	près	du	quotidien	de	ces	familles	et	gagner	leur	confiance.	Puis	j’ai	limité	ma	

participation	 aux	 activités	que	 je	 jugeais	nécessaires	 et	 compatibles	 avec	mon	

travail	de	recherche.	De	plus,	en	2016,	 l’association	a	bénéficié	d’un	contrat	de	

secrétaire	en	CAU-CAE	qui	a	pu	gérer	en	grande	partie	les	activités	et	les	actions	

auxquelles	 je	 participais.	 Conservant	 simplement	 le	 relationnel	 avec	 les	

partenaires	et	 la	gestion	administrative	de	 l’association	 imputable	à	sa	fonction	

d’employeur.	Néanmoins,	ce	double	statut	–	responsable	associative-employeur	

et	étudiante	en	anthropologie	–	n’a	pas	été	sans	effet	sur	ma	capacité	à	distinguer	

les rôles qui m’étaient	attribués. Il a	donc fallu que j’apprenne à	maitriser ces

différentes	postures.	À	préciser	mes	rôles	et	mes	fonctions	afin	que	d’une	part,	

ceux-ci	soient	identifiables	pour	et	par	mes	interlocuteurs,	mais	aussi	être	capable	

de les limiter dans le travail scientifique requis pour ce travail doctoral. Sinon,

quelle	valeur	aurais-je	pu	donner	aux	données	recueillies	et	quelle	en	aurait	été	

leur	utilité	?		

Je vais prendre pour exemple	 un évènement	 qui s’est	 déroulé lors	 des	

élections	municipales	en	mars	dernier	2014.	L’amalgame	entre	mes	différentes	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 110	
	

postures	a	souvent	été	facile	pour	certains	interlocuteurs,	surtout	quand il	a	fallu	

suivre	une	partie	des	interlocuteurs	mahorais	dans	leurs	parcours	politiques	lors	

de	 la	campagne	des	élections	municipales.	En	effet,	 j’ai	assisté	à	de	nombreux	

meetings	politiques	dans	et	hors	du	quartier,	et	de	tous	 les	partis	politiques.	Je	

voulais,	à	travers	ce	suivi,	analyser	la	manière	dont	les	Mahorais	percevaient	leur	

citoyenneté	 française	et	 leur	participation	à	 la	 construction	politique	de	Saint-

Denis.	Ce	suivi	rapproché	a	occasionné	quelques	quiproquos	quant	à	ma	posture	

de	 chercheure,	habitante	du	quartier	et	 responsable	associative,	en	particulier	

avec	un	parti	très	actif	dans	le	quartier	et	qui	a	su	convaincre	une	forte	proportion	

de	Mahorais	à	 voter	pour	 lui.	Bien	qu’essayant	désespérément	de	 fournir	une	

explication	à	ma	présence	en	 tant	que	doctorante,	celle-ci	était	souvent	noyée	

dans	le	bruit	et	masquée	par	un	«	c’est	bien	que	tu	sois	venue	»,	puis	la	personne	

se	 dirigeant	 de	 suite	 vers	 quelqu’un	 d’autre	 pour	 la	 saluer	 avant	 que	 j’ai	 pu	

terminer	 mon	 explication.	 J’ai	 donc	 abandonné	 l’idée	 d’une	 quelconque	

justification	 en	me	 persuadant	 qu’ils	 le savaient	 et	 que	 de	 toute	 façon	 je	 le	

notifierais	dans	ce	travail.	À	ma	grande	surprise,	au	lendemain	des	résultats,	je	me	

suis	vue	«	remerciée	et	félicitée	pour	tout	le	travail	que	j’avais	accompli	lors	de	la	

campagne	».	Comme	si	moi,	Mélanie	la	responsable	associative,	j’avais	participé	à	

leur	réussite,	à	la	récolte	des	voix	au	sein	de	la	population	mahoraise.	Comme	si	

ma	 participation	 à	 leur	meeting	 justifiait	 les	 voix	 des	Mahorais	 à	 Saint-Denis.	

Comme	 si	 j’avais	été	 leur	 représentante.	Cet	amalgame	avait	pour	origine	une	

situation pour laquelle je n’avais pas, au début	de la	campagne, mesuré tous les

contours	et	les	enjeux	:	ayant	mis	à	disposition	le	local	de	l’association	pour	une	

réunion	de	quartier	avec	 les	élus	de	 la	mairie,	une	partie	de	mes	 interlocuteurs	

m’ont	alors identifié comme	faisant	partie « de ce parti ».	Les informations issues

du	travail	associatif	ont	nourri	et	confirmé	mes	données	et	elles	ne	pouvaient	être	

ignorées.	 Quel	 que	 soit	mon	 rôle	 social	 que	 je	mobilisais	 (ou	 que	 les	 autres	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 111	
	

mobilisaient)113,	 l’identité	 de	 chercheure	 que	 je	 souhaitais	mettre	 en	 avant	 a	

souvent	été	masquée	par	le	rôle	social	de	présidente.	J’apparaissais	ainsi	comme	

une	«	présidente	universitaire	»114	qui	avait	forcément	un	regard	scientifique	sur	

la	problématique	mahoraise	à	La	Réunion	et	qui	en	plus	«	vivait	sur	le	quartier	de	

La	Chaumière	»115.	Comme	l’a	expliqué	Leyla	Sall116,	ces	types	de	relations	dans	le	

contexte	 de	 la	 recherche	 ou	 de	 l’association	 découlent	 à	 la	 fois	 des	 relations	

interethniques	 et	 interpersonnelles117	 engendrées	 par	 la	 proximité	 dans	 le	

quartier	mais	aussi	entre	bénévoles.	

d) Méthode	de	recueil	de	données	:	de	la	participation	observée	aux	entretiens	

Ce	sont	près	de	deux	cents	personnes	que	j’ai	été	amenée	à	côtoyer	durant	

ma	 thèse,	 soit	 dans	 un	 contexte	 professionnel,	 associatif	 ou	 personnel118.	 De	

nombreuses	situations	de	récoltes	de	données	se	sont	créées	alors	que	la	situation	

ne	le	prêtait	pas.	Tout	semblait,	au	gré	du	hasard,	me	ramener	à	La	Chaumière,	et	

à	ce	travail	entrepris	depuis	plus	de	quatre	ans.	La	méthodologie	développée	est	

assez	originale	du	 fait	de	mon	 imprégnation	quotidienne dans	 le	quartier	 :	un	

mélange	 de	 méthodologies	 propres	 à	 la	 discipline	 –	 entretiens	 semi-

directifs119, observations	 participantes	 et participation	 observée,	 documents	

écrits	des	 instituions,	articles	de	presse,	 réunions120,	groupes	de	 travail	–	et	de	

situations	propres	à	la	vie	collective	dans	un	quartier	–	discussions	quotidiennes	

																																																								
113	Par	exemple,	lors	de	réunion	de	travail	concernant	La	Chaumière,	les	comités	de	pilotage	entre	
la	Mairie	et	la	Préfecture	ou	autres.	
114	Pour	reprendre	le	terme	d’un	ancien	cadre	de	la	DJSCS.	
115	Ibid.	
116	Dans	Leyla	SALL,	«	Terrains	fermés,	terrains	ouverts,	quelles	politiques	?	»,	in	op.cité,		p.65-80	
117	Dans	Isabelle	TABOADA-LEONETTI,	Les	immigrés	des	beaux	quartiers,	Paris	:	L’harmattan,	1987.	
118	Élus,	fonctionnaires	territoriaux,	employés	communaux,	fonctionnaires	de	 l’État,	militants	ou	
employés	 associatifs,	bénévoles,	 travailleurs	 sociaux,	 éducateurs	 sportifs	ou	de	 rue,	médecins,	
psychologues,	employés,	inactifs,	commerçants,	retraités,	habitants,	anciens	habitants,	syndics	de	
copropriété,	imams,	fundi,	commerciaux,	agents	immobiliers	se	situant	à	La	Réunion	et	à	Mayotte.	
119	Au	domicile	de	 l’interlocuteur,	à	son	 travail,	au	 local	de	 l’association,	dans	un	café,	dans	un	
espace	 ouvert.	 Les	 situations	 des	 entretiens	 ont	 été	 multiples et	 le	 choix	 a	 été	 laissé	 à	
l’interlocuteur	selon	ses	disponibilités	et	sa	fonction.	
120	À	l’école,	avec	des	partenaires	associatifs	ou	relevant	des	collectivités	territoriales	mahoraises	
ou	réunionnaises,	à	la	Préfecture…	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 112	
	

et	rencontres	 informelles121	à	 l’école,	dans	 la	cage	d’escalier,	sur	 le	parking,	au	

supermarché,	à	la	pharmacie,	chez	le	médecin,	à	la	Banque,	à	la	Poste,	dans	l’avion	

–	 avec	 les	 voisins	 quelle	 que	 soit	 leurs	 origines	 et	 leurs	 situations	

socioprofessionnelles,	et	qui	ont	été	les	plus	riches	d’enseignements.	Toutes	ces	

nombreuses	 rencontres	 ont	 permis	 d’alimenter	 la	 réflexion	 et	 ont	 permis	 de	

comprendre	la	manière	dont	la	problématique	sociale	et	publique,	et	les	enjeux	

sociétaux	et	sanitaires	de	la	migration	mahoraise	s’élaboraient	à	La	Réunion.	Ce	

travail	de	terrain	a	été	d’une	incroyable	richesse,	du	fait	de	mes	multiples	positions	

et	 autres	 implications	 dans	 le	 quartier.	Une	 richesse	 qu’il	 a	 fallu	 canaliser,	 et	

sélectionner	 tant	 la	 profusion	 des	 données	 et	 des	 objets	 d’études	 étaient	

nombreux	(Chapitre	1).	Malheureusement,	tout	n’apparait	pas	dans	ce	travail,	il	a	

fallu	faire	des	choix	draconiens.	Des choix	difficiles	à	mon	grand	regret,	mais	des	

choix	nécessaires	si	 je	voulais	voir	ce	 travail	aboutir	en	ce	temps	si	 limité	de	 la	

thèse.	Certains	sujets	ont	pu	faire	l’objet	de	communications	et/ou	de	publications	

annexes.	Les	autres	suivront	ultérieurement.		

Les	 contacts	 se	 sont	 établis	 dans	 un	 premier	 temps	 au	 travers	 de	

l’Association	 La	 Chaumière	 974	 qui	 a	 tout	 d’abord	 regroupé	 des	 voisines	 et	

d’autres	 mamans	 de	 l’école.	 Les	 liens	 étaient	 donc	 multiples	 allant	 de	

l’appartenance	au	même	quartier	à	être	parents	de	la	même	classe	de	nos	enfants.	

Au	cours	de	ces	années,	différents	réseaux	de	relations	se	sont	établis	avec	 les	

familles	mahoraises.	 Le	 réseau	 1	 est	 celui	 qui	 concerne	 les	 premières	 familles	

rencontrées via	l’Association La Chaumière 974 et	l’école. Puis ces connaissances

m’ont	amenée	à	côtoyer	d’autres	familles	qui	sont	venues	soit	dans	l’association	

ou	 qui	 habitaient	 le	 quartier	 et	 qui	 faisaient	 parties	 d’un	 réseau	 interne	 à	 la	

« communauté mahoraise » (réseau 2). Enfin, le réseau 3 des interconnaissances

																																																								
121	À	Saint-Denis,	à	Mayotte	et	ailleurs	dans	 l’île.	Les	rencontres	ont	été	multiples	et	également	
multisituées	contre	 toutes	attentes.	C’est	pourquoi,	 je	me	suis	également	 laissée	guider	par	ce	
terrain	 –	 tout	 en	 le	 cadrant	 dans	 la	 recherche	 –	 puisque	même	 dans	 les	 situations	 les	 plus	
improbables	du	quotidien,	cette	réalité	me	renvoyait	à	mon	terrain	et	à	mon	objet	d’étude.	 Il	a	
fallu	l’accepter	et	voir	que	le	terrain	ne	s’arrêtait	pas	à	mes	entretiens	et	observations	délimitées	
situées	dans	le	cadre	de	la	recherche.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 113	
	

avec	les	familles	mahoraises	sont	celles	que	je	n’ai	rencontrées	via	aucun	réseau	

mahorais	ou	associatif,	mais	parce	qu’elles	habitaient	le	quartier,	et	qu’elles	me	

paraissaient	 intéressantes	 dans	 le	 cadre	 de	 cette	 étude,	 avec	 par	 exemple	 les	

discussions	des	hommes	qui	côtoyaient	 la	salle	de	prière	des	Bananiers122.	Tous	

n’étaient	pas	forcément	les	maris	et/ou	frères	de	mes	interlocutrices.		

L’engagement	 associatif	 a	 permis,	 durant	 la	 thèse,	 de	 rencontrer	 les	

institutions	étatiques,	politiques	et	autres	partenaires	associatifs	gravitant	autour	

du	 quartier,	 et	 qui	 souhaitaient	 également	 que	 je	 leur	 apporte	 une	 certaine	

expertise	dans	la	connaissance	du	quartier	et	de	la	migration	mahoraise123.	Ceci	a	

permis	un	va-et-vient	entre	 le	terrain	et	 l’écriture,	mais	aussi	entre	 les	discours	

des	 interlocuteurs	 mahorais	 et	 ceux	 des	 officiels	 dans	 mon	 analyse,	 me	

permettant	 ainsi	 d’être,	 dans	 certaines	 situations,	 une	 médiatrice	 entre	 ces	

mondes	qui	pouvaient	parfois	ne	pas	se	comprendre.	L’aide	aux	devoirs	que	j’ai	

animée	quotidiennement	durant	les	deux	premières	années124	a	été	cruciale	dans	

ma	relation	avec	les	enfants	et	leurs	familles,	et	le	maintien	du	lien	école/famille	

avec	le	personnel	de	l’éducation	nationale	et	ses	institutions	représentatives.	Au	

vu	de	cette	pluralité	de	mes	 fonctions	et	des	 fonctions	des	 interlocuteurs	dans	

cette	étude,	 les	données	récoltées	 la	récolte	de	données	n’ont	pas	été	faciles	à	

analyser.	Bien	que	travaillant	dans	un	seul	quartier,	 le	suivi	des	réseaux	–	quels	

qu’ils	 soient	 –	 et	 l’analyse	 des	 stratégies	 migratoires	 d’implantation	 et	

d’identifications	collectives	m’ont	amenée	bien	au-delà	des	frontières	du	quartier,	

de Saint-Denis	et	de La	Réunion. Ce terrain est	devenu un terrain multi-situé qui

s’est	 étendu	 jusqu’à	 Mayotte.	 Mes	 observations	 et	 mes	 entretiens	 m’ont	

également	conduite	vers	 la	Métropole,	dans	 les	villes	où	certaines	des	 familles	

rencontrées ont	 déménagé, aux Comores où j’ai été invitée plusieurs fois.

																																																								
122	Pour	la	localisation	de	cette	salle,	voir	la	figure	n°21	du	quartier	dans	le	chapitre	3.	
123	J’ai	pu	par	exemple	au	mois	de	septembre	2016,	rencontrer	des	sénateurs	métropolitains	en	
visite	sur	 le	territoire	et	pour	 lesquels	 j’ai	fait	visiter	 le	quartier.	En	 juin	2016,	c’est	 la	directrice	
nationale	de	l’ANRU	que	j’ai	rencontré.	Ces	différents	rôles	sociaux	sont	analysés	dans	le	premier	
chapitre.	
124	Après,	 il	m’arrivait	ponctuellement	d’encadrer	une	stagiaire	et/ou	autre	 intervenant	afin	de	
participer	à	sa	formation.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 114	
	

Toutefois,	 je	n’y	suis	 jamais	allée	et	 je	n’ai	pas	approfondi	mon	travail	vers	ces	

zones.	De	nombreuses	situations	de	terrain	et	d’interactions	ont	été	faites	avec	la	

présence	de	mes	enfants,	 ce	qui	m’a	permis	de	 saisir	et	de	 vivre,	notamment	

lorsque	 j’étais	à	Mayotte,	 le	quotidien	de	ces	familles	qui	m’hébergeaient.	Mes	

enfants	ont	été	massés,	nourris,	traités	comme	s’ils	étaient	des	leurs.	Les	premiers	

mots	prononcés	par	mon	dernier	 fils	ont	été	d’ailleurs	des	mots	en	 shimaore.	

Certains	des	interlocuteurs	n’ont	pas	hésité	à	me	dire	que	mes	enfants	parlaient	

français	 avec	 un	 accent	 mahorais	 teinté	 d’un	 peu	 de	 créole,	 tellement	

l’imprégnation	familiale	a	été	importante	à	un	certain	moment	de	la	recherche.	Je	

me	souviendrais	toujours	de	mon	terrain	à	Mayotte,	où	lorsque	je	logeais	chez	une	

interlocutrice	dans	le	nord	de	l’île,	sa	grand-mère	venait	deux	fois	par	jour	masser	

mon	fils	pour	«	le	fortifier	»	comme	elle	disait,	parce	qu’il	fallait	lui	«	favoriser	la	

marche	».	Nombreuses	sont	les	vidéos	et	notes	de	terrain	concernant	ces	savoir-

faire	traditionnels.		

Au	travers	de	ce	terrain,	j’ai	donc	souhaité	mettre	en	lumière	les	stratégies	

migratoires	et	les	logiques	d’implantation	des	migrants	mahorais	et	comoriens	à	

la	Réunion	et	en	Métropole	en	observant,	en	interrogeant	leur	réseau	d’entraide	

et	de	sociabilités	dans	 le	quartier.	Parfois,	quelques	contacts	par internet	et	au	

téléphone	ou	via	leur	réseau	resté	ici	m’ont	permis	de	prendre	des	nouvelles	et	de	

comparer	 leurs	 stratégies.	 Le	 réseau	 social	 et	 les	 logiques	 spatiales	 ont	

particulièrement	retenu	mon	attention	notamment	pour	comprendre	la	manière	

dont	ils s’implantaient,	et fait sens avec les discours des habitants et	de l’ensemble

des	Réunionnais	sur	 le	regard	qu’ils	portent	sur	 les	Mahorais	à	La	Chaumière	et	

sur	l’ensemble	de	La	Réunion.	Parfois	contradictoire,	la	richesse	des	discours	m’a	

permis de croiser les points de vue, les aspirations et	 les modalités de cette

migration.	 L’indicible	 que	 me	 procuraient	 ces	 situations	 d’interactions	 ou	

d’observations	a	permis	de	prendre	part	à	la	situation	qui	s’écoulait	chaque	jour.	

Les	nombreuses discussions ont	abordé de nombreux thèmes, parfois intimes tels

que	la	sexualité.	D’ailleurs,	de	nombreuses	données	n’auraient	pu	se	faire	dans	le	

cadre	trop	formel	de	l’entretien	ethnographique	et	qui,	pour	beaucoup,	se	serait	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 115	
	

trop	apparenté	à	une	rencontre	avec	un	travailleur	social.	C’est	le	niveau	émique	

et	 étique	 expliqué	 par	 Jean-Pierre	 Olivier	 de	 Sardan125.	 Ces	 données	 ont	 été	

exploitées	puis	reliées	à	des	concepts	majeurs	qui	ont	émergé	de	ce	travail.	Ce	

travail	d’écriture	dont	 j’essaye	d’exprimer	 toute	 la	richesse	et	 la	dynamique	ne	

pourra	jamais	laisser	entrevoir	la	réalité	du	travail	effectué.	Alternant	entre	l’ordre	

collectif	 et	 l’ordre	 individuel,	 ces	 éléments,	 sans	 être	 exhaustifs,	 apportent	un	

éclairage	sur	cette	migration	bien	souvent	méprisée.	

Petit	focus	sur	les	familles	mahoraises	et	comoriennes	de	La	Chaumière	

Ce	sont	vingt-huit	familles126	mahoraises	et		comoriennes	qui	composent	mon	

corpus	au	 sein	du	quartier.	 Les	 familles	en	provenance	des	Comores	 sont	peu	

représentées	dans	cet	échantillon	pour	plusieurs	raisons.	D’une	part,	les	familles	

comoriennes	 sont	 moins	 nombreuses	 dans	 le	 quartier,	 car	 elles	 préfèrent	

s’installer	 ailleurs	 :	 «	 Les	 Comoriens	 y	 viennent	 pas	 ici,	 car	 y’a	 trop	 de	

Mahorais	»127.	D’autre	part,	elles	investissent	moins	l’espace	physique	du	quartier,	

préférant	 rester	 chez	elle,	ou	 se	 regrouper	à	un	 seul	endroit,	évitant	ainsi	des	

relations	conflictuelles	avec	des	familles	mahoraises.	

Dans	cet	échantillon,	les	interlocuteurs	privilégiés	ont	été	principalement	les	

femmes,	mères	de	ces	familles.	Étant	moi-même	femme	et	mère,	cette	approche	

a	été	plus	facile.		

Ces	femmes,	en	2016,	ont	entre	24	ans	pour	les	trois	plus	jeunes	et	45	ans	pour	

la	plus	âgée	soit	une	moyenne	d’âge	de	33.3	ans	pour	l’ensemble.		

Sur ces 28 femmes, 22 sont	 nées à	 Mayotte, 5 aux Comores et	 une à	

Madagascar.		

																																																								
125	Dans	Jean-Pierre	OLIVIER	DE	SARDAN,	op.cité,	2013.		
126	Je	préfère	parler	de	familles	étant	donné	que	j’ai	pu	observer	la	vie	quotidienne	de	ces	femmes,	
enfants	et	de	leurs	maris.	L’observation	quotidienne	et	les	nombreuses	interactions	font	qu’il	me	
parait	plus	judicieux	de	parler	de	famille	pour	évoquer	la	réalité	de	l’enquête.	Toutefois,	c’est	bien	
de	ces	femmes	dont	je	suis	partie	pour	constituer	mon	corpus.	
127	Ibrahim	30	ans,	2014,	étudiant	en	doctorat	et	ami	de	Zaïr	qui	vit	à	La	Chaumière.	De	temps	en	
temps,	les	deux	familles	se	retrouvaient	chez	Zaïr	avant	qu’Ibrahim	déménage	en	Métropole	pour	
ses	études.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 116	
	

	
Figure	12:	Lieu	de	naissance	des	femmes	du	corpus	

	

Le	nombre	d’enfants	va	de	2	à	11,	ce	qui	revient	à	environ	4.67	enfants	par	femmes128	:		

	
Figure	13:	Nombre	d'enfants	dans	les	unités	familiales	en	2016	

	

	 	

																																																								
128	Deux	femmes	ont	la	délégation	parentale	d’un	neveu	:	l’une	est	sans	enfant,	l’autre	en	a	déjà	
trois.		

Femmes nées à Mayotte : 22

Femmes nées aux Comores : 5

Femme née à Madagascar : 1

Plus de 4

Entre 4 et 3

2 ou moins

Sans enfant mais 
garde d’un neveu



	
	

	 	
 

 

	 	 	 117	
	

En	ce	qui	concerne	la	conjugalité,	la	caractéristique	de	ce	corpus	est	sa	stabilité	au	

sein	des	foyers	:	

	
Figure	14:	Nombre	d'union	par	femme	en	2016	

	

Ce	sont	4	femmes	qui	sont	mariées	civilement	en	plus	du	mariage	religieux,	

tandis	que	5	l’ont	été	lors	de	leur	premier	mariage.	Une	est	mariée	religieusement	

à	un	homme	marié	civilement,	mais	divorcé	religieusement,	ce	qui	l’empêche	de	

faire	l’union	civile	qu’elle	souhaiterait.		

À	la	fin	de	l’enquête,	24	sont	mariées	dont	22	en	situation	de	concubinage	à	

La	Réunion,	3	sont	séparées	ou	divorcées	dont	deux	Comoriennes	et	1	est	veuve.	

Bien	qu’un	certain	nombre	d’unions	soit	stable,	certaines	familles	le	sont	moins	et	

on	observe	ainsi	plusieurs	enfants	issus	de	fratries	différentes.	

Certaines	sont	arrivées	jeunes	(bébé	ou	âgées	de	moins	de	10	ans)	tandis	que	

d’autres	étaient	adolescentes	ou	jeunes	adultes.	Trois129	sont	venues	ici	divorcées	

ou	séparées130	pour	fuir	une	situation	familiale	compliquée.	Leurs	maris	ont	dans	

l’ensemble	 migré	 adultes,	 avant	 ou	 après	 leur	 mariage,	 soit	 pour	 leurs	

études/travail	soit	pour	suivre	leur	femme.	Deux	maris	ayant	un	emploi	stable	sont	

																																																								
129	Deux	sont	Comoriennes,	l’autre	est	Mahoraise.	
130	Une	femme	comorienne,	dont	son	mari	muzungu	était	beaucoup	plus	âgé	qu’elle,	l’a	installée	
à	La	Réunion	avant	de	se	séparer	d’elle	pour	qu’elle	puisse	profiter	de	sa	vie.	Bien	qu’ils	aient	deux	
enfants,	celui-ci	a	fait	le	choix	de	se	séparer	d’elle.	Peu	de	temps	après,	cette	femme	s’est	remariée	
avec	un	Comorien	originaire	de	Madagascar.	

Une union : 13

Deux unions : 10

Trois unions et plus: 5



	
	

	 	
 

 

	 	 	 118	
	

restés	à	Mayotte	et	viennent	durant	leurs	congés.	J’ai	recensé	130	enfants131		dont	

les	lieux	de	naissance	sont	répartis	ainsi	:	

	
Figure	15	:	Lieux	de	naissance	des	130	enfants	du	corpus132,	

	

Dans	 la	plupart	des	 familles	mahoraises,	 les	deux	parents	 sont	 locuteurs	

shimaoréphones.	 D’autres	 sont	 shimaoréphones/kibushiphone	 ou	

shimaoréphone	 et	 l’une	 des	 langues	 locales	 comoriennes	 :	 le	 shindzuani,	 le	

shingazidja	 ou	 le	 shimuali.	 La	 situation	 langagière	 rencontrée	 des	 familles	

comoriennes	est	plus	aléatoire.	En	effet,	sur	les	six	femmes	rencontrées,	trois	sont	

mariées	à	des	hommes	comoriens	et	pour	deux familles,	c’est	le	français	qui	prime,	

surtout	lorsqu’on	s’adresse	aux	enfants.	Deux	femmes	sont	célibataires	et	n’ont	

pas	de	conjoints.	L’une	d’entre	elle	parle	en	comorien	avec	ses	enfants,	mais	avoue	

faire	des	phrases	aussi	en	 français,	ou	alterner	 les	deux	 langues	dans	 la	même	

phrase.	L’autre	explique	ne	parler	que	le	français.	Enfin,	dans	la	dernière	famille,	

																																																								
131	Issus	des	unions.	Deux	enfants	sont	en	délégation	parentale	chez	leur	tante	et	compose	le	foyer,	
mais	ils	ne	sont	pas	comptés	dans	les	enfants	nés	des	unions	conjugales	du	corpus.	
132	Une	des	femmes	est	allée	à	Mayotte	juste	pour	son	accouchement	et	est	restée	ainsi	près	de	sa	
mère	durant	la	phase	des	40	jours.	Période	durant	laquelle	la	femme	doit	rester	alitée.	Sa	mère	ne	
pouvant	se	déplacer	à	La	Réunion,	et	ses	sœurs	ont	refusé	de	réaliser	cet	accompagnement,	car	
elle-même	a	refusé	de	le	faire	pour	ses	sœurs.	La	notion	de	réciprocité	qui	caractérise	la	société	
traditionnelle	mahoraise	a	été	totalement	absente	de	ces	relations	entre	sœurs,	l’une	ayant	cassé	
l’engagement.	Une	autre	a	accouché	à	Mayotte	préférant	ne	pas	accoucher	à	Anjouan	(cf.	chapitre	
4).	

La Réunion : 83

Mayotte : 36

Métropole : 6

Comores : 5



	
	

	 	
 

 

	 	 	 119	
	

avec	son	ex-mari	métropolitain	c’était	le	français,	avec	son	nouveau	mari,	plutôt	

en	comorien.	

Toutes	ces	familles	sont	bénéficiaires	des	prestations	sociales.	Au	moment	

de	l’enquête,	seules	deux	femmes	travaillaient	à	La	Réunion,	bénéficiant	ainsi	du	

dispositif	d’emplois	aidés.	Les	maris	travaillant	de	manière	formelle	ou	informelle	

(18)	 à	 La	 Réunion	 ou	 à	Mayotte	 notamment	 dans	 les	 secteurs	 de	 la	 conduite	

d’engins	poids-lourds,	de	la	sécurité	ou	de	l’entretien	des	espaces	verts.	Le	niveau	

d’études	 des	 personnes	 de	 cet	 échantillon	 est	 généralement	 inférieur	 au	

Baccaleuréat.	Seules	trois	femmes	ont	obtenu	le	baccalauréat	et	deux	d’entre	elles	

ont	fait	des	études	supérieures133.	Douze	femmes	sont	sans	diplômes,	les	autres	

ayant	le	CAP134,	le	BEP135	ou	simplement	le	niveau	BAC136.	Pour	l’une	d’entre	elles,	

des	expériences	professionnelles	à	Mayotte	 lui	ont	permis	de	valider	quelques	

modules	de	formation.	Leur	mari	ayant	également	différents	diplômes	allant	du	

CAP	au	BAC	+	2	dans	les	secteurs	des	chantiers	et	des	conduites	poids	lourds.	Ce	

qui	n’est	pas	surprenant	au	regard	des	études	INSEE	sur	l’insertion	professionnelle	

des	Mahorais	 à	 La	Réunion	 et	dont	 les	 chiffres	 sont	détaillés	dans	 le	 chapitre	

6.	Dans	cette	perspective,	mon	échantillon	correspond	à	ces	données	statistiques.	

Deux	 ont	 travaillé	 à	Mayotte	 avant	 ou	 après	 leur	mariage,	 souvent	 des	 petits	

contrats	ou	de	manières	ponctuelles.	Une	est	partie	travailler	à	Mayotte	au	cours	

du	 terrain.	À	 La	Réunion,	elles	ont	été	deux	à	 trouver	un	 travail137.	 Les	autres	

étaient	sans	emploi	malgré	des	recherches	actives	pour	certaines.	

La	présence des parents ou grands-parents de ces interlocuteurs rencontrés

à	Mayotte	ou	installés	à	La	Réunion,	bien	qu’ils	n’y	figurent	pas,	a	constamment	

nourri	ce	travail	pour	mieux	comprendre	les	parcours	migratoires	et	les	logiques	

familiales. Cet	 échantillon n’est	 pas l’affaire d’individus, mais de familles, de

membres	interconnectés	entre	La	Réunion,	l’Hexagone,	Mayotte	et	les	Comores,	

																																																								
133	L’une	est	Comorienne,	l’autre	est	d’origine	comorienne.	
134	Le	Certificat	d’Aptitude	Professionnelle	
135	Le	Brevet	d’Études	Professionnel	
136	Le	Baccalauréat	
137	L’une	a	été	recrutée	par	le	Conseil	d’Administration de	l’association	de	La	Chaumière.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 120	
	

révélant	 ainsi	 le	 fonctionnement	 interne	 et	 en	 réseau	 des	 Mahorais	 et	 des	

Comoriens,	dont	les	chapitres	suivants	détaillent	plus	précisément	ces	modalités.	

Cet	échantillon	est	donc	au	plus	proche	de	 la	 réalité	que	 j’ai	 vécue	et	dont	 je	

retrace	les	récits	tout	au	long	de	ce	travail.	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 121	
	

Conclusion		

Aurais-je	 pu	 seulement	 prétendre	 à	 mener	 une	 recherche	 de	 cette	

envergure	 si	 je	m’étais	 obstinée	 à	 conserver	 cet	 impossible	 choix	 de	 relation	

objective	avec	mon	terrain	et	mon	objet	alors	que	ceux-ci	me	renvoyaient	sans	

cesse	à	des	interactions	subjectives	que	je	ne	pensais	pas	pouvoir	maîtriser	et	que	

je	ne	voulais	pas	considérer	en	début	de	recherche	?		

Rendre compte	des	différents	rôles	qui	ont	été	 les	miens	sur	 le	terrain	a	

été	la	meilleure	façon	d’objectiver	cette	posture	complexe	que	je	me	suis	imposée	

et	 qui a	 été traversée émotionnellement par de nombreuses contradictions,

conflits,	enchevêtrements,	de	crises	existentielles	pouvant	être	douloureuses	ou	

du	moins	problématiques	dans	 la	 relation	avec	 les	 interlocuteurs.	La	 réflexivité	

m’a	 permis de conserver une certaine objectivité, mais surtout	 de faire et	 de

penser	 ce	qui	était	nécessaire	pour	«	protéger	»	mon	 terrain.	 Lorsque	Patrice	

Cohen	a	enquêté	sur	le	sujet	du	sida	avec	«	ce	regard	éloigné	»	recommandé	par	

« la	 tradition scientifique anthropologique »138, ceci a	 constitué pour lui une

double	contrainte	due	à	la	proximité	entre	les	sphères	personnelles	et	les	sphères	

de	son	terrain.	Comme	pour	moi,	un	travail	de	dissociation	et	de	compartimentage	

a	été	nécessaire	afin	«	de	clarifier	les	modalités	de	[la]	relation	avec	les	personnes	

rencontrées	».	Ce	 travail	mental	effectué	a	permis	de	mettre	en	 lumière	cette	

attitude	à	la	fois	«	proche	et	prudemment	distanciée	»139	qu’il	m’a	été	nécessaire	

de	réaliser	lorsque	j’ai	dû	prendre	ces	rôles	sociaux,	afin	que	ceux-ci	soient	clairs	

pour	moi,	mais	 surtout	 pour	 les	 autres.	 Les	 doutes	 et	 une	 certaine	 forme	 de	

culpabilité	ne	m’ont	jamais	quittée,	mais	tout	ceci	m’a	permis	«	d’assainir	»	cette	

relation	à	mon	terrain,	et	de	démystifier	ce	travail	de	chercheur	où	tout	semble	

lisse	et	pleinement	réglé.	Les	responsabilités	associatives	que	j’ai	pu	avoir	durant	

presque	cinq	ans	et	malgré	ma	démission	en	2017,	ont	permis	de	conserver	des	

engagements	et	des	accords	moraux	avec	les	adhérents,	mais	également	avec	les	

																																																								
138	Dans	Patrice	COHEN,	op.cité.,	2002.	
139	Ibid.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 122	
	

institutions	qui	ont	subventionné	l’Association	La	Chaumière	974	pour	des	projets	

de	 grande	 ampleur.	 	Devant	 y	 répondre,	 il	m’a	 été	 difficile	 de	m’y	 soustraire	

complètement.	Surtout	que	le	terrain	associatif	et	l’expérience	anthropologique	

se	 sont	 entremêlés	 :	 l’un	 m’emmenant	 à	 côtoyer	 l’autre	 dans	 un	 contexte	

différent,	mais	 finalement	 toujours	 lié	à	 la	 thèse.	 Les	éléments	extraits	de	 ces	

réunions	où	le	statut	de	présidente	se	lie	à	celui	de	doctorante	puisque	sans	ces	

deux	statuts,	les	connaissances	de	ce	terrain	et	des	gens	n’auraient	pu	se	faire,	me	

permettant	ainsi	d’accéder,	par	ces	différents	rôles	sociaux,	à	des	univers	intimes	

auxquels	 je	n’aurais	 jamais	pu	prétendre	dans	un	autre	contexte.	Le	schéma	ci-

dessous,	effectué	pour	un	séminaire	doctoral	conclut	parfaitement	ces	différents	

questions	 et	 tiraillements	 qui	 ont	 traversé	 les	 processus	 de	 recherche	 et	

d’écriture.	 Ils	 résument	 ce	 moi	 pluriel	 inévitable	 à	 ce	 genre	 de	 travaux	 de	

recherche.	

.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 123	
	

	
Figure	16:	Jeux	de	rôles	sur	mon	terrain	et	démarche	de	recherche	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 124	
	

	

	

-	Deuxième	Partie	-	

Construction	et	

reterritorialisation	

identitaires	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 125	
	

Chapitre	3	:	Ethnographie	de	La	Chaumière	

	«	La	Chaumière	ça	ressemble	un	peu	au	quartier	nord	de	
Marseille,	mais	 avec	 la	 tension	 en	moins	 […]	 on	 sent	
quand	même	que	 les	gens	 ici	sont	heureux	d’être	 ici.	»	
[Femme,	 métropolitaine,	 52	 ans,	 intervient	
ponctuellement	à	l’école	de	La	Chaumière]	

«	Mais	vous	vivez	à	La	Chaumière	?	

Moi	:	Oui.	

Mais	 ça	 va	 ?	 euh	 je	 veux	 dire,	 vous	 le	 vivez	 bien	 ?	 »	
[Homme,	marié,	la	cinquantaine,	zarab]	

«	Franchement,	y’a	les	gens	qui	disent	qu’il	y	a	des	choses	
sur	La	Chaumière,	mais	moi	qui	habite	là	je	les	vois	même	
pas.	Ils	disent	des	trucs	que	même	les	habitants	y	voient	
pas	»	[Femme,	Mahoraise,	30	ans,	mariée,	trois	enfants,	
février	2017]	

	

L’étude	de	ce	quartier	s’est	faite	sous	une	forme	ethnographique	au	travers	

d’observations	 quotidiennes	 de	 l’espace	 commun	 et	 privé.	 La	 gestion	 et	 la	

régulation	 des	 flux	 de	 personnes	 à	 La	 Chaumière	 ont	 aussi	 été	 observées.	De	

nombreux	 entretiens	 et	 rencontres	 effectués	 auprès	 d’habitants,	 d’anciens	

habitants,	propriétaires	 et	de	 toute	 autre	personne	 gravitant	ou	 ayant	 gravité	

autour	de	ce	quartier	complètent	ce	travail	de	recherche	sur	La	Chaumière	depuis	

sa	 construction.	 J’ai	 fait	 le	 choix	 d’aborder	 ce	 chapitre	 sous	 l’angle	 de	

l’anthropologie	urbaine	et	de	 l’espace	pour	 retracer	 l’historique	du	quartier	et	

évoquer	l’ancrage	des	Mahorais	dans	l’espace	physique	de	La	Chaumière.	L’apport	

de	la	sociologie	urbaine	des	quartiers	sensibles	en	France	(Avenel	2010,	Wacquant	

2007)	permet	de	travailler	sur	la	labélisation	de	La	Chaumière.	En	effet,	au	fur	et	

à	mesure	de	l’analyse,	il	s’est	avéré	que	le	rapport	avec	le	quartier	évolue	selon	

l’époque	 et	 la	 population	 qui	 l’habite	 engendrant	 ainsi	 des	 formes	 de	

stigmatisation.	 De	 ce	 fait,	 je	 me	 suis	 questionnée	 sur	 la	 manière	 dont	 ces	

représentations	font	sens	à	la	fois	dans	le	quartier	pour	ses	habitants,	mais	aussi	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 126	
	

pour	les	allogènes	qui	y	travaillent	ou	qui	connaissent	de	réputation	La	Chaumière.	

De	 quelle	 manière	 ce	 processus	 social	 associant	 ethnicité	 et	 stigmatisations	

urbaines	 prend	 sens	 dans	 et	 hors	 de	 La	 Chaumière	 ?	 Dans	 quelles	 mesures	

l’importante	 présence	 mahoraise	 a-t-elle	 modifié	 l’image	 du	 quartier	 et	 les	

rapports	intergroupes	déjà	existants	?	Ce	chapitre,	sans	exhaustivité,	interroge	le	

processus	d’ethnicisation	des	migrants	par	 la	société	d’accueil	dans	 le	quartier.	

Processus	qui	n’est	pas	sans	lien	avec	d’une	part	la	logique	sociétale	des	migrants	

mahorais,	mais	aussi	avec	 les	modalités	de	 leur	ancrage	dans	 le	quartier.	Cette	

implantation	 en	 territoire	 d’accueil	 amène	 les	Mahorais	 à	 redessiner	 ainsi	 les	

contours	 de	 leur	 identité	 et	 de	 leurs	 pratiques	 en	 cherchant	 toutefois	 à	 les	

préserver	pour	remédier	aux	difficultés	du	quotidien.	Le	terme	ethnicité	n’a	jamais	

été	utilisé	sous	 l’angle	socioanthropologique	 jusqu’à	présent	pour	 l’étude	de	 la	

société	réunionnaise.	Dans	le	cadre	de	ce	travail,	je	prends	le	parti	de	l’appliquer	

à	 ce	 mouvement	 migratoire	 français	 de	 religion	 musulmane	 aux	 origines	

sawahiliennes.	À	la	lumière	des	diverses	définitions	utilisées	dans	le	chapitre	1,	la	

mise	en	évidence	de	ces	nouvelles	formes	d’interactions	et	de	constructions	de	

rapports	 sociaux	 a	 été	 observée	 dans	 le	 quartier	 et	 au	 sein	 des	 réseaux.	 Ces	

migrants	s’adaptent	et	se	reterritorialisent	dans	le	quartier.		

La	 transformation	progressive	des	espaces	résidentiels	de	La	Chaumière	est	

due	aux	mutations	sociales	et	économiques	que	La	Réunion,	de	manière	générale,	

a	connues	au	cours	des	dernières	décennies.	La	migration	mahoraise	a	notamment	

permis	 un	 réinvestissement140	 de	 ces	 espaces	 communs	 extérieurs,	 ce	 qui	

implique,	comme	tout	flux	de	personnes,	un	impact	environnemental.		

Mais	la	situation	n’est	jamais	aussi	linéaire	et	homogène	sur	La	Chaumière	

–	 comme	 les	 discours	 laissent	 à	 croire	 –	 au	 vu	 de	 l’hétérogénéité	 culturelle,	

cultuelle	et	socio-économique	des	habitants.	En	effet,	les	différentes	mobilités	du	

																																																								
140	Je	le	développerai	plus	tard,	mais	malgré	les	premiers	discours	sur	La	Chaumière	qui	qualifiaient	
le	quartier	de	«	calme	»	avant	les	Mahorais	–	jugés	responsables	de	la	dégradation	–,	il	apparait	en	
regroupant	les	discours	que	cette	représentation	est	discutable.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 127	
	

quartier	 depuis	 sa	 création,	 ont	 provoqué	 le	 départ,	 réparti	mais	massif,	 des	

familles	en	ascension	sociale,	laissant	ainsi	la	possibilité	aux	populations	les	plus	

en	difficulté	de	s’installer	sur	La	Chaumière	grâce	à	de	nouveaux	investissements	

locatifs	effectués	par	des	commerçants	aisés	et	des	SCI	familiales.		

Souvent	assimilé	à	un	quartier	social,	le	contexte	d’habitat	de	La	Chaumière	

peut	 être	 comparé	 au	 travail	 de	 Christian	 Rinaudo	 sur	 les	 banlieues	

métropolitaines.	Celui-ci	explique	que		«	c’est	dans	ce	contexte	qu’on	observe	sur	

un	 temps	 relativement	 long	 [10-15	 ans],	 un	 phénomène	 de	 recomposition	

ethnique	des	populations	résidentes	dans	les	grands	ensembles	:	les	successions	

de	 population	 opèrent	 ici	 par	 sédimentation	 de	 population	 immobilisée	 et	

affaiblissement	progressif	des	mobilités	»141		

	

1) Le	‘’quartier’’	de	La	Chaumière	:	territoire	de	vies,	territoire	de	conflits	

a)	 	 	 	Cadre	de	vie	à	La	Chaumière	:	de	 la	notion	de	quartier	aux	populations	qui	 le	

composent.	

« On avait l’impression que c’était déjà un peu plus
résidentiel	que	Camélias	[années	1980-1990],	qui	était	un	
peu	 plus	 ‘’social’’	 [entre	 guillemets,	 indiqué	 par	
l’interrogé	 lui-même].	Mais	 ça	 c’était	 que	 la	 première	
impression.	Parce	que	malgré	que	La	Chaumière	était	un	
peu	plus	 chic	que	 les	Camélias,	elle	était	quand	même	
fréquentée	par	 tous	 les	 jeunes	des	Camélias,	parce	que	
les	jeunes	des	Camélias	passaient	par	La	Chaumière	pour	
aller	bat’	karré	dans	les	hauts	de	Saint-François.	Ce	genre	
de	 truc	 comme	 ça.	 Et	 on	 passait	 par	 La	 Chaumière	 ».	
[Homme,	 créole	 blanc,	 39	 ans,	 ancien	 habitant	 des	
Camélias	et	de	 La	Chaumière,	propriétaire	bailleur	à	 La	
Chaumière,	39	ans]	

	

																																																								
141	Dans	Christian	RINAUDO,	L'ethnicité	dans	la	cité.	Jeux	et	enjeux	de	la	catégorisation	ethnique,	
Paris :	L'Harmattan,	coll.	«	Logiques	sociales	»,	1999,	p.30.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 128	
	

Dans	l’ouvrage	de	Maïté	Clavel,	plusieurs	définitions	du	terme	«	quartier	»	

sont	 évoquées142.	 Le	 quartier	 peut	 être	 un	 fragment	 d’espace	 urbain	 où	 sont	

observées	 les	 pratiques	 étudiées,	 un	 quartier	 ancien,	 une	 cité,	 un	 ensemble	

d’habitations	construites	au	même	moment	et	comme	unité	urbanistique	pouvant	

être	 nommés	 «	 quartier	 »	 tout	 comme	 peut	 l’être	 le	 fragment	 urbain	

artificiellement	découpé	pour	 les	besoins	de	 l’enquête.	Selon	Magri	Susanna143,	

l’usage	fréquent	du	terme	quartier	dans	les	travaux	sociologiques	n’implique	pas	

forcément	un	questionnement	 sur	 sa	délimitation	et	 ce	qu’il	englobe	ni	 sur	 la	

pertinence	d’une	analyse	strictement	localisée.	Le	cadre	spatial	servant	parfois	à	

définir	une	population,	et	les	usages	et	habitudes	spécifiques	qui	en	découlent,	«	il	

n’est	pas	toujours	intégré	à	l’objet	d’étude,	comme	espace	social,	dans	sa	forme	

construite	et	ses	rapports	sociaux	»144.	Avec	la	création	de	la	Politique	de	la	Ville,	

le	 quartier	 est	 souvent	 considéré	 comme	 une	 unité	 d’intervention	 où	 les	

opérations	 de	 «	 développement	 social	 des	 quartiers	 »	 ont	 pour	 objectif	 une	

réhabilitation	 physique	 d’un	 habitat	 dégradé	 et	 mal	 entretenu.	 Le	

«	traitement	»	 	social	des	difficultés	de	tous	ordres	auxquelles	sont	confrontées	

les	 populations	 très	modestes	 qui	 l’occupent145	 est	 la	 ligne	 directrice	 de	 ces	

opérations	de	réhabilitations.	Le	périmètre	ainsi	délimité	comporte	dans	la	notion	

de	quartier	un	fragment	de	ville.		

Pour	La	Chaumière,	cette	notion	de	quartier	correspond	effectivement	à	un	

périmètre	 bien	 délimité	 géographiquement,	 mais	 dont	 la	 délimitation	

administrative	pourtant	fixée	devient	de	plus	en	plus	floue	suite	à	des	divergences	

juridico-administratives	établies	au	fur	et	à	mesure	des	assemblées	générales	de	

la	copropriété	et	des	positions	entre	la	ville	et	les	propriétaires.		

Premier	grand	ensemble	de	Saint-Denis	à	sa	création,	La	Chaumière	ne	s’est	

que	très	peu	modifiée	dans	sa	structure	physique	depuis	sa	création	en	1968	et	a	

																																																								
142	Dans	Maïtié	CLAVEL,	Sociologie	de	l’urbain,	2004,	p.75.	
143	Ibid,	p.75.	
144	Ibid,	p.75.	
145	Ibid,	p.75.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 129	
	

joui	 d’une	 grande	 réputation	 jusqu’au	 début	 des	 années	 2000.	Mise	 à	 part	 la	

construction	 du	 restaurant	 scolaire	 et	 du	 parking	 des	 enseignants	 au	 pied	 de	

l’école,	aucune	grosse	construction	ne	s’est	faite	depuis	sa	livraison.	Lorsque	l’on	

parle	de	La	Chaumière,	c’est	d’abord	à	ses	barres	d’immeubles	que	l’on	pense	et	

qui	abritent	 le	gros	de	 la	population	de	cette	 zone.	Tous	ceux	que	nous	avons	

rencontrés	 –	 habitants,	 anciens	 habitants,	 propriétaires,	 élus,	 fonctionnaires,	

représentants	de	l’état,	agents	communaux…	–	s’accordent	à	dire	que	le	quartier	

de	La	Chaumière	correspond	à	une	limite	géographique	représentée	par	la	«	rue	

de	la	Chaumière	»	et	qui	entoure	ces	barres	d’immeubles	(cf	Figure	n°17).	À	cela	il	

faut	 ajouter	 l’école,	 et	 les	 villas	 de	 la	 rue	 des	Hibiscus	 et	 du	 boulevard	 Saint-

François	qui	–	bien	que	la	situation	juridique	et	administrative	soit	floue	–	rentrent	

dans	cette	zone	préalablement	définie	par le	cahier	des	charges	 initial146,	mais	

dont	 les	 frontières	 symboliques	 et	 sociales	 ne	 correspondent	 pas	 avec	 les	

perceptions	de	ce	quartier.	En	effet,	les	villas	entourant	la	rue	des	Hibiscus	et	le	

Boulevard	Saint-François	sont	exclues	de	cette	perception	péjorative	puisqu’elles	

n’accueillent	pas	le	même	type	de	population147	que	l’ensemble	des	immeubles	et	

qu’elles	ne	s’intègrent	pas	non	plus	à	cet	ensemble	bâti	dégradé.	Si	les	habitants	

des	 villas	 de	 la	 rue	 des	 Hibiscus	 et	 du	 boulevard	 Saint-François	 sont	

essentiellement	 des	 propriétaires	 à	 la	 retraite	 ou	 encore	 actifs,	 une	 grande	

majorité	des	habitants	des	cinq	immeubles	est	quant	à	elle	locataire,	et	souvent	

bénéficiaire	des	prestations	familiales148.	

	

																																																								
146	D’après	le	texte	d’origine,	ladite	propriété	est	bornée	:	au	nord	par	Monsieur	Duparc,	un	chemin	
mitoyen	entre	et	la	route	du	Mont-Saint-François,	au	sud,	par	ladite	route	du	mont-Saint-François	
et	un	sentier	qui	part	de	cette	route	dans	le	prolongement	de	la	propriété	pour	se	diriger	vers	la	
ravine,	à	l’est	par	la	Ravine	«	la	verdure	»	et	Duparc,	à	l’ouest	par	la	route	du	Mont-Saint-François	
et	un	coude	de	cette	route.	
147	Les	CSP	de	ces	familles	rentrent	plutôt	dans	la	catégorie	des	populations	aisées.	Les	villas	sont	
bien	entretenues,	fleuries	et	barricadées	derrière	des	hauts	murs	et	des	barbelés.	
148	Mais	 les	CSP	sont	assez	variées	:	retraités,	travailleurs,	ouvriers,	employés,	fonctionnaires	de	
l’EN,	de	 la	santé	ou	des	collectivités,	contrats	aidés	dans	 les	espaces	verts…	En	2013,	 la	Caisse	
d’Allocations	 Familiales	 comptabilisait	 sur	 le	 quartier	 699	 locataires,	 1751	 allocataires	 et	 225	
familles	monoparentales	largement	issues	de	l’océan	Indien.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 130	
	

	
Figure	17:	Carte	du	quartier	de	La	Chaumière	

	

La	 Chaumière,	 en	 tant	 que	 territoire	 géographique	 longe	 une	 partie	 du	

boulevard	 Saint-François149	 L’entrée	 dans	 le	 quartier	 peut	 se	 faire	 par	 deux	

accès	routiers:	soit	par	l’entrée	qui	mène	à	l’école,	soit	par	celle	permettant	de	se	

rendre	 directement	 à	 l’immeuble	 des	 Bananiers,	 ces	 deux	 axes	 d’entrées	

correspondants	à	l’unique	route,	«	la	rue	de	La	Chaumière	»,	qui	fait	le	tour	des	

cinq	immeubles.	Une	dernière	voie	d’accès	sans	issue	permet	seulement	d’accéder	

aux	immeubles	Les	Aloès	et	La	Tour.	Mais	le	flou	administratif	persiste	également	

quand	il	s’agit	des	adresses	des	immeubles.	Si	une	«	rue	de	La	Chaumière	»	existe,	

celle-ci	 ne	 peut	 être	mentionnée	 dans	 les	 courriers.	 Celle	 utilisée	mentionne	

seulement	le	boulevard	Saint-François,	auquel	on	ajoute	le	nom	de	l’immeuble	et	

																																																								
149	Dans	la	page	4	du	cahier	des	charges	de	La	Chaumière.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 131	
	

le	 numéro	 d’appartement.	 Le	 nombre	 101	 devant	 boulevard	 est	

automatiquement	ajouté	par	les	instances	de	distribution	d’eau,	d’électricité	et	de	

téléphone.	 La	 Chaumière	 semble	 être	 une	 zone	 d’habitation	 jonglant	

paradoxalement	 entre	 l’enclavement	 et	 l’ouverture	 sur	 le	 reste	 de	 la	 ville150	 :	

quartier	unique	délimité	par	une	ravine,	un	boulevard	et	la	rue	du	Verger,	enclavé	

le	 long	 du	 boulevard	 Saint-François,	mais	 desservi	 par	 plusieurs	 lignes	 de	 bus	

menant	aux	commerces	et	autres	infrastructures	des	quartiers	avoisinants	et	au	

reste	de	La	ville	de	Saint-Denis151.		

	

Petit	Historique	du	quartier	

Ce	quartier	s’est	construit	intégralement	autour	de	1966	sous	l’initiative	

de	M.	Lagourgue	Pierre,	médecin,	qui	a	acheté	ce	grand	terrain	dénommé	

«	Mont	Saint-François	»	en	1956.	Composé	d’environ	400	logements	si	l’on	

comptabilise	 les	 logements	 collectifs	 et	 individuels,	 ce	 grand	 projet	 de	

groupement	d’habitations	nommé	«	La	Chaumière	»	est	acté	en	1965	auprès	

du	 notaire	 de	 l’époque,	 maître	 Gabriel	MACÉ152.	 Ce	 quartier	 était	 pour	

l’époque	 un	 quartier	 chic,	 bourgeois,	 avec	 une	 population	 aisée	 et	

propriétaire,	 faisant	 ainsi	 accéder	 à	 la	 propriété	 des	 couches	moyennes	

supérieures	 et	 aisées	 venues	 sur	 Saint-Denis	 pour	 le	 travail.	 Le	 nom des	

résidences	doit	son	appellation	à	la	dénomination	donnée	dans	le	cahier	des	

charges	:	Aloès	comme	lot	A,	Bananiers	comme	le	lot	B,	Citronniers	comme	

																																																								
150	Quelques	virages	plus	haut,	juste	au	début	de	la	route	de	Saint-François,	se	trouve	la	résidence	
Le	Belvédère,	une	résidence	composée	d’un	seul	 immeuble	similaire	à	celui	des	Bananiers,	mais	
qui	s’est	clôturée.	
151	Notes	cahier	des	charges.	
152	«	Le	groupe	d’habitations	sera	édifiée	sur	une	propriété	dénommée	«	La	Chaumière	»,	d’une	
superficie,	d’après	les	titres,	de	quatre-vingt-sept	mille	cinq	cents	mètres	carrés	et	après	mesurage,	
de	soixante-dix-sept	mille	cent	soixante	et	un	mètres	carrés,	situé	à	Saint-Denis,	 lieudit	«	Mont	
Saint-François	»,	dépendant	de	 la	 communauté	 légale	de	bien	existants	entre	M.	 LAGOURGUE	
Pierre,	né	à	Sainte-Marie	le	3	janvier	mil	neuf	cent	vingt	et	un,	Docteur	en	médecine,	et	Madame	
PAYET	Monique	Marthe	Thérèse,	née	au	Bras-Panon,	né	 le	vingt-trois	avril	mil	neuf	cent	vingt-
quatre	par	 suite	de	 l’acquisition	que	 le	mari	en	a	 faite	comme	chef	de	 ladite	communauté,	de	
Madame	Grondin	Marie	Anne	Joséphine,	veuve	de	Monsieur	Jean	Belon,	aux	termes	d’un	acte	reçu	
par	Me	Gérard,	notaire	de	 Saint-Denis,	 le	deux	 avril	mil	neuf	 cent	 cinquante-six,	enregistré	et	
transcrit	aux	bureau	des	hypothèques	de	Saint-Denis,	le	trente	avril	mil	neuf cent	cinquante-six	».	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 132	
	

le	lot	C,	Dahlias	comme	le	lot	D,	École	comme	le	lot	E	et	La	Tour	en	raison	de	

sa	 forme	 verticale.	 J’ai	 pu	 retracer	 trois	 grandes	 phases	 de	migration	 et	

d’implantation	 durant	 lesquelles	 chacune	 avait	 des	 caractéristiques	

professionnelles	et	des	catégories	socioprofessionnelles	dominantes.		

La	 première	 phase	 concerne	 les	 années	 1970-1985,	 celles	 que	 tous	 les	

enquêtés	 considèrent	 comme	 les	 années	 prospères,	 celles	 que	 les	

propriétaires	encore	présents	sur	 le	quartier	et	ayant	 investis	durant	cette	

époque	 regrettent	 et	 en	 parlent	 avec	 beaucoup	 de	 nostalgie.	 La	 grande	

majorité	des	habitants	étaient	des	propriétaires.		

Les	 photos	 ci-dessous153,	 dont	 l’une	 est	 de	 Jean	 Colbe,	montrent	 les	

débuts	du	quartier	de	La	Chaumière.	On	y	voit	un	quartier	neuf,	avec	très	peu	

de	 verdure	 et	 d’habitations	 autour.	 Il	 est	 en	 phase	 de	 construction,	 tout	

comme	la	ville	de	Saint-Denis.	Et	pour	répondre	à	l’accueil	des	familles,	une	

aire	de	jeux	avec	des	bancs	avait	même	été	prévue.		

	

	

Figure	18:	Immeuble	les	Dahlias.	Jean	Colbe	

	

																																																								
153	Ces	photos	en	Noir	et	Blanc	m’ont	été	transmises	par	la	gérante	d’un	syndic	d’un	des	bâtiments.	
L’une	est	issue	de	sa	collection	privée,	l’autre	est	une	photo	prise	par	Jean	COLBE.	Je	remercie	la	
veuve	de	Jean	COLBE	de	m’avoir	donné	l’autorisation	de	publier	ces	photos	dans	mon	travail	de	
recherche.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 133	
	

	

Figure	19:	Vue	depuis	les	Bananiers	sur	les	Dahlias	et	l'espace	vert.	Collection	privée.	

	

	
Figure	20.	L’école	et	les	Dahlias	(2015).	Photo	prise	du	même	

point	de	vue	que	la	figure	n°18	

	

	
Figure	21:	L'espace	vert	de	La	Chaumière	en	comparaison	avec		

la	figure	n°19	(2015)	

	
	

	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 134	
	

La	deuxième	phase	s’étale	sur	les	années	1985-1999.		

Les	 propriétaires,	 ayant	 souvent	 bénéficié	 du	 boom	 économique	 sans	

précédent	de	l’époque,	sont	partis	de	la	Chaumière	pour	se	diriger	vers	un	

mode	d’habitat	 individuel154,	en	vendant	ou	en	 louant	 leurs	biens.	Les	SCI	

familiales	 des	 grandes	 familles	 indo-musulmanes	 réunionnaises	 ou	 de	

Madagascar	investissent	dans	le	quartier,	permettant	ainsi	le	relogement	des	

personnes	concernées	par	 les	opérations	de	destruction	des	bidonvilles	de	

certains	quartiers	de	Saint-Denis	au	cours	des	années	fin	1980-début	1990.	

C’est	à	cette	époque	que	les	premiers	locataires bénéficiaires	de	revenus	plus	

faibles	sont	arrivés.	

À	partir	des	années	2000,	c’est	 la	massification	d’arrivées	de	 locataires	en	

provenance	de	l’océan	Indien	(Madagascar,	Mayotte,	Comores	et	Maurice).	

Ce	sont	soit	des	petits	travailleurs,	soit	des	familles	bénéficiaires	des	minimas	

sociaux.	 En	 parallèle,	 des	 jeunes	 couples,	 des	 retraités,	 des	 petits	

fonctionnaires	ont	continué	à	acheter	sur	La	Chaumière,	soit	pour	y	habiter,	

soit	pour	effectuer un	 investissement	 locatif	au	regard	des	prix	abordables	

du	quartier	 tout	en	comblant	 le	départ	de	propriétaires	 (ou	de	 locataires)	

plus	anciens	qui	«	fuient	»155	le	quartier	pour	se	diriger	vers	d’autres	quartiers	

de	Saint-Denis.	

			De	mon	initiative	et	selon	les	discours	recueillis	(enseignants,	habitants	et	

ex-habitants,	syndicats…), j’ai	nommé	la	période	1970-2000	«	l’âge	d’or	de	La	

Chaumière	»,	période	qui	 semble	 correspondre,	 selon	 les	discours,	 à	une	

totale	harmonie	entre	habitants	avec	 la	présence	de	petits	commerces,	de	

nombreux	propriétaires	et	peu	de	locataires.	

																																																								
154	Parfois	dans	les	Hauts	de	Saint-François,	au-dessus	de	La	Chaumière,	ou	ailleurs	à	Saint-Denis	
ou	à	La	Réunion.	Parfois,	ceci	correspond	avec	un	départ	en	retraite.	
155	«	Le	délabrement	du	quartier,	la	dégradation	des	cages	d’escaliers,	la	présence	de	nombreux	
enfants	 mahorais	 et	 les	 nuisances	 qui	 peuvent	 en	 découler	 les	 conflits	 avec	 le	 voisinage	
mahorais	»…	Sont	les	principales	raisons	évoquées	par	les	personnes	rencontrées	et	qui	ont	quitté	
le	quartier.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 135	
	

				Ces	 trois	phases	plus	ou	moins	distinctes	de	peuplement	montrent	que	

jusque	dans	les	années	1980,	la	plupart	des	habitants	–	des	enseignants,	des	

infirmiers,	des	médecins	–	ayant	pu	investir	«	dans	la	pierre	»	comme	ils	le	

disent	 s‘installent	 dans	 ce	 quartier	 résidentiel	 dortoir.	 Bien	 entretenues,	

fleuries,	 boisées	 d’arbres	 fruitiers,	 avec	 un	 grand	 espace	 vert	 central	

permettant	 les	 jeux,	 les	 résidences	 avaient	 un	 certain	 prestige.	 Les	

appartements	étaient	bien	conçus	et	apportaient	une	touche	de	standing	au	

quartier.	La	résidence	La	Tour,	avec	ses	ascenseurs,	attirait	 les	couches	 les	

plus	aisées.	Bien	que	considérées	comme	dans	un	quartier-dortoir,	certaines	

résidences	 avaient	 toutefois	 des	 objectifs	 économiques.	 Les	 SARL	 des	

Citronniers	ou	de	 la	Tour	 louaient	des	 locaux	commerciaux156.	Les	activités	

recensées	 concernaient	 essentiellement	 l’artisanat	 :	 tels	 la	 couture	 ou	 le	

repassage157,	 et	 de	 la	 vente	 :	 une	 épicerie	 se	 tenait	 au	 pied	 de	 La	 Tour	

jusqu’en	2004.	Ces	différentes	épiceries	qui	se	sont	succédé	ont	contribué	à	

une	vie	de	quartier	aujourd’hui	regrettée.	Le	dernier	point	chaud	a	fermé	il	y	

a	un	peu	plus	de	dix	ans	:	le	vandalisme158	et	les	règlementations	d’hygiène	

de	plus	en	plus	drastiques	ont	eu	raison	de	cette	fermeture.	Ce	manque	de	

commerces	au	sein	de	La	Chaumière	est	préjudiciable	à	la	vie	à	l’intérieur	du	

quartier	même.	Une	petite	boutik159,	un	 snack,	et	un	 coiffeur	 à	quelques	

mètres	 du	 quartier,	 longeant	 le	 boulevard	 Saint-François,	 permettent	

toutefois	de	combler	ce	manque	de	services.			

																																																								
156	Des	studios	commerciaux	pour	les	Citronniers,	et	des	grands	locaux	commerciaux	pour	la	Tour.	
157	Aux	Citronniers	notamment.	
158	Selon	un	propriétaire,	ce	vandalisme	pourrait	être	dû	aux	jeunes	du	quartier,	mais	selon	lui,	ils	
pouvaient	aisément	«	se	faire	aider	des	jeunes	des	Camélias	».	Au	cours	de	certains	entretiens,	les	
liens	entre	les	Camélias	et	la	Chaumière	sont	récurrents,	notamment	en	ce	qui	concerne	l’histoire	
de	ce	propriétaire,	39	ans	au	moment	de	son	entretien	en	2014,	arrivé	dans	les	années	1990	à	La	
Chaumière	à	15	ans.	 Il	venait	des	camélias	et	avait	été	à	 l’école	de	La	Chaumière.	Ses	amis	de	
l’école,	 puis	 du	 collège	 et	 du	 lycée	 venaient	 essentiellement	 des	 Camélias	 (haut)	 et	 de	 la	
Chaumière.	Durant	son	entretien,	il	a	beaucoup	insisté	sur	cet	effet	de	groupe,	d’appartenance	aux	
deux	mondes	même	 si	 à	 son	 époque,	 les	différences	 sociales	 entre	 les	deux	quartiers	 étaient	
beaucoup	plus	perceptibles	que	maintenant.	Il	a	également	investi	à	La	Chaumière,	en	y	habitant	
pendant	dix	ans,	avant	de	quitter	le	quartier	et	de	mettre	en	location	son	appartement.	
159	Terme	créole	pour	désigner	une	épicerie.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 136	
	

	

De	 grandes	 disparités	 existent	 entre	 les	 immeubles	 et	 parfois	 d’une	 cage	

d’escalier	à	une	autre	:	 les	appartenances	sociales	et	 identitaires	sur	 le	quartier	

étant	 totalement	hétérogènes,	 il	 se	 trouve	que	parfois,	 selon	 l’immeuble	ou	 la	

cage	d’escalier,	une	prédominance	ethnique	peut-être	observée,	souvent	en	lien	

avec	le	type	d’habitants	:	propriétaires	ou	locataires.	

Au	cours	de	ce	terrain,	et	pour	vérifier	l’hypothèse	émise	sur	le	quartier	de	La	

Chaumière	–	où	 la	majeure	partie	de	sa	population	serait	d’origine	comorienne	

et/ou	mahoraise	–,	j’ai	entrepris	de	recenser	les	habitants	des	immeubles	afin	de	

voir	dans	quelle	mesure	 la	présence	mahoraise	et	 comorienne	 se	 faisait	 sur	 le	

quartier.	Ce	recensement	a	été	fait	selon	deux	critères	:		

-	locataire/propriétaire		

-	appartenances	identitaires	quand	j’ai	pu	rencontrer	les	personnes	ou	selon	les	

catégorisations	 émises	 auprès	 des	 autres	 habitants	 rencontrés	 issus	 de	 leurs	

réseaux	de	connaissances.		

Souvent,	je	connaissais	les	familles	mahoraises	et	comoriennes,	ce	qui	a	pu	

faciliter	 cet	 état	 des	 lieux,	 non	 exhaustif	 bien	 entendu.	 Ce	 recensement	

s’apparente	toutefois	plus	à	une	étude	sur	la	part	des	logements	occupés	par	les	

familles	en	provenance	de	Mayotte	et	des	Comores.	

	

	

	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 137	
	

	
Figure	22:	Part	en	pourcentage	des	logements	occupés	par	les	familles	mahoraises	et	comoriennes	de	La	

Chaumière	en	2016160	

	

Ce	document	exclut	toutefois	les	logements	vides	dans	le	nombre	total	des	

logements,	 les	calculs	 sont	néanmoins	basés	 sur	 les	 logements	occupés161.	Ces	

résultats	ne	sont	pas	exhaustifs	au	vu	de	l’important	turn-over162	de	locataires	et	

de	propriétaires	dans	une	moindre	mesure	ces	dernières	années.	Cette	étude	des	

parts d’occupation date de 2016, mais un recensement	de ce même type a	été

effectué	en	2014	et	2015.	La	part	moyenne	de	présence	des	foyers	mahorais	au	

sein	de	La	Chaumière	varie	entre	30%	et	24%	selon	les	années,	avec	une	tendance	

à	la	baisse, ce qui coïncide avec l’obtention des logements sociaux pour certaines

familles	 mahoraises	 et	 l’installation	 de	 nouvelles	 familles	 créoles163.	 Sur	

l’ensemble	des	appartements	du	quartier,	il	y	a	presque	autant	de	logements	vides	

																																																								
160	En	nombre	de	propriétaires	habitants	au	31	décembre	2016	:	Les	Aloès	(18),	Les	Bananiers	(23),	
Les	Citronniers	(10),	Les	Dahlias	(21),	La	Tour	:	chiffre	non	renseigné.	
161	Soit	un	calcul	sur	314	logements	pour	un	total	de	375	logements.	
162	 Attention, beaucoup	 de	mouvement,	mais	 il	 y	 a	 des	 familles	 qui	 sont	 là	 depuis	 plusieurs	
décennies	 en	 ce	 qui	 concerne	 les	 propriétaires	 et	 depuis	 2004	 pour	 les	 premières	 familles	
mahoraises.	
163	La	part	des	logements	vides	augmente	également.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 138	
	

(62)	que	de	 logements	occupés	par	 les	familles	mahoraises	et	comoriennes	(76)	

pour	un	total	de	375	appartements.	

La	proportion	de	 logements	 vides	par	bâtiment	est	également	différente	

selon	 les	 immeubles	 et	 les	 cages	 d’escaliers.	 Par	 exemple,	 aux	 Aloès164,	 par	

exemple,	sur	 les	15	 logements	vides	que	compte	 le	bâtiment,	6	étaient	dans	 la	

première	cage	d’escalier.	Une	cage	considérée	par	le	syndic	gérant	comme	étant	

«	une	cage	à	problèmes	».	Les	 loyers,	parfois	faibles,	parfois	élevé	au	regard	du	

bien	 proposé, attirent	 des	 populations	 aux	 revenus	modestes,	 faibles,	 et	 des	

jeunes	propriétaires	dont	 le	prix	permet	un	premier	 investissement	soit	en	tant	

que	bailleurs	soit	en	tant	que	propriétaires	habitants.	

	Même	si	certains	appartements	ne	restent	pas	vides	longtemps,	d’autres	sont	

en	revanche	à	vendre	depuis	plusieurs	années.	Ceci	s’explique	par	la	capacité	des	

familles	 mahoraises	 installées	 sur	 le	 secteur	 à	 démarcher	 le	 propriétaire	 du	

logement	 qui	 se	 vide	 et	 à	 proposer	 un	 locataire	 de	 leur	 réseau	

(villageois/amical/familial)	pour	reprendre	l’appartement	contribuant	ainsi	à	des	

regroupements	élargis165.	Un	appartement	en	vente	depuis	plusieurs	années	est	

soit	 un	 problème	 de	 succession,	 soit	 un	 refus	 du	 propriétaire	 à	 mettre	 son	

appartement	en	location	(la	gestion	locative,	surtout	à	distance,	étant	coûteuse	et	

difficile	à	gérer)	soit	une	mise	en	vente	à	un	tarif	trop	élevé.		

	

Les	conflits	entre	habitants	se	concentrent	beaucoup	sur	 l’appropriation	du	

territoire	physique	que	les	jeunes	et	les	populations	mahoraises et	comoriennes	

ont	construit.	Dans	le	cadre	de	son	travail,	l’adulte	relais	du	quartier166	a	fait	du	

																																																								
164	Cette	résidence	est	la	mieux	entretenue	du	parc.	Étant	celle	où	les	propriétaires	résidents	sont	
les	plus	nombreux,	ceux-ci	maitrisent	à	la	fois	l’ordre	et	la	coordination	de	l’entretien	du	bâtiment.	
C’est	également	ce	bâtiment	qui	a	rénové	sa	façade	entièrement	en	2015/2016.	
165	Voir	dans	le	Chapitre	5.	
166	 Elle	 a	 exercé	 sa	 fonction	 d’adulte	 relais	 de	 juillet	 2013	 à	 juillet	 2016.	 Elle	 a	 réalisé	 ce	
questionnaire	afin	de	mieux	comprendre	le	quartier,	ses	habitants,	ce	qu’ils	souhaitaient	afin	de	
pouvoir	améliorer	les	actions	avec	la	structure	associative	du	quartier	en	lien	avec	la	Politique	de	
la	Ville.	Son	contrat	n’ayant	pas	été	renouvelé,	ce	projet	n’a	pas	pu	se	mettre	en	place.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 139	
	

porte-à-porte167	en	2016	à	l’aide	d’un	questionnaire	pour	recueillir	les	doléances	

et	 les	 attentes	 de	 chaque	 habitant	 du	 quartier.	 Les	 réponses	 de	 la	 dernière	

question168	ont	largement	été	concomitantes	avec	l’ensemble	des	discours	que	j’ai	

pu	 recueillir	 sur	 le	 quartier.	 Les	 problématiques	 des	 jeux	 des	 enfants,	 de	 leur	

encadrement	et	de	la	propreté	du	quartier	ont	largement	étayé	les	réponses.	Les	

termes	 "vider,	 nettoyer,	 sécuriser	 et	 encadrer	 les	 enfants"	 sont	 revenus	

régulièrement	dans	le	questionnaire	rempli	par	plus	d’une	centaine	d’habitants.	

b) De	l’espace	collectif	du	quartier	au	territoire	de	La	Chaumière	

Cet	 espace	 collectif	 de	 La	 Chaumière,	 investi	 par	 les	 populations	 en	

provenance	de	Mayotte,	est	porteur	d’identité.	Dès	 lors,	 il	devient	un	territoire	

vecteur	de	reproduction	de	manières	d’habiter	et	d’être.	

	
Figure	23:	Schéma	représentant	les	modalités	d'appropriation	du	quartier	établi	selon	mes	observations	

entre	2013-2016	

																																																								
167	J’ai	pu,	à	certaines	occasions,	l’accompagner	dans	cette	démarche.	
168	Auriez-vous	des	propositions	à	faire	pour	améliorer	le	cadre	de	vie	sur	La	Chaumière	?	Si	oui,	
lesquelles	?	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 140	
	

	

Cet	investissement	de	l’espace	collectif	laisse	à	supposer169	que	les	Mahorais	sont	

majoritaires	et	acteurs	principaux	du	délabrement.	Toutefois,	 la	part	des	 logements	

occupés	par	ces	populations	n’est	que	de	24%.	Mais	la	configuration	des	bâtiments	de	

La	Chaumière	et	leur	emplacement	permet	aux	migrants	mahorais et	aux	Comoriens	de	

reproduire	des	modes	d’habiter	et	des	formes	de	sociabilités	qui	leur	sont	propres	et	

semblables	 à	 ce	 qui	 se	 fait	 dans	 leur	 territoire	 d’origine.	 C’est	 ce	 qu’on	 appelle	 la	

reterritorialisation.	Une	reterritorialisation	amplifiée	par	 le	 fait	que	ces	 familles	sont	

liées	 par	 des	 formes	 de	 réseau	 (parenté/villageois/amical)170	 qui	 permet	 ainsi	 à	 de	

nombreux	 flux	 de	 personnes	 de	 coexister	 à	 l’intérieur	 même	 du	 quartier	 et	 de	

reproduire	une	vie	de	village.		

Les	 schémas	 suivants	 permettent	 ainsi	 de	 mieux	 saisir	 les	 modalités	 de	 cette	

reterritorialisation	mahoraise,	mais	aussi	les	rapports	sociaux	souvent	conflictuels	qui	

découlent	de	cette	nouvelle	appropriation	:	

																																																								
169	Par	les	habitants	du	quartier	et	les	extérieurs.	
170	Pour	plus	de	détails	sur	ces	formes	de	réseau,	j’invite	le	lecteur	à	se	référer	aux	chapitres	4,	5	
et	7.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 141	
	

	

	

Figure	24:	Exemple	d'une	unité	de	résidences	composée	de	plusieurs	unités	familiales	à	différents	degrés.	
Mayotte,	2014.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 142	
	

	
Figure	25:	Schéma	des	zones	de	rapports	sociaux	autour	du	quartier	et	des	représentations	qui	en	découlent:	

2013-2016	

	

La	zone	d’exaspération,	représentée	en	orange,	concerne	les	villas	de	la	rue	des	

Hibiscus	 et	 du	 Boulevard	 de	 Saint-François.	 Cette	 zone	 d’habitation	 aisée	 est	

exaspérée	par	les	petits	larcins	dans	les	habitations,	les	dégradations	des	véhicules	

stationnés	à	l’extérieur	et	les	déplacements	en	bande	des	jeunes	et	des	enfants171.	

C’est	aussi	une	zone	de	passage	pour	relier	certaines	rues	au	reste	de	la	ville,	ainsi	

qu’une	zone	de	rencontre172	autour	de	l’école	pour	les	regroupements	des	jeunes.	

																																																								
171	À	noter	qu’il	n’y	a	pas	de	résultats	définitifs	sur	le	fait	que	ces	enfants	sont	ceux	de	La	Chaumière	
ou	non.	Le	fait	qu’il	y	ait	régulièrement	des	jeunes	ou	des	enfants	dans	la	rue	suffit	à	affirmer	que	
ce	sont	des	enfants	mahorais	ou	comoriens,	et	de	La	Chaumière.	
172	Avant	 le	début	des	années	2000,	 le	parking	de	 l’école	 (avant	que	 le	 restaurant	 scolaire	 soit	
construit	dessus)	était	une	 zone	de	deal	 entre	 les	 jeunes	des	quartiers	 avoisinants	 et	 certains	
jeunes	de	La	Chaumière.	En	effet,	les	nombreux	passages	(voir	cartes	suivantes)	qui	permettent	de	
sortir	du	quartier	étaient	propices	à	une	fuite	rapide	en	cas	de	descende	de	police.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 143	
	

La	zone	de	peur	en	mauve	concerne	 les	nouveaux	 immeubles	des	Tourtereaux	

dans	lesquels	vit	une	population	modeste	et	aisée	selon	les	entrées.	Ce	sont	des	

immeubles	de	standing	dans	lesquels	il	n’y	a	pas	d’espace	vert	(hormis	quelques	

arbres).	Depuis	qu’il	y	a	eu	des	vols	et	des	dégradations	de	voitures	(imputés	aux	

jeunes	du	quartier)173,	un	vigile	est	présent	chaque	soir	à	l’entrée	de	la	résidence.	

La	vision	du	quartier	pour	ces	habitants	est	péjorative.	Les	jeunes	aux	abords	de	

l’abri	 de	 bus	 le	 soir174,	 les	 enfants,	 seuls,	 qui	 circulent	 dans	 le	 quartier	 et	 les	

familles	 qui	 investissent	 les	 espaces	 font	 que	 ses	 habitants	 imaginent	 La	

Chaumière	 comme	 un	 quartier	 similaire	 à	 ceux	 des	 banlieues	 françaises.	 Un	

quartier	mal	famé	dans	lequel	il	ne	vaut	mieux	pas	habiter.			

																																																								
173	D’autres	 explications	m’ont	 été	 données	 durant	 le	 terrain,	 notamment	 des	 règlements	 de	
compte	entre	investisseurs	de	ces	immeubles.	
174	Qui	 fument	et	boivent	 certaines	 fois,	qui	parlent	 fort	 aussi,	 accentuant	 cette	 crainte	de	 La	
Chaumière	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 144	
	

	
Figure	26:	Zones	de	socialisation	et	de	déplacements	dans	le	quartier	

	

Les	flux	de	passages	représentés	en	blanc	montrent	les	différentes	manières	

de	se	déplacer	dans	le	quartier,	et	pour	en	sortir.	La	localisation	des	espaces	verts	

à	proximité	des	immeubles	permet	les	jeux	et	les	regroupements	quotidiens	des	

familles	 mahoraises.	 Toutefois,	 bien	 que	 ces	 espaces	 soient	 majoritairement	

investis	 par	 ces	 familles,	 les	 enfants	 du	 quartier,	 au-delà	 de	 leurs	 origines	

territoriales,	utilisent	ces	zones	de	passages	et	ces	espaces	verts	pour	jouer	avec	

leurs	camarades	d’école	(Mahorais,	Comoriens	ou	autres).		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 145	
	

	
Figure	27:	Emplacements	et	types	de	regroupements	dans	le	quartier	

Les	 formes	 géométriques	 de	 couleurs	 représentent	 les	 types	 de	

regroupements	du	quartier.	C'est	autour	de	ces	regroupements	que	les	conflits	et	

les	tensions	émergent	en	majorité	à	La	Chaumière.		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 146	
	

	
Figure	28:	Carte	synthétique	des	modalités	de	regroupements	et	des	conflits	

En	rouge	se	trouvent	des	zones	de	jeux	hors	des	espaces	verts	qui	sont	tout	

aussi conflictuels que l’investissement	des espaces verts. Ces conflits sont	surtout	

des	conflits	intergénérationnels.	Les	enfants	investissent	ces	lieux	(espaces	verts	

et	parkings	notamment)	pour	jouer	au	foot,	discuter	sur	les	marches	d’une	cage	

d’escalier… Ces zones d’investissement	et	de regroupements apparaissent	pour

de	 nombreux	 habitants	 comme	 des	 zones	 de	 nuisances	 à	 la	 fois	 visuelles	 et	

sonores.		

Dès	 la	première	entrée	du	quartier,	 les hommes,	 souvent	 les	mêmes,	des	

pères	 de	 familles,	 ou	 des	 grands-pères,	 se	 retrouvent	 à	 discuter	 sur	 le	muret	

longeant	l’école.	Parfois	la	voiture	sert	de	radio,	d’autres	sont	de	l’autre	côté	assis	

sur	un	autre	muret	ou	dans	l’espace	vert	jouxtant	l’immeuble	des	Aloès,	et	servant	

de	passage	entre	la	rue	de	La	Chaumière	et	l’arrêt	de	bus	sur	le	boulevard	Saint-



	
	

	 	
 

 

	 	 	 147	
	

François.	Dans	ce	même	espace	vert,	mais	de	 l’autre	côté,	 les	femmes	(souvent	

des	Aloès	et	de	 La	Tour)	 se	 retrouvent	après	 l’école.	 Le	week-end,	en	période	

chaude	notamment,	 les	vule175,	sorte	de	grand	pique-nique,	sont	réalisés	entre	

réseaux.	Le	haut	et	le	bas	de	cet	espace	vert	sont	aussi	des	espaces	d’encombrants	

et	de	dépôts	sauvages	avec	 lesquels	 les	enfants	 jouent.	L’école	est	 le	 lieu	où	 le	

week-end	notamment,	les enfants	et	les	jeunes	pénètrent	dans	la	cour	pour	jouer	

à	la	balle,	en	plus	du	grand	espace	vert,	entre	les	Bananiers	et	les	Citronniers.	À	

l’abri	 des	 regards,	 dans	 un	 endroit	 propre	 et	 loin	 des	 remontrances176,	 où	 les	

paniers	de	baskets	et	les	marelles	permettent	de	jouer	tranquille.	Les murets,	et	

les	 cages	 d’escaliers177	 sont	 également	 des	 lieux	 de	 rencontres	 :	 discussions,	

parfois	tressage,	cuisine,	jeux….	Sur	le	plan,	ce	sont	les	Bananiers	et	les	Citronniers	

qui	 ont	 le	 plus	 de	 lieux	 de	 rencontres.	 Toutefois,	 c’est	 l’espace	 vert	 de	 La	

Chaumière	 qui	 est	 central	 dans	 les	 flux,	 les	 moments	 de	 rencontres	 et	 les	

modalités	de	ces	rencontres.	

	

Cet	 espace	 vert	 est	donc	 au	 centre	des	 tous	 les	passages	pour	 relier	 les	

immeubles	 entre	 eux,	 ainsi	 que	 pour	 rejoindre	 le	 chemin	 de	 l’école.	 Avec	 sa	

verdure,	ses	petits	passages,	il	permet	aux	familles,	surtout	en	période	chaude	où	

les	 alizées	 sont	 réduites,	 de	 se	mettre	 à	 l’ombre	 et	 de	 vaquer	 à	 différentes	

occupations	(cuisine,	tressage,	massage,	discussions,	vule…).	Tout	en	laissant	les	

enfants	 jouer	dehors.	Même	 si	 les	hommes	 se	mettent	plus	 sur	 les	bords	des	

																																																								
175	Grillade	de	manioc	et	de	bananes	vertes	qui	s’est	dorénavant	étendu	à	un	grand	pique-nique	
composé	 de	 brochettes,	 tubercules	 grillés	 et	 de	 plats	 cuisinés	 et	 emportés	 issus	 de	 diverses	
traditions	culinaires	(chinoise,	réunionnaise,	française…).	Se	prononce	«	Voulé	».	
176	Parfois	ils	jouent	sur	la	placette	devant	la	Tour,	mais	le	bruit	du	ballon	contre	les	murs	remonte	
jusque	dans	les	appartements.	À	une	époque,	les	gamins	recevaient	régulièrement	de	l’eau,	et	des	
verres	étaient	brisés	pour	 les	empêcher	de	 jouer	soit	sur	cette	placette,	soit	dans	 le	parc.	Une	
certaine	 accommodation	 s’est	 faite	 et	 les	 enfants	 jouent	 plus	 favorablement	 dans	 ce	 parc.	 La	
présence	des	nombreux	déchets	dans	cet	espace,	notamment	sous	le	manguier	au	centre,	fait	que	
les	 jeux	de	ballons	 se	 font	à	 l’extrémité	du	parc.	Les	 jeux	 sous	 le	manguier	étant	 réservés	à	 la	
Cabane	et	à	l’escalade.	
177	 Les	agents	 immobiliers	n’apprécient	pas	de	 faire	 visiter	un	appartement	pour	 lequel	 il	 faut	
enjamber	 les	personnes	discutant	 sur	 ces	escaliers.	Ce	qui	 incite	 le	visiteur	à	ne	pas	visiter	 les	
appartements	proposés.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 148	
	

murets,	 l’espace	vert	est	parfois	utilisé	pour	des	vule	nocturnes,	notamment	en	

décembre,	janvier	et	février.	

	

	
Figure	29:	Exemple	de	regroupements,	

2013.	

	
Figure	30:	Vule	familial	un	dimanche,	

2013.	

	

	

	

Ces	espaces	communs	deviennent	des	espaces	collectifs	du	moment	qu’ils	

sont	investis	par	ces	réseaux.	Et	que	de	ces	réseaux	découlent	des	activités	et	la	

construction	 d’une	 identité	 du	 territoire	 d’origine.	 Ces	 espaces	 collectifs	

deviennent	dès	 lors	des	espaces	de	 sociabilité	et	de	 reterritorialisation	malgré	

«	 les	 interdits	 du	 règlement	 de	 copropriété	 ».	 Ainsi	 effectuée,	 cette	

reterritorialisation	permet	aux	familles	de	s’accommoder	entre	deux	territoires.		

Ces	formes	d’activités	organisées	en	groupe,	que	se	soient	chez	les	jeunes	ou	

les adultes, sont	une extension de l’espace privé en milieu urbain où ces formes

de	sociabilités	ne	peuvent	pas	avoir	lieu	à	si	grande	échelle	dans	un	logement	de	

trois	 ou	 quatre	 pièces	 au	 regard	 de	 la	 composition	 du	 foyer178.	 De	 ce	 fait,	

l’extérieur du quartier et	l’implantation en réseau permet	cette reproduction de

pratiques	communes.	

																																																								
178	Le	chapitre	5	détaille	plus	en	profondeur	ces	modalités	de	vivre	en	réseau.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 149	
	

Ces	 regroupements	 se	 font,	 en	 plus	 du	 lieu	 d’habitation,	 par	 affinités,	

réseaux,	genre	et	classe	d’âge.	Et	ils	sont	plus	nombreux	entre	novembre	et	avril,	

ainsi	que	le	week-end	et	durant	les	vacances.	Cette	analyse	n’est	pas	exhaustive,	

mais	permet	de	voir	certaines	constantes	dans	 la	manière	d’habiter	et	de	vivre	

dans	 le	quartier	selon	 les	différents	moments	de	 la	 journée	et	 les	contextes.	En	

semaine,	les	espaces	de	sociabilité	sont	investis	particulièrement	par	les	femmes	

et	 les	hommes	avec	 les	enfants	non	scolarisés.	Après	 l’école,	 les	enfants	et	 les	

jeunes	adolescents	se	retrouvent	autour	d’une	partie	de	foot	ou	d’une	course	à	

vélo.	Le	week-end	et	le	mercredi,	les	regroupements	apparaissent	dès	le	repas	du	

midi,	car	le	matin	est	consacré	à	l’école	coranique.		

C’est	cette	visibilité,	cette	appropriation	dans	le	quartier	de	cette	minorité	

qui	fait	dire	que	les	Mahorais	à	La	Chaumière	sont	majoritaires	et	labélisent	ainsi	

le	 quartier	 de	 façon	 péjorative et	 au	 travers	 de	 nombreuses	 expressions	

ethniques.	

	

2) Le	‘’quartier’’	de	La	Chaumière	:	de	l’Âge	d’or	au	Ghetto	?	

	

Les	 représentations	 de	 La	Chaumière	ont	 été	mon	 point	 de	 départ	 pour	

analyser	les	relations	dans	ce	quartier.	Ici,	je	considère,	à	l’image	des	travaux	de	

l’école	 de	 Chicago,	 le	 quartier	 comme	 une	 «	 aire	 naturelle	 »	 où	 les	 conflits	

concernant	l’appropriation	et	la	dégradation	des	espaces	collectifs	sont	au	cœur	

des	 représentations	 et	 des	 enjeux	 socio-économiques	 des	 habitants	 de	 La	

Chaumière,	et	encore	plus	pour	les	propriétaires	résidents.	Cette	dégradation	de	

l’habitat	 et	 à	 plus	 grande	 échelle	 cette	 perte	 de	 plus-value	 engendrent	 un	

sentiment	de	menace	identitaire	du	quartier	et	des	personnes	qui	le	composent.	

Cette	crainte	née	des	différents	conflits		qui	amènent	à	considérer	les	populations	

en	provenance	de	Mayotte	comme	des	 figures	de	«	 l’étranger	»,	une	 sorte	de	

migrant	 indésirable.	 Régulièrement,	 les	 notions	 «	 d’envahissement	 »	 et	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 150	
	

«	 d’invasion	 »	 reviennent	 dans	 les	 discours.	 Dans	 cette	 représentation,	 sont	

également	 associés	 les	 Comoriens,	mais	 les	 représentations	 autour	 de	 ceux-ci	

varient	 et	 sont	 parfois	 plus	 valorisantes	 que	 celles	 attribuées	 aux	Mahorais,	

notamment	 en	 ce	 qui	 concerne	 l’éducation	 des	 enfants,	 le	 suivi	 scolaire	 et	 le	

travail.	

Étudier	la	population	mahoraise	dans	un	quartier	bien	spécifique	délimité	et	

les	 représentations	 et	 les	 relations	 interpersonnelles	 qui	 en	 découlent	m’ont	

amenée	à	m’inspirer	des	travaux	de	l’école	de	Chicago	et	de	travaux	de	sociologie	

urbaine	 plus	 contemporains,	 me	 permettant	 ainsi	 de	 trouver	 une	 logique	

d’analyse	 en	 contexte	 réunionnais.	 À	 l’image	 de	 la	 conception	 de	 certains	

sociologues	(Taboada-Leonetti,	1987),	la	ville	est	définie	comme	une	production	

vivante,	mouvante	et	qui	se	construit	au	gré	des	mouvements	migratoires	et	des	

différentes	 politiques.	 Les	 populations	 nouvellement	 arrivées	 côtoient	 les	

allogènes179,	et	cherchent	naturellement	«		à	créer	ou	s’approprier	des	territoires	

où	ils	pourront,	au	prix	d’un	certain	isolement,	préserver	leur	mode	de	vie,	leurs	

formes	culturelles	spécifiques,	l’endogamie	;	en	deux	mots,	leur	survie	en	tant	que	

groupe	»180	du	fait	que	«	la	forme	la	plus	achevée	de	ces	aires	naturelles	de	la	ville	

étant	le	ghetto	qui	doit	son	existence	non	à	quelque	décret	officiel,	mais	au	fait	

qu’il	répond	à	un	besoin	et	qu’il	remplit	une	fonction	sociale’	»181.	

	 	

																																																								
179	Dans	Isabelle	TABOADA-LEONETTI,	op.cité,	1987,	p.41.	
180	Ibid.	
181	D’après	Park,	préface	à	Wirth,	1928,	p.18,	Ibid.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 151	
	

a) Ethnicisation	du	quartier	

Depuis	 ces	 dernières	 années,	 parler	 de	 La	 Chaumière,	 c’est	 évoquer	 un	

quartier	périphérique	de	Saint-Denis	dont	la	réputation	est	en	décote.	Et	celle-ci	

incarne,	 chez	 beaucoup	 de	 personnes,	 l’image	 d’une	 banlieue	 désœuvrée	 et	

abandonnée	 à	 l’image	 de	 ce	 que	 l’on	 peut	 se	 faire	 des	 grandes	 banlieues	

métropolitaines	:		

	«	 Ouhhh,	 La	 Chaumière	 c’est	 chaud	 »	 [Femme,	 Mahoraise,	 23	 ans,	

mariée,	deux	enfants,	mai	2014]	

«	Ça	craint	là-bas,	non	?	C’est	un	quartier	chaud	à	ce	qu’on	dit	»	[Homme,	

Réunionnais	de	type	kaf,	32	ans]	

	«	À	quelle	parabole	je	m’arrête	?	»	[Homme,	Créole	blanc,	31	ans]	

S’il	 est	 d’usage	 de	 définir	 le	 quartier	 comme	 étant	 le	 quartier	 de	 La	

Chaumière,	 ou	 La	 Chaumière,	 de	 nombreuses	 appellations	 et	 représentations	

ethniques	 labélisent	également	cette	zone	urbaine	de	manière	péjorative	:	«	Le	

Bronx	»,	«	Mamoudzou	»,	«	Kaweni	»,	«	Moroni	»,	«	le	petit	Marseille	»182	:	

«	La	Chaumière,	c’est	le	976,	non	?	»	[Homme,	Mahorais,	30	ans]	

«	‘Là-bas,	c’est	Mamoudzou183,	non	?!’	»	[Homme,	Réunionnais	d’origine	

chinoise,	 50	 ans	 qui	 relate	 l’image	 perçue	 par	 son	 entourage	 lorsqu’il	

évoque	La	Chaumière]

	 	

																																																								
182	 Se	 référant	 ainsi	 à	 la	 forte	migration	 comorienne	puis	mahoraise	dans	 cette	 ville	 entre	 les	
années	1980	et	aujourd’hui.	
183	Image	perçue	et	ressentie à	la	fois	par	la	communauté	mahoraise	elle-même	et	par	un	certain	
nombre	de	Réunionnais.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 152	
	

Même	 au	 sein	 de	 la	 population	 en	 provenance	 de	Mayotte	 dans	 les	 autres	

quartiers,	La	Chaumière	fait	figure	de	quartier	«	à	part	»	:		

«	 Faut	 faire	 attention,	 les	Mahorais	 ils	 aiment	pas	 les	Mahorais	de	 La	

Chaumière.	

Mélanie	Mezzapesa	:	Pourquoi	dis-tu	cela	?		

Ben,	quand	 tu	dis	que	 tu	 viens	de	 La	Chaumière	 ce	n’est	pas	bien.	 Ils	

t’aiment	pas.	

M.M	:	Et	il	y	a	une	raison	à	cela	?	

Non,	je	ne	sais	pas	moi,	mais	c’est	vrai,	les autres	Mahorais	ils	aiment	pas	

La	Chaumière.	Je	sais	pas	pourquoi,	mais	on	est	mal	vu,	même	pour	 les	

Mahorais.	 Moi	 je	 m’en	 fous.	 Je	 suis	 fière	 d’être	 une	 maman	 de	 La	

Chaumière,	suis	fière	d’habiter	à	La	Chaumière	».	[Femme,	Mahoraise,	22	

ans, mariée, deux enfants, avril 2014]

Ces	termes	amplifient	ainsi	la	figure	de	repoussoir	et	de	mauvais	quartier	qui	

qualifient	le	quartier.	Pourtant,	La	Chaumière	n’est	pas	un	quartier	mahorais	ou	

comorien184.	Mais	un	quartier	dans	 lequel	 la	population	migrante	majoritaire185	

est	en	provenance	de	Mayotte	et	des	Comores.		

La	reproduction	des	modes	d’habitat	à	la	mahoraise	exposée	plus	loin	dans	ce	

chapitre	contribue	à	renforcer	ce	processus	de	ghettoïsation	et	d’ethnicisation	du	

quartier.	 Pour	 le	 visiteur	 non	 aguerri,	 La	 Chaumière	 apparait	 physiquement	

comme	une	«	 cité	 sensible	»,	«	un	quartier	défavorisé	»	où	 la	misère	pourrait	

s’évoquer	au	phénotype	de	sa	population	:	de	nombreux	enfants	dont	les	parents	

sont	originaires	de	Mayotte	ou	des	Comores	jouent	dehors.	De	plus,	à	certaines	

																																																								
184	Pour	des	données	chiffrées,	voir	la	partie	2.a	de	ce	chapitre.	
185	Un	sénateur	en	visite	à	La	Chaumière	m’interpella	et	me	dit	«	alors,	comme	ça	dans	ce	quartier,	
il	y	a	beaucoup	d’étrangers	?	».	Faisant	ainsi	référence	aux	quartiers	populaires	et	défavorisés	d’Ile	
de	France	d’où	il	est	originaire.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 153	
	

périodes,	les	jeunes	adolescents	mahorais	sortent	en	bande	pour	faire	du	vélo,	du	

scooter	sans	casques,	 fumer	et	se	 retrouver	à	certains	endroits186,	comme	à	 la	

boutik	pour	boire.	De	cette	forte	présence	de	 jeunes,	s’en	suit	un	sentiment	de	

mal-être	et	de	dérangement	qui	peut	 facilement	être	exacerbé	par	 la	présence	

régulière	de	dépôts	sauvages,	 la	présence	constante	des	saletés	 jonchant	 le	sol	

dans	 le	grand	espace	vert	ainsi	que	par	 le	délabrement	physique	des	bâtiments	

extérieurs	et	des	voiries,	amenant	ainsi	une	image	d’un	quartier	pauvre	et	peuplé	

de	migrants,	stéréotypes	véhiculés	et	renforcés	par	la	presse	réunionnaise	relatant	

certains	évènements	métropolitains.		

La	Chaumière	est	perçue	comme	un	quartier	mal	fréquenté,	où	la	population	

mahoraise	est	cantonnée	à	une	vision	assez	négative,	notamment	chez	les	jeunes,	

perçus	comme	les	auteurs	des	larcins	dans	les	environs	et	les	responsables	de	la	

dégradation	des	biens.	Dans	un	cahier	des	charges	émis	par	 la	préfecture	de	La	

Réunion,	 il	était	 indiqué	que	 les	difficultés	 à	 La	Chaumière,	outre	 les	 rapports	

propriétaires/locataires	parfois	conflictuels,	sont	les	intrusions	dans	l’école	par	les	

jeunes	du	quartier	 le	week-end,	des	comportements	agressifs	dans	ou	hors	de	

l’école,	 ainsi	 que	 de	 nombreuses	 incivilités	 comme	 relatées	 plus	 haut.	 Les	

incivilités	 à	 La	 Chaumière	 ont	 souvent	 existé	 et	 concernaient	 quelques	

comportements	de	voisinage.	Même	si	les	incivilités	et	quelques	soucis	émanent	

du	quartier,	la	situation	a	changé.	À	une	période,	c’était	des	conflits	de	territoires	

et	 d’implantation	 dans	 le	 quartier	 dont	 découlaient	 quelques	 bagarres,	 et	 des	

rackets.	Dans	les	représentations,	le	sentiment	d’insécurité	est	surtout	engendré	

par	 le	 délabrement	 de	 l’habitat	 qui	 amplifie	 la	 vision	 négative	 des	 jeunes	 du	

quartier	qui	investissent	l’espace	commun.	Dans	son	ouvrage	On	est	tous	dans	le	

brouillard,	 Colette	 Petonnet	 évoque	 les	 perceptions	 extérieures	 du	 quartier	

qu’elle	étudie	et	 les	erreurs	d’interprétation	qui	en	découlent.	Selon	elles,	dès	

																																																								
186	Selon	les	années,	les	périodes	et	les	affinités,	ces	bandes	de	jeunes	sont	accompagnées	par	des	
camarades	réunionnais	de	type	créole	blanc,	kaf	ou	malgaches.	En	cinq	années	d’observations,	les	
analyses	ont	montré	que	les	regroupements	changent	souvent	en	fonction	des	périodes,	du	climat,	
des	mobilités	(départ,	arrivées),	de	l’évolution	des	âges…	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 154	
	

«	qu’un	groupe	est	désigné	comme	ayant	élu	domicile	dans	un	 lieu,	 il	est	perçu	

comme	majoritaire,	donc	facteur	de	déséquilibre	[…]	et	la	réalité	est	celle	qui	est	

vécue	 par	 les	 habitants	 ».	 La	 population	 en	 provenance	 de	 Mayotte	 de	 La	

Chaumière,	bien	que	minoritaire	à	La	Réunion,	apparait	comme	majoritaire	dans	

le	 quartier	 de	 par	 l’appropriation	 de	 l’espace	 commun	 qu’elle	 en	 fait	 et	 qui	

correspond	à	une	reproduction	de	certains	aspects	de	la	vie	villageoise	mahoraise.	

En	 d’autres	 termes,	 les	 représentations	 autour	 des	 Mahorais	 sont	 souvent	

associées	 au	discours	d’envahissement,	notamment	 à	 l’appropriation	physique	

que	 les	 populations	 mahoraises	 font	 des	 espaces	 collectifs	 qu’ils	 bénéficient	

d’avec	leur	logement.			

Cette	grande	visibilité	et	cette	association	de	représentations	réinterrogent	la	

figure	 du	migrant	 dont	 le	mode	 de	 vie	 ne	 correspond	 pas	 aux	 normes	 de	 vie	

collective	attendues,	et	ethnicise	 la	vision	de	La	Chaumière,	qui	 fait	«	 figure	de	

repoussoir	 »187	 à	 Saint-Denis.	 Pour	 Avenel,	 «	 la	 stigmatisation	 résidentielle	

engendre	un	rapport	ambivalent	des	habitants	à	leur	propre	quartier	[…]	traduit	à	

la	fois	par	une	attitude	de	rejet	et	de	défense	des	lieux	».	L’implantation	massive	

des	Mahorais	 dans	 le	 quartier,	 leur	 ancrage	 dans	 le	 quartier	 et	 la	 fuite	 des	

habitants	d’origines	créoles	a	permis	de	renforcer	l’ethnicisation	du	quartier.	Cette	

représentation	peut	également	être	amplifiée	par	 les	nombreux	tags	et	graffitis	

des	enfants	ou	des	jeunes,	dans	lesquels	l’identité	mahoraise	ou	comorienne	est	

mobilisée	:	«	city	976	»188,	«	maore	»	«	komor	»,	«	comoria	»	un	peu	effacés	par	

d’autres	formes	d’expressions	identitaires	associées	à	la	culture	afro-américaine	

et	rap,	revendicatives,sont	présentes	«	la	miercho189	»,	«	fuck	la	bac/police	»,	les	

surnoms	de	ces	jeunes	dans	leur	groupe	de	rap,	le	nom	de	leur	groupe	«	LCM	»190	

																																																								
187	Dans	Cyprien	AVENEL,	Sociologie	des	«	quartiers	sensibles	»,	Armand	Colin,	2004,	p.35.	
188	http://www.davidlemor.fr/site.html	
189	La	Chaumière	en	verlan.	
190	Dans	l’activité	d’octobre	2015,	les	quatre	enfants	de	10	ans	nomment	leur	groupe	de	rap	«	LCM	
Gang	»,	s’inspirant	et	reproduisant	ainsi	ce	que	leur	«	grands	frères	»	ont	fait.	En	effet,	les	noms	
de	groupes	des	adolescents	de	La	Chaumière	est	LCM	 (La	Chaumière	Mafia)	ou	Black	Mafia.	Le	
travail	de	ces	adolescents	est	visible	sur	leur	profil	Facebook	dont	les	pseudos	de	scène	sont	repris	
sur leur	page	 respective,	 tagués	dans	 le	quartier	et	mis	en	avant	 sur	 la	page	Facebook	de	 leur	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 155	
	

amenant	 ainsi	 l’émergence	 d’une	 sous-culture	 urbaine	 de	 ces	 jeunes	 de	 La	

Chaumière.		

	 	

	
Figure	31:	Exemples	de	tags	dans	le	

quartier	de	La	Chaumière	

	

Ces	 tags	explicitent	 l’appartenance	 à	Mayotte	et	 aux	Comores	 renforçant	

l’ethnicisation	 du	 quartier	 rentrant	 ainsi	 dans	 des	 logiques	 de	 possession	 et	

dépossession,	ou	le	terme	d’envahissement	est	fréquent.	Selon	Isabelle	Taobada-

Leonetti	 dans	 son	 ouvrage	 sur	 la	 communauté	 espagnole	 dans	 le	 16e	

arrondissement,	les	immigrés	sont	souvent	regroupés	dans	des	«	zones	urbaines	

dévalorisées	 (vétustes,	 peu	 desservies,	 stigmatisées…)	 »	 et	 «	 la	 concentration	

spatiale	des	immigrés	engendrerait	le	rejet	de	la	part	des	locaux	et	serait	la	cause	

première	des	tensions	et	des	problèmes	de	quartier	».		

																																																								
groupe.	Ils	sont	les	auteurs	de	plusieurs	clips	de	rap	diffusé	sur	la	chaine	Youtube	ou	visibles	sur	
leur	profil.	Ces	éléments	sont	détaillés	dans	les	pages	suivantes.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 156	
	

Pour	elle,	quand	les	problèmes	surgissent	cela	résulte	de	trois	facteurs	:			

� la	nature	de	l’espace	urbain	et	du	marché	du	travail,		

� l’histoire	sociale	du	quartier	ou	de	l’entreprise,		

� les	 caractéristiques	 démographiques	 et	 sociales	 des	 populations	 en	

présence	et	les	rapports	sociaux	antérieurs	qu’elles	entretiennent.	

	

Les	notions	de	cité	ou	de	quartier	perçues	comme	«	défavorisés,	sensibles,	

chaud,	 en	 difficulté	 »	 accumulent	 un	 certain	 nombre	 de	 problématiques	

sociales	ou	géographiques.	Cyprien	Avenel	(2004)	explique	que	l’on	ne	parle	des	

quartiers	que	«	par	 les	problèmes	qu’ils	posent	».	Le	physique,	 les	formes	et	 la	

localisation	 dans	 l’espace	 urbain	 «	 informent	 sur	 l’état	 social	 à	 un	 moment	

donné	»191.	En	juin	2016,	à	la	demande	de	la	sous-préfecture	et	de	la	mairie,	lors	

d’une	 réunion	générale,	 la	directrice	de	 l’ANAH192	a	 fait	 le	déplacement	 jusque	

dans	La	Chaumière	pour	évaluer	quels	seraient	les	dispositifs	qui	pourraient	être	

mis	en	place	pour	la	rénovation	de	l’habitat.	

L’univers	 du	 béton	 en	 milieu	 urbain,	 l’absence	 de	 réelles	 structures	 et	

d’équipements	 collectifs,	 l’isolement	 des	 familles	 et	 l’absence	 de	 repères	 que	

génère	cet	habitat	collectif,	le	rejet	et	les	difficultés	d’insertion	socio-économique	

dans	 un	 contexte	 insulaire	 où	 le	 chômage	 est	 toujours	 plus	 important,	 ont	

contribué	à	renforcer	ce	sentiment	de	ségrégation	perçue	par	la	figure	américaine	

du	 ghetto	 peu	 ouvert	 sur	 l’extérieur.	 Sujet	 à	 des	 dérives	 d’appropriation	 de	

l’espace	 et	 des	 lieux,	 on	 l’a	 vu,	 la	 réappropriation	 identitaire	 chez	 les	 jeunes	

garçons/hommes	par	exemple, se	fait	avec	la	mise	en	valeur	d’une	culture	urbaine	

afro-américaine contestataire contrastant	ainsi avec leur culture d’origine et	 la	

culture	de	la	société	d’accueil.			

																																																								
191	Dans	Marion	 SEGAUD,	 Anthropologie	 de	 l’espace	 :	 habiter,	 fonder,	 distribuer,	 transformer.	
Armand	Colin	:	Paris.	2010,	p.83.	
192	Agence	Nationale	de	l’Habitat	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 157	
	

b) Construction	collective	de	La	Chaumière	:	les	réalités	vécues	des	habitants	

L’aspect	physique	et	vestimentaire	des	personnes	en	provenance	de	Mayotte	

et	des	Comores,	leur	investissement	dans	l’espace	du	quartier,	le	délabrement	de	

l’habitat,	font	que	La	Chaumière	est	bien	souvent	assimilée	à	une	banlieue	dont	la	

majorité	de	sa	population	est	immigrante.		

Cette	 nouvelle	 forme	 d’habiter,	 cette	 pluriethnicité	 dans	 le	 quartier	 est	

souvent	perçue	comme	«	un	facteur	de	risques	».	La	Chaumière	est	assimilée	à	

une	zone	de	non-droit	dont	la	migration	mahoraise	serait	à	elle	seule	responsable	

de	tous	les	maux	du	quartier.	Cette	ethnicité	mahoraise	est	ainsi	scandée	comme	

un	 facteur	 de	 problèmes	 socioéconomiques	 et	 de	 délabrement	 du	 quartier.	

Pourtant	cette	dégradation	des	habitats	collectifs	ne	s’explique	pas	seulement	par	

le	peu	de	considération	des	biens	communs	et	de	la	vie	collective	reprochés	aux	

Mahorais	et	aux	Comoriens	du	quartier.	Elle	 s’explique	aussi	par	 les	difficultés	

administratives,	 financières	et	 juridiques	qu’implique	 la	gestion	d’une	si	grande	

copropriété.		

À	son	origine,	ce	groupement	est	unique	et	un	seul	syndic	gère	l’ensemble	des	

immeubles	et	des	villas.	Les	charges	servent	à	entretenir	 les	espaces	communs	

(cages	 d’escaliers,	 espaces	 verts,	 paiement	 des	 hommes	 d’entretien,	 les	

réparations	courantes…).	L’évolution	du	contexte	socio-économique	dans	lequel	

La	Réunion	a	transité	durant	ces	différentes	phases,	le	changement	des	différentes	

catégories	 socioprofessionnelles	 des	 habitants	 de	 La	 Chaumière	 et	 les	

aspirations193	de	chacun	engendrées	par	ces	mutations	ont	fait	que	le	groupement	

d’habitations	La	Chaumière	se	scinde	en	différents	syndics	–	un	par	immeuble	–	

au	 début	 des	 années	 1990.	 Le	 prix	 du	 fonctionnement194	 et	 de	 la	 gestion	

																																																								
193	Pour	les	propriétaires	des	villas,	c’est	l’envie	mais	surtout	la	nécessité	de	se	désolidariser	des	
immeubles.	«	J’ai	acheté	mon	terrain	et	ma	maison,	je	n’ai	pas	à	participer	aux	frais	d’entretien	du	
parc	vu	que	ce	n’est	pas	chez	moi	».	Cette	volonté	–	à	juste	titre	–	d’individualisation	des	dépenses	
est	également	accentuée	par	le	délabrement	du	quartier,	les	conflits	avec	les	Mahorais	(surtout	les	
enfants)	et	les	autres	habitants,	y	compris	ceux	des	villas	qui	sont	«	visitées	par	les	gamins	».	
194	Le	coût	d’un	syndic	par	exemple.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 158	
	

administrative	 des	 syndics,	 les	 conflits	 entre	 propriétaires	 et/ou	 entre	

propriétaires	 et	 syndics	 découlant	 d’une	 mauvaise	 gestion	 financière,	

administrative	ou	de	la	passivité	de	certains	syndics	dans	le	suivi	de	l’entretien	de	

l’immeuble	ont	considérablement	compliqué	cette	gestion	propre	des	résidences.	

De	plus,	la	crise	économique	a	aussi	contribué	à	la	baisse	du	pouvoir	d’achat	pour	

les	propriétaires	qui	se	sentent	de	plus	en	plus	asphyxiés195	par	 l’augmentation	

régulière	des	 charges	de	gestion	 courante	et	d’entretien	de	 leur	 immeuble.	 La	

dégradation	due	à	l’usure	normale196	ou	à	la	dégradation	volontaire197	rendent	les	

charges	élevées	et	de	nombreux	 syndics	doivent	 gérer	 les	nombreux	 impayés,	

impactant	ainsi	 le	coût	du	 fonctionnement198	de	chaque	bâtiment.	L’important	

turn-over	 de	 population,	 et	 largement	 amplifié	 depuis	 les	 années	 2000	 avec	

l’arrivée	 des	 populations	 en	 provenance	 de	 Mayotte	 et	 des	 Comores	 qui	

remplacent	 les	nombreux	départs	de	 locataires	ou	de	propriétaires	 fait	que	 le	

sentiment	d’appartenir	à	un	quartier	a	du	mal	à	émerger.	De	plus,	la	faible	visibilité	

des	syndics	dans	l’environnement	du	quartier	–	malgré	la	présence	des	hommes	

de	cour	qui	essayent,	avec	 leurs	moyens,	de	remédier	à	 la	qualité	du	quartier	–	

pour	 la	 gestion	 des	 soucis	 du	 quotidien,	 notamment	 avec	 les	 populations	

																																																								
195	Pour	certains	propriétaires	rencontrés	depuis	2009,	donc	bien	avant	 le	 terrain	de	recherche	
(2013-2016),	 les	 revenus	 locatifs	 perçus	 ne	 complètent	 pas	 les	 dépenses	 engendrées	 par	 cet	
investissement	(coût	du	crédit,	des	charges	récupérables	et	non	récupérables,	les	appels	de	fonds,	
les	taxes	 foncières	et	 les	taxes	d’ordures	ménagères,	 les	coûts	des	travaux	nécessaires	 (ou	pas)	
surtout	si	le	locataire	a été	peu	consciencieux	dans	l’entretien	du	logement.	
196	Problème	d’étanchéité,	de	fissures	du	bâtiment,	des	peintures	délavées	qui	nécessitent	de	gros	
travaux	de	réfection.	En	2016,	un	seul	bâtiment	a	pu	faire	ces	travaux.	Vétusté	des	portes	et	des	
caves,	l’argent	de	l’entretien	étant	réparti	en	priorité	dans	le	paiement	de	l’homme	de	cour	et	les	
petites	réparations	(escaliers,	ampoules,	taillage	des	haies	et	des	arbres,	gaines	techniques).	Mais	
là	encore,	 l’entretien	des	résidences	est	 inégalitaire	selon	 l’immeuble	et	 la	capacité	du	syndic	à	
avoir	les	fonds	et	sa	volonté	à	entretenir	l’immeuble.	
197	Boîtes	aux	 lettres	vandalisées	 (parfois	c’est	 l’ancien	 locataire/ou	 le	propriétaire	qui	souhaite	
récupérer	 son	 courrier	et	n’ayant	plus les	 clefs	 force	 l’ouverture	de	 la	boîte	aux	 lettres),	 tags,	
graffitis	sur	les	murs	des	bâtiments	ou	des	cages	d’escaliers,	dégradation	des	cages	d’escaliers	dans	
certains	immeubles,	portes	forcées,	vitres	brisées	pour	entrer	sans	avoir	les	clefs.	
198	Pour	certaines	résidences	–	sans	citer	les	noms	–	les	impayés	peuvent	s’élever	à	plus	de	40	000€.	
À	cela	il	faut	ajouter	les	frais	de	mise	en	demeure	et	autres	frais	d’huissiers	et	avocats	quand	c’est	
nécessaire.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 159	
	

mahoraises	et	comoriennes,	engendre	cette	perte	du	sentiment	d’appartenance	

et	la	volonté	de	participer	à	une	vie	commune	de	qualité.		

Perçus	comme	des	 immigrés199	par	une	grande	partie	de	 la	population,	 les	

Mahorais	 à	 La	 Réunion	 et	 leur	 venue	 cristallisent	 des	 représentations	 et	 des	

fantasmes	 collectifs	 issus	 de	 l’histoire	 coloniale	 et	 de	 l’époque	 post-

départementale	de	La	Réunion.	Ainsi,	à	La	Chaumière,	même	si	 leur	 installation	

est	perçue	comme	intrusive,	les	locataires	mahorais	sont	à	la	fois	«	convoités	»	et	

«	redoutés	»	par	les	propriétaires.		

Convoités,	 car	 ils	 sont	 considérés	 comme	 de	 très	 bons	 payeurs200	 et	 peu	

regardants	sur	 la	qualité	et	 l’état	du	 logement,	se	retournant	ainsi	que	très	peu	

sur	le	propriétaire	en	cas	de	besoin.		

«	Les	Mahorais	payent	toujours.	Ils	ont	trop	peur	de	l’assistante	sociale.	

La	CAF	 te	donne	 les	 allocations	directement	 su	out	 compte	 et	 y’a	pas	

grand-chose	 à	payer	pour	 eux.	 Le	Mahorais	paie	 toujours	 ».	 [Homme,	

Métropolitain,	la	soixantaine,	marié,	un	enfant,	vit	à	Madagascar].	

Et	 redoutés, car ils ont	 la	 réputation de dégrader massivement	 les

appartements	et	les	biens	communs.	Ce	qui	est	souvent	sources	de	conflits	entre	

voisins	et	 familles	mahoraises.	Pourtant,	 la	situation	n’est	pas	homogène,	et	ce	

paradoxe	du	 locataire	éclaire	bien	 la	situation.	Au	cours	de	mon	terrain,	 j’ai	été	

amené	à	visiter	de	nombreux	appartements201,	notamment	auprès	des	 familles	

																																																								
199	Dans	une	activité	associative	de	l’association	du	quartier	et	dont	Mounir	ALLAOUI	en	a	fait	une	
vidéo,	 un	 des	 enfants	 résume	 ces	 relations	 en	 expliquant	 «	 avant	 on	 croyait	 qu’on	 était	 des	
clandestins,	mais	maintenant	on	est	des	chanteurs	».	Ce	texte	de	rap	que	j’ai	analysé	a	fait	l’objet	
d’une	communication	au	colloque	Image	et	Savoir,	développée	dans	le	chapitre	6	de	ce	travail.	
200	 La	 cumulation	 des	 prestations	 sociales	 –	 allocations	 familiales,	 Aide	 au	 logement	 versée	
directement	sur	 le	compte	du	bailleur	–	permet	à	celui-ci	de	toucher	 l’intégralité	de	son	 loyer	 :	
«	Les	Mahorais	ils	payent	toujours	».	Propos	recueillis	sur	le	terrain.	Voir	également	dans	Pascale	
JAMOULLE,	 Par-delà	 les	 silences	 :	 Non-dits	 et	 ruptures	 dans	 le	 parcours	 de	 l’immigration.	 La	
Découverte.	2013.	
201	Dans	ce	travail,	 l’objectif	n’est	pas	de	décrire	toutes	 les	situations	observées,	et	 les	types	de	
rencontres	 réalisées.	Mais	 j’ai	 rencontré	des	propriétaires	ou	des	 locataires	désespérés	de	 leur	
situation,	 certains	 propriétaires	 qui	 profitaient	 de	 leur	 situation	 et	 de	 la	misère	 sociale,	 des	
locataires	peu	consciencieux	et	également	profiteurs	de	la	situation.	Bref,	ce	qui	est	récurrent	dans	
les	discours	est	explicité	dans	l’analyse.				



	
	

	 	
 

 

	 	 	 160	
	

mahoraises.	 Et	 la	 situation	 n’est	 jamais	 binaire	 comme	 le	 ressenti	 le	 laisserait	

s’imposer.	J’ai	vu	des	appartements	très	bien	entretenus	et	décorés,	dans	lesquels	

les	propriétaires	et	le	locataire	s’investissaient	à	part	plus	ou	moins	égale	dans	cet	

entretien.	J’ai	vu	également	des	situations	ou	ni	le	propriétaire	et/ou	ni	le	locataire	

n’entretiennent	 le	 logement,	 laissant	 ainsi	 une	 situation	 conflictuelle	

s’envenimer	 :	plus	aucune	communication	n’existe,	 les	uns	 se	 rejetant	 la	 faute	

malgré	les	torts	partagés	et	la	médiation	est	impossible.	Faute	de	connaissances202	

des	 droits	 et	 des	 devoirs	 de	 chacun	 dans	 l’entretien	 des	 biens,	 le	 départ	 du	

locataire	–	volontaire	ou	forcé	–	dénoue	 la	situation	tendue203.	Le	plus	souvent,	

ces	situations	amènent	le	propriétaire	à	faire	le	choix	de	vendre	son	appartement,	

au	 prix	 d’une	 remise	 en	 état	 très	 couteuse.	 D’autres	 appartements	 sont	 plus	

anciens	et	 le	mobilier	 semble	être	daté	de	 la	première	décennie	 :	baignoire à	

sabot,	tapisseries	florales,	pas	de	compteur	électrique,	cumulus	à	gaz,	fuite	d’eau	

des	tuyaux	d’évacuations,	baies	vitrées	délabrées	et	en	bois.	Malgré	son	entretien	

quotidien,	 l’aspect	 physique	 de	 l’appartement	 et	 l’espace	 de	 confort	 de	 vie	

ressortant	de	ce	contexte	n’est	pas	optimal,	 laissant	ainsi	 le	 locataire	dans	une	

situation	parfois	proche	du	mal-logement.	Le	propriétaire,	absent,	ou	passant	par	

une	agence,	est	bien	 souvent	peu	 soucieux	de	 son	bien	et	passe,	aux	yeux	du	

locataire,	pour	un	marchand	de	sommeil	:	

«	Mon	propriétaire	il	s’en	fout	de	tout.	Il	répond	même	pas	au	téléphone.	

Il	est	en	France.	En	fait,	je	sais	même	pas	où	il	est.	Du	moment	que	je	paye	

le	loyer.	Mais	des	fois,	je	fais	exprès	de	payer	en	retard,	pour	voir	s’il	va	

appeler.	Et	comme	 il	appelle	pas,	et	que	 j’aime	pas	pas	payer	 le	 loyer,	

alors	 je	paie.	Des	fois	 il	appelle,	alors	 je	 lui	dit	«	Ah	t’es	vivant,	tu	veux	

savoir	où	est	ton	loyer	?	»	et	des	fois,	il	appelle	pas	»	[Femme,	Mahoraise,	

31	ans,	mariée,	trois	enfants,	juin	2016].	

																																																								
202	Beaucoup	de	locataires	mahorais	n’ont	pas	d’assurance	de	responsabilité	civile.	
203	Dans	cette	thèse,	sont	explorées	les	relations	entre	Mahorais	et	les	autres.	Mais	ce	genre	de	
situation	existe	avec	des	locataires	non-Mahorais.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 161	
	

Et	le	regard	que	porte	beaucoup	de	propriétaires-bailleurs	sur	le	quartier	de	

La	Chaumière	–	mal-fréquenté,	dégradé,	sale204,	peu	entretenu	–	amplifie	cette	

situation	de	délabrement	dans	laquelle,	les	résidences	ont	été	plongées	au	vu	de	

l’évolution	sociale,	économique	et	démographique.		

L’arrivée	des	Mahorais,	la	question	de	l’errance	des	enfants,	le	délabrement	

physique	des	 communs	de	 certaines	 résidences,	 les	 soucis	économiques	et	de	

gestion	de	certains	syndics,	la	mauvaise	aventure	de	certains	avec	un	locataire	ont	

amené	 beaucoup	 de	 rancœur	 et	 de	 colère	 dans	 la	 gestion	 de	 ce	 patrimoine	

immobilier	:	

«	Je	suis	triste	à	dire	que	l’intégration	de	ces	personnes-là	ne	se	fait	pas	

aussi	facilement,	ce	n’est	pas	nous,	mais	eux	question	hygiène	de	vie,	ils	

ne	veulent	pas	s’adapter,	et	 je	suis	persuadé	qu’il	y	a	des	gens	qui	ont	

quitté	 La	 Chaumière	 pour	 ailleurs	 à	 cause	 de	 cela	 ».	 [Homme,	 créole	

blanc,	propriétaire,	mais	ancien	habitant,	39	ans,	novembre	2013].	

«	Pu	 jamais	mi	 loue	aux	Mahorais.	Mwin	 l’a	payé	13000€	de	travaux	et	

c’est	moi	qui	ait fait	les	travaux	».	[Homme,	Réunionnais	de	type	malbar,	

propriétaire	et	ancien	habitant,	52	ans].	

Le	locataire	mahorais	est	ainsi	constamment	jugé	entre	le	bon	et	le	mauvais	

locataire.	 Selon	 Isabelle	 Taboada-Leonetti,	 la	 vision	 des	 immigrés	 est	 assez	

binaire	 :	 les	«	bons	»,	assimilables	et	tolérés,	et	 les	«	mauvais	»	qui	posent	à	 la	

France	d’insolubles	problèmes	d’intégration	et	de	racisme.	Pour	un	des	syndics,	

																																																								
204	Cette	question	de	la	saleté	est	récurrente.	Même	si	de	nombreux	progrès	ont	été	constatés	par	
les	hommes	d’entretiens	sur	ce	qu’il	se	 jetait	par	 les	 fenêtres	à	une	certaine	période	 (couches,	
mouchoirs,	pots	de	yaourts…),	la	question	des	gros	«	encombrants	»	est	encore	problématique.	De	
nombreuses	personnes	ne	respectant	pas	les	jours	de	collectes,	jettent	ainsi	un	certains	nombres	
d’objets	qui	sont	repris	par	les	enfants	pour	jouer.	De	plus,	de	nuit,	certains	habitants	des	quartiers	
avoisinants	viennent	pour	 jeter	 leurs	encombrants	(équipements	ménagers,	 lits,	gravas,	pots	de	
peinture…)	soit	dans	la	ravine,	soit	au	pied	de	certains	immeubles,	laissant	là	aussi,	une	vision	de	
quartier	sale	et	insalubre	pour	les	habitants	et	les	visiteurs.	
	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 162	
	

«	il	n’y	a	pas	de	mauvais	locataires,	il	n’y	a	que	de	mauvais	propriétaires	»,	c’est-

à-dire	est	 responsable	 le	propriétaire	qui	n’est	pas	capable	d’accompagner	son	

locataire	 faisant	 le	 plus	 souvent	 des	 baux	 peu	 conformes	 et	 louant	 un	

appartement	déjà	vétuste	 :	 sans	 robinet,	avec	des	 fuites	d’eau,	des	problèmes	

d’électricité...	 Cependant,	méprisé	 et	 peu	 considéré,	 le	 locataire	mahorais	 se	

conforte	dans	cette	situation	d’ignorance	et	méprise	à	son	tour	ses	devoirs.		

Il	y	a	aussi	des	situations	ou	le	propriétaire,	bien	qu’ayant	essayé	de	vendre	ou	de	

louer,	avec	un	crédit	en	cours,	n’a	pas	eu	d’autre	choix	que	de	prendre	une	famille	

mahoraise	qui	demandait	à	s’installer	sur	le	quartier	:	

«	Pendant	longtemps	j’ai	pas	loué	mon	appartement.	J’ai	essayé	pourtant.	

J’ai	essayé	de	le	louer	et	de	ne	pas	le	louer…	bon,	vous	comprenez,	quoi.	

Mais	je	n’avais	plus	le	choix,	fallait	bien	que	je	le	loue,	alors	je	l’ai	loué…	

[à	 des	Mahorais]	 »	 [Homme,	 Créole	 blanc,	 la	 soixantaine,	 propriétaire	

bailleur,	mars	2015]205	

De	ce	fait,	de	nombreux	propriétaires	préfèrent	laisser	leur	logement	vide	ou	

en	vente206	plutôt	que	de	le	louer	à	«	des	Mahorais	».	Pour	eux,	c’est	une	façon	de	

protéger	leurs	biens	et	celui	des	autres.	Ne	pas	avoir	de	locataires	mahorais	dans	

une cage d’escalier est	 un gage de tranquillité et	 un argument	 d’achat	 ou de

location	pour	celui	qui	cherche	un	appartement	dans	un	quartier	où	la	valeur	des	

biens	est	en	 constante	décote	et	dans	 lequel	 il	est	de	plus	en	plus	difficile	de	

vendre ou de louer son appartement : « Les cages les plus dégradées »	dit-on	

«	sont	celles	où	il	y	a	une	forte	concentration	de	Mahorais	dedans	».	

																																																								
205	 Ceci	 est	 extrait	 d’une	Assemblée	Générale	 assez	 houleuse	 durant	 laquelle	 la	 présence	 des	
familles	mahoraises	 locataires	 était	 fortement	 reprochée	 à	 leurs	 propriétaires	 par	 les	 autres	
propriétaires	 habitants.	 En	 effet,	 ils	 accusaient	 ces	 propriétaires-bailleurs	 d’avoir	 accentué	 la	
dégradation	de	la	résidence	et	qu’ils	devraient	«	faire	payer	»	leurs	locataires	mahorais	pour	ces	
dégradations.	
206	Bien	qu’il	y	ait	une	forte	majorité	de	locataires	résidants,	le	quartier,	en	changements	constants,	
se	vide	de	plus	en	plus.	 Il	n’est	pas	rare	de	voir	plusieurs	appartements	avec	des	pancartes	«	à	
vendre	»,	«	à	louer	»	depuis	plusieurs	mois,	voire	années	pour	certains.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 163	
	

Les	familles	mahoraises	et	comoriennes	 locataires	alternent	donc	entre	ces	

figures	renvoyées	à	leurs	appartenances	ethniques,	à	cette	mahorité	qui	cristallise	

les	peurs	les	plus	profondes	dans	l’imaginaire	réunionnais	:			

«	Y’en	a	des	bons	ou	des	mauvais,	le	problème	c’est	que	tu	as	simplement	

quelques	 familles	 qui	 font	 n’importe	 quoi	 et	 qui	 du	 coup,	 font	 une	

mauvaise	image	des	Mahorais	»	[Femme,	Mahoraise,	28	ans,	mariée,	trois	

enfants,	locataire]	

«	 Ça	 a	 commencé	 à	 se	 dégrader	 avec	 l’arrivée	 d’une	 certaine	

communauté,	qui	a	à	mon	sens,	très	peu	d’hygiène	de	vie,	ou	peut-être	

un	 je	m’en	 foutisme.	 Voilà,	 eux	 faisaient	 des	 grillades,	 ou	 des	 party,	

ramassaient	 pas	 leurs	 déchets.	 L’aluminium	 restait	 là,	 voilà	 vous	

commencez	 par	 laisser	 un	 papier,	 deux	 papiers,	 une	 bouteille,	 deux	

bouteilles,	petit	à	petit,	ça	a	plus	suivi,	et	 là	 le	gardien,	 il	faisait	ce	qu’il	

pouvait,	mais	voilà,	le	gardien	avec	la	surcharge	de	travail,	il	ne	peut	pas	

s’occuper	de	l’immeuble	et	de	la	cour.	Avant	y’avait	pas	cette	charge	de	

travail	qu’y	a	maintenant	».	[Homme,	39	ans,	créole	blanc,	propriétaire	

bailleur	et	ancien	habitant,	octobre	2013]	

Perçue	comme	 intrusive,	 illégale,	cette	migration	 impacte	 fortement	sur	 la	

cohabitation	 culturelle	 réunionnaise.	 Pour	 Véronique	 De	 Rudder,	 les		

représentations	 des	 relations	 interethniques	 sont	 articulées	 autour	 de	 ces	

rapports	basés	sur	la	transaction	interindividuelle,	hors	ou	indépendamment	des	

appartenances	»207.	Ces	représentations	sont	alors	soumises	«	aux	 idéologies	et	

aux	 stéréotypes	 dominants	 et	 sont	 ainsi	 amenées	 à	 composer	 avec	 eux	 par	

adhésion,	 contournement	 et	 retournement	 ».	 La	 présence	 des	 enfants	 à	

l’extérieur,	souvent	d’origine	mahoraise,	contribue	à	renforcer	l’image	ethnicisée	

et	 dégradée	 du	 quartier.	 Selon	 Véronique	 De	 Rudder,	 les	 représentations	 ne	

peuvent	y	échapper	du	moment	que	les	stéréotypes	«	agissent	concrètement	–	à	

																																																								
207	Dans	Véronique	DE	RUDDER,	Autochtones	et	 immigrés	en	quartier	populaire	:	d’Aligre	à	 l’îlot	
Châlon.	Coll	:	«	Migrations	et	Changements	»,	L’Harmattan,	1987.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 164	
	

travers	«	l’image	»	valorisée	ou	dévalorisée	qu’ils	confèrent	au	quartier	–	sur	sa	

valeur	[ici]	symbolique	».	Les	attitudes,	les	représentations	à	l’égard	de	la	présence	

mahoraise	et	la	difficile	cohabitation	dans	certaines	cages	d’escaliers,	renforcent	

la	 stigmatisation	 de	 la	 population	 en	 question	 [les	Mahorais]	 vivant	 dans	 le	

quartier,	 et	 provoque	 ainsi	 la	 décote	 du	 quartier	 engendrée	 par	 la	 fuite	 des	

populations	pouvant	bénéficier	d’une	évolution	sociale.	Selon	 Isabelle	Taboada-

Leonetti	 et	 Véronique	 De	 Rudder,	 sont	 désignés	 comme	 relation	 «	 inter-

ethniques	»	les	relations	entre	les	Français	et	les	immigrés.	Celles-ci	s’expriment	à	

différents	niveaux	 :	celui	des	représentations	–	visible	à	travers	 les	discours	des	

interlocuteurs	–,	celui	des	relations	interpersonnelles	des	individus	ou	des	groupes,	

où	ceux-ci	sont	en	situation	d’interactions,	et	celui	des	rapports	sociaux,	existants	

entre	ces	mêmes	groupes.208	Ces	niveaux	qui	s’observent	dans	des	situations	de	

cohabitation	 pluriethnique	 où	 les	 rapports	 entre	 groupes,	 les	 stratégies	

d’appropriation	 de	 l’espace,	 et	 d’expression	 identitaires,	 correspondent	 à	 des	

relations	 interpersonnelles	 sont	 indépendants	 entre	 eux,	 et	 parfois	

contradictoires.	 Toujours	 selon	 Isabelle	 Taboada-Leonetti,	 ces	 niveaux	 sont	

déterminés	par	les	rapports	sociaux	«	qui	définissent,	dans	l’ordre	du	macrosocial,	

les	statuts	relatifs	des	uns	et	des	autres	:	 les	 immigrés	sont	globalement	définis	

comme	des	 travailleurs	 venus	de	pays	moins	développés,	économiquement	et	

culturellement	 inférieurs	à	 la	France,	et,	de	 façon	complémentaire,	 les	Français	

représentent,	 collectivement,	 l’employeur	 et	 la	 classe	 dominante	 »209.	Mais là	

encore,	plusieurs	niveaux	d’analyse	peuvent	s’entrecroiser.		

Tout	d’abord,	 les	Réunionnais	et	 les	Mahorais	sont	Français.	Ensuite,	quelle	

définition	de	la	réunionnité	adopter	?	Dans	ce	quartier	où	plusieurs	mouvements	

migratoires	 –	 en	 provenance	 de	 l’océan	 Indien	 ou	 d’Europe	 –	 se	 côtoient,	 les	

attitudes	les	plus	négatives	sont	essentiellement	dirigées	vers	les	Mahorais,	et	vers	

les	Comoriens	de	la	part	des	Mahorais.	Ces	attitudes	et	ces	représentations,	bien	

																																																								
208	Dans	Isabelle,	TAOBADA-LEONETTI,	op.cité,	1987,	p.35.	
209	Ibid.	p.36.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 165	
	

souvent	fondées	sur	un	seul	ensemble	d’éléments,	catégorisent	ainsi	le	statut	des	

personnes	en	provenance	de	Mayotte.		

Renvoyant	à	un	phénotype	africain,	à	une	vie	d’extérieure	et	à	des	relations	

de	 cohabitations	 familiales	 basées	 sur	 l’entraide	 et	 la	 proximité,	 les	 individus	

mahorais	évoquent	l’image	d’une	culture	et	d’individus	sous-développés,	comme	

a	pu	l’être	«	La	Réunion	il	y	a	une	cinquantaine	d’années	»210.	Dans	les	discours	

évoquant	les	Mahorais	et	les	Comoriens,	s’énoncent	de	nombreuses	références	à	

l’Afrique	:		

«	Mayotte	c’est	l’Afrique	»	[Homme,	Créole	blanc,	65	ans,	propriétaire]	

«	Ils	vivent	dehors	comme	des	Africains,	en	tribus	»	[Homme,	Créole,	37	

ans]	

«	Si	deux	familles	mahoraises	vivent	ensemble,	leurs	portes	sont	ouvertes	

toute	 la	 journée	 et	 communiquent,	 ça	 fait	 du	 bruit,	 c’est	 comme	 une	

tribu	»	 [Homme,	Créole	blanc,	39	ans,	propriétaire	et	ancien	habitant,	

novembre	2013]	

Ces	différentes	paroles	reflètent	bien	le	rapport	ambigu	qu’il	existe	entre	la	

vision	 d’une	 Réunion	 occidentalisée	 –	 sortie	 d’une	 époque	 coloniale	 et	 peu	

prospère	–	et	l’île	de	Mayotte	qui	ne	voit	son	statut	changer	qu’en	2011.	Malgré	

la	départementalisation,	 l’île	française	est	perçue	comme	un	territoire	«	encore	

en	voie	de	développement	»	:	

«	 Je	 ferais	comme	eux	 si	 je	vivais	dans	 l’extrême	pauvreté.	 Je	partirais	

ailleurs.	Mais	pour	moi	il	faut	s’adapter	à	là	où	tu	vis.	Si	j’avais	l’habitude	

de	 jeter	dans	 la	savane,	 je	 la	perds.	Je	 laisse	ce	qu’il	y	a	derrière	moi	».	

[Homme,	la	cinquantaine,	décembre	2015]	

	 	

																																																								
210	Interlocuteur,	60	ans,	mai	2014.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 166	
	

Et	les	Mahorais	sont	imbriqués	dans	une	identité	africaine	péjorative	:	

«	Dans	leur	sac	poubelle,	y’a	toute	leur	identité	dedans	:	des	bananes,	du	

manioc	 et	 des	 couches	 sales	 ».	 [Homme,	 type	 kaf,	 la	 cinquantaine,	

travaille	sur	le	quartier,	mars	2015]	

Des conflits de générations complètent	 ces conflits basés sur l’ethnicité

entre	les	Mahorais	et	les	autres.	Si	le	voisin	du	premier	étage,	un	créole	blanc	à	la	

retraite,	a	reçu	quelques	cailloux	de	la	part	des	enfants	après	leur	avoir	demandé	

de crier moins fort, c’est	qu’en plus d’être jugé sur son appartenance « t’es blanc

Monsieur,	donc	tu	es	raciste	»,	il	y	avait	aussi	une	sorte	d’exaspération	entre	ces	

enfants	et	lui.	Habitant	au	premier	étage,	étant	présent	la	journée,	il	était	habitué	

à	une certaine tranquillité, comme	de	nombreux autres retraités du quartier. Le	

bruit	des	jeux,	des	cris	et	des	sifflements	exaspère	ainsi	les	plus	âgés	et	ceux	qui	

ont	connu	La	Chaumière	avec	beaucoup	moins	d’enfants211	:	

«	Quand	je	suis	arrivé	dans	les	années	90	c’était	beau,	c’était	calme.	Pas	

un	bruit,	pas	de	déchets,	 rien.	C’était	 la	 résidence	 idéale.	Pause…	Non	

attendez,	je	me	trompe,	il	y	avait	quelque	chose	qui	me	gênait	beaucoup,	

je	me	disputais	avec	eux,	vous	savez,	 là	en	dessous	 (me	montrant	par-

dessus	son	balcon)	il	y	avait	un	espèce	de	chemin	en	terre,	pas	vraiment	

de	la	terre,	mais	il	n’était	pas	gazonné.	Les	gens	s’en	servaient	pour	jouer	

à	la	pétanque,	et	le	bruit	des	boules,	là,	quand	ils	faisaient	tik	tik	tik	(en	

me	mimant	de	ses	mains	le	claquage	des	deux	boules	de	pétanque),	ah,	

Madame,	 je	vous	 jure,	combien	de	fois	 je	 leur	ai	demandé	d’arrêter	de	

faire	claquer	les	boules	».	[Interlocuteur,	65	ans]	

La	présence	des	populations	mahoraises	et	comoriennes	dans	le	quartier	fait	

donc	 émerger	 différentes	 situations	 de	 sociabilité	 :	 les	 relations	 de	 voisinage	

débordant	parfois	sur	des	situations	de	conflits	dues	à	des	formes	de	cohabitations	

																																																								
211	 Prendre	 la	 cage	 d’escalier	 dans	 laquelle	 je	 vis	 est	 un	 bon	 exemple	 :	 17	 enfants	 sur	 10	
appartements.	Le	nombre	d’enfants	a	considérablement	augmenté	ces	15	dernières	années.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 167	
	

(interethniques)	 malaisées	 entre	 les	 habitants.	 Le	 plus	 souvent	 entre	 des	

locataires	mahorais	et	 les	autres.	Ainsi,	 la	présence	des	 familles	mahoraises	et	

comoriennes	dans	le	quartier	est	perçue	comme	symptomatique	d’un	problème	

social	 réunionnais.	 Et	 ils	 font	 figure	 d’étrangers	 dont	 l’intégration	 est	 peu	

probable.	 Cette	 vision	 exprimée	 ainsi	 par	 un	 certain	 nombre	 de	 personnes	

rencontrées212	 semble	 cristalliser	 le	 sentiment	 d’exacerbation	 envers	 les	

Mahorais.	 Il	 s’en	 dégage	 pour	 un	 certain	 nombre	 de	 nos	 interlocuteurs,	 un	

sentiment	de	mal-être	et	de	dérangement	qui	peut	facilement	être	exacerbé	par	

la	présence	régulière	de	dépôts	sauvages213,	de	saletés	jonchant	 le	sol	ainsi	que	

par	 le	délabrement	physique	des	bâtiments	extérieurs et	des	voiries.	Tout	ceci	

accentuant	 ainsi	 la	 perception	 très	 négative	 du	 quartier,	 et	 la	 répulsion	 d’y	

habiter.	Ces	 représentations	 liées	 à	 «	 l’africanité	 et	 à	 la	 vie	 tribale	 »	de	 cette	

population,	 se	 trouvent	 souvent	 renforcées	 par	 les	 pratiques	 quotidiennes	 de	

certaines	 familles	à	La	Réunion,	et	dans	 le	cas	de	cette	étude,	dans	 la	zone	de	

résidence	 de	 La	 Chaumière	 :	 enfants	 jouant	 dehors,	 cuisines	 extérieures	 à	

certaines	périodes,	repas	à	l’extérieur	pour	certaines	occasions,	regroupements…	

Ces	 situations	 «	 de	 relations	 interpersonnelles	 »214	 liées	 à	 une	 cohabitation	

résidentielle	perçue	 comme	 imposée	bien	qu’elle	ne	 relève	que	de	 l’inévitable	

offre/demande,	provoquent	chez	de	nombreux	habitants	des	enjeux	identitaires	

qui	 ne	 s’exercent	 qu’au	 contact	 de	 ces	 différentes	 populations.	 Pour	 Isabelle	

Taboada-Leonetti,	«	 lorsqu’une	minorité	ethnique	marque	fortement	un	espace	

urbain	collectif	»215	et	qu’elle	 s’approprie	à	 la	 fois	 les	espaces	collectifs	et	 leur	

																																																								
212	Quelques-uns	de	mes	 interlocuteurs	«	propriétaires	»	essayant	de	 louer	 leur	appartement	et	
ayant	eu	des	visites	annulées	sans	être	prévenus,	supputent	que	l’hypothétique	locataire	ait	fait	
demi-tour	sur	 le	parking	en	«	voyant	ça	».	La	Chaumière	est	également	mal	représentée	par	 la	
population	 mahoraise	 extérieure	 au	 quartier.	 La	 Chaumière	 serait	 «	 une	 cité	 comme	 en	
Métropole	»	où	«	y’a	des	rixes	là-bas,	non	?	».	Cette	perception	de	La	Chaumière,	comparée	bien	
souvent	à	Marseille	m’est	fréquemment	évoquée.	
213	Abandon	récurrent	de	nombreux	appareils	électroménagers	hors	d’usage,	de	canapés,	tables,	
chaises	et	autres	encombrants.	La	Chaumière	est	perçue	comme	un	quartier	sale	où	les	instances	
municipales	 sont	obligées	d’intervenir	 régulièrement	pour	 le	nettoyer.	À	noter	que	 ces	dépôts	
sauvages	sont	fréquents	à	La	Réunion.	
214	Op.cité,	p.37.	
215	Op.cité,	p.39.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 168	
	

«	image	symbolique	»,	cette	«	territorialisation	est	perçue	comme	une	menace	par	

la	 population	 autochtone	 »216.	 Cette	menace	 comporte	 plusieurs	 aspects	 à	 la	

Chaumière.	

Tout	d’abord,	celle-ci	se	ressent	d’abord	comme	une	menace	identitaire	associée	

à	 un	 sentiment	 d’envahissement217	 et	 de	 dépossession	 des	 biens	matériels	 et	

collectifs,	notamment	pour	une	bonne	partie	des	propriétaires	habitant	 sur	 le	

secteur	avant	 l’arrivée	des	premiers	Mahorais	et	ayant	 connue	«	 l’âge	d’or	du	

quartier	 »218.	 Ensuite,	 cela	 concerne	 la	 dégradation	 du	 cadre	 d’habitat,	

notamment	des	cages	d’escaliers,	des	 immeubles	et	de	 l’ensemble	des	espaces	

collectifs,	notamment	les	espaces	verts.	Sous-entendu,	et	on	l’a	vu,	que	ce	quartier	

de	 La	 Chaumière	 devienne	 une	 enclave	 ethnique	 mahoraise,	 favorisant	 ainsi	

l’émergence	et	la	continuité	identitaire	des	Mahorais.	

	 	

																																																								
216	Ibid.	
217	Voir	notamment	 les	travaux	de	Véronique	DE	RUDDER,	Autochtones	et	 immigrés	en	quartier	
populaire	 :	 Du	 marché	 d’Aligre	 à	 l’îlot	 Châlon,	 Paris	 ;	 L’Harmattan,	 coll	 :	 «	 Migrations	 et	
changements,	1987,	p.158.	
218	Terme	 récurrent	dans	 le	discours	des	propriétaires	 rencontrés.	 Je	nomme	cette	époque	qui	
correspond,	selon	 les	discours	des	enquêtés,	avant	 l’arrivée	des	Mahorais	sur	 le	quartier	de	La	
Chaumière	«	l’âge	d’or	».	Cette	appellation	issue	du	discours	montre	que	les	discours,	avant,	tout	
allait	très	bien	à	la	Chaumière	avant	leur	arrivée,	même	si,	lorsqu’on	approfondit	les	entretiens,	la	
vie	n’a	 jamais	été	 toute	aussi	 rose.	Comme	dans	 toutes	 résidences	de	grand	ensemble,	 il	y	eu	
malgré	 tout,	 des	 conflits	 de	 voisinages	 engendrés	 par	 le	 nombre	 important	 de	 locataires,	 des	
disputes	conjugales	rendues	publiques,	des	enfants	qui	jouent	sur	le	parking	ou	sur	le	boulevard	
Saint-François	en	skate	board,	les	bicyclettes	qui	s’élancent	à	grande	vitesse	en	haut	du	boulevard,	
les	vols	d’essence	à	l’époque	des	2CV….	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 169	
	

c) Construction	médiatique	de	La	Chaumière	

En	général,	dans	les	médias,	La	Chaumière	ne	fait	que	peu	parler	d’elle.	Si	

on	reprend	les	articles	retenus	dans	ce	corpus,	je	retiens	qu’un	certain	nombre	de	

vocables	assimilés	aux	banlieues	de	Métropole	et	au	 système	de	 ghetto	nord-

américain	 se	 retrouvent	 avec	 les	 discours	 rencontrés,	 qui	 ethnicisent	 et	

stigmatisent	le quartier.		

	 	

	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 170	
	

	
Figure	32:	Extrait	d'un	article	de	presse	réunionnaise	racisant	le	quartier	

	

	
Figure	33:	Extrait	d'un	article		évoquant	le	programme	de	rénovation	urbaine	du	quartier.	

	Le	quotidien	de	La	Réunion,	10	mars	2017.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 171	
	

Les	premiers	articles	ci-dessus	parlent	de	ghettos	sociaux	ce	qui	ne	veut	rien	

dire	puisque	sociologiquement	le	ghetto219	n’existe	pas	en	France	et	encore	moins	

à	La	Réunion.	Ils	parlent	également	de	«	parc	de	logements	sociaux	»,	ce	qui	est	

erroné	puisque	La	Chaumière	est	une	copropriété	privée.	Les	articles	de	journaux	

évoquent	des	«	rondes	nocturnes	»,	des	«	rondes	policières	»,	«	des	trafics	en	tout	

genre	»,	«	de[s]	jeunes	qui	se	regroupent	».	Ces	termes	et	ces	descriptions	laissent	

entrevoir	 un	 quartier	 dangereux,	mal	 famé,	 non	 fréquentable,	 dans	 lequel	 se	

déroulent	des	vols	 incessants	par	 les	délinquants	du	quartier.	La	Chaumière	est	

ainsi	décrite	comme	un	quartier	pauvre,	aux	murs	remplis	de	graffitis,	d’enfants	

errants	et	de	jeunes	livrés	à	eux-mêmes.	

Par	 le	 terme	 «	 ghetto	 social	 »,	 les	 articles	 laissent	 sous-entendre	 le	 «	 ghetto	

ethnique	 »	 qui	 est	 régulièrement	 repris	 dans	 les	 discours.	 Pour	 ceux	 qui	

connaissent	 les	 problématiques	 de	 La	 Chaumière,	 ce	 genre	 de	 terme	 renvoie	

directement	 aux	 populations	 en	 provenance	 de	Mayotte	 et	 des	 Comores.	 La	

Chaumière	apparait	dès	lors	comme	quartier	à	problèmes	(délinquance,	violence,	

drogue…)	 où	 il	 ne	 fait	 pas	 bon	 vivre,	 circuler,	 être	 à	 l’école.	 Bref	 un	 quartier	

invivable,	dans	lequel	se	développent	–	pour	reprendre	les	termes	des	articles	–	

un	«	sentiment	d’insécurité	insoutenable	»,	«	des	conditions	de	vie	indigne	»,	«	un	

climat	délétère	».	C’est	donc	une	description	assez	négative	que	 l’on	 fait	de	La	

Chaumière.	Ces	discours	et	ces	articles	reposent	essentiellement	sur	les	éléments	

visuels	 –	 investissement	 dans	 l’espace	 physique	 du quartier	 des	 familles	

mahoraises	–	et	dégradants,	avec	la	présence	régulière	des	encombrants	dans	le	

quartier	et	aux	abords	du	Boulevard	Saint-François.		

																																																								
219	Pour	Loïc	WACQUANT	«	le	label	ghetto	ne	relève	pas	de	la	science	sociale,	mais	de	la	polémique	
politique,	et	ne	sert	qu’à	vendre	du	papier,	car	 il	est	à	 la	 fois	 [un]	terme	accusatoire	et	 [un]	cri	
d’alarme	 ».	 Ce	 label	 employé	 en	 France	 n’éclaire	 ni	 l’évolution	 structurale	 et	 ni	 l’évolution	
fonctionnelle	des	territoires	de	relégation	et	de	leur	peuplement.	Au	contraire,	«	il	nourrit	la	spirale	
de	la	stigmatisation	dans	laquelle	sont	enfermés	les	districts	paupérisés	de	la	périphérie	urbaine	».	
Dans	WACQUANT,	 Loïc.,	Repenser	 Le	Ghetto	 :	du	 sens	 commun	au	 concept	 sociologique,	 Idées	
économiques	et	sociales,	n°	167,	2012/1.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 172	
	

Loin	d’ignorer	certains	faits	graves	qui	ont	pu	se	dérouler	dans	 le	quartier	

tout	au	long	de	cette	thèse	et	le	sentiment	de	sécurité	de	certains	habitants	qui	

peuvent	être	 importunés	par	 les	 regroupements	des	 jeunes	adolescents	et	des	

enfants	qui	 jouent	dehors	 (sur	 les	parkings,	 les	épaves	de	 voiture,	 les	espaces	

verts…),	 il	n’en	est	pas	moins	que	ce	genre	d’articles	véhicule	 les	messages	des	

médias	comme	une	vérité	totalisante	et	globalisante.	Cela	nie	de	ce fait	la	diversité	

des	 rapports	 entre	 habitants	 du	 quartier	 et	 leurs	 parcours.	 Dans	 un	 contexte	

national	où	la	crise	des	banlieues	et	la	montée	de	l’islamophobie	ont	amplifié	les	

crispations	identitaires	et	les	fantasmes	autour	du	«	jeune	des	cités	».	La	Réunion	

n’est	pas	épargnée	 face	à	ce	phénomène	qui	se	cristallise	avec	 la	migration	en	

provenance	de	Mayotte	et	des	Comores.		

Dans	ces	articles,	ce	ne	sont	pas	des	fragments	d’une	réalité	qui	sont	décrits,	

mais	 une	 réalité	 vraie	 et	 absolue,	 faisant	 ainsi	 oublier	 que	 le	 quartier	 de	 La	

Chaumière	 n’est	 pas	 seulement	 des	 immeubles	 avec	 des	 habitants.	Mais	 un	

quartier	 dans	 lequel	 vivent	 des	 habitants,	 qui	 nouent	 des	 liens	 –	 quels	 qu’ils	

soient	 –	 avec	 les	 autres	habitants.	Ce	quartier	 a	 aussi,	pour	 ses	habitants	des	

représentations	 et	 des	 significations,	 qui	 diffèrent	 aussi	 des	 représentations	

collectives	et	stigmatisantes	autour	de	ce	quartier.	

Le	quartier	a	des	 identités	rendues	visibles	par	 les	parcours	 individuels	et	

collectifs	des	habitants,	le	travail	de	l’école,	et	de	tout	ce	qui	se	joue	au	cœur	de	

ce	 quartier.	Même	 si	 ce	 travail	 doctoral	 se	 concentre	 essentiellement	 sur	 la	

migration	mahoraise	et	comorienne	du	quartier,	les	relations	de	ces	migrants	ne	

s’arrêtent	pas	au	seul	aspect	communautaire,	mais	à	 l’ensemble	des	habitants,	

que	ce	soit	positif	ou	négatif.	C’est	ce	que	la	sociologue	Annick	Germain	appelle	la	

cohabitation	pacifique	au	quotidien.	Pour	que	chacun	puisse	«	vivre	ensemble	»,	

malgré	 «	 les	 incivilités »	 régulières	 des	 enfants	 et	 les	 conflits	 ponctuels	 qui	

augmentent	l’exaspération	envers	les	familles	migrantes220.	

																																																								
220	Dans	Annick	GERMAIN,	Xavier	LELOUP	Xavier,	Martha	RADICE,	«	La	cohabitation	interethnique	
dans	quatre	quartiers	de	classes	moyennes	à	Montréal	»,	Diversité	urbaine,	2014/141,	p.5-24	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 173	
	

Or,	bien	que	cette	vision	médiatique	peut	aussi	être	partagée	par	un	certain	

nombre	d’habitants,	 le	 ressenti	d’autres	habitants,	mahorais	ou	non,	peut	être	

différent.	 L’image	 catastrophe	 revendiquée	par	 certains	discours	et	 les	médias	

occultent	donc	la	part	de	réalité	qui	est	vécue	et	ressentie	par	d’autres	habitants.	

«	 Franchement,	 y’a	 les	 gens	 qui	 disent	 qu’il	 y	 a	 des	 choses	 sur	 La	

Chaumière,	mais	moi	qui	habite	là	je	les	vois	même	pas.	Ils	disent	des	trucs	

que	même	 les	 habitants	 y	 voient	 pas	 »	 [Femme,	Mahoraise,	 30	 ans,		

mariée,	trois	enfants,	habitante	du	quartier,	novembre	2016]	

	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 174	
	

Conclusion		

Les	logiques	d’organisation	et	d’appropriation	de	l’espace	habité	mettent	en	

lumière	les	stratégies	d’implantation	et	d’adaptation	de	ces	familles	au	sein	même	

du	 quartier.	Basées	 sur	 des	 formes	 de	 proximités	 de	 résidences,	 et	 d’affinités	

(amicales,	 familiales,	 villageoises),	 elles	 reproduisent	 le	 modèle	 d’habitat	

mahorais.	Celui-ci	ne	peut	être	reproduit	favorablement	en	milieu	collectif	urbain	

où	 les	appartements	sont	trop	petits.	Toutefois,	 la	reproduction	de	cette	forme	

d’habiter	à	la	mahoraise	est	perçue	comme	responsable	de	la	dégradation	et	de	la	

dévaluation	 de	 l’espace	 commun	 de	 La	 Chaumière.	 L’extérieur	 du	 quartier	

apparait	 ainsi	 comme	 le	 prolongement	 de	 leur	 unité	 familiale,	 facilité	 par	

l’emplacement	proche	des	immeubles	et	l’implantation	des	familles	en	réseau.	La	

présence	 de	 ce	 grand	 espace	 vert	 qui	 relie	 chaque	 partie	 du	 quartier	 permet	

aisément	 cette	 reproduction	 des	 manières	 de	 vivre	 et	 d’être.	 Ces	 formes	

contrastent	toutefois	avec	l’individualisation	des	modes	de	vie	à	La	Réunion,	et	le	

retour	du	chacun	chez	soi	accentué	par	l’habitat	collectif,	et	souhaité	par	les	autres	

habitants	via	le	règlement	de	copropriété.	

La	territorialité	et	le	quartier	renvoient	souvent	à	la	notion	d’appropriation221.	

Ainsi	le	repérage	et	le	marquage	effectif	avec	des	éléments	visibles222	–	affiches,	

graffitis	–sont	des	actes	d’appropriation223.	Ces	différentes	activités	recensées	sur	

La	Chaumière	font	peu	à	peu	de	cet	espace	nouveau	un	endroit	investi,	familier,	

quotidien,	 investi	 par	 des	 personnes	 qui	 se	 l’approprient	 pour	 mieux	 s’u-y	

reconnaître.	 Cette	 appropriation	 comme	 processus	 n’est	 pas	 ressentie	

positivement	par	les	autres	habitants	qui	voient	en	cet	investissement	territorial	

la	décote	du	quartier	et	le	résultat	des	problèmes	de	La	Chaumière	à	l’image	de	

cette	migration	mahoraise	à	La	Réunion	vécue	comme	une	migration	économique	

intrusive.	Méfiance	et	conflits	résument	ainsi	le	sentiment	entre	ces	«	nouveaux	

																																																								
221	Dans	Maïté	CLAVEL,	op.cité.	
222	Ibid.	
223	Dans	Richard	HOGGARD,	La	culture	du	pauvre,	Éditions	de	Minuit,	1970	;	Coing	Henri,	1966.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 175	
	

venus	»	et	 les	autres	groupes	 installés	dans	 le	quartier.	Cette	appropriation	des	

espaces	communs	est	pour	 les	propriétaires	occupants	et	 les	 locataires	 installés	

ici	depuis	longtemps,	une	forme	de	confiscation	d’un	bien	entretenu	et	valorisé.	

L’arrivée	des	Mahorais	a	mis	à	mal	cette	 identité	du	quartier.	Sur	 le	plan	de	 la	

visibilité,	la	concentration	des	regroupements	dans	certaines	zones	donne	l’image	

d’un	quartier	urbain	ghettoïsé	où	 la	 reproduction	des	modes	de	vie	d’origine	à	

l’identique	freinerait	l’intégration	dans	la	société	française,	diminuant	ainsi	le	seuil	

de	tolérance	d’accueil	des	populations	anciennement	établie.	Cette	cohabitation	

interethnique	 avec	 les	Mahorais	est,	dans	 la	majeure	partie	des	 cas,	 ressentie	

comme	une	 incapacité	de	 leur	part	à	s’intégrer	dans	 la	société	d’accueil	et	une	

carence	 de	 la	 société	 réunionnaise	 à	 faciliter	 l’insertion	 des	 Mahorais.	 La	

Chaumière	est	ainsi	tributaire	de	différents	stéréotypes	à	la	fois	véhiculés	par	les	

clips	des	jeunes,	mais	aussi	par	l’inscription	physique	des	familles	mahoraises	et	

comoriennes	 dans	 le	 quartier.	 L’expression	 visuelle	 et	 sonore	 des	 jeunes	 dans	

laquelle	 ils	 expriment	 leur	 désarroi	 permet	 de	 renverser	 ces	 sentiments	

d’injustices	 sociales,	 économiques	 et	 ethniques	 en	 une	 ressource	 et	 une	

valorisation	 de	 soi	 à	 travers	 des	 expressions	 collectives	 empreintes	 de	 culture	

urbaine	afro-américaine.	C’est	faire	entendre	sa	voix	dans	un	univers	où	on	ne	les	

écoute	pas.	C’est	une	forme	de	bricolage	identitaire	entre	la	culture	dominante,	la	

culture	créole	et	la	culture	mahoraise.	L’effet	de	bande,	engendré	par	ces	jeunes,	

participe	à	un	sentiment	d’insécurité	chez	les	habitants.	Une	image	amplifiée	par	

cette	figure	du	jeune	délinquant	qu’ils	incarnent.		

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 176	
	

Chapitre	4	:	Venir	et	passer	à	La	Chaumière	

«	Quand	on	est	arrivé,	on	était	les	seuls	Mahorais,	y’avait	
pas	d’autres	Mahorais.	Après	 ils	 sont	 venus	»	 [Femme,	
Mahoraise,	26	ans,	mariée,	trois	enfants,	décembre	2015]	

	 Les	travaux	sur	la	migration	mahoraise	à	La	Réunion	sont	assez	récents,	du	

fait	de	la	jeunesse	de	ce	mouvement	migratoire	et	émergent	de	façon	intensive224.	

En	2009,	Bernard	Cherubini	et	Nicolas	Roinsard	balayent	les	premières	études	sur	

les	motifs	migratoires	 des	Mahorais	 à	 La	 Réunion225. Passant	 d’une	migration	

individuelle	 à	une	migration	 familiale	 et	 féminine	 après	 les	 années	 2000226,	 la	

migration	mahoraise	est	spécifique	de	par	 l’ampleur	qu’elle	a	prise	en	quelques	

années.	 L’enquête	 ethnographique	 que	 j’ai	 effectuée	 auprès	 des	 populations	

mahoraises	 et	 comoriennes	 dans	 le	 quartier	 de	 La	 Chaumière	 permet	

d’approfondir	ces	premiers	travaux	en	mettant	en	évidence	des	convergences	et	

des	divergences,	notamment	sur	les	objectifs	migratoires	où	l’accès	à	un	niveau	

de	vie	et	de	protection227	supérieur	à	celui	de	Mayotte	les	incite	à	migrer	vers	La	

Réunion.	Datant	 d’il	 y	 a	 10	 ans,	 le	 travail	 de	 Bernard	 Cherubini	 et	 de	Nicolas	

Roinsard	montrait en	quoi	 l’attractivité	de	 la	protection	sociale	pouvait	être	un	

moteur	principal	de	cette	migration, et	de	quelles	manières	les	bénéfices	de	ces	

accès	 aux	 droits	 sociaux	 et	 économiques	 prenaient	 place	 dans	 le	 système	

économique	des	familles	mahoraises	et	comoriennes.		

	 Ce	phénomène	migratoire	est	d’autant	plus	problématique	qu’il	est	perçu	

par	 la	 société	d’accueil	à	 La	Réunion	de	manière	 stéréotypée	et	 intrusive	 ;	 les	

populations	 en	 provenance	 de	Mayotte	 et	 des	 Comores	 éprouvant	 de	 réelles	

																																																								
224	Au	vu	de	la	multiplication	des	travaux	des	mastérants	de	toute	discipline	et	les	thèses	en	cours	
depuis	2010.	
225	Dans	Bernard	CHERUBINI,	Nicolas	ROINSARD.	Stratégies	migratoires	et	enjeux	de	la	protection	
sociale	à	La	Réunion	et	à	Mayotte	:	conflits	et	concurrences	dans	les	espaces	sanitaires	et	sociaux,	
rapport	à	la	MiRe-DRESS,	programme	«	Migration	et	protection	sociale	»,	2009.	
226	Dans	BRETON	Didier,	BEAUGENDRE	Carole	et	HERMET	François.,	«	Quitter	Mayotte	pour	aller	
où	?	»,	Informations	sociales,	n°6,	vol.	186,	2014,	p.	59-66.	
227	Tous	les	éléments	qui	relèvent	de	l’emploi,	des	prestations	sociales	et	de	santé,	la	scolarité…	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 177	
	

difficultés	à	s’insérer	dans	le	territoire	d’accueil228.	Sans	négliger	cet	attrait	d’accès	

«	à	une	vie	meilleure	»229	qui	conditionne	leur	venue	et	leur	implantation	dans	la	

société	réunionnaise,	je	souhaiterais	démontrer	que	la	circulation	migratoire	a	été	

favorisée	par	 la	mise	en	place	progressive	de	 réseaux	 familiaux	et	villageois	de	

ceux	déjà	installés	ou	qui	s’installent,	avec	le	besoin	d’être	traités	égalitairement.	

Le	désir	d’un	«	retour	au	pays	»	est	bien	souvent	mystifié	et	évoqué	de	manière	

hypothétique	dans	le	discours	des	parents.		

	 Fondé	sur	des	entretiens,	des	récits	de	vie	et	des	situations	d’observations	

sur	 les	 modalités	 des	 parcours	 migratoires,	 l’objectif	 de	 ce	 chapitre	 est	

d’interroger	la	singularité	des	expériences	individuelles	des	interlocuteurs dans	un	

mouvement	 migratoire	 jugé	 collectif	 et	 de	 grande	 ampleur.	 Ces	 parcours	

migratoires	–	souvent	complexes	–	qui	prennent	vie	dans	ces	Histoires	de	femmes,	

montrent	 une	 certaine	 spécificité	 mahoraise	 et	 comorienne	 dans	 les	

configurations	migratoires.	Les	situations	sociales,	scolaires	et	économiques	des	

familles	s’entremêlent	aux	désirs	de	formation,	de	mobilité,	d’émancipation.	Les	

itinéraires	migratoires	 et	 les	 déplacements	 dans	 le	 territoire	 réunionnais	 sont	

interrogés	afin	de	mieux	comprendre	les	modalités	de	départ	et	d’arrivée,	car	les	

motivations	de	départs	se	conjuguent	au	travers	d’opportunités	et	de	contraintes	

liées	à	la	parentalité,	à	la	conjugalité,	à	la	notion	de	famille	en	territoire	d’origine	

et	d’accueil,	mais	aussi	au	rôle	que	peuvent	 jouer	ces	réseaux.	Ces	Histoires	de	

femmes	détaillées	dans	ce	chapitre	permettent	ainsi	une	analyse	de	la	circulation	

entre	les	Comores-Mayotte,	La	Réunion	et	la	Métropole	où	les	configurations	de	

ce	mouvement	migratoire,	 les	projets	 individuels	et	 familiaux,	convergent	avec	

ceux	des	autres,	participant	ainsi	à	la	singularité	et	à	la	spécificité	de	ce	processus	

migratoire	collectif.	

																																																								
228	Voir	le	travail	de	Bernard	CHERUBINI	et	Nicolas	ROINSARD,	les	études	INSEE	de	2009	et	de	2012	
où	l’accès	à	l’emploi,	aux	logements	sociaux	semblent	difficiles.	Le	racisme	dans	les	administrations	
et	 les	 collectivités	 est	 aussi	 récurrents	 dans	 le	 discours	 de	mes	 interlocuteurs,	 comme	 cette	
interlocutrice	de	30	ans	qui	a	souhaité	faire	un	stage	BAFA	mais	à	qui	on	aurait	répondu	«	de	toute	
façon,	personne	ne	vous	prendra	».	Ce	qui	l’a	amené	à	partir	faire	son	stage	à	Mayotte.	
229	J’ai	repris	dans	ce	paragraphe	les	propos	récurrents	d’un	certain	nombre	de	mes	interlocuteurs.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 178	
	

1) Arrivée	à	La	Chaumière	:	motifs	et	récits	d’itinéraires	migratoires	

Les	 familles	 rencontrées	 ont	 des	 raisons	 familiales230,	 scolaires	 et	

économiques	d’être	venues	à	La	Réunion,	célibataires	ou	mariées,	en	ayant	moins	

de	25	ans	ou	plus	de	35	ans,	avec	ou	sans	leur	mari,	avec	ou	sans	leurs	enfants	qui	

les	rejoindront	successivement.	Dans	ce	chapitre	je	souhaite	retracer	le	parcours	

de	 certaines	d’entre-elles	qui,	 en	quittant	 leur	 territoire	d’origine	ou	un	 autre	

territoire	 d’accueil	 –	 Mayotte,	 les	 Comores	 ou	 la	 Métropole	 –	 sont	 venues	

s’installer	directement	à	La	Chaumière	en	arrivant	à	La	Réunion.		

a) «	Avoir	une	vie	meilleure	»231		

La	 plupart	 de	 ces	 familles	 rencontrées	 sont	 originaires	 des	 campagnes	

mahoraises	ou	des	petites	 villes	de	Mayotte.	Bien	que	 répondre	 à	 la	question	

«	 Pourquoi	 es-tu	 venu	 à	 La	 Réunion	 »	 fait	 émerger	 de	 nombreuses	 questions	

d’ordres	 scolaires	 et	 économiques	 approuvant	 le	 difficile	 contexte	 socio-

économique	de	Mayotte,	ces	motifs	ne	peuvent	toutefois	se	particulariser	les	uns	

et	des	autres.	L’analyse	du	discours	des	intéressés	révèle	que	ces	motifs	ne	sont	

pas	linéaires	et	s’enchevêtrent	avec	les	différentes	prestations	socio-économiques	

mises	en	place	sur	La	Réunion	et	auxquelles	les	Mahorais	peuvent	prétendre	en	

tant	que	citoyens	français.	Parmi	les	raisons	évoquées	à	quitter	Mayotte,	figure	en	

premier	 lieu	 celui	 du	manque	 de	 structures	 éducatives	 (école,	 collège,	 lycée,	

																																																								
230	Le	détail	de	la	composition	du	corpus	étudié	est	décrit	dans	le	chapitre	2.	Je	tiens	tout	de	même	
à	rappeler	que	le	corpus	est	composé	de	28	familles	étudiées	principalement	au	travers	de	la	mère	
de	famille,	celle	que	j’ai	le	plus	côtoyée.	Je	parle	de	famille	parce	que	j’ai	tout	de	même	été	amenée	
à	observer	leur	quotidien,	rencontrer	les	enfants	et	certains	maris,	à	La	Réunion	ou	à	Mayotte	et	à	
les	 interroger	 lorsque	 l’occasion	 s’est	 présentée.	 Quand	 le	 couple	 est	 déjà	 marié,	 le	 projet	
migratoire	se	fait	en	famille	(ou	seulement	la	mère	et	les	enfants)	avec	l’implication	du	père,	ou	du	
moins,	le	mari.	Afin	d’englober	le	plus	précisément	la	réalité	du	terrain	et	des	rencontres	réalisées,	
je	préfère	parler	de	 28	 familles,	plutôt	que	de	 28	 femmes.	C’est	donc	 au	 travers	du	parcours	
migratoire	 de	 leurs	 épouses	 que	 sera	 abordé	 celui	 du	mari	 et	 des	 enfants	 quand	 celui-ci	 est	
pertinent.		
231	Cette	phrase	reprise	à	mes	interlocuteurs	se	recoupe	aussi	sous	l’expression	«	aller	chercher	les	
mariziki	».		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 179	
	

université)	ainsi	que	les	offres	de	formation	et	la	faible	capacité	d’accueil	pour	ces	

mêmes	structures.	Viennent	ensuite	l’emploi	et	la	santé.	Même	si	les	revenus	des	

prestations	sociales	sont	peu	évoqués	lors	de	l’entretien,	ils	apparaissent	toutefois	

dans	 les	discours	sous	 la	 forme	d’avoir	une	vie	meilleure.	Quoi	qu’il	en	 soit,	 le	

manque	 de	 perspectives	 socio-économiques	 établies	 à	 Mayotte	 pousse	 les	

familles	à	quitter	 l’île afin	que	 leur	avenir	et	celui	de	 leurs	des	enfants	aient	de	

meilleures	chances	d’être	assuré.	L’immigration	mahoraise	à	La	Réunion	semble	

être	une	migration	majoritairement	féminine,	monoparentale	et	récente232.	Dans	

les	entretiens	effectués	auprès	des	personnes	rencontrées,	la	plupart	sont	âgées	

de	moins	de	trente-cinq	ans	et	en	grande	majorité	mariées.	Certaines	sont	arrivées	

enfants	à	La	Réunion,	d’autres	adolescentes	ou	en	étant	mariées	et	sont	venues	

en	famille	avec	leurs	enfants.	Les	profils	et	les	raisons	sont	assez	variés	même	si	

des	 regroupements	 peuvent	 se	 faire.	 Les	 raisons	 de	 leur	 migration	 sont	

majoritairement	d’ordre	scolaire	:	continuer	après	le	CAP233,	le	BAC234,	faire	une	

formation,	 «	 venir	 pour	 l’école	 des	 enfants	 »,	 de	 santé,	 ou	 fuir	 la	misère	 et	

l’insécurité	du	pays	d’origine	ou	des	violences	conjugales,	rejoindre	un	conjoint	

déjà	installé	ici.	

b) Migrations	intrarégionales	:	de	Mayotte/Comores/Métropole	à	La	Chaumière	

De	ces	vingt-huit	familles	étudiées,	huit	se sont	installées	à	La	Chaumière	en	

arrivant	directement	de	Métropole,	de	Mayotte	ou	des	Comores,	via	un	réseau	

familial,	 ou	 amical	 (souvent	 villageois).	 Comme	 évoqué	 dans	 les	 travaux	 de	

Bernard	Cherubini	et	Nicolas	Roinsard,	la	première	phase	d’accueil	se	fait	chez	un	

coreligionnaire,	où	la	situation	de	cohabitation	peut	parfois	être	conflictuelle.	

La	trajectoire	des	personnes	rencontrées	n’est	pas	linéaire	ni	homogène.	Les	

Mahorais	et	les	Comoriens	sont	parfois	amenés	à	être	très	mobiles	suivant	leurs	

																																																								
232	Dans	Bernard	CHERUBINI,	Nicolas		ROINSARD,	op.cité.		
233	Certificat	d’Aptitude	Professionnelle.	
234	Baccalauréat.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 180	
	

projets	migratoires,	et	n’hésitent	pas	à	migrer	de	 façon	à	ce	que	 les	accès	aux	

emplois	ou	aux	formations	leur	soient	plus	favorables.	L’idée	même	de	la	mobilité	

est	ancrée	dans	leur	parcours	migratoire	individuel	et	professionnel,	conditionné	

par	une	 somme	de	 configurations	 sociales	 (nationalité),	 familiales	 (conjugalité,	

parentalité…),	 scolaires,	économiques…	par lesquelles	 les	motifs	migratoires	 se	

conjuguent	par	 les	statuts	correspondants	et	 les	réseaux	familiaux	avec	 le	désir	

d’égalité	en	toile	de	fond.	Pour	bien	comprendre	la	complexité	de	cette	migration,	

je	retrace	 ici	 le	parcours	de	cinq	femmes	âgées	de	21	ans	à	47	ans	 lors	de	mes	

entretiens	et	rencontres	régulières	auprès	d’elles	effectuées	en	2013-2016.	

Le	parcours	d’Asma	

Asma,	Grande	Comorienne,	arrivée	de	Métropole	à	La	Réunion		

Quand	 je	 rencontre	Asma	en	 septembre	2013	par	 l’intermédiaire	de	 sa	

«	 tante	»235	qui	est	 adulte-relais,	elle	 a	29	 ans	et	 vient	 tout	 juste	d’arriver	de	

Métropole	après	avoir	passé	trois	années		là-bas,	de	2010 à	2013.	Asma	est	grande	

Comorienne,	 mariée	 religieusement	 à	 un	 Français	 d’origine	 comorienne	 à	

Mayotte.	Ensemble,	ils	ont	trois	enfants,	âgés	de	10	ans	à	18	mois.	Deux	de	leurs	

enfants	sont	nés	à	Mayotte	tandis	que	la	dernière	est	née	en	Métropole,	dans	la	

région	d’Auxerre.	Motivée	par	un	fort	sentiment	de	solitude	et	d’isolement,	Asma	

a	choisi	de	venir	à	La	Réunion	pour	 se	 rapprocher	de	 sa	 famille,	 retrouver	des	

repères	et	des	formes	de	socialisation	beaucoup	plus	familières	que	celles	vécues	

à	Auxerre	:		

																																																								
235	Ces	deux	personnes	se	nomment	«	tante	»	et	«	nièce	»,	mais	il	s’agit,	selon	la	grille	de	lecture	
occidentale,	d’une	relation	de	parenté	assez	lointaine.	Asma,	est	en	fait	l’ancienne	belle-fille	de	la	
sœur	de	celle	qu’elle	appelle	«	tante	».	Malgré	la	désunion	établie	entre	son	père,	et	son	ancienne	
belle-mère	 (sœur	de	 la	«	 tante	»	paternelle	ou	maternelle),	elle	est	 restée	 très	proche	de	 son	
ancienne	belle-mère	et	de	cette	famille.	J’ai	pu	le	constater	lors	de	mes	séjours	à	Mayotte	et	en	
Métropole.	Les	nouvelles	des	uns	et	des	autres	me	parvenaient	en	fonction	des	visites.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 181	
	

«	Moi	comme	 j’aimais	pas	trop	 là-bas,	 j’ai	dit	 ‘’vaut	mieux	qu’on	rentre	

directement	à	La	Réunion.	Comme	moi	 j’étais	 jamais	venue	 ici,	c’est	 là	

qu’on	a	décidé	comme	un	accord.	Puis	lui	il	a	dit	‘’j’attends	un	peu,	je	vais	

voir,	pour	que	je	trouve	de	l’argent	et	venir’’.	J’en	avais	marre	de	là-bas.	

C’est	trop	loin.		Loin	de	la	famille,	loin	des	Comores	[…]		je	ne	voulais	pas	

retourner	à	Mayotte,	ni	rester	en	Métropole,	alors	 j’ai	préféré	venir	 ici	

pour	me	rapprocher	[…]	»	[Asma,	29	ans,	septembre	2013]	

La	 Réunion	 était	 le	 meilleur	 compromis	 pour	 elle,	 et	 ce,	 à	 différents	

niveaux	:	financier	–	la	plus	grande	proximité	d’avec	Mayotte	et	les	Comores	rend	

le	trajet	moins	cher	que	de	Métropole	–	et	socialement,	car	elle	s’entoure	de	ses	

proches	 dans	 un	 univers	 où	 l’investissement	 territorial	 des	 populations	 en	

provenance	 de	Mayotte	 et	 des	 Comores	 est	 plus	 favorable	 qu’en	Métropole	

(Chapitre	3).	Dès	notre	première	rencontre,	la	place	et	le	rôle	de	la	famille	dans	le	

discours	d’Asma	 sont	 récurrents.	Elle	 insiste	 sur	 son	 choix	d’installation,	 Saint-

Denis,	parce	qu’il	y	avait	sa	tante	et	que	La	Réunion	la	rapprochait	de	sa	mère,	qui	

vit	toujours	en	Grande-Comore.	Le	choix	de	retourner	à	Mayotte	n’était	pas	dans	

ses	projets	et	le	choix	du	système	éducatif	à	La	Réunion	n’a	jamais	été	mis	en	avant	

contrairement	 à	 d’autres	 interlocuteurs.	 Mais	 les	 diverses	 rencontres	 et	

observations	au	sein	de	son	unité	familiale	effectuées	entre	La	Réunion	et	Mayotte	

entre	2013	et	2015,	montraient	que	Mayotte	ne	pouvait	être	un	point	de	chute	:	

les	 relations	 tendues	 avec	 sa	 belle-famille	 l’incitaient	 plutôt	 à	 rester	 sur	 La	

Réunion,	avec	les	membres	de	son	réseau	familial	et	avec	lesquels	elle	avait	plus	

d’affinités	et	moins	de	conflits.	Elle	évoqua	également	plusieurs	fois	les	difficultés	

à	obtenir	une	carte	de	séjour	à	Mayotte,	les	aller-retours	incessants	à	la	préfecture	

de	Mamoudzou	et	la	lenteur	des	dossiers	administratifs.	Expérience	différente	en	

Métropole	où	elle	a	pu	obtenir	une	carte	de	séjour	de	durée	plus	longue	et	avec	

moins	d’obstacles.	Mère	de	trois	enfants,	sans	aucune	qualification,	 le	parcours	

d’Asma	et	de	son	mari,	bien	qu’original,	est	révélateur	des	modalités	d’itinéraires	

de	beaucoup	de	Comoriens	et	Mahorais	à	La	Réunion.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 182	
	

Asma,	d’une	arrivée	illégale	en	France	à	la	conjugalité	à	distance	

Née	en	Grande	Comore,	Asma	est	arrivée	à	Mayotte	en	2002	cachée	dans	

un	bateau	de	 cargaisons.	C’est	 la	 femme	de	 son	père	de	 l’époque	qui	 l’a	 faite	

venir	:	

«	Quand	[elle]	est	venue	aux	Comores	avec	A	[une	nièce],	elle	est	venue	

me	voir	chez	ma	mère,	et	elle	m’a	demandé	si	je	voulais	aller	à	Mayotte	

pour	visiter	Mayotte,	et	voir	mon	père.	Elle	a	demandé	à	ma	mère	et	elle	

a	dit	qu’elle	était	d’accord	»	[Asma,	30	ans,	août	2014]	

Sa	belle-mère	 lui	achète	un	billet	avant	 son	 retour	à	Mayotte	et	 fait	une	

demande d’hébergement. Malheureusement, la	demande de visa	lui est	refusée.

La	 solution	 trouvée	par	 la	 famille	pour	 la	 faire	venir	est	un	voyage	en	bateau,	

cachée	au	milieu	des	marchandises,	jouant	au	chat	et	à	la	souris	avec	le	personnel	:	

«	Tu	te	caches,	tu	te	caches,	quand	le	douanier	arrive	tu	te	caches,	quand	

il	 passe,	 tu	 te	 caches,	 si	 y’a	 quelqu’un	 qui	 rentre	 une	 voiture	 tu	 te	

caches	».	[Asma,	30	ans,	août	2014]	

À	son	départ	des	Comores,	son	entrée	dans	le	bateau,	ainsi	que	celle	des	six	

autres	passagers	clandestins	voyageant	avec	elle,	n’était	pas	contrôlée.	Payer	 le	

commandant	 suffisait	à	 faire	monter	 les	personnes,	à	condition	que	quelqu’un	

vienne	chercher	 le	passager	au	Port	de	Longoni	à	 l’arrivée.	Après	un	voyage	de	

14h,	Asma	est	arrivée	à	Mayotte,	et	c’est	une	des	sœurs	de	sa	belle-mère,	qui	

connaissait	 quelqu’un	 qui	 travaillait	 au	 Port,	 qui	 est	 venue	 la	 chercher.	 Cette	

personne	a	indiqué	au	commandant	que	sa	«	tante	»	venait	la	chercher,	et	elle	a	

pu	 sortir	 moyennant	 une	 compensation	 financière.	 Venue	 à	 Mayotte	 pour	

rencontrer	son	père	qu’elle	n’avait	presque	pas	connu236,	Asma	apprend	à	son	

arrivée	que	son	père	est	parti	travailler	à	La	Réunion.	Sa	belle-mère	et	son	père	se	

																																																								
236	Ce	qui	est	récurrent	aux	Comores	et	à	Mayotte	dû	notamment	à	une	instabilité	des	unions,	et	à	
une	conjugalité	et	à	une	parentalité	différente	de	celle	du	modèle	occidental.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 183	
	

séparent	 également	 peu	 de	 temps	 après.	 La	 famille	 de	 sa	 belle-mère	 est	 une	

famille	mahoraise	assez	particulière,	 faisant	ainsi	 jouer	 la	plus	grande	solidarité	

entre	Comorien	et	Mahorais.	Asma	aurait	pu	être	renvoyée	de	Mayotte,	mais	c’est	

désormais	 chez	Zuki237	qui	est	venue	 la	 chercher,	qu’elle	va	 s’installer	quelque	

temps	jusqu’à	son	mariage.	Son	futur	mari	–	âgé	de	10	ans	de	plus	qu’elle	–	est	

arrivé	à	Mayotte	de	la	Grande	Comore	en	1992,	à	22	ans,	peu	de	temps	avant	la	

politique	du	visa	Balladur	pour	rejoindre	sa	mère	déjà	installée	sur	l’île.	Quelques	

années	 plus	 tard,	 il	 obtient	 la	 nationalité	 française	 et	 fait	 venir,	 par	 vagues	

successives,	 ses	 sœurs	 et	 frères	 restés	 aux	 Comores.	 Deux	 mois	 après	 leur	

rencontre	en	2002,	Asma	se	marie	à	18	ans	et	vit	près	de	sa	nouvelle	belle-famille.	

	En	2009,	un	an	environ	après	la	naissance	de	leur	deuxième	enfant,	son	mari	

part	vivre	à	La	Réunion	–	pour	«	voir	autre	chose	»	et	tenter	d’obtenir	de	nouvelles	

expériences	professionnelles	–	tandis	qu’elle	reste	à	Mayotte,	avec	la	famille	de	

son	mari.	Son	visa	pour	La	Réunion	lui	est	refusé	plusieurs	fois,	malgré	l’attestation	

d’hébergement	fournie	par	son	mari.	En	2010,	motivée	par	un	désir	grandissant	

de	fuir	Mayotte	en	raison	des	tensions	avec	sa	belle-famille,	une	envie	de	«	voir	

autre	 chose	 »,	mais	 aussi	 par	 de	 plus	 larges	 opportunités	 pour	 son	mari	 qui	

souhaite	 la	rejoindre,	Asma	part	pour	 la	Métropole	 lorsque	sa	demande	de	visa	

est	acceptée.	Elle	est	ainsi	hébergée	par	sa	cousine	pendant	deux	mois	dans	 la	

région	parisienne	avant	de	trouver	un	appartement	–	via	son	réseau	et	les	futures	

opportunités	de	travail	de	son	époux	–	dans	la	région	d’Auxerre.	Son	mari	la	rejoint	

un	an	plus	tard.	En	2013,	Asma	vient	à	La	Réunion.	Loin	de	sa	famille,	sans	travail	

avec	 une	 enfant	 en	 bas	 âge,	 son	 mari	 n’ayant	 que	 des	 petits	 boulots	 par	

intermittence	en	tant	qu’entraîneur	de	judo,	les	relations	avec	son	mari	se	tendent	

et	se	compliquent	un	peu.	D’un	commun	un	accord,	ils	se	séparent	et	elle	s’installe	

à	 Saint-Denis,	 dans	 le	 studio	 que	 son	mari	 a	 loué	 avant	 son	 départ	 dans	 la	

																																																								
237	Aîné(e)	dans	la	fratrie	;	terme	d’adresse	pour	tout	germain	réel	ou	classificatoire	ainé.	Lorsque	
j’ai	rencontré	cette	famille	à	Mayotte	en	2014,	Zuki	notamment	avait	recueilli	une	des	filles	de	la	
femme	de	ménage	de	sa	sœur,	 l’ancienne	belle-mère	en	question.	Offrant	ainsi	à	cette	 famille	
anjouanaise	 la	 possibilité	 de	 réussite	 sociale	 pour	 une	 des	 enfants.	 C’est	 cette	même	 femme	
anjouanaise	qui	s’est	occupée	de	mon	plus	jeune	enfant	lorsque	j’effectuais	mon	terrain.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 184	
	

résidence	 Les	 jardins	de	Bourbon238,	une	 résidence	qui	 jouxte	 La	Chaumière	et	

dont	les	enfants	dépendent	de	l’école	du	quartier.	Dans	l’hypothèse	d’un	retour	

éventuel,	celui-ci	avait	loué	ce	studio	dans	lequel	il	entreposait	les	meubles	:		

«	 Il	a	acheté	 tout	 ça	quand	moi	 j’étais	 là-bas	 [à	Mayotte].	Quand	moi	

j’étais	en	Métropole,	il	vivait	ici,	mais	pas	avec	moi.	Comme	c’était	trop	

grand	l’appartement	qu’il	louait	[en	prévision	de	faire	venir	sa	femme,	il	

avait	loué	un	F3],	il	est	venu	louer	un	studio	ici	pour	mettre	les	affaires,	et	

après	il	est	reparti	là-bas	[en	Métropole].	Et	puis	quand	on	est	venu	à	La	

Réunion	 [septembre	 2013]	 on	 est	 venu	 ici	 [le	 mari	 étant	 resté	 en	

Métropole]	»	[Asma,	31	ans,	juin	2015]	

Le	mari	d’Asma	l’a	rejoint	un	an	plus	tard	:	la	séparation	ayant	amélioré	leur	

relation,	et	faute	d’avoir	pu	trouver	un	emploi	«	stable239	»	en	Métropole,	il	arrive	

en	août	2014	à	Saint-Denis.	Mais	 le	marché	du	 travail	dans	 son	domaine	n’est	

guère	plus	favorable	à	La	Réunion.	Déçu,	il	repart	en	septembre	2014	pour	Nantes	

auprès	de	ses	 frères	et	sœurs	 installés	 là-bas.	Ce	choix	rapide	est	d’autant	plus	

motivé	par	le	fait	que	son	époux	a	eu	des	opportunités	d’emplois,	proposées	par	

le	réseau	familial	et	villageois	à	Nantes240.		

En	 juin	2015,	 lorsque	 je	croise	Asma	à	 la	sortie	de	 l’école,	elle	m’annonce	

qu’elle	 part	 dans	 deux	 jours.	 Un	 départ	 précipité,	 «	 comme	 ça	 »,	 décidé	 en	

quelques	jours	:	

																																																								
238	Asma	n’habite	pas	à	 La	Chaumière	à	proprement	parler	mais	 sa	 trajectoire	migratoire,	 son	
réseau	d’amis	liés	également	par	l’association	du	quartier,	le	fait	que	sa	«	tante	»	soit	l’adule	relais	
du	secteur,	ses	enfants	à	l’école	de	La	Chaumière…	font	que	je	l’ai	retenu	dans	mon	corpus.	En	plus	
des	liens	qu’elle	créait	avec	son	voisinage	proche	à	la	Résidence	Les	jardins	de	Bourbons,	elle	tenait	
à	se	créer	un	réseau	sur	La	Chaumière.	Sa	résidence	est	située	juste	à	côté	des	Citronniers,	mais	
l’entrée	se	fait	par	la	rue	du	Verger	pour	les	véhicules,	et	la	rue	des	Hibiscus	pour	les	piétons.	
239	Il	effectuait	des	sortes	de	vacations	en	tant	qu’entraineur	de	judo,	sans	véritable	contrat	et	à	
long	terme	
240	Un	 frère	et	une	sœur	 installés	 là-bas,	une	 installation	du	 frère	due	«	à	un	mariage	avec	une	
blanche	de	là-bas	».	
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 185	
	

	«	Au	départ	c’était	pour	rentrer	ici	[que	son	mari	revienne].	Nous,	on	lui	

a	dit	:	‘’nous	on	a	besoin	de	toi’’.	Mais	il	nous	a	répondu	que	comme	on	

n’avait	pas	d’argent,	c’était	compliqué,	 il	 fallait	mettre	 les	voitures	à	 la	

douane,	et	tout.	Mais	en	fait,	il	commençait	à	prendre	goût	à	la	vie	là-bas,	

tu	vois	!	(rires).	Voilà,	alors	il	a	dit	aux	enfants ‘‘vous	voulez	pas	venir	là-

bas	?’’	et	eux	ont	répondu	:	‘’si,	nous	on	veut	venir’’.	Il	harcèle,	donc	voilà,	

c’est	comme	ça	qu’on	part	».	[Asma,	31	ans,	juin	2015]	

Ayant	acquis	une	situation	stable,	un	travail,	un	grand	appartement	(F4),	le	

mari	 d’Asma	 s’est	débrouillé	 pour	 faire	 venir	 sa	 famille,	même	 si	Asma	 aurait	

préféré	rester	à	La	Réunion	près	de	sa	famille	à	elle	et	se	rapprocher	des	Comores,	

«	mais	c’est	mieux	pour	 les	enfants	puisqu’ils	vont	retrouver	 leur	père,	et	 leurs	

cousins	 »	 conclue-elle.	 Cette	 situation	 de	 réseau	 familial	 entre	 Mayotte	

(Comores)-La	Réunion	et	 la	Métropole,	est	 récurrente	chez	 les	Mahorais	et	 les	

Comoriens,	car	Asma	n’est	pas	la	seule	à	bénéficier	de	ce	soutien	via	les	réseaux,	

ce	qu’elle	ne	manque	pas	de	souligner	en	parlant	de	sa	venue,	mais	aussi	de	celle	

de	membres	de	sa	famille	en	Métropole	ou	d’amis	:	

«	C’est	comme	ça.	Tu	vas	dans	une	ville,	tu	pars	là	où	y’a	quelqu’un	qui	

peut	t’héberger,	ou	bien	qu’il	va	t’aider	dans	tes	démarches	».	[Asma,	29	

ans,	septembre	2013].	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 186	
	

Asma	 Le	mari	d’Asma	

Mayotte	:	2002-2010	 Mayotte	:	1992-2009	

Métropole	:	2010-2013	 La	Réunion	:	2009-2011	

La	Réunion	:	2013-2015	 Métropole	:	2011-2014	

Métropole :	depuis juin

2015	

La Réunion :	1	mois	en 2014

	 Métropole	 :	 depuis	

septembre 2014

	

Figure 34:	Le	parcours	migratoire	d'Asma	et	de	son	mari

	

Zoumati, des aller-retours	 entre	Mayotte-La	 Réunion-Métropole : ambivalence

entre	la	réussite	professionnelle	et	des	meilleures	conditions	de	vie	

À	l’image	du	parcours	migratoire	d’Asma,	celui	de	Zoumati	est	tout	aussi	

riche	et	pluriel	dans	la	modalité	de	mise	en	œuvre	et	les	raisons	qui	influent	sur	

ces	choix	migratoires.		

Zoumati	est	née	à	Mayotte	en	1992.	Peu	de	temps	après	le	divorce	de	ses	parents,	

son	père	décide	de	récupérer	ses	deux	filles	–	sa	petite	sœur	et	elle	–	en	1999	:	

«	 Pour	 l’éducation	 et	 tout	 ça,	 il	 nous	 a	 fait	 venir	 ici,	 à	 Saint	 Pierre	 ».	

[Zoumati,	21	ans,	septembre	2013]	

Faute	de	perspectives	professionnelles	et	de	formation,	son	père	choisit	de	

partir dans la	région deMarseille au cours de l’année 2000. Zoumati reste jusqu’en

2006	avec	son	père,	avant	de	rentrer	sur	Mayotte.	Au	début	de	son	adolescence,	

les	relations	avec	sa	belle-mère	sont	tendues,	et	elle	veut	retrouver	sa	mère	qui	

lui manque et	qu’elle n’a	pas revue depuis son départ, ainsi que sa	sœur qui est	

déjà	 rentrée	depuis	2002.	À	 son	arrivée,	 c’est	 le	«	 choc	 culturel	»	 comme	elle	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 187	
	

l’explique.	 En	 effet,	 Zoumati	 doit	 apprendre	 le	 shimaore	 pour	 pouvoir	

communiquer	 avec	 sa	 mère	 et	 sa	 grand-mère,	 découvre	 les	 tenues	 et	 doit	

apprendre	la	cuisine	mahoraise	:		

«	Tu	te	rends	compte	que	je	ne	savais	même	pas	faire	chauffer	du	riz.	C’est	

Leïla	et	sa	sœur	qui	ont	dû	me	montrer	».	[Zoumati,	21	ans,	septembre	

2013]	

Peu	de	temps	après	son	arrivée	à	Mayotte,	elle	rencontre	son	futur	mari,	lui	

aussi revenu de Métropole en 2007 après une formation professionnelle dans le

carrelage,	et	donne	naissance	à	 leur	premier	enfant	en	2008	à	 l’âge	de	16	ans.	

Zoumati	reste	à	Mayotte	jusqu’à	l’obtention	de	son	Bac	en	2011.	Juste	après	les	

résultats, Zoumati arrive avec son mari et	sa	fille à	La	Réunion afin de suivre un

BTS.	Mais	une	nouvelle	grossesse	l’a	contrainte	à	abandonner	ce	projet	:		

«	Bon,	 entre-temps,	 j’ai	 appris	 que	 j’étais	 enceinte	 donc	 bof,	 avec	 les	

études	ça	ne	le	faisait	pas	».	[Zoumati,	21	ans,	septembre	2013]	

Si	ce	choix	de	venir	à	La	Réunion	était	une	décision	de	couple,	il	a	surtout	été	

conditionné	par	 le	fait	que	son	père,	entre	temps,	était	revenu	à	La	Réunion	en	

2009	et	pouvait	donc	 l’héberger	à	son	arrivée	et	offrir	 la	sécurité	matérielle	et	

affective nécessaire à	une bonne installation. Mais à	son arrivée, la	famille de son

père	redéménage	pour	la	Métropole	:	

	«	Ils	arrivaient	pas	à	se	faire	à	la	vie	ici,	donc	ils	sont	repartis	quand	moi	

je	suis	arrivée	(rires)	».	[Zoumati,	21	ans,	septembre	2013]	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 188	
	

En	 2012,	 son	 départ	 pour	 la	Métropole	 correspond	 avec	 l’arrivée	 de	 ce	

nouvel	enfant	en	avril	de	la	même	année	:		

«	Comme	ils	sont	repartis	quand	je	suis	arrivée,	et	que	j’avais	[mon	fils]	et	

qu’il	était	encore	bébé,	et	qu’ils	pouvaient	pas	le	garder	pour	que	je	fasse	

mes	études,	ben	en	2012,	je	suis	partie	en	Métropole	».	[Zoumati,	21	ans,	

septembre	2013]	

Aidée	de	sa	belle-mère	pour	la	garde	de	son	enfant,	Zoumati	commence	une	

première	année	de	licence	en	lettres	en	septembre	2012,	mais	interrompt	vite	son	

parcours	à	cause	du	climat	:		

«	[…]	Bon	après,	le	climat,	je	n’arrivais	pas	à	m’y	faire.	

M.M	:	C’est	pour	ça	que	tu	as	arrêté	ta	licence	?	

«	 Ouais,	 il	 faisait	 tellement	 froid	 que	 je	 n’arrivais	 plus	 à	 aller	 en	

cours	(rires)	».	[Zoumati,	21	ans,	septembre	2013].	

Cette	notion	de	froid/climat	chaud	revient	régulièrement	dans	 le	discours	

de	 Zoumati	 au	 cours	 de	 nos	 différentes	 rencontres	 entre	 2013	 et	 2015.	 Elle	

insistera	 beaucoup	 sur	 le	 fait	 que	 le	 climat	 à	 Mayotte	 et	 à	 La	 Réunion	 est	

préférable	à	celui	de	la	Métropole	qu’elle	ne	supporte	pas.	Malgré	le	travail	de	son	

mari,	Zoumati	 contraint	 sa	 famille	à	 revenir	à	 La	Réunion	en	 septembre	2013.	

L’installation	de	son	amie	Leïla	à	La	Réunion	et	le	climat	ont	amplifié	son	désir	de	

revenir.	 De	 plus,	 La	 Réunion	 lui	 apparait	 comme	 un	 bon	 compromis	 entre	 la	

Métropole	et	Mayotte,	tant	sur	le	plan	professionnel,	que	scolaire	et	climatique.	

Malgré	cela,	 les	perspectives	d’emplois	de	son	mari,	et	 les	siennes	ne	sont	pas	

aussi	efficaces	qu’elle	aurait	souhaité	:	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 189	
	

	

«	Je	suis	venue	ici	pour	la	scolarité	de	ma	fille,	c’est	mieux	qu’à	Mayotte	

où	on	parle	tout	le	temps	shimaore	alors	qu’ici	c’est	le	français.	Et	puis	je	

veux	avoir	de	 l’expérience	avant	de	 retourner	à	Mayotte	pour	 trouver	

aussi	du	travail	»	[Zoumati,	21	ans,	septembre	2013]	

Et	la	contraignent	à	repartir	pour	la	Métropole	en	janvier	2015,	du	côté	de	

Valence241	où	son	père	est	installé	:	

«	Mon	mari	a	du	travail	là-bas,	et	moi	je	vais	finalement	me	consacrer	à	

ma	 vie	 professionnelle,	 et	 de	 toute	 façon	 mes	 raisons	 n’étaient	 pas	

valables	pour	rester	ici	(éclats	de	rire).	Tu	vois	y’a	pas	que	ça	dans	la	vie242	

(rires).	 Il	 faut	 bien	 réussir	 professionnellement	 !	 »	 [Zoumati,	 23	 ans,	

janvier	2015]	

	 	

																																																								
241	En	raison	de	«	la	délinquance	»	à	Marseille	et	dans	sa	banlieue,	et	des	quelques	soucis	judiciaires	
de	son	frère,	le	père	de	Zoumati	revient	à	la	Réunion	en	2009	pour	fuir	cette	ambiance	d’insécurité	
et	protéger	 l’avenir	scolaire	et	professionnel	de	ses	enfants.	Mais	ne	supportant	pas	 la	vie	à	La	
Réunion,	ils	repartent	pour	la	Métropole,	à	Valence,	une	ville	de	taille	plus	modeste	et	avec	toutes	
les	structures	nécessaires	pour	la	scolarité	et	l’avenir	professionnel	de	leurs	enfants.
242	Le	discours	de	Zoumati	pour	rester	à	La	Réunion	tourne	beaucoup	autour	de	«	Ma	copine	et	le	
soleil	»,	dans	 le	 sens	où	à	 La	Réunion,	elle	habite	à	 côté	de	 sa	meilleure	amie	et	 le	 climat	 lui	
correspond.		

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 190	
	

Zoumati	 Le	mari	de Zoumati	

La	Réunion	:	1999-2000	 Métropole	:	2005243-	2007	

Métropole	:	2000-2006	 Mayotte	:	2007-2011	

Mayotte	:	2006-2011	 La	Réunion:	2011-2012	

La Réunion :	2011-2012 Métropole :	2012-2013

Métropole	:	2012-2013	 La	Réunion	:	2013-	2015	

La	Réunion	:	2013-2015	 Métropole	:	depuis	janvier	

2015

Métropole	:	depuis	janvier	

2015	

	

Figure	35:	Le	parcours	migratoire	de	Zoumati	et	de	son	mari	

Leïla	:	partir	pour	voir	«	autre	chose	»	

Leïla,	l’amie	qui	a	hébergé	Zoumati	à	son	retour	de	Métropole	en	2013	est	

arrivée	directement	à	La	Chaumière	en	2009,	chez	sa	belle-sœur,	qui	à	l’époque,	

vivait	aux	Aloès.	Après	quelque	mois,	la	cohabitation	est	difficile	et	elle	part	chez	

une	de	ses	cousines	à	Sainte-Suzanne,	avant	de	revenir	quelques	mois	plus	tard,	à	

La	Chaumière,	de	nouveau	chez	sa	belle-sœur	pour	les	mêmes	raisons	qu’elle	avait	

quitté	La	Chaumière	:	«	là-bas	aussi	y’avait	trop	de	problèmes	».		

Sa	cohabitation	auprès	des	membres	de	sa	 famille	a	duré	une	dizaine	de	

mois,	sa	situation	administrative	et	 financière	ayant	eu	du	mal	à	se	 régulariser	

auprès	 des	 administrations	 (CAF,	 CGSS244…).	 	 Elle	 prendra	 par	 la	 suite	 un	

appartement	 sur	 La	Chaumière	pour	 rester	auprès	de	 sa	belle-sœur	avant	que	

celle-ci	 ne	 déménage	 quelques	 années	 plus	 tard.	Alors	 que	 son	mari	 avait	 un	

emploi	stable	au	port	de	Longoni	et	elle	une	maison,	Leïla	est	venue	s’installer	avec	

leur	 fils	 de	 1	 an.	 Son	 mari	 l’ayant	 rejoint	 plus	 tard.	 Elle	 voulait	 changer	

																																																								
243	La	date	est	incertaine	selon	Zoumati.	
244	Caisse	d’Allocations	Familiales,	Caisse	Générale	de	Sécurité	Sociale.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 191	
	

d’orientation	parce	que	son	parcours	scolaire	ne	lui	plaisait	pas.	Elle	voulait	aussi	

voir	«	autre	chose	»,	mais	ce	changement	n’a	pas	été	un	succès	selon	elle	:	

«	Comme	j’ai	fait	une	première	Bac	pro	restauration	là-bas	[à	Mayotte],	

c’était	un	peu	difficile	et	j’aimais	pas.	Je	voulais	changer	pour	faire	dans,	

comment	 ça	 s’appelle	 déjà	 ?	 «	 carrière	 sanitaire	 »,	 pour	 être	 aide-

soignante	ou	 infirmière.	Mais	 c’est	payant	 (rires).	 J’ai	essayé	pourtant,	

mais	c’est	payant.	C’est	4000	euros	l’année	de	formation.	Même	si	Pôle	

emploi	a	dit	qu’il	nous	aiderait,	c’est	cher	quand	même	».		

Une	fois	bien	installée,	Leïla	fait	venir	deux	de	ses	sœurs	–	âgés	de	8	et	15	

ans	–	pour	qu’elles	puissent	avoir	une	meilleure	scolarité	que	celle	qu’elles	ont	à	

Mayotte.	Malgré	une	réorientation	non	effective,	Leïla	reste	à	La	Réunion	pour	la	

scolarité	de	ses	trois	enfants	et	celle	de	ses	sœurs.	De	plus,	son	mari	a	trouvé	un	

emploi	en	tant	que	chauffeur-livreur	ce	qui	lui	permet	d’avoir	une	situation	plus	

confortable	que	ce	qu’elle	avait	à	Mayotte.	Pourtant,	en	juillet	2016,	tous	quittent	

La	Réunion	pour	Saint-Étienne	et	s’installent	auprès	de	la	famille	de	son	mari.	Ce	

désir	de	changement,	Leïla	l’a	souvent	exprimé	en	expliquant	qu’elle	«	a	envie	de	

voir	‘’autre	chose’’	et	voir	ce	que	ça	fait	de	vivre	en	Métropole	».	

	

Leïla	et	son	mari		 Les	sœurs	de	Leïla	

La	Réunion	:	2009-2016	 1)	La	Réunion	:	2011-2016	

Métropole	:	depuis	juillet	

2016	

2)	La	Réunion	:	2012-2016	

	 Métropole	 :	 depuis	 juillet	

2016	
	

Figure	36:	Le	parcours	migratoire	de	Leïla,	de	sa	famille	et	de	deux	de	ses	sœurs	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 192	
	

Kamila,	française	d’Anjouan,	venue	rejoindre	son	mari	

Kamila	est	arrivée	en	août	2015	des	Comores.	Son	parcours	 individuel	est	

surprenant,	 et	 contraste	 grandement	 avec	 les	 images	 de	 l’implantation	 des	

Mahorais	et	des	Comoriens	à	La	Réunion.	Kamila	est	née	à	Madagascar	de	parents	

français	d’origine	comorienne.	Son	père	est	militaire,	et	 ils	quittent	Madagascar	

quand	elle	a	trois	ans	pour	s’installer	sur	la	base	militaire	de	Toulon.	Kamila	fait	

des	études	de	droit	 à	Paris,	puis	 à	Dijon	 jusqu’en	deuxième	 année	de	 licence.	

Lorsqu’elle	a	26	ans,	elle	part	en	vacances	aux	Comores,	et	rencontre	son	futur	

mari	à	Anjouan.	De	 l’âge	de	26	ans	 jusqu’à	 son	arrivée	à	 La	Réunion	en	2015,	

Kamila	va	vivre	sa	vie	d’épouse	aux	Comores,	en	alternant	les	aller-retours	pour	

ses	 grossesses.	 Kamila	 accouche	 de	 son	 fils	 aîné	 en	Métropole,	 auprès	 de	 sa	

famille.	 Suite	 au	 refus	 de	 son	 mari	 la	 laisser	 partir	 pour	 le	 deuxième	

accouchement,	sa	fille	naît	à	Anjouan.	Pour	son	dernier	enfant,	Kamila	ne	 laisse	

pas	le	choix	à	son	mari,	quitte	à	se	disputer,	et	part	accoucher	à	Mayotte	où	les	

conditions	de	soins	et	d’accueil	sont	plus	favorables	et	lui	permettent	d’accoucher	

«	sans	crainte	et	sans	stress	».	Étant	de	nationalité	française,	Kamila	part	en	avion	

quelques	semaines	avant	et	se	fait	héberger	par	des	amis.		

Jusqu’en	 août	 2015,	Kamila	 vit	 et	 travaille	 aux	Comores,	mais	n’a	pas	 la	

nationalité	comorienne…	seulement	la	nationalité	française.	Kamila	quitte	tout,	sa	

maison,	son	 travail,	ses	parents	 retournés	vivre	à	Anjouan	à	 leur	 retraite,	pour	

rejoindre	son	mari	parti	à	La	Réunion	il	y	a	huit	ans.	Ancien	militaire	de	Mohamed	

Bacar,	il	a	fui	Anjouan	après	les	élections	de	2008.	Kamila	est	venue	avec	ses	deux	

enfants	âgés	de	16	et	13	ans	(l’aîné	vivant	en	Métropole	chez	sa	sœur	pour	faire	

ses	 études).	 Grâce	 au	 réseau	 villageois	 de	 son	mari,	 ce	 dernier	 a	 trouvé	 un	

appartement	à	La	Chaumière	pour	accueillir	sa	femme	et	leurs	deux	enfants.	En	

arrivant	à	La	Chaumière,	Kamila	découvre que	les	deux	femmes	qui	ont	aidé	son	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 193	
	

mari	pour	le	logement	viennent	du	même	village	qu’elle	et	que	l’une	d’entre	elles	

est	une	cousine245.		

C’est	le	facteur	politique	et	l’angoisse	d’être	victime	de	représailles	qui	ont	

fait	que	le	mari	de	Kamila	est	parti	d’Anjouan	pour	La	Réunion246.	Au	bout	de	huit	

ans,	Kamila	a	décidé	de	rejoindre	son	mari	:		

«	Parce	que,	hein,	ça	commence	à	faire	beaucoup,	hein,	il	souffrait	quand	

même	»	[Kamila,	47	ans,	septembre	2015]	

	

Kamila		 Les accouchements de
Kamila	hors	Anjouan	

Madagascar	:	1969-1972	 Métropole	:	1996	

Métropole	:	1972-1995	 Mayotte	:	2002	

Anjouan	:	1995-2015	 	

La	Réunion	:	depuis	août	

2015	

	

	
Figure	37:	Le	parcours	migratoire	de	Kamila	

	 	

																																																								
245	N’ayant	jamais	eu	l’occasion	de	les	côtoyer	avant,	c’est	à	La	Chaumière	que	son	réseau	amical	
réunionnais	va	se	constituer	:	ces	deux	femmes	Anjouanaises,	amies	depuis	Mayotte,	vivent	toutes	
les	deux	dans	le	quartier.	L’une	d’entre-elle	a	quitté	Mayotte	en	2013	pour	fuir	les	violences	de	son	
mari	 et	 de	 sa	 belle-famille,	 tandis	 que	 l’autre	 revient	 de	Métropole	 (2015)	 où	 elle	 a	 vécu	 de	
nombreuses	années	avec	son	ex-mari	d’origine	métropolitaine	et	avec	lequel	elle	a	deux	enfants.	
Ce	dernier,	beaucoup	plus	âgé	qu’elle,	lui	a	demandé	de	se	séparer	pour	qu’elle	puisse	«	faire	sa	
vie	».	C’est	avec	ces	deux	personnes	que	Kamila	construit	son	réseau	social	à	La	Réunion.	
246	Bien	qu’elle	travaillait	dans	une	instance	gouvernementale	pour	un	salaire	«	de	misère	»	comme	
elle	dit,	Kamila	a	également	vécu	quelques	représailles	suite	au	changement	politique,	notamment	
sa	maison	qui	a	été	vandalisée	et	pillée.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 194	
	

Venir	à	La	Réunion	pour	se	soigner	:	le	parcours	de	Tana,	Comorienne	dialysée	et	

de	Farida,	Mahoraise	qui	désir	un	enfant	

Tana	 est	 née	 en	 Grande	 Comore	 en	 1981.	 En	 2001,	 elle	 arrive	 seule	 à	

Mayotte	en	kwassa	kwassa247.	C’est	sa	mère	qui	a	organisé	et	payé	le	voyage.	La	

fille	de	Tana	reste	en	Grande	Comore	auprès	de	sa	grand-mère.	Tana	est	assez	

timide,	parle	bien,	mais	peu.	Elle	est	discrète.	Elle	éprouve	beaucoup	de	difficultés	

à	parler	de	son	passage	entre	les	Comores	et	Mayotte.	La	peur	ressentie	durant	le	

trajet,	 les	 vagues,	 les	enfants	qui	passent	par-dessus	bord,	Tana	murmurent	 à	

peine	ces	paroles	tant	le	traumatisme	de	cette	traversée	est	encore	présent.	Elle	

ne	sera	guère	plus	loquace	sur	son	arrivée	et	ses	années	passées	à	Mayotte,	ayant	

honte	de	la	manière	dont	elle	s’est	débrouillée	pour	survivre.	D’un	murmure,	elle	

m’avouera	avoir	dû	se	prostituer	pour	vivre	:	sans	papiers	et	sans	diplômes,	elle	a	

des	difficultés	à	trouver	un	travail.	En	2004,	elle	donne	naissance	à	son	fils	qu’elle	

a	eu	avec	un	Mahorais	dont	la	mère	est	Mahoraise	et	le	père	est	Comorien.	Tana	

vit	avec	sa	belle-famille	quelques	années	avant	de	se	séparer	d’avec	le	père	de	son	

fils.	Il	part	vivre	à	La	Réunion	tandis	qu’elle	reste	à	Mayotte	avec	son	fils.	Elle	ne	

s’entend	pas	avec	 la	mère	de	son	ex-mari,	et	ne	peut	compter	sur	 leur	soutien	

surtout	 depuis	 qu’elle	 est	 tombée	 malade	 et	 que	 ses	 reins	 ne	 fonctionnent	

presque	plus.	En	2011,	elle	est	«	ÉVASANÉ	»	à	La	Réunion	pour	avoir	un	meilleur	

suivi	médical.	 Elle	 habite	 d’abord	 au	 Port	 en	 famille	 d’accueil,	 puis	 chez	 son	

compagnon	réunionnais	jusqu’en	2014,	date	à	laquelle	elle	réussit	à	faire	venir	son	

fils	de	Mayotte	qui	était	resté	chez	sa	grand-mère	paternelle.	De	2014	à	2015,	elle	

habite	 à	 La	 Chaumière,	 un	 logement	 que	 l’assistante	 sociale	 de	 l’hôpital	 lui	 a	

trouvé	 afin	 de	 pouvoir	 vivre	 avec	 son	 fils	 tout	 en	 étant	 proche	 du	 Centre	

Hospitalier	:	sa	maladie	nécessitant	des	dialyses	3	fois	par	semaine.	En	août	2015,	

elle	obtient	un	logement	social	et	déménage	au	Port,	dans	le	même	quartier	où	

																																																								
247	Dans	ce	contexte,	cette	pirogue	est	une	embarcation	de	fortune	qui	sert	à	rejoindre	Mayotte	
depuis	Anjouan,	de	manière	clandestine.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 195	
	

elle	a	vécu	quelques	années	auparavant,	retrouvant	ainsi	un	réseau	amical	qu’elle	

connait	déjà.	

Le	parcours	de	Farida	montre	également	les	diverses	connexions	qu’il	peut	

y	avoir	entre	La	Réunion,	Mayotte	et	Les	Comores.	Farida	est	revenue	à	La	Réunion	

en	 2014	 après	 être	 rentrée	 sur	Mayotte	 quelques	 années	 auparavant,	 faute	

d’avoir	pu	terminer	une	formation	qui	ne	lui	plaisait	pas et	pour	laquelle	elle	n’a	

pas	pu	valider	de	diplôme.	À	son	retour	à	Mayotte,	Farida	rencontre	son	mari,	un	

Anjouanais	en situation	irrégulière.	Il	a	traversé	plusieurs	fois	en	kwassa	kwassa	

le	bout	de	mer	qui	 sépare	 les	deux	 îles.	Farida	est	même	partie	 le	 rejoindre	à	

Anjouan	 lors	de	sa	dernière	expulsion	pour	 le	ramener	à	Mayotte.	Si	Farida	est	

venue	s’installer	à	La	Chaumière	lorsqu’elle	a	fait	le	choix	de	(re)venir,	c’est	parce	

que	Thama,	une	de	ses	amies	les	plus	proches,	vit	dans	le	quartier.	N’arrivant	pas	

à	 avoir	 d’enfants,	 Farida	 s’installe	 en	 2014	 à	 La	 Réunion,	 avec	 son	mari,	 en	

espérant	 se	 faire	 soigner	 ici	et	 lui	permettre	ainsi	d’augmenter	 ses	chances	de	

grossesse.	Finalement,	au	cours	de	son	séjour,	Farida	n’arrive	toujours	pas	à	avoir	

d’enfants	et	«	adopte	»	le	fils	nouveau-né	de	sa	sœur,	partie	en	Métropole.	Si	le	

désir	d’enfant	a	conditionné	son	départ	de	Mayotte,	c’est	une	autre	perspective	

qui	 l’a	 poussée	 à	 quitter	 La	 Réunion	 en	 décembre	 2015	 :	 celle	 d’obtenir	 une	

formation	pour	elle	et	un	emploi	pour	son	mari.	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 196	
	

c) 	Migrations	intradépartementales		

Que	 ce	 soit	 pour	 une	 arrivée	 à	 La	 Réunion	 qui	 relève	 d’une	migration	

interrégionale	ou	les	déplacements	au	sein	de	La	Réunion	elle-même, l’installation	

à	La	Chaumière	correspond	à	une	opportunité	d’hébergement/d’un	appartement	

par	un	membre	de	son	réseau	familial	ou	amical	(villageois).		

Aïcha,	du	bidonville	à	La	Chaumière	

Aïcha	 a	 quitté	Mayotte	 en	 2007	 avec	 sa	 fille	 et	 son	mari	 pour	 plusieurs	

raisons	:	la	perte	d’emploi	de	son	mari	et	les	difficultés	financières	qui	s’en	sont	

suivies	l’ont	poussée	à	se	lancer	dans	une	formation	qu’elle	n’a	pas	pu	poursuivre	

en	arrivant	ici	pour	faute	d’inscription	:	

«	M[a]	tatie	m’avait	dit	que	j’étais	prise,	mais	en	fait,	non,	elle	avait	pas	

fait	les	inscriptions	»	[Aïcha,	27	ans,	4	enfants,	octobre	2013].	

Aïcha	avait	«	une	très	belle	vie	à	Mayotte	»	regrette-t-elle	en	me	montrant	

ses	photos	de	mariage.	Son	mari	était	comptable,	ce	qui	leur	permettait	d’avoir	un	

niveau	de	vie	confortable.	Son	mari	partait	régulièrement	en	vacances	dans	les	îles	

voisines	et	en	Métropole.	Lorsqu’il	a	perdu	son	travail,	les	difficultés	financières	et	

sociales	ont	commencé.	Quand	je	rencontre	Aïcha	en	2012,	elle	a	26	ans	et	quatre	

enfants	dont	trois	qui	sont	nés	à	La	Réunion.	Elle	vit	à	La	Chaumière	depuis	trois	

ans	maintenant	avec	sa	famille,	mais	aussi	son	frère	et	sa	sœur	qui	 l’ont	rejoint	

pour	poursuivre	leurs	études	secondaires	après	l’obtention	de	leur	brevet.	Aïcha	

a	quitté	en	2010	le	bidonville	du	Port	dans	lequel	elle	vivait	depuis	son	arrivée	à	

La	Réunion	en	2007.	À	 la	Rivière	des	Galets,	elle	vivait	chez	une	 tante,	mais	 la	

cohabitation	se	passait	mal,	«	on	a	disputé	»	me	répète-t-elle,	«	on	a	disputé	pour	

les	enfants,	les	factures,	les	bagarres	[entre	enfants	avec	les	autres	familles,	et	les	

commérages]	 et	 les	 chances	de	perspectives	professionnelles	 avaient	 avortées	

avec	une	mauvaise	réorientation.	Si	elle	a	pu	quitter	 le	Port,	c’est	parce	qu’elle	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 197	
	

reprenait	l’appartement	de	sa	«	tatie	»248,	installée	à	La	Chaumière	depuis	2002	et	

qui	quittait	son	logement	pour	un	plus	grand,	toujours	à	La	Chaumière.	C’était	à	la	

fois	 une	 opportunité	 financière,	 administrative	 et	 personnelle.	 Le	 propriétaire	

n’étant	pas	très	regardant	sur	la	provenance	du	locataire,	Aïcha	a	pu	trouver	un	

logement	plus	adéquat	et	qui	lui	permettait	d’être	près	d’un	autre	réseau	familial,	

et	de	recommencer	son	expérience	migratoire	dans	de	meilleures	conditions.	

Thama,	de	la	cohabitation	familiale	à	l’émancipation	par	le	mariage	

Pour	Thama,	l’expérience	de	la	tante	peu	accueillante	qui	rend	l’expérience	

migratoire	 jonchée	 d’obstacles	 est	 similaire	 à	 celle	 d’Aïcha.	 Thama	 a	 quitté	

Mayotte	en	2001	à	l’âge	de	16	ans	pour	finir	son	collège.	Indisciplinée,	sa	mère	a	

préféré	l’envoyer	chez	une	tante	à	La	Réunion	parce	«	qu’on	“la	prenait	plus”	dans	

son	ancien	établissement	».	Thama	valide	son	brevet,	mais	n’obtient	pas	son	CAP	

d’assistant-architecte	qu’elle	prépare	au	lycée	privé	de	la	Montagne	:	

	«	Si	tu	es	très	intéressé,	tu	y	arrives,	sinon,	non	».	[Thama,	28	ans,	deux	

enfants	et	enceinte,	septembre	2013]	

Sa	sœur	cadette	la	rejoint	chez	cette	même	tante	un	an après.	En	2003,	alors	

que	Thama	trouve	une	formation	dans	 la	petite	enfance,	cette	tante	retourne	à	

Mayotte	 sans	 la	 prévenir,	 cela	 de	 sérieuses	 conséquences	 sur	 son	 parcours	

scolaire	:		

«	J’avais	vraiment	envie	de	réussir	dans	mes	études,	mais	ma	tatie	elle	

s’intéressait	pas	à	notre	vie,	ma	sœur	et	moi,	elle	voulait	pas	s’intéresser.	

Elle	s’en	foutait	en	fait,	on	vivait	avec	elle,	mais	elle	s’en	foutait	de	nous.	

Pour	moi,	elle	voulait	juste	toucher	l’argent.	Moi	j’ai	jamais	rien	touché,	

si	j’avais	besoin	c‘était	ma	mère	qui	nous	envoyait	».		

																																																								
248		Sa	cousine	éloignée	en	fait	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 198	
	

De	2003	à	2004,	elle	vit	chez	la	sœur	d’une	de	ses	amies,	Farida,	qui,	on	l’a	

vu,	 la	 rejoindra	 sur	La	Chaumière	en 2014	 (cf	1.b).	C’est	cette	même	amie	qui	

compensera	 le	 manque	 de	 sa	 tatie	 et	 l’absence	 de	 repères	 culturels	 qu’elle	

éprouve	depuis	son	arrivée		

«	C’était	très	dur	d’arriver	à	La	Réunion	même	si	c’est	vrai,	des	fois	ma	

mère	nous	tapait	et	ça	faisait	mal,	elle	se	disputait	avec	nous	pour	l’école	

et	tout,	ici	c’était	pas	comme	là-bas	».		

En 2004, Thama	 fait	 le choix de se marier même si ce n’était	 pas son

objectif249	et	obtient	un	CAP	de	services	aux	personnes	tout	en	donnant	naissance	

en	2005	à	son	premier	enfant.	Thama	arrive	en	2007	à	La	Chaumière	parce	qu’elle	

a	de la	famille ici, et	l’occasion d’avoir un appartement	plus grand. Depuis qu’elle

est	installée	dans	le	quartier,	Thama	change	deux	fois	d’appartements,	profitant	

de	meilleures	opportunités	sur	l’emplacement	et	sur	le	prix	du	loyer.		

La	sœur	de	Thama,	Roukia	 l’a	également	rejointe	sur	La	Chaumière	en	2008	

jusqu’en	2014.	D’ailleurs,	il	n’est	pas	rare	d’avoir	plusieurs	fratries	installées	sur	La	

Chaumière.	Ramia	par	exemple,	a	eu	 l’opportunité	d’avoir	un	 logement	dans	 le	

quartier.	Le	loyer	assez	bas	et	le	fait	que	sa	sœur	et	ses	parents	vivaient	ici	à	son	

emménagement	ont	automatiquement	orienté	son	choix	sur	ce	quartier	quand	il	

a	fallu	changer	de	logement.	Hayat,	mariée,	trois	enfants	et	petite	sœur	de	Leïla	

récupère	le	logement	de	Zoumati	à	son	départ.	Hayat	fait	ce	choix	car	Leïla	vit	là	

avec	deux	autres	de	ses	sœurs.	Hayat	se	rapproche	ainsi	au	quotidien	de	ses	sœurs	

et	elles	s’organisent	pour	que	 leurs	enfants	 les	plus	grands	emmènent	 les	plus	

petits	à	l’école.		

	

Ce	que	l’on	peut	retenir	de	ces	récits	de	migrations	inter	ou	intra	régionale	

c’est	l’enchevêtrement	des	motifs	de	partir.	Même	si	Nicolas	Roinsard	et	Bernard	

Cherubini	ont	pu,	dans	leur	rapport	établir	une	chronologie	des	leitmotivs,	je	dirais	

																																																								
249	Lorsqu’elle	vit	seule,	surtout	chez	des	amis,	une	femme	mahoraise	ne	peut	rester	célibataire.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 199	
	

que	pour	beaucoup	de	personnes,	notamment	sur	le	plan	socio-économique,	les	

facteurs	push	et	pull250	se	croisent	et	s’entremêlent.	Souvent	issues	des	villages	de	

la	brousse	mahoraise,	ces	familles,	malgré	leurs	terres	et	la	possibilité	de	culture	

vivrière	 et	 de	 système	 d’échanges	 de	 nourriture,	 connaissent	 des	 difficultés	

financières	augmentant	chaque	année	avec	le	processus	de	départementalisation	

de	Mayotte.	La	scolarité	par	rotation	à	Mayotte	et	 la	récurrence	de	 l’emploi	du	

shimaore	à	 l’école	dans	 le	discours	des	 interviewées,	 la	 faiblesse	des	offres	de	

formation	ont	bien	 souvent	amené	 les	 familles	à	quitter	Mayotte	dans	 l’espoir	

d’un	 avenir	meilleur	 et	 d’une	meilleure	 insertion	 professionnelle,	 notamment	

pour	 les	enfants.	Mais	 il	est	 vrai	qu’au	 cours	de	 certaines	 rencontres	au	 fil	du	

terrain,	 certaines	 raisons	 apparaissent	 tandis	 que	 d’autres	 disparaissent,	 ceci	

étant	principalement	codifié	par	l’adaptation	de	la	situation	d’implantation	par	le	

migrant.	

d) Du	 réseau	au	 regroupement	 :	 jeux	de	 relations	de	 La	Chaumière	au-delà	des	

frontières	

Cette	 interconnaissance	entre	migrants	à	La	Chaumière	est	récurrente.	En	

effet,	 l’enjeu	de	 l’installation	est	 fortement	 lié	au	 réseau	 villageois,	 familial	ou	

amical	dans les	processus	d’installation	de	ces	 familles	à	La	Réunion,	et	encore	

plus	fortement	dans	le	quartier	de	La	Chaumière.	Ceci	peut	s’expliquer	par	le	fait	

que	 «	 toute	 la	 vie	 sociale	 à	Mayotte	 est	 fondée	 sur	 le	 concept	 de	 réciprocité	

obligatoire	»251	et	sur	la	réalisation	d’actions	en	groupe.	Les	actions	réalisées	ne	

sont	pas	des	 faits	 isolés,	mais	 communs.	De	 ce	 fait,	 la	décision	de	partir	peut	

relever	d’une	décision,	mais	cela	se	réalise	en	groupe	en	fonction	des	réseaux	et	

du	système	de	réciprocité	dans	les	dettes	et	l’entraide.	Selon	la	carte	ci-dessous,	

nous	pouvons	voir	 la	provenance	des	femmes	que	 j’ai	 interrogées.	Les	relations	

qui	 découlent	 de	 cette	 mobilité	 conditionnent	 également	 l’émergence	 de	

																																																								
250	Op.cité.	
251		Dans	Sophie	BLANCHY,	op.cité,	p.61.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 200	
	

nouvelles	formes	de	réseaux	à	La	Réunion	(chapitre	7).	On	pourrait	multiplier	les	

témoignages	 d’enfants	 et	 d’adultes	 se	 découvrant	 des	 liens	 ou	 connaissant	

quelqu’un	à	La	Chaumière.	

	
Figure	38:	Carte	des	villages	mahorais	d'origine	des	femmes	interrogées	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 201	
	

	
Figure	39:	Carte	des	villages	comoriens	d’origine	des	femmes	interrogées	

	

De	 nombreux	 autres	 exemples	 permettent	 d’illustrer	 cette	 proximité	

villageoise	dans	un	quartier	d’habitation	en	territoire	d’accueil.	Thama	traduit	ce	

phénomène	 avec	 son	 arrivée	 à	 La	Réunion	 lorsqu’elle	habitait	 chez	 sa	 tante	 à	

Sainte-Clotilde	:	

«	Y’avait	beaucoup	de	Mahorais	du	même	village	à	Sainte-Clotilde.	J’ai	su	

qu’on	était	du	même	village	en	arrivant	là-bas.	J’étais	pas	habituée	à	eux	

parce	 qu’à	 Mayotte	 je	 vivais	 qu’avec	 ma	 mère	 ».	 [Thama,	 28	 ans,	

novembre	2013]	

Ce	que	d’autres	mamans	expriment	en	parlant	de	La	Chaumière	:	

«	C’est	vrai	qu’on	vient	 tous	du	même	village.	Pas	vraiment	du	même,	

mais	 on	 est	 beaucoup	 à	 venir	 des	 mêmes	 villages.	 Parfois	 on	 se	

connaissait	d’avant,	parfois	on	se	rencontre	ici,	et	puis	on	se	rend	compte	

qu’on	pouvait	se	connaître	»	[Mouniati,	24	ans,	4	enfants,	mai	2016]	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 202	
	

De	cette	interconnaissance	établie	sur	le	terrain	émerge	une	structuration	

des	réseaux	personnels	des	migrants	mahorais	et	permet	donc	de	revenir	sur	cette	

importance	de	l’origine	villageoise	ou	régionale.		

Exemple	avec	la	première	famille	mahoraise	installée	à	La	Chaumière	

La	 première	 famille	mahoraise	 est	 arrivée	 à	 La	 Chaumière	 en	 2004	 et	

certains	 membres	 de	 la	 famille	 –	 proche	 ou	 éloignée	 –	 vivent	 encore	 à	 La	

Chaumière	ou	à	La	Réunion	au	moment	de	 la	 recherche.	Le	schéma	ci-dessous	

représente	cette	généalogie	et	les	lieux	d’habitations	des	membres	en	2014252.	

	

																																																								
252	Cette	généalogie	sera	modifiée	en	2015	et	2016.	Ceci	est	détaillé	dans	le	chapitre	5,	notamment	
en	ce	qui	concerne	les	flux	des	personnes	de	ces	familles	au	sein	du	quartier,	mais	aussi	en	ce	qui	
concerne	les	déménagements	et	les	accueils	temporaires	ou	à	long	terme	des	neveux	ou	nièces	du	
foyer	I.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 203	
	

	
Figure 40:	Généalogie	de	la	première	famille	mahoraise	de	La	Chaumière	en	2014



	
	

	 	
 

 

	 	 	 204	
	

	

On voit	clairement	que	les	sœurs	vivant	à	La	Chaumière	ont	organisé	leurs	

lieux	 d’habitation	 en	 fonction	 des	 unes	 et	 des	 autres,	 permettant	 ainsi	 de	

reproduire	non	seulement	des	modes	de	vie	spécifiques,	mais	aussi	d’entretenir	

des	formes	de	solidarités	nécessaires	à	 leur	quotidien.	Je	tiens	à	préciser	que	 le	

foyer	F	a	quitté	La	Chaumière	en	cours	d’année	en	2015	pour	s’installer	dans	un	

appartement	plus	grand	en	centre-ville	de	Saint-Denis.	Mais	quelques	semaines	

plus	tard,	la	famille	revient	s’installer	à	La	Chaumière	dans	le	même	immeuble	:	le	

logement,	le	nouveau	quartier	et	les	nouveaux	voisins	ne	lui	convenaient	pas,	«	on	

se	faisait	disputer	»	dit-elle.	Bien	que	deux	de	ses	sœurs	aient	déménagé	de	La	

Chaumière	entre-temps,	cette	famille	préfère	rester	dans	un	contexte	affectif	et	

culturel	qui	lui	est	proche,	et	qu’elle	connait	depuis	plus	de	quinze	ans,	les	enfants	

étant	 tous	nés	à	La	Réunion	et	n’ayant	vécu	qu’à	La	Chaumière.	C’est	aussi	au	

travers	de	cette	famille,	et	du	foyer	A	plus	particulièrement,	qu’Aïcha	est	venue	

habiter	sur	La	Chaumière.

D’autres	 situations	 d’installation	 permettent	 de	 faire	 émerger	 des	

connexions	parentales	après	l’arrivée	à	La	Chaumière.	L’emménagement,	souvent	

déterminé	 par	 une	 relation,	 amène	 grâce	 au	 voisinage	 et	 au	 regroupement	

extérieur	 à	 faire	 des	 connexions	 entre	 les	 personnes,	 surtout	 si	 celles-ci	

proviennent	de	la	même	région.	

Anliyat,	35	ans,	mariée,	six	enfants	en	2013	et	Thama	viennent	du	même	

village,	mais	ne	se	connaissaient	pas	avant	leur	venue	à	La	Chaumière.	Anliyat	a	

quitté	Bandraboua	en	2005	et	s’est	retrouvée	dans	le	bidonville	de	l’Oasis	à	son	

arrivée	pour	quelques	années	avant	de	trouver	un	 logement	sur	Saint-Paul.	Elle	

est	ensuite	venue	en	2010	sur	La	Chaumière	pour	rejoindre	une	parente,	Djamila	

qui	vivait	dans	le	quartier,	avec	sa	mère	et	ses	sœurs	qui	avaient	aussi	leur	propre	

logement.	 Au	 cours	 des	 connexions	 établies	 par	 le	 réseau	 amical	 de	 chacune	

Anliyat	et	Thama	ont	découvert	que	leur	grand-mère,	pour	l’une	et	arrière-grand-

mère	pour	 l’autre	étaient	sœurs.	Un	autre	exemple	de	ce type	 illustre	bien	 les	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 205	
	

connexions	qu’il	peut	émerger	de	ces	rencontres.	Lorsque	l’adulte-relais	était	en	

visite	chez	une	 famille,	du	quartier,	 les	deux	 femmes	se	sont	 rendu	compte	au	

cours	de	la	discussion	qu’elles	étaient	parentes	:	leurs	grands-mères	respectives	

étaient	 cousines.	 D’autres	 types	 de	 connexion	 sont	 également	 faits	 par	

l’intermédiaire	du	réseau	familial	ou	amical	du	mari.	Par	exemple,	Zaïr,	Comorien,	

a	pu	trouver	un	logement	pour	lui	et	sa	femme	grâce	à	sa	tante	qui	habite	la	cage	

d’escalier	d’à-côté.	C’est	avec	ce	même	genre	de	relation	qu’il	m’arrive	parfois	de	

rencontrer,	en	rentrant	chez	moi,	un	ami,	une	connaissance	en	connexion	avec	tel	

ou	tel	voisin.	

	

2) Cheminements	et	aspirations	 individuelles	 :	«	Quitter	La	Chaumière	ou	

ne	pas	la	quitter	»	

La	migration	mahoraise	est	perçue	 le	plus	souvent	sous	 l’angle	purement	

économique	où	 l’attrait	des	prestations	sociales	et	des	bénéfices	engendrés	par	

ces	droits	conditionne	exclusivement	le choix	de	migrer.	Pourtant,	migrer	n’est	pas	

une	décision	facile	car	il	faut	quitter	un	territoire	d’origine	dans	lequel,	malgré	une	

situation	précaire,	les	migrants	sont	affectivement	et	culturellement	ancrés.		

Bien	que	française,	La	Réunion	affecte	les	migrants	mahorais	sur	le	plan	culturel,	

administratif,	social	et	économique.	D’ailleurs,	 l’insertion	socio-économique	des	

Mahorais	 est	dans	 l’ensemble	 assez	 faible	 et	beaucoup,	notamment	 chez	mes	

interlocutrices,	 rencontrent	 des	 difficultés	 lorsqu’il	 s’agit	 d’accéder	 à	 une	

formation,	 à	 un	 emploi	 ou	 à	 des	 dispositifs	 économiques	 permettant	 cette	

insertion.	Nombreuses	sont	celles	qui	m’ont	 fait	part	de	discriminations,	ou	du	

moins,	d’avoir	 le	 sentiment	de	ne	pas	avoir	accès	à	 toutes	 les	 informations	et	

droits	auxquels	elles	pourraient	bénéficier	en	tant	que	Françaises	à	part	entière.	

J’ai	exposé	dans	la	partie	précédente	les	motivations	de	certaines	femmes.	Même	

si	 l’éducation,	que	ce	soit	pour	elle	ou	 leurs	enfants	en	est	 la	principale	raison,	

l’ordre	économique	corrèle	sensiblement	avec	ces	raisons.	Dans	la	phrase «	pour	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 206	
	

avoir	une	meilleure	vie	»,	est	plus	souvent	entendu	«	une	meilleure	scolarisation,	

des	formations	et	surtout	avoir	un	emploi	».	Lorsque	 leur	orientation	 leur	a	été	

refusée,	certaines des	interlocutrices	ont	dû	se	marier	pour	ne	pas	rester	seules,	

décision	 liée	à	 la	notion	de	conjugalité	chez	 les	Mahorais	où	 le	célibat	chez	une	

femme	est	mal	perçu.	Souvent,	 le	 rêve	d’une	vie	meilleure,	d’un	emploi	ou	de	

poursuite	 d’études	 est	 freiné	 voire	 anéanti	 par	 les	 obstacles	 financiers,	

administratifs	ou	raciaux.	Bien	que	la	naissance	d’un	enfant	soit	un	fait	coutumier	

inhérent	 à	 la	 famille	mahoraise,	 bien	 des	 femmes	 –	même	 si	 certaines	 s’en	

accommodent	 –	 attendent	 et	 espèrent	 obtenir	 un	 emploi	 ou	 une	 formation	

diplômante.	Pour	certaines,	c’est	ce	qui	conditionne	 leur	départ	de	La	Réunion.	

Pour	d’autres,	l’obtention	d’un	logement	social	fait	partie	d’un	critère	de	réussite	

d’insertion	 :	être	 citoyen	à	part	entière,	et	bénéficier	d’un	 loyer	modéré,	d’un	

appartement	 jugé	 plus	 adapté	 et	 moins	 insalubre253	 et	 d’un	 suivi	 social	

personnalisé.	Dans	 tous	 les	 cas,	 c’est	 ce	 souci	d’améliorer	 sa	 situation	et	 celui	

d’une	 élévation	 sociale	 (emploi,	 scolarité,	 formation…),	 que	 ce	 soit	 pour	

l’interlocuteur	ou	pour	ses	enfants254.	

																																																								
253	L’imaginaire	autour	du	logement	social	pour	ces	familles	amène	à	penser	que	«	tout	ce	qui	est	
hors	de	La	Chaumière	est	mieux	»,	notamment	en	ce	qui	concerne	les	relations	entre	propriétaires	
et	 locataires,	 et	 la	 valeur	 accordée	 au	 simple	 fait	d’être	dans	un	 logement	 social.	Même	 si	 la	
situation	 au	 sein	de	 logement	 social	peut-être	beaucoup	moins	avantageuse,	elle	 sera	 surtout	
mieux	que	celle	à	La	Chaumière	puisque	la	famille	a	«	acquis	»	un	bien	social,	et	donc	une	certaine	
forme	de	réussite	sociale	en	migration.	Lorsqu’une	des	interlocutrices	a	reçu	sa	première	demande	
de	 logement	 social,	 celle-ci	 s’est	 vue	 surprise	 par	 le	 prix	 du	 loyer	 (850€	 pour	 un	 F5)	 pour	 un	
appartement	 dans	 les	 hauts	 de	 Sainte-Marie	 avec	 peu	 d’accès	 aux	 transports	 en	 commun.	
Lorsqu’une	autre	demande	a	été	acceptée	elle	est	partie	dans	un	autre	quartier	de	Saint-Denis.	Lui	
rendant	visite,	j’ai	découvert	un	immeuble	délabré,	où	les	boites	aux	lettres	étaient	ouvertes,	les	
murs	tagués	et	très	sales,	les	fils	électriques	pendant.	Un	état	plus	insalubre	que	ce	qu’elle	a	quitté	
à	La	Chaumière.	Mais	les	deux	pièces	en	plus	et	le	fait	que	ce	soit	un	logement	social	surpassait	
largement	son	 rapport	à	La	Chaumière.	Le	 logement	social	apparaissant	comme	 la	 résolution	a	
beaucoup	de	problèmes,	notamment	financiers.	Chez	les	interlocuteurs,	il	est	souvent	reproché	au	
quartier	qu’il	n’y	ait	«	rien	pour	occuper	les	enfants	».	Même	si	dans	le	nouvel	endroit	la	situation	
peut	être	la	même,	parfois	avec	une	perte	de	confort	(école	plus	loin,	routes	à	traverser…)	l’accès	
au	logement	social	est	le	plus	important.	Il	est	signe	de	réussite	et	de	promotion	sociale.	Une	sorte	
de	gain	dans	la	migration.	En	ce	qui	concerne	les	relations	sociales	dans	le	nouvel	endroit,	celles-ci	
se	font	rapidement.	Parfois,	les	relations	sont	conservées	avec	l’endroit	quitté.	
254	Données	recueillies	sur	le	terrain	par	les	entretiens,	lors	de	certaines	réunions	de	femmes,	lors	
des	 activités	 du	 quotidien.	 Ces	 éléments	 sont	 confirmés	 en	 novembre	 2016,	 lorsqu’une	 des	
interlocutrices	 me	 parle	 de	 son	 nouvel	 engagement	 auprès	 de	 la	 population	 mahoraise,	
notamment	en	ce	qui	concerne	les	élections	politiques	(voir	chap.9).	Sur	sa	page	Facebook,	elle	a	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 207	
	

a) Rester	à	La	Réunion	

Au	cours	du	terrain,	plusieurs	familles	mahoraises	ont	quitté	le	quartier	car	

elles	ont	bénéficié	d’un	logement	social.	Dans	mon	corpus,	ce	n’est	pas	moins	de	

six	 familles	qui	sont	parties.	Trois	d’entre	elles	sont	 restées	sur	Saint-Denis,	 les	

deux	autres	étant	parties	dans	une	autre	commune.	Généralement,	 les	familles	

déménagent	 pour	 le	 logement	 social	 ou	 pour	 un	 logement	 plus	 grand,	moins	

dégradé.		

Roukia	a	quitté	La	Chaumière	pour	des	questions	de	gestion	du	quotidien.	

En	effet,	malgré	son	important	réseau	social	dans	le	quartier	(une	sœur,	des	amies	

et	des	 voisines255),	Roukia	est	partie	pour	 se	 rapprocher	de	 sa	belle-famille	et	

l’aider	dans	sa	gestion	avec	les	enfants	:		

«	Tu	vois,	j’ai	personne	pour	garder	bébé	quand	je	vais	au	code,	c’est plus	

facile	si	je	veux	avoir	mon	permis	».	[Roukia,	30	ans,	novembre	2014]	

La	 structuration	 de	 son	 nouvel	 endroit,	 dans	 une	 commune	 limitrophe,	

rappelle	étrangement	celle	de	Mayotte	:	un	enchevêtrement	de	maisons	habitées	

par	 les	 proches	 et	 par	 lesquelles	 on	 accède	 par	 des	 petits	 chemins,	 des	 fils	

électriques	 liant	 les	 différentes	 habitations.	 Lorsqu’on	 arrive	 au	 bout	 du	 petit	

chemin,	qui	ressemble	plus	à	un	couloir	en	terre	entre	les	maisons,	on	arrive	sous	

un	préau	qui	permet	à	 chacun	de	 se	 retrouver	en	groupe.	Cette	 configuration	

d’habitations	côte	à	côte	et	seulement	séparées	par	des	couloirs	de	terre	rappelle	

matériellement	et	affectivement	celle	de	Mayotte,	bien	que	celle-ci	soit	effectuée	

dans	sa	belle-famille256.	

																																																								
demandé	à	ses	contacts	de	répondre	à	la	question	«	qu’est-ce	que	nous,	les	Mahorais,	sommes-
venus	faire	à	La	Réunion	? »	
255	 Contrairement	 à	 sa	 sœur	 qui	 a	 accouché	 l’année	 précédente,	 sa	mère	 n’a	 pas	 pu	 faire	 le	
déplacement	à	La	Réunion	pour	effectuer,	durant	les	40	jours	réglementaires,	les	soins	apportés	
au	bébé	et	à	l’accouchée	(repas,	bain,	massage,	ménage).	Ces	soins	ont	été	effectués	par	des	amies	
du	secteur.	
256	La	société	mahoraise	étant	une	société	matrilinéaire,	il	est	habituellement	d’usage	que	les	biens	
et	la	gestion	de	la	maison	se	transmettent	par	les	femmes,	le	mari	quittant	donc	sa	famille	pour	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 208	
	

Bien	que	le	déménagement	de	Roukia	ait	été	motivé	par	le	désir	d’obtenir	

son	 permis,	 afin	 de	 gagner	 en	 indépendance	 et	 de	 faciliter	 son	 accès	 aux	

formations	et	à	 l’emploi,	Roukia,	presque	deux	ans	plus	 tard,	n’a	 toujours	pas	

obtenu	 le	 permis.	 L’éloignement	 d’avec	 les	 diverses	 structures	 (école,	

commerces…)	 l’oblige	 à	 prendre	 un	 bus	 dont	 les	 fréquences	 sont	 faibles	 et	

aléatoires.	À	cela	s’ajoute	une	forte	fréquentation	qui	fait	que	parfois	 le	bus	ne	

peut	prendre	tous	les	passagers.	

b) Partir	au-delà	des	frontières		

Plusieurs	 facteurs	 amènent	 les	 familles	mahoraises	 à	 quitter	 La	 Réunion	

pour	 la	 Métropole.	 Le	 premier	 concerne	 les	 perspectives	 d’emploi	 plus	

nombreuses	 et	diverses	qu’à	 La	Réunion.	 Ensuite,	 ce	 sont	 les	opportunités	de	

formation	proposées	par	les	Pôles	Emploi	régionaux,	parfois	le	CNARM	ou	LADOM	

d’ici,	ou	les	cours	par	correspondance	qui	incitent	à	partir.	La	qualité	du	système	

scolaire	jugé	encore	meilleur	que	celui	de	La	Réunion	est	également	un	argument	

de	 décision	 finale.	 On	 part	 donc	 en	 Métropole	 pour	 acquérir	 l’expérience	

professionnelle	ou	de	formation	que	l’on	n’arrive	pas	à	avoir	à	La	Réunion.	L’aspect	

économique	 via	 les	 prestations	 sociales	 ne	 rentre	 également	 pas	 en	 compte,	

même	 si,	 selon	Zoutami,	«	 il	est	bien	plus	 facile	de	vivre	en	Métropole	qu’à	 la	

Réunion	».		Un	quotidien	de	vie	facilité	sur	le	plan	économique	avec	la	variété	et	

le	faible	tarif	des	produits	ainsi	que	par	les	différentes	modalités	de	ravitaillement	

pour	 les	courses	(par	exemple,	elle	se	faisaient	 livrer	du	poisson	et	de	 la	viande	

surgelés	par	différentes	sociétés)	:		

«	Après	y’a	des	trucs	qu’on	retrouve	pas	surtout	en	cuisine,	mais	c’est	plus	

facile	de	vivre	là-bas,	qu’ici	».	[Zoumati,	23	ans,	janvier	2015]	

																																																								
aller	chez	celle	de	sa	femme.	Dans	cette	unité	familiale	en	contexte	migratoire,	c’est	le	contraire,	
ce	qui	est	plutôt	rare.	
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 209	
	

Zoumati	 a	 quitté	 La	 Réunion	 quasiment	 une	 année	 après	 son	 arrivée.	

Pendant	plus	d’un	an,	elle	et	son	mari	ont	cherché	du	travail	ou	une	formation.	

Rien	n’a	pu	être	 trouvé	ni	proposé,	elle	 trouvait	même	que	 les	possibilités	de	

formation	et	les	informations	sur	les	possibilités	de	financement	d’une	formation	

ou	autres	qualifications	ne	 leur	étaient	pas	communiquées,	ce	qui	freinait	donc	

leurs	perspectives	d’insertion	à	La	Réunion.	Zoumati	explique	qu’elle	et	son	mari	

ont	subi	du	racisme,	ce	qu’ils	ne	ressentaient	pas	en	Métropole. C’est	d’ailleurs	ce	

sentiment	qui	pousse	son	mari	à	vouloir	quitter	La	Réunion	:	

«	Lui,	il	voit	le	mal	partout.	Il	ressent	du	racisme	de	partout	ici	alors	qu’en	

Métropole	non,	même	si	on	ne	le	rappelle	pas	pour	un	travail	»	[Zoumati,	

23	ans,	janvier	2015].	

Malgré	une	enfance	à	Marseille,	Zoumati	développe	un rapport	d’affection	

ambivalent	envers	la	Métropole.	Selon	elle,	la	Métropole	est	mieux	que	Mayotte	

pour	la	scolarité	et	l’expérience	professionnelle,	ce	que	partage	son	mari	:	

	«	Mon	mari	adore	la	Métropole.	Il	aime	pas	trop	La	Réunion	comparé	à	

moi.	Après,	 y’a	Mayotte,	mais	 La	Métropole	 c’est	mieux	 pour	 l’avenir	

professionnel,	 la	 réussite.	 Il	 aime	 pas	 ici,	 car	 après	 avoir	 vécu	 en	

Métropole	pour	lui,	La	Réunion	c’est	sans	plus,	y’a	moins	d’avantages	que	

la	Métropole.	Et	au	contraire	de	moi,	il	s’en	fout	du	climat	[…]	et	moi	je	

préfère	La	Réunion,	car	c’est	plus	proche	de	Mayotte	pour	aller	voir	 la	

famille.	C’est	différent	de	la	Métropole	où	faut	économiser	pendant	des	

années,	des	années,	des	années	»	[Zoumati,	23	ans,	janvier	2015]	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 210	
	

Zoumati	préfère	vivre	à	La	Réunion,	son	mari	préfère	la	Métropole.	Zoumati	

mobilise	 son	 identité	mahoraise	 à	 La	 Réunion	 par	 le	 port	 de	 foulard	 et	 des	

saluva
257
,	ce	qu’elle	n’ose	pas	faire	en	«	France,	parce	qu’ils	ne	vivent	pas	comme	

ça	».	Pour	elle,	La	Réunion	est	 le	compromis	entre	une	conjonction	d’éléments	

identitaires	 (s’habiller	 à	 la	mahoraise,	 la	 place	 des	 langues…),	 personnels	 (le	

climat,	son	réseau,	proximité	avec	Mayotte…)	et	professionnels	malgré	le	racisme	

qu’elle	et	son	mari	ont	pu	subir,	et	l’absence	de	réelle	insertion	vécue	en	presque	

18	mois.	 La	Métropole	 n’est	 pas	 son	 choix	 de	 prédilection,	mais	 il	 s’impose	

finalement	 comme	 le	 seul	 choix.	 Sur	 un	 plan	 personnel,	 il	 ne	 lui	 apparait	 pas	

comme	 le	 meilleur,	 mais	 en	 tant	 que	 projet	 de	 vie	 familiale,	 il	 correspond	

beaucoup	plus	à	ce	pour	quoi	ils	avaient	quitté	Mayotte	:	travailler	et	«	avoir	un	

bon	bagage	professionnel	».	Son	mari	ayant	même	signé	un	contrat	à	distance	

avant	son	départ	de	la	Réunion	en	2015.		

Asma	fait	le	même	constat	sur	la	proximité	de	La	Réunion	avec	les	Comores	

en	quittant	le	territoire	en	juin	2015	pour	rejoindre	son	mari	à	Nantes	:	

«	Bon	 j’étais	venue	 ici	aussi	pour	me	 rapprocher,	mais	 les	enfants	ont	

besoin	de	leur	papa	(rires)	».	[Asma,	31	ans,	juin	2015]	

Comme	pour	leur	arrivée	à	La	Réunion,	l’arrivée	en	Métropole	se	construit	

sur	une	logique	de	dépendance	:	être	hébergé	par	des	proches.	Ainsi,	Asma	rejoint	

son	mari	qui	 a	 lui	 aussi	 rejoint	 ses	 frères	 et	 sœurs	 installés	dans	 la	 région	de	

Nantes.	Zoumati	loge	quelques	temps	chez	son	père	à	Valence.	Leïla	part	avec	son	

mari,	 ses	 trois	enfants	et	 ses	deux	 sœurs	à	 sa	 charge	dans	 la	 région	de	 Saint-

Étienne,	 chez	 sa	 belle-sœur.	 Djamila	 était	 partie	 avec	 ses	 enfants	 du	 côté	

d’Angoulême,	chez	une	amie,	avant	de	revenir	à	La	Réunion,	deux	ans	plus	tard.	

Farida	part	avec	son	mari	et	son	bébé	chez	sa	sœur	à	Carcassonne.	

																																																								
257	Tenue	traditionnelle	portée	par	les	femmes	et	qui	est	faite	d’un	tissu	cousu	sur	le	côté.	Il	s’enfile	
puis	s’attache	avec	un	nœud	devant.	En	dessous,	les	femmes	mettent	un	jupon	brodé	ou	une	robe	
légère	en	coton	fin	lorsqu’elle	ne	porte	pas	de	body.	
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 211	
	

Toutes	partent	avec	 l’espoir	d’obtenir	 (enfin)	une	qualification,	un	emploi	

stable	qui	 leur	permettrait	d’acquérir	une	situation	financière	convenable,	mais	

surtout	de	l’expérience,	pour	le	jour	où	«	on	rentre	à	Mayotte	».		

La	dépendance	peut	également	être	financière.	Lorsque	le	mari	d’Asma	est	

reparti	pour	la	Métropole,	cette	dernière	a	emprunté	de	l’argent	à	sa	belle-famille	

pour	payer	le	billet.	Celui-ci	a	également	fait	la	même	chose	quand	il	a	fallu	faire	

venir	Asma	et	ses	trois	enfants	«	on	s’arrange,	ça	fait	moins	cher	».	

Le	déménagement	se	fait	rapidement258.	Lorsqu’elle	part,	Asma	ne	vend	que	très	

peu	de	 choses.	 Elle	emmène	 les	habits	 les	plus	 chauds	qu’elle	 avait,	quelques	

vêtements	«	été	»	et	ce	dont	elle	avait	besoin.	Elle	donne	quelques	affaires	à	une	

voisine	comorienne	comme	elle	et	qui	l’aide	à	emballer	les	affaires,	et	la	logera	la	

veille	de	son	départ.	Pour	les	meubles,	l’électroménager,	les	habits,	la	TV,	Asma	

louera	pour	300€	quelques	mètres	carrés	d’un	conteneur	qu’un	membre	de	son	

réseau	comorien	a	pris,	et	enverra	l’ensemble	de	ses	affaires	à	sa	mère	à	Moroni.	

Chez	 les	 Comoriens,	 cette	 pratique	 est	 courante	 lors	 d’un	 déménagement	 où	

lorsque	 la	 famille	 a	 les	moyens	 d’acheter	 et	 de	 faire	 envoyer	 les	 affaires	 aux	

Comores.	Le	réseau	communautaire	comorien	étant	relativement	bien	organisé	à	

La	Réunion	dans	ce	domaine.	

À	 La	 Chaumière,	 et	 ce	 n’est	 pas	 l’exception,	 les	 nouvelles	 vont	 vite.	

L’attribution	 du	 logement	 et	 le	 déménagement	 qui	 s’ensuit	 sont	 rapidement	

connus.	Le	départ	en	Métropole	est	généralement	plus	discret,	même	si	chacun	

finit	par	le	savoir.	Seuls	les	proches	sont	mis	dans	la	confidence	même	si	ce	n’est	

pas	un	 secret.	On	 évite	de	 s’en	 vanter.	 La	 jalousie,	 les	 commérages	 étant	des	

habitudes	assez	prégnantes	chez	les	Mahorais,	beaucoup	évitent	de	trop	en	parler	

par	peur	du	mauvais	sort	(chapitre	5).	Partir	en	vacances,	ou	partir	pour	installer	

un	 enfant	 qui	 part	 faire	 ses	 études	 là-bas	 amène	 des	 attitudes	 différentes	

beaucoup	moins	empreintes	de	médisance	par	les	autres.	La	veille	du	départ	pour	

																																																								
258	 Accentuée	 également	 par	 le	 fait	 que	 la	 dédite	 du	 logement	 n’est	 que	 d’un	mois	 pour	 les	
personnes	bénéficiaires	des	minimas	sociaux.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 212	
	

la	Métropole,	 la	 prière et	 la	 lecture	 de	 quelques	 sourates	 accompagnent	 le	

nouveau	voyageur	 :	protection	durant	 le	voyage,	porter	chance	à	 l’arrivée	pour	

que	 l’installation	 se	 passe	 au	mieux	 et	 que	 la	 réussite	 soit	 là.	 Si	 on	 quitte	 La	

Réunion,	on	essaye	de	vendre	les	affaires	ou	on	les	donne	aux	amis	proches	qui	

restent.	 L’essentiel	 étant	 d’avoir	 quelques	 apports	 en	 arrivant.	 Pour	 un	

déménagement	à	La	Réunion,	on	fait	jouer	le	réseau	pour	déplacer	les	affaires.	En	

deux-trois	 jours,	 toutes	 les	 affaires	 sont	 enlevées	 :	 les	meubles	 sont	 à	 peine	

démontés,	pas	de	cartons,	mais	les	habits	sont	rangés	dans	des	panières	à	linge,	

des	bassines,	des	sacs	en	plastique,	des	sacs	poubelles.	On	ne loue	pas	de	camion,	

mais	on	demande	à	quelqu’un	qui	en	a	un,	ou	on	recherche,	dans	son	réseau,	qui	

peut	aider	avec	sa	voiture.	Quelques	billets	seront	donnés	en	compensation.	Le	

déménagement	est	parfois	l’occasion	de	renouveler	les	meubles	après	quelques	

économies.	Durant	 les	mois	suivants	son	 installation,	Aïcha	achète	chaque	mois	

un	nouveau	meuble	 :	 frigo,	canapé,	télévision,	meuble	TV.	L’accès	au	 logement	

social	 lui	 procure	 une	 certaine	 fierté.	 La	 fierté	 d’avoir	 réussi	 socialement	 à	 La	

Réunion.	Surtout	que	 le	mois	suivant	son	déménagement,	son	mari	et	sa	sœur	

qu’elle	héberge	ont	tous	les	deux	trouvé	un	emploi	aidé.	Aïcha	va	également	avoir	

un	autre	enfant	fin	2015,	ce	qu’elle attendait	depuis	des	années.	Après	des	années	

d’attente,	Aïcha	a	le	sentiment	de	pouvoir	offrir	enfin	à	sa	famille	ce	pour	quoi	ils	

étaient	venus	:	«	une	meilleure	vie	».			

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 213	
	

c) Vers	une	stabilisation	des	parcours	?	

«	Je	ne	veux	pas	déménager,	je	suis	bien	ici,	mais	j’aimerais	bien	un	plus	

grand	appartement.	Le	problème	c’est	mon	appartement.	Pff,	il	est	trop	

petit,	et	 le	propriétaire	 y	 fait	 rien	pour	 réparer	 les	problèmes	d’eau	»	

[Thama,	31	ans,	avril	2016]	

De	mon	corpus,	rares	sont	les	familles	mahoraises	ou	comoriennes	à	ne	pas	

avoir	fait	de	demandes	de	logement	social,	et	peu	en	obtiennent	un.	Les	demandes	

ont	été	faites	dans	les	principales	agences	sociales	à	Saint-Denis,	et	pour	certaines	

familles,	dans	d’autres	villes	de	La	Réunion,	là	où	elles	ont	de	la	famille	ou	des	amis	

proches.	Certaines	 sont	allées	 jusqu’à	 solliciter	 le	dispositif	DALO,259	mais	 sans	

résultats concluants.

Dans	 la	majorité	des	refus,	même	si	 l’appartement	est	un	peu	dégradé	et	

qu’il	y	a	eu	la	visite	de	l’assistante	sociale,	le	refus	d’accès	au	logement	social	est	

souvent	motivé par la	surpopulation des familles. En effet, souvent	nombreuses,

les	 familles	 ne	 peuvent	 prétendre	 à	 des	 logements	 sociaux	 au	 regard	 de	 leur	

composition.	Il	existe	quelques	logements	sociaux	de	grande	taille,	au-delà	du	F4	

dans l’ancien, mais les nouveaux construits sont	essentiellement	des F2, F3, voire

F4.	Les	critères	d’attribution	étant	très	stricts	au	regard	de	la	loi	puisque	c’est	tant	

de	mètres	carrés	par	personne.	De	plus	 les	critères	d’attribution	des	 logements	

sociaux	 nécessitent	 souvent	 un	 salaire.	 Les	 dispositifs	 LLTS260	 étant	 moins	

nombreux,	et	les	demandes	des	familles	bénéficiaires	des	allocations	à	La	Réunion,	

qu’elles	soient	mahoraises	ou	non	sont	très	nombreuses,	 la	concurrence	sur	 les	

accès	au	logement	est	donc	importante.	

	 	

																																																								
259	Droit	Au	Logement	Opposable.	Recours	en	médiation	auprès	de	la	préfecture	du	territoire	de	
résidence	si	une	demande	de	 logement	social	a	été	effectuée	et	qu’aucune	proposition	de	bien	
adapté	à	la	situation	n’a	été	faite.	Il	est	donc	possible	d’effectuer	ce	recours.	
260	Logement	à	Loyer	Très	Social.	Ces	 logements	sont	généralement	destinés	aux	personnes	aux	
minimas	sociaux.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 214	
	

Conclusion		

Alors	qu’elle	apportait	un	flux	de	migrants	toujours	plus	important	au	cours	

de	 la	 dernière	 décennie,	 cette	 migration	 en	 provenance	 de	 Mayotte	 et	 des	

Comores	est	stagnante,	voire	en	diminution261.	Souvent	considérée au	regard	des	

statistiques	 et	 des	 études	 comme	 une	 migration	 jeune,	 monoparentale	 et	

féminine	 (Cherubini	et	Roinsard,	2009,	Hermet,	2014),	on	peut,	à	 l’aide	de	ces	

récits	 de	 vie,	 noter	 que	 la	migration	 en	 provenance	 de	Mayotte	 n’est	 pas	 si	

«	monoparentale	»	et	si	«	exclusivement	féminine	».	Le	détail	des	compositions	

familiales	et	ce	qui	a	amené,	d’un	point	de	vue	sociologique	et	démographique,	à	

considérer	 ces	 familles	 comme	 exclusivement	 des	 foyers	monoparentaux,	 est	

abordé	dans	le	chapitre	suivant.	

Les	modalités	et	les	motifs	de	circulation	des	familles	mahoraises	sont	dans	

l’ensemble	 peu	 variés	même	 si	 chaque	 famille	 a	 finalement	 une	 raison	 plus	

particulière	de	venir	à	la	Réunion,	ou	de	quitter	le	territoire	ou	le	quartier.	Dans	

leur	rapport,	Bernard	Cherubini	et	Nicolas	Roinsard	indiquent	que	l’accès	«	à	un	

système	 scolaire	 gratuit	 et	 de	 qualité	 est	 le	 second	 motif	 de	 migration,	 et	

l’obtention	d’un	emploi	 le	troisième	»262	tandis	que	 le	premier	est	 la	fuite	de	 la	

pauvreté	du	pays	d’origine	dans	le	but	de	bénéficier	de	«	diverses	aides	sociales	

afin	de	subvenir	plus	facilement	aux	besoins	de	l’individu	et	de	sa	famille	»263.		

Dans	le	discours	de	mes	interlocutrices, onze	femmes	des	vingt-huit	familles	

sont	venues	pour	des	raisons	liées	à	la	scolarité	(celle	de	leur	enfant	ou	la	leur),	

pour	 suivre	 une	 formation	 ou	 la	 perspective	 d’obtenir	 un	 emploi.	 Quatre	

interlocutrices	 sont	 arrivées	 quand	 elles	 étaient	 enfants	 :	 les	 raisons	 de	 leurs	

parents	étaient	doubles	:	fuir	la	pauvreté	et	offrir	à	leur	enfant	de	meilleure	chance	

de	 réussite	avec	 la	scolarité	à	La	Réunion	plutôt	qu’à	Mayotte.	Pour	 les	autres	

																																																								
261	INSEE	Réunion,	2012*2014.	
262	Dans	Bernard	CHERUBINI,	Nicolas	ROINSARD,	op.cité,	p.18.	
263	Ibid.	p.17.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 215	
	

personnes,	 les	raisons	varient	:	rejoindre	son	mari,	fuir	 les	violences	conjugales,	

l’insécurité	grandissante	ou	la	misère.		

Ce	 chapitre	 expose	 les	 motivations	 de	 quelques	 familles.	 	 À	 travers	 le	

discours	des	femmes,	«	l’envie	d’avoir	une	vie	meilleure	»	s’entremêle	et	bouscule	

les	mondes	de	l’ici	et	de	l’ailleurs	dans	la	seule	et	unique	perspective	d’ascension	

sociale	 basée	 sur	 l’obtention	 d’un	 emploi,	 d’une	 formation	 qualifiante	 avant	

l’hypothétique	retour	à	Mayotte	traduit	par	 les	expressions	«	 j’aurais	acquis	de	

l’expérience	»	ou	«	que	les	enfants	auront	un	bon	métier,	avec	un	bon	salaire	».		

Ces	migratoires	 tendent	 à	démontrer	que	 les	 aspirations	 individuelles	 se	

bousculent	 et	 s’entremêlent	 avec	 les	 aspirations	 communes	 et	 collectives	 des	

Mahorais	que	certaines	études	ont	pu	mettre	en	avant	 (Cherubini	et	Roinsard,	

2009).	 La	 réalisation	 de	 cette	 mobilité	 existe	 parce	 que	 derrière	 un	 projet	

individuel	 –	motivé	 par	 la	 notion	 de	mariziki	 –,	 des	 stratégies	 d’organisation	

familiales	et	amicales	se	mettent	en	place	pour	accompagner	le	projet	migratoire	

de	 l’intéressé.	C’est	 au	 travers	de	 ces	 réseaux	migratoires	 et	 financiers	que	 le	

projet	 prend	 forme.	 La	migration	mahoraise	 est	 une	migration	 particulière	 au	

regard	des	autres	types	de	migration.	Migration	«	légale	»,	interrégionale puisque	

les	Mahorais	sont	Français,	les	processus	et	les	stratégies	qui	se	dégagent	de	cette	

mobilité	peuvent	 s’apparenter	 à	des	 formes	migratoires	 issues	 de	populations	

étrangères.		

Le	nouvel	arrivant	s’installe	généralement	dans	un	univers	culturel	et	affectif	

qui	 lui	 est	 familier	 via	 son	 réseau	 d’interconnaissances.	 Car	 la	 vie	 collective	

caractérise	 la	société	mahoraise	 (Blanchy,	1990).	Même	si	des	conflits	peuvent	

découler	de	 ces	 réseaux	–	 surtout	 lorsque	 la	 cohabitation	 temporaire	est	plus	

longue	que	prévu	–,	cette	cohabitation	l’aide	à	effectuer	les	premières	démarches	

nécessaires	 à	 l’installation.	 Ou	 du	 moins,	 à	 s’accommoder	 à	 ce	 nouvel	

environnement	socioculturel.	Outre	que	ce	mouvement	migratoire	concerne	des	

ressortissants	français	et	soit	de	grande	ampleur,	sa	spécificité	vient	du	fait	qu’il	

émane	 d’un	 territoire	 français	 en	 grande	 difficulté	 socio-économique	 pour	 se	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 216	
	

diriger	vers	un	autre	territoire	français	de	la	même	zone	pour	lequel	le	niveau	de	

vie	 est	 plus	 élevé,	 avec	 des	 perspectives	 d’insertion	 professionnelle	 plus	

nombreuses	que	sur	le	territoire	d’origine.	

	Mais	fuir	la	misère	de	Mayotte	–	économique	ou	sur	le	plan	des	carences	

scolaires	–	rentre	 implicitement	dans	 le	projet	migratoire	où	 l’acquisition	d’une	

expérience	 professionnelle,	 et	 de	meilleures	 chances	 de	 perspectives	 scolaires	

conditionnent	ce	projet.	Les	bénéfices	sociaux	–	CMU264	et	autres	ouvertures	de	

droit	 –	 ne	 sont	 évidemment	 pas	 négligés,	 puisqu’elles	 améliorent	

considérablement	le	quotidien.	Et	vivre	des	allocations	familiales	n’est	pas	une	fin	

en	 soi,	 une	 situation	 définitive	 envisageable,	 surtout	 pour	 les	 plus	 jeunes.	 Les	

femmes	approchant	la	quarantaine	acceptent	mieux	cette	situation,	surtout	celles	

de	 familles	 nombreuses,	 ayant	 conscience	 que	 leurs	 perspectives	 d’emploi	 et	

d’accès	aux	formations	sont	encore	plus	faibles	que	pour	les	plus	jeunes.	La	réalité	

du	quotidien	 leur	ayant	 renvoyé	cette	 image.	Mais	 l’accent	est	mis	sur	 les	plus	

jeunes,	 leurs	 enfants	 notamment.	 Certaines	 d’entre	 elles,	 qui	 ne	 sont	 pas	

présentées	 ici,	n’hésitent	pas	à	partir	durant	quelques	mois	en	Métropole	pour	

faciliter	 l’installation	 de	 leur	 enfant	 pour	 leurs	 études	 supérieures.	 Le	

Baccalauréat,	 la	 réussite	des	études	des	enfants	étant	une	des	 raisons	de	 leur	

venue,	il	faut	que	ce	motif-là	soit	réalisé.	

Même	si	certains	parcours	semblent	se	stabiliser	en	restant	de	nombreuses	

années	 sur	 La	Chaumière,	 certaines	 familles	étant	 là	depuis	plus	de	dix	ans,	 le	

quartier	de	 la	Chaumière	–	et	à	plus	 large	espace,	La	Réunion	–	apparaît	alors	

comme	 un	 territoire	 transitoire	 et	 temporaire	 dans	 lequel	 il	 est	 important	 de	

s’inscrire,	à	 l’image	des	premiers	 travaux	des	sociologues	de	 l’école	de	Chicago	

avec	les	quartiers	de	transit.	En	effet,	l’arrivée	dans	le	quartier	correspond	à	l’accès	

d’un	logement	permettant,	sur	le	moment,	d’améliorer	sa	situation	en	attendant	

le	 logement	social.	Certaines	refusent	de	déménager,	souhaitant	ainsi	 favoriser	

																																																								
264	 Couverture	Maladie	 Universelle.	 Dispositif	 qui	 permet	 aux	 familles	 les	 plus	 démunies	 de	
bénéficier	d’une	prise	en	charge	de	ses	soins.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 217	
	

leur	chance	d’accès	au	 logement	social.	D’autres	n’ont	pas	 le	choix	malgré	des	

situations	de	surpeuplement,	car	le	parc	du	logement	privé	est	sélectif.	Rester	à	

La	Chaumière,	c’est	rester	à	La	Réunion	et	chercher	à	améliorer	sa	situation	avec	

la	volonté	d’acquérir	de	l’expérience	professionnelle.	Dans	leur	projet	migratoire,	

La	Réunion	n’est	qu’une	étape	d’ascenseur	social,	en	espérant	ainsi	favoriser	 le	

retour	au	pays	grâce	à	l’expérience	acquise	ici.	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 218	
	

Chapitre	5	:	«	Quartier	de	vie	»265	à	La	Chaumière		

«	On	ne	sait	pas	assez	qu’une	odeur	de	cuisine	inconnue	
s’échappant	sur	un	palier	peut	être	ressentie	comme	une	
menace.	 Pour	 que	 l’environnement	 devienne	 familier,	
condition	nécessaire	à	une	insertion	harmonieuse,	il	doit	
receler	des	points	offrant	sécurité	et	certitude		»266	

	

La	Chaumière	est	 ce	quartier	de	 Saint-Denis	à	 la	 fois	ouvert	 sur	 la	 ville	et	

enclavé	 entre	 un	 boulevard,	 une	 rue	 et	 une	 ravine.	 Les	 Mahorais267	 de	 La	

Chaumière	ne	sont	pas	 la	population	migrante	 la	plus	nombreuse,	mais	 la	plus	

visible du	quartier	 (chapitre	3).	Celle	qui	s’investit	physiquement	et	s’approprie	

l’espace	 commun	 du	 quartier.	 Elle	 est	 également	 la	 population	 à	 laquelle	 je	

m’intéresse	parce	que	c’est	celle,	pour	reprendre	les	termes	de	l’opinion	publique,	

«	 la	plus	problématique	»,	«	celle	qu’on	 comprend	 le	moins	et	qui	a	du	mal	à	

s’intégrer	».		

L’appropriation	 de	 l’espace	 commun	 par	 les	migrants	mahorais	 provoque	

chez	 de	 nombreux	 habitants	 du	 quartier	 un	 sentiment	 d’envahissement	 et	 de	

dépossession	des	lieux,	de	sa	propre	culture,	de	La	Chaumière	favorisant	ainsi	la	

crispation	des	fantasmes	les	plus	enfouis268	(chapitre	3).	À	la	suite	des	récits	de	vie	

																																																								
265	Expression	empruntée	à	Éliane	WOLF	et	 faisant	 référence	à	son	 travail	de	 recherche	sur	 les	
populations	défavorisées	du	Chaudron	 fin	des	années	1980,	quartier	populaire	de	 Saint-Denis,	
op.cité.	
266	Dans	Colette	PÉTONNET,	On	est	tous	dans	le	brouillard,	Paris	:	Éditions	du	Comité	des	travaux	
Historiques	et	Scientifiques,	2002,	p.44.	
267	Au	vu	de	l’importance	numérique	d’interlocuteurs	mahorais	dans	mon	corpus,	c’est	eux	que	j’ai	
choisi	de	privilégier	dans	mon	travail.	Toutefois,	les	Comoriens	rencontrés	ne	sont	pas	exclus	de	
cette	analyse,	mais	différenciés	quand	cela	est	nécessaire.		
268	Une	phrase	revient	régulièrement	chez	les	habitants	:	«	je	ne	reconnais	pas	La	Chaumière	».	Ce	
même	genre	de	discours	sur	 l’ensemble	du	 territoire	réunionnais	–	«	 je	ne	reconnais	plus	mon	
île	»	–	revient	également	chez	de	nombreuses	personnes	rencontrées.	Ce	ressenti	exacerbé	s’est	
atténué	à	La	Chaumière,	mais	est	apparu	dans	d’autres	quartiers	de	La	Réunion,	comme	à	Terrain-
Fayard	où	la	municipalité	de	Saint-André	a	construit	un	grand	nombre	de	logements	sociaux	dans	
cette	zone,	et	a	provoqué	une	évolution	démographique	et	territoriale	sans	précédent	dans	cette	
zone	rurale.	De	nombreux	conflits	interhabitants	ont	ainsi	émergés	entre	population	mahoraises	
et	les	autres,	mais	aussi	entre	Mahorais	et/ou	Comoriens	installés	dans	ces	logements.	Certaines	
familles	mahoraises	rencontrées	qui	sont	logées	à	Terrain-Fayard	souhaitent	déménager.	Une	des	
premières	raisons	évoquées	par	ces	personnes	est	le	conflit	entre	Mahorais	(ou	Comoriens)	«	y’a	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 219	
	

sur	 les	 parcours	 migratoires,	 il	 apparaît	 clairement	 que	 l’installation	 dans	 le	

quartier	 est	 facilitée	 par	 les	 réseaux	 communautaires.	 À	 La	 Chaumière,	

l’accroissement	de	ces	réseaux	est	favorisé	par	le	contexte	social	et	la	topographie	

du	 quartier	 facilitant	 ainsi	 l’ancrage	 territorial	 dans	 le	 quartier.	 De	 surcroit,	

l’analyse	des	investissements	dans	le	chapitre	2	a	mis	en	évidence	les	liens	sociaux	

qui	se	nouent	entre	les	individus.	Et	cette	reconstruction	des	liens	étend	le	réseau	

de	partenaires	et	permet	la	reconstruction	de	cet	espace,	l’organisation	matérielle	

et	les	usages	sociaux	qui	découlent	de	ce	réancrage.			

L’imprégnation	 au	 quotidien	 m’a	 permis	 de	 côtoyer	 l’univers	 intime	 des	

familles	mahoraises.	 Ainsi,	 je	me	 suis	 demandé	 quelles	 étaient	 les	modalités	

d’organisation	 familiale	des	Mahorais	à	La	Chaumière	dans	et	à	 l’extérieur	des	

foyers	?	Quelles	étaient	les	stratégies	d’adaptation	à	ce	nouvel	environnement	et	

des	 appartements	 sous-dimensionnés	 au	 regard	 de	 certaines	 compositions	

familiales	?	 	Que	pouvait	bien	émerger	de	 la	quotidienneté	de	ces	réseaux	?	De	

quelles	 façons	 ces	 familles	 conciliaient-elles	 vie	 urbaine	 et	 fonctionnement	

mahorais	dans	un	espace	collectif	privé	?	De	quelles	manières	les	relations	sociales	

et	 familiales	 s’élaborent-elles	 dans	 cet	 espace	 urbain confiné,	 et	 bien	 souvent	

nouveau	pour	les	familles	en	provenance	de	Mayotte	?		

Dans	 ce	 chapitre,	 j’exposerai	 de	 façon	 plus	 détaillée	 les	 compositions	

familiales	de	mes	 interlocuteurs	 et	 la	manière	dont	 ces	 familles	 s’installent	 et	

vivent	leur	quotidien	à	la	Chaumière,	dans	leur	propre	unité	familiale	et	avec	leurs	

réseaux	d’interconnaissance.		

	

																																																								
toujours	des	bagarres	là-bas,	on	ne	s’entend	pas	».	Contrairement	à	La	Chaumière,	quartier	privé,	
l’installation	de	ces	populations	se	fait	par	réseau	(amical,	familial,	voisinage…)	ce	qui	n’est	pas	le	
cas	pour	les	quartiers	sociaux,	où	la	mutation	des	familles	se	fait	par	dossier.	Ils	proviennent	donc	
de	villages	et	de	zones	différentes	(Mayotte/Comores),	qui	peuvent	être	«	rivaux	»	à	Mayotte.	De	
ce	fait,	au	vu	des	conflits	intervillageois	récurrents	à	Mayotte,	ces	conflits	ne	restent	pas	à	Mayotte,	
mais	débordent	sur	La	Réunion.	Tout	comme	ce	qui	se	passe	à	La	Réunion	arrive	sur	le	territoire	
de	Mayotte.	Les	ladilafé	et	les	conflits	ne	restent	pas	confinés	au	territoire	en	question.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 220	
	

1) Vivre	chez	soi	

a) Unités	familiales	à	La	Chaumière
269	

L’arrivée	 successive	d’autres	membres	de	 la	 famille	 au	 sein	de	 la	 famille	

nucléaire	mahoraise	est	constante.	En	effet,	 les	obligations	communautaires	et	

familiales	impliquent	bien	souvent	–	quelle	que	soit	la	taille	de	son	logement	et	la	

composition	du	 foyer –	 l’accueil	d’une	ou	plusieurs	personnes.	 Il	n’est	pas	 rare	

qu’un	 frère,	une	sœur,	une	nièce	ou	un	neveu	soit	 intégré	à	 la	composition	du	

ménage	pour	une	durée	assez	variable,	souvent	en	 lien	avec	 les	raisons	qui	ont	

amené	cette	migration.		Par	exemple,	le	temps	de	présence	au	sein	du	foyer	ne	

sera	pas	le	même	pour	une	mère	venue	aider	sa	famille	pour	une	naissance,	que	

pour	un	neveu	ou	une	sœur	venus	à	La	Réunion	pour	des	raisons	scolaires.	Mais	là	

encore,	 le	 temps	 de	 présence	 est	 assez	 variable :	 certains	 restent	 des	 années	

tandis	que	d’autres	quelques	mois.		

Le	tableau	ci-dessous	expose	les	parcours	migratoires	et	l’organisation	au	sein	

de	quelques	unités	familiales	de	La	Chaumière	en	fonction	de leur	réseau	et	du	

type	de	logement.	

																																																								
269	D’après	les	discours,	je	n’ai	pas	recensé	de	situation	de	polygamie	officielle	outre	les	quelques	
cas	d’infidélités	entendus	dans	certains	commérages.	Pourtant,	 il	m’est	arrivé	de	croiser	ailleurs	
dans	 l’île	 certains	 hommes	 avec	 une	 autre	 femme	 que	 la	 leur.	 Situation	 gênante	 pour	
l’interlocuteur.	Je	m’en	suis	tenue	au	secret	et	je	n’ai	pas	pu,	dès	lors,	avec	leurs	femmes,	évoquer	
les	situations	de	polygamies	de	peur	de	causer	«	un	conflit	de	couple	»	au	vu	déjà	de	ma	situation	
déjà	plurielle	de	relations	avec	mon	terrain	(chapitre	1).	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 221	
	

	

	 Unités	familiales	au	sein	de	l’unité	de	résidence	 Parentés	dans	le	quartier	
hors	de	l’unité	de	résidence	

Type	de	mariage	 Type	
de	

Logem

ent	

	 Famille	nucléaire	 Apparentés	

Aïcha	 2013-2015	:	7		
2015	:	8	
	
	

2	(1	frère	+	1	sœur).	
Sa	mère	 est	 venue	 quelques	mois	 entre	 2015	 et	 2016	
pour	la	naissance	de	son	dernier	enfant.	

Une	fratrie	de	cousines	éloignées.	
Les	familles	de	Dada	et	autre	

Religieux	(Mayotte)	
Civil	(Mayotte)	

F3	

Thama	 2013	:	5	
2014	:	5		
2015-2016	:	5	
Accueil	temporaire	également	de	sœurs,	belle-
sœur	ou	beau-frère	de	passage	ou	en	attente	de	
trouver	un	logement.	

2013	 :	1	neveu	dont	elle	a	 la	délégation	parentale	+	1	
nièce	hébergée	pour	l’année	scolaire.	
2014	 :	 son	 neveu	 +	 sa	 sœur.	 Une	 nièce	 est	 restée	
quelques	mois,	car	 lors	du	déménagement	de	sa	mère,	
elle	n’a	pas	eu	de	place	dans	la	nouvelle	école.		
2015-2016	:	son	neveu,	sa	sœur,	et	sa	mère.		
Accueil	 temporaire	également	de	sœurs,	belle-sœur	ou	
beau-frère	 de	 passage	 ou	 en	 attente	 de	 trouver	 un	
logement.	

2013	:	une	sœur.	
2014	:	déménagement	de	sœur.		
Une	 parente	 éloignée	 (leurs	
grands-mères		étaient	sœurs)		

Religieux	(Réunion)	 F3	

Leïla	 2013	:	4		
2014-2016 :	5

2013-2016	:	2	sœurs	avec	lesquelles	elles	déménagent	en	
Métropole.

Accueil	temporaire	de	sa	mère	et	d’amis.	

Une	 sœur	 qui	 a	 son	 propre	
logement.	 Avait	 une belle-sœur

qui	a	déménagé.	

Religieux	
(Mayotte)

F3	

Zoumati	 2013-2015	:	4		 Aucune	 Aucun	 Religieux	(Mayotte)	 F3	
Asma	 2013-2015	:	4	Son	mari	est	venu	deux	mois	avant	

de	repartir	en	Métropole	en	2014.	
Aucun	 Aucun,	mais	sa	«	tante	»	travaillait	

sur	La	Chaumière		de	2013-2016.	
Religieux	(Mayotte)	 Studio	

Kamila	 Août	2015-	août	2016	:	4		
Depuis	août	2016	:	5		son	fils	aîné	les	a	rejoints	
après	ses	études	en	Métropole).	

Aucun	 Relations	villageoises	de	son	mari	
qui	 sont	également	des	parentés	
éloignées	d’avec	sa	famille.		

Religieux	(Comores)	 F4	

Farida	 2013-2014	:	2		
	

Courant	2014	:	accueille	sa	nièce	de	deux	mois	 Non	 Religieux	(Mayotte)	 Studio	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 222	
	

2015	 :	Sa	nièce	étant	 retournée	avec	sa	maman,	elle	a	
accueilli	 par	 délégation	 parentale	 son	 neveu	 après	 sa	
naissance.	

Roukia	 6	
En	2014,	son	cinquième	enfant	est	né	tandis	que	
sa	 fille	 de	 2	 ans	 est	 partie	 vivre	 à	 Mayotte	
quelques	mois	chez	sa	mère	pour	la	«	soulager	».	
Les	deux	premiers	enfants	ne	 sont	pas	de	 son	
mari	et	chacun	à	un	père	différent,	dont	l’un	est	
le	même	que	l’enfant	d’une	de	ses	sœurs.	

Aucun	
	

Oui,	une	sœur	 Religieux	 F3	

Bissam	
	

2013-2015	:	4	
Fin	2015	:	naissance	du	troisième	enfant.		
Ses	deux	premiers	enfants	ne	sont	pas	ceux	de	
son	mari	actuel.	 Il	a	d’ailleurs	 lui	aussi	4	autres	
enfants	issus	d’une	union	précédente.	

	 Oui,	des	sœurs	 Religieux	(Réunion)	 F3	

Hayat	 2015	:	5		 Aucun	 Oui	des	sœurs	 Religieux	 F3	
Anliyat	 2013-2015	:	10		

2016	:	10	(naissance	du	8e	enfant,	mais	l’aîné	est	
parti	en	Métropole	pour	ses	études		

2015	 :	 sa	 sœur	quitte	 le	 logement	pour	 ses	études	en	
métropole	

Oui,	une	cousine	éloignée.	 Religieux	et	civil	(Mayotte)	 F4	

Siti	 Depuis	2015	:	6 	
Le	 6e	 enfant	 est	 prévu	 pour	 2017.	 Les	 deux	
premiers	enfants	sont	issus	de	pères	différents.	
Son	mari	travaille	à	Mayotte.	

Ponctuellement	des	sœurs	et	des	amis.	 Oui,	une	sœur	 Religieux	 F3	

Saliama	
	

Depuis	 2013	 :	 6	 Elle	 a	 également	 deux	 autres	
enfants	issus	d’une	union	précédente.	

Aucun	 Non	 Religieux.	 Son	 premier	
mariage	 était	 un	 mariage	
civil.	

F4	

Mouniati	 2013	:	5		
2014	:	naissance	du	quatrième	enfant	
2016 :	5,	séparation	d’avec	son	mari.

Accueil	 temporaire	 de	 ses	 plus	 jeunes	 frères	 et	 sœurs	
(mineurs)	quand	sa	mère	doit	«	voyager	à	Mayotte	»	

Oui.	La	belle	famille	de	sa	sœur	+	
une	cousine.	

Religieux	(Réunion)	 F4	(un	F3	
modifié)	

Dada	 2013	:	8		
2015	:	naissance	du	8e	enfant.	

2014	 :	accueil	d’une	amie	avec	sa	sœur	 jusqu’en	2015.	
Une	de	ses	filles	est	partie	vivre	chez	une	amie	dans	un	
immeuble	voisin.		

Oui,	des	sœurs	 Religieux	et	civil	(Mayotte)	 F4	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 223	
	

Faïda	 2014	:	11	
2015	:	12	
2016	:	13	

Ponctuellement	des	neveux	et	des	nièces.	 Oui,	des	sœurs	 Religieux	 F4	

Tana	 2013-2015	 :	2.	Sa	 fille	vit	aux	Comores	avec	sa	
mère.	

Aucun	 Aucun	 Non	 F3	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 224	
	

Les	 exemples	du	 tableau	 ci-dessous	montrent	des	 structures	 souples	qui	

permettent	l’accueil	temporaire	d’autres	membres	de	la	famille.	L’accueil	d’amis	

se	fait,	mais	sur	une	durée	assez	courte,	et	dans	un	cadre	précis,	les	vacances	par	

exemple,	ou	pour	une	installation	rapide.	L’enfant	confié	à	la	famille	est	toujours	

un	enfant	de	parent	proche	(frère,	sœur,	neveu,	nièce).	Si	cet	accueil	dure,	l’enfant	

est	placé	dans	la	cellule	familiale	par	une	délégation	parentale	adjugée270	à	la	mère	

du	foyer	de	résidence	d’accueil.	La	mobilité	des	Mahorais	à	La	Réunion	est	surtout	

d’ordre	de	 réseaux	 familiaux,	puis	amicaux	et	villageois.	Et	 les	unités	 familiales	

nombreuses	composées	de	plusieurs	adultes	ne	durent	pas	dans	le	temps,	car	la	

cohabitation	devient	vite	houleuse.	Les	problèmes	concernant	 le	paiement	des	

factures	 et	 de	 la	 nourriture	 étant	 la	 source	 de	 nombreux	 conflits.	 Parfois,	 les	

raisons	des	accueils	temporaires	sont	très	simples.	La	mère	de	Thama	est	venue	

une	première	fois	durant	 le	ramadan	parce	qu’à	Mayotte,	 il	y	a	une	pénurie	de	

bananes.	La	deuxième	fois,	c’est	parce	que	Thama,	qui	avait	trouvé	un	travail,	ne	

voulait	pas	faire	garder	son	fils	de	deux	ans	en	crèche	et	personne	ne	pouvait	le	

garder.	Sa	mère	est	restée	un	an,	 le	temps	que	son	enfant	atteigne	 l’âge	requis	

pour	sa	scolarisation	en	maternelle.	

Dans	le	tableau	récapitulatif,	l’ensemble	du	corpus	est	composé	de	femmes	

mariées.	Une	seule	est	célibataire.	Mais	 il	est	vrai	que	 les	autres	sont	déclarées	

célibataires	à	la	Caisse	d’Allocations	Familiales	pour	plusieurs	raisons.		

																																																								
270	Cette	délégation	parentale	est	soumise	à	décision	d’un	juge	après	que	les	deux	parties	–	mère	
biologique	et	mère	du	foyer	(généralement)	–	aient	rempli	un	dossier	à	déposer	au	tribunal	des	
affaires	familiales.	Cette	délégation	parentale	permet	d’avoir	une	autorisation	légale	sur	l’enfant	
et	donc	de	pouvoir	recourir	à	des	démarches	administratives	pour	lui,	notamment	dès	l’âge	de	six	
ans,	année	de	la	scolarité	obligatoire.	Cette	décision	est	prise	par	le	juge	lorsqu’il	y	a	une	carence	
financière,	affective.	Thama	par	exemple	a	fait	deux	demandes.	L’une	pour	la	fille	de	sa	sœur,	mais	
celle-ci	a	été	refusée,	car	ses	parents	biologiques	vivaient	aussi	à	La	Réunion	et	pouvaient	accueillir	
financièrement	et	matériellement	 l’enfant.	L’autre,	pour	un	autre	neveu	qu’elle	accueille	depuis	
qu’il	est	bébé	et	qui	est	aujourd’hui	âgé	de	six	ans.	Afin	de	pouvoir	 le	faire	rester	à	La	Réunion,	
Thama	a	dû	faire	une	demande	auprès	du	tribunal,	demande	conjointement	remplie	par	sa	sœur.	
Au	moment	de	la	rédaction,	cette	demande	n’a	toujours	pas	été	examinée.		
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 225	
	

Tout	d’abord,	 leur	mariage	religieux	n’est	pas	reconnu	par	 les	 institutions.	

Ensuite,	la	plupart	des	enfants	portent	le	nom	de	la	mère.	Ce	principe,	qui	relève	

d’un	 fonctionnement	matrilinéaire	 est	 récurrent	 dans	 la	 société	mahoraise	 et	

créole.	Cette	situation	permet	à	 la	femme	de	se	déclarer	seule	et	d’obtenir	des	

aides	sociales	à	son	nom.	De	surcroit,	si	certains	enfants	portent	le	nom	de	la	mère,	

c’est	 qu’avec	 la	 réforme	 de	 l’état	 civil	 à	Mayotte,	 certains	 pères	 ayant	 voulu	

déclarer	 leurs	enfants	en	mairie	à	La	Réunion	n’ont	pas	pu	 le	 faire.	Enfin,	pour	

d’autres	familles,	comme	il n’y	a	pas	de	mariage	civil,	le	choix	du	père	s’est	imposé.	

Par	exemple,	sous	les	conseils	de	sa	famille,	le	mari	de	Mouniati	n’a	pas	reconnu	

ses	enfants	pour	éviter	ainsi	de	participer	financièrement	à	l’éducation	des	enfants	

en	cas	de	séparation,	ce	qui	s’est	effectivement	passé	au	cours	de	l’année	2016.		

Les	enfants	nés	lors	d’une	union	civile	portent	le	nom	de	famille	de	leur	père.	

La	grande	majorité	des	femmes	vivent	avec	leur	mari	qui	travaille	ou	non,	de	façon	

régulière	ou	ponctuelle.	Le	mari	de	certaines	femmes	travaille	à	Mayotte	ou	en	

Métropole.	 Le	 mythe	 de	 la	 femme	 célibataire	 mahoraise,	 de	 la	 famille	

monoparentale	est	à	redéfinir	en	fonction	de	ces	éléments.	En	effet,	si	la	famille	

est	bien	monoparentale	au	regard	de	la	loi	(pas	de	mariage	civil),	les	dynamiques	

de	conjugalités	sont	dans	l’ensemble	assez	stables.271			

	

Ces	unités	 familiales	 sont	d’une	grande	diversité	dans	 les	parcours	et	 les	

origines.	Les	femmes	les	plus	âgées	ne	sont	pas	forcément	celles	qui	sont	là	depuis	

longtemps,	mais	celles	qui,	dans	la	plupart	des	cas,	ont	les	plus	grandes	familles.	

Les	femmes	qui	travaillent	ou	ayant	un	capital	scolaire	niveau	BAC	ou	au-delà	sont	

celles	qui	ont	 le	moins	d’enfants,	 surtout	chez	 les	plus	 jeunes.	Mais	 là	encore,	

certaines	femmes	du	quartier	malgré	les	diplômes	et	les	expériences,	ont	plus	de	

quatre	enfants.	De	manière	générale,	les	femmes	les	plus	diplômées	sont	les	plus	

jeunes	et	celles	qui	ont	le	moins	d’enfants.		

																																																								
271	Cf.	chapitre	2.	p.118.	La	figure	n°14	représente	 les	types	d’union	 :	13	femmes	ont	une	seule	
union	 (dont	 une	 divorcée	 et	 célibataire),	 10	 femmes	 ont	 deux	 unions	 (dont	 1	 divorcée	 et	
célibataire),	5	femmes	ont	plus	de	3	unions	(dont	une	veuve).	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 226	
	

b) Les	logements	

L’organisation	 de	 l’habitat	 est	 une	 confrontation	 entre	 deux	mondes	 :	 le	

monde	de	la	maison	mahoraise	à	Mayotte	et	le	monde	de	l’appartement	urbain	à	

Saint-Denis	 de	 La	 Réunion.	 Deux	 mondes	 socioculturels	 bien	 distincts	 dont	

l’évolution	 de	 l’habitat	 et	 des	 échanges	 est	 imposée	 par	 la	 Métropole272.	

L’aménagement	 des	 appartements	 est	 le	 reflet	 de	 ces	 deux	mondes,	mais	 est	

conditionné	par	l’espace	délimité	et	fixe	de	l’appartement	:			

	

	
					Figure	41:	Schéma	de	deux	appartements	F4-F3	dans	une	cage d'escalier	standard	

	

Lorsque l’on pénètre dans le logement, on pénètre dans l’espace privé de la	

famille.	L’espace	 intime	est	représenté	par	 les	chambres	où	 la	configuration	de	

																																																								
272	En	ce	qui	concerne	les	normes	de	constructions	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 227	
	

l’appartement	permet	aisément	cette	distinction	(cf	figure	41).	Dans	les	logements	

mahorais,	l’utilisation	du	rideau	permet	la	séparation	des	pièces	qui	ne	sont	pas	

pourvues	de	portes273.	Dans	 la	chambre	conjugale,	 la	moustiquaire	ou	 le	rideau	

autour	du	 lit	permet	de	voiler	doublement	 l’intimité	du	couple.	Quand	 le	 lit	est	

installé	dans	le	couloir	par	manque	de	chambres,	le	voile	permet	de	séparer	cette	

chambre	de	 fortune	avec	 le	 reste	de	 l’habitation,	même	 si	 le	 voile	est	 ici	plus	

symbolique	qu’utile.	

	

	
Figure	42:	Chambre	parentale274	

	

	 	

																																																								
273	J’ai	retrouvé	la	même	chose	entre	les	appartements	des	femmes	suivies	à	La	Réunion,	et	lorsque	
je	suis	allée	chez	elles	à	Mayotte.	
274	Tous	droits	réservés.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 228	
	

L’intérieur	de	l’appartement	est	l’endroit	où	les	confidences	se	font,	même	si	

l’espace	 collectif	 du	 quartier	 permet	 la	 diffusion	 des	 ladilafé275	 lors	 des	

regroupements.	Selon	 les	 familles,	 l’intérieur	de	 l’appartement	est	 l’endroit	où	

l’on	passe	plus	de	temps,	surtout	si	les	relations	de	parenté	ont	déménagé	ou	si	le	

fait	de	se	regrouper	à	l’extérieur	est	gênant	pour	les	interlocuteurs,	notamment	

pour	 les	mères	de	 famille	 les	plus	 jeunes	et	qui	souhaitent	moins	se	mêler	aux	

autres	:		

«	Ah	moi	 je	 ne	 vais	 pas	 avec	 elles.	 Elles	 font	 que	 des	 commérages	 ».	

[Femme,	Mahoraise,	23	ans,	mariée,	deux	enfants,	septembre	2014]		

D’ailleurs,	il	y	a	bien	souvent	au-dessus	des	portes	d’entrées,	de	la	cuisine	ou	

du	salon	des	dua276	pour	:	

«	Se	protéger	des	mauvaises	paroles	des	autres	[…]	parce	que	tu	sais,	nous	

les	 femmes	mahoraises,	on	parle	beaucoup	».	 	 [Femme,	Mahoraise,	29	

ans,	mariée,	trois	enfants,	avril	2014]	

Quand	les	groupes	dépassent	trois	ou	quatre	personnes,	les	retrouvailles	se	

font	généralement	dehors.	L’intérieur	de	l’appartement	ne	permet	alors	qu’à	un	

petit	groupe	d’amies,	ou	de	sœurs	de	se	retrouver	et	de	s’isoler	des	autres	et	du	

voisinage même si celui-ci est	habitué à	faire irruption dans la	maison. Souvent,

lorsque	j’étais	ou	que	j’allais	chez	une	famille,	la	voisine	d’en	face	ou	la	copine	d’à	

côté	était	déjà	présente	ou	passait	récupérer	un	enfant,	prendre	quelque	chose,	

du linge, de la	nourriture… Les visites étaient	souvent	à	l’improviste et	j’ai été moi-

même	prise	à	ce	réseau	des	entrées	et	des	sorties	furtives	:	

	

																																																								
275	Les	commérages.	Les	Mahorais	utilisent	le	plus	souvent	le	terme	créole,	ladilafé.	Mais	utilisent	
aussi	le	terme	commérage.	Cela	dépend	des	personnes	et	de	leurs	rapports	à	la	langue	créole.	
276	Prières	non-canoniques	et	faites	d’invocations	à	Dieu.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 229	
	

Alors	que	 j’arrivais	chez	Aïcha	pour	voir	sa	sœur	qui	organisait	un	mbiwi
277	

avec	les	autres	mamans	du	quartier	pour	l’association	[La	Chaumière	974],	celle-ci	

m’entraîna	directement	dehors	en	m’expliquant	:	«	Viens	avec	moi,	faut	que	j’aille	

chez	l’autre	».	Je	fus	assez	surprise	de	cette	entrée-sortie	un	peu	rocambolesque.	

Normalement,	 je	 devais	 retrouver	 Assia	 pour	 cuisiner	 avec	 elle	 et	 les	 autres	

femmes,	mais	aussi	pour	 l’observer	en	train	de	réaliser	 les	coiffures.	Assia	est	 la	

petite	 sœur	 d’Aïcha	 et	 d’une	 nature	 plutôt	 extravertie	 pour	 une	 jeune	 femme	

mahoraise	de	23	ans.	Elle	n’est	pas	mariée	et	revendique	ouvertement	ce	choix-là.	

Ses	tenues	sont	assez	moulantes	et	dénudées,	mais	sans	être	vulgaires.	Assia	parle	

souvent	 très fort,	 rigole	 beaucoup	 et	 s’amuse	 à	 provoquer	 les	 gens,	 voire	 des	

disputes	pour	 lesquelles	elle	 s’amuse	de	 la	 situation.	Les	autres	 l’appellent	«	 la	

folle	»,	parce	que	son	attitude	et	sa	manière	de	parler,	autant	aux	hommes	qu’aux	

femmes,	 contrastent	 avec	 la	 vision	 que	 l’on	 se	 fait	 d’une	 femme	 mahoraise	

musulmane.	Son	attitude	met	parfois	son	frère,	sa	sœur	et	son	beau-frère	mal	à	

l’aise,	ce	qui	est	source	de	conflits.	Moi	elle	m’amuse beaucoup	parce	qu’elle	est	

vraiment	différente	des	autres.	

Nous	sortons	de	sa	cage	d’escalier	pour	nous	diriger	vers	les	escaliers	des	Bananiers	

afin	de	nous	rendre	aux	Citronniers.	Elle	m’explique	sur	le	chemin	qu’il	faut	qu’elle	

aille	 récupérer	des	élastiques	et	d’autres	 choses	 chez	 la	mère	de	Natalia.	Nous	

traversons	 le	parc	et	Assia	en	profite	pour	hurler	des	phrases	en	shimaore	à	des	

femmes	et	des	enfants	qui	se	trouvent	à	l’autre	bout	du	quartier.	Elles	se	parlent	

tout	en	marchant	vers	notre	destination.	Nous	arrivons	chez	 la	mère	de	Natalia.	

Assia	crie	hodi278	en	toquant	à	peine	sur	la	porte	et	en	rentrant.	Je	suis	surprise,	un	

peu	 estomaquée.	 Il	 me	 semble	 qu’il	 est	 quand	 même	 d’usage	 d’attendre	 un	

																																																								
277	 Le	mbiwi	 désigne	 les	 deux	 lames	 de	 bambous	 que	 les	 femmes	 frappent	 pour	 danser.	 Cet	
instrument	a	donné	son	nom	à	la	danse.	Un groupe	de	femmes	dansent	en	ligne	face	à	face	tandis	
qu’un	autre	groupe	assis	par	terre	frappe	ces	lames.	C’était	auparavant	une	danse	qui	consistait	à	
défier	 sa	 rivale.	 Bien	 que	 certaines	 tensions	 entre	 femmes	 existent	 toujours,	 cette	 danse	 se	
pratique	désormais	dans	la	convivialité	et	le	rire.	Il	n’est	pas	rare	que	dans	ces	occasions,	certaines	
femmes	se	trouvent	possédées	par	des	djinns.	
278	Il	y	a	quelqu’un	?	en	shimaore.	C’est	une	formule	pour	demander	 la	permission	pour	rentrer	
dans	un	espace	privé,	une	cour	ou	une	maison.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 230	
	

karibu279,	 même	 si	 on se	 connait	 bien.	 On	 rentre.	 C’est	 l’agitation	 dans	

l’appartement.	 Les	 enfants	mangent	 en	 jouant,	 les	 tout-petits	 sont	 en	 couche,	

Natalia	cuisine.	Sa	mère,	ses	tantes	et	sa	grand-mère	sont	là	et	regardent	une	série	

de	telenovelas.	Personne	ne	semble	étonné	de	nous	voir.	Je	suis	à	peine	rentrée	

qu’Assia	me	fait	asseoir	dans	le	canapé	en	me	disant	«	installe-toi	et	attends-moi	».	

Cela	ne	semble	gêner	personne.	Au	contraire,	on	demande	de	mes	nouvelles	et	

celles	 de	ma	 famille.	 Je	 remarque	 le	 contraste	 qu’il	 y	 a	 entre	 l’insalubrité	 de	

l’appartement	et	la	modernité	de	l’écran	plat.	Il	y	a	aussi	un	ordinateur.	Il	est	vieux,	

mais	 il	a	 l’air	de	 fonctionner.	 J’ai	à	peine	 le	temps	de	répondre	qu’Assia	revient	

dans	le	salon,	me	jette	un	yaourt	dans	les	mains	tout	en	me	disant	halo280	.	Bien	

que	confuse	de	la	situation	surréaliste	à	mes	yeux,	je	m’exécute	en	me	disant	que	

ce	 qui	 vient	 de	 se	 passer	 est	 à	 l’image	 d’Assia,	 de	 son	 tempérament	 et	 de	 sa	

manière	de	 fonctionner	avec	 les	autres	 :	 imprévisible	et	sans	gêne,	mais	tout	 le	

monde	 s’en	accommode.	 Je	 remercie	 chaleureusement	 l’hôte	de	 son	accueil	de	

quelques	secondes	et	de	son	yaourt281.		

�
D’un	 point	 de	 vue	 général,	 une	 attention	 particulière	 est	 accordée	 à	 la	

décoration	 et	 à	 l’agencement	 avec	 les	meubles,	 choisis	 avec	 soin,	 et	 servent	

souvent	à	masquer	 les	peintures	ou les	tapisseries	défraichies282.	Les	pièces	 les	

plus	soignées	sont	le	salon	et	le	couloir,	car	elles	sont	lieux	d’accueil	et	de	passage.	

Souvent	 la	décoration	est	semblable	d’un	appartement	à	un	autre	et	si	 l’un	des	

deux	du	couple	travaille	la	décoration	est	plus	soignée	et	moderne.	Mais	la	qualité	

et	le	choix	esthétique	des	meubles	sont	propres	à	chaque	famille	et	en fonction	

des	revenus.	

																																																								
279	Réponse	donnée	à	l’interrogation	précédente	qui	invite	à	rentrer	:	«	bienvenue	».	
280	Ce qui	signifie	Allons.	
281	Note	de	terrain,	avril	2014.	
282	Les	peintures	peuvent	êtres	vives	sur	 le	ton	orangée-rouge,	parfois	blanc	ou	gris.	La	couleur	
mise	par	le	propriétaire	est	conservée.		
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 231	
	

Dans	le	salon,	les	canapés	massifs	sont	recouverts	d’un	tissu	aux	motifs	variés	

(zébrés,	 panthères…)	 et	 aux	 différentes	 couleurs	 rappelant	 l’Afrique	 (rouge,	

orange…)	pour	les	protéger283.	Chez	les	jeunes	couples,	le	canapé	d’angle	design	

est	privilégié.	Cette	modernité	de	l’ameublement	contraste	fortement	avec	celui	

des	familles	plus	nombreuses	et	chez	les	couples	de	personnes	âgées	de	plus	de	

trente	ans.		

Les	cadres	des	photos	d’école	des	enfants	sont	installés	sur	le	buffet,	dans	une	

vitrine	prévue	à	cet	effet,	ou	accrochés	aux	murs.	De	ce	fait,	lorsque	l’on	rentre	

dans	 le	 salon,	 on	 peut	 retracer	 le	 parcours	 scolaire	 des	 enfants.	Une	 table	 et	

quelques	meubles	–	souvent	un	meuble	de	télévision	et	un	vaisselier	–	complètent	

l’aménagement.	L’écran	plat	dernier	cri	est	présent	dans	chaque	appartement	et	

est	 constamment	 allumé	 même	 si	 personne	 ne	 le	 regarde.	 Cette	 donnée,	

récurrente	chez	 les	familles	défavorisées,	démontre	 la	représentation	que	cette	

couche	de	la	population	se	fait	de	la	télévision	et	la	place	qu’elle	lui	accorde	depuis	

son	entrée	dans	les	familles	réunionnaises.	La	télévision	apparait	alors	comme	un	

objet	de	culture	et	de	divertissement	pour	ces	foyers,	même	si	l’appartement	est	

vétuste.		

	
Figure	43:	Le		salon284	

																																																								
283	Comme	observé	à	Mayotte.	
284	Tous	droits	réservés	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 232	
	

	

Outre	sa	fonction	de	lieu	de	vie	et	de	repas,	le	salon,	dans	certaines	familles,	

peut	 faire	office	de	 chambre	 lorsque	 le	nombre	de	pièces	est	 insuffisant	pour	

accueillir	chaque	membre	du	foyer	ou	le	nouvel	arrivant.	Dans	ce	cas-là,	un	clic-

clac,	ou	un	matelas	posé	à	même	le	sol	fait	office	de	chambre.		

Les	modèles	de	la	société	marchande	conditionnent	souvent	la	manière	dont	

les	 interlocuteurs	 agencent	 leur	 décoration	 et	 l’investissement	 fait	 dans	 le	

mobilier.	Ces	formes	de	décoration	et	d’agencement	permettent	un	entre-deux	

identitaire	:	les	tentures,	les	tableaux	religieux	provenant	de	Mayotte	côtoient	les	

tableaux	du	commerce	et	les	photos	des	enfants.		

	L’achat	 du	 petit	 et	 du	 gros	 électroménager	 est	 souvent	 conséquent,	 et	

chaque	famille	a	au	moins	un	frigo	et	un	congélateur,	parfois	deux,	en	plus	de	celui	

du	 frigo	 si	 la	 famille	 est	 nombreuse.	 La	 cuisine	 se	 fait	 toujours	 au	 gaz	 et	 les	

marmites	sont	en	aluminium.	L’intérieur	de	la	maison	doit	être	le	plus	joli	possible.	

Les	femmes	mahoraises	investissent	beaucoup	dans	la	décoration.	Les	rideaux	du	

salon	 sont	 très	 colorés	 et	 les	 broderies	 travaillées.	 De	 l’extérieur,	 lorsque	 les	

fenêtres	sont	ouvertes,	il	est	facile	de	reconnaître	si	une	famille	mahoraise	vit	dans	

le	 logement	 :	 le	type	de rideau	renseigne	sur	 l’origine	de	 la	 famille,	et	dans	 les	

chambres,	les	lits	baldaquins	avec	les	rideaux	sont	reconnaissables.	Dans	certains	

appartements,	ces	rideaux	colorés	et	brodés	sont	installés	à	la	fois	aux	fenêtres,	

mais	 aussi	 aux	 encadrements	 des	 portes,	 ce	 qui	 embellit	 l’appartement	 et	 lui	

confère	indéniablement	un	côté	élégant,	chaleureux	et	accueillant,	masquant	ainsi	

la	situation	financière	parfois	précaire	de	la	famille.		

Pourtant,	les	meubles	doivent	être	beaux,	massifs	et	pour	lesquels	le	prix	est	

conséquent.	Ceci	permet	de	montrer	une	 certaine	 réussite	 sociale	même	 si	 le	

Revenu	de	Solidarité	(RSA)	est	le	revenu	de	base	de	la	famille.	Quand	le	couple	(ou	

l’un	des	deux	travaille)	le	type	de	meuble	traduit	cette	réussite	financière.	Il	en	est	

de	 même	 pour	 la	 maison	 à	 Mayotte	 ou	 la	 grandeur	 de	 la	 maison	 est	 plus	

importante	que	la	terre	à	cultiver	:		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 233	
	

	«	C’est	pas	grave	ça,	on	va	en	campagne	ça	suffit	 […]	moi	 je	veux	que	

chacun	 de	mes	 enfants	 a	 sa	 chambre	 ».	 [Femme,	 34	 ans,	mariée,	 7	

enfants,	août	2014]	

Ces	 meubles	 –	 cette	 richesse	 matériellement	 exposée	 à	 l’intérieur	 du	

logement – permettent de montrer sa	capacité financière à	La	Réunion, mais aussi

sa	capacité	à	tenir	sa	maison	et	à	l’embellir.	Un	logement	délabré	–	surtout	si	cela	

ne	relève	pas	du	propriétaire	–	est	aussi	mal	perçu	que	de	négliger	le	tressage	des	

enfants ou la	tenue vestimentaire :	

«	Tu	vois	elle,	elle	s’occupe	pas	des	enfants.	Les	filles	sont	jamais	tressées	

et	ils	s’habillent	super	mal	».	[Femme,	Mahoraise,	24	ans,	séparée,	quatre	

enfants,	décembre	2016]		

Dans	les	chambres	se	trouvent	des	lits	doubles	ou	à	étage285	pouvant	faire	

dormir	toute	la	fratrie.		

																																																								
285	Les	lits	en	étages	sont	souvent	composés	d’un	lit	simple	en	haut, et	d’un	lit	double	en	bas,	permettant	ainsi	
de	faire	dormir	entre	trois	et	quatre	enfants.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 234	
	

	
Figure	44:	Schéma	des	espaces	nuit	de	l'appartement	de	Dada	

	

	
Figure	45:	Schéma	d'aménagement	de	l'espace	nuit	de	Roukia	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 235	
	

Le	 linge	étendu	 sur	 le	balcon	 interpelle	également	 sur	 le	 type	de	 famille	

vivant	dans	l’appartement.	D’ailleurs,	la	grande	quantité	de	linge	entreposée	dans	

le	cellier	et	sur	le	balcon	peut	donner	une	idée	sur	le	nombre	de	personnes	vivant	

dans	l’unité	de	résidence.	

	
Figure	46	:	Le	cellier	

	
Figure	47:	Le	balcon286	

	

Le	déménagement	est	l’occasion	de	renouveler	le	mobilier	et	d’acheter	des	

meubles	neufs	[chapitre	4].	Dans	cette	société	réunionnaise,	 les	Mahorais,	tout	

comme	pour	beaucoup	de	Réunionnais	aux	minimas	sociaux,	l’accès	aux	biens	de	

consommation,	aux	mobiliers	et	à	un	certain	nombre	d’aliments	est	un enjeu	de	

distinction	et	de	réussite	même	si	l’économie	des	familles	en	est	impactée.	Ceci	

montre	la	capacité	à	gérer	son	foyer	et	à	l’embellir,	à	avoir	une	forme	de	réussite	

sociale	permise	par	la	migration.		

c) Gestion	financière	et	négociation	des	rôles	en	migration	dans	le	couple	

«	Je	vis	avec	mon	mari,	mais,	comment	on	dit	?	Des	fois	on	s’entend	pas	

bien.	Moi	je	lui	ai	jamais	rien	demandé.	S’il	me	donne,	il	donne.	Comment	

dire	?	La	famille	c’est	comme	ça	qu’ils	ont	dit,	‘’si	tu	es	marié,	votre	mari	

																																																								
286	Tous	droits	réservés	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 236	
	

il	 vous	 donne.	 C’est	 bien,	 mais	 faut	 jamais	 demander‘’	 »287	 [Femme	

Mahoraise,	28	ans,	mariée,	trois	enfants,	août	2013]	

Les	 femmes sont	 généralement	 déclarées seules au sein du foyer et	

perçoivent	 de	 ce	 fait	 des	 prestations	 sociales	 diverses	 (aides	 au	 logement,	

allocation	de	parent	isolé,	allocations	familiales,	RSA288…).	Si le	couple	est	marié	

civilement, ou s’il est	déclaré, le ménage perçoit	 les prestations familiales pour

deux	personnes.	Dans	deux	familles,	chacun	percevait	son	revenu.	Dans	la	plupart	

des	cas,	les	comptes	en	banque	de	chacun	sont	séparés	et	la	répartition	des	frais	

se	fait	selon	le	rôle	établi	par	la	société	traditionnelle289.		

	

Pour	Thama	–	mariée	 religieusement	 avec	 le	père	de	 ses	 trois	enfants	–		

toutes	les	dépenses	concernant	le	loyer,	les	enfants	et	les	courses	relèvent	de	son	

budget.	Elle	doit	également	assurer	une	aide	mensuelle	à	sa	mère	à	Mayotte,	et	

payer	les	frais	liés	à	la	construction	de	sa	maison	mitoyenne	qu’elle	partage	avec	

sa	sœur290:	

«	Je	peux	pas	encore	m’acheter	de	voiture,	car	je	dois	payer	mes	fenêtres	

et	aider	ma	sœur	à	payer	les	prises	pour	l’électricité	»	[septembre	2013]	

Son	mari	travaille,	mais	participe	peu,	à	son	sens,	à	la	vie	du	ménage.	Sauf	en	

ce	qui	concerne	les	courses.	Ayant	une	voiture,	c’est	lui	qui	se	charge	d’acheter	les	

																																																								
287	Traditionnellement,	le	père	à	une	«	fonction	nourricière	indirecte	:	il	se	charge	de	l’entretien	de	
la	mère	et	de	l’enfant	:	nourriture,	vêtements,	objets	domestiques…	»	dans	Sophie	BLANCHY.	Cela	
change	avec	les	prestations	sociales	versées	aux	femmes,	ou	si	elle	travaille.	L’aide	apportée	par	le	
père	dépend	de	l’individu,	des	remariages,	de	son	lieu	d’habitation,	du	fait	qu’il	travaille	ou	non,	
mais	surtout	de	sa	volonté	à	se	situer	dans	son	rôle	de	père.	 Il	n’y	a	pas	une	généralité	de	cet	
engagement	 financier.	 Les	 situations	 sont	différentes	 selon	 le	 couple,	 le	 type	de	mariage,	 leur	
conception	de	la	vie	de	couple,	et	du	partage/mise	en	commun	des	finances,	la	présence	du	père…		
288	Revenu	de	Solidarité	Active	
289		Sophie	BLANCHY	décrit	l’homme	comme	un	enjeu	économique	et	affectif	pour	la	femme.		
290	Thama	et	sa	sœur	partage	 le	même	 terrain,	entre	 la	nationale	et	un	chemin.	Elle	doit	donc	
construit	une	maison	qu’elles	ont	partagée	en	deux.	La	maison	de	Thama	donne	sur	la	nationale,	
tandis	que	celle	de	sa	sœur	sur	le	chemin	derrière	qui	permet	d’accéder	au	reste	des	maisons	du	
quartier.	C’est	sa	sœur	qui	s’est	chargé	du	suivi	des	travaux,	et	elles	se	sont	partagé	les	frais	pour	
la	construction	de	leur	maison.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 237	
	

provisions	surgelées	dans	la	ville	du	Port,	«	car	c’est	moins	cher	»	et	faire	quelques	

courses	quand	«	j’ai	pas	envie	d’y	aller	».	Elle	revient	aussi	longuement	sur	le	rôle	

de	son	mari	avec	ses	enfants,	laissant	entendre	que	ce	n’est	qu’un	simple	géniteur,	

et	assimilant	cette	vie	familiale	à	une	vie	de	colocation	:	

«	Il	ne	parle	pas.	Mes	enfants	préfèrent	leur	mère	[…]	«	Il	dort,	il	mange,	

il	regarde	la	tv.	Jamais	on	est	ensemble	pour	parler	l’avenir,	de	l’avenir	de	

nos	 enfants.	 J’aimerais	 qu’on	 soit	 assise	 pour	 parler.	 Il	 vient	 à	

l’accouchement.	Il	achète	le	lait,	les	courses,	mais	ce	qu’il	me	gêne	c’est	

qui	a	jamais	assise avec	ses	enfants,	pour	jouer,	pour	parler	»	[septembre	

2017]	

Pourtant,	à	 la	naissance	de	 son	 troisième	enfant	en	novembre	2013,	 son	

mari	devient	«	un	vrai	papa-poule	[…],	car	c’est	son	bébé	et	 il	ne	veut	pas	s’en	

séparer	».	

	

Lorsqu’elle	 me	 raconte	 son	 second	 accouchement,	 Zoumati	 mariée	

religieusement	avec	le	père	de	ses	enfants,	évoque	avec	une	grande	tendresse	le	

comportement	de	son	mari	:	

	«	Il	voulait	être	là.	Absolument.	Il	m’a	fait	trop	rire,	car	il	a	pleuré	comme	

un	gosse	»	[septembre	2013]	

L’attitude	du	mari	de	Bissam	rejoint	la	bienveillance	du	mari	de	Zoumati.	Quand	il	a	

épousé	sa	femme	–	deuxième	union	pour	lui,	première	pour	elle	–	il	lui	a	demandé	de	ne	

mettre	que	des	saluva,	et	de	ne	pas	s’inquiéter	pour	l’argent.	Comme	il	travaille,	il	paie	le	

loyer,	les	courses,	l’eau,	l’électricité	et	participe	même	aux	frais	de	la	construction	de	sa	

maison	à	Mayotte.	Cette	gestion	financière	au	sein	du	ménage	lui	a	permis	d’économiser,	

et	de	construire	sa	maison	:	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 238	
	

«	Il	dit	que	l’argent	que	je	gagne	c’est	pour	les	enfants,	et	pour	moi.	Donc	

avec	ça	je	leur	achète	ce	dont	ils	ont	besoin	pour	l’école,	les	habits	et	tout.	

J’achète	du	tissu	et	des	meubles	»	[décembre	2015]	

Ces	 nouvelles	 formes	 de	 parentalité	 exprimées	 au	 travers	 de	 ces	 récits	

montrent	 qu’il y a	 une redéfinition des structures familiales en migration,	

notamment	chez	les	jeunes	couples	où	la	stabilité	caractérise	ces	unités	familiales.	

Une	modification	apportée	par	le	modèle	métropolitain.	Pour	ces	hommes,	c’est	

une manière de revendiquer leur droit	à	la	paternité, et	d’imposer leur envie de

participer	 pleinement	 –	 au-delà	 de	 l’aspect	 économique	 –	 à	 l’éducation	 des	

enfants291.	Et	pour	lesquels	ils	doivent	répondre	d’obligations,	autant	demandées	

par la	société traditionnelle que par la	société française.

	

Toutefois,	cette	stabilité	n’est	pas	toujours	possible	et	les	rôles	au	sein	des	

structures	familiales	recomposées	se	renégocient	et	s’adaptent.	Certains	enfants	

n’ont	aucun	contact	avec	 leur	père	géniteur	et	considère	 le	mari	actuel	de	 leur	

mère	comme	leur	père292	:	

	«	Mon	père	c’est	pas	mon	père.	Lui-même	pas	 il	me	donne	de	 l’argent	

pour	l’école.		Mon	père	c’est	le	papa de	ma	petite	sœur293	».	[Ilma,	11	ans,	

avril	2014]	

																																																								
291	Cette	analyse	d’après	mon	corpus	 rejoint	 le	constat	que	Stéphanie	Mulot	a	évoqué	dans	sa	
conclusion	de	thèse	sur	l’émergence	du	rôle	du	père	dans	les	familles	guadeloupéennes,	et	dont	
les	similitudes	sont	intéressantes	et	demanderaient	à	être	analysées	de	manière	plus	approfondie.	
Avec	les	familles	mahoraises	ou	comoriennes	rencontrées,	la	migration	en	dehors	des	Comores	ou	
de	Mayotte,	 la	massification	de	 l’école,	 les	modèles	 familiaux	perçus	par	 les	autres	 familles,	 le	
modèle	imposé	par	la	départementalisation	de	Mayotte	et	les	suivis	sociaux,	la	médicalisation	de	
la	grossesse	et	des	accouchements,	le	travail	salarial…	sont	autant	de	facteurs	propices	à	ce	que	
les	pères	prennent	de	plus	en	plus	consciences,	et	de	plaisir	à	travailler	et	renégocier	un	nouveau	
rôle	au	sein	de	la	cellule	familiale	et	dans	la	construction	de	leurs	relations	avec	leurs	enfants.	
292	C’est	souvent	le	cas	dans	les	situations	observées	sur	La	Chaumière	«	où	l’enfant	trouve	dans	le	
nouveau	mari	 de	 sa	mère,	 un	 père	 nourricier	 qui	 entre	 avec	 lui	 dans	 une	 relation	 paternelle	
affective,	économique	et	social	»	dans	Sophie	BLANCHY.	
293	Même	après	un	divorce,	«	c’est	le	devoir	du	père	d’assumer	l’entretien	de	ses	enfants	[…],	mais	
très	souvent,	dès	qu’il	a	quitté	la	maison	de	son	épouse,	le	père	biologique	ne	se	soucie	plus	de	
l’entretien	des	enfants	»	dans	Sophy	BLANCHY,	op.cité,	p.138.	Dans	d’autres	situations	observées,	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 239	
	

En	divorçant,	Mouniati,	24	ans	en	2016,	doit	assumer	seule	la	charge	de	ses	

quatre	 enfants.	 Elle	 doit	 aider	 également	 sa	mère	 ou	 sa	 sœur	 dans	 certaines	

dépenses	(billets	d’avion,	courses…),	répondant	ainsi	à	des	formes	de	réciprocité	

économique	auxquelles	elle	ne	peut	déroger,	car	sa	famille	 lui	rend	 les	services	

dont	elle	a	besoin.		

La	 répartition	 des	 tâches	 et	 des	 obligations	 est	 aléatoire	 et	 se	 fait	 plus	

facilement	dans	les	couples	jeunes,	diplômés,	mobiles	et	qui	travaillent.	N’ayant	

pas	de	grands	enfants,	et	même	si	une	sœur	peut	être	présente	dans	 le	 foyer,	

l’implication	du	père	est	plus	importante.	Son	rôle	peut	même	évoluer	au	fur	et	à	

mesure	des	années,	à	 l’image	du	mari	de	Thama	qui	s’implique	beaucoup	plus	

financièrement	et	personnellement	depuis	la	naissance	de	leur	troisième	enfant.	

	

Le	fait	de	travailler,	d’obtenir	un	diplôme,	son	permis	et	d’acheter	sa	voiture	

est	 vécu	 par	 les	 femmes	 comme	 une	 émancipation	 sur	 le	 fonctionnement	

traditionnel	familial	et	sur	le	sentiment	de	domination	de	leur	mari.		

Lorsque	Thama	a	eu	son	permis,	son	mari	–	vexé	–	c’est	fâché	et	a	voulu	se	

battre	avec	elle.		Entourée	de	ses	amies,	elle	a	pu	lui	résister	malgré	les	quelques	

coups	reçus.	De	colère,	il	est	parti	faire	un	tour	et	a	mis	«	beaucoup	de	temps	à	

digérer	»	le	fait	que	sa	femme	«	s’échappe	».	Lorsque	la	voiture	de	son	mari	est	

tombée	en	panne,	Thama	 raconte	qu’il	a	 réquisitionné	 sa	 voiture	qu’elle	avait	

réussi	à	s’acheter	avec	l’aide	de	sa	sœur294	:	

	«	Pour	se	venger,	il	me	prend	ma	voiture	parce	qu’il	doit	aller	travailler	

et	qu’il	peut	pas	s’en	racheter	une	(rires).	Faut	qu’on	se	la	partage	et	je	

dois	lui	demander	pour	la	prendre	si	jamais	il	doit	partir	avec	»295.	

																																																								
le	père	divorcé	participe	à	l’entretien	selon	ses	moyens	financiers	et	à	des	fréquences	variables	:	
achats	de	cadeaux,	de	vêtements,	argent	à	son	ex-femme.	Comme	pour	la	participation	financière	
des	hommes	dans	le	couple	marié,	les	situations	sont	personnelles.	
294	Au	moment	venu,	Thama	a	aidé	sa	sœur	à	se	payer	le	permis	et	acheter	sa	voiture.	
295	Mai	2016	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 240	
	

Mouniati	a	vécu	 la	même	 chose	avec	 son	ex-mari	 lorsqu’elle	a	obtenu	 son	

emploi	:	

«	Depuis	que	je	travaille,	c’est	la	guerre	à	la	maison.	Mais	tu	sais	comment	

je	 suis	moi.	 Je	 suis	une	grande	gueule,	 je	ne	me	 laisse	pas	 faire.	 Il	me	

boude	depuis	que	je	travaille	et	que	je	me	suis	inscrite	au	permis	».		

Pour	 elles,	 le	 permis	 et	 la	 voiture	 sont	 une	 libération.	 Elles	 soulignent	

régulièrement	une	lassitude	à	demander	à	leurs	maris	de	les	emmener	là	où	elles	

ont	besoin de se rendre. Selon elles, par jalousie, ils « font	exprès de dire non parce

que	ça	leur	plaît	de	nous	faire	chier	».	Le	permis,	la	voiture,	c’est	s’émanciper.	C’est	

augmenter	 ses	 chances	 d’avoir	 un	 travail.	 C’est	 aussi	 la	 satisfaction	 de	 se	

débrouiller seule, sans le mari. C’est	 faire des activités sans passer par la	

permission	de	leur	mari,	et	qui	sont	nécessaires	au	fonctionnement	familial	ou	à	

leur	vie	de	femmes	:	descendre	en	ville,	les	sorties	dansantes,	aller	à	la	rivière	pour	

laver	le	linge296,	faire	les	démarches….		

d) Nourriture	et	repas	

En	 2014,	 j’ai	 fourni	 aux	 familles	 du	 corpus	 des	 feuilles	 de	 papier	 sur	

lesquelles	était	 inscrit	un	tableau	avec	 les	 jours	de	 la	semaine	et	 les	repas	de	 la	

journée.	Même	si	je	n’ai	eu	que	peu	de	retours	de	ces	tableaux,	ces	documents,	

associés	à	mes	observations,	ont	permis	toutefois	de	référencer	et	d’évaluer	les	

habitudes	alimentaires	des	Mahorais	et	des	Comoriens	avant,	pendant	et	après	le	

ramadan297.		

																																																								
296	Les	saluva	et	autres	tissus	mahorais	ne	sont	pas	lavés	en	machine,	mais	à	la	main.	En	effet,	la	
machine	à	laver	abîmerait	les	tissus. De	plus,	certaines	femmes	n’utilisent	leur	machine	que	pour	
faire	des	lavages	pour	du	linge	peu	sale.	Elles	estiment	que	la	machine	ne	lave	pas	bien	et	que	«	le	
sale	sort	mieux	à	laver	à	la	main	».	Ces	femmes	vont	donc	régulièrement	le	samedi	ou	le	dimanche	
à	la	rivière	(celle	de	Saint-Denis	ou	celle	de	la	Rivière	des	Pluies)	pour	laver	leur	linge.	C’est	aussi	
pour	 elles	 un	moment	 de	 détente	 parce	 qu’elles	 se	 retrouvent	 entre	 femme,	 les	 enfants	 se	
baignent	et	là-bas,	elles	«	[oublient]	tout	leur	soucis	».	
297	 Lors	de	mon	 séjour	 	à	Mayotte,	 j’ai	également	observé	 les	habitudes	alimentaires	avant	et	
pendant	le	jeûne	du	ramadan.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 241	
	

Le	riz	constitue	la	base	de	l’alimentation	de	l’ensemble	des	familles.	À	cela	

s’ajoutent	les	bananes	(frites,	cuites	à	l’eau	ou	natures),	le	manioc	(frit	ou	cuit	à	

l’eau),	 la	 songe,	 la	 patate	 douce,	 la	 pomme	 de	 terre	 (de	 plus	 en	 plus)	 et	 les	

mabawas	(ailes	de	poulet).	Les	cuisses	et	les	croupions	de	poulet	sont	achetés	par	

cartons	de	5	ou	10	kg.		Les	saucisses	de	poulet	congelées	complètent	l’apport	en	

protéine	et	se	mangent	régulièrement	soit	avec	des	frites	ou	du	riz,	soit	avec	du	

pain	accompagné	de	ketchup	et/ou	de	mayonnaise.	Le	bœuf	est	consommé	de	

façon	moins	régulière	au	vu	de	son	tarif	plus	élevé	(50€	le	pack	de	5kg	de	bœuf	en	

cube).	Le	poisson	est	acheté	congelé	et	consommé	occasionnellement	chez	 les	

Mahorais,	mais	plus	régulièrement	chez	les	Comoriens.	Je	note	également	l’ajout	

de	plat	de	La	Réunion	–	riz	cantonnais,	riz-grain	–	aux	plats	mahorais	(Mataba
298,	

riz	mabawa,	pilao…).	Les	fruits	et	légumes	sont,	dans	l’ensemble,	consommés	dans	

une	moindre	mesure299,	hormis	les	bananes,	les	tomates,	la	papaye,	les	oranges,	

les	pommes,	 les	 fruits	de	 saison	 (mangue,	 letchi),	et	 les	 légumes	en	 conserves	

(tomates	pelées,	petits	pois	carotte	qui	vont	être	mélangés	avec	du	riz).	La	salade	

mahoraise
300	se	consomme	régulièrement.	La	majorité	des	familles	cuisinent	avec	

des	 produits	 industriels	 et	 surgelés	 achetés	 au	 supermarché.	 Les	 fruits	 et	 les	

légumes	sont	généralement	achetés	au	marché,	ou	avec	le	vendeur	ambulant	du	

quartier	qui	amène	régulièrement	des	bananes	et	du	manioc.	Au	petit	déjeuner,	

les	enfants	prennent	des	gâteaux,	du	pain	ou	du	lait	et	des	céréales	accompagnées	

de	 jus.	Certains	mangent	 les	 restes	de	 la	 veille	et	beaucoup	 sautent	 ce	 repas,	

																																																								
298	Nom	d’un	plat	 fait	de	brèdes	de	manioc	pilées,	 cuites	 au	 lait	de	 coco	 avec	des	miettes	de	
poisson.	
299	Selon	les	recommandations	nutritionnelles	nationales.	L’introduction	des	fruits	et	légumes	dans	
l’alimentation	des	Mahorais	et	des	Comoriens	est	 variable	et	dépend	de	 la	 famille.	Ce	qui	est	
constaté,	c’est	que	les	familles	trouvent	que	les	fruits	et	légumes	de	La	Réunion	ne	sont	pas	«	pareil	
qu’à	Mayotte	»,	et	que	 le	prix	est	cher	comparé	à	 l’abondance	et	au	bas	prix	de	Mayotte.	Les	
Mahorais	profitent	de	 la	 visite	d’un	proche	pour	 faire	 venir	des	produits	de	Mayotte	dans	 les	
valises	:	poisson,	Mataba,	zourite,	corossol,	jacques,	mangue,	songe…	car	les	produits	sont	jugés	
«	meilleurs	là-bas	[Mayotte]	qu’ici	[La	Réunion].	Régulièrement	on	me	dira	que	la	songe	[ou	taro,	
tubercule	alimentaire]	de	La	Réunion	n’a	pas	de	goût.	
300	 Comme	 celle	 mangée	 lors	 des	 mariages	 (salade	 verte,	œufs,	 maïs,	 concombre,	 tomates,	
vinaigrette	à	base	de	yaourt	et	de	mayonnaise)	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 242	
	

préférant	 se	 rattraper	 avec	 le	 goûter	 du	 matin	 fourni	 par	 l’école301.	 Les	 jus	

consommés	ne	sont	pas	purs,	mais	essentiellement	 faits	à	base	de	sucre	et	de	

fruits	 reconditionnés.	 L’huile	 de	 tournesol	 a	 remplacé	 l’huile	 de	 coco	 et	 les	

problèmes	de	diabète	et	d’obésité	ne	sont	pas	seulement	en	lien	avec	le	manque	

d’exercice,	mais	surtout	avec	 la	quantité	et	 la	qualité	de	 l’alimentation.	Le	pain	

blanc	est	acheté	à	la	boutique	ou	au	supermarché	en	grande	quantité	pour	être	

congelé,	tout	comme	les	bonbons	et	autres	confiseries	que	les	enfants	s’achètent	

dès	qu’ils	ont	un	peu	de	monnaie.	 Les	gâteaux	 industriels	pour	 les	goûters	de	

l’école	ou	de	 la	maison,	ainsi	que	 les	desserts	(yaourts	sucrés	ou	aux	fruits),	 les	

sodas	 et	 la	 nourriture	 de	 sous-marque	 sont	 une	 part	 très	 importante	 dans	 le	

budget	des	familles,	consommés	plusieurs	fois	par	jour	et	lors	des	repas.	

	Quand	 je	 vais	 chez	 elle,	 Aïcha,	mariée,	 5	 enfants,	me	 fait	m’asseoir	 et	

m’apporte	(ou	sa	fille	ainée)	une	petite	bouteille	de	coca	que	je	dois	boire302.	Cette	

boisson	est	 la	mienne,	et	 je	me	 fais	reprendre	si	 je	 la	partage	avec	 les	enfants.	

Deux	fois	par	jour,	en	temps	et	hors	temps	scolaires	ainsi	que	pour	les	sorties,	ses	

enfants	 doivent	 avoir	 leur	 goûter,	 généralement	 des	 biscuits	 industriels.	 À	

Mayotte,	Aïcha	s’arrêtait	au	supermarché	de	Kaweni	aussi	souvent	que	nécessaire	

lorsqu’on	rentrait	chez	elle	dans	le	nord	de	l’île.	Elle	y	achetait	des	gâteaux	et	des	

biscuits	aux	enfants	de	son	réseau	familial	et	de	voisinage	qui	venait	regarder	la	

télévision	 chez	 elle.	 Je	me	 suis	même	 fait	 réprimander	 par	 elle	 et	 les	 autres	

femmes	de	La	Chaumière,	parce	que	je	ne	donnais	pas	de	goûter	à	mes	enfants.	

Je	dérogeais	ainsi	à	une	obligation	parentale	importante	pour	eux.	

																																																								
301	Jusqu’à	la	rentrée	2016	avant	que	la	mairie	supprime	cette	collation	et	que	les	écoles	inscrivent	
dans	leur	règlement	que	dans	un	souci	d’alimentation	équilibrée, les	goûters	sont	supprimés.	Seuls	
les	fruits	et	les	légumes	peuvent	être	fournis.	
302	Tradition	d’accueil	des	Mahorais	où	c’est	l’occasion	de	demander	des	nouvelles.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 243	
	

À	l’image	des	travaux	de	Colette	Pétonnet	sur	les	populations	françaises	et	

hispaniques	des	bidonvilles,	 les	 	Mahorais	«	 […]	 sont	de	bons	 consommateurs	

adaptés	à	la	modernité	»303.	

La	cuisine	et	les	manières	de	faire	oscillent	entre	modernité	et	tradition.	Ces	

habitudes	s’ajoutent	et	ne	se	substituent	pas	à	 la	cuisine	mahoraise.	La	cuisine	

apparait	 même	 comme	 une	 contrainte,	 ce	 qui	 implique	 un	 recours	 aux	

préparations	toutes	faites	:		

«	Mon	mari	cuisine	mahorais	parce	que	je	ne	sais	pas	faire	et	j’aime	pas	

cuisiner.	En	fait,	tu	fais	des	pâtes,	un	pot	de	sauce	tomate	et	hop,	c’est	

prêt	».	[Interlocutrice,	23	ans,	Mahoraise,	mariée,	3	enfants,	novembre	

2013].	

Les	manières	 de	 tables	 diffèrent	 d’une	maison	 à	 l’autre.	 Dans	 certaines	

familles, la	présence de la	table – en verre	ou en bois – permet	de prendre le repas.

Pour	 d’autres,	 cette	 table	 sert	 «	 juste	 comme	 ça,	 pour	 décorer,	 déposer	 des	

choses,	on	l’utilise	quand	y’a	du	monde	».	Parfois,	c’est	sur	la	table	basse	qu’on	

prend	 les repas, assis par terre. Les horaires des repas sont	aléatoires. Le plus

souvent	ce	n’est	pas	un	 repas	en	 famille	à	proprement	parler,	mais	on	s’assoit	

ensemble	quand	le	repas	est	prêt	pour	regarder	la	TV.	Le	plus	souvent,	on	écoute	

les	clips	ou	les	informations	mahoraises	et	réunionnaises.	Quand	c’est	le	repas	de	

midi	ou	le	goûter,	ce	sont	les	séries	que	l’on	regarde.	Les	enfants	peuvent	se	battre	

pour	l’émission,	et	dans	ce	cas-là,	c’est	l’adulte	présent	qui	clôt	la	chamaillerie	en	

mettant	le	programme	qu’il	souhaite.	Le	repas	n’est	pas	à	proprement	parler	un	

moment	d’échanges	ou	de	retrouvailles	entre	adultes	et	enfants,	mais	plutôt	une	

action	quotidienne	à	effectuer.		

Le	 temps	de	 repas	est	variable	 selon	 le	 temps	et	 la	 situation	 :	quotidien,	

week-end,	 période	 scolaire	 ou	 non.	 En	 jour	 d’école,	 les	 enfants	 qui	 rentrent	

																																																								
303	Dans	Colette	PÉTONNET,	op.cité,	p.197.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 244	
	

manger	chez	eux304	prennent	 leur	dessert	(glace,	yaourt,	pain)	sur	 le	chemin	du	

retour	de	 l’école,	ou	assis	dehors	sur	 les	marches	d’escalier	avec	 leurs	parents.	

Certains	ont	à	peine	 le	 temps	de	manger	un	 repas	complet305,	parfois	 juste	un	

morceau	de	pain	avec	une	saucisse.	Ces	manières	de	repas	sont	plus	courantes	au	

collège	qu’en	primaire.	En	effet,	 le	bas	coût	puis	 la	gratuité306	de	 la	cantine	en	

primaire	par	la	municipalité	et	le	long	travail	de	dialogue	entre	les	institutions	et	

certaines	familles	ont	permis	aux	enfants	qui	ne	mangeaient	pas	à	la	cantine	de	

bénéficier	de	ce	dispositif.	Parfois,	 le repas	à	 la	cantine	apparaît	comme	 le	seul	

repas	équilibré	de	 la	 journée	au	 regard	des	normes	nationales.	Dans	 certaines	

familles,	 les	départs	et	 les	arrivées	des	enfants	qui	ne	mangent	pas	à	 la	cantine	

s’échelonnent	entre	11h30	et	14h,	obligeant	ainsi	 les	parents	à	être	 sur	place,	

entraînant	des	difficultés	dans	 les	démarches	administratives	et	de	 recherches	

d’emploi,	et	une	gestion	du	quotidien	plus	compliquée.	

«	J’aimerais	mieux	qu’ils	mangent	à	la	cantine	parce	que	ça	me	fatigue	de	

faire	la	cuisine	toute	la	journée	».	[Faïza,	34	ans,	Mahoraise,	mariée,	sept	

enfants,	septembre	2013]	

Lors	des	 jours	d’école,	 la	cuisine	se	 fait	 le	matin	et	 l’après-midi	pour	être	

prête	en	fin	de	journée	quand	tout	le	monde	rentre.	La	présence	de	la	sœur	ou	

d’une	fille	aînée	aide	à	l’organisation	du	quotidien,	puisqu’elle	complète	le	travail	

de	la	mère.	Depuis	l’âge	de	10	ans,	Natalia	cuisine	quasiment	tous	les	jours	pour	

sa	 famille.	Elle	 fait	 le	repas	du	soir	et	 les	gâteaux,	gaufres	et	crêpes	quand	elle	

rentre	de	 l’école.	Dans	 les	familles	mahoraises,	 les	filles	participent	très	tôt	aux	

																																																								
304	Par	choix,	parce	que	la	qualité	de	la	cuisine	à	la	cantine	ne	leur	convient	pas,	trop	de	bruit	dans	
le	 réfectoire	ou	par	soucis	d’économies	pour	 leurs	parents.	Les	 raisons	sont	variables	selon	 les	
enfants,	les	familles	et	le	rapport	temps/argent.	
305	La	pause	méridienne	pouvant	aller	de	1h	à	2h	chez	 les	collégiens	notamment.	 	Le	temps	de	
rentrer	et	de	manger	est	parfois	très	court.	
306	Le	tarif	de	la	cantine	est	pris	en	charge	conjointement	par	la	municipalité	de	Saint-Denis	et	la	
Caisse	d’Allocations	Familiales.	Pour	les	familles	aux	bas	revenus,	cette	cantine	est	prise	en	charge	
entièrement	par	la	Caisse	d’Allocations	Familiales	et	la	Mairie.	Pour	les	autres,	la	famille	prend	une	
partie	en	charge	selon	ses	revenus.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 245	
	

tâches	 ménagères	 et	 aux	 soins	 des	 enfants.	 Chaque	 âge	 ayant	 son	 degré	

d’apprentissage	au	sein	du	foyer.	Si	pour	certaines	jeunes	filles	ces	tâches	sont	de	

réelles	 corvées,	 pour	 d’autres	 c’est	 un	 choix	 pour	 lequel	 elles	 se	 sentent	

pleinement	responsables307	:		

«	 Je	 cuisine	 parce	 que	 j’aime	 bien	 cuisiner,	 faire	 des	 gâteaux,	 faire	 le	

repas	».	[Natalia,	10	ans,	avril	2014]	

Si	une	sœur	ou	une	fille	aînée	permet	de	soulager	ce	quotidien,	un	certain	

nombre	d’entre	elles	part	en	Métropole	pour	la	poursuite	des	études,	obligeant	

ainsi	 la	 famille	 à	 se	 réorganiser	 dans	 le	 quotidien.	 Les	 cadets	 grandissants,	 ils	

prennent	ainsi	le	relais	au	fur	et	à	mesure	des	années	et	des	départs	successifs	des	

personnes	du	foyer.		

Les	vule,	le	pique-nique	mahorais	

Comme	pour	les	Réunionnais308,	le	pique-nique	traditionnel	mahorais	est	un	

moment	 de	 convivialité,	 de	 partage,	 une	 tradition,	 voire	 une	 fête.	

Traditionnellement,	 le	vule	se	 fait	à	 la	plage.	Pour	 les	 familles	de	notre	corpus,	

celui-ci	se	fait	à	La	Chaumière	avec	les	brochettes	(poulet,	bœuf),	du	poisson,	des	

bananes	et	manioc	frits.	Ou	lors	d’une	sortie	en	groupe.	

Le	vule	à	La	Chaumière	implique	de	se	procurer	des	barbecues	à	charbon,	des	

réchauds	à	gaz	et	des	grosses	marmites	pour	faire	frire	les	bananes	et	le	manioc,	

mais	aussi	des	enceintes	pour	la	musique.	Un	vule	sans	musique	n’est	pas	un	vule.	

																																																								
307	Traditionnellement,	dans	la	société	mahoraise,	l’autonomie	des	enfants	était	inculquée	très	tôt	:	
«	soin	aux	enfants	pour	 les	filles,	prise	en	charge	de	sa	 lessive	personnelle… ».	De	plus,	 les	filles	
doivent	remplacer	peu	à	peu	la	mère,	dans	Sophy	BLANCHY,	op.cité,	p.	85-155.	Natalia,	fille	aînée,	
par	une	attitude	dévouée	et	bienveillante,	s’est	prise	au	jeu	de	succession	dans	les	domaines	que	
la	société	traditionnelle	attend	d’elle	dans	une	moindre	mesure.	Le	contexte	migratoire	et	d’accueil	
imposant	des	obligations	scolaires,	mais	aussi	de	soins	envers	 les	enfants.	Natalia	aide	donc	sa	
mère	en	fonction	de	ses	disponibilités	et	de	ses	capacités.	Le	regard	du	groupe	tend	à	changer	aussi	
sur les	formes	de	parentalité	attendues	par	la	société	républicaine.	
308	Voir	notamment	les	travaux	de	Patrice	COHEN,	Le	cari	partagé	:	Anthropologie	de	l’alimentation	
à	l’île	de	La	Réunion,	Paris	:	Karthala,	2000.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 246	
	

Chacun	participe	à	 l’organisation	de	ce	vule,	allant	de	 l’achat	des	produits	à	 la	

confection	des	plats	et	à	l’allumage	des	barbecues.		

Lorsqu’il	y	a	une	sortie	ou	que	les	familles	décident	entre	elles	de	faire	un	vule,	

l’organisation	 est	 différente,	 car	 le	 repas	 est	 généralement	 cuisiné	 chez	 soi.	

Toutefois,	 l’abondance	 de	 nourriture	 emportée	 au	 pique-nique	 nécessite	 le	

transport	de	marmites	et	de	boissons	sucrées	en	grande	quantité.	Chaque	famille	

cuisine	un	repas	pour	sa	famille,	mais	aussi	en	prévision	du	partage	de	ce	même	

plat.	 Les	 femmes	 emmènent	 nattes,	 assiettes,	 couverts,	 eau,	 bananes	 frites,	

mabawa,	sauté	de	mines,	riz	cantonnais…	que	 l’on	met	dans	des	barquettes	en	

plastique	ou	des	 saladiers,	et	que	 l’on	partage	avec	 les	autres.	Chaque	 famille	

emmène	aussi	les	goûters	du	matin	et	de	l’après-midi	–	des	gâteaux	industriels	et	

des	faits	maison	–	ainsi	que	des	desserts	sucrés	achetés	en	abondance	pour	que	

personne	ne	manque	de	rien.		

Quand	ce	sont	les	sorties	scolaires,	les	enfants	ont	généralement	un	grand	

morceau	de	pain	blanc	avec	des	saucisses	de	poulet	achetées	surgelées	en	grande	

quantité,	des	Capri	 sun,	des	 sodas,	des	oulas309,	des	 gâteaux	 apéritifs	 salés	 et	

sucrés	 complètent	 le	pique-nique	dans	 le	 sac.	 Tandis	que	 certains	ne	peuvent	

emmener	que	du	pain	et	du	fromage.		

Pour	 certaines	 familles,	 malgré	 les	 difficiles	 gestions	 financières,	

l’abondance	des	goûters	et	des	repas	à	emporter	est	importante et	semble	être	le	

signe	d’une	bonne	éducation	et	d’un	bon	suivi	pour	les	enfants.	Tout	comme	pour	

les	fêtes	et	les	mariages,	l’outrance	fait	partie	du	jeu	et	il	est	nécessaire de	faire	

bonne	figure	devant	 les	autres	et	de	montrer	qu’ici,	on	a	un	niveau	de	vie	bien	

meilleur	qu’à	Mayotte	:		jeter	est	donc	préférable	à	ne	pas	en	avoir	assez.		

	

																																																								
309	Marque de	yaourt	à	Mayotte	et	qui	est	employé	ainsi	dans	le	contexte	réunionnais.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 247	
	

	

	
Figure	48:	Moment	de	cuisine	lors	d'un	

vule.	juillet	2013	

	

	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 248	
	

2) Vivre	ensemble	

«	L’insertion	des	 individus	dans	 la	ville	se	ferait	selon	 le	
libre	 jeu	 des	 affinités	 individuelles,	 l’idéal	 à	 atteindre	
étant	un	équilibre	espace-temps-relations	»310.		

«	[La	ville]	est	par	excellence	le	lieu	de	reconnaissance	des	
différences,	ce	dont	les	gens	ont	parfaitement	conscience	
[…].	 La	 ville	 est	un	 ensemble	de	 rapports	 (ce	qui	 sous-
entend	conflits	et	oppositions).	Les	jeunes	et	les	vieux,	les	
riches	 et	 les	 pauvres,	 les	 autochtones	 et	 les	 autres	 y	
éprouvent	 leurs	 différences.	 Chacun	 doit	 s’y	 situer	 par	
rapport	aux	autres,	en	tant	que	lui-même,	et	être	reconnu	
comme	tel.	Chacun	le	peut	à	condition	de	préserver	son	
identité	et	son	intimité	».		

	

a) Vivre	à	La	Chaumière	ou	comment	vivre	en	réseau	

Ces	enjeux	de	relation	entre	migrants	amènent	des	enjeux	d’appropriation	

territoriale.	 Ces	 regroupements	 sont	 nécessaires	 aux	migrants	mahorais,	 car	 ils	

permettent	un	support	moral,	matériel	au	quotidien	de	la	migration,	une	sorte	de	

«	sauvegarde	de	 l’identité	ethnique	»	 (Pétonnet,	ed.2002)	collective.	Ce	quartier	

apparaît	dès	 lors	comme	un	noyau311	mahorais.	Un	noyau	composé	de	plusieurs	

noyaux	 au	 vu	 de	 certaines	 cages	 d’escaliers	 où	 les	 familles	 mahoraises	 sont	

nombreuses,	liées	souvent	par	le	même	réseau.	Et	ce	sont	ces	mêmes	noyaux	qui	

tendent	 à	 s’inscrire	 territorialement	dans	 le	quartier	par	 leur	 investissement	du	

collectif.		

	

	

	

																																																								
310	Dans	Colette	PÉTONNET,	op.cité.	
311	Pour	reprendre	le	terme	de	Colette	PÉTONNET,	op.cité.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 249	
	

Certaines	 appellations	 sont	 révélatrices	 des	 liens	 d’interdépendances	

affectives	et	de	réciprocité	qui	caractérisent	la	société	mahoraise.	Ainsi	les	termes,	

tatie	ou	tonton	permettent-ils	de	qualifier	une	personne	de	la	fratrie	des	parents,	

mais	aussi	une	cousine,	un	cousin,	une	amie	proche,	issue	du	même	village,	ou	du	

réseau	communautaire	dont	 les	relations	avec	 la	famille	sont	quotidiennes.	Ces	

appellations	sont	 le	signe	des	nombreuses	relations	qui	peuvent	exister	dans	 le	

fonctionnement	 interne	de	 la	 société	mahoraise.	Toutefois	cette	proximité	des	

appellations	est	également	une	source	d’incompréhension	pour	les	institutions	et	

les	personnels	qui	encadrent	les	enfants	:	

	«	Il	est	difficile	de	savoir	qui	est	qui,	et	qui	est	la	personne	par	rapport	à	

l’enfant	»	[Femme,	Réunionnaise	d’origine	chinoise,	octobre	2013]	

Ce	qui	fait	aussi	que,	sur	le	ton	de	l’humour,	des	interlocuteurs	ne	comprenant	

pas	forcément	les	logiques	amicales	et	familiales	:	

«	C’est	sa	tatie,	mais	on	ne	sait	pas	si	c’est	sa	tatie312».	[Femme,	Créole	

blanche,	la quarantaine,	avril	2013]	

Les appellations	de tatie,	 cousin structurent	donc les relations amicales ou

villageoises	 d’origine	 et	 démontrent	 la	 proximité	 qu’il	 peut	 y	 avoir	 entre	 les	

personnes.	 Selon	 les	 générations	 et	 le	 degré	 d’amitiés,	 l’amie	 est	 considérée	

comme	une	sœur	ou	une	mère,	amenant	de	nouvelles	logiques	de	parentés	qu’il	

est	nécessaire	de	percevoir	dans	ce	jeu	de	relations313	:	

																																																								
312	Le	terme	tatie	permet	donc	aux	enfants	de	nommer	quelqu’un	de	proche	dans	leur	réseau	de	
relations.	Il	m’est	arrivé	très	souvent	de	me	faire	appeler	tatie	par	les	enfants	que	j’ai	suivis	à	l’aide	
aux	 devoirs	 pendant	 quatre	 ans,	 et	 que	 je	 côtoyais	 régulièrement	 en	 sortie	 scolaire	 avec	 les	
enseignants.	Ce	terme	cesse	quand	il	y	a	conflit	entre	les	adultes	protagonistes.	Ce	terme	sert	aussi	
à	 qualifier	 le	 personnel	 communal	 des	 écoles	maternelles,	 démontrant	 ainsi	 la	 place	 de	 ces	
personnes	dans	 la	vie	de	 l’enfant	et	 les	 liens	qu’il	y	a	entre	ces	adultes	et	des	enfants.	Ceci	est	
également	très	présent	dans	la	société	créole.	
313	Dans	Sophie	BLANCHY,	op.cité.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 250	
	

	«	 C’est	 une	 amie,	 mais	 en	 fait	 c’est	 comme	 ma	 sœur	 »	 [Femme,	

Mahoraise,	30	ans,	mariée,	3	enfants,	mars	2015]	

	«	C’est	ma	tatie,	mais	c’est	l’amie	de	ma	maman	»	[Enfant,	Mahoraise,	7	

ans]		

«	Je	suis	chez	ma	grand-mère314	»	[Fadya,	Mahoraise,	10	ans,	avril	2014]	

Si	 ces	 relations	 amicales	 sont	 très	 fortes,	 ces	 nouvelles	 formes	 de	

parenté	 peuvent	 être	 sollicitées	 bien	 plus	 que	 ne	 peut	 l’être	 la	 famille	 de	

l’intéressé,	même	lorsque	la	propre	famille	habite	dans	le	quartier.		

Thama,	lors	des	fêtes	de	ramadan	ou	la	garde	de	ses	enfants,	ne	s’organisait	

qu’avec	son	amie	Farida,	même	si	sa	sœur	Roukia	habitait	 le	quartier.	Sa	sœur	

ayant	une	famille	nombreuse,	et	ne	voulant	pas la	déranger,	le	réseau	amical	était	

plus	 souvent	 sollicité.	Dans	une	 logique	de	 réciprocité,	 son	 amie,	 sans	 enfant,	

pouvait	répondre	plus	aisément	aux	services	demandés	que	sa	sœur	qui	en	avait			

cinq.			

Ces	formes	de	parentés	symboliques	sont	mises	à	profit	dans	un	réseau	de	

soutien	et	d’organisation	du	quotidien,	et	sont	fluctuantes	selon	les	situations	et	

l’importance	des	demandes.	Lorsque	Roukia	a	déménagé,	une	de	ses	filles	n’a	pas	

pu être inscrite à	la	nouvelle école faute de place. C’est	donc chez	sa	tante Thama	

qu’elle	a	été	hébergée	 les	derniers mois	d’école.	Mais	ces	relations	de	parenté	

symbolique	sont	intenses,	autant	dans	la	création	que	dans	la	dissolution	des	liens.		

	 	

																																																								
314	 Qui	 est	 en	 fait	 une	 amie	 de	 sa	mère.	 Cette	 dernière	 la	 considère	 comme	 sa	mère	 d’où	
l’appellation	de	grand-mère.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 251	
	

Thama	et	Farida	qui	étaient	si	proches	ne	se	sont	pas	dit	au	revoir	quand	

Farida	est	partie	en	Métropole	:	

	«	Je	ne	sais	pas	pourquoi.	Elle	m’a	rien	dit.	Elle	me	parlait	plus,	je	sais	pas	

pourquoi	moi	»	«	non,	je	ne	lui	ai	pas	dit	que	je	partais,	elle	me	parlait	plus	

[…],	je	ne	sais	pas	pourquoi,	comme	ça	un	jour	».	[Farida,	30	ans,	mariée,	

décembre	2015]	

À	l’image	des	travaux	de	Christian	Rinaudo	avec	son	ouvrage	L’ethnicité	dans	

la	 Cité,	 se	 joue	 «	 l’effet	 réseau	 de	 l’implantation	 »	 de	 la	 part	 des	 habitants	

mahorais	et	qui	joue	sur	leur	numération	dans	le	quartier	:	

«	Ma	mamie	elle	habite	en	haut	et	moi	en	bas.	J’aime	bien	aller	 là-bas,	

parce	qu’elle	a	toujours	quelque	chose	pour	moi	»	[Natalia,	Mahoraise,	9	

ans,	octobre	2014]	

Vivre	à	La	Chaumière	–	bien	que	cela	n’a	pas	forcément	été	un	choix,	mais	

parce	qu’ils	«	n’avai[ent]	pas	 le	 choix	»	 au	 regard	de	 la	 sélection	du	 locataire	

effectué	par	le	propriétaire	dans	le	marché	privé	de	la	location	–	est	pour	bien	des	

Mahorais	l’opportunité	de	favoriser	les	regroupements	familiaux,	amicaux	et/ou	

villageois	 comme	 je	 l’ai	 évoqué	 dans	 les	 chapitres	 précédents.	 Vivre	 à	 La	

Chaumière	 c’est	donc	 favoriser	 la	proximité	 avec	 les	membres	de	 son	 groupe,	

même	 provisoirement.	Une	 proximité	 favorisée	 par	 le	 coût	 bas	 des	 loyers,	 la	

disponibilité	des	appartements	et	la	configuration	du	quartier	(chapitre	3).		Colette	

Pétonnet	explique	que	«	pour	que	l’environnement	devienne	familier,	condition	

nécessaire	à	une	insertion	harmonieuse,	il	doit	receler	des	points	offrant	sécurité	

et	 certitude	 »315.	 Et	 c’est	 ce	 qu’apportent	 cette	 configuration	 territoriale	 du	

quartier	 et	 la	 présence	 des	 réseaux	 à	 La	 Chaumière	 :	 une	 sécurité	 affective	

collective	permise	par	la	reproduction	du	fonctionnement	culturel	et	économique	

propre	à	la	population	mahoraise	en	territoire	d’accueil.	

																																																								
315	Dans	Colette	PÉTONNET	op.cité,	p.	44.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 252	
	

Au	 sein	 du	 groupe	 de	 familles	 étudiées	 apparaissent	 donc	 des	 logiques	

d’implantation	 des	 réseaux	 qui	 «	 se	 ferai[en]t	 selon	 le	 libre-jeu	 des	 affinités	

individuelles	 »	 dans	 lequel	 «	 l’arrivant	 cherche	 à	 se	 placer	 à	 proximité	 des	

représentants	de	son	groupe	»316.	

Les	 logiques	 d’implantation	 La	 Chaumière	 correspondent	 à	 des	

regroupements	 familiaux,	villageois	ou	amicaux.	Certaines	 familles	viennent	du	

même	village,	sont	parentes	ou	non,	d’autres	se	sont	connues	à	La	Réunion	et	

lorsqu’une	 occasion	 s’est	 présentée,	 l’une	 est	 venue	 rejoindre	 l’autre	 à	 La	

Chaumière.	 Souvent,	 l’arrivée	 à	 La	 Chaumière	 correspond	 à	 cette	 recherche	

d’appartement	 proche	 des	 siens,	 ou	 à	 une	 occasion	 de	 quitter	 un	 logement	

insalubre	comme	évoqué	dans	le	chapitre	précédent	:	

«	Je	suis	venue	parce	que	mon	tatie	me donnait	l’appartement	»	[Femme,	

29	ans,	Mahoraise,	mariée,	quatre	enfants]	

«	Comme	y’avait	Leïla,	et	que	c’est	mon	amie,	j’étais	chez	elle.	Voilà,	j’ai	

préféré	vivre	 là.	Du	 coup,	on	a	 cherché	un	appartement	 ici,	mais	bon,	

c’était	 pas	 évident.	 Le	 chinois	 y	 voulait	 pas	 louer	 à	 des	Mahorais	 »	

[Femme,	21	ans,	Mahoraise,	mariée,	deux	enfants,	septembre	2013]	

«	Farida,	c’est	ma	copine,	on	a	grandi	ensemble	[ensemble	à	La	Réunion,	

car	elles	sont	arrivées	adolescentes].	On	se	connait	depuis	La	Réunion.	

Elle	revient	de	Mayotte,	comme	ça,	elle	est	près	de	moi	»	[Femme,	28	ans,	

Mahoraise,	mariée,	trois	enfants,	juin	2014]	

«	Y’avait	un	appart’	de	libre,	mais c’est	la	sœur	de	Samirati	qui	l’a	pris	»	

[Femme,	28	ans,	Mahoraise,	mariée,	trois	enfants,	avril	2015]	

À	Mayotte,	l’implantation	des	unités	de	résidences	dans	le	quartier	est	faite	

de	sorte	à	ce	que	l’intensité	des	relations	familiales,	villageoises	soient	conservées,	

développées,	 entretenues,	maintenues.	 Dans	 le	 chapitre	 3,	 j’ai	 exposé	 que	 la	

																																																								
316	Ibid,	p.44.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 253	
	

configuration	 de	 La	 Chaumière	 permet	 de	 reterritorialiser	 ces	 relations	 à	 plus	

grandes	 échelles,	 quitte	 à	 ce	 que	 certaines	 familles	 en	 oublient	 le	 contexte	

réunionnais d’où	la	problématique	des	enfants	errants	notée	au	début	des	années	

2010-2013	 et	 qui	 a	 régulièrement	 alimenté	 les	 discours	 des	 personnes	 non	

mahoraises	rencontrées	au	cours	du	terrain	:		

«	Parfois	on	voit	ces	gamins	en	couche-culotte	au	bord	du	somin	avec	une	

grande	sœur	qui	a	quoi	?,	deux	ans	de	plus.	C’est	trop	dangereux,	 faut	

faire	quelque	chose	».	 [Homme,	Créole	blanc,	39	ans,	ancien	habitant,	

propriétaire	bailleur,	octobre 2013].	

L’emplacement	 des immeubles, les regroupements qui découlent	 de ces

réseaux	 implantés	 selon	 les	 logiques	 familiales	 ou	 amicales	 influent	 les	

déplacements	des	personnes	et	le	maintien	de	quelques	pratiques	qui	permettent	

ainsi de conserver l’intensité des relations humaines tout	en les réadaptant	et	en

modifiant	l’organisation	et	la	mise	en	pratique	de	ces	relations.	Je	propose	ici	de	

prendre	l’exemple	avec	la	famille	de	Bissam,	une	des	structures	familiales	les	plus	

complexes de La	Chaumière dans le sens où un certain nombre d’unités familiales

et	de	résidences	de	parenté	sont	présentes	sur	La	Chaumière.	C'est	également	un	

aperçu	de	la	première	famille	mahoraise	installée	sur	le	quartier	et	qui	est	toujours	

présente	au	cours	du	terrain,	entre	2014	et	2016	avec	des	changements	dans	les	

unités	familiales	et	de	résidence	durant	ces	trois	années.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 254	
	

Figure	49:	Unités	de	résidences	et	unités	familiales	du	réseau	familial	de	Bissam	en	2014	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 255	
	

	

Dans	cette	figure	numéro	1,	on	voit	que	les	deux	filles	aînées	du	foyer	A	ont	leur	

propre	logement	à	La	Chaumière.	Le	foyer	D	est	aussi	sur	les	Bananiers.	Une	des	

filles	de	ce	foyer,	la	troisième	va	vivre	plusieurs	jours	par	semaine	chez	sa	tante	du	

foyer	J.		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 256	
	

	
Figure	50:	Unités	de	résidences	et	unités	familiales	du	réseau	familial	de	Bissam	en	2015	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 257	
	

Dans	cette	deuxième	figure,	les	deux	filles	aînées	du	foyer	A	ont	modifié	leur	

composition.	Une	naissance	a	eu	lieu	chez	la	fille	ainée	qui	a	obtenu	également	un	

logement	social	dans	un	autre	quartier	de	Saint-Denis.	L’enfant	de	la	deuxième	est	

parti	vivre	à	Mayotte.	Le	foyer	D,	qui	a	également	obtenu	un	logement	social	en	

urgence	a	déménagé	à	Montgaillard,	à	5	minutes	à	pied	de	La	Chaumière.	 Les	

enfants	continuent	d’ailleurs	de	fréquenter	l’école	de	La	Chaumière,	car	il	y	a	la	

maternelle	et	l’élémentaire	dans	les	mêmes	bâtiments	ce	qui	évitent	de	déposer	

les	 enfants	 dans	 plusieurs	 structures	 comme	 devrait	 le	 faire	 la	mère	 de	 cette	

famille	 si	elle	mettait	 les	enfants	à	 l’école	du	 secteur.	Ce	qui	est	d’autant	plus	

pratique	sachant	qu’il	y	a	eu	une	naissance	supplémentaire	au	sein	du	foyer.	

Le	foyer	F	a	déménagé	en	centre-ville,	mais	est	revenu	quelques	semaines	

plus	tard	sur	le	Chaumière
317	et	a	eu	une	naissance	également.	Le	frère	du	foyer	

G,	à	la	suite	de	son	divorce,	est	venu	vivre	à	La	Chaumière,	en	alternant	avec	des	

déplacements	plus	ou	moins	 long	à	Mayotte.	Il	récupère	fin	2015	(autour	du	28	

décembre),	le	logement	de	sa	sœur	(Ego)	qui	obtient	un	logement	social	à	Saint-	

André.	Le	foyer	J	est	parti	à	Mayotte	en	début	d’année	2015,	laissant	sa	fille	ainée	

d’abord	dans	le	foyer	F,	puis	au	foyer	D.	De	ce	fait,	les	deux	foyers	se	partagent	en	

cours	d’année	la	garde	de	l’enfant	aînée	du	foyer	J.	

																																																								
317	Constaté	avec	le	schéma	n°3	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 258	
	

	

Figure	51:	Unités	de	résidences	et	unités	familiales	du	réseau	familial	de	Bissam	en	2016	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 259	
	

	

En	2016,	la	fille	aînée	du	foyer	J	part	rejoindre	sa	mère	à	Mayotte,	mais	elle	

reviendra	à	 la	 fin	de	 l’année	2016	dans	 le	 foyer	de	sa	 tante	 (D)	et	 fréquentera	

l’école	 de	 La	 Chaumière.	 Les	 enfants	 du	 foyer	 I	 qui	 a	 déménagé	 reviennent	 à	

chaque	vacance	dans	le	foyer	F,	pour	voir	la	famille	et	participer	aux	activités	du	

quartier.	Parfois,	 lorsque	 le	 frère	du	 foyer	G	est	sur	Mayotte,	 le	 foyer	 I	 investit	

l’ancien	 appartement	 pour	 éviter	 de	 loger	 dans	 le	 foyer	 F	 ou	 le	 foyer	 A	

occasionnellement.	Dans	le	foyer	F	il	y	a	eu	aussi	une	naissance	en	plus,	ainsi	que	

chez	la	deuxième	fille	du	foyer	A,	et	chez	la	cinquième	enfant.	

À	la	lumière	de	ces	schémas	de	parenté	et	des	lieux	d’habitations,	la	carte	

des	regroupements	et	des	déplacements	au	sein	du	quartier	prend	tout	son	sens.	

Les	unités	de	résidence	étant	entre	les	Citronniers	et	les	Bananiers,	ainsi	que	sur	

la	colline	de	Montgaillard,	les	déplacements	des	enfants	entre	les	immeubles	et	le	

quartier	s’effectuent	à	pied	dans	et	hors	du	quartier,	représentés	par	les	flux	de	

passage	piéton	en	blanc.	Ceci	permet	donc	de	favoriser	les	relations	en	réseau.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 260	
	

b) Espace	privé	et	commun	comme	régulation	des	relations	et	formes	de	sociabilités	

	
Figure	52:	Espaces	de	socialisation	recensés	dans	le	quartier	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 261	
	

	
La	cité	et	notamment	 le	cœur	de	 l’espace	vert	et	 les	cages	d’escaliers	sont	

soumis	 aux	 regroupements	 par	 affinités.	Au	 travers	 de	 l’appropriation	 dans	 le	

quartier,	ces	espaces	apparaissent	comme	des	extensions	de	l’espace	privé.	Ces	

espaces	 communs	 deviennent	 donc	 des	 espaces	 collectifs	 que	 les	 familles	

mahoraises	 se	 partagent.	 Ceci	 permet	 de	 renforcer	 un	 sentiment	 de	 sécurité	

affective	en	territoire	d’accueil.			

Dans	 la	 description	 précédente,	 était	mis	 en	 avant	 ce	 rôle	 primordial	 des	

relations	 familiales	ou	 amicales	dans	 la	Chaumière	qui	permettent	 à	 la	 fois	 ce	

projet	de	migration	et/ou	d’installation	à	La	Réunion.	Des	 fratries	peuvent	être	

présentes	 et	 se	perpétuer	 à	 l’âge	 adulte.	 Les	 espaces	privés	de	 l’appartement	

Figure	 53:	 Exemple	 schématique	 d'une	 unité	 de	 résidence	 familiale	 composée	 de	
plusieurs unités familiales. Mayotte 2014. La	vue aérienne est sur la	figure n°24.



	
	

	 	
 

 

	 	 	 262	
	

débordent	sur	les	cages	d’escaliers,	et	cet	espace	commun	d’une	cage	d’escalier	

s’étend	à	l’espace	commun	extérieur	qui	devient	ainsi	un	espace	collectif	pour	les	

Mahorais.	 De	 ce	 fait,	 bien	 que	modifiées,	 les	 pratiques	 issues	 de	Mayotte	 se	

reterritorialisent	dans	cet	espace	urbain	 (allant	du parc	au	cages	d’escaliers)	et	

permettent	la	perpétuation	de	certaines	pratiques	collectives	comme	les	vule,	la	

cuisine	 au	 pilon,	 le	 tri	 des	 brèdes,	 le	 tressage	 des	 petites	 filles,	 la	 tonde	 des	

cheveux,	jeux	de	ballons	et	autres	jeux	d’enfants,	 le	partage	des	bananes	ou	du	

lait	que	le	colporteur	vient	vendre…	Cependant,	toutes	les	familles	ne	pratiquent	

pas	ces	activités	à	l’extérieur	et	préfèrent	utiliser	leur	espace	privé	par	crainte	des	

commérages,	 surtout	 si	 la	 configuration	 familiale	 (et	 amicale)	 dispense	 de	

l’utilisation	de	l’espace	collectif.		

Ces	espaces	communs	deviennent	donc	des	espaces	collectifs	de	vie	qu’il	faut	

partager	et	dans	lesquels	s’entretiennent	des	relations	quotidiennes	amicales	ou	

de	 conflits.	Des	 relations	 qui	 régulent	 le	 fonctionnement	 intrafamilial	 chez	 les	

Mahorais.		

Les	 jours	de	pluie,	des	 chaises	 sont	 installées	dans	 les	 cages	d’escaliers,	 le	

saluva est	déposé à	terre lorsqu’une femme souhaite se coucher ou faire dormir

son	enfant.	Dans	 le	parc,	ce	sont	des	grandes	nattes	qui	sont	 installées	pour	 la	

journée	lors	d’un	vule	ou	d’un	repos	à	l’ombre	des	manguiers.	

Cette	appropriation	de	 l’espace	commun	comme	un	espace	habité	est	pour	

ces	 familles	mahoraises	 une	 prolongation	 du	 domicile	 souvent	 trop	 exigu	 au	

regard des compositions familiales,	 ce	qui rend peu	propice le quotidien et	 le

fonctionnement	 à	 la	 mahoraise	 en	 contexte	 urbain.	 La	 configuration	 de	 la	

Chaumière,	 on	 l’a	 vu,	 permet	 toutefois	 de	 reproduire	 ces	 pratiques	 en	milieu	

urbain,	mais	non	sans	engendrer	quelques	conflits	car	ce	modèle	ne se	fait	plus	à	

La	Réunion.		

La	 carte	 précédente	 des	 flux	 (cf.	 n°52)	 montre	 les	 modalités	 de	

monopolisation	 de	 l’espace	 par	 ces	 résidences	 familiales	 ou	 amicales,	 qui	 se	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 263	
	

rapprochent	ainsi	des	façons	d’habiter	de	Mayotte,	même	si	pour	la	plupart	de	ces	

enfants,	Mayotte	et	 les	Comores	ne	 sont	que	 les	 territoires	d’origines	de	 leurs	

parents.		

Les	enfants	et	les	adultes	traversent	de	part	et	d’autre	le	quartier	:	pour	aller	

chez	telle	personne,	à	l’école,	chercher	quelque	chose,	se	voir,	discuter.	L’espace	

vert	et	les	zones	de	sociabilités	recensées	(murets,	cages	d’escaliers)	permettent	

de	centraliser	les	rencontres	de	part	et	d’autre	et	selon	l’immeuble.	Les	familles	

des	Bananiers	seront	plus	 facilement	dans	 l’espace	vert	central	que	 les	 familles	

des	Aloès	ou	de	La	Tour	qui	vont	aller	du	côté	de	l’espace	vert	à	proximité	de	l’arrêt	

de	bus.	De	plus,	les	mamans	se	regroupent	plutôt	sur	le	chemin	de	l’école	le	matin,	

tandis	que	le	soir	ou	le	week-end	elles	se	retrouvent	dans	les	espaces	verts,	sur	les	

murets	ou	à	proximité	de	leurs	cages	d’escaliers.		

L’heure	 de	 la	 journée	 et	 la	 saison	 déterminent	 également	 les	 zones	 de	

rencontres	:	en	raison	des	alizées,	l’espace	vert	–	hormis	pour	les	jeux	de	ballon	–	

est	peu	 investi	entre	mai	et	octobre.	Les	familles	préfèrent	se	protéger	du	vent	

grâce	à	un	muret	ou	se	regrouper	devant	une	cage	d’escalier.	Les	hommes,	avant	

et	après	la	prière	dans	leur	petit	oratoire,	se	regroupent	dans	le	parc,	alors	qu’à	

d’autres	moments	ils	se	rassemblent	à	l’entrée	du	quartier.	

	

Vivre	dehors	à	La	Réunion	comme	à	Mayotte318	n’est	pas	sans	poser	problème	

dans	les	relations	entre habitants	(chapitre	3).	La	surveillance	des	enfants,	perçue	

comme	 aléatoire	 par	 les	 habitants	 non	mahorais,	 amène	 à	 penser	 les	 enfants	

mahorais	comme	étant	des	enfants	 livrés	à	eux-mêmes,	ce	qui	 laisse	ainsi	 libre	

court	aux	incivilités	(jets	de	caillou,	intrusion	dans	l’école,	dégradation	des	biens	

communs,	dégradations	de	voitures…).	Par	ennui,	par	manque	de	surveillance,	par	

manque	de	conscience,	ces	enfants	prennent	également	possession	de	ces	lieux,	

																																																								
318	Chez	les	familles,	notamment	chez	les	plus	vieilles,	dire	que	c’est	tout	le	monde	qui	surveille	les	
enfants	est	beaucoup	plus	présent	dans	les	discours	que	chez	les	jeunes	mères,	et	encore	moins	
chez	les	jeunes	femmes	ayant	grandi	à	La	Réunion	ou	en	Métropole.	Ce	discours-là	n’apparait	pas	
dans	les	discours	des	familles	comoriennes.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 264	
	

mais	pas	comme	 le	règlement	 l’impose.	Parfois,	 les	enfants	sont	 laissés	sous	 la	

surveillance	 d’une	 grande	 sœur	 ou	 d’une	 jeune	 tante.	Mais	 profitant	 qu’elles	

soient	 absorbées	 par	 internet	 ou	 par	 d’autres	 tâches	ménagères,	 les	 enfants	

peuvent	 facilement	 échapper	 à	 cette	 surveillance,	 ce	 qui	 n’est	 pas	 sans	

conséquence	ensuite.		

c) Relations	personnelles	et	interpersonnelles		

Les	formes	de	relations	et	de	sociabilités	se	conçoivent	suivant	le	réseau	de	

parenté,	 l’origine	 villageoise	ou	 le	 réseau	 amical.	De	 La	Chaumière,	une	 autre	

nature	des	relations	prend	forme	:	celle	de	la	culture	et	des	langues	qui	peuvent	

aussi,	bien	évidemment,	s’entremêler	avec	une	certaine	proximité	de	parenté	ou	

amical.	Toutefois,	 la	 langue	et	 les	origines	culturelles	peuvent	également	 jouer.	

Les	Mahorais	dont	la	langue	première	est	le	kibushi	vont	facilement	se	lier	d’amitié	

avec	leurs	voisins	malgaches	et	se	rendre	parfois	quelques	services.	Les	Mahorais,	

qu’ils	soient	shimaoréphones	ou	kibushiphones,	si	l’un	de	leur	famille	est	d’origine	

comorienne,	 vont	 également	 davantage	 fonctionner	 avec	 les	Comoriens	 de	 La	

Chaumière,	tout	en	gardant	une	certaine	distance	et	se	contenter	d’échanges	de	

services	dont	le coût	financier	n’est	pas	très	important.	Il	n’est	jamais	question	de	

prêt	d’argent.	Généralement,	les	Comoriens	fonctionnent	avec	leur	propre	réseau	

à	La	Chaumière	et	se	font	«	discrets	»	:		

«	 Bon,	 nous	 on	 fait	 notre	 vie	 entre	 nous	 quoi	 »	 [Femme	 Française	

d’origine	comorienne,	47	ans,	mariée,	trois	enfants]	

Et	 les	 relations	 tendues	 entre	 Mahorais	 et	 Comoriens	 peuvent	 parfois	

déborder	:	

«	Mes	enfants	ne	veulent	pas	jouer	avec	les	enfants	mahorais,	parce	qu’ils	

disent	qu’ils	sont	violents	»	[…]	«	l’autre	jour,	je	passais	et	là	elles	se	sont	

mises	à	m’insulter	de	‘’sale	anjouanaise’’.	Elles	sont	jalouses,	elles	disent	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 265	
	

qu’on	 leur	pique	 leur	mari,	mais	en	fait	c’est	parce	que	nous	on	sait	se	

faire	belles,	avec	le	maquillage,	le	parfum	et	tout	».		

«	Les	Mahoraises	ne	nous	aiment	pas,	si	je	passe	devant	je	dis	bonjour,	

mais	c’est	tout	»	[Femme	Française	d’origine	comorienne,	47	ans,	mariée,	

trois	enfants,	novembre	2015]	

	«	Nous,	 les	 Anjouanaises,	 elles	 [les	Mahoraises]	 nous	 aiment	 pas…	 »	

[Femme,	Anjouanaise,	séparée,	trois	enfants,	octobre	2015]	

Ce	 genre	 de	 discussions319	 et	 de	 tensions	 sont	 fréquentes	 chez	 mes	

interlocutrices	anjouanaises	ou	grandes	comoriennes	et	 relèvent	de	ce	que	De	

Rudder	 appelle les	 relations	 interpersonnelles.	 Ce	 sont	 des	 formes	 de	

représentations	liées	à	la	francité	entre	le	groupe	représenté	par	les	Comoriens	et	

le	groupe	représenté	par	les	Mahorais.				

Pour	 les	Mahorais,	 la	description	de	 leurs	 relations	 reste	assez	évasive,	et	

l’expression	«	ça	va	»	est	courante	pour	parler	de	leurs	relations.	Les	sentiments	

oscillent	entre	compassions,	lorsque	la	personne	est	partie	en	visite	à	Anjouan,	et	

colère	 suite	aux	évènements	d’avril	et	de	mai	2016	à	Mayotte320.	Bien	que	 se	

qualifiant	 de	 cousins	 pour	 les	 Comoriens,	 chez	 les	Mahorais,	 cette	 forme	 de	

fraternité	est	plutôt	réservée	à	un	contexte	particulier	où	il	est	nécessaire	de	faire	

bonne	figure.	C’est	pourquoi	 les	Comoriennes	restent	à	distance	des	formes	de	

réseaux	mahorais	et	préfèrent	fonctionner	avec	 leurs	amies	du	quartier	ou	 leur	

réseau	villageois	plutôt	que	le	voisinage	mahorais.	

La	 proximité	 spatiale,	 ici,	 en	 l’occurrence,	 n’a	 pas	 entretenu	 de	 liens	 qui	

évidemment	étaient	mieux	préservés	avec	la	distance.	D’autres	alliances	d’amitié	

et	de réseau se sont	créées entre ces deux personnes, notamment	le réseau amical

de	Thama	qui	est	devenu	le	réseau	amical	de	Farida	jusqu’à	son	départ.	Certaines	

																																																								
319	Un	interlocuteur	Grand-Comorien	me	dira	même	que	les	Comoriens	évitent	de	venir	habiter	sur	
La	Chaumière	et	préfèrent	rester	sur	Montgaillard	ou	les	Camélias	parce	qu’à	La	Chaumière	«	il	y	a	
trop	de	Mahorais	».	
320	Anecdote	sur	ce	qui	s’est	déroulé	au	cinéma	Lacaze	à	Saint-Denis	en	2015.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 266	
	

familles	 fonctionnent	aussi	avec	 leur	ancien	 réseau	de	 La	Chaumière,	même	 si	

celui-ci	a	déménagé.	Ainsi,	Statoinati,	mahoraise	avec	six	enfants	à	sa	charge,	fait	

appelle	à	son	ancien	voisin	–	qui	a	déménagé	il	y	a	quelques	mois	–	et	dont	elle	est	

parente,	pour	qu’il	lui	ramène	une	bouteille	de	gaz.	Elle	préfère	fonctionner	ainsi	

plutôt	que	de	se	rapprocher	d’un	autre	réseau	de	voisinage	à	La	Chaumière	avec	

qui	elle	a	des	relations,	mais	simplement	superficielles.			

Les	 obligations	 individuelles	 et	 les	 obligations	 collectives	 vis-à-vis	 de	 son	

groupe	n’empêchent	pas	l’émergence	de	certains	conflits.	Surtout,	au	contraire,	

lorsque	 les	 relations	 de	 voisinage	 voire	 de	 sociabilité	 proche	 sont	 un	 lien	 de	

parenté	ou	villageois.		

Mouniati	 et	 Anliyat,	 voisines	 de	 pallier,	 toutes	 deux	 originaires	 du	même	

village,	alternent	 les	périodes	d’amitié	 intense	et	 les	périodes	de	 forts	conflits.	

Malgré	ces	périodes,	elles	fonctionnent	ensemble.	Souvent,	en	me	rendant	soit	

chez	 l’une,	soit	chez	 l’autre,	 je	 trouvais	 l’une	ou	 l’autre	chez	 l’autre,	vaquant	à	

différentes	occupations.	Ensemble,	elles	discutent,	mangent,	 laissant	parfois	 les	

portes	de	pallier	ouvertes.	Malgré	les	conflits	qui	peuvent	les	opposer,	les	insultes	

qui	peuvent	déraper,	 elles	 sont	 finalement	dépendantes	 l’une	de	 l’autre.	 Leur	

«	amitié	cassée	»	est	parfois	compensée	par	un	‘’élément-relais’’	qui	ne	dure	pas	

longtemps	 puisqu’elles	 éprouvent	 le	 besoin	 de	 se	 réconcilier.	 Cette	 amitié	

tumultueuse	ne	 fût-elle	pas	d’intérêt,	 voire	de	nécessité	dans	 les	obstacles	du	

quotidien	?	La	dépendance	de	leurs	conduites	respectives	fait	que	les	conflits,	s’il	

y	a,	sont	obligés	d’être	dépassés.	Mouniati	doit	composer	avec	Anliyat,	car	elle	a	

le	capital	et	les	ressources	scolaires	et	matériel	nécessaires321	pour	accompagner	

Anliyat	 dans	 ses	 démarches	 administratives	 à	 la	 fois	 personnelles	 et	 liées	 à	 la	

scolarité	de	ses	enfants	(dossier	internet,	lettre	de	motivation,	stage…).	Tandis	que	

Anliyat	a	le	réseau	et	la	capacité	d’apporter	un	soutien	à	Mouniati	–	séparée	de	

son	mari	–	dans	la	gestion	des	enfants	et	des	soucis	du	quotidien	(pannes,	garde	

																																																								
321	Auparavant,	ce	soutien	était	également	complété	par	 la	présence	de	 la	 jeune	sœur	d’Anliyat	
avant	son	départ	en	Métropole	pour	continuer	ses	études.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 267	
	

d’enfants).	C’est	un	système	de	réciprocité	dans	les	relations	sociales,	basé	sur	une	

amitié	aussi	forte	que	conflictuelle,	non	sans	intérêt	réciproque.		

L’appartenance	à	la	même	cité	et	au	même	village	ou	à	la	même	famille	n’est	

pas	 suffisante	 pour	 justifier	 des	 relations	 d’entraide	 et	 de	 voisinage.	 Ceci	 est	

également	appuyé	par	 l’individualisation	des	compositions	familiales	engendrée	

par	 les	 formes	 de	 vie	 urbaine.	 En	 outre,	 plusieurs	 niveaux	 s’intègrent	 pour	

construire	une	distance	entre	un	«	nous	»	et	un	«	eux	»	en	cas	de	conflit	qui	mêle	

des	membres	d’autres	groupes	culturels.	En	revanche,	ce	«	nous	»322	fédère	tous	

les	migrants	qui	habitent	 la	même	cité.	Dans	ce	cas,	 les	relations	se	vivent	d’un	

«	ordre	ethnique	».		

	

Lorsque	Dominique,	retraité,	essaye	d’avoir	comme	il	le	dit	«	un	peu	d’ordre	»,	

des	remarques	sur	sa	couleur	de	peau	sont	faites	de	la	part	des	voisins	comoriens	

ou	mahorais	«	ou	lé	blanc,	ou	lé	raciste	».	Se	pose	alors	la	question	des	relations	

entre	 individus,	 basé	 sur	 l’ethnicité	 à	 La	 Réunion	 avec	 des	 expressions	 «	 les	

Français	 »	 signifiant	 les	 Blancs	 et	 que	 «	 moi	 je	 suis	 Mahoraise	 et	 Noire	 et	

musulmane	alors	on	ne	me	considère	pas	comme	française	».	Les	conflits	entre	

habitants	comme	évoqués	dans	le	chapitre	3,	concernent	souvent	l’appartenance	

à	un	groupe	ethnique	:	chacun se	situant	par	rapport	à	l’autre,	par	rapport	à	son	

référent	identitaire.	Parfois,	c’est	même	la	notion	de	propriétaire/locataire	qui	est	

mis	 en	 avant	 sous	 les appellations	 «	 le	 chinois,	 le	 malbar,	 le	 zoreil…	 »,	 le	

propriétaire	ou	le	locataire	étant	qualifié	par	son	phénotype.			

Jalousies	et	ladilafé323		

Les	commérages	sont	très	présents	dans	le	discours	des	femmes	mahoraises	

et	constituent	une	forme	de	sociabilité	au	sein	de	cette	population.	Nous	l’avons	

																																																								
322	Que	l’on	retrouve	sous	l’appellation	ban	komor.	
323	Commérages,	potins.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 268	
	

évoqué,	 les	 femmes	mahoraises	mettent	des	protections	au-dessus	des	portes	

parce	que	«	nous,	 les	 femmes	mahoraises,	ont	dit	beaucoup	de	 choses	par	 la	

bouche	».	Et	certaines	personnes	ne	se	«	mélangent	»	pas	avec	les	autres	de	peur	

d’être	victimes	de	ces	commérages	:	

«	 Je	ne	vais	pas	avec	elles	 [les	Mahoraises]	elles	parlent	tout	 le	temps,	

critiquent	 ».	 [Femme,	 Mahoraise,	 22	 ans,	 mariée,	 deux	 enfants	

septembre	2013]	

«	 Moi	 je	 ne	 traîne	 qu’avec	 Leïla,	 parce	 que	 j’aime	 pas	 ça,	 moi	 les	

commérages	»	 [Zoumati,	Mahoraise,	22	ans	mariée,	deux	enfants,	avril	

2014]	

Thama	m’explique	que	les	commérages	la	gênent	et	qu’elle	préfère	

les	disputes	franches	plutôt	que	les	rumeurs	:		

«	J’aime	que	si	tu	as	un	problème	avec	moi,	tu	viens	me	dire,	on	parle,	on	

dispute,	on	règle.	J’aime	pas	qu’on	parle	de	moi	»	

Ce	qui	se	passe	à	La	Réunion	ou	à	Mayotte	à	des	répercussions	sur	

l’autre	territoire.	Ou	du	moins,	les	ladilafé	sont	déjà	ià	La	Réunion	alors	

que	la	situation	en	court	à	Mayotte	n’est	même	pas	achevée.		

Lorsque	j’avais	assisté	à	un	mariage	à	Mayotte	en	août	2014,	des	disputes	

sur	le	«	prix	»	que	la	belle-famille	a	accordé	à	la	mariée	ont	eu	lieu	durant	

la	 fête,	 amenant	 ainsi	 les	 convives	 à	 critiquer	 vivement	 le	mariage,	 le	

repas,	et	faisant	ainsi	baisser	 les	sommes	offertes	par	 les	convives.	Cet	

incident	a	été	relaté	rapidement	et	 lorsque	 je	suis	revenue	de	Mayotte	

quelques	 jours	 plus	 tard,	 des	 voisines	 sont	 venues	me	 voir	 pour	me	

demander	ce	qui	s’est	passé	là-bas	et	leur	faire	le	compte-rendu	détaillé	

du	mariage.		

	Ces	attitudes	démontrent	que	ce	qui	 se	passe	à	Mayotte	ou	à	La	

Réunion	 doit	 être	 conforme,	 car	 tout	 acte	 est	 jugé	 selon	 le	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 269	
	

fonctionnement	 traditionnel.	 Ces	 formes	 de	 jalousies	 se	 retrouvent	

beaucoup	chez	 les	 femmes	mahoraises. Celle	qui	obtient	son	diplôme,	

son	permis,	sa	voiture,	peut	être	victime	de	ce	qu’elles	appellent	«	un	

sort	».	Peu	de	temps	après	avoir	signé	son	contrat,	Mouniati	est	tombée	

malade	 durant	 plus	 d’un	mois.	 Ce	 qui	 était	 bénin	 selon	 la	médecine	

moderne s’est	transformé	en	un	mal	qu’elle	n’a	pas	pu	soigner	malgré	

l’opération	:	

«	Ils	comprenaient	pas	pourquoi	ça	guérissait	pas.	Alors	ils	m’ont	renvoyé	

chez	moi	en	me	disant	que	ça	allait	partir	tout	seul	ou	alors	qu’il	fallait	

peut-être	que	je	fasse	d’autres	soins	».		

Ces	autres	soins,	sont	ceux	de	la	médecine	traditionnelle.	Mouniati	

a	dû	avoir	recours	à	plusieurs	fundi324	sur	l’île	pour	qu’elle	se	remette	de	

ce	mal	:	

«	Rolala,	 ça	 se	 soignait	pas,	 j’avais	mal.	On	m’a	 trempé,	 fait	boire	des	

tisanes…	Puis	c’est	parti.	Je	suis	sûre	qu’y’en	a	une	qui	était	jalouse	et	elle	

m’a	jeté	un	sort	».		

	 	

																																																								
324	Maître,	celui	qui	possède	un	savoir.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 270	
	

Conclusion	

Les	unités	familiales	du	corpus	sont	pour	 la	plupart	composées	d’un	couple	

avec	des	enfants	issus	de	cette	union	ou	non,	avec	l’accueil	temporaire	ou	définitif	

d’un	parent	 (mère,	 sœur,	 frère,	nièce,	neveu).	Bien	que	 la	plupart	des	 études	

estiment	 que	 la	migration	mahoraise	 est	 dorénavant	 une	migration	 féminine	

célibataire,	toutes	sont	mariées	et	beaucoup	sont	venues	avec	leur	mari.	Certaines	

sont	 là	depuis	 leur	 enfance	 tandis	que	d’autres	 sont	 arrivées	 adolescentes.	 La	

notion	de	mariage	perçue	par	les	Mahorais,	avec	la	facile	réalisation	du	nikka,	n’est	

pas	la	même	que	le	modèle	républicain	imposée	par	le	mariage	civil	déclaré.	Cette	

distinction	importante	chez	les	interlocutrices	influe	également	sur	la	perception	

de	leur	couple,	les	notions	de	famille	et	la	question	du	partage	des	biens	matériels	

en	cas	de	divorce	(pour	elle	ou	leur	fille).	La	plupart	de	ces	femmes	ont	eu	leurs	

enfants	avec	le	même	mari	et	sont	encore	mariées	avec	le	père	de	leurs	enfants325.	

Pour	celles qui vivent	seules, le mari est	hors département	pour des raisons liées

à	un	 emploi.	 La	question	de	 la	polygamie	de	 ces	hommes	 –	qu’ils	 soient	 à	 La	

Réunion	ou	ailleurs	–	revient	surtout	dans	les	ladilafé.	La	pérennité	et	la	stabilité	

de la	situation familiale en migration sont	privilégiées, même si l’émancipation

économique	et	sociale	de	quelques	femmes	est	source	de	conflits	dans	le	couple,	

ou	de	jalousies	dans	le	réseau.	

Les relations sociales s’établissent	 autour de la	 notion de réseaux.	 Ces	

interconnexions	qui	permettent	des	stratégies	d’entraide	sont	conditionnées	par	

le	degré	de	relations	entre	 les	personnes.	Les	diverses	appellations	renseignent	

sur	 ces	 liens	 de	 proximité	 entre	 les	 protagonistes	même	 si	 la	 solidarité	 et	 la	

réciprocité	des	échanges	sont	parfois	contradictoires	et	limitées	:	le	lien	amical	se	

substitue	à	l’entraide	des	liens	biologiques.	Ces	relations	de	voisinage	ou	amicales	

qui	 constituent	 chez	 nos	 interlocuteurs	 des	 relations	 de	 parenté	 symboliques	

permettent	 la	constitution	de	 réseau.	Souvent	 les	appartenances	au	groupe	 se	

																																																								
325	Voir	notamment	le	détail	du	corpus	au	chapitre	2.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 271	
	

font	en	fonction	des	relations	familiales,	villageoises	et	amicales	instituées	avant	

ou	pendant	l’habitat	à	La	Chaumière.		

Les	regroupements	dans	ces	espaces	de	socialisation	permettent	aux	familles	

de	 construire	 un	 sentiment	 d’appartenance	 engendré	 par	 l’ancrage	 dans	 le	

quartier.	 Provoquant	 l’émergence	 de	 nouvelles	 formes	 de	 territorialités	

mahoraises	en	contexte	réunionnais.	

	

	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 272	
	

	

	

-	Troisième	partie	-	

De	la	«	Cité	»	à	la	ville	:	

mobilités	et	mobilisations	de	

l’ethnicité	mahoraise	
	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 273	
	

Chapitre	 6	 :	 Stratégies	 économiques	 et	 langagières	

dans	et	hors	du	quartier	de	La	Chaumière	

	

[Extrait	de journal	de	terrain]		

Décembre	2013.	Aujourd’hui	j’ai	eu	une	surprenante	conversation	avec	Rahia,	

[la	cinquantaine	et	qui	travaille	pour	une	collectivité	en	CDD].	Bon,	il	a	fallu	gérer	

les	va-et-vient	des	voisins	chez	elle,	c’est	parti	un	peu	dans	tous	les	sens,	mais	c’est	

ce	qui	nous	a	aussi	permis	de	bien	discuter.	Son	discours	m’a	surpris,	car	il	alterne	

des	 éléments	 favorisant	 l’adaptation	 à	 La	 Réunion	 (réussite	 sociale	 et	 scolaire	

notamment)	et	des	éléments	démontrant	un	certain	rejet	des	formes	culturelles	

mahoraises.	 C’est	 comme	 si	 cette	 alternance	 de	 discours	 était	 une	 forme	 de	

jonglage.	 Un	 bricolage	 social,	 culturel,	 identitaire	 ?	 qui	 lui	 permet	 à	 certains	

moments	 de	 s’accommoder	 à	 La	 Réunion,	 soit	 en	 occultant	 des	 caractères	

identitaires	mahorais	au	profit	de	 formes	 culturelles	 réunionnaises,	ou	alors	en	

territorialisant	 les	 formes	culturelles	mahoraises	en	dépit	de	ce	qui	 se	 fait	à	La	

Réunion.	Voici	quelques	bribes	de	conversations	que	j’ai	pu	retenir	:	

R	:	«	Tu	vois	Melanie,	je	vais	te	dire	quelque	chose.	Je	vais	te	dire	comment	je	

pense	et	comment	je	vois	les	choses.	Pour	moi,	tu	prends	la	mentalité	de	là	où	tu	

es.	Tant	pis,	tu	laisses	les	trucs	mahorais	derrière	toi	».		

M.M	 :	 «	 Quand	 tu	 dis	 ‘’laisser	 les	 trucs	mahorais	 derrière	 toi,	 que	 sous-

entends-tu	?	».	

R.	:	«	Ben,	pour	revenir	à	ce	qu’on	disait	sur	le	fait	de	bien	parler	français.	Moi	

j’ai	eu	 la	chance	d’aller	à	 l’école.	On	m’a	envoyé	dans	ma	 famille	aux	Comores,	

même	si	 je	suis	mahoraise,	on	m’a	envoyé	aux	Comores	pour	que	 je	puisse	bien	

étudier.	C’est	pour	ça	que	je	parle	bien,	et	que	je	peux	l’écrire.	Après,	quand	j’ai	fini	

mes	études,	au	lycée,	je	me	suis	mariée	avec	un	Mahorais	de	La	Réunion.	Et	je	suis	

venue	habiter	à	La	Réunion	et	j’ai	toujours	tout	fait	pour	m’en	sortir	:	essayer	de	

trouver	du	 travail,	 travailler,	 chercher	des	 formations	par-ci	par-là,	passer	mon	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 274	
	

permis	pour	pas	dépendre	d’un	homme	depuis	que	mon	frère	il	m’a	fait	un	vilain	

coup.	Tu	vois,	une	fois	j’avais	demandé	à	mon	frère	de	m’emmener	au	Port.	Durant	

le	chemin,	il	m’a	demandé	de	lui	payer	le	trajet	alors	qu’il	avait	ses	amis	dans	la	

voiture	et	qu’eux	ne	payaient	rien.	Ça	m’a	tellement	énervé,	que	je	suis	descendu	

de	la	voiture.	Et	tu	sais	quoi	?	J’ai	marché	tout	le	long	de	la	route	du	littoral,	jusqu’à	

Sainte-Clotilde.	Et	 j’ai	pleuré,	pleuré,	mais	pleuré.	Et	 je	me	suis	 juré	que	 je	serai	

indépendante	et	qu’un	homme	me	ferait	plus	ces	choses-là.	[…]	Donc,	avec	mes	

enfants,	j’ai	parlé	avec	eux	en	shimaore	jusqu’à	trois	ans.	Et	quand	ils	sont	allés	à	

l’école,	je	leur	ai	dit	‘’maintenant	on	parle	français	parce	que	c’est	l’école	et	qu’à	

l’école	on	parle	français’’.	J’avais	envie	de	leur	faciliter	leur	éducation	tu	vois,	leur	

faciliter	leur	réussite	».		On	continue	ensuite	la	conversation	un	peu	en	décalé	parce	

qu’il	y	a	du	monde	qui	vient	la	voir.	Et	entre	deux	bribes	de	conversations	avec	les	

voisines,	elle	me	dit	:	

	«	Tu	vois,	ici,	moi	je	pense	vraiment	que	c’est	chez	nous,	alors	quand	j’entends	

les	autres	dire	qu’elles	vont	retourner	à	Mayotte,	et	 les	enfants	aussi,	 je	me	dis	

qu’elles	se	trompent.	Nos	enfants,	ils	sont	Réunionnais.	Ils	ont	une	éducation	à	la	

réunionnaise.	L’école	est	réunionnaise,	la	Madrasa326	aussi	elle	est	réunionnaise.	

Ils	font	du	sport	à	la	réunionnaise.	Ici	c’est	chez	nous.	Moi	je	pense	que	nos	enfants	

qui	ont	grandi	ici,	ben	ils	n’ont	pas	de	place	à	Mayotte,	car	ils	ne	se	reconnaissent	

pas	dans	cette	terre	là-bas,	car	c’est	pas	une	terre	qui	les	a	vu	grandir	!! »		

Cette	phrase	m’a	vraiment	marquée	parce	 je	trouve	qu’elle	met	une	grosse	

distance	d’avec	Mayotte	pour	la	génération	née	ici.	Et	ça	contraste	avec	ce	que	me	

disent	parfois	les	mamans	de	La	Chaumière	:	«	ah	!	vivement	que	l’on	retourne	chez	

nous	!!	»	[ça ferait	un	joli	titre	d’article].	Et	c’est	vrai,	je	me	demande	d’ailleurs	ce	

qu’il	en	ait	pour	 les	enfants	 scolarisés	 ici	 ?	 Les	«	 je	 viens	»,	que	deviennent-ils	

finalement	?	Et	c’est	surprenant	aussi,	parce	qu’après,	on	a	parlé	de	plein	d’autres	

choses,	allant	du	prix	des	courses	à	des	choses	futiles,	mais	aussi	des	soucis	que	les	

																																																								
326	 Les	 interlocuteurs	 utilisent	 shioni	 pour	 les	 écoles	 coraniques	 avec	 les	 Mahorais	 ou	 les	
Comoriens,	et	Medersa,	Madrasa	ou	école	coranique	avec	les	enseignants	indo-musulmans.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 275	
	

Mahorais	 rencontrent	 à	 la	 mosquée	 des	 Lataniers,	 notamment	 pour	 les	

enterrements.	Sa	phrase	«	pourquoi	on	nous	laisse	pas	faire	nos	rites	?	Pourquoi	

on	 nous	 donne	 pas	 de	 quoi	 pratiquer	 les	 rites	 des	morts	 comme	 on	 le	 fait	 à	

Mayotte	»	a	raisonné	dans	mon	esprit	comme	une	contradiction	de	ce	qu’on	venait	

d’avoir	comme	conversation	et	sur	le	fait	d’occulter	ou	non	les	aspects	identitaires.	

Voilà	ce	que	j’ai	retenu	d’important	aujourd’hui	des	discussions	qu’on	a	eues	:	un	

va-et-vient	entre	deux	mondes,	pour	«	s’en	sortir	»	comme	elles	[les	femmes]	disent	

si	souvent.		

	

Cet	entretien	décousu	m’a	permis	de	comprendre	que	les	familles	mahoraises	

déploient	d’autres	formes	de	stratégies	pour	s’adapter	en	contexte	réunionnais.		

Les	formes	de	reterritorialisations	mahoraises	abordées	dans	 les	chapitres	

précédents	 traduisent	des	 stratégies	de	 transformations	physiques,	 culturelles,	

identitaires	dans	le	nouveau	territoire	afin	de	s’y	adapter.	Ces	formes	de	réancrage	

sont	également	amplifiées	par	le	fonctionnement	en	réseau.	D’ailleurs,	la	notion	

de réseau est	essentielle dans le processus de socialisation des Mahorais et	des

Comoriens.	 Dans	 ce	 présent	 chapitre,	 il	 s’agit	 d’analyser	 les	 stratégies	

d’adaptation	des	Mahorais	et	des	Comoriens	à	travers	la	dimension	économique,	

avec la	mise en évidence du fonctionnement	en réseau, et	la	dimension sociale,	

au	travers	des	productions	langagières.	En	effet,	ces	deux	domaines	amènent	les	

Mahorais	 et	 les	 Comoriens	 à	 avoir	 de	 nombreuses	 stratégies	 économiques	 et	

langagières afin de favoriser une inscription socio-économique	et	une « réussite

sociale	»	pour	eux	ou	leurs	enfants	dans	la	société	d’accueil	réunionnaise.		

Les	échanges	économiques	ou	commerciaux	des	populations	en	provenance	

de	Mayotte	 et/ou	 des	 Comores	 sont	 souvent	 conditionnés	 par	 une	 proximité	

religieuse	–	avec	les	Indo-Musulmans	réunionnais	ou	mauriciens	–,	une	proximité	

linguistique	–	avec	certains	Malgaches	pour	 les	Mahorais	kibushiphones	–,	ainsi	

qu’une	proximité	culturelle	ou	personnelle	–	pour	les	populations	en	provenance	

de	Mayotte	et	des	Comores	entre	elles.	Le	réseau	se	construit	ainsi	en	fonction	de	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 276	
	

son	origine,	mais	aussi	en	fonction	de	la	langue	parlée	lorsqu’il	s’agit	d’effectuer	

des	 actions	 d’entraide	 et	 de	 commerce.	 La	 langue	 et	 la	 religion	 de	 l’Autre	

conditionnent	donc	 le	 rapport	des	migrants	 avec	 l’intervenant	 commercial	qui	

vient	dans	 le	quartier	ou	rencontré	hors	de	 la	cité.	Même	si	de	prime	abord	 la	

langue	peut	constituer	un	obstacle	selon	les	interlocuteurs,	elle	apparait	toutefois	

comme	 un	 levier	 qui	 permet	 le	 développement	 économique	 des	 réseaux	 des	

migrants	 mahorais	 et	 comoriens,	 mais	 aussi	 celui	 des Réunionnais	 et	 des	

Mauriciens,	qu’ils	soient	musulmans	ou	non.	En	effet,	ces	derniers	ont	trouvé	en	

cette	nouvelle	migration	une	autre	manière	de	faire	du	commerce	au	travers	des	

ventes	 informelles	de	bananes,	de	 lait,	de	textile,	de	tissus,	de	meubles…	 	Pour	

certains,	cela	 leur	a	permis	de	 relancer	une	activité	professionnelle	en	crise	ou	

d’en	développer	une	autre.		

Toutes	 les	 activités	 économiques	des	migrants	mahorais	ou	 comoriens	ne	

peuvent	 être	 traitées	 ici.	Mais	 celles	 présentées	 dans	 ce	 chapitre	 donnent	 un	

aperçu	 de	 la	manière	 dont	 les	 réseaux	 comoriens	 et	mahorais	 –	 qu’ils	 soient	

familiaux,	amicaux	ou	villageois	–	s’organisent	pour	faire	vivre	 les	migrants	à	La	

Réunion	et	développer	des	stratégies	économiques.	Bien	que	les	Mahorais	et	Les	

Comoriens,	d’après	mes	données	d’observation,	effectuent	 souvent	 les	mêmes	

genres	 d’activités	 salariales,	 notamment	 pour	 les	 hommes,	 les	 activités	

économiques	 informelles	étudiées	dans	 le	quartier	et	en	dehors	ont	permis	de	

mettre	en	lumière	une	autre	facette	des	réseaux327.		

	

Au-delà	de	l’ethnicisation	du	quartier	avec	les	langues	utilisées	au	travers	des	

tags	 [chapitre	 3],	 c’est	 la	manière	 dont	 les	 habitants	mahorais	 et	 comoriens	

jonglent	 avec	 les	 parlers	 qui	 est	 évidemment	 interrogée328	 :	 quelles	 sont	 les	

																																																								
327	Autre	que	celles	qui	permettent	 l’installation	des	populations	(chapitre	4),	 l’organisation	des	
familles	 au	 quotidien	 (chapitre	 5)	 et	 l’accommodation	 personnelle	 et	 collective	 en	 territoire	
d’accueil	(chapitre	7).		
328	Au	cours	de	mon	terrain,	et	grâce	aux	lectures,	j’ai	identifié	de	nombreuses	similitudes	entres	
les	Haïtiens	en	Guyane	et	les	Mahorais	à	La	Réunion,	autant	du	point	de	vue	des	représentations	
que	de	 certaines	manières	de	 s’organiser.	C’est	pourquoi,	pour	 certaines	 thématiques	dans	 ce	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 277	
	

langues	parlées	et	pratiquées	par	mes	locuteurs	à	La	Chaumière	?	Comment	sont-

elles	utilisées	et	dans	quel	contexte	?	Quels	rapports	entretiennent	les	locuteurs	

avec	 le	monde	de	 l’école	et	professionnel	–	formel	et	 informel	–	dans	 lequel	 ils	

évoluent,	dans	et	hors	de	La	Chaumière	?	De	ce	fait,	je	me	suis	demandé,	à	la	suite	

des	réflexions	sur	la	reterritorialisation	des	pratiques	spatio-culturelles	et	festives	

des	chapitres	5	et	7,	quelles	pouvaient	être	 la	 reterritorialisation	des	pratiques	

socio-économiques	 et	 langagières	 à	 La	 Chaumière,	 et	 dans	 quelles	 mesures	

permettaient-elles	 la	 renégociation	 d’une	 identité	 socioculturelle	 mahoraise	

collective	ou	individuelle	spécifique	?		

1) Stratégies	économiques	

a) Travailler	c’est	réussir	sa	migration	?

Les	aspirations	économiques	et	de	 formations	des	migrants	mahorais	à	 La	

Réunion	ont	été	questionnées	comme	facteurs	de	leur	mobilité	dans	le	chapitre	4	

au	regard	de	leur	projet	migratoire,	et	ce	à	différentes	échelles.	En	effet,	même	si	

une	 des	 raisons	 de	 leur	 venue	 à	 La	 Réunion	 est	 une	 perspective	 d’une	 «	 vie	

meilleure	»	via	la	formation	et	le	travail,	leur	ressenti	est	souvent	un	sentiment	de	

désillusion	pour	ces	hommes	et	ces	femmes	qui	peinent	à	trouver	du	travail	ou	

des	formations	qualifiantes.	Toutefois,	certains	dispositifs	mis	en	place	par	l’État	

permettent	une	activité	temporaire	grâce	aux	contrats	aidés	dans	les	secteurs	non	

marchands	du	monde	associatif,	des	collectivités	territoriales	et	des	emplois	verts.	

Mais	cela	ne	suffit	pas	à	diminuer	le	taux	de	chômage	élevé	à	La	Réunion	et	les	

difficultés	d’embauche	des	personnes	en	provenance	de	Mayotte	et	des	Comores.		

																																																								
travail	doctoral	–	dont	ce chapitre	–	le	travail	de	Maud	Laëthier	sur	les	migrants	haïtiens	a	été	une	
ressource	scientifique	importante.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 278	
	

Une	des	interlocutrices,	lors	d’un	«	Kafé	Paroles	»329	à	l’école	de	La	Chaumière	

en	2015	dont	le	sujet	était	Les	moyens	d’insertion	à	La	Réunion,	réagit	vivement	

auprès	de	l’intervenante	sur	ces	dispositifs qu’elle	juge	inefficaces	:	

	«	 Je	 n’ai	 pas	 honte	 de	 le	 dire	 haut	 et	 fort.	 Ici,	 à	 La	 Réunion,	 on	 est	

vraiment	minimisé.	On	est	là	pour	payer	les	loyers,	on	est	là	pour	payer	

les	factures,	et	tout	(rires).	Mais	après,	on	s’assoit	sur	les	Mahorais	pour	

dire	qu’ils	ne	veulent	pas	travailler	[…]	Moi	j’ai	vu.	On	est	pris	à	l’école,	on	

est	pris	à	la	fac	certes.	Mais	dès	que	tu	as	ton	bac,	si	tu	continues	pas	tes	

études,	on	te	prend	pas.	Moi	je	le	dis,	au	Pôle	emploi.	Je	le	dis,	même	dans	

les	entreprises	 je	 le	dis.	Dites-moi,	vous	êtes	partie,	où	est-ce	que	vous	

avez	vu	un	Mahorais	qui	travaille	?	[…]	»	[…]	Moi	je	suis	partie	à	Saint	Paul	

déposer	mon	 CV.	 Partout,	 à	 Saint-Denis,	 Saint-André,	 demandez	mon	

prénom	partout.	Certes	 je	suis	allée	à	 l’école,	mais	 j’ai	pas	eu	mon	bac,	

j’ai	pas	bossé,	mais	là,	quand	je	me	réveille,	pour	avoir	juste	un	boulot	je	

peux	vous	assurer	qu’on	vous	appelle	pas330	»	 [Femme,	Mahoraise,	23	

ans,	mariée,	quatre	enfants,	niveau	Bac].	

L’analyse	de	la	présence	de	la	population en	provenance	de	Mayotte	dans	

l’économie	réunionnaise	est	assez	récente	et	peu	étoffée.	En	2006,	l’INSEE	avait	

rédigé	un	rapport	sur	son	 insertion	économique	dans	 l’économie	réunionnaise	:	

14.5%	 des	 hommes	 mahorais	 travaillent	 contre	 3.6%	 de	 femmes331.	 Sous	

																																																								
329	Action	portée	par	l’Association	de	La	Chaumière	974	et	le	CASNAV	de	La	Réunion	en	partenariat	
avec	 l’école	de	La	Chaumière.	Cette	action	rentre	dans	 le	dispositif	«	Ouvrir	 l’école	aux	parents	
pour	 la	 réussite	 éducative	 de	 l’enfant	 »,	 dispositif	 à	 destination	 des	 parents	 primo-arrivant.	
Toutefois,	dans	 le	cadre	de	 l’amélioration	des	relations	familles/école	et	du	projet	d’école	dont	
l’objectif	est	d’ouvrir	l’école	aux	parents,	les	actions	mises	en	place	sont	à	destination	de	tous	les	
parents.	De	plus,	cette	action	vise	à	être	un	espace	de	paroles	sur	des	thématiques	choisies	par	les	
usagés	et/ou	les	enseignants	afin	d’aborder	des	sujets	spécifiques,	de	parler	des	obstacles	dans	les	
apprentissages	ou	des	difficultés	 relationnelles	entre	 l’institution	et	 les	parents (éducation	aux	
médias,	l’hygiène	et	la	santé,	l’alimentation…).	
330	Ces	propos	sont	à	prendre	avec	une	certaine	distance	puisque	 les	observations	démontrent	
qu’un	 certain	 nombre	 de	 personnes	 mahoraises	 et	 comoriennes	 travaillent,	 qu’elles	 soient	
diplômées	ou	non.	Toutefois,	ces	propos	illustrent	le	ressenti	éprouvé	par	ceux	qui	se	sentent	lésés	
en	tant	que	demandeur	d’emplois.	
331	INSEE	Réunion,	2006.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 279	
	

diplômés,	 peu	 qualifiés,	 subissant	 le	 racisme	 dans	 les	 offres	 d’emplois332,	 les	

Mahorais	 sont	 très	 peu	 employés	 et	 ont	 d’énormes	 difficultés	 à	 trouver	 un	

travail333.		

Au	 regard	des	observations	effectuées	et	des	personnes	 rencontrées,	 les	

hommes	ont	de	meilleures	chances	de	trouver	un	travail	que	les	femmes,	moins	

diplômées,	 et	 qui	 ont	 des	 charges	 familiales	 à	 assumer.	 En	 effet,	 considérées	

comme	des	cheffes	de	 famille	au	regard	de	 leur	situation	déclarée,	cet	accès	à	

l’emploi	demande	des	aménagements	au	sein	de	la	famille	et	dans	le	quotidien	et	

qui	peuvent	être	compliqués	à	résoudre	sans	aide	amicale	et	familiale	:	difficulté	

à	 placer	 son	 enfant	 en milieu	 collectif	 ou	 chez	 une	 nounou	 agréée,	 peu	 de	

disponibilités	 dans	 les	 crèches	 si	 une demande	 est	 faite,	 modification	 de	

l’organisation	 familiale	 au	 quotidien,	 pas	 de	 permis	 de	 conduire	 ou	 en	 cours	

d’acquisition334,	pas	de	moyen	de	locomotion…	Ainsi,	j’ai	constaté	que	les	femmes	

les	plus	 jeunes,	diplômées	ou	ayant	été	scolarisées	 jusqu’au	 lycée	–	général	ou	

professionnel	 –	 sont	 celles	 qui	 aspirent	 le	 plus	 à	 travailler,	 à	 se	 former	 et	 à	

s’émanciper	en	passant	le	permis	de	conduire	par	exemple.	Les	femmes	les	plus	

âgées	(au-delà	de	35	ans)	et/ou	celles	ayant	plus	de	trois	enfants n’éprouvent	pas	

l’envie	ou	ne	peuvent	–	pour	les	raisons	évoquées	plus	haut	ou	étant	qualifiées	d’	

«	inemployables	»335		–	s’inscrire	dans	un	projet	migratoire	axé	sur	la	formation	ou	

																																																								
332	Discours	du	corpus,	mais	aussi	certains	discours	de	personnes	rencontrées	de	manière	formelle	
ou	informelle,	et	le	rapport	du	CR-CSUR	en	2011.	
333	INSEE	Réunion,	2012.	
334	Dans	le	chapitre	5,	on	a	vu	que	Thama	avait	fait	venir	sa	mère	durant	une	année	pour	qu’elle	
puisse	garder	son	dernier	 fils	 lorsqu’elle	a	obtenu	son	emploi.	Cette	situation	est	plutôt	rare	et	
demande	 une	 disponibilité	 maximale	 pour	 la	 personne	 qui	 garde	 l’enfant.	 Mouniati,	 qui	 a	
également	travaillé	durant	un	an,	déposait	à	chaque	début	de	semaine	son	enfant	chez	sa	mère	
quand	elle	était	disponible	pour	le	garder.	Autrement,	elle	devait	s’arranger	avec	une	de	ses	sœurs,	
son	mari,	une	voisine	ou	travaillait	de	chez	elle	pour	le	garder.	
335	 	Dans	Bernard	CHERUBINI	et	Nicolas	ROINSARD,	op.cité,	2009.	De	nombreuses	 femmes	sont	
sous-diplômées,	non	qualifiées	et	le	français	est	non	maîtrisé	ce	qui	est	un	réel	frein	à	l’embauche	
et	dans	les	démarches.	Pourtant,	certaines	femmes	qui	n’ont	plus	d’enfants	en	bas	âge	pourraient	
être	disponibles	pour	trouver	un	travail,	«	même	n’importe	quoi	».	Mais	sans	permis	de	conduire,	
sans	diplôme	ou	formation	et	sans	la	maîtrise	correcte	de	la	langue	française,	difficile	de	répondre	
aux	critères	d’emploi.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 280	
	

la	recherche	d’emploi336.	Ce	projet	migratoire	se	focalise	alors	sur	la	scolarité	des	

enfants	et	sur	 les	moyens	sociaux,	éducatifs	et	économiques	mis	en	place	à	La	

Réunion	pour	y	parvenir337	:	

«	Tu	vois,	 je	suis	arrivée	bébé	à	La	Réunion.	Ma	mère	elle	 l’a	 fait	pour	

nous,	 pour	 un	meilleur	 avenir	 qu’à	Mayotte.	 Elle	 a	 pas	 travaillé	 parce	

qu’elle	était	pas	à	l’école	et	qu’elle	avait	pas	de	diplômes,	et	elle	parle	pas	

français	comme	nous,	et	fallait	nous	éduquer338.	Tout	ce	qu’elle	a	fait	c’est	

pour	nous.	C’est	vrai	j’ai	pas	travaillé	sérieusement,	quand	t’es	jeune	t’es	

bête,	tu	t’en	rends	pas	compte,	tu	 fais	des	bêtises.	Mais	maintenant	 je	

veux	travailler,	 je	veux	réussir.	Pour	moi,	pour	mes	enfants.	Pour	qu’ils	

soient	 fiers	de	moi	et	pour	 leur	montrer	qu’on	peut	 réussir	»	 [Femme,	

Mahoraise,	23	ans,	mariée,	quatre	enfants,	niveau	Bac,	décembre	2015]	

Même	si	dans	notre	corpus	 les	hommes	mahorais	et	comoriens	sont	mieux	

qualifiés	que	 leurs	épouses,	et	que	certains	 trouvent	plus	 facilement	du	 travail	

–	grâce	à	une	mobilisation	politique	–	ou	 travaillent	déjà	à	Mayotte,	beaucoup	

sont	toutefois	sous-diplômés	et	peinent	à	exercer	un	emploi	sur	du	 long	terme.	

Périodiquement,	 les	 hommes	 sont	 recrutés	 dans	 le	 cadre	 des	 dispositifs	 de	

contrats	aidés	et	dans	le	secteur	des	emplois	verts.	Ce	dispositif	d’une	durée	de	

deux	 ans	 permet	 toutefois	 de	 bénéficier	 d’un	 programme	 d’insertion	 et	 de	

																																																								
336	Partir	en	Métropole	pour	augmenter	ses	chances	de	trouver	un	travail	ou	une	formation.	
337	 L’analyse	 de	mes	 entretiens	 et	 observations	 effectué	 entre	 2013	 et	 2017	 rejoignent	 celles	
effectuées	par	Bernard	CHERUBINI	et	Nicolas	ROINSARD,	op.	cité,	2009	sur	les	raisons	migratoires.	
Les	parcours	migratoires	de	mon	corpus	sont	détaillés	au	chapitre	4.		
338	Cette	 stratégie	 adoptée	par	 le	 contexte	de	 la	 situation	migratoire	et	du	 capital	 scolaire	de	
l’individu	 est	 également	 amplifiée	 par	 le	 phénomène	 de	 «	 trappes	 d’inactivité	 »	 (Bernard	
CHERUBINI,	 Nicolas	 ROINSARD,	 op.cité	 2009,	 Nicolas	 ROINSARD,	 2006,	 2007),	 concerne	 les	
«	situations	pour	lesquelles	le	bénéficiaire	d’un	minimum	social	n’a	aucun	intérêt	financier	à	quitter	
le	dispositif	assistance	dû	à	la	faible	espérance	de	gains	(voire	de	l’absence	ou	de	la	perte	de	gains)	
que	 lui	 procurerait	 la	 [re]prise	 d’un	 emploi	 ».	 Ces	 trappes	 d’inactivités	 sont	 particulièrement	
présentes	chez	les	personnes	de	plus	de	35	ans,	qui	peinent	au	regard	de	leur	situation	à	trouver	
un	travail	et	pour	qui	les	formations	d’alphabétisation	ou	de	remise	à	niveau	proposées	par	Pôle	
Emploi	 leur	apparait	comme	à	 la	fois	une	perte de	temps	et	de	gain,	car	ces	formations	ne	sont	
accompagnées	d’aucune	compensation	financière.	Ces	formations	semblent	ainsi	inefficaces	pour	
un	grand	nombre	de	personnes	qui	peinent	à	rebondir	sur	ces	dispositifs	d’insertion.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 281	
	

formation	augmentant	ainsi	les	chances	de	retrouver	un	emploi	après	le	contrat	

et	 de	 bénéficier	 d’une	 allocation	 chômage	 si	 l’issue	 n’est	 pas	 l’embauche	

définitive.		

Le	tableau	ci-dessous	récapitule	les	secteurs	d’activités	salariales	à	La	Réunion	

des	hommes	et	des	 femmes	du	 corpus.	Ne	 sont	pas	 indiqués	 le	nombre	ni	 les	

activités	informelles339	:	

Hommes	 Femmes	

Bâtiment		
(Travaux	Public	et	seconde	œuvre)	

Collectivités	territoriales	

Sécurité	 Association	

Collectivités	territoriales		
	Emplois	verts	

	

Chauffeur-Livreur	 	

	

	Pour	ces	familles	–	surtout	pour	les	personnes	qualifiées	et/ou	ceux	ayant	de	

moins	de	30	ans	–	l’obtention	d’un	travail	–	même	en	contrat	aidé,	à	mi-temps	et	

temporaire	–	est	un	premier	pas	vers	leurs	objectifs	de	migration	et	d’ascension	

sociale.	 Les	 gains	 financiers	 sont	 importants,	 puisque	 les	 aides	 sociales	 sont	

réévaluées,	mais	conservées	durant	le	contrat.	Toutefois,	la	perte	de	gain	peut	se	

rencontrer	 lorsque	 la	situation	de	 l’intéressée	est	mise	à	 jour	 l’année	suivant	 le	

début	du	contrat,	engendrant	dans	certaines	situations	des	problèmes	financiers	

importants.	Ces	soucis	financiers	peuvent	aussi	se	rencontrer	lorsque	le	couple	se	

sépare,	où	que	l’un	des	deux	perd	son	contrat.	Cependant,	lorsque	cette	obtention	

du	 travail	 se	 conjugue	 avec	 le	 travail	 du	 conjoint,	 la	 situation	 financière	 de	 la	

famille	 est	 stable	 et	 permet	 de	 répondre	 aux	 besoins	 et	 aux	 attentes	 dans	 la	

société	d’accueil,	de	subvenir	aux	besoins	de	la	famille	en	territoire	d’origine	et/ou	

de	prévoir	le	retour	par	la	construction	d’une	maison.	

																																																								
339	Voir	le	chapitre	2	-	présentation	du	corpus	-	pour	plus	de	détails	sur	ces	28	familles.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 282	
	

L’obtention	du	 travail	peut	être	 facilitée	par	 le	 réseau	d’interconnaissances	

issu	du	monde	mahoro-comorien,	ou	issu	du	milieu	associatif	et	militant.	En	effet,	

l’embauche	peut	être	conditionnée	par	l’engagement	social	de	l’individu	(au	sein	

d’une	association)	ou	à	leur	engagement	militant340,	qui	leur	permet	d’avoir	une	

reconnaissance	de	savoir-faire	et	de	savoir-être	dans	 la	société	d’accueil.	Selon	

l’emploi,	 la	maîtrise	 du	 créole	 et	 du	 français	 –	 à	 l’oral	 comme	 à	 l’écrit	 –	 est	

demandée	pour	répondre	aux	besoins	pour	lesquels	on	les	recrute.	Dans	certains	

domaines,	c’est	aussi	la	capacité	à	travailler	en	partenariat	qui	est	appréciée.	Ces	

modalités	de	 recrutement	sont	 jugées,	par	 les	bénéficiaires,	plus	performantes	

que	celles	proposées	par	Pôle	Emploi.	En	effet,	le	regard	que	portent	l’ensemble	

des	Mahorais	vis-à-vis	de	Pôle	Emploi	est	assez	négatif341.	À	titre	d’exemple,	en	

2014	Aïcha	–	Mahoraise,	mère	de	quatre	enfants	et	habitant	la	Chaumière	depuis	

2010	–	a	reçu	une	offre	d’emploi	pour	travailler	dans	un	grand	parc	d’attractions	

en	 Île-de-France	 pendant	 six	mois.	Durant	 cette	 période	 de	 travail,	 elle	 serait	

nourrie,	 logée	et	payée.	Le	reçu	de	cette	offre	 l’a	surprise	et	mise	mal	à	 l’aise	 :	

comment	refuser	alors	que	ce	rejet	serait	pénalisé	par	Pôle	Emploi	?	Comment	

partir	en	laissant	4	enfants	et	un	mari	seuls	durant	six	mois	?	Étant	incompatible	

avec	 sa	 vie	 de	 famille,	 Aïcha	 a	 dû	 refuser,	 non	 sans	 appréhension	 des	

conséquences	qu’il	pourrait	y	avoir.	

																																																								
340	Lors	des	dernières	élections	municipales,	ce	sont	plus	de	cinquante	habitants	de	la	Chaumière,	
essentiellement	 mahorais,	 qui	 ont	 pu	 bénéficier	 d’un	 contrat	 aidé	 via	 un	 réseau	 politique	
«	déguisé	»	mis	en	place	sur	la	Chaumière	par	des	militants.	Une	personne	en	particulier,	d’origine	
Mauricienne	et	que	les	habitants	appellent	mamastef,	est	très	active	dans	ces	domaines,	mais	aussi	
dans	la	recherche	d’appartements. C’est	une	sorte	d’agente	immobilier	marron.	Plusieurs	histoires	
circulent	à	ce	sujet,	et	son	travail	et	son	engagement	ne	font	pas	l’unanimité	chez	les	propriétaires,	
les	 syndics	et	chez	certains	 locataires.	Toutefois,	elle	 reste	appréciée	et	 reconnue,	car	c’est	au	
travers	 d’elle	 que	 des	 personnes	 ont	 pu	 trouver	 un	 travail,	 et/ou	 un	 logement	même	 si	 les	
modalités	et	les	tarifs	peuvent	être	discutables.	
341	J’ai	également	évoqué,	dans	le	chapitre	4,	que	certaines	familles	étaient	parties	en	Métropole	
pour	travailler.	L’emploi	est	alors	obtenu	via	le	réseau	familial	installé	sur	place,	ou	dans	le	cas	de	
Farida,	c’était	aussi	 l’envie	de	pouvoir	bénéficier	comme	sa	sœur	:	de	formation	et	d’un	accès	à	
l’emploi	via	Pôle	Emploi	jugé	beaucoup	plus	efficace	que	celui	de	La	Réunion.		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 283	
	

b) Du	réseau	aux	territoires	circulatoires	:	l’économie	informelle	à	La	Chaumière	

	À	La	Chaumière,	 les	activités	économiques	 informelles	ont	toute	 leur	place.	

Dans	le	chapitre	3,	j’ai	évoqué	les	différents	commerces	qui	s’y	trouvaient	lorsque	

la	boutique	au	pied	de	La	Tour	existait,	mais	aussi	la	présence	de	petits	commerces	

de	proximité	dans	les	studios	des	Citronniers	et	des	Bananiers	(coiffeur,	couture	

et	repassage…).	Ces	activités	commerciales	formelles	et	informelles,	au	milieu	des	

années	1990,	engendraient	un	sentiment	d’appartenance	au	quartier	:		

«	Y’avait	la	mère	de	[…]	qui	faisait	des	glaces	à	l’eau	et	qui	les	vendait.	On	

allait	dans	 la	cour,	chacun	avait	sa	glace,	on	était	 les	rois	du	pétrole	».	

[Homme,	 créole	 blanc,	 39	 ans,	 ancien	 habitant,	 propriétaire	 bailleur,	

2013]		

Au	 cours	 de	 ce	 terrain	 et	 suite	 à	 mes	 observations	 dans	 les	 milieux	

associatifs,	 je	 me	 suis	 rendu	 compte	 que	 La	 Chaumière	 était	 un	 territoire	

d’économies	informelles	pour	les	familles	mahoraises	présentes	sur	ce	secteur	et	

qui	 s’adaptent	 à	 l’offre	 et	 la	 demande.	 Ces	 activités	 se	 déroulent	 sous	 deux	

formes	 :	 celles	 qui	 proviennent	 de	 l’intérieur	 du	 quartier	 et	 celles	 qui	 sont	

extérieures	au	quartier.	Ces	activités	peuvent	être	ponctuelles	ou	régulières.	Dans	

tous	les	cas,	elles	permettent	de	faire	émerger	un	réseau	économique	au-delà	des	

frontières	de	La	Réunion.	

Les	activités	économiques	internes	et	externes	au	quartier	

Les	petits	commerces	de	détail	permettent	à	certaines	 familles	mahoraises	

d’arrondir	les	fins	de	mois	et	d’augmenter	leurs	capacités	économiques342	,	en	plus	

des	prestations	sociales	ou	du	salaire.	

Avant	son	déménagement,	le	beau-père	d’Aïcha	construisait	des	râpes	coco343	

qu’il	revendait.	Très	utilisées	par	les	femmes	mahoraises	et	non	commercialisées	

																																																								
342	En	plus	du	système	économique	et	d’épargne	interne,	le	shikoa,	que	je	développerai	plus	tard.	
343	Petit	banc	en	bois	avec	une	râpe	métallique	à	son	extrémité	et	qui	sert	à	râper	la	coco.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 284	
	

à	 La	 Réunion,	 ces	 râpes	 coco	 vendues	 au	 prix	 de	 40€	 au	 réseau	

d’interconnaissances	permettaient	de	combler	ces	manquements.	Les	hommes	

qui	possèdent	une	voiture	–	et	qui	travaillent	ou	non	–	font	les	taxis	marron344	et	

se	mettent	à	disposition	de	ceux	qui	les	sollicitent	dans	et	hors	du	quartier.	Une	

autre	activité	 informelle	qui	permet	de fonctionner	dans	 le	quartier	est	celle	du	

garage	 marron,	 qui	 permet	 à	 la	 fois	 d’effectuer	 des	 réparations,	 mais	 aussi	

d’assurer	la	vente	de	pièces	détachées	dans	et	hors	de	La	Chaumière	pour	d’autres	

mécaniciens	marron345	ou	pour	ceux	qui	en	ont	besoin.		

Les	 activités	effectuées	par	 les	 femmes	–	 sans	 toutefois	être	exhaustive	–	

tournent	essentiellement	autour	des ventes	de	textile,	et	de	la	garde	d’enfants	de	

façon	 régulière	ou	ponctuelle.	Par	exemple,	Bissam,	mahoraise,	a	gardé	durant	

plusieurs	années,	 le	bébé	d’une	 femme	d’origine	comorienne	n’habitant	pas	La	

Chaumière.	 Lorsque	 l’occasion	 s’est	 présentée	 par	 l’intermédiaire	 du	 réseau	

amical	de	son	mari,	et	ayant	fait	des	études	dans	la	petite	enfance,	mais	sans	avoir	

validé	 son	 diplôme,	 Bissam	 a	 tout	 naturellement	 accepté	 de	 s’occuper	 de	 cet	

enfant	 quotidiennement. En ce qui concerne les ventes de textiles et	

d’habillement,	celles-ci	s’organisent	de	plusieurs	manières,	mais	toujours	à	partir	

d’un	 réseau	économique	hors	du	 territoire	 réunionnais346.	 La	mère	d’Aïcha	est	

commerçante au marché couvert	de Mamoudzou à	Mayotte. Elle vend des tissus,

																																																								
344	Connus	et	reconnus	dans	les	réseaux	ou	dans	leur	territoire	d’habitations,	ils	transportent	les	
personnes	qui	 les	appellent	pour	 les	courses,	 les	démarches	administratives,	 les	fêtes…	Certains	
ont	des	mini	bus	 ce	qui	 leur	permet	de	 louer	 leur	 service	 lors	des	 fêtes	mahoraises.	Certaines	
femmes	qui	ont	des	 voitures	n’exercent	pas	de	 taxi	marron,	mais	 s’organisent	avec	 les	autres	
femmes	de	leur	réseau	amical,	villageois	ou	familial	pour	faire	du	«	co-voiturage	»	pour	les	courses,	
les	démarches,	et	les	sorties	en	fête.	Système	aléatoire,	il	dépend	de	la	disponibilité	de	la	personne,	
de	son	humeur,	de	sa	situation	financière	puisqu’il	peut	être	payant	selon	la	fréquence,	la	durée,	
les	kms.	Ce	système	de	taxi	existe	aussi	dans	les	réseaux	malgaches.	
345	Cette	activité	est	également	exercée	par	quelques	hommes	originaires	de	Madagascar.	Les	deux	
réseaux	peuvent	se	connecter	parfois	au	sujet	des	pièces	ou	autres.	À	noter	également	que ces	
activités	 mécaniques	 sont	 contestées	 par	 les	 syndics	 de	 copropriété,	 car	 interdites	 dans	 le	
règlement.	Au-delà	de	ça,	se	pose	aussi	des	soucis	de	parking	et	de	la	gestion	des	épaves	où	peu	
de	solutions	sont	trouvées	pour	les	évacuer	à	cause	de	dysfonctionnements	administratifs	:	qui	les	
enlève	(CINOR,	Police municipale,	les	Syndics,	la	fourrière…)	?		
346	Cette	notion	est	développée	dans	la	sous-partie	suivante.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 285	
	

des	chaussures	et	des	vêtements.	Lors	de	ses	voyages,	Aïcha	ramène	des	body347,	

des	saluva	et	autres	vêtements	qu’elle	revend	à	ses	amies	de	La	Chaumière.	Cette	

rentrée	d’argent	est	occasionnelle,	mais	ce	type	de	commerce,	réalisé	plusieurs	

fois	par	différentes	personnes,	permet	 aux	 femmes	du	quartier	de	 trouver	du	

textile	 au	 sein	de	 La	Chaumière.	Alors	qu’elle	 s’est	 installée	 récemment,	 cette	

femme,	mère	de	six	enfants,	revend	chaussures,	écharpes	et	tissus	qui	viennent	

d’être	 livrés	 d’Inde.	 La	 nouvelle	 s’étant	 rapidement	 diffusée,	 de	 nombreuses	

voisines	viennent	 la	voir	pour	acheter.	Cette	 femme	vend	ces	produits	pour	 le	

compte	 de	 son	 mari,	 qui	 lui	 aussi	 les	 revend	 pour	 le	 compte	 d’une	 amie	

commerçante	mahoraise	et	qui	vient	de	recevoir	un	conteneur	de	marchandises.	

Le	partage	de	conteneur	est	courant	chez	les	Mahorais	et	Comoriens,	que	ce	soit	

en	provenance	des	autres	pays	de	la	zone,	qu’au	départ	de	La	Réunion.	Le	mètre	

cube	 se	 loue	 300€,	 afin	 de	 permettre	 à	 ceux	 qui	 désirent	 faire	 transiter	 des	

produits	entre	les	Comores,	Mayotte	et	La	Réunion.			

Il	existe	aussi	des	réseaux	d’activités	alimentaires	dans	et	hors	du	quartier.	Il	

est	 possible,	 pour	 les	 enfants,	 d’acheter	 des	 sorbets	 à	 l’eau	 qu’une	 dame	 du	

quartier	 confectionne	 elle-même	 avec	 du	 sirop	 ou	 des	 jus	 de	 fruits	 (tamarins,	

grenadine,	 menthe…)	 et	 qu’elle	 revend	 dans	 des	 gobelets	 en	 plastique.	 Le	

commerce	alimentaire	est	particulièrement	perceptible	lors	des	fêtes	de	l’Aïd.	Par	

exemple,	le	mari	de	Faïda,	Mahoraise,	mariée	et	habitante	de	La	Chaumière	depuis	

son	adolescence,	achète	un	bœuf	à	la	Plaine	des	Cafres	par	l’intermédiaire	d’un	

éleveur	 qui	 le	 découpe	 en	 plusieurs	 morceaux	 selon	 les	 recommandations	

sanitaires	en	vigueur.	Ensuite,	il	revend	les	morceaux	dans	le	quartier	à	ceux	qui	

ont	commandé	à	l’avance,	ou	ceux	qui	viennent	le	voir	lorsque	le	bouche-à-oreille	

s’est	 diffusé	 dans	 le	 quartier.	 Les	 tripes	 de	 bœuf	 –	 plat	 très	 apprécié	 des	

																																																								
347	Nom	donné	au	tee-shirt	à	manches	longues	ou	courtes	et	porté	par	les	femmes	sous	leur	saluva.	
Selon	 l’occasion,	 le	body	peut	être	 simple,	 avec	motifs	 imprimés	ou	brodés,	 très	prisé	par	 les	
femmes	notamment	lors	des	grandes	occasions.	Le	prix	est	également	variable	selon	la	qualité,	les	
broderies	et	le	fournisseur.	
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 286	
	

Mahorais	–	se	vendent	6€	 le	kilo348	en	2016.	 	En	fonction	des	morceaux,	 le	prix	

varie	fortement.			

	

L’économie	informelle	de	La	Chaumière	se	caractérise	aussi	par	la	venue	de	

nombreux	 petits	 commerçants	 dans	 le	 quartier.	 Ces	 activités	 ne	 sont	 pas	

spécifiques	 à	 La	Chaumière	puisqu’elles	 se	 retrouvent	dans	d’autres	quartiers,	

mais	démontrent	un	dynamisme	économique	informel	important	dans	les	zones	

où	les	populations	en	provenance	de	Mayotte	et	des	Comores	sont	nombreuses	:		

	«	Là	où	y’a	des	Mahorais,	y’a	des	vendeurs	de	bananes,	de	lait,	de	manioc	

et	 des	 commerçants	 qui	 viendront	 toujours	 faire	 leur	 commerce.	 Ils	

connaissent	 les	 secteurs	 et	 ils	 viennent	 les	 chercher.	 Ils	 trouveront	

toujours	des	gens	pour	acheter	»	[Femme,	Mahoraise,	30	ans,	décembre	

2016]	

À	 La	Chaumière,	 le	 vendeur	 de	 lait	 caillé	 babadzia349	 se	 déplace	 dans	 le	

quartier	 de	 façon	 hebdomadaire	 :	 il	 klaxonne	 et	 fait	 le	 tour	 du	 quartier	 pour	

signifier sa	 présence. Les familles mahoraises achètent	 ce lait	 pour faire des

yaourts,	et	du	lait	caillé	:	

	«	Parce	que	nous	les	Mahorais	on	aime bien	le	lait	caillé.	Tu	vois,	on	utilise	

souvent	le	lait	caillé.	Si	dans	un	mariage,	dans	un	shidjabu350	ou	dans	un	

maulida351	on	n’a	pas	 le	 lait	 caillé352	ben	 il	manque	quelque	 chose	de	

grandiose	».	[Femme,	Mahoraise,	31	ans,	août	2016]	

Auprès	 de	 ce ‘’commerçant’’,	 les	 familles	 s’approvisionnent	 aussi	 en	

bananes	vertes	et	enmanioc	lorsque	c’est	possible.	Un	autre	vendeur	de	bananes,	

																																																								
348	À	La	Réunion,	le	bœuf	se	vend	à	2400€.	À	Mayotte,	il	se	vend	à	10	000€.	
349	 Ce	 qui	 signifie	 littéralement	 le	 papa	 du	 lait.	 Il	 fait	 différentes	 tournées	 dans	 les	 différents	
quartiers	de	Saint-Denis.	
350	Prières	de	bénédiction	
351	Commémoration	de	la	naissance	du	Prophète	
352	Le	lait	caillé	est	utilisé	dans	beaucoup	de	plats	comme	avec	le	mataba	pour	les	Mahorais,	ou	
avec	de	la	viande	chez	les	Grands	Comoriens.	Chez	les	Mahorais	c’est	dans	une	moindre	mesure,	
car	ils	l’utilisent	surtout	pour	faire	des	yaourts,	et	parfois	avec	du	riz.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 287	
	

connu	 sous	 le	 nom	 de	 ‘’Raymond	 le	 vendeur	 de	 bananes’’	 vient	 presque	

quotidiennement	sur	le	secteur	lorsque	les	familles	l’appellent	en	fonction	de	leur	

besoin.	Ce	dernier	explique	qu’avec	l’arrivée	des	Mahorais	à	La	Réunion	et	la	forte	

demande	de	bananes	 vertes	qui	 s’en	 est	 suivie,	 cela	 a	permis	 à	de	nombreux	

agriculteurs	de	 relancer	 leur	production	de	bananes	 et	d’augmenter	 ainsi	 leur	

chiffre	 d’affaires.	 Lui-même,	 étant	 à	 la	 retraite,	 s’est	 «	 reconverti	 »	 dans	 ce	

domaine	afin	«	d’arrondir	ses	fins	de	mois	».	Ce	qui	devait	être	simplement	une	

activité	secondaire,	devient	pour	lui	une	réelle	activité	économique	qui	demande	

du	 temps,	de	 l’investissement	et	 le	développement	d’un	 réseau	de	partenaires	

agricoles	afin	de	pouvoir	répondre	à	 la	demande	grandissante.	Ses	commandes	

augmentent	plus	 largement	 lors	de	 la	période	du	ramadan,	ce	qui	se	répercute	

aussi	sur	les	prix	de	revente.	L’achat	à	crédit	est	possible	et	le	remboursement	se	

fait	entre	le	5	et	le	10	du	mois	suivant.	Avec	la	fin	du	ramadan,	le	nombre	de	vente	

de	tissus,	de	draps,	de	nappes	et	de	rideaux	en	provenance	de	Maurice	augmente.	

Ces	vendeurs,	connus	dans	les	réseaux	mahorais353,	viennent	dans	les	quartiers	à	

la	demande	des	intéressées.	En	effet,	il	est	de	coutume	de	renouveler	son	linge	de	

maison	à	la	fin	du	ramadan	pour	arranger	son	intérieur.	Ces	tissus	proviennent	soit	

de	 Maurice,	 soit	 de	 Dubaï.	 Ils	 font	 également	 des	 ventes	 de	 tissus	 pour	

confectionner	 des	 saluva	 et	 des	 hijab	 et	 autres	 tenues	 islamiques	 pour	 les	

personnes	 qui	 en	 demandent.	 Les	 femmes	mahoraises	 apprécient	 de	 faire	 du	

commerce	avec	les	Mauriciens,	car	ils	font	du	crédit	:		

«	Elles	n‘ont	pas	à	payer	cash.	Ils	reviennent	en	chaque	début	de	mois	afin	

que	 leurs	 clientes	 régularisent	 leurs	 frais	 d’achats,	 ou	 sur	 plusieurs	

échéances	de	paiement	lorsque	les	montants	sont	très	élevés	»	[Femme,	

Mahoraise,	31	ans,	août	2016].	

	 	

																																																								
353	Des	réseaux	mahorais	issu	du	réseau	amical	«	entre	copines	»,	entre	membres	du	même	shikoa,	
ou	alors	par	le	bouche	à	oreilles	dans	le	quartier.		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 288	
	

Réseau	individuel	ou	commercial	informel	entre	La	Réunion-Mayotte-Métropole	

	

	
Figure	54:	Carte	des	réseaux	commerciaux	informels	chez	les	Mahorais

354	

	

J’ai	expliqué	dans	la	partie	précédente	que	certains	interlocuteurs	pouvaient	

être	des	revendeurs,	soit	pour	leur	compte	personnel,	soit	pour	celui	de	quelqu’un	

d’autre	 de	 leur	 réseau	 amical	 ou	 familial.	 C’est	 donc	 un(e)	 commerçant(e)	 du	

réseau	mahorais	à	Mayotte	qui	achète	le	tissu	et	qui	lors	d’un	séjour	à	La	Réunion	

vient	le	vendre	à	ses	réseaux.	Parfois,	c’est	un	membre	du	réseau	qui	récupère	la	

marchandise	et	qui	se	charge,	via	son	réseau	d’interconnaissances,	de	le	vendre	à	

La	Réunion.	Ces	types	de	commerces,	effectués	soit	par	les	femmes	mahoraises,	

soit	par	 les	commerçants	mauriciens,	se	caractérisent	par	une	«	mondialisation	

par	le	bas	»355	et	au-delà	des	frontières.	Pour	Alain	Tarrius,	la	notion	de	territoire	

																																																								
354	Carte	fournie	par	Emmanuel	Marcadé,	cartographe	à	l’Université	de	La	Réunion.	
355	Alejandro	PORTES,	«	La	mobilisation	par	le	bas	;	l’émergence	des	communautés	transnationales,	
Actes	de	la	recherche	en	sciences	sociales,	1999,	p.15	«	Les	activités	économiques	qui	sous-tendent	
ces	communautés	reposent	précisément	sur	les	différences	de	profits	créées	par	les	frontières.	A	
cet	 égard,	 elles	 ne	 fonctionnent	 pas	 différemment	 des	 ‘’multinationales’’,	 à	 ceci	 près	 qu’elles	
émergent	«		par	le	bas	»	et	que	leurs	activités	sont	le	plus	souvent	informelles.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 289	
	

circulatoire	 concerne	 la	 socialisation	 des	 espaces	 comme	 supports	 aux	

déplacements,	car	«	tout	espace	est	circulatoire,	par	contre	tout	espace	n’est	pas	

territoire	»356.	Pour	lui,	ils	produisent	«	les	ressources	symboliques	et	factuelles	du	

territoire.	Ce	qui	implique	dans	cette	notion,	une	idée	de	mouvement	investi	par	

«	 le	sens	du	social	»357.	En	d’autres	termes,	 les	territoires	circulatoires	sont	des	

espaces	 de	 sociabilités	 et	 d’économies	 qui	 se	 créent	 au-delà	 des	 frontières	

nationales	et	régionales,	comme c’est	le	cas	à	La	Réunion.	

Les	tissus,	les	vêtements	ou	le	matériel	hifi	sont	achetés	à	Dubaï,	en	Thaïlande,	

en	Chine	ou	à	Maurice	et	transitent	par	Mayotte	lorsque	les	commerçants	ont	un	

magasin.	La	mère	d’Aïcha,	présentée	précédemment,	se	rend	régulièrement	dans	

ces	 pays,	 avec	 d’autres	 commerçant(e)s	 dans	 le	 cadre	 de	 voyages	 collectifs	

organisés	spécialement	pour	eux	et	qui	sont	à	la	recherche	de	nouveaux	produits	

(télé,	hifi,	petit	 électroménager…),	de	 tissus,	de	 vêtements	 et	 autres	produits.	

Aïcha,	après	chacune	de	ses	visites	(ou	lorsque	sa	mère	vient	la	voir)	ramène	ces	

effets,	qu’elle	 complète	aussi	en	effectuant	d’autres	achats	au	 Little	Dubaï,	un	

quartier	commerçant	du	bidonville	de	Majicavo.	De	là,	elle	ramène	d’autres	types	

de	bodys,	saluva	et	autres	tissus	qu’elle	trouve	auprès	de	commerçants	anjouanais	

à	prix	réduits.		

Ces	femmes	commerçantes	mahoraises	développent	ainsi	 leurs	commerces	

de	 Mayotte	 à	 La	 Réunion	 avec	 leur	 réseau	 d’interconnaissances	 tout	 en	

développant	 également	 leur	 commerce	mahorais,	 dont	 les	 échanges	 avec	 les	

Comores,	les	pays	du	Golf	et	certains	pays	asiatiques	se	renforcent.	C’est	donc	une	

économie	 informelle	 qui	 permet	 à	 ces	 commerçants	mahorais	 de	 La	 Réunion	

d’exporter	 des	 ventes	 ici.	 Assimilées	 à	 de	 vraies	 femmes	 d’affaires,	 elles	

																																																								
356	Dans	Alain	TARRIUS,	«	Territoires	circulatoires	et	espaces	urbains	:	Différentiation	des	groupes	
migrants	»,	Les	Annales	de	la	recherche	urbaine,	N°59-60,	1993.	Mobilités.	p.	51-60.	
357	Ibid.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 290	
	

réussissent	à	trouver	des	distributeurs	à	La	Réunion	pour	revendre	leurs	stocks	si	

elles	ne	sont	pas présentes358.	

Les	femmes	mahoraises	achètent	de	nombreux	tissus	et	produits	auprès	des	

colporteurs	mauriciens	parce	que	ces	derniers	«	font	crédit	».	Ainsi,	depuis	son	

arrivée	à	La	Réunion	il	y	a	plus	de	quinze	ans,	la	mère	de	cette	interlocutrice,	en	

prévision	 d’un	mariage	 d’une	 de	 ses	 filles	 à	Mayotte,	 achète	 des	 draps,	 des	

assiettes	et	autres	produits	à	La	Réunion	et	les	envoie	régulièrement	chez	elle,	à	

Mayotte,	 où	 vis	 une	 autre	 de	 ses	 filles.	 La	 vente	 par	 correspondance	 tend	

également	à	se	développer	entre	La	Réunion,	Mayotte	et	l’Hexagone	:	les	femmes	

se	font	livrer	les	tissus	des	saluva	chez	un	membre	de	leur	famille	en	Métropole	

qui	leur	réexpédie	ensuite	si	les	frais	de	port	sont	trop	élevés	à	l’achat.	Ou	bien,	

elles	profitent	d’un	voyage	ou	celui	d’une	connaissance	pour	ramener	des	cartons	

de	vêtement,	qu’il	leur	soit	destiné,	ou	qu’elles	destinent	à	la	vente	auprès	de	leur	

réseau.	Il	m’est	souvent	arrivé,	lors	de	mes	voyages	entre	La	Réunion	et	Mayotte,	

de	ramener	des	affaires	pour	les	familles	de	mes	interlocutrices	(marmites,	ti	son,	

documents,	mangues,	vêtements…).	

Les	 activités	 économiques	 énumérées	 ci-dessus,	 ces	 sortes	 de	 «	 mini-

entreprises	»	non	déclarées,	mais	connues	et	 reconnues,	 relèvent	des	activités	

informelles.	Ces	dernières s’insèrent	dans	des	 rapports	 sociaux	 issus	de	 réseau	

villageois,	 familial	ou	amical,	et	 s’inscrivent	pleinement	dans	une	économie	de	

profit	(Gorgeon,	1986)	:	c’est-à-dire	améliorer	le	quotidien	en	territoire	d’accueil,	

assurer	son	futur	à	La	Réunion	mais	aussi	à	Mayotte	si	les	perspectives	de	retour	

se	 réalisent359.	 L’analyse	 des	 données	 montre	 que	 les	 familles	 mahoraises	

présentes	ici	ont	bien	des	prestations	sociales	qui	leur	permettent	de	vivre,	mais	

les	 obligations	 familiales	 et	 communautaires	 qui	 découlent	 du	 système	 de	

																																																								
358	Bodys,	saluva,	bijoux,	produits	de	beauté	(éclaircisseur	de	peau	et	produits	pour	les	cheveux).	
Les	colliers	de	fleurs	d’Anfu	(jasmin)	proviennent	directement	de	Mayotte,	notamment	pour	 les	
mariages.	
359	Certaines	familles	sont	parfois	obligées	de	revendre	leur	maison	pour	assurer	les	frais	de	notaire	
liés	 au	 cadastrage	et	 à	 la	 répartition	officielle	effectuée	par	un	 géomètre,	 ainsi	qu’aux	 impôts	
fonciers.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 291	
	

solidarité	 interne	 peuvent	 parfois	 entraver	 cette	 stabilité	 économique.	 Les	

activités	 de	 l’économie	 informelle	 comme	 observées	 dans	 le	 quartier	 de	 La	

Chaumière,	et	au	sein	des	réseaux	mahorais	ne	sont	pas	des	activités	déclarées.	À	

La	Réunion,	l’économie	informelle	a	toujours	été	un	fait,	et	permet	à	un	certain	

nombre	de	familles	de	subvenir	à	leurs	besoins,	comme	cela	a	été	décrit	par	Éliane	

Wolf	en	1989	dans	son	ouvrage	sur	 les	populations	défavorisées	du	quartier	du	

Chaudron.	L’économie	informelle	des	familles	mahoraises	et	comoriennes,	même	

au-delà	des	 frontières,	est	un	processus	qui	 leur	permet	de	mieux	s’adapter	au	

contexte	local	en	développant	une	activité,	en	arrondissant	les	fins	de	mois	ou	en	

faisant	 en	 sorte	de	«	 gagner	de	 l’argent	»	 au	 travers	de	différentes	 stratégies	

économiques,	de	vente	et	d’achats.	

c) Structure	de	l’économie	et	stratégies	d’achat	

Le	 rapport	 à	 l’argent	 est	 conditionné	 chez	 les	 familles	 mahoraises	 et	

comoriennes	par	une	méfiance	dans	les	banques	et	les	institutions	:	pas	de	crédits,	

peu	 de	 prélèvements.	 Ces	 familles	 préfèrent	 retirer	 une	 somme	 d’argent	

importante	 entre	 le	 6	 et	 le	 15	 du	mois	 –	 après	 le	 versement	 des	 prestations	

sociales	–	pour	mieux	gérer	et	contrôler	 leurs	finances.	Cet	argent	est	conservé	

minutieusement	 au	 domicile	 et	 permet	 de	 payer	 au	 comptant	 les	 dépenses	 à	

régler.	 Il	n’y	a	pas	de	chéquiers	ni	de	cartes	de	crédit,	sauf	pour	 les	personnes	

ayant	un	travail	salarial.	Les	autres	bénéficient	d’une	carte	de	retrait	au	montant	

parfois	plafonné	qui	leur	permet	de	retirer	de	l’argent	sans	passer	par	le	guichet,	

et	éviter	ainsi	de	longues	files	d’attente.	Ce	rapport	à	l’argent	est	caractéristique	

des	familles	défavorisées	provoquant	ainsi,	dans	certains	cas,	des	dettes	majeures.		

Ces	dettes	se	retrouvent	surtout	vis-à-vis	des	organismes	d’eau,	d’électricité	

ou	 autres	 prestataires	 sportifs	 et	 associatifs	 auxquels	 sont	 inscrits	 les	 enfants	

notamment.	Les	familles	devant	souvent	faire	appel	aux	fonds	d’aide	d’urgence	

assurée	par	 les	 collectivités	 territoriales	pour	 le	paiement	desdites	 factures	 et	

l’aide	 alimentaire	 d’urgence	 même	 si	 pour	 les	 deux	 dernières	 années,	 les	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 292	
	

modalités	 d’attribution	 de	 ces	 aides	 ont	 évolué	 au	 vu	 de	 l’augmentation	 des	

demandes.	 Dans	 son	 ouvrage,	 Pascale	 Jamoulle	 (2003)	 évoque	 les	 problèmes	

économiques	 et	 sociaux	 des	 populations	 précaires	 qu’elle	 a	 rencontrées,	 des	

problèmes	dus	à	une	gestion	 financière	difficile,	avec	 le	 système	 institutionnel	

français	 le	 cas	 échéant	 (assistante sociale,	 CCAS…),	 mais	 aussi	 de	 manière	

communautaire	et	traditionnelle.	Pour	cette	auteure,	la	reproduction	du	système	

traditionnel	 permet	 de	 trouver	 des	 solutions	 à	 des	 problèmes	 concrets	 qui	 se	

manifestent	dans	 le	pays	d’accueil.	Le développement	des	activités	 informelles	

permet	aussi	de	mieux	s’adapter	socio-économiquement	en	répondant	à	 la	fois	

aux	obligations	du	territoire	d’accueil,	mais	aussi	à	la	pression	sociale	du	système	

économique	traditionnel.	Pour	les	populations	en	provenance	de	Mayotte	et	des	

Comores,	les	conditions	d’épargne	et	de	crédit	sont	effectuées	avec	le	système	du	

shikoa360,	jugé	beaucoup	plus	sûr	et	plus	facile	que	la	banque	ou	les	services	de	

crédit,	et	à	moindre	coût	(pas	de	frais	imposés).			

Ce	 système	 d’épargne	marron	 traditionnel	 complète	 ponctuellement	 les	

sources	 de	 revenus	 des	 migrants	 mahorais	 et	 comoriens	 qui	 le	 pratiquent.	

Mensuellement,	 chacun	 à	 son	 tour,	 les	 personnes	 de	 ce	 shikoa	 déposent	 de	

l’argent	qui	revient	à	l’un	des	membres.	Le	nombre	des	membres	n’est	pas	fixe	et	

ces	regroupements	sont	liés	soit	en	fonction	des	affinités	familiales,	villageoises,	

mais	aussi	en	fonction	du	réseau	de	voisinage	dans	le	territoire	d’accueil.	Il	n’est	

pas	rare	de	faire	partie	de	plusieurs	regroupements	–	entre	le	territoire	d’accueil	

et	le	territoire	d’origine	–	et	selon	le	groupe,	le	montant	varie	de	100€	à	plus	de	

500€.	Mouniati,	par	exemple,	est	membre	de	trois	shikoa	pour	lesquels	elle	verse	

100€	chacun,	soit	300€	par	mois,	«	et	je	n’ai	pas	les	montants	les	plus	élevés	».	Le	

montant	de	ces	shikoa	permet	de	 financer	un	mariage,	une	 fête,	d’accélérer	 la	

construction	de	la	maison,	l’achat	d’une	voiture,	de	régler	ses	dettes,	le	cadastre	

																																																								
360	Tontine.	Système	d’économies	faites	à	plusieurs,	chacun	recevant	à	tour	de	rôle	la	totalité	des	
cotisations	
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 293	
	

du	terrain	à	Mayotte,	d’aider	la	famille…	En	certaines	occasions	(mariage,	décès…),	

on	change	le	roulement	pour	faire	face	à	ces	imprévus.			

	Si	ce	système	permet	d’avoir	ponctuellement	d’autres	sources	financières	

dans	le	pays	d’accueil,	il	peut	aussi	être	sources	de	conflits	et	de	soucis,	malgré	la	

confiance	 que	 les	 interlocuteurs	 accordent	 à	 ce	 système	 d’entraide.	 Kamila,	

française	d’origine	comorienne	qui	a	grandi	en	Métropole,	arrivée	à	La	Réunion	en	

2015	après	être	 restée	20	ans	à	Anjouan,	 juge	cette	pratique	 inutile	et	estime	

qu’elle	 provoque	 plutôt	 des	 dettes	 chez	 les	membres	 qu’une	 réelle	 solidarité	

économique	:	

«	Pour	moi	ça	sert	à	rien.	Mon	mari	veut	que	je	fasse	partie	de	ça,	mais	

moi	 je	ne	veux	pas.	Je	préfère	économiser	chaque	mois	et	mettre	mon	

argent	à	la	banque,	sur	un	livret,	plutôt	qu’avec	ça.	Ça	sert	à	rien	et	vaut	

mieux	le	garder	à	la	banque,	c’est	beaucoup	plus	sûr	».		

Dans	 l’optique	d’une	 forme	d’entraide	proche	de	 cette	 tontine,	Mouniati	a	

prêté	 de	 l’argent	 à	 sa	mère,	 à	 sa	 sœur	 et	 son	 oncle,	mais	 personne	 ne	 lui	 a	

remboursé	quand	elle	en	a	eu	besoin	pour	régler	les	dettes	qu’elle	a	eues	après	

l’obtention	de	son	contrat.	Elle	a	dû	ainsi	revoir	tout	son	budget	et	réajuster	ses	

shikoa.	À	son	arrivée	à	La	Réunion	en	2013,	Asma	a	confié	ses	économies	(800€)	à	

son	voisin	comorien	qui	avait	malheureusement	tout	dépensé	au	moment	où	elle	

en	a	eu	besoin.	Quelques	mois	plus	tard,	il	a	réussi	à	tout	lui	rembourser.	

Le	shikoa	 impose	une	 réciprocité	dans	 les	 relations	entre	 les	membres.	 Il	

régule	aussi	les	notions	d’entraide	et	de	solidarité	traditionnelles	demandées.	La	

variation	des	montants	et	la	participation	à	plusieurs	shikoa	révèlent	des	logiques	

concurrentielles	et	de	motivation		afin	de	«	montrer	»	une	réussite	sociale	et	une	

autonomie	financière	rendue	possible	par	la	migration361.	Ce	qui	change	aussi	le	

																																																								
361	 Malgré	 les	 difficultés	 financières	 que	 les	 familles	 peuvent	 rencontrer	 :	 honorer	 les	 frais	
médicaux	et	les	médicaments	en	cas	de	non	couverture,	souscrire	à	une	mutuelle	scolaire	et/ou	
une	assurance	logement,	rembourser	les	trop	perçus	de	la	Caisse	d’Allocation	Familiale	et/ou	de	
Pôle	Emploi,	solder	une	dette	ou	combler	un	découvert,	un	crédit	à	la	consommation,	entretenir	
le	 logement	et	 l’aménager	(travaux),	 le	meubler	(	achat	du	gros	et	petit	électroménager),	payer	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 294	
	

rapport	 à	 l’argent,	 pour	 lequel	 certaines	 familles	 passent	 d’un	 rapport	 à	

l’économie	 de	 survie	 à	 une	 économie	 de	 consommation,	 où	 les	 besoins	 sont	

réévalués	 en	 fonction	 des	 logiques	 commerciales	 et	 d’adaptation	 nécessaire	 à	

l’épanouissement	des	enfants.	Pour	ce	cas	là,	de	nouvelles	stratégies	se	mettent	

également	en	place.		

	

Les	 courses362	 sont	 faites	à	 chaque	début	de	mois,	 lorsque	 les	prestations	

sociales	 sont	 versées	 sur	 les	 comptes	 des	 familles.	 Quelques	 courses	

supplémentaires	 sont	 effectuées	 en	milieu	 et	 fin	 de	mois	 pour	 compléter	 les	

ressources,	ou	pour	se	fournir	en	fruits,	légumes	et	tubercules	au	marché	forain.	

L’achat	de	 la	viande	se	fait	en	gros	dans	 les	magasins	spécialisés363.	Les	courses	

pour	les	familles	de	La	Chaumière	sont	effectuées	au	Leclerc	du	Butor,	la	grande	

surface	 la	 moins	 chère	 de	 Saint-Denis.	 Les	 familles	 profitent	 également	 des	

promotions	éclaires	proposées par	d’autres	grandes	enseignes	en	ce	qui	concerne	

les	sodas,	les	jus	et	la	viande	(bœuf	et	poulet).	Le	charbon	de	bois	pour	les	vule	

lors	 des	 fêtes	 ou	 des	 actions	 associatives	 est	 acheté	 au	 Petit	Marché	 dans	 le	

centre-ville	de	Saint-Denis,	car	«	le	sachet	est	plus	gros	et	moins	cher	».	La	période	

du	ramadan,	 les	 fêtes,	et	 les	organisations	associatives	amplifient	 les	stratégies	

commerciales	 et	 l’organisation	 en	 réseau.	 Par	 exemple,	 certaines	 familles	 se	

cotisent	pour	acheter	un	bœuf	et	 le	partager,	réduisant	ainsi	 le	coût	d’achat	du	

morceau.	

																																																								
le	loyer,	rembourser	ses	dettes	de	loyer,	régler	une	facture	élevée	auprès	des	prestataires	d’eau,	
d’électricité,	des	compagnies	de	téléphone,	d’internet	et/ou	du	câble,	assurer	les	frais	de	scolarité,	
de	voyage	scolaires	ou	autres	activités	scolaires	ou	extrascolaires, associatives	ou	sportives…..	Afin	
de	 faire	 face	 à	 cela,	 les	 familles	mahoraises	 les	 plus	 anciennement	 installées	 connaissent	 de	
nombreux	dispositifs	communaux,	départementaux	et	sociaux	leur	permettant	de	surmonter	ces	
soucis	ponctuels.	Bien	entendu,	 il	faut	fournir	un	certain	nombre	de	documents	afin	de	pouvoir	
bénéficier	de	 ces	 aides.	Parfois,	une	 accumulation	de	 ces	 soucis	entrainent	de	 grosses	dettes,	
rendant	impossible	la	prise	en	charge	quotidienne	des	enfants	(soins,	besoins…)		et	renforçant	ainsi	
d’autres	problématiques	dans	la	famille	(isolement,	échec	scolaire…).	
362	 Riz,	œufs,	 lait,	 conserves	 (tomates	 pelées,	 petits	 pois…),	 frites,	 saucisse,	 yaourts,	 nouilles,	
gâteaux	industriels	et	goûters	pour	enfants,	jus,	sodas,	croquettes	…	
363	Les	croupions	de	poulet	et	les	mabawas	–	ailes	de	poulet	–	s’achètent	à	Gel	Center	à	Sainte-
Marie,	ou	dans	un	autre	magasin	dans	la	ville	du	Port,	et	la	viande	de	bœuf	à	Mascareignes,	dans	
la	zone	commerciale	de	la	Technopole	à	Saint-Denis.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 295	
	

L’achat	des	vêtements	des	enfants	s’effectue	généralement	en	début	d’année	

scolaire,	peu	de	temps	après	la	prime	de	rentrée,	au	moment	où	les	commerçants	

de	Saint-Denis	organisent	 la	Grande	Braderie	de	 l’Océan364	permettant	ainsi	de	

trouver	 des	 vêtements	 et	 des	 chaussures	 à	 prix	 réduit.	 Des	 achats	 en	 cours	

d’année	 sont	également	 faits	 lorsque	 c’est	nécessaire,	 les	 familles	essayant	de	

profiter	 des	 soldes	 ou	 des	 promotions	 régulières	 dans	 certains	magasins	 bien	

connus	du	réseau.	Parfois,	elles	se	déplacent	à	plusieurs	pour	acheter	en	grandes	

quantités	et	bénéficier	ainsi	de	tarifs	avantageux	dans	les	boutiques	bien	connues	

de	leur	réseau	et	tenues	par	des	indo-musulmanes.		

	

2) Stratégies	langagières	comme	adaptation	au	contexte	réunionnais	

La	transmission	des	 langues	 familiales	est	un	excellent	moyen	de	perpétuer	

l’identité	du	groupe	pour	 les	personnes	en	migration,	et	de	se	différencier	d’un	

autre	groupe,	qu’il	soit	dominant	ou	dominé	(Fredrik	Barth,	1969,	Danielle	Juteau	

1999).		Les	situations	langagières	de	Mayotte	et	de	La	Réunion	sont	des	situations	

sociolinguistiques	multiples	 et	 l’individu	mahorais	 est	 plongé	 dès	 sa	 naissance	

dans	un	contexte	 langagier	pluriel.	Quelle	 transmission	des	 langues	et	cultures	

mahoraises	se	déroule	à	La	Réunion	?	Quels	sont	les	enjeux	identitaires	pour	les	

familles	mahoraises	à	la	fois	dans	la	société	réunionnaise	et	à	l’école	?		

Cette	 transmission	des	 langues	 familiales	est	vectrice	d’un	enjeu	 identitaire	

important.	 Il	 s’agit	 de	 pouvoir	 s’identifier	 en	 tant	 que	Mahorais,	 Français	 et	

Réunionnais	 à	 part	 entière.	 La	 transmission	 du	 français	 au	 sein	 des	 cellules	

familiales	apparait	aussi	comme	un	enjeu	 identitaire	primordial	puisque	que	 le	

parler	 français	 est	 vecteur	 de	 réussite	 scolaire	 et	 donc	 de	 mobilité	 socio-

économique.	Si	 les	modalités	d’apprentissage	 sont	différentes	 selon	 contextes,	

celles	qui	 apparaissent	dans	 les	 familles	 répondent	 à	une	 logique	 :	 celle	de	 la	

réussite	et	de	la	préservation	identitaire.	Le	français	et	le	créole,	autrefois	exclus	

																																																								
364		Jusqu’en	2016	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 296	
	

de	la	sphère	familiale,	sont	de	plus	en	plus	présents.	Ceci	correspondant	à	la	fois	

à	l’effet	migratoire	et	à	des	stratégies	mises	en	place	par	les	familles	elles-mêmes.	

Cependant,	dans	les	familles	où	les	parents	ont	plus	de	trente-cinq	ans,	les	langues	

familiales	(shimaore	et	kibushi)	restent	les	principales	langues	utilisées	au	sein	de	

la	famille	mahoraise	sauf	si	ces	mêmes	 individus	ont	grandi	à	La	Réunion	et	ont	

été	 scolarisés	à	La	Réunion.	Dans	ce	cas,	 le	créole	et	 le	 français	sont	présents,	

surtout	 dans	 certaines	 situations	 de	 dialogues	 avec	 les	 enfants,	même	 si	 leur	

emploi	 reste	 toutefois	 inégal	 au	 regard	 des	 langues	 familiales	 dans	 certaines	

familles.	Comment	les	familles	mahoraises	se	placent-elles	dans	une	société	locale	

où	la	revendication	du	français	est	présente	dans	les	institutions	en	parallèle	à	une	

demande	de	prise	en	compte	du	créole	à	l’école	?	Quelle	est	la	place	des	langues	

minoritaires	dans	cet	espace	plurilingue	?	Dans	une	certaine	mesure,	ce	chapitre	

souhaite	 apporter	 des	 éléments	 de	 réponses	 sur	 le	 rapport	 aux	 langues	 des	

familles	mahoraises	et	dans	quelles	mesures	les	stratégies	langagières	se	mettent	

en	place	afin	d’offrir	aux	enfants	les	meilleures	chances	de	réussite	scolaire.		

Sans	en	 faire	une	analyse	 linguistique,	 je	souhaite	simplement	approcher	 le	

rapport	 que	 les	 personnes	 en	 provenance	 de	 Mayotte	 et	 des	 Comores	

entretiennent	avec	 les	 langues	 rencontrées,	et	quelles	stratégies	 les	 familles	et	

leurs	enfants	élaborent	?	Cette	analyse	sera	ainsi	essentiellement	abordée	sous	

l’angle	 de	 la	 construction	 identitaire	 et	 des	 rapports	 de	 force	 et	 d’affirmation	

identitaires	qui	peuvent	 s’élaborer	 en	 contact	 avec	 autrui.	 Selon	 les	 situations	

rencontrées,	 l’ethnicité	 se	mobilise	 et	 se	manifeste	 différemment,	 comme	 au	

travers	des	productions	orales	réalisées	par	les	jeunes.		

a) Langues	à	La	Chaumière	:	quelles	stratégies	pour	quelle	adaptation	et	pour	quelles	

constructions	?	

Ces	 dernières	 années,	 la	 question	 des	 langues	 au	 sein	 des	 familles	 et	 la	

gestion	du	plurilinguisme	dans	la	réussite	scolaire	à	La	Réunion	se	sont	largement	

développées	 dans	 les	 études	 sociolinguistiques.	 Le	 plurilinguisme	 des	 enfants	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 297	
	

mahorais	en	contexte	créole	est	souvent	étudié	pour	rendre	compte	des	difficultés	

scolaires	que	de	nombreux	enfants	 rencontrent	et	 la	difficulté	des	enseignants	

non	 formés	 à	 trouver	 des	 solutions	 efficaces	 pour	 favoriser	 les	

apprentissages365.	Ces	questions	autour	de	la	langue	interrogent	évidemment	les	

stratégies	 identitaires	 que	 les	 familles	 mettent	 en	 place	 pour	 favoriser	 leur	

insertion	sociale,	professionnelle	et	scolaire	dans	le	territoire	d’accueil,	mais	aussi	

la	 conservation	 des	 langues	 d’origine	 et	 le	 rapport	 identitaire	 qui	 les	 lient	 à	

Mayotte.	Une	 sorte	de	«	processus	de	 transmission	et	de	 reconstruction	de	 la	

langue	 dans	 ses	 rapports	 avec	 les	 agencements	 identitaires	 »366.	 Ces	 notions	

d’agencement	 identitaires	 doivent	 être	 prises	 en	 compte	 pour	 ces	 enfants	

mahorais	qui	côtoient	entre	quatre	et	cinq	langues	dès	leur	plus	jeune	âge	selon	

les	 différents	 lieux	 sociaux	 qui	 les	 entourent367.	 Avant	 d’évoquer	 la	 situation	

linguistique	 à	 La	 Réunion,	 je	 souhaite	 exposer	 succinctement	 la	 situation	

linguistique	à	Mayotte	afin	de	mieux	comprendre	 l’univers	culturel	des	 familles	

migrantes	et	les	stratégies	migratoires	et	langagières	qui	sont	liées	à	ce	contexte.		

À Mayotte, territoire insulaire français, deux principales langues vernaculaires

coexistent	:	le	shimaore,	langue	d’origine	bantoue	qui	appartient	à	l’aire	swahili	et	

parlée	par	la	grande	majorité	des	habitants368,	et	le	kibushi,	une	variété	malgache	

de la	 famille malayo-polynésienne369. À ces deux langues locales, s’ajoute le

français,	langue	nationale	et	officielle,	celle	de	l’administration	et	de	l’école.	Il	ne	

faut	pas	non	plus	négliger	 l’apport	des	 langues	en	provenance	de	 l’archipel	des	

Comores, le shindzuani, le shingazidja, le shimuali.	L’Arabe, langue liturgique, est	

enseignée	 à	 l’école	 coranique.	 Et	 enfin	 le	 créole	 réunionnais370.	 Avec	 la	

																																																								
365	Voir	notamment	les	travaux	de	Pascale PRAX-DUBOIS.	
366	Dans	Maud	LAËTHIER,	op.cité,	2011.	
367	Dans	MEZZAPESA,	Melanie,	PRAX-DUBOIS,	Pascale,	ANRABIYOU,	Nabia.,	op.cité.	
368	Le	shimaore	est	la	langue	de	communication	à	la	TV,	à	la	radio,	dans	les	cours	de	sports	et	le	
domaine	 associatif.	 Il	 supplante	 régulièrement	 le	 français.	 C’est	 aussi	 la	 langue	 des	 discours	
politiques.	
369	Dans	Foued,	LAROUSSI,		«	Le	plurilinguisme	en	milieu	scolaire	à	Mayotte	»,	Les	pérégrinations	
d’un	gentilhomme	 linguiste.	Hommage	à	Claude	Caitucoli.	Glottopol	:	revue	de	sociolinguistique	
en	ligne,	n°18	–	juillet	2011.	
370	Ibid.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 298	
	

démocratisation	de	l’école	ces	dernières	années,	le	français	à	l’oral	et	à	l’écrit	est	

de	plus	en	plus	maîtrisé.	La	plupart	des	interlocuteurs	rencontrés,	surtout	chez	les	

moins	 diplômées	 et	 ceux	 âgés	 de	 plus	 de	 35	 ans,	maîtrisent	 peu	 l’écriture	 en	

français.	Leur	signature	est	en	caractère	arabe,	écriture	principale	apprise	lors	de	

leur	scolarisation	à	l’école	coranique.		En	ce	qui	concerne	mes	interlocuteurs,	leurs	

aptitudes	 langagières	 étaient	 déjà	 multiples	 en	 arrivant	 à	 La	 Réunion,	 dûes	

principalement	à	la	situation	multilingue	rencontrée	à	Mayotte	:	

	«	Ma	grand-mère	parlait	toutes	les	langues	:	le	shimaore,	le	français,	le	

malgache,	le	comorien	et	même	l’africain	vu	qu’elle	venait	d’Afrique	».		

À	 La	 Réunion,	 la	 situation	 linguistique	 est	 différente	 pour	 les	 familles	

mahoraises,	même	 si	 elle	 présente	 de	 nombreuses	 similitudes.	 La	 plupart	 des	

enfants	de	mon	corpus	sont	nés	ou	arrivés	ici	enfants.	Leur	univers	est	tout	aussi	

plurilingue	:	le	shimaore	et/ou	le	kibushi	(ou	les	variétés	de	langues	comoriennes)	

dans	les	espaces	familiaux,	le	créole	dans	l’univers	de	socialisation	du	quartier,	le	

français,	langue	de	scolarisation	et	l’arabe,	langue	liturgique	de	l’école	coranique.	

Les	 schémas	 ci-dessous,	 réalisés	 par	 le	 Centre	 Académique	 pour	 la	

Scolarisation	des	élèves	allophones	et	Nouvellement	Arrivés	et	des	enfants	issus	

de	familles	itinérantes	et	de	Voyageurs	(CASNAV),	montrent	les	langues	présentes	

dans	l’école	et	la	gestion	plurilingue	des	élèves.	Sur	360	questionnaires	distribués,	

ce	sont	288	qui	ont	été	retournés	à	la	direction	de	l’école.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 299	
	

	

Figure	55	:	Nombre	d'élèves	parlant	une	langue371	

	

	

Figure	56:	Pourcentage	d'élèves	parlant	plusieurs	langues372	

	

																																																								
371	Images	fournies	par	le	CASNAV	de	La	Réunion	en	collaboration	avec	l’école	de	La	Chaumière,	
2017.	
372	Ibid.	

148

73

57

6 4

Français

Créole

Shimaore

���

���

���
Eleves	parlant	1	
langue

Eleves	parlant	2	
langues

Eleves	parlant	3	
langues



	
	

	 	
 

 

	 	 	 300	
	

	

Figure	57:	Types	de	langues	parlées	par	les	élèves373	

	

En	effectuant	ce	travail	sur	la	place	et	la	transmission	des	langues	au	sein	des	

familles	rencontrées,	j’ai	notifié	une	évolution	des	pratiques	langagières	chez	les	

enfants	entre	le	moment	où	la	recherche	a	commencé	en	2013	et	le	moment	où	

elle	 s’est	 achevée	 en	 2017.	 Quatre	 ans	 se	 sont	 écoulés	 et	 les	 enfants	 ne	

communiquaient	plus	de	la	même	manière.	Au	début	des	années	2013-2014,	les	

enfants	et	les	jeunes	parlaient	beaucoup	en	créole	entre	eux	et	peu	en	shimaore.	

Cette	langue	étant	essentiellement	réservée	aux	échanges	avec	les	parents	et	les	

locuteurs	mahorais	plus	âgés.	Cette	analyse	n’était	plus	valable	en	2015,	où	 j’ai	

noté	que	le	shimaore	était	dorénavant	utilisé	pour	les	échanges	entre	les	jeunes	

locuteurs,	ponctués	de	français	et	d’un	peu	de	créole,	dans	une	moindre	mesure.			

La	plupart	des	 interlocuteurs	 rencontrés	–	hommes	ou	 femmes	–	sont	des	

locuteurs	shimaorephones	de	langue	première	sauf	pour	les	familles	comoriennes.	

Certains	 conjoints	 sont	 toutefois	 des	 locuteurs	 kibushiphones	 dont	 certains	

maîtrisent	également	le	shimaore.	Avec	l’instabilité	conjugale	de	quelques	unions,	

certains	enfants	doivent	apprendre	la	langue	de	leur	beau-père	qui	est	une	langue	

différente	de	 celle	de	 leur	mère.	C’est	 le	 cas	de	Natalia	et	d’Ilma,	qui	doivent	

apprendre	 le	 shimaore	 pour	 l’une,	 et	 le	 kibushi	 pour	 l’autre,	 afin	 de	 pouvoir	

																																																								
373	Ibid.	

���

���

��
��

��� Eleves	parlant	
Français	et	créole

Eleves	parlant	
Français	et	shimaore

Eleves	parlant	
francais	et	malgache



	
	

	 	
 

 

	 	 	 301	
	

comprendre	ce	que	leur	beau-père	respectif	leur	demande.	Le	français	n’est	ainsi	

pas	la	langue	médium	entre	ces	locuteurs.		

Le	 linguiste	 John	 Joseph	Gumperz	 distingue	 deux	 sortes	 de	 réseau	 pour	

parler	 des	 contextes	 de	 transmission	 langagière.	 Cette	 distinction	 s’applique	

également	au	contexte	réunionnais	dans	 lequel	nos	 interlocuteurs	évoluent.	En	

effet,	 cet	 auteur	 différencie	 deux	 sortes	 de	 contextes	 impersonnels.	 Celui	 du	

réseau	 fermé,	 c’est-à-dire	à	 l’intérieur	du	groupe	domestique	et	des	unités	de	

résidence,	et	 le	réseau	ouvert,	à	 l’extérieur	du	groupe	de	pairs	en	présence	de	

locuteurs	d’origines	diverses374.		Même	si	tous	les	interlocuteurs	maîtrisent	deux	

voire	trois	 langues,	tous	ne	parlent	pas	dans	 leur	 langue	familiale	à	 leur	enfant,	

dans	 le	 réseau	 fermé.	 Certains	 le	 font	 par	 stratégie,	 d’autres	 en	 fonction	 du	

contexte	familial	dans	lequel	ils	ont	grandi.		

Zoumati,	qui	a	grandi	en	France,	a	réappris	le	shimaore	à	16	ans,	en	arrivant	

à	Mayotte.	Bien	qu’elle	le	parle	avec	son	mari	et	ses	amies,	c’est	en	français	qu’elle	

choisit	 de	 s’adresser	 à	 ses	 enfants.	 Et	 cela	 pour	 deux	 raisons.	 La	 première	

correspond	à	une	stratégie	langagière	conditionnée	par	son	envie	de	faire	réussir	

ses	enfants	à	l’école.	La	seconde	est	liée	à	son	vécu	en	Métropole	et	par	le	fait	qu’il	

fallait	parler	français	à	tout	prix	autant	dans	la	cellule	familiale	qu’à	l’extérieur	de	

la	 famille.	Ceci	 était	 évidemment	 conditionné	 là	 aussi	 par	 des	 logiques	 et	 des	

stratégies	d’intégration	de	la	part	de	ses	parents.		

Thama	a	aussi	exercé	des	 stratégies	pour	 ses	 trois	enfants.	 Jusqu’à	 leurs	

deux	ans,	Tama	 leur	a	parlé	en	shimaore.	Ensuite,	c’est	en	français	qu’elle	s’est	

adressée	à	eux	afin	qu’ils	puissent	être	locuteurs	francophones	au	moment	de	leur	

première	 scolarisation	 à	 l’école.	 Par	 exemple,	 elle	 a	 particulièrement	 insisté	

auprès	de	ses	autres	enfants	pour	qu’ils	s‘adressent	exclusivement	en	français	au	

petit	dernier,	même	après	sa	première	rentrée	scolaire	(2016).	C’est	ainsi	que	son	

fils	de	10	ans	reformule	en	français,	même	encore	maintenant,	les	phrases	du	plus	

																																																								
374	Dans	Maud,	LAËTHIER,	op.cité.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 302	
	

petit,	et	 lui	corrige	ses	constructions	syntaxiques	afin	de	 lui	offrir	de	meilleures	

chances	 de	 réussite	 scolaire.	 Lorsqu’elle	 a	 estimé	 que	 l’apprentissage	 était	

confortablement	 installé,	Thama	a	de	nouveau	réintroduit	 le	shimaore,	mais	en	

alternant	avec	le	français.		

Asma,	Grande	Comorienne,	ne	parle	aussi	qu’en	français	à	ses	enfants	pour	

les	mêmes	raisons	que	Thama	et	Zoumati,	mais	surtout	parce	qu’elle	trouve	que	

c’est	plus	commode	de	parler	la	langue	du	pays	dans	lequel	on	se	trouve.	Malgré	

son	accent,	sa	maîtrise	du	français	à	l’écrit	comme	à	l’oral	est	très	bonne.	Cette	

conception	se	retrouve	également	chez	la	sœur	de	Mouniati	qui,	lors	de	son	séjour	

en	Métropole,	a	interdit	à	ses	enfants	de	parler	en	shimaore,	leur	expliquant	que	

s’ils	parlent	dans	cette	 langue,	 la	police	viendrait	chercher	 leur	maman	pour	 la	

mettre	en	prison.	Cette	conception	du	parler	français	crée	toutefois	une	insécurité	

émotionnelle	et	langagière	dans	la	migration.		

Lors	d’un	entretien	en	2015,	Tana	me	parle	avec	fierté	du	fait	qu’elle	ne	parle	

pas	 comorien	 avec	 son	 fils,	mais	 plutôt	 en	 français	 et	 occasionnellement	 en	

shimaore.	Lorsque	je	lui	demande	pour	quelle	raison	elle	ne	parle	pas	shingazidja	

avec	 son	 fils,	elle	me	 répond	que	c’est	parce	«	qu’elle	 l’a	oublié	».	Ce	qui	m’a	

surprise	lors	de	cette	rencontre,	c’est	sa	réponse	spontanée	et	ferme	sur	cet	oubli	

alors	qu’elle	a	migré	à	l’âge	adulte	à	Mayotte.	Quelques	semaines	plus	tard,	je	la	

retrouve	avec	son	groupe	d’amies,	toutes	comoriennes.	Ce	n’est	ni	en	français,	ni	

en	créole	ou	shimaore	qu’elles	parlent,	mais	en	shingazidja.	Face	à	ma	question,	

Tana	a	sûrement	voulu	éviter	la	stigmatisation	dont	elle	peut	souffrir,	et	éviter	à	

son	fils	d’être	perçu	comme	Comorien,	alors	que	celui-ci	est	Français,	né	à	Mayotte	

d’une	mère	comorienne	et	d’un	père	mahorais	qu’il	ne	connait	que	très	peu.	Dans	

son	 article	 sur	 le	 plurilinguisme	 à	 Mayotte,	 Foued	 Laroussi375	 observe	 les	

répercussions	 des	 faits	 démographiques	 et	 migratoires	 sur	 les	 changements	

linguistiques	dans	l’île.	Pour	lui,	ces	faits	migratoires	modifient	déjà	la	composition	

du	paysage	linguistique	mahorais	:			

																																																								
375	Op.cité.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 303	
	

«	Les	incidences	sur	les	deux	principales	langues	vernaculaires	sont	déjà	

observables	:	la	proximité	génétique	entre	le	shindzuani	et	le	shimaore	–	

les	 deux	 étant	 langues	 comoriennes	 –	 et	 la	 présence	 massive	 des	

Anjouanais	à	Mayotte	favorisent	la	domination	linguistique	du	shimaore	

sur	 le	kibushi.	D’ailleurs,	selon	nos	enquêtes	dans	 l’île,	 le	shindzuani	est	

en	phase	de	supplanter	quantitativement	 le	kibushi.	En	outre,	selon	 les	

statistiques	de	l’INSEE	(2007),	les	locuteurs	des	villages	comme	Ongojou,	

Vahibé,	 Longoni	 ou	 Baraki,	 répertoriés	 comme	 shindzuanophones,	

déclarent	(à	99	%)	parler	le	shimaore	».	

Pour	lui,	les	Anjouanais	effectuent	la	stratégie	du	«	masquage	»376	:	de	peur	

d’être	 catégorisés	 comme	 immigrés,	 «	 les	 Anjouanais	 déclareraient	 aux	

enquêteurs	 de	 l’INSEE	 qu’ils	 parlent	 le	 shimaore	 »377.	 Il	 émet	 également	

l’hypothèse	 que	 ces	 derniers	 désirent	 s’insérer	 rapidement	 dans	 la	 société	

mahoraise	et	effectuent	donc	une	assimilation	 linguistique	rapide.	C’est	ce	que	

Tana	a	fait.	Par	sa	réponse	négative,	elle	a	voulu	me	prouver	qu’elle	est	avant	tout	

française,	 et	 qu’elle	 ne	 veut	 pas	 être	 cantonnée	 à	 sa	 comorianéité	 si	 souvent	

dénigrée.	

b) Rapport	et	position	des	langues	parlées	par	les	adultes	:	shimaore,	kibushi,	créole	et	

français		

Le	 rapport	aux	 langues	des	générations	adultes	est	 intimement	 lié	à	 leur	

scolarité	et	 leurs	parcours	professionnels.	Plus	 les	personnes	sont	diplômées	ou	

ont	 effectué	 une	 scolarité	 hors	 de	 Mayotte,	 plus	 les	 personnes	 souhaitent	

s’inscrire	 dans	 la	 société	 d’accueil.	 Ceci	 détermine	 ainsi	 la	 manière	 dont	 les	

locuteurs	adultes	s’expriment	:	soit	dans	leur	langue	première,	soit	dans	une	autre	

langue.	 Ce	 sont	 ces	 langues	 qui,	 au	 sein	même	 des	 familles	 sont	 inégalement	

parlées	 selon	 l’âge,	 la	 profession,	 le	 statut	 dans	 la	 famille	 et	 dans	 la	 société	

																																																								
376	Le	locuteur	fait	disparaître	de	son	discours	les	unités	qui	le	désignent	comme	faisant	partie	d’un	
groupe	donné.	
377	Op.cité.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 304	
	

d’accueil.	 Ceci	 étant	 lié	 au	 niveau	 d’étude,	mais	 aussi	 à	 la	 date	 d’arrivée	 en	

territoire	d’accueil,	au	parcours	migratoire	individuel	ou	de	la	famille.		

Les	parents	les	plus	jeunes	et/ou	ayant	effectués	des	études	secondaires	à	

La	Réunion,	ceux	exerçant	une	activité	salariale	et/ou	ayant	un	diplôme	sont	ceux	

qui	sont	le	plus	à	même	à	comprendre	et	à	produire	des	échanges	en	français	avec	

les	locuteurs	non	mahorais.	L’écrit,	quant	à	lui,	est	le	plus	difficile	à	acquérir	et	le	

plus	difficile	à	maîtriser	malgré	l’insertion	professionnelle.	Pour	ceux	n’ayant	pas	

de	qualifications,	de	nombreuses	actions	d’alphabétisation	et	de	remises	à	niveau	

leur	sont	proposées	mais	elles	sont	peu	suivies.	La	maîtrise	du	français	–	«	écrit	et	

oral	»	–	est	non	seulement	vectrice	de	réussite	sociale	et	professionnelle,	mais	

aussi	garante	d’une	francité	reconnue.		

Dans	 de	 nombreux	 cas,	 la	 compréhension	 et	 la	 production	 du	 créole	 est	

généralement	maîtrisée	chez	adultes,	mais	à	des degrés	différents.	Même	ceux	

n’ayant	pas	effectué	de	scolarisation	et	d’études	ici,	les	échanges	en	créole	–	sous	

formes	 réduites	 –	 sont	 possibles.	 Dans	 ce	 contexte	 réunionnais,	 les	

interconnexions se faisaient	le plus souvent	en créole au quotidien, cette langue

est	pour	de	nombreux	migrants	mahorais,	la	première	langue	de	socialisation	en	

territoire	d’accueil.	

Si	 les	 locuteurs	sont	créolophones	ou	 francophones,	 les	adultes	mahorais	

adaptent	–	avec	des	variables	différentes	–	leurs	productions	orales	selon	la	nature	

de	la	conversation,	le	contexte	et	le(s)	locuteur(s)	présent(s).	Il	n’est	pas	rare	que	

des	bribes	de	phrases	se	fassent	en	shimaore	–	au	milieu	d’une	conversation	en	

créole	ou	en	français	–	quand	on	ne	sait	pas	de	quelle	manière	exprimer	sa	pensée	

et	trouver	les	mots	justes.	Dans	ce	cas,	un	locuteur	mahorais	maîtrisant	mieux	le	

français	 ou	 le	 créole	 complète	 la	 phrase	 en	 reformulant	 les	 dires	 de	 l’autre	

personne.	Si	le	locuteur	mahorais	souhaite	rompre	la	conversation,	il	suffit	alors	

de	s’exprimer	exclusivement	en	shimaore,	incitant	ainsi	le	locuteur	non	mahorais	

à	comprendre	que	le	dialogue	est	rompu.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 305	
	

Entre	locuteurs	mahorais,	les	échanges	se	font	le	plus	souvent	en	shimaore,	et	en	

kibushi	entre	 locuteurs	kibushiphones.	Des	expressions	en	français	et	en	créole,	

complètent	 aussi	 les	 discussions,	 mais	 là	 aussi	 à	 des	 degrés	 variables.	 Les	

situations	sont	aléatoires	et	inégalement	réparties	selon	les	parcours	migratoires	

et	scolaires	des	individus.		

La	«	barrière	de	 la	 langue	»	n’explique	pas	 à	elle	 seule,	 à	mon	 sens,	 les	

carences	dans	 la	production	d’échanges	avec	 les	 familles	mahoraises.	Bien	que	

celle-ci	ne	soit	pas	à	négliger	–	d’où	l’intervention	d’un	«	traducteur	»378.	Il	existe	

non	 seulement	une	barrière	 culturelle,	mais	 aussi	une	barrière	 institutionnelle	

qu’il	 faut	prendre	en	compte	 lorsqu’une	 traduction	doit	être	engagée.	La	peur	

institutionnelle	–	de	la	CAF	et	de	tout	ce	qui	relève	de	l’aide	sociale	à	l’enfance	–	

empêche	 dans	 de	 nombreux	 cas	 des	 incompréhensions	 sur	 les	modalités	 des	

interventions379.	

Bien	 sûr,	 il	 y	 a	 toujours	 la	notion	de	honte	et	de	 crainte	de	ne	pas	être	

compris	lorsqu’une	production	d’échanges	se	fait	en	dehors	de	la	langue	première.	

Ce	sentiment	d’infériorité	et	d’insécurité	 langagière	est	surtout	perceptible	face	

au	locuteur	francophone,	diplômé,	blanc	et	au	statut	socio-économique	élevé,	le	

français	représentant	une	langue	de	domination	intellectuelle	et	culturelle.	Dans	

l’ensemble,	les	adultes	mahorais	entretiennent	des	rapports	ambivalents	avec	les	

langues.	D’un	 côté,	 il	y	a	des	 revendications	 identitaires	 liées	aux	 traditions	et	

																																																								
378	Professionnel	ou	non,	mais	dans	la	plupart	des	cas,	c’est	un	membre	de	la	famille	ou	du	réseau	
qui	fait	‘’office	de’’	et	se	charge	de	cette	traduction.	Ce	corps	de	métier	reste	à	créer	et	à	définir	à	
La	Réunion,	parce	que	bien	souvent,	lorsqu’une	personne	du	réseau	ne	peut	se	charger	de	cela,	les	
institutions	ou	 les	 structures	associatives	demandent	à	un	employé	ou	à	une	 connaissance	de	
traduire,	 peu	 importe	 si	 elle	 parle	 les	 langues	 des	 Comores	 ou	 de	Mayotte.	 Cependant,	 il	 est	
malvenu	 de	 demander	 à	 une	 personne	 comorienne	 de	 traduire	 un	 échange	 pour	 une	 famille	
mahoraise	et	vice-versa.	Les	enjeux	de	 la	traduction	et	 les	éléments	d’échanges	qui	relèvent	du	
secret	professionnel	ne	peuvent	se	produire	au	vu	du	contexte	socio-politique	entre	les	Comores	
et	Mayotte.	Bien	souvent,	les	échanges	entre	les	familles	et	l’institution	concernée	ne	se	fait	pas	
(ou	très	mal).	
379	 Afin	 de	 remédier	 à	 ces	 difficultés	 rencontrées	 par	 les	 institutions	 et	 les	 collectivités	
réunionnaises,	 la	 Délégation	 de	 Mayotte	 à	 La	 Réunion	 avait	 ainsi	 nommé	 un	 médiateur	
socioculturel	–	un	Khadi–	dans	le	cadre	d’une	coopération	entre	le	Pôle	Social	de	cette	structure	
et	le	département	de	La	Réunion.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 306	
	

cultures	mahoraises	 et	 de	 l’autre,	 des	 revendications	 de	 reconnaissance	 de	 la	

francité,	 symbolisée	 par	 la	 langue	 française	 et	 la	 départementalisation	 de	

Mayotte.	 Une	 ambivalence	 entre	 la	 promotion	 et	 le	 maintien	 des	 langues	

vernaculaires,	et	l’usage	exclusif	du	français,	symbole	d’une	intégration	et	d’une	

insertion	 socioprofessionnelle	 réussie.	 C’est	 aussi	 une	 des	 raisons	 de	 leur	

migration	 :	 une	meilleure	maîtrise	 du	 français	 par	 les	 enseignants	 de	 l’école	

républicaine	à	La	Réunion.	Le	créole	représente	l’insertion	sociale	dans	la	société	

locale.		

c) Les	jeunes	et	le	rapport	aux	langues	usitées	:	de	l’école	à	l’expression	libre	

Les	 jeunes	 locuteurs	 mahorais	 pratiquent	 ce	 que	 les	 linguistes	 appellent	

«	 l’alternance	codique	»	ou	 le	code	switching.	C’est	une	alternance	entre	deux	

codes	 linguistiques.	 Une	 sorte	 de	 transfert	 et	 d’inversion	 entre	 les	 langues	

maîtrisées,	et	qui	sont	pour	le	cas	des	enfants	et	des	jeunes	mahorais	nombreuses.	

De	ce	 fait,	cette	manière	de	parler	souligne	 l’originalité	du	contact	des	 langues	

auxquelles	sont	habitués	les	jeunes	dans	leur	famille	et	dévoile	les	stratégies	mises	

en	œuvre	par	les	migrants.	

Ces	jeunes	alternent	donc	entre	le	shimaore	(ou	le	kibushi),	le	français	et	le	créole.	

À	l’image	des	productions	langagières	de	leurs	aînés,	ceci	dépend	également	des	

discussions,	des	locuteurs	présents	et	du	contexte.	Entre	eux,	les	jeunes	parlent	le	

plus	souvent	en	shimaore,	mais	le	créole	et	le	français	sont	aussi	présents	dans	les	

discussions,	 selon	 les	âges	et	 le	 contexte.	Certains	adolescents	utilisent	plus	 le	

shimaore	dans	 leurs	conversations	du	quotidien	que	 le	créole	ou	 le	 français.	À	

l’écrit	et	notamment	sur	les	réseaux	sociaux,	il	y	a	une	alternance	entre	le	créole,	

le	 shimaore,	 et	 de	 l’argot	 issu	 du	 français.	 Souvent,	 les	 mots	 français	 sont	

shimaorisés	en	ajoutant	des	 i	à	 la	fin	des	mots	(dégeulassi,	ékoli	…)	et	écrits	de	

manière	très	phonétique.	

Bien	 que	 les	 enfants	 maitrisent	 dans	 l’ensemble	 plusieurs	 langues,	 leurs	

capacités	 à	produire	 un	message	 en	 français	 et	 en	 créole	 sont	 variables.	 Sont	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 307	
	

également	variables	leurs	capacités	à	produire	un	message	en	shimaore.	En	effet,	

certaines	de	mes	 interlocutrices	femmes	m’expliquent	que	 la	manière	de	parler	

shimaore	par	leur	enfant	est	rendue	compréhensible	pour	les	non	locuteurs	de	la	

langue,	 car	 l’enfant	 le	 parlerait	 mal	 notamment	 en	 raison	 de	 trop	 grandes	

proximités	 avec	 le	 français.	 C’est	 donc	 une	 juxtaposition	 des	 langues	 et	 des	

enchaînements	entre	les	différentes	langues	qui	ponctuent	le	discours	des	jeunes,	

avec	la	présence	d’expressions	très	courantes	en	créole	et	en	français	tel	que	«	lé	

bon	»,	«	a	ou	»,	«	oté	»,	ou	des	insultes	«	totoche	»	«	t’es	chiant	»,	«	t’es	con	».	Le	

rapport	 aux	 langues	 est	 donc	 plus	 ou	moins	 décomplexé	 sans	 sentiments	 de	

hiérarchisation.	 L’essentiel	 reste	 la	 compréhension	des	différentes	 langues	par	

l’interlocuteur	ou,	à	défaut,	le	sens	du	message.		

Lors	d’une	activité	mise	en	place	par	l’Association	de	quartier	La	Chaumière	

974	en	collaboration	avec	un	vidéaste380,	un	groupe	d’enfants	d’origine	mahoraise	

a	écrit	un	rap	en	shimaore/créole/français,	langues	qu’ils	maîtrisent		à	des	degrés	

divers	et	qu’ils	ont	mises	en	scène.		

L’analyse	 de	 ce	 discours	 que	 j’en	 ai	 faite	 a	 été	 exposée	 lors	 d’une	

communication	à	un	colloque	en	décembre	2016381.		Pour	ce	travail	d’analyse,	je	

me	suis	inspirée	des	travaux	issus	de	la	sociologie	urbaine	et	de	la	sociologie de	la	

jeunesse,	afin	de	travailler	sur	une	forme	de	sous-culture	urbaine	qui	se	développe	

dans	le	quartier,	avec	la	production	de	rap.		

À	 l’image	de	 leurs	aînés	qui	 tournent	des	clips382	et	dont	 j’ai	parlé	dans	 le	

chapitre 3, ces jeunes garçons se mettent	 en scène avec des pseudonymes

rappelant	 les	 rappeurs	américains	et	 les	diminutifs	 liés	aux	 formes	de	 cultures	

urbaines	des	banlieues	:	

																																																								
380	Mounir	ALLAOUI	dans le	cadre	d’un	partenariat	avec	l’association	LERKA	que	 l’Association	La	
Chaumière	974	a	financé.	Pour	plus	d’informations	sur	ce	partenariat,	voir	 l’article	avec	Pascale	
Prax-Dubois	et	Nabia	Anrabiyou,	op.cité.	
381	Colloque	Image	et	Savoir,	1-3	décembre	2016,	Université	de	La	Réunion,	École	des	Beaux-Arts	
de	La	Réunion,	avec	la	collaboration	de	Mounir	ALLAOUI	pour	le	support	vidéo.	
382

https://www.facebook.com/pages/Cit%C3%A9-De-La-
chaumi%C3%A8re/109897759090416?fref=ts	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 308	
	

«	Amd	na	Rhino,	Aid	»	[Texte	ci-dessous]	

	Cette	représentation	visuelle	et	sonore	est	une	manière	de	s’exprimer	sur	

un	modèle	de	culture	qu’ils	se	construisent	au	travers	des	représentations	issues	

des	clips	qu’ils	regardent	à	la	TV.	Les	paroles	composées	selon	leurs	capacités	de	

productions	langagières	expriment	la	manière	dont	ces	enfants	se	sentent	perçus	

et	considérés	par	les	autres	:	

«	Des	enfants	bébés	[…]	on	est	les	plus	jeunes,	on	se	faisait	embêter	par	

les	grands,	mais	maintenant	on	a	changé,	on	chante,	on	est	des	membres	

du	groupe	LMC	gang383	»	

		 Ils	expriment	aussi,	au	travers	de	ce	texte,	 les	modalités	de	 leur	 insertion	

dans la	 société réunionnaise et	 la	manière dont	on les perçoit	et	 comment	 ils

reçoivent	cette	vision	plutôt	négative	sur	l’image	du	migrant	clandestin	mahoro-

comorien	:	

«	[qu’]	on	est	pas	des	délinquants,	des	clandestins	alors	qu’on	en	est	pas,	

[on	est]	juste	des	enfants	de	la	cité	»	

	 	

																																																								
383	Soit	le	gang	de	La	Miercho	(La	Chaumière).	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 309	
	

	

Paroles	principales	du	texte384	

Shimaore	 Traduction	en	français	

Karisitsaha	tamutru	ariziya		

Wasipiya	risilawa	mbiyo		

Tau	himba	karistaha	rajuwa		

Piya	wantru	wamowona	shitru	wasi	trawa		

Kawasitsaha	tawajuha	mbani	demutiti		

Wasi	tsasi	rilawa	rija	harimwa	iflow	

2015,	la	miercho,	wasiracho	ta			

Wasi	risendrabiyo	ramowona	shitru		

Karistaha	rajuwa	mbani	demutiti		

Wami	na	Amd	na	Rhino	wasi	risilawa	na	ziflow	

Rilemewa	ubaki	dagoni		

Karisifanya	tachitru		

Risihowa	madzi		

	

Refrain:	

Wasi	wasi		

Wamayatru	wasi	rijiviya		

Manawasi	wasi	demabossi		

	

On	veut	que	personne	nous	arrête	

Tous,	nous	courrons	

Même	chanté	on	veut	pas	savoir	

Tout	le	monde	fuit	quand	il	voit	quelque	chose		

Ils	veulent	pas	savoir	qui	est	le	plus	jeune	

Nous	voilà	de	sortie,	on	arrive	dans	le	flow	

2015,	La	Chaumière,	nous,	on	est	vraiment	chaud		

Nous	courrons	quand	nous	voyons	quelque	chose	

On	ne	cherche	pas	à	savoir	qui	est	le	plus	jeune	

Moi	et	Amd	et	Rhino	nous	sortons	dans	les	flow	

On	est	fatigué	de	rester	à	la	maison	

On	fait	rien	

On	baigne	dans	la	merde	

	

Refrain:	

Nous	nous,	

On	aime	nos	mamans	

Parce	que	nous,	on	est	les	«	boss	»		

	

En	créole	

} Ghetto,	moi	et	la	miercho,	nou	som	cho,	Amd	et Rhino,	Aid,	nou	lé	là	–	Amd	en	trotinet,	Rhino	

en	vélo,	la miercho	nou	lé	cho	nou	ya	rien	ke	lé	aloès,	na	citronniers,	bananiers,	la	tour,	dahlias,	

tou	sa	là	ek	la	miercho	–	la	cité	–	grand	bleu,	nou	lé	cho,	ensuite	na	baston	na	pa	là,	nou	eskiz	a	

nou, nou fé nimport’ kwé mi koné mai aprè nou assum

																																																								
384	Nabia	ANRABIYOU	a	été	d’une	aide	précieuse	pour	la	traduction	shimaore/français.	Qu’elle	soit	
vivement	remerciée	pour	son	travail	et	son	aide.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 310	
	

	

L’analyse	du	texte	permet	de	voir	 la	manière	dont	 l’identité	de	ces	 jeunes	

garçons	 se	 construit	 selon	 les	 milieux	 de	 socialisation.	 Le	 shimaore	 permet	

d’exprimer	ce	qui	relève	de	l’intime,	le	créole	concerne	l’expression	des	relations	

avec	les	autres	et	le	quartier.	Le	français,	à	la	fin	du	clip,	permet	des	échanges	avec	

le	public	susceptible	de	visionner	ce	film	et	qui	sont	non	locuteurs	shimaore	et	non	

créolophones.	

Par	 cette	 analyse	 inspirée	 des	 travaux	 de	 François	 Dubet	 (1987)	 sur	 le	

langage de la	 « galère » dans les grands ensembles d’habitats collectifs de

Métropole	qui	permet	 l’expression	de	 la	désorganisation,	de	 l’exclusion	et	de	 la	

rage,	 ce	 texte	 révèle	 certes	 une	 situation	 d’incertitude	 de	 ces	 jeunes,	 de	

flottement	et	de	fragilité,	mais	tout	en	révélant	 les	potentialités	de	productions	

langagières	 de	 ces	 jeunes.	 En	 effet,	 dans	 la	 continuité	 des	 travaux	 de	 David	

Lepoutre	(1997)	sur	les	questions	de	langues	au	cœur	des	banlieues,	ce	texte	est	

codifié,	cultivé	et	contrôlé.	Codifié,	car	les	enfants	séparent	le	contenu	du	texte	

selon	 les	 langues	et	 le	message	qu’ils	souhaitent	faire	passer.	Cultivé,	puisqu’en	

plus	 de	 jouer	 avec	 leurs	 langues,	 ces	 jeunes	 shimaorisent	 des	 termes	 anglais	

«	demabossi	»,	«	ziflow	»,	afin	de	rendre	similaires	leur	production	à	celle	des	clips	

américains	 de	 Rap.	 Ce	 dernier	 est	 également	 contrôlé,	 car	 la	 violence	 et	 la	

vulgarité	exprimée	reste	au	stade	du	symbolique	et	du	jeu	mis	en	scène.	

Ce	 rap	 permet	 ainsi	 de	 voir	 les	 dimensions	 culturelles	 de	 ces	 jeunes	

Mahorais,	et	des	dimensions	qu’ils	expriment	au	travers	de	leurs	codes	de	relation	

et	du	système	de	valeurs	représentés.	Ces	négociations	 identitaires	s’expriment	

ainsi	au	travers	de	l’ancrage	territorial	«	La	Miercho	»	ou	le	nom	des	résidences.	

Au	 travers	 de	 la	 linguistique	 avec	 les	 différents	 registres	 de	 langues	 et	 les	

nombreuses	références	au	rap	américain	(gang,	mafia,	les	surnoms	et	le	verlan),	

le	texte	écrit	par	les	enfants	exprime	avec	une	grande	lucidité,	leur	désarroi	face	à	

leur	ennui	dans	le	quartier.	Ils	mettent	un	point	d’honneur	à	exprimer	leur	amour	

pour	leurs	mères	et	à	assumer	leurs	responsabilités	en	cas	de	bêtises.			



	
	

	 	
 

 

	 	 	 311	
	

Cette	production	écrite	et	visuelle	de	ces	jeunes	doit	se	comprendre	dans	un	

contexte	économique	et	social	urbain	spécifique	à	La	Chaumière	dans	lequel	ces	

jeunes	 réunionnais	d’origines	comorienne	et	mahoraise	négocient	de	nouvelles	

identités	 pour	mieux	 s’adapter	 à	 la	 société	 et	 se	 positionner	 entre	 toutes	 les	

frontières	rencontrées	:	Mahorais,	Réunionnais,	français…	

A	 contrario,	 les	 paroles	 des	 clips	 de	 rap	 des	 jeunes	 adolescents	 de	 La	

Chaumière	évoquent	 leur	 rage	contre	 la	misère	sociale	dans	 laquelle	 ils	vivent,	

mais	 dans	 laquelle	 ils	 refusent	 de	 s’inscrire.	 Le	 vocabulaire	 employé	 est	 assez	

vulgaire	et	généralement	lié	à	celui	des	armes,	à	la	drogue…	Une	sorte	de	gangsta	

rap.	Ils	mettent	ainsi	en	scène	des	deals,	des	bagarres,	et	les	clips	tournés	de	nuit	

dans	des	lieux	«	interdits	»	(comme	la	cour	de	l’école)	montrent	clairement	que	

leur	identité	de	jeunes	réunionnais	s’exprime	par	la	mise	en	valeur	d’une	culture	

urbaine	afro-américaine.	Les	statuts	Facebook	de	ces	 jeunes	visibles	sur	 la	page	

«	Cité	de	La	Chaumière	»	jonglent	entre	les	références	langagières	empruntées	au	

shimaore,	 au	 créole	 ou	 au	 français	 et	 au	 vocabulaire	 rappelant	 l’immigration	

«	blédard	»,	la	culture	urbaine	avec	du	verlan,	«	miercho	»	et	des références	de	

rap	«	boss,	big	boss,	bossi	»,	«	ghetto	»,	«	mafia	»,	vocabulaire	qu’on	attribue	

généralement	aux	banlieues	de	Métropole.	

Cette	expression	d’une	construction	d’une	identité	collective,	par	la	musique	

via	le	rap	ou	par	le	déferlement	de	photographies	sur	les	réseaux	sociaux	pour	ces	

bandes	 de	 jeunes,	montre	 que	 cette	 dernière	 se	 construit	 avec	 l’image	 de	 la	

pauvreté	 et	 d’une	 culture	 urbaine	 ancrée	 à	 un	 territoire	 précis,	 celui	 de	 La	

Chaumière.	Ces	stratégies	de	communications	et	de	revendications	montrent	de	

réelles	 formes	 de	 sociabilité	 pour	 ces	 jeunes.	 Toutefois,	 ces	 nouvelles	 formes	

d’identités	 individuelles	 et	 collectives	 se	 développent	 dans	 un	 sentiment	

d’abandon	et	de	désœuvrement	socio-économique	que	 le	choix	du	rap	et	de	 la	

culture	des	banlieues	contextualisent.	Ces	identités	se	construisent	alors	avec	des	

identifications	 liées	 à	 la	 culture	 nord-américaine,	 avec	 des	 emprunts	 liés	 aux	

dysfonctionnements	sociétal,	familial,	personnel,	à	la	violence	et	aux	problèmes	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 312	
	

représentés	 via	 les	 médias,	 les	 réseaux	 sociaux	 et	 la	 profusion	 des	 séries	

télévisées.	 Ces	 formes	 de	 restitution	 mélangeant	 les	 différentes	 cultures	

auxquelles	ils	appartiennent,	alternant	les	lieux	fermés	(école)	et	ouverts	(cages	

d’escaliers)	au	public.	Mais	aussi	les	lieux	connotés	(chambres	à	coucher,	caves…)	

en	cultivant	la	violence	(fausses	armes,	drogues,	alcool,	gros	bijoux,	jeunes	filles	

sexy)	renvoient	à	une	culture	urbaine	et	afro-américaine	à	laquelle	ils	s’identifient.	

Toutefois,	ces	productions	artistiques	accentuent	cette	image	du	noir	immigré	que	

les	autres	perçoivent385.	Mouniati,	à	 la	suite	des	attentats	de	2015	et	de	2016,	

exprime	avec	une	grande	inquiétude	sa	vie	à	La	Réunion	:	

«	Non.	Mais	ça	fait	trop	peur	à	La	Réunion.	Nous	on	a	trop	peur	là	avec	

tous	ces	attentats,	 les	musulmans	et	Marine	Le	Pen,	si	elle	passe,	on	a	

trop	peur	d’être	expulsés	d’ici	[La Réunion]	».		

Ces	 jeunes	 cultivent	donc	à	 travers	 ces	activités,	 l’image	que	 les	gens	 leur	

renvoient	 d’eux-mêmes	 :	une	 construction	 identitaire	 associée	 à	 l’image	 de	 la	

délinquance	 et	 à	 l’univers	 de	 la	 cité.	 La	 création	 de	 ces	 identités	 des	 jeunes	

mahorais	en	milieu	urbain	correspond	à	l’image	véhiculée	par	les	séries	et	les	clips	

de	Rap.	Prenant	possession	de	ces	représentations,	ils	la	valorisent	et	la	mobilisent	

sous	forme	de	clips,	jouant	les	mauvais	garçons,	incarnant	de	manière	caricaturale	

le	rôle	qu’ils	présument	que	l’on	attend	d’eux.	Pour	Bourdieu,	la	violence	verbale	

et	 comportementale	 de	 certains	 jeunes	 est	 comme	 une	 réponse	 à	 la	 violence	

économique	et	symbolique	qu’ils	éprouvent	à	être	relégués	au	sein	d’un	espace	

diffamé	 (1993)386.	 Pour	 Cyprien	 Avenel,	 «	 la	 culture	 du	 hip-hop	 devient	 dans	

l’imaginaire	la	culture	des	banlieues,	le	mode	d’expression	des	quartiers	pauvres,	

bien	que	se	diffusant	à	 l’échelle	de	 la	société	»387.	Selon	 les	 travaux	de	Michel	

																																																								
385	Certains	animateurs	associatifs	intervenant	dans	l’école	de	La	Chaumière	et	ayant	assisté	à	la	
diffusion	du	clip	de	 rap,	ont	estimé	que	 j’avais	«	gangstérisé	»	 les	enfants	du	quartier	avec	 les	
ateliers	artistiques	proposés,	et	qu’à	chaque	rentrée,	 ils	«	devaient	tout	recommencer	 le	travail	
que	j’avais	détruit	».	
386

Pierre	BOURDIEU,	cité	par	Cyprien	AVENEL,	op.cité.	2004,	p.63.	
387	Ibid.	p.66	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 313	
	

Kokoreff	 (2009),	 la	présence	des	 tags	évoque	 le	désir	de	ces	 jeunes	à	s’inscrire	

dans	le	quartier	en	trouvant	une	place,	surtout	si	celle-ci	ne	veut	pas	être	assignée.	

C’est	le	«	désir	de	visibilité	sociale	».	C’est	aussi	une	manière	de	défier	«	la	loi	et	la	

société	»	et,	à	plus	juste	titre,	les	règlements	de	copropriété	en	vigueur.	C’est	aussi	

une	 forme	de	«	rage	»	pour	ceux	qui	ne	se	sentent	pas	acceptés	et	se	sentent	

dominés	par	une	 société	assimilationniste.	C’est	aussi,	d’une	certaine	 façon,	 le	

moyen	de	se	valoriser	sur	les	réseaux	sociaux,	lieu	par	excellence	du	paraître	et	de	

la	réussite.	Les	expressions	de ces	jeunes	et	de	ces	adolescents	au	travers	de	leur	

rap	sont	à	la	fois	des	éléments	d’enculturations	et	d’opposition	envers	la	société	

réunionnaise	:	les	intrusions	dans	l’école	pour	leur	tournage,	les	tags	et	leurs	raps	

sont	 l’occasion	pour	eux	d’exprimer	 la	violence	symbolique	dans	 laquelle	 ils	se	

construisent.		

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 314	
	

Conclusion	

L’organisation	 de	 l’espace	 à	 La	 Chaumière	 et	 la	 reterritorialisation	 des	

pratiques	mahoraises	 ont	 permis	 aux	migrants	mahorais	 de	 se	 reconstruire	 à	

différentes	 échelles.	 Les	 nombreux	 réseaux	 communautaires	 ont	 amplifié	 la	

présence	des	réseaux	économiques,	qu’ils	soient	réunionnais	ou	mahorais,	à	La	

Réunion	 ou	 en	 dehors	 des	 frontières.	 Ces	 formes	 d’économies	 formelles	 et	

informelles,	 et	 ces	 territoires	 circulatoires	 révèlent	 des	 formes	 d’adaptation	

surprenantes	 en	 contexte	 réunionnais	 et	 des	 logiques	 de	 constructions	

identitaires	 nouvelles.	 Les	 activités	 commerciales	 et	 les	 stratégies	 d’achats	 et	

d’épargne	pratiquées	permettent	de	compléter	les	revenus	de	la	famille	en	plus	

du	salaire	ou	des	prestations	sociales,	ce	qui	répond	à	une	double	logique	:	pallier	

les	besoins	nécessaires	de	 la	famille	à	La	Réunion	ou	 là-bas	-	à	Mayotte	ou	aux	

Comores	-	maintenant	ou	plus	tard,	et	de	montrer,	ici	à	La	Réunion	ou	là-bas,	la	

réussite	de	la	migration.		

	

Les	 Mahorais	 et	 les	 Comoriens	 construisent	 leurs	 identités	 en	 territoire	

d’accueil	au	travers	d’une	ethnicité	qui	se	transmet	par	 la	 langue.	Le	shimaore,	

représente	la	langue	distinctive	et	le	lien	indéfectible	avec	le	territoire	d’origine.	

La	pratique	du	créole	et	du	français	permettent	des	échanges	économiques	et	de	

s’insérer	provisoirement	ou	à	long	terme	dans	la	société	d’accueil.	Ces	quelques	

exemples	de	pratiques	permettent	de	voir	de	quelles	manières	ces	adultes	et	ces	

enfants	 jonglent	 avec	 les	 univers	 culturels	 et	 langagiers	 qu’ils	 ont	 en	 leur	

possession.	Ce	sont	bien	évidemment	des situations	non	exhaustives	et	limitées.	

Et	 cela	mériterait	un	 travail	plus	approfondi	au	 sein	de	 ces	 familles.	Toutefois,	

l’analyse	des	créations	artistiques	donne	aussi	un	aperçu	complémentaire	à	ces	

pratiques.	Ces	enfants	et	 ces	 jeunes	manient	 l’art	de	 juxtaposer,	d’alterner	 les	

diverses	 langues	et	 les	différents	registres,	créant	ainsi	des	compositions	et	des	

manières	de	parler	spécifiques	avec	un	accent	qui	leur	est	propre.	Il	ne	s’agit	pas	

ici	de	créolisation,	parce	que	 les	productions	ne	se	maillent	pas	pour	créer	des	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 315	
	

nouveaux	 termes,	mais	 plutôt	 une	 juxtaposition	 des	 différentes	manières	 de	

parler.	Toutefois,	les	pratiques	entre	les	adultes	et	les	jeunes	doivent	se	distinguer,	

car	 elles	 ne	 relèvent	 pas	 des	 mêmes	 stratégies	 ni	 des	 mêmes	 objectifs.	 Les	

contextes	et	les	modalités	d’apprentissage	sont	eux	aussi	différents	même	si	les	

locuteurs	en	provenance	de	Mayotte	et	des	Comores	sont	plurilingues.		

	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 316	
	

Chapitre	7	 :	Se	 rapprocher	des	 siens	 :	 les	enjeux	des	

réseaux	culturels388	

«	 Il	 y	 a	 des	 mbiwi	 tous	 les	 week-ends	 pour	 pas	 oublier	 qu’on	 est	

mahorais	»	[Femme,	Mahoraise,	21	ans,	mariée,	deux	enfants,	avril	2013]	

Dans	ce	chapitre,	sont	analysées	les	modalités	d’agencements	identitaires	et	

la	 référence	 à	 une	 appartenance	 communautaire	 avec	 la	 mise	 en	 place	 de	

différentes	 formes	 de	 territorialités	mahoraises389.	 Comme	 pour	 les	 chapitres	

précédents,	ce	chapitre	expose	 le	développement	des	constructions	 identitaires	

individuelles	et	collectives	à	La	Réunion.	De	ce	fait,	il	s’agit	de	voir	la	manière	dont	

le	Je	se	construit	au	travers	d’un	Nous	en	émergence	à	La	Réunion	ces	dernières	

années.		

Pour	 faciliter	 son	 installation	 à	 La	 Réunion	 et	 éviter	 l’isolement	 dont	 elle	

pourrait	être	sujette,	la	migration	mahoraise	s’est	organisée	en	réseaux	familiaux,	

amicaux	ou	 villageois.	 La	personne	qui	 arrive	 à	 La	Réunion	est	donc	 rarement	

seule.	 Dans	 une	 société	mahoraise	 où	 le	 lien	 social	 et	 les	 relations	 à	 autrui	

conditionnent	la	construction	identitaire	de	l’individu,	isoler	celui-ci	à	La	Réunion	

signifierait	 une	 rupture	 trop	 brutale	 d’avec	 son	 groupe	 d’appartenance.	 Cette	

organisation	 en	 territoire	 d’accueil	 s’inspire	 d’une	 organisation	 collective	 du	

territoire	d’origine,	avec	toutefois	des	accommodations	 incluses	sur	 le	territoire	

																																																								
388	Ce	chapitre	est	issu	d’une	communication	puis	d’un	article	envoyé	pour	la	publication	des	actes	
du	colloque	«	Insularité,	langue,	mémoire,	identité	»	organisé	les	26,	27	et	28	septembre	2014	à	
Djerba,	intitulé	«	Les	enjeux	du	réseau	associatif	mahorais	à	La	Réunion	:	dimension	territoriale,	
économique	et	identitaire	».	
389	Ce	chapitre	pourrait se	rapprocher	des	travaux	de	Jean	BENOIST	sur	 la	reconstruction	d’une	
nouvelle	 identité	 indienne	 à	 La	 Réunion	 à	 partir	 des	 personnes	 issues	 des	 différentes	 régions	
d’Inde.	 Jean	 BENOIST	 parle	 de	 vocabulaire,	 de	 grammaire	 de	 ces	 cérémonies	 religieuses	 qui	
permettent	 aux	 disciples	 de	 s’approprier	 l’histoire,	 les	 codes,	 les	 règles.	 Dans	 un	 article	 sur	
l’alimentation	hindoue	 (2013),	 Patrice	COHEN	parle	de	 «	matrice	 identitaire	 »	qui	 favorise	 les	
différences	avec	l’altérité	et	la	création	d’un	sentiment	d’appartenance	commun.	En	ce	sens,	les	
enjeux	des	manifestations	mahoraises	du	réseau	associatif	présenté	dans	ce	chapitre	pourraient	
également	 se	 rapprocher	 de	 cette	 notion	 de	 «	 matrice	 identitaire	 »	 émise	 par	 l’auteur.	 La	
construction	d’une	nouvelle	identité	mahoraise	à	La	Réunion	pourrait	se	comparer	–	sur	du	long	
terme	–	à	la	construction	d’une	identité	malbar à	La	Réunion.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 317	
	

d’accueil.	 Les	 chapitres	 précédents	 retracent	 principalement	 l’organisation	 et	

l’évolution	 des	 réseaux	mahorais,	 les	modalités	 de	 leur	mise	 en	œuvre	 et	 les	

raisons	de	leur	création.	Pour	compléter	ce	travail	d’étude	sur	ces	liens	existants	

entre	 les	notions	de	mobilité,	réseau,	territoire,	 identité	que	 j’ai	observé	dès	 le	

départ	à	partir	de	La	Chaumière,	j’ai	fait	le	choix	d’étendre	mon	analyse	à	l’étude	

des	associations	mahoraises	à	La	Réunion.	À	mon	sens,	ces	associations	déclarées	

à	 La	 Réunion	 découlent	 de	 cette	 organisation	 en	 réseau	 socioculturel	 interne	

propre	 aux	Mahorais	 :	 les	 shikao	et	 les	 shama390	 issus	du	modèle	 traditionnel	

s’organisent	 ainsi	 en	 un	 système	 associatif	 républicain	 pour	 davantage	 se	

renforcer391.	 L’espace	 social	mahorais	est	un	espace	 identitaire	de	 substitution	

organisé	 	et	 	 cohérent.	De	 ce	 fait,	 je	me	questionne	 sur	 la	problématique	des	

trajectoires	 individuelles	 et	 collectives	 en	 territoire	 d’accueil.	 Quels	 sont	 les	

éléments	 importants	dans	 la	 construction	d’une	 identité	 collective	permettant	

ainsi	au	migrant	mahorais	de	renforcer	son	identité	?	Quels	liens	entretiennent	les	

associations	 avec	 le	 territoire d’accueil	 et	 comment	 s’organisent-elles	 pour	

s’ancrer	territorialement	et	rayonner	dans	ce	même	territoire	d’accueil	?	Quelle	

visibilité	pour	quelle	construction	identitaire	dans	les	processus	d’intégration	?	

C’est	 ainsi	 que	 l’analyse	 comprend	 à	 la	 fois	 une	 étude	 des	 associations	

culturelles,	leur	développement	et	leur	ancrage	dans	le	territoire	d’accueil.	Pour	

compléter	cette	analyse,	 je	combine	également	 l’analyse	des	participations	des	

Mahorais	dans	leur	association	et	la	manière	dont	ils	mettent	en	place	des	projets	

qui	permettent	ainsi	de	lier	la	construction	identitaire,	les	processus	d’intégration	

et	la	construction	d’une	mémoire	collective.	

	

																																																								
390	Association,	corporation	sans	classe	d’âge.	Relève	d’un	réseau	amical.	
391	 Je	 note	 aussi	 que	 pour	 la	 période	 2011-2017,	 le	 département	 de	 Mayotte	 travaille	 au	
développement	et	à	la	structuration	des	associations	sur	le	territoire.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 318	
	

1) Le	 système	 associatif	 mahorais	 à	 la	 Réunion	 :	 construction	 et	

reproductions	des	identités	?	

L’étude	du	système	associatif	mahorais392	à	La	Réunion	et	des	pratiques	qui	

en	découlent	montrent	un	certain	dynamisme	qui	m’a	obligé	à	sortir	des	frontières	

de	La	Chaumière,	révélant	ainsi	les	mobilités	associatives	de	mes	interlocuteurs,	

en	ce	qui	concerne	les	femmes	que	j’ai	côtoyées.	Ceci	m’a	permis	également	de	

mesurer	la	vie	associative	des	migrants	mahorais	ou	comoriens	à	La	Réunion.	Si	le	

mouvement	 associatif	 est	 peu	 «	 vitalisant	 »	 dans	 le	 quartier,	 les	 personnes	

membres	de	 ces	 réseaux	 sont	quant	à	elles	assez	mobiles	et	 investissent	pour	

beaucoup	dans	plusieurs	réseaux	associatifs.	Les	participations	dans	ces	structures	

sont	 diverses,	 mais	 concernent	 la	 plupart	 du	 temps	 l’organisation	 de	

manifestations	et	les	réseaux	de	solidarité.		

a) Les	associations	mahoraises	à	la	Réunion		

En	avril	2015,	j’ai	recensé	plus	d’une	soixantaine	d’associations393	mahoraises	

officiellement	 déclarées	 sur	 le	 territoire	 réunionnais394.	 Les	 postes	 à	

responsabilités	 et	 l’origine	 des	 adhérents	 dans	 les	 associations	 sont	 genrés	 et	

																																																								
392	 C’est	 plutôt	 sur	 le	 système	 associatif	 mahorais	 que	 j’ai	 enquêté	 au	 vu	 de	 l’importance	
numérique	de	mes	 interlocuteurs	mahorais.	Mais	 l’étude	du	système	comorien	a	tout	de	même	
été	abordé	lors	de	phases	d’observation,	par	des	rencontres	avec	des	membres	de	ces	associations	
ainsi	que	des	entretiens	avec	mes	enquêtés.	
393	Dans	ce	chapitre,	je	n’ai	pas	compté	les	associations	mahoraises	reconnues,	mais	non	déclarées	
au	Journal	Officiel,	ni	les	associations	comoriennes.	De	plus,	il	existe	d’autres	types	de	structures	
tels	que	les	comités	ou	les	fédérations	d’associations.	Par	exemple,	sur	Saint-Denis,	la	Fédération	
des	associations	mahoraises	de	Saint-Denis	est	composée	de	15	associations	qu’il	a	fallu	parfois	
«	mettre	 à	 jour	 ».	 Créée	 en	 2014	 sous	 l’impulsion	 d’une	 élue	mahoraise	 du	 chef-lieu,	 cette	
fédération	souhaite	répondre	de	façon	globale	et	plus	organisée	aux	problématiques	rencontrées	
par	les	familles	mahoraises	et	généralement	gérées	par	les	associations	locales	qui	sont,	elles	aussi,	
parfois	démunies.	À	noter	que	certaines	associations	déclarées	n’existent	plus	fautes	de	moyens	
financiers	et	humains	pour	la	faire	vivre.	
394	Sur	le	site	du	journal	officiel	:	www.journal-officiel.gouv.fr	ainsi	que	l’annuaire	des	associations	
gentiment	fourni	par	la	Délégation	de	Mayotte.	Cette	antenne	du	Conseil	Général	de	Mayotte	à	La	
Réunion	 a	 recensé	 les	 associations	 mahoraises	 afin	 de	 mieux	 répondre	 aux	 besoins	 et	 aux	
problématiques	des	migrants	mahorais.	 Je	 tiens	à	 les	 remercier	pour	 leur	collaboration	et	 leur	
accueil	dans	le	cadre	de	ma	recherche	doctorale.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 319	
	

structurent	 l’objet	et	 l’organisation	même	de	 l’association.	Lorsqu’il	s’agit	d’une	

association	dite	de	femmes,	les	postes	sont	occupés	par	des	femmes,	et	l’inverse	

pour	une	association	plutôt	masculine.	Les	associations	dites	«	mixtes	»	sont	plutôt	

rares,	et	si	c’est	le	cas,	les	postes	sont	généralement	occupés	par	les	hommes.	Les	

personnes	 actives	 au	 sein	 d’une	même	 association	 sont	 dans	 l’ensemble	 peu	

nombreuses	 malgré	 quelques	 piliers	 présents	 depuis	 plusieurs	 décennies.	 La	

fréquentation	 est	 faible	 lorsqu’il	 s’agit	 d’une	 réunion,	mais	 celle-ci	 augmente	

lorsqu’il	s’agit	d’une	sortie,	d’une	activité	 festive	ou	 lorsque	cela	concerne	une	

manifestation	à	caractère	plus	«	communautaire	»395.		

Les	 objets	 et	 statuts	 sont	 variés.	 Dans	 la	 plupart	 des	 cas,	 il	 s’agit	 de	

promouvoir	 la	 culture	mahoraise396	 de	 façon	 communautaire	 –	 pour	 éviter	 la	

rupture	des	migrants	et	des	jeunes	générations	avec	la	culture	d’origine	–	ou	de	

façon	extracommunautaire	afin	de	 la	valoriser	dans	 la	société	réunionnaise	par	

des	échanges	socioculturels.		

Beaucoup	 complètent	 leurs	 statuts	en	 incluant	 l’assistance	 à	 apporter	 aux	

compatriotes	 :	 soutien	 dans	 les	 démarches administratives	 et	 dans	 l’accès	 au	

logement,	aide	aux	devoirs,	encadrement	des	enfants	et	des	 jeunes,	visites	aux	

malades,	accueil	des	familles,	préparation	des	festivités	mahoraises.		

Certains	 objectifs	 sont	 récurrents	 et	 caractérisent	 la	 dynamique	 d’entraide	 du	

réseau	associatif	mahorais	en	insistant	sur	les	conditions	et	les	facteurs	de	réussite	

nécessaires	 à	 «	 l’installation	 	 des	 Mahorais	 à	 La	 Réunion	 »	 :	 «	 favoriser	

l’intégration…	 »,	 «	 assister,	 aider…	 [les]	 personnes	 en	 difficultés,	 sinistrées,	

démunies…	»,	«	améliorer	les	conditions	et	le	cadre	de	vie,	favoriser	les	relations,	

la	communication	avec	 les	Réunionnais…	»	pour	 reprendre	 les	expressions	des	

statuts	associatifs	étudiés.	Quelques	associations	sont	néanmoins	plus	axées	sur	

les	pratiques	religieuses,	sportives,	estudiantines,	musicales	ou	dans	les	décès	et	

																																																								
395	Organisation	d’un	mariage,	d’un	maulidad,	ou	de	quelques	autres	fêtes	religieuses.	
396	Je	reprends	le	terme	utilisée	par	les	associations	elles-mêmes	dans	la	définition	même	de	leur	
objet.	Ce	terme	englobe	bien	souvent	les	références	à	la	danse,	aux	chants	(religieux	ou	non),	à	la	
cuisine	et	autres	manifestations	ethniques	mahoraises.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 320	
	

le	 rapatriement	des	corps,	notamment	chez	 les	associations	comoriennes	dont	

leur	objet	se	base	surtout	sur	 l’accompagnement	«	des	malades	et	des	familles	

endeuillées	»	à	La	Réunion,	dans	le	développement,	la	gestion	ou	la	construction	

en	terre	des	Comores	(Rosenfeld,	2013),	tout	en	n’excluant	pas	dans	la	seconde	

partie	de	 l’objet,	 l’élaboration	de	«	 journées	 interculturelles	»	pour	mieux	 faire	

connaitre	 la	 «	 culture	 comorienne.	 Elles	ont	donc	principalement	pour	but	de	

favoriser	l’accommodation	plus	ou	moins	temporaire	des	Mahorais	à	La	Réunion	

et	 de	 développer	 des	 relations	 d’échanges	 avec	 les	 autres	 composantes	

réunionnaises	comme	j’ai	pu	le	constater	lors	de	mon	terrain	avec	les	associations	

que	j’ai	plus	particulièrement	étudiées.	

	

	 Les	associations	 rencontrées	 sont	 surtout	dionysiennes,	notamment	avec	

l’Association	Femmes	Mahoraises	de	Montgaillard,	une	association	qui	a	travaillé	

avec	 l’association	de	La	Chaumière	durant	mon	terrain	et	qui	 jouxte	 le	quartier	

dans	 lequel	 s’est	 déroulé	 le	 travail	 de	 thèse.	 Abordée	 à	 la	 fois	 sous	 un	 angle	

territorial,	économique	et	identitaire,	l’étude	du	réseau	associatif	m’a	permis	de	

mettre	en	évidence	 les	actions	 fondatrices	de	mémoire	et	d’identité	collectives	

chez	les	Mahorais	à	La	Réunion.	

b) 	Analyser	les	processus	identitaires	par	le	biais	des	associations	mahoraises	

Dans	 son	chapitre	d’ouvrage397	 ,	 Isabelle	Taboada-Leonetti	 identifie	quatre	

différentes	 finalités	 d’une	 association.	 Tout	 d’abord,	 il	 y	 a	 la	 visibilité	 qui	

correspond	à	la	reconnaissance	de	l’existence	même	d’un	groupe	en	tant	que	tel	

par	les	autres	acteurs	d’une	relation.	Ensuite,	c’est	la	différenciation,	c’est-à-dire	

définir	 le	«	eux	»	en	opposition	à	un	«	non-nous	»	que	 les	 individus	prennent	

conscience	d’appartenir	à	une identité	collective	différente.	Quand	la	situation	est	

conflictuelle,	le	sentiment	d’appartenance	au	groupe	se	renforce	et	s’actualise.	De	

																																																								
397	Dans	 le	 chapitre	 II,	«	Stratégies	 identitaires	et	minorités	»	 in	Stratégies	 identitaires,	Carmel	
CAMILLIERI	et	al.,	Paris	:	PUF,	1998,	p.61.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 321	
	

ce	fait,	cette	auteure	se	place	dans	la	continuité	des	travaux	de	George	Devereux.	

Puis	elle	ajoute	la	notion	de	temporalité,	c’est-à-dire	la	filiation	par	le	passé,	les	

racines	historiques	et	mythiques	qui	permettent	au	groupe	de	se	projeter	dans	

l’avenir.		

C’est	 donc	 au	 travers	 d’un	 processus	 de	 réappropriation	 de	 l’histoire	

collective	que	la	dimension	temporelle	prend	tout	son	sens	puisqu’elle	s’inclut	de	

ce	 fait	dans	 la	composante	et	 les	 revendications	 identitaires,	afin	que	 le	projet	

collectif	s’enracine	dans	un	projet	commun.	Les	stratégies	identitaires	collectives	

sont	marquées,	pour	Isabelle	Taboada-Leonetti	par	des	rapports	inégalitaires,	des	

rapports	sociaux	de	domination	et	le	critère	de	l’ethnicité	est	en	jeu.	Pour	elle,	les	

minorités	et	les	identités	minoritaires	sont	essentiellement	produites	par	le	regard	

de	l’Autre398.		

Bien	 que	 la	 migration	 mahoraise	 soit	 considérée	 comme	 une	 migration	

illégale	et	surtout	envahissante,	 le	dynamisme	associatif	dont	ces	migrants	font	

preuve	leur	permet	à	la	fois	la	prise	de	conscience	et	la	valorisation	de	l’identité	

mahoraise	dans	 la	société	 locale,	 tout	en	 leur	permettant	de	se	démarquer	de	

l’identité	comorienne.	Les	deux	manifestations	dionysiennes,	l’une	concernant	la	

fête	de	l’indépendance	des	Comores	«	La	fête	des	îles	de	la	lune	»,	l’autre	celle	de	

Mayotte,	montrent,	dans	leurs	formes	et	leur	organisation	qu’il	est	important	de	

distinguer	les	deux,	même	si	la	participation	commune	dans	ces	deux	fêtes	peut	

se	 faire.	 L’association	 est	 donc	 l’expression	 identitaire	 d’un	 groupe	 la	 plus	

fréquente	et	elle	marque	l’affirmation	de	cette	même	identité	(Taboada-Leonetti)	

L’analyse	 de	 ces	 processus	 de	 construction	 identitaire	 collective	 passe	

également	par	une	réflexion	sur	l’appropriation	de	nouveaux	territoires	grâce	au	

regroupement.	Pour	Jolivet	et	Léna	(2000)	:	

	 	

																																																								
398	Ibid.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 322	
	

«	lorsque l’on	juxtapose	les	notions	d’identités	et	de	territoire,	on	évoque	

en	général	un	espace	communautaire,	à	la	fois	fonctionnel	et	symbolique,	

où	des	pratiques	et	une	mémoire	collective	construites	dans	la	durée	ont	

permis	de	définir	un	‘Nous’	différencié	et	un	sentiment	d’appartenance	».		

Ces regroupements associatifs sont	 donc fondés sur un sentiment	

d’appartenance399,	et	représentent	pour	ces	migrants	l’occasion	de	souligner	leurs	

particularismes	identitaires	au	sein	d’une	société	déjà	pluriculturelle.	Et	dans	une	

plus large mesure, c’est	 l’occasion pour eux d’élaborer de nouveaux enjeux et	

stratégies	 identitaires	afin	d’éviter	 l’exclusion	et	 favoriser	ainsi	 la	 réhabilitation	

(Quiminal,	2000)	de	 la	migration	mahoraise	dans	 la	société	 réunionnaise.	Cette	

envie de reconnaissance s’accompagne de l’envie de s’approprier de nouveaux

territoires,	physiques	ou	symboliques.		

Dans	 le	 cas	 de	 ce	 réseau	 associatif	 mahorais,	 cela	 correspond	 aux	

regroupements	 de	 classes	 d’âges	 et	 de	 genres	 traditionnellement	 pratiqués	 à	

Mayotte	 et	 recomposés	 sous	 d’autres	 appellations	 à	 La	 Réunion.	 Ces	

regroupements,	étendus	à	la	notion	de	réseau,	sont	entendus	dans	ce	travail	de	

recherche	comme	étant		

«	 un	 déploiement	 du	 social	 dans	 l’espace	 [qui]	 invite	 à	 envisager	 une	

décentralisation	des	relations	sociales,	à	découvrir	le	mobile	et	non	plus	

le	sédentaire	»400.	

En terre migratoire, ces regroupements utilisent	certains lieux communaux

comme	de	véritables	outils	nécessaires	à	 la	reproduction	de	 l’identité	collective	

du	groupe.	En	ce	sens,	ces	lieux	deviennent	des	marqueurs	territoriaux401.	Il	s’agira	

																																																								
399	Dans	ce	chapitre,	j’emploie	«	sentiment	d’appartenance	»	pour	désigner	l’identité	collective	qui	
émane	 des	 enquêtés,	 définissant	 ainsi	 l’identité	 «	 comme	 un	 sentiment	 d’unité	 […]	 que	 peut	
ressentir	 un	 individu	 ou	 un	 groupe	 »	 dans	 François	GRESLE	 et	 alii,	 Dictionnaires	 des	 sciences	
humaines.	Anthropologie/sociologie,	Paris,	Nathan.	
400	Dans	Christine	CHIVALLON,	«	Fin	du	territoire	ou	nécessité	d’une	conceptualisation	autre	?	»,	
Géographie	et	cultures.	n°31,	Automne	1999,	p.130.	
401	 Selon	 Edwige	 GARNIER,	 les	 marqueurs	 territoriaux	 correspondent	 à	 une	 «	 construction	
territoriale	 [qui]	se	 fait	à	travers	 l’essaimage	de	divers	objets	spatialisés	emprunts	d’une	valeur	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 323	
	

donc	de	comprendre	dans	quelles	mesures	le	monde	associatif	mahorais	permet	

l’étude	du	 lien	entre	 territoire,	économie	et	 identités	?	Et	dans	une	plus	 large	

mesure,	de	quelles	manières	la	construction	d’un	«	nous mahorais	»	émerge	de	ce	

réseau	associatif	avec	l’appropriation	et	la	création	d’une	nouvelle	territorialité	en	

terrain	migratoire	?	

	

2) Émergence	d’un	nouveau	réseau	social	et	associatif	à	La	Réunion	

a) Présentation	du	réseau	associatif	mahorais	:	du	shikao402	à	l’association	

La	constitution	du	réseau	mahorais	prend	différentes	formes	à	La	Réunion.	Soit	

il	est	officieux	et	il	se	nomme	shikao	ou	shama403	en	shimaore	et	reste	interne	au	

fonctionnement	entre	Mahorais,	 soit	 il	est	officiel	–	 c’est-à-dire	déclaré	–	et	 il	

concerne	les	«	associations	mahoraises	».	Mais,	quelle	que	soit	son	appellation,	la	

base	 constitutive	de	 ce	 réseau	 repose	 sous	 sa	 forme	 la	plus	 connue	et	 la	plus	

utilisée	à	Mayotte	:	le	shikao	dont	le	fonctionnement	ne	diffère	que	très	peu	de	

celui	de	Mayotte.	

Ce	type	de	réseau	est	avant	tout	fondé	sur	une	solidarité	communautaire	de	

ses	membres.	 Il	 leur	 permet	 de	 s’organiser	 et	 de	 surmonter	 les	 obstacles	 du	

quotidien,	 les	premiers	temps	dans	 la	société	d’accueil	à	 l’image	des	nombreux	

travaux	 sur	 les	 associations	 communautaires	 (Hily	 et	 Poinard	 1985,	 Attard-

Maraninchi,	 1992,	 Quiminal	 2002,	 Germain	 2004,	 Garnier	 2005).	 Les	 formes	

																																																								
nouvelle	 donnée	 par	 le	 groupe	 social	 ».	 En	 d’autres	 termes,	 la	 population	migrante	 «	 essaie	
toujours	de	se	territorialiser	»	en	territoire	d’accueil.	Selon	elle,	la	population	migrante	cherche	à	
créer	une	nouvelle	territorialité	pour	donner	du	sens	à	ce	territoire	d’accueil.	Et	cela	passe	par	la	
création «	d’objets	territoriaux	»	qui,	porteurs	d’un	sens	nouveau,	deviennent	des	marqueurs.	
402	Réseau	au	sein	duquel	un	membre	à	l’occasion	de	jouer	son	rôle.	Le	shikao	est	un	système	de	
classes	d’âge	 [Hirimu].	C’est	une	organisation	sociale	qui	existe	à	 la	 fois	pour	 les	 femmes	et	 les	
hommes	 [et	 qui]	 oriente	 ses	 membres	 vers	 des	 actions	 collectives	 et	 spécifiques,	 souvent	
d’entraide	in	Sophie	BLANCHY,	La	vie	quotidienne	à	Mayotte,	1990.	Lorsque	ce	système	prend	la	
forme	d’une	tontine,	la	totalité	des	cotisations	est	reversée	à	tour	de	rôle	aux	différents	membres	
qui	compose	ce	groupe.	
403	Association	(sans	groupement	par	classe	d’âge)	et	non	déclarée.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 324	
	

associatives	 sont	 donc	 très	 diverses	 chez	 les	Mahorais	 et	 les	 Comoriens	 à	 La	

Réunion.	 Lorsque	 ce	 système	 d’entraide	 prend	 la	 forme	 d’un	 système	

économique,	la	cotisation404	–	mensuelle	ou	ponctuelle	selon	les	occasions	et	les	

besoins	 –	 forme	 de	 tontine	 inspirée	 du	 système	 traditionnel	 de	 solidarité	 de	

Mayotte	 communément	 appelé	 shikoa405,	 permet	 de	 récolter	 une	 somme	

d’argent	qui	sera	redistribuée	soit	collectivement,	pour	un	vule	par	exemple,	ou	

individuellement	et	à	tour	de	rôle,	 lorsqu’un	des	membres	en	a	besoin	pour	un	

évènement	particulier	(mariage,	circoncision,	deuil…)	ou	pour	d’autres	occasions	

(participer	 aux	 dépenses	 du	 quotidien,	 aux	 frais	 de	 scolarité,	 à	 l’achat	 d’une	

voiture	ou	à	la	construction	d’une	maison…).	Un	même	individu	peut	être	membre	

de	plusieurs	shikao	:	regroupement	du	quartier	d’habitation,	du	village	d’origine,	

du	village	du	conjoint,	des	parents…	Les	obligations	communautaires	et	le	contrôle	

social	exercé	par	le	groupe	sur	ce	type	d’entraide	font	que	l’individu	ne	peut	s’y	

déroger.	 S’y	 soustraire	 c’est	 risquer	 de	 ne	 recevoir	 aucune	 aide	 –	matérielle,	

financière	ou	humaine	–	à	La	Réunion	et/ou	à	Mayotte	en	cas	de	besoin.	

Pour	de	nombreux	shikao,	s’officialiser	et	s’encadrer	par	la	loi	des	associations	

de	1901	permet	de	faciliter	les	démarches	et	d’accéder	aux	salles	ou	aux	terrains	

communaux	lorsque	les	membres	souhaitent	«	faire	une	action	».	Sans	un	cadre	

légal	précis,	les	demandes	restent	vaines.	

b) L’Association	Femmes	Mahoraises	de	Montgaillard	(A.F.M.M)	=	l’in	et	l’out	du	terrain	

C’est	par	plusieurs	biais	que	j’ai	pu	intégrer	les	systèmes	de	réseaux	associatifs	

des	 populations	 mahoraises	 et	 comoriennes	 à	 La	 Réunion.	 Ces	 biais,	 qui	 se	

succèdent	sont	complémentaires	et	démontrent	une	logique	de	réseau	que	j’ai	dû	

analyser	en	 faisant	 le	chemin	 inverse	de	ma	progression	du	terrain.	Si	En	effet,	

l’Association	 de	 La	 Chaumière	m’a	 permis	 de	me	mettre	 en	 contact	 avec	 les	

																																																								
404	Cette	somme	est	décidée	dans	le	groupe.	La	cotisation	mensuelle	est	toujours	identique,	mais	
elle	diffère	selon	l’évènement	quand	il	s’agit	d’une	cotisation	ponctuelle.	
405	Tontine.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 325	
	

représentants	de	l’Association	Femmes	Mahoraises	de	Montgaillard	et,	au	fur	et	

à	mesure,	d’intégrer	le	système	des	shikao	et	des	shama	avec	les	interlocuteurs	

concernés.	 Cette	 association	 –	 Femmes	 Mahoraises	 de	 Montgaillard	 –	

officiellement	 déclarée	 en	 2010	 a	 pour	 objectif	 de	 «	 promouvoir	 la	 culture	

mahoraise	à	travers	diverses	activités	et	d’aider	et	soutenir	des	familles	sinistrées	

ou	en	deuil	».	Dans	les	faits,	elle	intervient	également	pour	résoudre	les	problèmes	

du	quotidien	auxquels	 sont	confrontés	 les	adhérents.	Le	 siège	de	 l’association,	

situé	 chez	 la	 présidente,	 est	 le	 lieu	 privilégié	 des	 rencontres.	On	 y	 vient	 pour	

discuter,	 saluer	un	voisin,	 se	préparer	pour	une	manifestation	ou	organiser	un	

voyage.	La	maison,	ouverte	à	tous,	est	également	connue	de	tous.	Pas	besoin	de	

l’adresse,	 il	 suffit	 de	 demander.	 Pas	 besoin	 de	 frapper,	 un	 «	 hodi	 ?	 »	 permet	

simplement	de	signifier	sa	présence.	Bien	que	cette	création	officielle	soit	récente,	

ce	regroupement	existe	depuis	 le	début	des	années	2000.	Celui-ci	a	commencé	

sous	l’impulsion	de deux	ou	trois	femmes	mahoraises,	dont	la	présidente	actuelle,	

installées	à	La	Trinité,	un	quartier	de	Saint-Denis	situé	dans	les	bas	de	la	colline	de	

Montgaillard.	À	sa	création,	ce	shikao406	souhaitait	occuper	 les	enfants	pour	ne	

pas	 les	 laisser	 trainer	 dans	 le	 quartier	 comme	 le	 souligne	 la	 présidente	 de	

l’association	:	

«	On	voulait	les	encadrer	pour	les	devoirs,	apprendre	aux	jeunes	filles	la	

danse,	leur	apprendre	notre	culture,	nos	danses	».	[Femme,	Mahoraise,	

52	ans,	mariée,	quatre	enfants,	juillet	2014]

Ces	femmes	ont	commencé	à	mettre	ces	quelques	activités	en	place	dans	le	

quartier,	à	danser	essentiellement	le	deba407.	Suite	à	cette	nouvelle	dynamique	de	

																																																								
406	À	sa	création,	ce	shikao	a	pris	le	nom	de	Madrassati	Haiyiria	(groupe	de	femmes	et	de	filles	qui	
dansent	 le	 deba.	 Lorsque	 ces	 femmes	 se	 regroupent	 pour	 le	 deba	 avec	 d’autres	 shikao,	 elles	
prennent	le	nom	de	Madrassati	Haiyiria	et	non	celui	de	Femmes	Mahoraises	de	Montgaillard.		
407	Le	deba	est	le	nom	d’une	danse	traditionnelle	féminine	accompagnée	d’une	prière	chantée	dont	
les	invocations	sont	destinées	à	Dieu	et	au	Prophète.	La	chorégraphie	consiste	à	ne	bouger	que	les	
mains	 et	 le	 haut	 du	 corps	 de	manière	 précise	 en	 étant	 debout	 ou	 assis.	 Le	 groupe	 peut	 être	
accompagné	d’instruments.	Les	membres	d’un	même	shikao	sont	habillés	du	même	tissu	(un	des	
plus	beaux)	et	ont	le	plus	souvent	la	même	parure	de	bijoux.	Des	dessins	au	musindzano	(masque	
en	argile	mahorais)	et	du	henné	maquillent	leur	visage	et	leurs	mains.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 326	
	

quartier,	 d’autres	 femmes	 originaires	 de	 Grande	 Comore,	 d’Anjouan,	 de	

Madagascar,	ou	de	La	Réunion,	habitantes	de	La	Trinité,	de	Montgaillard	ou	des	

Camélias	(quartiers	jouxtant	celui	de	La	Trinité)	se	sont	intégrées	à	ce	groupe	de	

femmes	et	ont	ainsi	participé	à	la	vie	associative.	Au	fur	et	à	mesure	des	années,	

et	à	l’image	d’autres	associations	mahoraises,	les	activités	se	sont	diversifiées	et	

sont	devenues	plus	nombreuses	(organisations	de	fêtes,	de	 l’aide	aux	devoirs…)	

valorisant	 ainsi	 la	 vie	 du	 quartier,	 surtout	 à	 destination	 des	 membres	 en	

provenance	de	Mayotte	et	des	Comores,	étant	les	adhérents	les	plus	nombreux.		

Aujourd’hui,	en	2017,	à	la	suite	de	quelques	conflits,	de	commérages,	une	

baisse	de	subventions,	mais	aussi	par	manque	d’investissement	sur	le	long	terme	

(à	l’image	du	monde	associatif)	l’association	Femmes	Mahoraises	de	Montgaillard	

est	en	pause	malgré	quelques	projets	éparpillés	initié	par	la	présidente.	La	vitalité	

associative	que	 cette	 structure	a	 connue	 il	 y	a	quelques	années	n’est	plus.	Ce	

phénomène	 de	 vitalité	 et	 de	 sommeil	 associatif	 est	 récurrent	 à	 La	 Réunion	

(notamment	 les	 petites	 structures	 de	 quartier)	 et	 l’est	 encore	 plus	 en	 ce	 qui	

concerne	 les	associations	mahoraises.	Mais	cette	«	crise	du	bénévolat	»	est	un	

phénomène	mesuré	à	 l’ensemble	du	 territoire	 français	 (Laville,	2002).	Souvent	

créées	sous	 l’impulsion	de	quelques	personnes,	 il	suffit	qu’un	membre	quitte	 la	

structure	 pour	 que	 celle-ci	 sommeille.	 De	 plus,	 la	 rareté	 des	 subventions,	 la	

difficulté	 de	mobilisation	 des	membres	 de	 façon	 pérenne	 rendent	 difficile	 les	

trésoreries	pour	une	structure	qui	souhaite	se	pérenniser	et	faire	des	actions	sur	

le	long	terme.	

c) Origines	et	territoires	comme	références	associatives		

Dans	 les	processus	de	construction	 identitaire,	«	 la	désignation	 joue	un	rôle	

fondamental	 »	 (Quiminal,	 2000).	 L’identité	 du	 groupe	 s’affirme	 à	 travers	 une	

assignation	que	ses	membres	se	donnent	eux-mêmes,	mais	aussi	à	travers	celle	

d’autrui,	car	 la	conscience	de	 l’appartenance	 identitaire	ne	 relève	pas	d’un	 fait	

isolé,	mais	de	la	confrontation	avec	l’altérité.		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 327	
	

Dans	beaucoup	d’associations	mahoraises	de	La	Réunion,	l’objet	est	référencé	

dans	 le	 titre	 :	association	 culturelle,	 sportive,	de	Football,	éducative,	musicale,	

traditionnelle,	de	solidarité,	d’entraide,	active,	d’encadrement,	d’enterrements…		

On	y	ajoute	souvent	 l’origine	des	membres	 :	Mahoraise,	de	Mayotte,	Dzaoudzi,	

Labattoir,	Sada,	Poroani…	avec	une	référence	au	shimaore	:	Dhoinania,	Oikaiidi,	

Oudjama,	Ouvoimoja,	Rahachiri…	ou	au	kibushi	 :	Vatousik,	Mana	Tsara…	ou	au	

patrimoine	mahorais	:	Tente	Coco	Tressés,	Les	Fleurs	des	îles	aux	parfums,	Fleurs	

du	Nord,	Fleur	de	Mahaba.		

On	y	adjoint	bien	 souvent	 l’origine	 territorial	du	pays	d’accueil	 :	de	Saint	

Benoit,	 de	 Saint-Denis,	 de	 Saint-Louis,	 Saint-Paul, Saint-Pierre,	 La	 Ravine	 des	

Cabris,	La	Possession,	du	Nord,	du	Sud…	Ou	à	 l’aire	géographique	 :	de	 l’Océan-

Indien,	de	La	Réunion.	On	y	décline	aussi	son	genre	:	femmes,	hommes,	jeunes…		

Parfois	 c’est	 une	 nomination	 plus	 simple,	 mais	 porteuse	 d’ambition	 qui	 est	

fournie	 :	Les	Étoiles,	Espoir	de	demain,	New	Generation,	Génération	active,	Les	

étoiles	brillantes…	

Avec	 l’Association	 Femmes	Mahoraises	 de	Montgaillard,	 le	 processus	 de	

l’identité	 collective	 est	 clairement	 établi	 sexuellement,	 culturellement	 et	

territorialement.	 Il	 s’agit	d’une	association	de	 femmes,	originaires	de	Mayotte,	

établie	 en	 un	 territoire	 délimité.	 Cette	 désignation	 du	 groupe	 témoigne	 du	

particularisme	identitaire	qui	se	met	en	place	dans	la	migration,	notamment	dans	

cette	 société	 pluriculturelle	 où	 l’on	 définit	 d’abord	 l’individu	 par	 son	 origine	

culturelle	et/ou	son	phénotype.		

La	référence	à	un	territoire	précis,	celui	de	Montgaillard,	marque	à	la	fois	les	

limites	 des	 revendications	 de	 ces	 femmes	 en	 soulignant	 leur	 appartenance	

territoriale	actuelle	et	leur	désir	d’être	reconnues	par	les	institutions	en	tant	que	

groupe	à	part	entière	(Quiminal,	2000)	dans	ce	quartier.		

Lorsque	 l’Association	Femmes	Mahoraises	de	Montgaillard	a	dû	choisir	un	

nom,	c’est	ce	titre	qui	a	été	choisi	parmi	toutes	les	propositions	et	par	une	grande	

majorité	 de	 ses	 membres,	 vingt-deux	 familles	 pour	 la	 plupart	 originaires	 de	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 328	
	

Mayotte,	 laissant	ainsi	dans	 le	choix	 final	peu	de	place	aux	autres	appellations	

proposées.	 Cette	 référence	 précise	 au	 territoire	 d’origine	 témoigne	

symboliquement	de	 la	situation	de	ces	membres,	même	pour	celles	qui	ne	sont	

pas	originaires	de	l’île	hippocampe	et	qui	ont	continué	à	côtoyer	la	structure	après	

cette	dénomination.		

Pour	les	membres	principaux,	l’association	se	veut	être	une	association	de	

quartier	dont	les	membres	sont	principalement	originaires	de	l’océan	Indien	et	qui	

s’établit	dans	le	quartier	de	Montgaillard.	Contrairement	au	mouvement	associatif	

comorien	à	La	Réunion	qui	semble	plutôt	se	fonder	sur	la	base	d’un regroupement	

territorial	 villageois408	 avec	 la	 volonté	 de	 reproduire	 les	 fêtes	 cycliques	

traditionnelles	entre	Comoriens,	le	mouvement	associatif	mahorais	procède	dans	

l’élaboration	 de	 ses	 journées	 associatives	 à	 l’appropriation	 d’un	 nouveau	

territoire	 dans	 lequel	 les	 pratiques	 mahoraises	 seraient	 reterritorialisées.	 Ce	

mouvement,	couverture	officielle	des	shikao	et	des	shama,	demeure	dynamique	

et	cherche	à	se	valoriser.		

La	désignation	dans	 laquelle	s’inscrivent	ces	associations	sont	 intimement	

liées	à	la	construction	sociale	du	groupe	mahorais.	Il	s’agit	de	se	distinguer	tout	en	

faisant	sa	place	pour	exister,	comme	l’a	pu	le	démontrer	Catherine	Quiminal	dans	

ses	travaux	sur	les	associations	maliennes	en	Île	de	France,	développant	ainsi	 le	

sentiment	d’appartenance	individuel	et	le	sentiment	d’appartenance	collectif,	que	

ce	soit	pour	les	associations	d’hommes	ou	de	femmes,	redéfinissant	dans	le	même	

temps	leurs	identités	collectives	en	cours	sur	le	territoire	d’accueil.	

	

																																																								
408	Mon	enquête	sur	le	monde	associatif	mahorais	m’a	amenée	à	enquêter	également	auprès	des	
associations	 comoriennes	 rencontrées	 lors	 des	 manifestations	 culturelles	 soutenues	 par	 la	
municipalité.	 Ces	 entretiens	 ont	 également	 été	 complétés	 par	 des	 entretiens	 auprès	 de	mes	
interlocuteurs	 comoriens.	 Toutefois,	 dans	 le	 cadre	 restrictif	 de	 la	 recherche,	 j’ai	 préféré	me	
concentrer	sur	l’analyse	du	mouvement	associatif	mahorais,	étant	ainsi	au	plus	près	de	la	réalité	
vécue	en	termes	quantitatifs	et	qualitatifs.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 329	
	

3) Territoire	 et	 reterritorialisation	 :	 ressources	 identitaires	 et	 ressources	

économiques	pour	l’association	

Les	nombreux	travaux	sur	les	processus	migratoires	le	démontrent	:	au	cours	

de	leur	parcours,	les	personnes	en	migration	font	face	aux	conséquences	de	leur	

propre	migration	:	changements	de	culture,	de	territoire,	de	fonctionnement,	de	

personnes…	 Leur	 renégociation	 identitaire,	 inéluctable,	 doit	 leur	 permettre	 de	

trouver	 leur	place	dans	 la	société	d’accueil	tout	en	conservant	des	 liens	plus	ou	

moins	solides	avec	leur	société	d’origine.	Créée	dans	l’objectif	de	favoriser	cette	

accommodation	 en	 répondant	 aux	 difficultés	 rencontrées,	 la	 vie	 associative	

mahoraise	 s’est	 rapidement	 développée	 en	 effectuant	 des	 rencontres	 entre	

«	 associations	mahoraises	 ».	 À	 l’image	 de	 nombreux	 travaux	 qui	mettent	 en	

évidence	les	relations	entre	espace	-	identité	(Garnier	2004,	Jolivet	2000,	Laëthier	

2011,	Quiminal	2000)	et	espace	 -	 réseau	économique	 (Losonsczy	2003,	Tarrius	

2010)	sur	lesquels	ce	travail	s’appuie,	j’ai	associé	les	notions	d’identité	et	d’espace	

à	 celle	 de	 réseau	 économique,	 mettant	 ainsi	 en	 valeur	 le	 processus	 de	 la	

territorialisation.	Une	territorialisation	mahoraise	possible	grâce	à	l’appropriation	

de	l’espace	par	le	groupe,	qui,	couplée	à	la	notion	d’identité	engendre	le	territoire.	

Ce	territoire,	lié	à	la	mobilité	des	personnes	et	à	la	notion	de	réseau	engendrée	

par	 cette	 appropriation,	 permet	 de	 faire	 émerger	 la	 reterritorialisation	 en	

contexte	d’accueil	pour	la	population	rencontrée.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 330	
	

	
Figure	58:	Schéma	synthétisant	les	concepts	issus	de	l'analyse	du	système	associatif	mahorais		

	

Ici,	la	(re)territorialisation	apparait	donc	comme	un	réancrage	des	pratiques	

sociales et	culturelles dans un autre territoire que celui d’origine. Dans le chapitre

trois,	cette	reterritorialisation	passe	par	l’investissement	de	l’espace	commun	du	

quartier.	 Un	 investissement	 possible	 grâce	 à	 la	 (re)constitution	 des	 réseaux,	

facilité par l’emplacement	 du bâti du quartier. Dans ce chapitre consacré aux

associations	mahoraises,	cette	reterritorialisation	passe	par	 l’identification	et	 la	

construction	 de	 nouveaux	 territoires	 qui	 permettent	 l’expression	 et	 la	

reconstruction	de	 l’identité	mahoraise	 lors	de	 journées	associatives	mahoraises	

exposées	dans	ce	chapitre.	C’est	donc	une	autre	forme	de	territorialité	mahoraise.	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 331	
	

a) Jeux	et	mises	en	scène	identitaires	:	les	journées	associatives	mahoraises		

Les	journées	récréatives409	des	associations	mahoraises	témoignent	de	cette	

renégociation	 identitaire	et	de	cette	 reterritorialisation.	Elles	mettent	en	 jeu	 le	

patrimoine	mahorais	au	service	de	l’association.	Au	départ,	pour	les	organisateurs	

et	 les	participants,	ces	manifestations	étaient	effectuées	dans	un	souci	récréatif	

«	entre	Mahorais	pour	pratiquer	la	culture	»410.	Mais	ces	journées	ont	rapidement	

impliqué	 des	 enjeux	 économiques.	Organisés	 régulièrement,	 le	mbiwi411	 et	 le	

mrengue412	sont	sources	de	revenus	non	négligeables	pour	les	associations.	Outre	

le	développement	d’un	réseau	économique	informel	et	l’émergence	de	nombreux	

groupes	 musicaux,	 le	 mouvement	 associatif	 mahorais	 construit	 l’identité	

individuelle	 et	 collective	 de	 ses	 membres	 en	 reterritorialisant	 les	 pratiques	

culturelles,	 culinaires,	 musicales	 et	 religieuses	 lors	 de	 ces	 manifestations	

spécifiques.		

L’organisation	de	ces	journées	demande	une	bonne	planification	en	amont.	Il	

faut	trouver	 le	 lieu,	puis	 le	groupe	de	musique413.	La	préparation	du	mbiwi	est,	

																																																								
409	À	Mayotte,	le	terme	«	journée	gastronomique	»	est	plus	fréquemment	usitée.	Ces	journées	sont	
des	rencontres	entre	différentes	associations	officielles	ou	shikao,	d’hommes	et	de	femmes.	C’est	
l’occasion	 pour	 eux	 de	 présenter	 leurs	 danses	 et	 chants	 traditionnels	 (deba,	maulidi…).	 C’est	
l’occasion	pour	l’association	organisatrice	de	récolter	des	fonds	en	vendant	les	gâteaux,	brochettes	
et	mbawa	(aile	de	poulet)	préparé	le	matin	même.	À	Mayotte,	le	développement	des	associations	
(culturelles,	artistiques,	musicales)	correspond	à	 l’arrivée	des	subventions.	Ce	développement	à	
permis	 la	démocratisation	et	 l’évolution	de	ses	chants	et	danses	traditionnels.	Par	exemple,	 les	
femmes	dansent	de	plus	en	plus	avec	les	hommes	durant	le	shigoma,	danse	auparavant	réservée	
aux	 hommes	 durant	 les	 festivités	 du	 mariage.	 D’autres	 tels	 que	 le	 mbiwi	 ont	 vu	 leur	
accompagnement	musical	se	moderniser.	Dorénavant,	le	son	des	zimbiwi	(lame	de	bambous)	est	
remplacé	par	un	orchestre	instrumental.	
410	Femme,	55	ans,	mariée,	quatre	enfants	
411	Lames	de	bambous	qui	ont	donné	le	nom	à	la	danse.		
412	Le	mrengue	est	une	activité	qui	pourrait	s’apparenter	à	une	activité	de	 lutte	durant	 laquelle	
deux	adversaires	s’affrontent	sous	l’arbitrage	d’un	tiers.	Combat	à	main	nu,	le	mrengue	était	avant	
tout	un	jeu	qui	se	pratiquait	généralement	après	ou	avant	un	vule	(sorte	de	grand-pique-nique).	Il	
s’agissait	de	démontrer	son	agilité,	sa	force,	son	habilité.	Le	plus	souvent,	l’invitation	se	faisait	d’un	
village	 à	 un	 autre.	 Estime,	 respect,	 succès	 auprès	 des	 femmes	 étaient	 les	 récompenses	 du	
vainqueur.	 Il	 est	différent	du	moringue	 réunionnais	qui	désigne	un	 art	de	 combat.	Une	 étude	
comparative	entre	les	deux	pratiques	sportives	serait	intéressante.	
413	À	La	Réunion,	ils	sont	trois	groupes	à	être	reconnus	et	souvent	demandés	bien	qu’il	en	existe	
d’autres	:	Mambo	Music,	Maesha	Music	et	Génération	Mo	Ta	Mo.	Ils	se	déplacent	dans	toute	l’île,	
chaque	week-end	et	à	la	demande.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 332	
	

pour	les	femmes,	un	rituel	qu’il	faut	effectuer	avec	application,	notamment	pour	

celles	qui	l’organisent.	La	communication	de	l’existence	d’une	de	ces	journées	se	

fait	uniquement	au	sein	du	réseau	associatif	mahorais.	L’information	est	donnée	

principalement	par	appels	ou	par	textos	aux	autres	associations	qui	la	relayent	à	

leurs	membres,	ceux-ci	la	relayant	ensuite	à	leurs	réseaux	respectifs	par	invitation	

orale,	des	textos,	ou	sur	les	réseaux	sociaux	via	leur	compte	personnel	ou	la	page	

Facebook	du	groupe.	Parfois,	les	membres	du	réseau	mettent	des	affiches	avec	les	

dates,	 les	 lieux	 et	 les	 endroits	 à	 l’arrière	 de	 leurs	 voitures	 ou	 dans	 les	 cages	

d’escaliers	de	leurs	immeubles.	

À	l’image	du	fonctionnement	du	shikao,	lorsqu’une	association	organise	ce	

type	 d’évènement	 (ici,	 c’est	 une	 association	 de	 femmes	 notamment),	 chaque	

membre	cotise	pour	acheter	les	biens	nécessaires	à	l’organisation	de	ces	journées.	

Plusieurs	semaines	à	l’avance,	le	tissu	qui	va	servir	à	confectionner	le	salouva	est	

acheté414	 en	 grandes	 quantités	 permettant	 ainsi	 une	 réduction	 du	 prix	 et	 la	

confection	 en	 groupe.	 Le	 choix	 du	 tissu	 est	 déterminé	 par	 le	 rapport	 entre	

l’esthétique	et	le	prix.	Le	body,	qui	correspond	à	une	sorte	de	tee-shirt	à	manches	

longues,	doit	s’accorder	avec	le	saluva.		Les	bijoux	sont	soigneusement	choisis	et	

assortis	à	la	tenue.	Il	n’est	pas	rare	que	ceux-ci	soient	identiques	pour	la	majorité	

des	membres.	Quelques	jours	avant,	les	cheveux	sont	lavés,	lissés	ou	tressés,	et	

les	 coiffures	 travaillées	 par	 celles	 qui	 en	maitrisent	 la	 réalisation.	 Parfois	 des	

rajouts	ou	une	perruque	sont	utilisés.		

	

																																																								
414	Tout	comme	à	Mayotte,	le	tissu	est	le	même	pour	les	membres	d’un	shikao,	d’une	association,	
ou	d’un	groupe	de	parentes,	d’amies,	de	voisines...	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 333	
	

	
Figure	59:	Regroupements	en	attendant	le	

début	de	la	danse	
	

Figure	60:	Bijou	spécialement	acheté	pour	
la	fête	et	assorti	aux	couleurs	du	saluva	

	
Figure	61:	Coiffure	1	

	
Figure	62:	Coiffure	2	

	

La	veille,	les	brochettes	sont	préparées	collectivement,	dans	le	quartier	ou	

chez	l’une	des	membres	de	l’association.	Cette	préparation	demande	de	longues	

heures	de	disponibilité,	jusque	tard	dans	la	soirée,	et	nécessite	surtout	beaucoup	

de	monde.	C’est	l’occasion	pour	les	femmes	de	discuter	tout	en	cuisinant.	Autour	

d’elles	gravitent	des	enfants	de	tout	âge.	Les	jeunes	filles,	en	fonction	de	leur	âge,	

sont	mises	 à	 contribution	 :	 remplir	 les	 bassines,	 faire la	 vaisselle,	 réaliser	 les	

brochettes	avec	les	femmes...	Les	autres	regardent,	écoutent	ou	s’occupent	des	

plus	 jeunes,	s’imprégnant	ainsi	de	cette	ambiance	et	des	gestes	minutieux	qu’il	

faudra	être	en	mesure	de	reproduire	le	moment	venu.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 334	
	

Les	 croupions	 de	 poulet	 sont	 décongelés,	 grattés,	 nettoyés	 plusieurs	 fois	 puis	

découpés.	La	viande	de	bœuf	est	découpée	encore	congelée,	par	facilité.	Avant	la	

mise	en	brochette,	on	mélange	 les	viandes	à	 la	 sauce415	préalablement	mixée.	

Pendant	ce	temps,	d’autres	épluchent,	lavent	et	coupent	le	manioc	et	les	bananes.		

	

	
Figure	63:	Nettoyage	du	poulet	

	
Figure	64:	Découpage	des	croupions	

de	poulet	

	
Figure	65:	Préparation	du	poulet	

	

	

Les	brochettes	seront	grillées	et	vendues	sur	place.	Idem	pour	le	manioc	et	

les	bananes	qui	 seront	 frits	dans	une	marmite	posée	 sur	 le	barbecue416.	Cette	

préparation,	réplique de	celle	qui	se	fait	à	Mayotte	pour	les	vule	ou	les	journées	

gastronomiques,	participe	«	 [au]	partage	de	valeurs	 [de]	 représentations	et	de	

pratiques	créant	un	sentiment	d’appartenance commun	»	(Cohen,	2013)	:	

																																																								
415	Cette	sauce	est	faite	d’oignon,	de	jus	de	citron,	de	sel	et	de	sauce	soja	mixés	ensemble.	
416	Une	brochette	se	vend	50	centimes	d’euros.	Un	morceau	de	manioc	ou	de	bananes	un	euro.	À	
cela,	il	faut	ajouter	la	vente	de	boissons	:	eau,	1€,	Coca,	1.50€,	Sambo	et	Oasis	tropical	2€.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 335	
	

«	 J’achète	 pas	 tout	 le	 temps,	 pour	 tous	 les	mbiwi,	mais	 j’aime	 bien	

descendre	en	ville	avec	ma	sœur	pour	faire	les	magasins	».	[Femme,	25	

ans,	trois	enfants.	2013]	

«	 Quand	 j’étais	 enceinte,	 j’allais	 au	 mbiwi	 juste	 pour	 manger	 les	

brochettes.	J’avais	trop	faim	de	brochettes.	Tous	les	week-ends	j’allais	là-

bas	pour	en	manger.»417	[Femme,	29	ans,	trois	enfants.	2013]	

Quel	que	soit	le	lieu,	l’entrée	est	payante.	Le	prix	est	de	5€	pour	le	mbiwi		et	

de	3€	pour	le	mrengue.	Le	nombre	de	personnes	assistant	à	ces	fêtes	peut	varier	

selon	les	musiciens	et	le	lieu	choisis,	mais	c’est	surtout	la	date	qui	va	déterminer	

la	fréquentation	de	la	manifestation.	Celle-ci	se	fait	avant	le	20	de	chaque	mois,	

car	elle	est	directement	liée	aux	possibilités	économiques	des	participants418.	Ces	

rencontres	 se	déroulent	 tous	 les	week-ends	 à	partir	du	 vendredi	 soir	dans	 les	

principales	 villes	 de	 l’île	 (Saint-Denis,	 Saint-Louis,	 Saint-André,	 Saint-Pierre,	 Le	

Port...).	Il	n’est	pas	rare	qu’il	y	ait	plusieurs	manifestations	de	ce	genre	dans	une	

seule ville, notamment	 à	 Saint-Denis où les lieux de rencontres sont	 plus

nombreux.	

Ces	fêtes	sont	animées	par	des	groupes,	déclarés	eux	aussi	en	association419.	

Rémunérés par l’association organisatrice, la	 tenue de ces évènements permet	

aux	 musiciens	 de	 récolter	 de	 l’argent	 pour	 l’achat	 de	 matériel,	 mais	 aussi	

d’arrondir	les	fins	de	mois.	Lors	de	leurs	prestations,	les	musiciens	communiquent,	

																																																								
417	La	vie	en	appartement	ne	permet	pas	non	plus	de	faire	les	barbecues	tels	que	pratiqués	dans	
les	vule	à	Mayotte.	
418	Le	plus	souvent,	le	pic	de	fréquentation	coïncide	avec	le	versement	du	RSA.	Il	ne	faut	pas	non	
plus	que	cette	journée	coïncide	avec	un	mbiwi	mariage.	Bien	qu’il	faille	payer	le	repas	lors	de	cette	
cérémonie,	 l’entrée	 de	 cette	 manifestation	 demeure	 gratuite.	 Les	 femmes	 se	 rendent	 plus	
volontiers	à	un	mariage,	car	c’est	l’occasion	pour	elles	de	(re)	voir	des	personnes qu’elles	n’ont	pas	
forcément	 l’occasion	de	croiser	au	mbiwi	associatif.	Le	mariage	étant	également	un	évènement	
majeur	dans	 le	cycle	de	 la	vie	mahoraise,	 l’ambiance,	 la	fréquentation	et	 la	convivialité	qui	s’en	
dégage	 semble	être	plus	en	adéquation	avec	 leurs	 conceptions	de	 la	 fête	et	 sur	 les	avantages	
obtenus	dans	ce	genre	de	manifestations.	
419	L’objet	étant	de	promouvoir	 la	culture	musicale	mahoraise	et	de	 favoriser	«	sa	diffusion,	sa	
sauvegarde (bien	qu’elle	ait	évolué	avec	l’apparition	des	instruments	dans	le	mbiwi	par	exemple),	
sa	promotion… ».	 Là	encore,	 le	 souci	d’affirmer	une	 identité	 collective	et	empêcher	 la	 rupture	
d’avec	le	territoire	d’origine	est	établi.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 336	
	

dans	 les	 thèmes	 abordés	 dans	 les	 chansons,	mais	 aussi	 dans	 leurs	 pratiques	

musicales,	 une	 identité	 collective	 mahoraise.	 L’utilisation	 d’instruments	 non	

traditionnels420	 dans	 ces	 évènements	 n’est	 pas	 propre	 à	 La	 Réunion,	 ce	 type	

d’orchestre	 se	 retrouvant	 également	 dans	 les	mbiwi	 à	Mayotte.	 Les	 lames	 de	

bambous	sont	encore	utilisées	malgré	la	présence	de	l’orchestre.	Elles	définissent	

le	mbiwi	puisque	le	nom	provient	du	nom	de	ces	lames,	zimbiwi	en	shimaore.	Ces	

dernières,	fabriquées	manuellement	et	ramenées	de	Mayotte,	représentent	pour	

les	femmes	 le	morceau	du	territoire	quitté	en	situation	migratoire.	Leur	son	est	

typique421	et	 cher	aux	 femmes	mahoraises.	Réinvesties	dans	 l’espace	d’accueil	

malgré	les	évolutions	musicales	et	la	migration,	ces	lames	de	bambous	confèrent	

à	la	danse	toute	sa	dimension	symbolique	et	affective	qui	la	lie	aux	femmes.	Cette	

danse,	via	 les	 lames	de	bambous,	 représente	pour	ces	 femmes	 la	base	de	 leur	

culture.	 Réinvestir	 ces	 zimbiwi	 à	 La	 Réunion,	 c’est	 donner	 une	 coloration	 aux	

teintes	de	Mayotte	à	la	manifestation.		

Sur	 le	plan	culturel,	 les	hommes	se	regroupent	 le	plus	souvent	autour	des	

associations	de	shigoma422.	D’un	point	de	vue	religieux,	les	hommes	rejoignent	les	

associations	 liées	 aux	 mosquées	 des	 quartiers,	 qu’elles	 soient	 Comoriennes,	

Mahoraises	ou	issues	des	associations	musulmanes	réunionnaises.	Les	plus	jeunes	

se	 regroupent	 dans	 des	 associations	 sportives,	musicales	 ou	 entre	 amis	 sans	

forcément	 adhérer	 à	 une	 association	 en	 particulier.	 Toutefois,	 beaucoup	

apprécient	 de	 se	 retrouver	 autour	 du	mrengue	 organisé	 par	 les	 associations	

musicales.		

En	septembre	2014,	 j’ai eu	 l’occasion	d’assister	à	cette	manifestation	à	 la	

suite	d’un	mbiwi	organisé	par	l’association	musicale	Mo	ta	mo,	qui	prolongeait	sa	

manifestation	 par	 un	 mrengue	 en	 partenariat	 avec	 un	 groupe	 de	 musique	

d’Anjouan	en	tournée	sur	l’île.	En	voici	quelques	observations	:	

																																																								
420	Guitare	électrique,	clavier,	basse,	congas,	batterie.	
421	 Il	n’est	pas	 rare	de	 trouver	des	zimbiwi	 fabriqués	avec	du	bois	acheté	dans	 les	magasins	de	
bricolages,	mais	leurs	sons	n’est	pas	le	même	que	les	autres.	
422	Nom	d’une	danse	d’hommes.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 337	
	

Beaucoup	de	jeunes	garçons	de	la	tranche	16-30	ans	étaient	présents	et	arrivaient	

en	cours	de	soirée.	Les	femmes	présentes	étaient	tout	d’abord	les	femmes	de	La	

Chaumière	et	de	Montgaillard	qui	étaient	coorganisatrices	de	la	manifestation	et	

qui	vendaient	 les	boissons	et	 les	brochettes,	ainsi	que	des	 jeunes	filles,	amies	et	

petites	amies	des	jeunes	présents.		

Un	homme	plus	âgé	que	le	reste	prend	le	rôle	d’arbitre	muni	de	branche	d’arbre	

pour	 séparer	 le	groupe	 lors	du	combat.	Chacun	à	 leur	 tour,	 les	 jeunes	hommes	

torses-nus	prennent	part	au	combat	sur	la	piste	sous	les	cris	de	la	foule	et	le	regard	

ébahis	des	 jeunes	demoiselles	venues	encourager	 les	garçons.	Certains	hommes	

présents,	notamment	 les	plus	de	30	ans	 sont	 très	 élégants	 :	 costard,	 cravates,	

chaussures	de	ville	et	chapeau.	Les	plus	jeunes	sont	plutôt	vêtus	à	l’américaine	:	

short,	casquette.		

L’alcool,	 les	 cigarettes	 et	 zamal423	 circulent	 dans	 ce	 genre	 de	 soirée	 ce	 qui	

n’épargne	pas	quelques	conflits	en	marge	du	mrengue	qu’il	faut	régler,	mais	que	

les	femmes	gèrent	plutôt	bien	en	mettant	hors	du	terrain	les	concernés	à	l’aide	des	

hommes	plus	âgés.	Les	hommes	sont	donc	plusieurs	au	milieu	de la	piste,	le	cercle	

du	public	 se	 resserrant	ainsi	de	plus	en	plus	autour	de	 ceux	qui	dansent	et	qui	

combattent	autour	des	cris	du	public	et	du	rythme	assez	fort	de	la	musique.		

Tout	 ceci	 offre	 aux	 migrants	 mahorais	 et	 comoriens	 une	 meilleure	

transmission	de	 la	culture	mahoraise	dans	 le	 sens	ou	ces	animations	 sont	plus	

fréquentes	et	plus	nombreuses	qu’à	l’accoutumée	à	Mayotte.	La	fréquence	de	ce	

type	 de	 manifestations	 et	 l’enjeu	 qui	 en	 découle	 sont	 caractéristiques	 du	

mouvement	associatif	mahorais.	Les	femmes	transmettent	leur	savoir-faire	et	leur	

savoir-être	à	la	nouvelle	génération	en	ritualisant	la	préparation	collective	de	ces	

événements,	et	les	hommes	cherchent	à	créer	une	identité	collective	au	travers	

de	leur	musique	et	des	paroles	de	leurs	chansons.		

Avec	 ces	 manifestations	 associatives,	 le	 patrimoine	 mahorais,	 qu’il	 soit	

culturel	ou	culinaire,	est	aussi	mis	à	contribution	dans	un but	lucratif.	Ces	journées	

																																																								
423	Chanvre	indien,	cannabis	local.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 338	
	

récréatives	sont	donc	l’occasion	pour	les	Mahorais	à	La	Réunion	de	renégocier	leur	

identité	mahoraise	tout	en	reterritorialisant	leurs	pratiques	au	profit	d’une	survie	

économique	associative	faute	de	subventions	régulières	et	suffisantes.	

b) Enjeux économiques	et	territoriaux	:	nouveaux	territoires	et	marqueurs	territoriaux	

Ces	manifestations	 ne	 peuvent	 se	 faire	 qu’à	 des	 endroits	 précis	 que	 les	

Mahorais	se	sont	appropriés	et	qui	en	revendiquent	l’utilisation.	Comme	pour	un	

bon	 nombre	 d’associations	 mahoraises	 et	 comoriennes	 dionysiennes,	

l’association	Femmes	Mahoraises	de	Montgaillard	utilisait	selon	les	disponibilités	

les	lieux	mis	à	disposition	par	la	mairie.		

Avant	que	celui-ci	ne	soit	recouvert	d’herbe	par	la	municipalité,	l’association	

demandait	le	terrain	sportif	de	Montgaillard,	favorisant	ainsi	son	inscription	dans	

le	quartier.	Dorénavant,	ces	lieux	de	pratiques	sont	identifiés	et	réglementés	par	

la	collectivité	:	la	salle	du	«	grand-marché	»424	à	Saint-Denis,	est	payante	et	peu	

disponible,	le	«	plateau	noir	»	ou	«	terrain	Jamaïque	»,	un	terrain	sportif	situé	dans	

le	quartier	de	 la	Jamaïque	et	 le	gymnase	du	bas	de	La	Rivière,	mis	à	disposition	

gratuitement	sont	très	prisés	à	la	fois	par	les	associations,	les	clubs	sportifs,	mais	

aussi	 la	 municipalité425.	 Ces	 lieux	 réappropriés	 par	 les	 Mahorais	 à	 des	 fins	

culturelles	et	économiques	sont	toutefois	chargés	de	sens	pour	eux.		

	 	

																																																								
424	Une	salle	municipale	située	dans	le	bâtiment	où	se	trouve	le	grand	marché	couvert	de	Saint-
Denis.	Un	marché	dans	lequel	les	produits	exposés	sont	des	produits	artisanaux	et	en	provenance	
de	Madagascar.	
425	Par	exemple,	lors	des	périodes	électorales,	le	gymnase	du	bas	de	la	rivière	ne	peut	être	utilisé	
puisqu’il	est	centre	de	votes.	De	plus,	étant	un	gymnase	sportif,	les	associations	culturelles	doivent	
partager	 l’emprunt	 avec	 les	 clubs	 sportifs	 ce	 qui	 rend	 les	 demandes	 de	 plus	 en	 plus	 longues	
puisqu’elles	sont	aussi	de	plus	en	plus	nombreuses.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 339	
	

Pour	Guy	Di	méo,	«		le	territoire	constitue	un	remarquable	champ	symbolique,	

semé	de	signes	qui	permettent	à	chacun	de	le	reconnaitre	et	en	même	temps	de	

s’identifier	au	groupe	qui	l’investit,	certains	de	ses	éléments	[…]	hissés	au	rang	de	

valeurs	patrimoniales,	contribuent	à	fonder	ou	à	consolider	le	sentiment	d’identité	

collective	des	hommes	qui	l’occupent	»426.		

De	ce	fait,	en	quelques	années,	ces	espaces-temps	sont	devenus,	pour	 les	

Mahorais,	 porteurs	 d’une	 identité	 mahoraise	 qu’il	 faut	 préserver.	

Symboliquement,	ils	représentent	l’expression	de	la	culture	mahoraise.	Bien	que	

leur	usage	premier	soit	 réservé	à	 la	pratique	du	sport,	ces	 lieux	permettent	de	

diffuser,	de	conserver	et	de	reproduire	la	mémoire	du	groupe,	de	participer	à	sa	

cohésion	et	à	la	construction	du	lien	territoire-identité-territoire	:	

«	J’aime	bien	les	mbiwis.	J’aime	bien	aller	là-bas.	On	est	entre	nous.	C’est	

un	peu	de	chez	nous	à	La	Réunion	».	[Femme,	Mahoraise,	25	ans,	mariée,	

trois	enfants,	février	2014]	

Cet	espace	valorisé	devient	un	remède,	une	ressource,	à	l’image	des	travaux	

d’Edwige	Garnier	sur	les	Pied-Noirs	d’Algérie	installés	dans	le	sud	de	la	France	et	

qui	au	travers	de	leur	fête,	trouvent	en	la	reproduction	des	modalités	de	mise	en	

œuvre,	 une	 aide	 précieuse	 à	 leur	 souffrance	 de	 l’exil.	Même	 si	 ici	 l’exil	 est	

volontaire,	 ces	manifestations	 permettent	 une	 sécurité	 culturelle	 et	 affective.	

Cette	autre	territorialité	(re)créée	hors	du	contexte	d’habitation	–	dans	lequel	des	

tensions	 entre	 habitants	 sont	 souvent	 perceptibles,	 notamment	 autour	 des	

questions	de	la	gestion	des	enfants	et	des	différents	modes	de	vie	–	renforce	ce	

sentiment	 d’appartenance	 pour	 les	 participants	 et	 facilite	 leur	 adaptation.	

L’association	qui	utilise	ces	lieux	donne	du	sens	à	l’espace	investi	par	son	groupe.	

Dans	 cette	 optique,	 l’espace	 physiquement	 délimité,	 symboliquement	 et	

affectivement	admis,	devient	une	référence	pour	l’ensemble	du	réseau	associatif	

																																																								
426	 Di	 Méo,	 Guy.,	 «	 L’identité	 :	 une	 médiation	 essentielle	 du	 rapport	 espace/société	 »,	
Géocarrefour,	2002,	vol	77-2,	p.175-184.	
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 340	
	

mahorais,	car	il	contribue	à	la	construction	des	processus	identitaires	et	culturels	

déployés	par	la	population	mahoraise	à	La	Réunion.	Il	joue	un	rôle	essentiel	«	pour	

la	conservation	et	la	transmission	de	l’identité	et	de	la	culture »	(Garnier,	2004)	au	

sein	du	groupe,	mais	aussi	dans	le	rapport	à	l’altérité	et	ses	frontières.	Ces	lieux	se	

transforment	 en	marqueurs	 territoriaux,	 car	 l’espace	 rencontre	 l’identité	 pour	

fusionner	en	un	nouveau	territoire	porteur	de	valeur.	Pour Guy	Di	Méo,	l’identité	

est	un	moyen	qui	permet	de	légitimer	«	un	groupe	dans	un	espace	dont	il	tirera	

de	substantielles	ressources.	Et	inversement,	l’identité	utilise	le	territoire	comme	

l’un	des	ciments	les	plus	efficaces	des	groupes	sociaux	»427.	L’un	fabriquant	l’autre	

et	l’autre	fabriquant	l’un.	Ces	lieux	maintiennent	symboliquement	la	«	conscience	

identitaire	»	des	Mahorais,	pour	 reprendre	 le	 terme	utilisé	par	Edwige	Garnier	

pour	 ces	 travaux	 sur	 les	 populations	 en	 provenance	 d’Algérie.	 En	 ce	 sens,	 ils	

apparaissent	 comme	des	marqueurs	 territoriaux	puisqu’ils	 sont	outils	de	 cette	

construction	identitaire,	de	la	reproduction	et	de	la	valorisation	de	cette	culture.	

Ces	marqueurs	renforcent	l’identité	collective	du	réseau	qui	en	retour	octroie	au	

territoire	une	singularité	affective	spécifique.	 Ils	permettent	ainsi	 l’implantation	

de	nouveaux	repères	qui	donnent	sens	à	l’espace	investi	par	la	population	et	leur	

permettent	ainsi	de	mieux	s’accommoder	au	territoire	d’accueil.		

Malheureusement,	 la	 modification	 des	 modalités	 d’attribution	 de	 ces	

marqueurs	égratigne	cette	conscience	collective.	En	effet,	la	ville	de	Saint-Denis,	

à	cause	de	différentes	plaintes	pour	tapages	nocturnes,	a	dû	revoir	ses	critères	et	

ses	 horaires	 de	 distribution	 des	 salles	 et	 des	 terrains	 sportifs	 alors	 véritables	

«	marqueurs	territoriaux	».	Dorénavant,	il	n’est	plus	possible	de	faire	«	la	fête	»	à	

ces	endroits	au-delà	de	20h.	La	fréquentation	de	ces	évènements	diminue	vu	que	

le	temps	attribué	est	raccourci	(ces	fêtes	commencent	habituellement	vers	15-16h	

et	ne	peuvent	finir	au-delà	de	23h-00h	(rangement	et	nettoyage	compris)	au	lieu	

des	2h-4h	du	matin	habituels)	ce	qui	inquiètent	ainsi	les	responsables	associatifs	:	

																																																								
427	Ibid.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 341	
	

	«	Mais	si	on	peut	plus	avoir	 les	salles,	comment	allons-nous	faire	pour	

pratiquer	 notre	 culture	 ?	 ».	 [Homme,	 la	 quarantaine,	 président	

d’association	mahoraise,	novembre	2014]	

Pour	pallier	à	ce	manque	de	 locaux,	 la	municipalité	a	construit	autour	du	

Pôle	Intégration	–	service	municipal	qui	est	chargé	d’accompagner	les	associations	

des	migrants	 dans	 leurs	 démarches	 –	 des	 nouveaux	 bâtiments	 :	 une	 salle	 de	

réunion,	un	préau	pour	 les	manifestations	collectives,	une	salle	mortuaire	pour	

améliorer	 cet	 accueil	 et	 ce	 suivi	 associatif.	Mais	 ces	 constructions	 sont	 jugées	

négativement	par	les	populations	puisque	la	salle	et	le	préau	sont	situés	juste	à	

côté	de	 la	salle	mortuaire.	Comment	 faire	 lorsque	 l’action	côtoie	un	groupe	en	

deuil	 ?	 La	 musique	 et	 les	 rituels	 liés	 à	 la	 mort	 pour	 chaque	 population	 ne	

permettent	pas	ce	genre	de	cohabitation	de	manifestations.	C’est	donc	vers	des	

salles	privées	dionysiennes428	que	les	associations	musicales	notamment	se	sont	

tournées	:	le	Moon	light,	salle	d’un	restaurant	près	du	bowling	ou	le	Club	128.	Bien	

que	payantes,	 ces	 salles	 rendent	plus	 facile	 l’organisation	de	 la	manifestation.	

Occasionnellement,	sous	couvert	d’accord	et	d’organisation	d’un	projet	via	le	Pôle	

intégration,	certaines	associations	ont	pu	bénéficier	des	terrains	à	Champ-Fleuri	

ou	du	front	de	mer	à	défaut	d’avoir	une	salle	communale.	De	plus,	la	location	des	

salles	communales	implique	de	rendre	gratuit	l’objet	de	la	manifestation	(pas	de	

dîners	dansant	par	exemple).	Il	y	a	encore	quelques	années,	il	était	possible	à	ces	

associations	de	parvenir	à	organiser	ce	genre	de	manifestations	en	faisant	preuve	

de	quelques	subterfuges.	Mais	dans	la	continuité	du	travail	sur	la	tranquillité	du	

voisinage	 (notamment	 le	 dimanche),	 les	 critères	 d’attribution	 des	 salles	

communales	ont	également	changé	et	 l’électricité	de	ces	salles	est	dorénavant	

coupée	automatiquement	à	18h.	

																																																								
428	 Il	 est	 également	 arrivé	 que	 ce	 genre	 de	manifestations	 se	 fassent	 sur	 «	 le	 front	 de	mer	
Jamaïque	»	en	plein	air,	 là	où	 les	groupes	de	musiques	 font	habituellement	 leurs	répétitions	et	
c’est	à	cet	endroit	que	j’avais	pu	rencontrer	un	certain	nombre	d’entre	eux.	Mais	cet	emplacement	
nécessite	une	autorisation	préalable.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 342	
	

c) Business	associatif	et	relation	avec	l’ailleurs.	

La	 démocratisation	 et	 l’émergence	 des	 manifestations	 récréatives	 des	

associations,	 mais	 aussi	 l’augmentation	 des	 associations	 communautaires,	

notamment	 celles	musicales,	 ont	 permis	 la	 création	 d’un	 «	 business	 associatif	

informel	»	au	sein	de	ce	réseau	associatif	–	dionysien	notamment	–	auprès	duquel	

j’ai	pu	travailler.		

Tous	 les	week-ends,	 se	 sont	 donc	 plusieurs	manifestations	 qui	 ont	 lieu	 en	

même	temps	et	à	plusieurs	endroits	de	l’île.	Pour	les	groupes	musicaux,	dont	les	

tarifs	varient	selon	l’endroit	et	la	durée,	organiser	des	mbiwis	ou	des	mrengue	leur	

permet	d’avoir	une	rémunération	qui	complète	les	fins	de	mois,	ou	pour	certains,	

leur	permet	d’en	vivre.	On	l’a	vu,	l’organiser	et	faire	passer	l’information	est	aussi	

une	 forme	 lucrative	pour	 l’économie	 réunionnaise	 :	c’est	un	 investissement	de	

plusieurs	centaines	d’euros	lorsqu’on	accumule	les	frais	autour	des	viandes,	des	

tissus,	des	bijoux,	du	charbon	et	autre	matériel	nécessaire	à	 la	préparation.	Les	

groupes	 musicaux	 investissent	 également	 beaucoup	 dans	 l’achat	 de	 sono,	

instruments,	tenues.	Si	le	groupe	n’a	pas	de	camion	pour	transporter	le	matériel,	

c’est	la	location	d’une	camionnette	qui	est	requise.	Malgré	l’avancement	de	ces	

frais,	les	bénéfices	à	la	fois	financiers	et	identitaires sont	non	négligeables	pour	la	

construction	 de	 la	 mémoire	 collective	 mahoraise	 malgré	 les	 jalousies	 et	 la	

concurrence	qui	peut	se	faire	entre	groupes	de	musique.	

J’ai	abordé	dans	 le	chapitre	5,	 les	notions	de	commérages	et	de	 jalousie	qui	

conditionnent	 en	 grande	 partie	 les	 relations	 entre	 femmes.	 Toutefois,	 cette	

concurrence	se	retrouve	dans	les	groupes	musicaux,	surtout	quand	un	groupe	«	a	

plus	de	succès	»	qu’un	autre.	Les	chamailleries	entre	femmes	de	musiciens	en	sont	

le	 parfait	 exemple,	 mais	 lorsque	 j’enquêtais	 sur	 la	 visibilité	 des	 associations	

mahoraises	sur	les	réseaux	sociaux,	un	évènement	m’a	particulièrement	marqué	

et	révélait	particulièrement	la	concurrence	entre	groupes	:	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 343	
	

Un	de	ces	groupes	en	question	organisait	un	grand	rassemblement	sur	le	front	de	

mer	de	la	Jamaïque.	Comme	à	l’accoutumée,	il	était	question	de	faire	un	mbiwi	à	

5€	euros,	puis	un	mrengue	en	soirée	à	3€	avec	vente	de	boissons	et	de	brochettes.	

Un	groupe	concurrent	se	propose	de	faire	la	même	soirée,	mais	gratuitement	ce	

qui	amène	 le	premier	groupe	à	revoir	son	organisation	et	à	confirmer	 la	soirée,	

mais	également	gratuite.	Le	même	soir,	ce	sont	donc	deux	groupes,	deux	soirées	

pour	le	même	genre	de	manifestations.		

La	 concurrence	 et	 les	 jalousies	 sont	 présentes,	 ce	 que	 les	 pseudos	 des	

groupes	mettent	 régulièrement	 en	 avant	 soit	 dans	 les	 commentaires	 soit	 en	

pseudos,	en	indiquant	qu’il	faille	arrêter	«	les	rumeurs	»	et	que	la	manifestation	

d’aujourd’hui	est	bien	prévue,	en	ajoutant	un	complément	«	c’est	gratuit	»	ou	

«	c’est	payant	».	Pour	contrer	cette	concurrence	et	ces	 ladilafé,	 les	groupes	de	

musique	les	plus	actifs	ont	créé	une	chaîne	youtube	sur	laquelle	ils	postent	via	FB	

les	vidéos	de	leurs	manifestations	(à	ceux	qui	feront	danser	le	plus	de	monde),	de	

leurs	répétitions,	de	leurs	clips	lançant	par	la	même	occasion	des	concours	pour	

recruter	un	«	futur	shama	de	femmes	»	pour	intégrer	le	clip.		

C’est	donc	à	 la	fois	de	réelles	stratégies	commerciales	et	de	management	

informel	que	 les	associations	musicales	développent	pour	animer	 la	population	

mahoraise	 à	 La	Réunion,	 dont	 la	 fréquentation	 se	 base	 aussi	 sur	 la	 notion	 de	

don/contre	don	:	«	si	je	viens	à	ta	manifestation	que	ton	shikao	organise,	tu	viens	

à	 la	 mienne	 »,	 ce	 qui	 implique	 que	 souvent,	 les	 associations	 envoient	 une	

«	délégation	de	représentantes	»	aux	manifestations	des	autres.	Cette	relation	à	

l’autre	est	une	notion	centrale	dans	le	réseau	associatif	mahorais,	quelle	que	soit	

sa	 forme	 (shikao,	 shama…)	 et	 quelles	 que	 soient	 ses	 motivations.	 En	 effet,	

l’échange	associatif	entre	La	Réunion,	Mayotte,	les	Comores	et	la	Métropole	est	

régulier.		

Lorsque	l’association	des	Femmes	Mahoraises	de	Montgaillard	et	de	La	Chaumière	

sont	parties	à	Mayotte,	c’est	sous	la	forme	d’un	échange	associatif	que	cela	c’est	

fait	:	les	bénéficiaires	ont	été	accueillis	au	sein	d’un	shikao	à	Mayotte,	pour	lequel	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 344	
	

nous	avons	participé	à	une	journée gastronomique	en	vendant	des	pizzas,	et	où	

quelques	mois	précédents	cet	échange,	c’est	l’Association	Femmes	Mahoraises	de	

Montgaillard	qui	avait	accueilli	à	La	Réunion	cette	même	association	en	organisant	

un	 debba.	 Ce	 genre	 d’échanges	 se	 fait	 régulièrement	 puisque	 l’association	 de	

Montgaillard	a	réitéré	cet	échange	avec	une	autre	association	de	Mayotte,	et	cette	

fois-ci	en	participant	également	au	tourisme	à	La	Réunion	:	location	de	bus	pour	

faire	le	tour	de	l’île,	visite	du	volcan,	organisation	de	vule…	

Cette	relation	avec	l’ailleurs	se	fait	aussi	par	l’intermédiaire	des	groupes	musicaux.	

	

	
Figure	66:	Carte	des	relations	des	associations	mahoraises	entre	La	Réunion,	Mayotte,	Les	Comores	et	La	

Métropole

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 345	
	

La	 carte	 ci-dessus	 résume	 les	 échanges	 associatifs	 entre	 La	 Réunion	 et	

l’extérieur,	notamment	avec	les	associations	musicales	qui	n’hésitent	pas	à	partir	

en	 tournée	 à	Mayotte	 ou	 en	Métropole,	 ce	 qui	 est	 non	 négligeable	 dans	 la	

représentation	du	groupe	vis-à-vis	des	«	fans	»	:	

	«	Tu	te	rends-compte,	 ils	sont	partis	en	Métropole,	c’est	pas	rien,	c’est	

qu’ils	 sont	 connus	 là-bas,	 ils	 sont	 vraiment	 bons,	 c’est	 pas	 comme	 les	

autres	».	[Femme,	25	ans,	quatre	enfants	avril	2015]	

Régulièrement,	des	échanges	se	font	sur	 le	même	principe	de	don/contre	

don	:	le	groupe	de	Métropole	est	accueilli	par	une	ou	deux	associations	locales429,	

qui	 organisent	 des	 manifestations	 payantes	 sur	 plusieurs	 semaines	 afin	 de	

rémunérer	le	groupe,	ce	qui	permet	au	groupe	venu	de	Métropole	de	travailler,	

d’animer	des	soirées	auprès	d’un	public	de	plus	en	plus	nombreux	et	visiter	l’île	

en	même	temps.	Cet	échange	se	fait	aussi	entre	La	Réunion	et	la	Métropole	où	les	

groupes	musicaux	de	l’île	partent	dans	plusieurs	villes	métropolitaines	pour	faire	

«	une	tournée	».	Les	Mahorais,	et	notamment	les	femmes	sont	très	demandeuses	

de	ce	genre	d’échanges,	puisque	c’est	l’occasion	pour	elles,	quelques	soient	leur	

lieu	d’habitation	 (La	Réunion	ou	La	Métropole)	de	 retrouver	 le	groupe	qu’elles	

aimaient	écouter	avant	leur	déménagement.				

	 	

																																																								
429	Shama	ou	des	shikao	de	femmes	notamment	qui	travaillent	régulièrement	avec	une	association	
musicale	de	La	Réunion.	Souvent,	si	cette	coorganisation	se	fait	et	fonctionne,	c’est	qu’une	voire	
plusieurs	 conjointes	 de	 musiciens	 représentent	 le	 shama.	 Les	 hommes	 se	 chargent	 de	
l’organisation	musicale	et	les	femmes	de	l’organisation	des	boissons	et	des	brochettes.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 346	
	

Conclusion	

D’abord	 fondé	sur	 le	système	 traditionnel	d’entraide	à	 travers	 le	shikao,	 le	

réseau	 associatif	mahorais	 se	développe	de	plus	 en	plus	 à	 La	Réunion.	 Jeune,	

dynamique,	 il	 s’organise	 officiellement	 pour	 répondre	 davantage	 aux	

problématiques	 rencontrées	 par	 les	 Mahorais	 ou	 par	 les	 collectivités	 qui	

n’hésitent	plus	à	passer	par	 le	 système	associatif	pour	 travailler	 sur	un	certain	

nombre	de	problématiques	 rencontrées.	 Le	public	 visé	par	 le	 réseau	 est	 aussi	

divers	que	 ses	objectifs	et	 ses	 lieux	d’implantation.	Le	besoin	de	 s’identifier	et	

d’être	 identifié	 amène	 ces	 regroupements	 à	 se	 déclarer	 pour	 pouvoir	 se	

développer	et	bénéficier	d’avantages	communaux.		

Le	 terrain	 accompli	 au	 sein	 de	 l’association	 Femmes	 Mahoraises	 de	

Montgaillard	a	permis	de	 rencontrer	et	de	 côtoyer	d’autres	associations	de	 ce	

réseau	et	de	mettre	en	évidence	les	notions	de	territoire-économie-identité	qui	se	

connectent	et	se	négocient	 lors	des	 journées	récréatives	quotidiennes.	D’abord	

créées	pour	divertir	et	se	retrouver,	ces	manifestations	sont	rapidement	devenues	

les	principales	ressources	économiques	pour	les	associations	organisatrices,	et	un	

complément	de	 revenus	pour	 les	groupes	musicaux	qui ont	su	développer	une	

véritable	économie	 informelle	autour	de	ce	qui	était	un	 travail	 sur	 la	mémoire	

collective	mahoraise	 à	 la	 Réunion.	 Et,	 au-delà	 de	 cet	 aspect	 économique	 qui	

motive	 la	plupart	de	 ces	associations	à	organiser	 ces	 journées,	 c’est	 surtout	 la	

valorisation	identitaire	et	la	construction	de	la	mémoire	collective	qui	se	jouent	à	

travers	ces	journées.		

L’appropriation	de	 lieux	assez	grands	et	propices	à	ces	actions	a	amené	 les	

associations	mahoraises	à	se	revendiquer	 le	droit	de	disposer	de	ces	 lieux	selon	

leurs	 envies,	 autant	 pour	 valoriser	 la	 culture	mahoraise	 que	 pour	 financer	 le	

réseau	 et	 ses	 actions	 à	 destination	 de	 ses	 membres.	 S’étant	 attribué	

symboliquement	 ces	 lieux,	 la	 population	mahoraise	 perçoit	 négativement	 les	

modifications	 imposées	 par	 la	 collectivité	 dont	 l’objectif	 est	 le	maintien	 d’une	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 347	
	

cohésion	sociale	dans	Saint-Denis,	conduisant	 les	Mahorais	à	se	sentir	à	 la	 fois	

dépossédés	d’un	droit	et	d’un	ancrage	identitaire.		

Ceci	est	perçu	comme	une	rupture	dans	la	construction	identitaire,	puisque	le	

droit	à	pratiquer	est	réduit,	tout	comme	la	capacité	à	créer	des	liens	et	à	partager	

avec	 autrui.	 Le	 triple	 sentiment	 d’appartenance,	 d’appropriation	 et	 de	

revendication	se	construit	au	travers	de	ces	marqueurs	dans	 lesquels	 les	enjeux	

économiques	 et	 identitaires	 s’entremêlent.	 Sous	 couvert	 d’une	 dimension	

affective	et	symbolique	propre	au	réseau,	ces	espaces	publics	sont	devenus	des	

espaces-temps	«	privés	»	et	«	réservés	»	au	réseau	associatif	mahorais,	dérogeant	

ainsi	avec	les	fonctions	premières	de	ces	lieux,	à	savoir	la	dimension	publique	et	

communale	des	terrains	sportifs.		

Ce	 processus	 de	 construction	 est	 donc	 amoindri,	mettant	 ainsi	 en	 péril	 la	

visibilité	culturelle	du	groupe.	La	question	financière	est	également	jouxtée	à	cette	

crainte.	 Si	 les	 pratiques	 culturelles	 sont	 bridées	 (réduction	 du	 temps	 donc	

impossibilité	d’accueillir	du	monde	 au-delà	d’une	 certaine	heure	 rendant	 ainsi	

impossible	 la	 pratique	 du	mrengue),	 la	 question	 de	 la	 survie	 économique	 du	

mouvement	associatif	est	posée.		

Ces	 marqueurs	 territoriaux	 revêtent	 une	 attention	 particulière	 pour	 les	

Mahorais	dans	 la	mesure	où	 ils	permettent	à	 la	 fois	 l’affirmation	 identitaire	du	

groupe	 et	 le	 développement	 économique	 associatif.	 En	 ce	 sens,	 ils	 sont	 de	

véritables	 outils	 culturels.	 Ces	 espaces	 devenus	 territoires	 permettent	 la	

production,	 la	 diffusion	 et	 le	 renforcement	 de	 l’identité	 collective	 du	 réseau	

associatif	mahorais	tout	en	permettant	de	s’adapter	au	contexte	réunionnais.	De	

ce	fait,	pour	contrer	cette	rupture	ressentie,	les	associations	mahoraises	ont	réussi	

à	 s’implanter	 dans	 d’autres	 lieux,	 qu’ils	 soient	 payants	 ou	 communaux	 –	 en	

passant	 par	 le	 Pôle	 Intégration	 notamment	 –	 et	 surtout	 assez	 grands	 afin	 d'y	

accueillir	les	membres	toujours	de	plus	en	plus	nombreux.	Au	fil	des	années	et	de	

l’accommodation	à	La	Réunion	au	travers	des	nouvelles	 formes	de	territorialité	

mahoraise,	la	population	migrante	a	su	comprendre	le	fonctionnement	associatif	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 348	
	

républicain	 et	 le	 mettre	 à	 profit	 au sein	 de	 son	 propre	 système	 associatif,	

développant	 ainsi	 au	 cœur	 de	 La	 Réunion,	 de	 façon	 presque	 invisible,	 une	

économie	 informelle	et	une	construction	 identitaire	collective	qui	vont	bien	au-

delà	des	frontières	de	La	Réunion.	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 349	
	

Chapitre	8	:	Se	construire	à	La	Réunion	:	entre	enjeux	

identitaires	et	confrontations	institutionnelles		

«	Ce	que	veulent	les	mamans430		c’est	quoi	?	La	réussite,	
et	 l’éducation.	 Cela	 doit	 aussi	 passer	 par	 l’instruction	
religieuse,	car	les	parents	veulent	que	les	enfants	soient	
sages,	écoutent	et	respectent	»	[Kadhi,	septembre	2015].	

«	 La	Mahoritude,	 c’est	une	 chose	 spécifique	mahoraise	
que	personne	ne	 connait	et	qui	devrait	être	 reconnue.	
C’est	comme	une	sorte	de	codes	bien	spécifiques	qui	ne	
peuvent	se	comprendre	qu’entre	mahorais,	même	avec	
un	Bac	+	20	»	[Homme,	 la	trentaine,	marié,	salarié	dans	
une	association]	

	

[Extrait	journal	de	terrain,	22	novembre	2015]431.		

Aujourd’hui	se	déroule	la	première	conférence	organisée	par	l’Association	de	

La	 Chaumière.	 Ce	 sont	 les	mamans	 et	 le	 Kadhi	 [médiateur	 socioculturel]	 de	 la	

Délégation	de	Mayotte	(DMR)	qui	ont	trouvé	le	titre432.	C’est	de	leur	initiative.	C’est	

bon	signe	après	trois	ans	d’existence	et	deux	ans	de	partenariat	avec	la	DMR.	Le	

début	est	à	14h433.	Ça	doit	finir	à	17h.	On	avait	rendez-vous	avec	les	autres	à	13h.	

Il	est	13h15	et	y’a	personne.	J’appelle	les	filles,	ça	ne	répond	pas.	J’essaye,	j’envoie	

des	sms.	Au	bout	de	vingt	minutes,	une	réponse	:	«	on	arive	».	Une	heure	plus	tard,	

il	est	14h37,	les	gens	commencent	à	arriver,	sauf	les	filles.	L’angoisse	!		

																																																								
430	L’éducation	et	le	soin	des	enfants	reviennent	d’abord	à	la	mère	dans	la	société	traditionnelle	
mahoraise.	Même	si	les	pères	de	famille	se	sentent	concernés	et	participent	–	à	degrés	variable	
selon	 les	 individus	 –	 à	 l’éducation	 des	 enfants,	 la	mère	 reste	 la	 principale	 autorité	 dans	 les	
représentations	 et	 dans	 le	 déroulement	 de	 son	 application	 :	 répondre	 aux	 convocations,	 aux	
rendez-vous…	 Elle	 reste	 la	 principale	 gestionnaire	 de	 cette	 éducation,	 mais	 pas	 forcément	
décisionnaire.	
431	Cette	conférence	sera	décrite	et	analysée	plus	en	détail	dans	la	2e	partie	de	ce	chapitre	
432	Titre	de	 la	conférence	:	«	Famille	et	parentalité	:	s’épanouir	 individuellement	et	se	respecter	
mutuellement	pour	cultiver	notre	harmonie	familiale	».	
433	Les	Mahorais	s’amusent	à dire	qu’ils	ne	connaissent	pas	 la	ponctualité.	Du	coup,	 le	choix	de	
l’horaire	a	été	établit	en	fonction	du	retard	potentiel	des	bénévoles	mais	aussi	du	public.	L’horaire	
de	14h	était	pour	un	début	à	15h.	L’horaire	de	13h	correspondait	à	14h.	De	manière	générale,	les	
horaires	donnés	lors	des	actions	associatives	correspondaient	à	l’heure	précédant	l’heure	réelle.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 350	
	

Il	y	a	trois	personnes,	des	jeunes	filles,	des	djaula434	comme	ils	les	appellent.	Des	

jeunes	filles	très	religieuses.	Deux	autres	petites	arrivent	avec	une	dame.	L’une	est	

en	tenue	de	Madrasa,	 l’autre	comme	pour	aller	à	 l’école.	Comme	elles	voient	 le	

Kadhi,	la	dame	lui	donne	un	châle	pour	se	couvrir	la	tête.	En	parallèle	à	cette	scène,	

des	hommes	sont	arrivés	et	installent	la	sono	qu’on	a	louée.	Certains	sont	en	tenue	

traditionnelle,	comme	les	Imams (3),	d’autres	non,	mais	ils	ont	soit	le	kofia435,	soit	

rien.	Il	est	14h45.	La	musique	est	lancée	«	pour	faire	venir	les	gens,	hein	!	»	me	dit	

le	propriétaire	de	la	sono,	responsable	associatif	également.		

Mélanie	Mezzapesa	:	«	Oh	mon	Dieu	!	[le	tient	?	me	répond-il	avec	humour].	C’est	

quoi	cette	musique	?	Des	chants	religieux	? »		

À	ce	moment-là,	j’ai	tout	un	tas	de	connexions	neuronales	qui	se	mettent	en	place	:	

Conférence	 –	Délégation	 –	Mairie	 –	 CAF	 –	 Subventions	 –	 Parentalité	 –	On	 est	

dimanche,	c’est	moi	la	présidente	!!	

Kadhi	:	«	Mélanie,	relaxe,	c’est	un	madjilis436.	C’est	comme	ça,	on	accueille	les	gens,	

tout	va	bien	se	passer,	tu	vas	voir	!	»	

On	se	regarde.	Je lis	dans	son	regard	sa	bienveillance	habituelle.	Il	a	dû	comprendre	

mes	craintes	dans	ma	façon	de	dire	les	choses,	et	a	dû	lire	dans	mon	regard	une	

certaine	 inquiétude	 éthique	 vis-à-vis	 de	 ce	 cadre	 républicain	 qui	 régit	 les	

associations	et	leurs	financements.	

M.M	«	C’est	vrai,	tu	as	raison.	Des	fois	je	me	dis	que	je	suis	trop	à	cheval	sur	les	

règles.	J’ai	aussi	peur	du	cadre.	Désolée	».	

Je	 retourne	m’asseoir	 au	 fond	 de	 la	 salle.	 Je	me	 dis	 qu’après	 tout,	 c’est	 leur	

moment.	C’est	eux	qui	ont	organisé	tout	ça.	Je	leur	ai	toujours	fait	confiance	alors	

pourquoi	cela	changerait	?	Et	puis,	si	on	veut	tout	que	les	choses	changent	comme	

tout	le	monde	[les	institutions	réunionnaises	ou	mahoraises,	les	interlocuteurs	eux-

																																																								
434	À	Mayotte	et	dans	les	représentations	mahoraises,	un(e)	djaoula	est	une	personne	qui	pratique	
l’Islam	de	manière	plus	rigoureuse	et	fondamentaliste	que	 l’Islam	pratiqué	à	Mayotte.	Le	terme	
djaoula	vient	d’un	mouvement	religieux	né	en	Inde	et	basé	sur	la	prédication.	
435	Bonnet	brodé.	
436	Célébration	religieuse.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 351	
	

mêmes]	s’accorde	à	dire	si	bien,	il	faut	aussi	savoir	leur	laisser	gérer	les	choses	à	

leurs	manières,	avec	leurs	moyens,	leur	vécu	et	leur	vision.	

	

Cet	extrait	donne	un	aperçu	de	l’articulation	entre	l’univers	laïc	et	l’univers	

religieux	qui	 régule	 le	quotidien	des	Mahorais	 en	 fonction	des	 contextes	dans	

lesquels	 ils	 se	 trouvent.	Dans	 l’objectif	d’une	 conférence	 sur	 la	 famille	au sein	

d’une	association	loi	1901,	les	organisateurs	et	les	participants	mahorais	ont	utilisé	

ce	 cadre	 pour	 renforcer	 des	 valeurs	 familiales	 empreintes	 de	 religion.	 Cette	

modulation	 des	 univers	 leur	 apparaissait	 nécessaire	 afin	 de	 faire	 «	 passer	 un	

message	»	et	pour	améliorer	le	quotidien	des	familles	à	La	Réunion.	

L’Islam437	est	la	religion	des	Mahorais	et	des	Comoriens,	et	elle	propose	une	

vision	et	un	rapport	musulman	au	monde	«	qui	marque[nt]	tous	les	individus	dès	

la	plus	tendre	enfance,	car	[elle]	leur	est	transmise	[…]	par	les	premiers	agents	de	

socialisation,	les	parents,	le	maître	coranique	et	l’entourage	social	»438.	Dès	leur	

plus	jeune	âge,	les	enfants	mahorais	fréquentent	l’école	coranique439	en	parallèle	

à	 l’école	 républicaine.	 Les	 agencements	 pour	 conserver	 la	 fragile	 cohabitation	

culturelle	et	cultuelle	sont	nécessaires	et	réciproques.	Ainsi,	pour	comprendre	les	

modulations	 effectuées	 par	 les	Mahorais	 entre	 ces	 deux	 mondes,	 les	 écoles	

coraniques	 et	 républicaines	 sont	 abordées	 dans	 ce	 chapitre	 sous	 l’angle	 des	

stratégies	d’accommodation	réciproques.		

Le	madjilis	et	le	carnaval	exposent	de	manière	globale	les	injonctions	entre	

les	 univers,	 les	 frontières	 qui	 s’établissent	 et	 se	 meuvent	 pour	 l’adaptation	

mahoraise	 en	 territoire	 d’accueil.	 Ce	 n’est	 pas	 une	 étude	 des	 constructions	

identitaires	 dans	 les	 instructions	mais	 comment	 à	 partir	 de	 deux	 univers,	 les	

références	 identitaires	 prennent-elles	 place	 dans	 la	 société	 et	 quels	 sont	 les	

moyens	mis	en	œuvre	par	les	familles	?	Dans	quelles	mesures	l’individu	mahorais	

																																																								
437	Musulman	sunnites	de	mouvance	chaféite.	
438	Dans	Sophie	BLANCHY,	op.cité,	p.181.	
439	 À	 La	 Réunion,	 cette	 scolarisation	 religieuse	 se	 fait	 aux	 âges	 identiques	 de	 la	 scolarisation	
républicaine	:	3	ans.	Mais	parfois,	l’enfant	est	considéré	un	peu	trop	jeune	et	peut	être	amené	à	
interrompre	l’enseignement	pour	le	reprendre	autour	de	4-5	ans.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 352	
	

se	construit-il	–	religieusement	et	socialement	–	à	La	Réunion	?	Quelle	vision	et	

quel	rapport	entretiennent-ils	avec	les	différentes	formes	d’école	à	La	Réunion	?	

Et	quelles	sont	les	relations	établies	entre	ces	deux	champs	au	sens	entendu	par	

Bourdieu	?		

De	nouvelles	formes	de	parentalité	sont	à	acquérir,	et	il	n’est	pas	toujours	

facile	pour	les	familles	mahoraises	et	comoriennes	de	comprendre	les	attentes	de	

l’école	 républicaine	 et	 le	 rôle	 qu’elles	 ont	 à	 assurer	 [Zakaria,	 2000	 ;	 Said-

Mohamed-Girard,	 2009].	 Il	 s’agit	 aussi	 d’évoluer	 dans	 une	 société	 où	 il	 faut	

s’adapter	au	système	d’enseignement	coranique	proposé	et	réduit	au	vu	de	ce	que	

les	 parents	 ont	 connu	 à	Mayotte.	 Les	 ressources	 apportées	 par	 l’organisation	

sociale	 traditionnelle	 (chapitre	 5-7) et	 les	 stratégies	 langagières	 des	 parents	

(chapitre	6)	trouvent	appui	dans	les	valeurs	traditionnelles	et	religieuses	qui	sont	

fondatrices	du	groupe	mahoro-comorien.	Et	c’est	aussi	en	écho	à	ce	fondement	

que	 les	 stratégies	 d’adaptations	 au	 contexte	 réunionnais	 des	 Mahorais	 sont	

abordées	dans	ce	chapitre.	

	

1) Socialisation	primaire	et	Ethos	mahorais	à	La	Chaumière	:	de	l’alternance	

à	la	complémentarité	?	

La	socialisation	première	des	enfants	passe	par	la	famille	et	est	primordiale	

pour	 la	 transmission	 du	 système	 culturel.	 Dans	 les	 familles	 mahoraises	 et	

comoriennes,	 cette	 socialisation	 première	 entre	 rapidement	 en	 relation	 de	

complémentarité,	de	conflits	ou	de	rapports	de	force	avec	les	écoles	coraniques	

et	républicaines.	À	La	Réunion,	 les	enfants	mahorais	et	comoriens	sont	ainsi	au	

centre	d’interactions	de	plusieurs	univers	–	familial,	religieux,	républicain	–	et	pour	

lesquels	correspondent	des	codes	et	des	normes	spécifiques	avec	 lesquels	 il	est	

nécessaire	de	s’adapter	à	un	système	déjà	organisé.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 353	
	

a) Les	enjeux	des	écoles	coraniques	et	républicaines		

Les	écoles	républicaines	et	coraniques	ont	été	deux	champs	d’études	qui	se	

sont	 rapidement	 imposés	 à	moi	 dans	 l’observation	 du	 quartier	 tant	 ces	 deux	

mondes	s’imbriquent	dans	le	quotidien	des	Mahorais.	Si	le	premier	a	été	un	lieu	

d’interactions	 et	d’observation	quotidienne	dû	 à	mes	 rôles	 sociaux440,	 l’entrée	

dans	 le	 second	 a	 été	 un	 peu	moins	 évidente.	 En	 effet,	 je	 n’ai	 pu	 accéder	 à	

l’observation	des	séances	dans	la	structure	religieuse	officielle	et	dirigée	par	des	

zarabs441.	Étant	 femme,	 zoreil442,	 chercheure,	présidente,	 l’accumulation	de	 ces	

différents	 statuts	 rendait	 difficile	 l’entrée	 au	 sein	 de	 cette	 structure,	 et	 les	

observations	au	moment	des	cours	n’ont	jamais	pu	se	réaliser443.	Toutefois,	des	

rencontres	formelles	et	informelles	ont	eu	lieu	dans	le	quartier	ou	dans	le	cadre	

associatif	entre	2013	et	2015.	J’ai	eu	aussi	quelques	discussions	au	téléphone	avec	

les	 responsables,	 croisé	 quelques	 enseignants	 avant	 leurs	 cours,	 observé	 leur	

présence	et	celle	des	enfants	dans	le	quartier	et	autour	de	l’école	coranique	avant	

et	après	les	séances.	J’ai	aussi	réalisé	des	entretiens	auprès	des	représentants	du	

Culte	Musulman	 de	 La	 Réunion	 et	 du	 responsable	 pédagogique	 de	 la	 grande	

Mosquée	de	Saint-Denis	afin	de	comprendre	l’organisation	de	l’enseignement	qui	

a	été	recommandée	auprès	du	Ministère	de	l’Intérieur444.		

																																																								
440	Cf.	chapitre	2.	
441	Réunionnais	d’origine	indo-musulmane.	
442	 Peut-être	 aussi	 le	 fait	 d’être	 non	musulmane	 et	 de	 ne	 pas	 dépendre	 de	mon	 réseau	 de	
connaissances	religieuses.	
443	Au	début,	la	prise	de	contact	a	été	facile,	ponctuée	par	plusieurs	rencontres	dans	des	cadres	
différents.	Au	moment	où	j’ai	voulu	observer,	la	porte	s’est	«	refermée	»,	malgré	mes	différentes	
relances	par	mail,	téléphone	et	les	recommandations	des	imams	que	je	connaissais.	J’ai	préféré	ne	
pas	insister	et	continuer	mes	observations	sous	d’autres	angles.	
444	Une	délégation	du	Culte	Musulman	et	des	représentants	pédagogiques	de	la	Mosquée	de	Saint-
Denis	se	sont	rendus	en	Métropole	pour	présenter	 leur	cadre	pédagogique	et	 les	méthodes	de	
l’enseignement	 de	 l’Islam	 utilisés	 dans	 leurs	 écoles	 coraniques	 conventionnées	 et	 associées.	
L’objectif	 pour	 le	ministère	 était	 d’entamer	 une	 réflexion	 sur	 les	modalités	 d’encadrement	 et	
d’organisation	 de	 l’enseignement	 de	 l’Islam	 en	 France.	 D’un	 point	 de	 vue	 local,	 les	 autorités	
religieuses	musulmanes	 réfléchissent	 aux	modalités	 de	mise	 en	œuvre	 de	 cet	 enseignement	
«	 structuré	pédagogiquement	par	des	méthodes	»	à	 l’ensemble des	écoles	 coraniques	de	 l’île.	
Depuis	2016,	ils	travaillent	à	regrouper	au	sein	d’une	association	tous	les	enseignants	de	toutes	les	
écoles	coraniques	pour	les	former	mais	aussi	les	recenser.	Ceci	intervient	dans	un	contexte	post	
attentat	de	 lutte	contre	 la	radicalisation	et	 le	terrorisme,	et	d’un	point	de	vue	 local	d’une	 lutte	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 354	
	

Pour	 les	 autres	 types	 d’écoles	 –	 les	 écoles	 coraniques	 informelles,	 les	

shioni445	en	 shimaore	–	 les	échanges	et	observations	ont	été	plus	 faciles	 :	des	

rencontres	 régulières	 avec	 un fundi446	 jusqu’à	 son	 départ	 en	 2015	 et	 des	

observations	 lors	 des	 moments	 de	 fêtes	 ont	 été	 menées	 Il	 y	 eu	 aussi	 de	

nombreuses	 discussions	 avec	 les	 familles,	 les	 enfants	 et	 le	 premier	 fundi	 du	

quartier.	Une	observation	non	négligeable	aussi,	mais	qui	s’est	déroulée	avant	la	

thèse	:	celle	de	l’actuelle	salle	de	prière	aux	Bananiers447,		salle	qui	servait	aussi	

d’école	coranique	aux	enfants	du	quartier	jusqu’en	2013.	Chaque	jour,	les	chants,	

les	récitations,	les	prières	montaient	jusqu’à	mon	appartement	pourtant	situé	de	

l’autre	côté	du	bâtiment448.	 Je pouvais	entendre	ce	qui	 se	déroulait	durant	 les	

cours449.	 Cette	 préobservation	 imprégnée	 a	 particulièrement	 été	 instructive	

lorsqu’il	a	fallu	comprendre	ce	champ	et	les	différents	confrontations	et	conflits	

qui	découlent	de	cet	univers	indissociable	de	la	vie	mahoraise450.	

	 	

																																																								
contre	 les	 écoles	 coraniques	 informelles,	 notamment	 chez	 les	 populations	 en	 provenance	 de	
Mayotte	et	des	Comores.		
445	École	coranique	:	«	là	où	il	y	a	le	Livre	».	
446	Le	maître,	celui	qui	représentante	le	savoir.	Pour	évoquer	l’enseignant	religieux,	il	faudrait	dire	
fundi	wa	shioni,	«	le	maître	coranique	».	Mais	les	Mahorais	et	les	Comoriens	n’emploient	jamais	
cette	 expression,	 et	 n’utilisent	 que	 fundi.	 Selon	 le	 contexte	 du	 discours,	 il	 est	 facile	 de	 se	
comprendre	à	quel	type	de	maître	l’interlocuteur	se	réfère	(soigneur,	masseur…).	
447	Cf	figure	n°21,	p.129	dans	le	Chapitre	3.	
448	Le	syndic	de	copropriété	du	bâtiment	a	négocié	avec	le	propriétaire	de	la	salle	pour	arrêter	les	
cours	qui	dérangeaient	les	voisins	proches	:	«	je	n’entendais	même	pas	les	infos	»,	mais	conserver	
cette	salle	pour	la	prière,	à	condition	de	respecter	le	voisinage.	
449	Les	sons	répétés	en	chœur	peuvent	être	une	récitation	d’une	Dua	(prière)	ou	d’une	sourate	de	
bénédiction	avant	et	après	le	cours.	
450	Certaines	familles	souhaitaient	mettre	leurs	enfants	au	centre	aérée	après	l’école	ou	pendant	
les	 vacances,	mais	 le	 fundi	 s’y	 est	 opposé,	 car	 l’enfant	 ne	 pourrait	 participer	 à	 l’instruction	
religieuse.	Pour	le	soutien	scolaire,	cela	est	différent,	car	les	enfants	bénéficient	d’autres	horaires	
rotatifs	pour	les	cours	de	Madrasa.	Pour	les vacances,	l’Association	La	Chaumière	974	a	adapté	les	
horaires	 des	 activités	 en	 fonction	 de	 l’heure	 de	 fin	 des	 écoles	 religieuses	 lorsque	 le	 nombre	
d’inscrits	étaient	principalement	des	enfants	allant	au	shioni.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 355	
	

L’islam	 est	 le	 pilier	 de	 la	 société	mahoraise.	 Cette	 religion	 unit	 tous	 les	

habitants	de	l’archipel	des	Comores	et	de	Mayotte,	et	correspond	aux	fondements	

de	leur	construction	identitaire	:	

«	 L’identité	mahoraise	est	 liée	à	 l’Islam,	on	ne	peut	pas	être	vraiment	

Mahorais	si	l’on	n’est	pas	musulman.	Parce	qu’il	représente	un	cadre	de	

comportement	et	de	vie,	l’Islam	rythme	la	vie	de	tous	les	jours	:	naissance,	

mariage,	divorce,	répudiation,	partages	»451.	

La	religion prenant	ainsi une place particulière dans leur rapport	au monde452 :	

«	La	complexité	de	 l’Homme	mahorais	est	simple	 :	c’est	celle	d’un	être	

musulman	».	[Homme,	mahorais,	la	quarantaine,	Imam,	août	2014]	

L’école	 coranique	 a	 donc	 une	 place	 particulière	 dans	 la	 vie	 de	 l’enfant	

mahoro-comorien,	et	un	rôle	primordial	dans	son	éducation.	Elle	est	garante	d’une	

ressource	 morale.	 De	 cette	 scolarisation	 religieuse,	 les	 	 parents	 attendent	

beaucoup,	 d’autant	 plus	 qu’ils	 sont	 en	 contexte	 migratoire	 et	 que	 la	

départementalisation est	 effective depuis	 2011453. La	 transmission des

connaissances	religieuses	associées	à	celles	des	valeurs	de	 la	société	mahoraise	

est	le	motif	principal	de	cette	scolarisation454.		

Toutefois, les écoles coraniques à	 La	 Réunion diffèrent	 de celles de

Mayotte455	et	se	présentent	sous	plusieurs	 formes.	D’une	part,	 il	y	a	 les	écoles	

																																																								
451	Dans	Guy	FONTAINE,	Mayotte.	Paris	:	Karthala,	1995.	p.38.	
452	 Lorsque	 dans	 nos	 conversations	 avec	 les	 enfants	 du	 quartier	 nous	 abordions	 les	 soucis	 du	
quartier	et	d’intrusions	dans	l’école,	ceux-ci	me	répondaient	:	«	nous	on	ne	ment	pas	et	on	ne	vole	
pas,	car	on	est	des	musulmans	».	
453	Les	bouleversements	sociétaux	engendrés	par	ce	processus	statutaire	commencent	à	être	remis	
en	cause	par	de	nombreuses	personnes	rencontrées	et	interrogées.	Sont	régulièrement	abordés	
la	perte	des	valeurs	et	des	repères,	les	problèmes	fonciers	qui	engendrent	des	conflits	de	voisinage,	
familiaux	 et	 économiques.	 Est	 régulièrement	 reproché	 le	 manque	 d’intérêt	 étatique	 et	 le	
sentiment	de	traitement	inégalitaire.	
454	Ce	constat	est	similaire aux	travaux	de	Houssen	ZAKARIA	et	Nicole	SAID-MOHAMED-GIRARD	sur	
les	Comoriens	à	Marseille	et	en	Ile	de	France.	
455	 Pour	 une	meilleure	 lecture	 des	 écoles	 coraniques	 à	Mayotte,	 voir	 les	 travaux	 de	 Sophie	
BLANCHY,	ou	dans	un	contexte	plus	contemporain,	voir	l’article	de	Mahfoud	MAHTOUT,	«	Quand	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 356	
	

coraniques	encadrées	par	les	indo-musulmans456	–	formés	le	plus	souvent	en	Inde	

ou	 à	 l’institut	musulman	de	 La	Réunion.	Et	d’autre	part,	 les	écoles	 coraniques	

informelles	– shioni	–	encadrées	par	des	fundi	mahorais	et/ou	comoriens.	

À	La	Chaumière,	malgré	la	présence	de	la	madrasa457	officielle	située	le	long	

du	 Boulevard	 Saint-François,	 plusieurs	 shioni	 existent	 ou	 ont	 existé.	 La	 durée	

d’existence	est	incertaine	et	dépend	fortement	de	la	mobilité	de	la	personne	qui	

la	 crée.	Ces	écoles	marron	 sont	 souvent	 situées	dans	 le	 logement	du	 fundi.	 Le	

niveau	d’instruction	de	ces	maîtres	n’est	pas	contrôlé.	Un	homme	ou	une	femme,	

qui	connait	le	Coran,	les	rudiments	de	la	langue	arabe	et	possède	un	savoir	à	des	

niveaux	variables	peut	être	fundi	à	la	condition	d’être	reconnu	comme	tel	par	ses	

pairs.	 Le	montant	 de	 la	 cotisation	 au	 shioni	 du	 quartier	 est	 généralement	 de	

10€/mois	 et	 par	 enfant.	 Selon	 le	 fundi,	 les	 cours	 ont	 lieu	 tous	 les	 jours	 de	 la	

semaine	après	l’école,	les	mercredis,	samedis	et	dimanches	matin	ou	après-midi.	

Cela	dépend	du	nombre	d’élèves	inscrits,	des	âges,	de	la	disponibilité	du	fundi458	

et	de	 la	scolarité	des	élèves,	mais	aussi	de	 la	capacité	d’accueil.	Les	parents	qui	

recourent	à	ces	écoles	marron	le	font	souvent	par	commodités	(connaissance	du	

fundi)	mais	aussi	dans	un	souci	identitaire,	surtout	lors	des	premiers	temps	de	leur	

installation	 à	 La	 Réunion	 :	 dans ces	 écoles,	 la	 culture	 et	 la	 langue	 mahoro-

comoriennes	sont	transmises,	et	 les	rites	traditionnels	conservés.	Il	n’y	a	pas	ce	

souci	de	perte	de	«	repères	face	à	la	culture	indienne	des	autres	medersa	».		

																																																								
l’école	 laïque	 rencontre	 l’école	 coranique	 à	Mayotte	 :	 une	 approche	 sociolinguistique	 »,	 dans	
Foued	LAROUSSI,	op.cité,	2017.	
456	Associées	ou	non	à	 la	Mosquée	de	Saint-Denis.	Des	enseignants	mahorais	et	comoriens	sont	
aussi	recrutés	par	ces	écoles	pour	faciliter	 l’enseignement	et	 la	communication	avec	 les	enfants	
mahorais	ou	comoriens.	À	savoir	aussi	que	les	Indo-Musulmans	ne	sont	pas	du	même	rite	que	les	
populations	en	provenance	de	Mayotte	et	des	Comores.	Certaines	tensions	ont	eu	lieu	sur	la	tenue	
à	revêtir	au	madrassa.	Par	exemple,	les	Mahorais	et	les	Comoriens	revêtent	plus	facilement	une	
tenue	 laïque	pour	 les	cours	 (hormis	 le	kishali	pour	 les	 filles,	et	 le	kofia	pour	 les	garçons)	alors	
qu’une	 tenue	 plus	 cultuelle	 est	 importante	 pour	 les	 zarabs.	 Cependant,	 cette	 tendance	 s’est	
inversée	avec	 la	tenue	plus	ou	moins	 imposée	par	 les	écoles	tenues	par	des	 indo-musulmans	et	
donc	qui	s’appliquent	à	différents	degrés	sur	les	écoles	mahoraises.	
457	Nom	arabe	signifiant	l’école	coranique.	
458	Un	des	fundi	accueillait	par	rotation	80	enfants	chez	lui.	Il	avait	installé	son	frigo	dans	la	cage	
d’escaliers.	Avant	son	départ,	il	a	enseigné	dans	la	structure	officielle	du	boulevard	Saint-François.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 357	
	

Pour	l’école	formelle,	des	rotations	d’enseignements	sont	également	réparties	sur	

la	semaine	pour	faire	face	à	la	demande	en	fonction	des	âges	et	des	horaires	des	

établissements	 scolaires.	 Les	 cours	 ont	 lieu	 tous	 les	 jours	 après	 l’école,	 les	

mercredis	et	les	samedis	matins	ou	après-midi.	Le	dimanche	est	un	jour	de	repos,	

ce	 qui	 a	 été	 reproché	 par	 les	 familles	 mahoraises	 qui	 souhaitaient	 que	 les	

enseignements	soient	quotidiens	:	

«	On	travaille	tous	les	jours.	On	a	mis	le	dimanche	comme	jour	de	repos,	

parce	qu’on	en	a	besoin,	mais	les	familles	sont	pas	contentes.	On	ferme	

aussi	 trois	 semaines	 sur	 l’année	 pour	 des	 congés,	 et	 ça	 ne	 convient	

pas	»459	[Homme,	zarab,	enseignant,	avril	2014].	

Dans tous les cas, l’enseignement	religieux est	primordial. Déroger à	cette

instruction,	c’est	prendre	 le	 risque	de	se	 faire	 traiter	d’illettré	 (nyombe)460.	Les	

carences	en	 lecture	et	écriture	coraniques	 sont	mal	perçues	et,	être	considéré	

comme	nyombe	est	une	des	pires	insultes	existantes	en	shimaore461.		

Même	si	l’objectif	principal	de	ces	écoles	et	des	shioni	est	la	connaissance	

du	Coran,	les	modalités	d’enseignements	diffèrent	selon	les	structures.	En	ce	qui	

concerne	les	shioni,	même	si	chaque	fundi	a	son	propre	mode	de	fonctionnement,	

l’accent	 est	 mis	 sur	 l’apprentissage	 de	 la	 lecture	 du	 Coran,	 par	 répétition	

syllabique.	Chaque	élève	a	son	niveau,	mais	chacun	doit	apprendre	 les	sourates	

avant	de	 les	 réciter	devant	 le	 fundi,	 seul	ou	à	plusieurs.	 Lorsque	 la	 lecture	est	

commune,	 les	 élèvent	 répètent	 en	 chœur	 et	 en	 criant.	 De	 plus,	 les	

																																																								
459	Ceci	sera	arrangé	au	cours	des	années	suivantes	par	le	recrutement	d’enseignants	mahorais	ou	
comoriens,	qui	habitent	ou	non	dans	le	secteur.	
460	Bœuf.	Voir	notamment	le	travail	de	Sophie	BLANCHY,	et	l’article	de	Mahfout	MATHOUT,	op.cité.	
461	Certains	enfants	se	font	renvoyés	des	shioni	ou	de	 l’école	coranique	formelle	pour	mauvaise	
conduite	ou	pour	non-paiement	mensuel.	Dans	 ce	 cas-là,	 la	 famille	doit	 trouver	un	autre	 lieu.	
Lorsqu’il	s’écoule	un	certain	laps	de	temps	sans	école	coranique,	les	enfants	sont	plutôt	contents,	
car	ils	ont	plus	de	temps	pour	jouer.	Toutefois,	cela	est	assez	mal	perçu	par	les	familles	du	quartier,	
qui	 considèrent	 que	 c’est	 un	 délaissement.	 La	 place	 des	 commérages	 étant	 centrale,	 des	
rapprochements	entre	cet	événement	et	les	tenues	vestimentaires	des	enfants,	les	cheveux	non	
tressés	des	filles,	les	dettes	que	la	famille	peut	avoir,	sont	faits	afin	d’accentuer	ces	manquements.	
Généralement,	 cela	 concerne	 les	 familles	en	grande	précarité	avec	des	enfants	en	décrochage	
scolaire	et	suivis	par	des	éducateurs	spécialisés.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 358	
	

recommandations	prodiguées	par	 les	 fundi	mahorais	ou	comoriens	permettent	

d’orienter	 l’enfant	vers	 le	statut	attendu	par	 les	parents	 :	celui	de	 l’enfant	bien	

éduqué	 et	 instruit462.	 Pour	 les	 écoles	 coraniques	 formelles	 –	 les	medersa	 –	 le	

fonctionnement	 d’apprentissage	 est	 différent	 et	 se	 rapproche	 des	 formes	 de	

transmissions	 des	 savoirs	 de	 l’école	 républicaine.	 Les	 classes	 sont	 composées	

d’élèves	de	même	niveau	et	la	pédagogie	est	fondée	sur	l’histoire	du	Prophète	en	

plus	de	 l’apprentissage	du	Coran463.	 Il	 s’agit	pour	 les	élèves	de	 comprendre	 le	

Coran	pour	apprendre	à	le	lire.			

L’Ethos	mahorais	se	forme	ainsi	par	l’éducation	musulmane	et	cet	ethos	ne	

confère	pas	d’importance	à	l’individu,	mais	au	groupe	(Blanchy,	1990).	Respecter	

l’Islam	et	 les	 valeurs	de	 la	 société	mahoraises	 c’est	 s’assurer	 le	maintien	dans	

l’unité,	 et	 donc	 une	 formation	 de	 l’individuel	 dans	 le	 collectif.	 Pourtant,	 cette	

construction	 doit	 non	 seulement	 s’adapter	 aux	 changements	 sociétaux	 de	

Mayotte464	mais	aussi	à	la	situation	migratoire	des	Mahorais	et	des	Comoriens.	

	L’école	 coranique	 à	 La	 Réunion	 est	 aussi	 une	 des	 raisons	 qui	 poussent	

certaines	familles	à	rester	et	à	ne	pas	aller	en	Métropole	:	

«	C’est	vrai,	je	pars	en	Métropole,	c’est	bien	pour	les	enfants	de	voir	leur	

papa	et	d’être	enfin	réunis.	Mais	y’a	un	truc	qui	me	gêne	à	partir	là-bas	

[…],	c’est	la	Madrasa.	C’est	pas	comme	ici.	Ici	c’est	mieux.	Bon,	c’est	mieux	

à	Mayotte	ou	aux	Comores,	mais	au	moins,	ici	ils	ont	cours	tous	les	jours.	

Là-bas,	des	fois,	tu	ne	trouves	même	pas	d’école	»	[Femme,	comorienne,	

31	ans,	3	enfants,	juin	2015]	

« Je n’ai pas vraiment	eu de cours de coran. Je ne suis pas très religieuse.

Je	crois	en	Dieu	et	tout,	mais	je	ne	sais	pas	faire	tout	ça.	En	fait,	je	connais	

quelques	prières,	mais	je	ne	sais	pas	le	lire	[le	coran].	Y’avait	pas	d’école	

																																																								
462	Même	s’ils	enseignent	dans	une	medersa.	
463	Le	responsable	pédagogique	de	la	Grande	Mosquée	de	Saint	Denis	m’expliquera	que	les	cours	
se	font	à	l’aide	d’un	diaporama,	de	films	et	de	longues	explications	du	texte	pour	comprendre	le	
Coran	et	l’histoire	du	Prophète.			
464	Pour	le	fonctionnement	des	shioni	à	Mayotte,	voir	les	travaux	de	Sophie	BLANCHY	notamment.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 359	
	

quand	j’étais	petite	en	Métropole.	Et	c’est	vrai	que	c’est	ici	que	les	enfants	

ont	appris	à	aller	au	shioni.	Maintenant	qu’on	repart	[en	Métropole],	on	

verra	 bien	 comment	 on	 va	 faire.	 »	 [Femme,	Mahoraise,	 23	 ans,	 deux	

enfants,	janvier	2015]	

«	Ma	 belle-sœur	 voudrait	 que	 je	 lui	 envoie	ma	 fille	 [en	Métropole].	

Comme	elle	a	pas	d’enfant,	et	qu’elle	l’aime	bien,	elle	voudrait	la	prendre.	

Moi	j’aurai	bien	aimé	;	mais	là	où	elle	est,	le	madrasa	y’en	a	pas,	c’est	pas	

comme	chez	nous.	Donc,	tu	vois,	c’est	juste	pas	possible	pour	moi	de	faire	

ça	».	 [Femme,	Mahoraise,	24	ans,	 séparée,	quatre	enfants,	 septembre	

2016]	

	

Cette	inversion	du	temps	d’instruction	est	conscientisée	par	les	parents	et	le	

rapport	 à	 l’école	 républicaine	 dépend	 aussi	 de	 leur	 propre	 vécu	 scolaire,	 les	

parents	espèrent	néanmoins	que	les	enfants	réussissent	dans	les	deux	systèmes	

scolaires.	D’un	 côté,	 l’école	 républicaine	 représente	 le	 salut	 ici-bas	 tandis	 que	

l’école	coranique	est	le	salut	dans	l’au-delà	[Blanchy, 1990]	:	l’école	républicaine	

comme	 émancipation	 sociale	 et	 économique,	 l’instruction	 religieuse	 comme	

garante	d’un	ordre	moral	et	d’une	bonne	conduite.		

	

L’école	républicaine	aspire	à	former	l’élève	à	la	citoyenneté	française	par	la	

transmission	de	valeurs	et	par	le	contenu	de	ses	programmes.	L’école	républicaine	

à	La	Réunion	est	aussi	 le	 lieu	de	socialisation	primaire	où	 les	enfants	mahorais	

passent	la	majeure	partie	de	leur	temps	hors	période	de	vacances.	Ceci	contraste	

avec	les	habitudes	originelles	que	leurs	parents	ont	connues	au	même	âge	puisque	

l’école	républicaine	ne	concernait	que	quelques	heures	dans	la	journée.	Le	temps	

passé	à	l’école	coranique	primait	sur	le	temps	passé	à	l’école	républicaine465.		

																																																								
465	À	Mayotte,	c’est	toujours	plus	ou	moins	le	cas	selon	les	communes	et	les	écoles,	où	les	enfants	
sont	 scolarisés	 par	 un	 système	 de	 rotation	 qui	 empêche	 les	 enfants	 d’avoir	 une	 scolarité	
républicaine	à	temps	plein.	Ce	système	renforce	aussi	le	désir	de	migration	pour	les	parents.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 360	
	

L’école	 de	 La	 Chaumière	 constitue	 un	 des	 endroits	 importants	 de	 ma	

recherche,	 elle	 est	 le	 lieu	 où	 les	 interactions	 et	 les	 observations	 ont	 été	

nombreuses,	tant	les	rôles	sociaux	s’y	sont	entremêlés	:	accompagner	mes	enfants	

à	l’école,	participer	aux	réunions	de	rentrée	et	aux	journées	portes	ouvertes,	aux	

conseils	 d’école,	 accompagner	 les	 sorties	 scolaires,	 animer	 une	 séance	 aux	

enseignants	 lors	de	 leur	 journée	de	 formation,	 travailler	avec	 le	directeur	et	 le	

CASNAV	sur	des	projets	à	destination	des	parents.	Les	observations	du	quotidien	

et	les	discours	retenus	m’ont	permis	d’analyser	les	enjeux	qui	se	développent	au	

travers	 de	 l’école.	 Car	 l’école	 n’est	 pas	 que	 le	 lieu	 où	 les	 relations	

intergénérationnelles	et	interethniques	sont	constamment	conflictuelles,	mais	le	

lieu	dans	lequel	la	stigmatisation	influe	sur	la	manière	dont	cette	dernière	peut	se	

développer.		

		 	À	l’école	de	La	Chaumière,	ce	sont	entre	350	et	380	élèves	inscrits	selon	les	

périodes	 et	 les	 années	 de	 l’enquête	 :	 les	 inscriptions	 et	 les	 radiations466	 sont	

régulières	en	cours	d’année,	et	importantes	au	début	et	à	la	fin	de	l’année	scolaire.	

Étudier	 les	 inscriptions	 et	 les	 radiations	 de	 l’école	 de	 La	 Chaumière	 a	 été	 un	

excellent	moyen	de	 confirmer	 les	mouvements	migratoires	du	quartier	abordé	

dans	 le	 chapitre	4467.	 La	Chaumière	–	à	quelques	exceptions	–	est	un	quartier	

transitoire	dans	le	projet	migratoire	des	familles.			

Toutefois,	 j’ai	 observé	 quelques	 familles	 dont	 les	 enfants,	 malgré	 le	

déménagement,	 continuaient	 leur	 scolarité	dans	 l’école	de	 La	Chaumière.	 Soit	

jusqu’à	la	fin	de	l’année	scolaire	(ou	jusqu’en	CM2)	–	pour	éviter	une	trop	grande	

rupture	dans	le	parcours	–	soit	par	commodité,	l’école	de	La	Chaumière	étant	une	

école	 primaire	 –	 la	maternelle	 et	 l’élémentaire	 sont	 regroupés	 dans	 le	même	

bâtiment	–	ce	qui	permet	aux	 familles	de	déposer	 leurs	enfants	dans	 le	même	

groupe	scolaire.				

	

																																																								
466	Entre	60	et	40	inscriptions/radiations	chaque	année.	
467	Accès	au	registre	de	l’école,	croisé	avec	les	données	sur	les	parcours	migratoires	recensés.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 361	
	

	

Figure	67:	Type	de	langues	parlées	par	les	élèves468	

Ce	schéma	comptabilise	le	nombre	de	langues	parlées	par	les	élèves.	Si	46%	

des	 élèves,	 dont	 les	 parents	 ont	 répondu	 au questionnaire	 transmis	 par	 le	

CASNAV,	maîtrisent	le	français	et	le	créole,	ils	sont	36%	à	parler	le	français	et	le	

shimaore	et	11%	à	parler	français,	créole	et	shimaore	soient	47%	des	enfants	des	

familles	 répondantes	 certainement	 en	 provenance	 de	 Mayotte	 et/ou	 des	

Comores.	De	ce	fait,	même	si	aucune	statistique	officielle	sur	le	nombre	d’enfants	

mahorais	 et	 comoriens	 n’a	 été	 faite,	 l’importante	 visibilité	 des	 familles	maho-

comoriennes	dans	 l’espace	du	quartier	pousse	de	nombreux	parents	du	secteur	

–	surtout	ceux	ayant	de	bons	revenus	–	à	inscrire	leur	enfant	dans	d’autres	écoles	

de	 Saint-Denis,	 principalement	 des	 écoles	 privées.	 De	 plus,	 de	 nombreux	

enseignants	du	premier	degré	 –	notamment	 les	néo-titulaires	 –	 élaborent	des	

stratégies	lors	de	leur	saisie	de	vœux469	pour	ne	pas	être	affectés	à	La	Chaumière.	

Les	 représentations	 et	 les	 discours	 discriminatoires	 provoquent	 ainsi	 une	

stigmatisation	 de	 l’établissement470.	 Bien	 que	 ces	 représentations	 perdurent,	

celles-ci	tendent	à	être	dépassées	par	le	travail	quotidien	mené	par	la	direction	et	

																																																								
468	Source	CASNAV	de	La	Réunion	(cf.	chapitre	6).	
469	Selon	un	syndicat	d’enseignants.	
470	En	 février	2017,	un	acte	d’attouchement	qui	 s’est	déroulé	dans	 les	WC	a	été	médiatisé	par	
quelques	parents	d’élèves.	Les	deux	enfants	protagonistes	sont	deux	fillettes.	L’une	des	deux	est	
issue	d’une	famille	d’origine	mahoraise.	Une	enquête	a	été	ouverte	et	 le	suivi	psychologique	du	
rectorat	 a	 été	 activé	 pour	 accompagner	 les	 familles.	 Mais	 cet	 évènement	 a	 engendré	 des	
représentations	ethniques	qui	ont	alimenté	 les	discours	haineux	et	 racistes	envers	 les	 familles	
mahoraises	et	comoriennes	du	quartier.	Conduisant	des	parents	à	se	questionner	sur	la	réinsertion	
de	leur	enfant	dans	cette	école	pour	la	prochaine	rentrée.		

���

���

��
��

���
Eleves	parlant	
Français	et	créole

Eleves	parlant	
Français	et	shimaore

Eleves	parlant	
francais	et	malgache



	
	

	 	
 

 

	 	 	 362	
	

certains	membres	de	 l’équipe	enseignante,	 relativement	 stable471	depuis	2014.	

Ces	 enseignants,	 désireux	 de	 travailler	 avec	 les	 familles	 mahoraises	 et	

comoriennes,	ont	choisi	de	travailler	dans	cette	école	et	ont,	de	ce	fait,	un	autre	

rapport	 aux	 élèves	 qui	 la	 fréquentent,	 et	 tentent,	 par	 diverses	méthodes	 et	

stratégies,	d’améliorer	les	relations	familles	et	école	en	réduisant	les	conflits.	Car	

l’école	ne	souhaite	pas	s’arrêter	à	ces	moments	d’incompréhensions	et	de	conflits	

entre	 institution	 et	 familles,	 elle	 souhaite	 aussi	 faire	 partie	 du	 quotidien	 des	

familles.		

b) Confrontations	et	adaptations	aux	écoles	

Le	champ	du	religieux	et	celui	de	la	république	se	côtoient	au	quotidien.	Mes	

observations	sur	les stratégies	d’accès	aux	ressources	familiales	pour	favoriser	la	

réussite	éducative	de	l’enfant	ont	permis	de	mettre	en	évidence	les	enjeux	et	les	

modalités	des	interactions	quotidiennes	des	familles	et	des	institutions.		

L’objet	n’est	pas	d’étudier	 la	 réussite	éducative,	mais	 les	modalités	et	 les	

stratégies	d’adaptation	des	familles	et	des	institutions	pour	cohabiter.		

L’importance	des	relations	familiales	et	avec	le	groupe	est	primordiale,	car	

c’est	au	sein	de	cet	univers	social	que	se	transmettent	les	valeurs	fondatrices	de	

la	 culture	d’origine	 [Said-Mohamed-Girard,	2012].	Mais	 ces	valeurs	 fondatrices	

trouvent	leur	formation	ultime	dans	les	shioni	qui	transmettent	l’éthos	mahorais	

																																																								
471	Entre	2012	et	2014,	de	nombreuses	tensions	existaient	entre	les	familles	et	les	enseignants,	qui	
pour	beaucoup,	étaient	excédés	par	le	quartier	et	sa	population.	Ainsi,	jusqu’en	2014,	il	y	avait	un	
important	turn-over	d’enseignants	chaque	année.	Depuis	2014, l’équipe	est	plus	stable,	et	même	
si	des	conflits	sont	toujours	présents,	ceux-ci	sont	rapidement	maîtrisés	grâce	à	la	politique	de	la	
direction	qui	prône	 le	dialogue,	au	 travail	des	enseignants	et	aux	nombreux	projets	menés	par	
l’école	via	la	mairie	et	d’autres	institutions	sportives	et/ou	artistiques.	De	plus,	le	travail	porté	par	
l’école	et	l’Association	de	La	Chaumière	974,	en	collaboration	avec	le	CASNAV,	a	permis	la	création	
d’un	 espace	 de	 dialogue	 pour	 les	 familles,	 ainsi	 que	 l’intervention	 de	 partenaires sociaux	 et	
éducatifs	qui	ont	permis	d’accompagner	l’équipe	et	les	familles	en	cas	de	besoin.	De	plus,	entre	
2015	et	2017,	une	Agente	Territoriale	Spécialisée	des	Écoles	Maternelles	(ATSEM)	en	CUI-CAE	et	
d’origine	mahoraise	a	été	recrutée	par	 la	mairie	et	affectée	à	 l’école	de	La	Chaumière,	ce	qui	a	
permis	d’accompagner	certaines	familles	dans	 le	besoin	et	en	rupture	avec	 l’institution	scolaire,	
d’améliorer	 les	relations	familles/école	dans	 le	cadre	d’interprétariat	et	de	faciliter	 l’accueil	des	
enfants	mahorais	et	comoriens	le	matin.	En	avril	2017,	une	médiatrice	interculturelle	recrutée	par	
l’Association	du	quartier	de	La	Chaumière	974	a	pris	ses	fonctions	à	mi-temps	au	sein	de	l’école.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 363	
	

(Blanchy,	 1992).	 Cette	 instruction	 religieuse	 va	 guider	 quotidiennement	 les	

enfants	mahorais.	Cet	aspect	est	d’autant	plus	articulé	au	quotidien	avec	l’univers	

de	l’école	qui	le	forme	à	sa	citoyenneté	et	qui	lui	assure	une	place	dans	la	société	

d’accueil.		

Ces	 cadres	 d’expériences	 institutionnelles,	 de	 socialisation	 quotidienne,	

structurent	le	rapport	des	familles	dans	la	société	d’accueil	des	familles.	Mais	aussi	

les	 institutions	 vis-à-vis	 de	 leur	 public,	 qui	 conditionnent	 des	 relations	 de	

cohabitation	et	de	dialogue	réciproques	sans	cesse	réajustés.	

Le	 fundi	 tient	une	place	particulière	et	primordiale	dans	 la	 formation	de	

l’enfant	mahorais.	Son	 rôle	 consiste	à	 transmettre	 la	 force	morale472	 (Blanchy,	

1990).	Avec	 la	migration,	 la	place	du	fundi	est	renégociée	et	 l’univers	de	 l’école	

prend	peu	à	peu	une	dimension	quasi	exclusive	dans	la	vie	de	l’enfant.	Les	parents	

doivent	également	renégocier	leur	rôle	à	La	Réunion,	car	les	formes	de	parentalité	

ne	sont	pas	 les	mêmes	 (chapitre	5)	 :	 le	 fundi	perd	de	son	autorité	dans	 le	suivi	

d’instruction	des	enfants	au	profit	des	parents.		

Au	début	de	l’année	scolaire	2014,	le	fundi	mahorais	du	quartier	a	rencontré	

la	direction	de	 l’école	pour	se	présenter	et	expliquer	en	quoi	 il	pouvait	s’avérer	

utile	dans	les	relations	avec	les	familles.	Présentant	sa	liste	d’élèves,	il	souhaitait	

être	 appelé	 lorsque	 l’école	 rencontrait	 un	 problème	 avec	 un	 de	 ses	 élèves,	 il	

proposait	 de	 le	 gérer	 lui-même,	 étant	 garant	 de	 l’autorité.	Autorité	 religieuse	

certes,	mais	 la	 demande	 n’a	 pu	 aboutir,	 car	 l’autorité	 parentale	 dépend	 des	

parents.	 Néanmoins,	 lorsque	 la	 famille	 en	 formulait	 la	 demande,	 il	 a	 pu	 être	

présent	 pour	 accompagner	 les	 parents	 dans	 une	 démarche	 de	 dialogue	 et	 de	

compréhensions	des	codes	de	l’école.	

La	direction	de	 l’école	 rencontre	également,	au	cours	de	 l’année	 scolaire	

2015/2016,	 les	 enseignants	de	 l’école	 coranique	 formelle	pour	 comprendre	 et	

envisager	des	solutions	à	mettre	en	place	dans	le	suivi	de	certains	élèves	souvent	

exclus	de	l’école…	Et	qui	le	sont	tout	autant	de	l’école	coranique…		

																																																								
472	Le	roho,	l’âme.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 364	
	

Ces	 incompréhensions	 quant	 aux	 rôles	 à	 tenir	 sont	 récurrents	 dans	 les	

univers	des	écoles,	mais	 les	problématiques	 sont	différentes	et	 les	 institutions	

comme	 les	 familles	 développent	 des	 stratégies	 pour	 s’adapter.	 Dans	 l’univers	

religieux,	 les	 tensions	ont	 surtout	 concerné	 les	horaires	des	madrasa	pour	 les	

familles.	 L’institution,	 représentée	 par	 les	 indo-musulmans,	 s’est	 adaptée	 en	

recrutant	des	enseignants	comoriens	ou	mahorais	et	d’assurer	des	plages	horaires	

qui	conviennent	à	tous	en	fonction	des	attentes	de	chacun	et	des	moyens	pour	y	

répondre.	En	2016,	Thama,	31	ans,	mariée,	3	enfants,	a	 inscrit	sa	fille	au	centre	

aéré	 du	 quartier.	Mais	 elle	 a	 dû	 la	 retirer	 à	 la	 demande	 du	 fundi,	 car	 sa	 fille	

manquait	les	cours	coraniques.	Les	horaires	du	centre	aéré	imposaient	une	venue	

avant	9h,	la	fille	de	Thama	ne	pouvait	assister	aux	cours	qui	finissaient	à	10h30.	

Lorsqu’il	a	fallu	choisir,	Thama	a	privilégié	l’enseignement	religieux	:		

«	 Je	 voulais	 la	 laisser,	mais	 le	 fundi	ne	 voulait	pas	qu’elle	manque	 les	

cours.	Moi	ça	m’embête,	je	voulais	qu’elle	s’occupe	pendant	les	vacances.	

Elle	reste	 là	avec	moi,	elle	a	rien	à	 faire.	Là-bas,	au	moins,	elle	pouvait	

jouer	et	sortir	toute	la	journée.	Là,	elle	va	juste	au	shioni	jusqu’à	10h(30),	

après	elle	fait	rien	».	

	Les	familles	ont	dû	répondre	aussi	à	l’obligation	d’une	tenue	réglementaire	

pour	 les	enfants,	s’alignant	avec	 les	traditions	des	 indo-musulmans,	permettant	

ainsi	 de	 séparer	 les	 univers	 des	 formations.	 L’institution	 républicaine	 s’adapte	

aussi	au	calendrier	musulman	pour	l’organisation	des	évènements	scolaires.	Pas	

de	photos	scolaires	 lors	des	fêtes	calendaires.	Et	 lorsque	 le	ramadan	se	déroule	

vers	la	fin	de	l’année	scolaire,	la	kermesse	de	l’école	est	déplacée	avant	le	début	

du	 jeûne	pour	assurer	 la	présence	des	enfants	et	des	parents	mahorais	 lors	de	

cette	 manifestation,	 surtout	 quand	 cette	 fête	 coïncide	 avec	 une	 vente	 pour	

récolter	de	l’argent473.	

																																																								
473	 L’Association	 du	 quartier	 de	 La	 Chaumière	 974	 (cf.	 chapitre	 9)	 a	 adapté	 aussi	 ses	 horaires	
d’activités	en	fonction	des	horaires	de	l’école	coranique	à	laquelle	participe	les	enfants inscrits	:	
généralement,	pas	d’activités	avant	10h.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 365	
	

Certaines	 familles	ont	dû	 faire	 face	à	des	confrontations	avec	 le	 fundi	du	

quartier	présenté	dans	ce	chapitre.	Ainsi,	l’adaptation	réciproque	entre	l’autorité	

morale,	 les	 parents	 et	 les	 enfants,	 s’est	 faite	 dans	 une	 logique	 de	 conflits	

accompagnés	de	formes	de	violence	plus	ou	moins	«	tolérée	»474	par	les	parents,	

mais	reprochée	par	les	enfants475	et	les	jeunes	parents	:	

«	Il	m’a	tapé,	j’ai	pris	mes	affaires	et	je	ne	suis	plus	jamais	revenue	»476	

[Ilma,	Mahoraise,	10	ans,	habitante	du	quartier	jusqu’en	2014].	

«	Mélanie,	s’il	 te	plaît,	appelle	 fundi	pour	 lui	dire	que	 je	suis	avec	 toi	 !	

Sinon,	il	va	me	taper	parce	que	je	ne	suis	pas	allée	au	shioni	[…],	Mélanie,	

tu	es	sûre	que	tu	as	dit	à	fundi	?	Maman	est	d’accord,	mais	si	fundi	me	

voit	rentrée	tout	à	l’heure	et	que	j’étais	à	la	danse	avec	toi,	je	vais	me	faire	

disputer	 !	»	«	Oui,	 t’inquiète,	 je	 lui	ai	 laissé	un	message	parce	qu’il	ne	

répondait	pas.	Bon	après,	si	tu	as	vraiment	peur,	 je	peux	venir	avec	toi	

pour	lui	expliquer	!	»	[décembre	2013].	

Ce	 fundi	 est	 aussi	 respecté	 que	 craint.	 Autant	 pour	 ses	 méthodes	

d’apprentissages	que	sa	façon	d’impliquer	les	parents	dans	l’instruction	religieuse.	

Pour	lui,	le	shioni	est	la	réponse	aux	problèmes	que	les	Mahorais	rencontrent	à	La	

Réunion,	et	il	a	trouvé	des	astuces	pour	mieux	impliquer	les	parents477:	

«	Il	faut	les	éduquer.	Y’a	plus	de	repères,	ni	rien	pour	ces	jeunes.	Moi	je	

préfère	les	prendre	chez	moi,	faire	les	cours	comme	ça,	ils	[les	jeunes]	ne	

trainent	pas	dehors	et	boivent	pas,	et	ne	se	droguent	pas	»	[juin	2013]	

																																																								
474	Sophie	BLANCHY	parle	d’éducation	«	à	la	dure	»	dont	l’objectif	est	de	développer	la	maîtrise	de	
soi.	Les	coups	apportés	en	cas	de	désobéissance	ou	parce	que	la	lecture	du	Coran	est	peu	maîtrisée,	
op.cité,	p.121.	Cette	méthode	d’apprentissage	appliquée	par	certains	 fundi	est	de	plus	en	plus	
contestée	par	les	parents	et	les	enfants.	Cette	méthode	ne	se	pratique	pas	dans	l’école	coranique	
tenue	par	les	zarabs.	Du	moins,	aucun	fait	ne	m’a	été	témoigné.		
475	Ainsi	que	par	la	plupart	des	jeunes	parents,	et/ou	les	autres	parents	ayant	été	scolarisés.	
476	Les	enfants	peuvent	recevoir	des	coups	de	fouets	ou	de	bâtons	s’ils	récitent	mal	le	Coran.	Ce	
genre	de	pratiques	ne	s’applique	pas	aux	écoles	coraniques	indo-musulmanes.	
477	Il	m’a	conseillé	de	faire	la	même	chose	dans	le	cadre	associatif.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 366	
	

	«	 Faut	 que	 tu	 les	 éduques	 les	mamans	 toi	 aussi	 !	Moi	 quand	 je	 leur	

demande	 de	 venir,	 elles	 doivent	 venir,	 sinon	 elles	 paient	 20	 euros	

d’indemnités.	Tu	vois,	elles	font	ça	une	fois,	peut-être	deux,	mais	après	

elles	viennent	parce	qu’elles	ne	veulent	pas	payer	tout	ça.	Faut	leur	tirer	

les	oreilles	aux	mamans,	moi	je	les	connais	!!!!	»	[septembre	2013]	

	Mais	 pour	 certaines	 familles	 –	 surtout	 les	 plus	 jeunes	 parents	 –	 ses	

méthodes	 sont	 jugées	 trop	«	 radicales	»	et	ne	 correspondent	plus	à	 la	 société	

actuelle	:	

«	Au	début	ça	allait	avec	le	fundi,	mais	l’autre	jour	il	est	venu	reprocher	à	

ma	sœur	des	trucs,	comme	quoi	fallait	pas	qu’elle	s’habille	comme	ça	à	

l’école478.	Il	a	dit	à	ma	sœur,	et	aux	autres	filles	qui	les	voyaient.	Il	a	même	

dit	aux	autres	enfants	du	quartier	qui	vont	dans	ses	cours	de	surveiller	les	

filles,	 et	 de	 lui	 dire si	 elles	 s’habillaient	 pas	 bien	 [jupe,	 short	 court	 et	

débardeur]	pour	aller	à	 l’école	[…]	moi	 je	veux	plus	qu’elle	retourne	 là-

bas479.	Il	est	fou	celui-là	»	Leïla,	22	ans,	deux	enfants,	responsable	de	ses	

deux	petites	sœurs,	septembre	2013.	

Si	les	parents	–	généralement	les	mamans	–	doivent	s’adapter	aux	exigences	

du	fundi,	celui-ci	s’est	aussi	adapté	à	son	public.	D’une	part,	il	limite	les	conflits	et	

d’autre	part,	il	laisse	une	certaine	autonomie	aux	mamans	:	

«	 Faut	 bien	 que	 tu	 comprennes	 qu’il	 faut	 pas	 faire	 de	 réunions	 dans	

l’après-midi.	 T’auras	 personne.	 Déjà	 y’a	 la	 prière,	mais	 en	 plus	 y’a	 la	

																																																								
478	Les	discours	tenus	dans	ce	shioni sont	critiqués	par	les	parents	car	jugés	trop	fondamentalistes	
(c’est	 également	 le	 cas	 pour	 d’autres	 shioni	 non	 présentés	 dans	 ce	 travail	 et	 présents	 sur	
l’ensemble	du	territoire	réunionnais)	au	regard	des	valeurs	de	la	société	mahoraise.	Sont	reprochés	
la	question	des	liens	entre	les	personnes	de	confessions	différentes	et	le	fait	de	rentrer	dans	un	
autre	 lieu	de	culte	que	 la	Mosquée,	 le	 rôle	de	 l’homme	et	 la	place	de	 la	 femme,	écouter	de	 la	
musique….	Afin	de	«	lutter	contre	les	dérives	et	la	radicalisation	»,	et	contrer	ces	discours	qui	vont	
à	 l’encontre	des	 valeurs	musulmanes	 réunionnaises,	 le	Culte	Musulman	de	 La	Réunion	 tend	 à	
recenser	tous	les	enseignants	coraniques	et	les	fundi,	pour	éviter	ce	genre	de	discours.		
479	 Parfois	 c’est	 l’enfant	qui	 se	 fait	 renvoyer	 et	dans	 ce	 cas-là,	 il	 faut	 trouver	un	 autre	 shioni.	
Quelques	familles	laissent	tomber	l’enseignement	religieux,	mais	c’est	assez	rare.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 367	
	

telenovelas	et	la	sieste	à	faire.	Déjà	qu’elles	font	brûler	les	marmites,	alors	

venir	à	une	réunion	!!	»	

Bien	que	dit	sur	le	ton	de	l’humour,	cette	phrase	n’est	pas	vide	de	sens,	car	

elle	 démontre	 ces	 stratégies	 d’adaptations	 réciproques	 qui	 sont	 nécessaires	

autant	aux	univers	de	socialisation	qu’aux	individus	qui	les	côtoient.	Ce	qui	rejoint	

ce	qu’un	principal	d’un	collège	m’a	demandé	au	travers	de	mes	interventions	:		

«	 C’est	 pour	 mahoriser	 les	 enseignants	 et	 réunnionniser	 les	 élèves	

mahorais.	 Que	 cet	 apprentissage	 des	 codes	 soit	 facteur	 de	 réussite	

scolaire	pour	ces	élèves	[mahorais]	»		

Les	rôles480 et	 les places de chacun doivent	être renégociés. De nouveaux

enjeux	 apparaissent.	 De	 nouvelles	 stratégies	 de	 dialogue	 et	 d’adaptations	

émergent	des	conflits.	Une	modélisation	des	rapports	qui	se	fait	dans	la	réciprocité	

des échanges et	à	degrés variables.

	

	Au	 début	 de	 la	 rentrée	 2014,	 il	 n’y	 a	 pas	 de	 confiance	 entre	 l’équipe	

enseignante et	 les parents. Chaque groupe étant	 sur la	défensive vis-à-vis	des	

problèmes	de	 caillassages	et	d’intrusions	dans	 l’école	de	 la	part	des	 jeunes	du	

quartier,	et	les	divers	problèmes	d’hygiènes	qui	peuvent	s’en	suivre	et	qui	nuisent	

au	bon	déroulement	de	la	journée	d’école	jusqu’en	2016.	En	2014,	la	plupart	des	

enseignants	sont	au	bord	de	l’asphyxie481,	et	c’est	une	des	raisons	des	nombreuses	

mutations,	 qui	 permettent	 ainsi	 le	 renouvellement	 de	 l’équipe	 durant	 l’année	

scolaire	2014/2015,	 comme	 l’explique	 cette	 formatrice	 intervenue	dans	 l’école	

pour	 exposer	 aux	 enseignants	 des	 méthodes	 pédagogiques	 spécialisées	 en	

																																																								
480	Accompagner	son	enfant	au	à	l’école	coranique	et,	à	défaut,	comment	la	structure	va	s’adapter	
aux	parents	et	demander	à	l’enseignant	de	raccompagner	les	enfants	dans	le	quartier.	
481	Pour	résumer	la	situation,	les	enseignants	–	d’un	point	de	vue	pédagogique,	de	gestion	de	classe	
et	 de	 relations	 avec	 les	 familles	 –	 éprouvent	 de	 grande	 difficulté	 à	 composer	 avec	 les	 élèves	
originaires	de	Mayotte	et	des	Comores.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 368	
	

contexte	 plurilingue.	 Cette	 formation	 consistait	 à	 amener	 des	 outils	 aux	

enseignants482	:	

«	Cette	formation	a	été	un	vrai	défouloir.	Les	choses	devaient	sortir	et	il	

fallait	que	 ça	 sorte.	Certains	 sont	 au	bord	de	 l’amalgame,	 et	 il	 y	 a	de	

grosses	 tensions	 entre	 habitants,	 usagers	 de	 l’école	 et	 enseignants.	

Beaucoup	de	choses	ont	été	dites	sur	l’hygiène,	la	violence	et	le	racisme.	

Il	 y	 a	 beaucoup	 de	 psychose	 sur	 la	 représentation	 du	Mahorais	 et	 les	

difficultés	rencontrées,	mais	il	fallait	que	ça	éclate	».	

Ce	 vécu	est	à	prendre	en	 compte	dans	 l’évolution	des	 relations	 familles-

écoles,	de	l’évolution	du	quartier	et	de	ses	habitants	et	la	baisse	du	niveau	scolaire	

imputée	aux	Mahorais	habitants483	:	

«	Les	parents	se	bataillaient	pour	faire	venir	leurs	enfants	ici,	et	c’était	la	

secrétaire	 qui	 choisissait	 les	 élèves	 :	 toi	 oui,	 toi	 non	 !	 »	 [Homme,	

Réunionnais	type	malbar,	la	quarantaine,	deux	enfants,	parent	d’élèves].	

Les	migrants	mahorais	 et	 comoriens	 de	 La	 Réunion	 –	 à	 l’image	 de	 leurs	

coreligionnaires	en	Métropole	–	sont	ethnicisés	et	sont	confrontés	à	de	nombreux	

sentiments	d’injustice	lors	de	leur	investissement	dans	la	scolarité	:	le	sentiment	

de	dénigrement	qui	les	dévalorise	et	l’inégalité		d’accès		aux	ressources		scolaires	

(Zakaria,	2000).	Pourtant,	ces	deux	systèmes	scolaires	et	culturels	sont	différents	

et	 se	 complètent	autant	dans	 la	 construction	nécessaire	de	 l’enfant,	que	dans	

l’implication	des	familles	migrantes.		

																																																								
482	La	mallette	pédagogique	du	CASNAV	pour	ouvrir	à	l’enseignement	plurilingue.	
483	 Le	 ressentis	 de	 nombreux	 enseignants	 vis-à-vis	 de	 l’école	 rejoint	 le	 discours	 de	 nombreux	
habitants	du	quartier	(cf.	chapitre	3).	À	l’école,	en	2014,	de	nombreux	enseignants	ayant	exercé	
durant	«	l’âge	d’or	»	de	La	Chaumière	sont	encore	présents.	Ils	exercent	avec	une	certaine	nostalgie	
et	 les	 relations	 avec	 les	 familles	mahoraises	 sont	 difficiles.	 Certaines	mamans	 ressentent	 du	
racisme	 et	préfèrent	ne	pas	 s’investir	ni	dans	 l’école,	ni	dans	 la	 scolarité.	D’un	 côté,	 il	 y	 a	 ce	
sentiment	de	ne	pas	être	bienvenus	et	de	ne	 jamais	être	capables	de	répondre	aux	attentes	de	
l’école,	et	d’un	autre	côté,	il	y	a	la	motivation	de	s’éloigner	de	l’institution	scolaire	qu’elles	estiment	
ne	pas	être	de	leur	ressort	(pas	de	diplômes),	«	eux	ils	enseignent,	ils	savent	».		
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 369	
	

	

Des	 implications	qui	sont	variables	et	modulables,	en	 fonction	des	enjeux	

qu’ils	décodent,	mais	aussi	de	 la	 relation	qu’ils	entretiennent	avec	 l’école.	Des	

relations	qui	sont	déterminées	à	la	fois	par	leur	parcours	scolaire,	mais	aussi	par	

les	relations	entretenues,	chaque	année,	avec	 les	enseignants	et	 la	direction	de	

l’école.	Des	 relations	pacifiques	ou	 conflictuelles	qui	 rendent	une	mobilisation	

parentale	aléatoire	et	évolutive.	

Pour	 améliorer	 le	 sentiment	 d’appartenance	 des	 parents	 à	 l’institution	

scolaire,	 des	mesures	 ont	 été	menées	 par	 la	 nouvelle	 direction	 :	 favoriser	 les	

relations	familles	écoles	et	lutter	contre	l’absentéisme	scolaire.	Depuis	la	rentrée	

2014,	le	directeur	accueille	chaque	matin	les	parents	d’élèves	au	portail	principal	

de	 l’école.	De	ce	fait,	 les	parents	ayant	un	souci	ou	une	question	à	poser	ont	 la	

possibilité	de	le	faire	directement	auprès	de	la	direction.	Ce	qui	est	plus	facile	que	

traverser	la	cour	de	l’école,	aller	au	bureau	de	la	secrétaire	et	se	trouver	face	aux	

enseignants	en	train	de	faire	des	photocopies.	Cet	espace	d’accueil	ne	favorise	pas	

le	dialogue	tandis	que	 la	présence	du	directeur	rassure	et	 invite	à	 l’échange.	En	

cas	d’absence,	c’est	un	personnel	communal	qui	 le	 remplace.	 	Des	enseignants	

sont	aussi	de	surveillance		au	du	portail	de	la	cour	de	la	maternelle	et	de	l’école	

élémentaire	 :	 une	 manière	 de	 surveiller	 les	 entrées	 et	 les	 sorties	 tout	 en	

rencontrant	 également	 les	 parents484.	D’autres	 types	 d’actions	 ont	 été	menés	

pour	faire	venir	les	parents	tels	que	des	activités	portes	ouvertes.	L’objectif	de	ces	

actions	était	de	présenter	le	travail	des	enfants	aux	parents,	mais	aussi	de	changer	

leurs	 regards	sur	 l’institution485.	L’école	n’est	plus	un	sanctuaire	dans	 lequel	 ils	

n’ont	 pas	 accès,	mais	 un	 endroit	 dans	 lequel	 les	 familles	 et	 l’équipe	 peuvent	

																																																								
484	En	maternelle	et	en	fonction	du	souhait	de	 l’enseignant,	 les	parents	sont	 invités	à	emmener	
directement	l’enfant	dans	sa	classe.	
485	Cela	dépend	beaucoup	de	l’enseignant	et	de	la	manière	dont	le	personnel	pédagogique	souhaite	
interagir	avec	les	familles,	et	pas	seulement	les	familles	issues	de	l’archipel	des	Comores.	Certains	
enseignants	sont	plus	enclins	aux	échanges	et	dialogues	que	d’autres,	qui	préfèrent	minimiser	les	
rencontres.	En	2014/2015,	les	parents	restaient	dans	la	cour	de	maternelle	avec	les	enfants	jusqu’à	
ce	que	la	sonnerie	retentisse.	Ce	système	a	été	abandonné,	car	certaines	mamans	restaient	dans	
la	cour	pour	discuter	alors	que	les	élèves	étaient	en	classe.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 370	
	

construire	une	confiance	au	travers	de	moyens	de	communication	favorisant	une	

place	 pour	 les	 familles,	 dans	 laquelle	 elles	 ont	 un	 rôle	 à	 jouer,	même	 si	 de	

nombreuses	difficultés	persistent	encore486.		

Ces	difficultés	sont	moindres	lorsque	l’enseignant	met	en	avant	une	relation	

famille-école	 apaisée	 et	 ouverte,	 comme	 pour	 cette	 enseignante	 qui	 lance	 les	

invitations	pour	les	réunions	de	rentrée	en	français,	créole,	shimaore,	malgache,	

les	 quatre	 langues	 principales	 de	 l’école.	 Cette	 communication	 interculturelle	

permet	 la	 mise	 en	 place	 d’actions	 de	 lecture	 et	 de	 découvertes	 de	 contes	

régionaux	avec	 les	parents	de	 sa	 classe.	Cette	 communication	 interculturelle	a	

aussi	de	nombreux	effets	positifs	sur	l’implication	des	parents	dans	sa	classe	:	lors	

de	ses	réunions	de	rentrée,	elle	ne	dénombre	qu’un	ou	deux	parents	absents	alors	

que	certains	de	ses	collègues	ne	réussissent	à	obtenir	la	présence	que	d’un	parent	

sur	trois.	

La	 relation	 que	 souhaite	 établir	 l’enseignant	 avec	 les	 parents	 détermine	

aussi	grandement	la	manière	dont	la	famille	va,	d’une	part,	suivre	la	scolarité	de	

l’enfant,	mais	aussi	répondre	aux	attentes	de	l’enseignant.		L’accueil	et	l’ouverture	

au	dialogue	interculturel	apparaissent	ainsi	pour	les	familles	comme	une	marque	

de	reconnaissance	que	l’institution	leur	porte.	Reconnues,	écoutées,	soutenues	si	

problème	il	y	a,	les	familles	se	sentent	bienvenues487.	Et	la	perception	de	l’accueil	

dans	celles-ci	est	déterminante	dans	 leur	relation	avec	 l’école.	Plus	 le	parent	et	

l’enseignant	 ont	 une	 bonne	 relation	 entre	 eux,	 plus	 l’enfant	 développe	 un	

sentiment	 d’appartenance	 à	 sa	 classe,	 à	 l’école	 et	 accorde	 davantage	

d’importance	à	ce	qui	se	passe	dans	son	environnement.	La	proximité	linguistique,	

																																																								
486	 Décrochage	 scolaire,	 rupture	 de	 dialogue	 avec	 certaines	 familles,	 placement	 de	 l’enfant,	
violence	 intrafamiliale,	 violence	 et	 problèmes	 de	 comportements	 chez	 certains	 enfants	
provoquant	ainsi	de	récurrentes	convocations	des	familles	auprès	du	directeur	ou	de	l’inspecteur,	
favorisant	ainsi	la	rupture	de	dialogue	pour	certaines	familles	qui	se	sentent	stigmatisées.	
487	L’absentéisme	scolaire	en	a	été	réduit.	Et	ce	taux	d’absentéisme,	selon	la	direction,	est	stable	
autant	pour	les	enseignants	que	pour	les	élèves.	De	plus,	les	parents	sont	de	plus	en plus	nombreux	
à	venir	aux	réunions.	Cette	augmentation	s’explique	autant	par	 le	dialogue	et	 l’ouverture	de	 la	
direction	et	des	enseignants	que	par	le	travail	mené	par	l’Association	du	quartier	La	Chaumière	974	
et	les	bénévoles.		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 371	
	

sociale	et	relationnelle	est	d’importance	pour	 les	familles.	Cela	dépend	aussi	du	

capital	social	et	scolaire	de	la	famille	et	de	la	relation	que	les	parents	entretiennent	

avec	leur	propre	scolarité	et	leur	propre	vécu.	

En	effet,	l’école	républicaine	est	pour	les	familles	mahoraises	le	lieu	de	tous	

les	espoirs	de	mobilité	sociale	et	de	réussite	professionnelle.	Selon	la	configuration	

familiale	dans	le	territoire	d’accueil	et	le	capital	scolaire	et	social	des	parents,	ceux-

ci	transmettent	à	leurs	enfants	–	avec	plus	ou	moins	de	facilité	–	les	normes	et	les	

valeurs	 pour	 affronter	 le	 jeu	 scolaire.	 Les	 parents	 ne	 contestent	 ni	 l’utilité	 ni	

l’importance	de	 l’école	et	ne	remettent	pas	non	plus	en	cause	 la	 légitimité	des	

enseignants.	Car	le	sentiment	d’infériorité	qu’ils	ressentent	envers	les	enseignants	

fait	qu’ils	ne	savent	pas	comment	se	positionner	vis-à-vis	d’eux.	C’est	une	forme	

de	 violence	 symbolique	qu’ils	perçoivent	 et	 ressentent	 face	 à	 une	domination	

culturelle	du	pays	d’accueil.		

	

2) L’Ethos	mahorais	au	travers	de	deux	manifestations	

Les	deux	manifestations	présentées	dans	cette	partie	ci-dessous	ont	retenu	

mon	attention	afin	d’analyser	ces	passerelles	entre	les	deux	mondes	–	le	religieux	

et	 le	 républicain	 -	 et	 les	 renégociations	 nécessaires	 pour	 s’adapter.	 Le	 fil	

conducteur	 de	 ces	 deux	 analyses	 se	 place	 dans	 la	 continuité	 des	 travaux	 de	

Fredrick	Barth	(1969,	1995).		

Si	 le	 carnaval	 à	 l’école	 est	 un	 évènement	 qui	 permet	 de	 conforter	 les	

différenciations	 culturelles	 et	 de	 les	 exprimer	 face	 au	 contexte	 d’accueil,	 la	

conférence	décrite	évoque	les	stratégies	élaborées	par	les	Mahorais	pour	investir	

le	cadre	républicain	et	le	comprendre.	Pour	Philippe	Poutignat	et	Jocelyne	Streiff-

Fenard	 (1995)	 théoriser	 l’ethnicité	 permet	 «	 d’examiner	 les	 modalités	 selon	

lesquelles	 une	 vision	 du	monde	 «	 ethnique	 »	 est	 rendue	 pertinente	 pour	 les	

acteurs.		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 372	
	

a) Le	Carnaval	de	l’école,	inscription	et	revendications	identitaires			

Le	carnaval	est	un	moment	festif	particulièrement	intéressant	pour	analyser	

la	 dynamique	 de	 l’ethnicité	 et	 les	 frontières	 qui	 se	 créent	 avec	 le	 choix	 des	

costumes.	Dans	 la	perspective	du	 travail	de	Christian	Rinaudo	 sur	 les	 fêtes	de	

rues488,	je	souhaite	analyser	 l’usage	des	 identifiants	ethniques	proposés	par	des	

enfants	d’origine	mahoraise	et	comorienne	durant	le	défilé	du	carnaval	de	l’école.		

À	l’école	de	La	Chaumière,	une	des	volontés	de	l’équipe	pédagogique	est	de	

faire	venir	 les	parents	dans	 l’école489.	De	ce	fait,	dans	 la	période	du	carnaval,	 le	

défilé	a	lieu	dans	le	quartier490	avant	que	parents	et	enfants	se	retrouvent	au	sein	

de	l’école	pour	partager	un	goûter	commun.		

L’objet	 d’analyse	 au	 travers	 du	 carnaval	 scolaire	 –	 dans	 la	 continuité	 de	

nombreux	 travaux	sur	 l’ethnicité	et	 les	 frontières	ethniques	 (Barth,	1969)	–	est	

cette	 structuration	 identitaire	 mobilisée	 avec	 le	 choix	 du	 costume	 et	 du	

maquillage.	Un	évènement	fondamental	de	la	scolarité	puisqu’il	est	réitéré	chaque	

année	à	la	même	période491	et	qui	va,	progressivement,	s’installer	comme	un	rite	

																																																								
488

Dans Christian RINAUDO, « Fêtes de	rue, enfant d’immigrés et identité	locale. Enquête	dans la	
région	niçoise	»,	Revue	Européenne	des	Migrations	Internationales,	n°16,	2000).	
489	Ceci	concerne	le	projet	d’école	ainsi	que	les	projets	avec	le	CASNAV	dans	le	cadre	du	dispositif	
«	 ouvrir	 l’école	 aux	 parents	 pour	 la	 réussite	 éducative	 des	 enfants	 (OEPRE)	 qui	 s’adresse	 aux	
parents	primo-arrivant,	immigrés	ou	étrangers	hors	de	l’union	européenne	et	il	vise	l’acquisition	
de	la	langue	française,	la	connaissance	des	valeurs	de	la	République	et	leur	mise	en	œuvre	dans	la	
société	 française,	 la	 connaissance	 du	 fonctionnement	 et	 des	 attentes	 de	 l’Écoles	 vis-à-vis des	
élèves et	des	parents.	Dans	 le	cadre	de	La	Réunion,	ce	dispositif	s’adresse	essentiellement	aux	
parents	en	provenance	de	Mayotte	et	des	Comores.	De	plus,	à	 La	Réunion,	 ce	dispositif	a	 ses	
spécificités	du	fait	que	les	parents	mahorais	sont	Français	et	que	pour	beaucoup	la	maîtrise	de	la	
langue	reste	difficile.	Dans	l’école,	via	ce	dispositif	en	place	depuis	la	rentrée	2015,	l’objectif	est	
d’offrir,	dans	un	premier	temps,	un	espace	de	paroles	aux	parents	(Kfé	Paroles)	et	leur	permettre	
ainsi	de	mieux	appréhender	le	monde	de	l’école	et	leur	rôle	dans	la	scolarité	de	l’enfant.	
490	Suite	aux	attentats	de	2015	et	dans	le	contexte	de	l’état	d’urgence,	l’école	ne	défile	plus	dans	
le	quartier,	mais	dans	la	cour	et	invite	les	parents	à	accompagner	les	enfants	durant	ce	défilé.	
491	J’aurais	tout	aussi	pu	prendre	en	analyse	les	kermesses	de	fin	d’année	qui	correspondent	à	une	
période	de	fête,	de	spectacles	de	danses	avec	des	costumes	confectionnés	pour	 l’occasion	et	 la	
participation	 massive	 des	 familles	 et	 des	 enseignants	 lors	 de	 ces	 évènements.	 Ces	 fêtes	 se	
déroulent	 dans	 le	même	 esprit,	mais	 la	manifestation	 est	 plus	 cadrée	 avec	 des	 thématiques	
choisies	préalablement.	De	plus,	fait	intéressant,	les	dates	du	calendrier	musulman	impactent	les	
choix	concernant	la	kermesse	car	il	faut	s’adapter	pour	pouvoir	associer	les	familles	à	ce	projet	:	si	
la	période	du	ramadan	tombe	vers	 la	fin	de	 l’année	scolaire,	 la	date	de	 la	kermesse	est	décalée	
comme	ce	fut	le	cas	pour	les	années	2016	et	2017.	Mais	dans	le	cadre	de	ce	travail,	il	fallait	faire	
un	choix	d’analyse,	et	le	mien	s’est	focalisé	sur	la	période	du	Carnaval,	où	les	costumes	reflètent	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 373	
	

attendu	par	les	enfants.	Le	carnaval	à	l’école	est	d’autant	plus	un	évènement	qui	

permet	de	conforter	les	différenciations	sociales	et	culturelles	que	les	conditions	

qui	permettent	l’expression	du	rapport	à	la	société	et	à	l’institution.	Ainsi,	il	s’agit	

d’examiner	«	les	modalités	selon	lesquelles	une	vision	du	monde	«	ethnique	»	est	

rendue	 pertinente	 pour	 les	 acteurs	 »492	 lors	 de	 la	manifestation.	 De	 quelles	

manières	 ces	 familles	 mahoraises	 répondent-elles	 à	 l’invitation	 de	 l’école	 ?	

Quelles	 sont	 les	 accommodations	 effectuées	 pour	 participer	 –	 ou	 non	 –	 à	 cet	

évènement	 collectif	 ?	 Riches	 d’une	 identité	 plurielle,	 comment	 les	 enfants	

mahorais	et	comoriens	 jonglent-ils	avec	 leurs	 références	 identitaires	et	quelles	

stratégies	mettent-ils	en	place	pour	mobiliser	telle	ou	telle	figure	identitaire	?	Et	

quels	sont	les	enjeux	?			

Les	costumes	sont	laissés	à	l’appréciation	des	familles,	qui	les	choisissent	ou	

qui	accompagnent	le	choix	de	leurs	enfants.	Certaines	classes	proposent	parfois	

des	thèmes	et	créent	un	masque	qui	sera	porté	pour	l’occasion.	Pour	nos	familles	

mahoraises,	du	moins	 les	enfants	rencontrés,	ce	temps	de	carnaval	est	à	 la	fois	

une	manière	de	divertissement,	mais	aussi	l’occasion	de	se	(re)définir	et	d’établir	

son	 rapport	avec	 les	autres.	En	effet,	si	certains	ont	des	costumes	en	 lien	avec	

l’univers	enfantin	 (princesse,	personnage	de	dessins	 animés,	de	BD	ou	héros	 :	

Batman,	 Zorro,	 Superman,	 Pirates…)	 beaucoup	 se	 revêtent	 de	 tenues	

traditionnelles	mahoraises	ou	musulmanes	 :	saluva493,	kishali494,	musindzano495	

pour	les	filles,	tenues	de	l’école	coranique	et	kofia	pour	les	garçons.	En	somme,	le	

choix	de	cette	tenue	est	double.	D’un	côté,	il	permet	de	participer	à	cette	fête	sans	

être	exclu	parce	que	 la	 famille	n’a	pas	 les	moyens	d’un	 costume	 spécialement	

conçu	pour	l’occasion.	De	l’autre,	il	valorise	l’identité	mobilisée	dans	un	contexte	

																																																								
les	constructions	identitaires	des	enfants	mahorais	et	leur	manière	de	renégocier	leur	place	dans	
la	société.	
492	Dans	Philippe	POUTIGNAT	et	Jocelyne	STREIFF-FENARD,	Les	théories	de	l’ethnicité,	1995,	p.17.	
493	Sorte	de	châle	utilisée	par	les	femmes	comme	voile	de	tête.		
494	Tenue	traditionnelle	portée	par	les	femmes	faite	d’un	tissu	cousu	sur	le	côté	qui	est	enfilé	puis	
attaché.	
495	Bois	de	santal	ou	autre	bois	parfumé	que	l’on	ponce	et	dont	la	poudre	légèrement	mouillée	est	
utilisée	comme	masque	de	beauté		et	maquillage	par	les	femmes.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 374	
	

institutionnel	et	migratoire.	 Il	s’agit	donc	de	se	confronter	à	autrui,	en	ayant	 le	

sentiment	de	pouvoir	pleinement	assumer	sa	mahorité	dans	un	cadre	républicain	

qui	usuellement,	ne	permet	pas	cette	expression	identitaire.		

Pour	 les	 jeunes	filles,	 la	préparation	commence	dès	 les	 invitations	 lancées	

avec	 le	choix	du	tissu.	Afin	d’éviter	un	coup	financier	trop	 important,	 les	mères	

recyclent	 des	 saluva	 qu’elles	 ne	mettent	 plus.	 La	 veille	 du	 carnaval,	 c’est	 une	

grande	organisation	qui	commence.	Cette	préparation	ressemble	grandement	aux	

préparations	que	les	femmes	effectuent	plusieurs	jours	avant	leurs	manifestations	

associatives	(chapitre	7).	Les	filles	sont	coiffées,	tressées,	avec	des	rajouts	ou	non.	

On	retrouve	 la	même	dynamique	de	préparation	que	pour	 les	aînées.	Le	matin,	

ces	jeunes	filles	se	font	maquiller.	Cet	évènement	est	un	moment	magique	et	de	

grande	importance	pour	ces	jeunes	filles	qui	s’habillent	et	se	maquillent	comme	

pour	les	moments	de	fêtes,	les	mariages,	surtout	si	c’est	la	première	fois	qu’elles	

y	participent,	et	pour	celles	qui	obtiennent	l’autorisation	de	se	déguiser	ainsi496.		

Pour	ces	jeunes	filles	qui	revêtent	le	saluva,	c’est	l’occasion	pour	elles	de	se	

considérer	 comme	 pleinement	 mahoraise	 et	 d’arriver	 à	 un	 sentiment	 de	

considération	qu’elle	n’obtiendrait	qu’une	fois	adulte	:	

«	 Je	 suis	 contente,	 demain	 je	 vais	 pouvoir	me	 déguiser.	 Je	 vais	 être	

habillée	 en	mahoraise,	 je	 vais	 être	 comme	 une	 vraie	mariée,	 avec	 le	

maquillage	et	tout	».	[Natalia,	Mahoraise,	10	ans,	aînée	d’une	famille	de	

six	enfants,	mars	2014].	

Cet	évènement	marque	pour	Natalia	–	tout	comme	pour	ses	camarades	qui	

le	font	–	une	sorte	de	rite	de	passage.	C’est	accéder	à	un	univers	qui	jusque-là	peut	

être	 interdit,	même	pour	 les	 fêtes	de	mariage	où	certaines	 filles	ne	peuvent	se	

																																																								
496	Certaines	mamans	préfèrent	que	leurs	filles	ne	s’habillent	pas	ainsi,	n’ayant	pas	l’âge.	Dans	ce	
cas	il	peut	ne pas	y	avoir	de	déguisement,	faute	de	pouvoir	en	acheter	un.	Dans	le	cas	contraire,	
cela	 peut-être	 une	 perruque,	 le	masque	 confectionné	 à	 l’école,	 un	 déguisement	 acheté.	 Au	
costume	populaire,	peut	s’ajouter	des	motifs	au	musindzano,	inscrivant	ainsi	la	jeune	fille	dans	un	
processus	 de	 revendication	 identitaire	 collectif.	On	 peut	 aussi	 y	 ajouter	 d’autres	 éléments	 de	
maquillage	 tel	 que	 des	 sourcils	 redessinés	 au	 crayon	 noir	 après	 les	 avoir	 épilés	 presque	
intégralement.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 375	
	

maquiller	ou	s’habiller	parce	qu’elles	n’ont	pas	 l’âge497	ou	que	 leurs parents	ne	

veulent	 pas498.	 Le	 musindzano	 permet	 aussi	 d’établir	 une	 différenciation	

identitaire	 avec	 les	 filles	 non	mahoraises	 de	 l’école,	 bien	 que	 le	 costume	 soit	

inexistant	 ou	 fantaisiste.	 Cette	mise	 en	 scène	 identitaire	 se	 recoupe	 avec	 les	

enjeux	territoriaux	et	identitaires	des	fêtes	associatives	mahoraises	(chapitre	7).	

Le	carnaval	devenant	ainsi	un	évènement	d’expression	identitaire	pour	les	enfants	

d’origine	mahoraise	et	comorienne,	qu’il	modifie,	adapte	ou	remodèle	en	fonction	

du	choix	du	costume.	Un	choix	conditionné	par	la	situation	sociale	et	économique	

des	parents.		Pour	les	mamans,	c’est	également	la	possibilité	de	faire	la	fête,	de	

discuter,	de	 complimenter	ou	 se	moquer	des	autres	 sur	 les	 costumes	de	 leurs	

enfants,	de	 la	 réussite	du	maquillage	et/ou	de	 la	mise	en	valeur	des	 tresses	et	

autres	coiffures	réalisées	pour	l’occasion.	Loin	d’être	une	activité	négative,	c’est	

le	moment	aussi	pour	ces	mamans	de	valoriser	leurs	savoir-faire	auprès	de	leurs	

filles,	ou	de	celles	de	leur	réseau.		

Pour	les	garçons,	l’enjeu	n’est	pas	le	même	et	la	valeur	apportée	à	ce	défilé	

est	d’un	tout	autre	registre.	Certains	ne	voient	là	qu’une	mascarade	et	préfèrent	

ne	pas	se	déguiser,	de	peur	du	ridicule	et	ne	se	sentant	pas	concernés	par	cette	

activité	au	sein	de	l’école.	Ils	sont	donc	moins	enthousiastes	que	les	filles	sur	les	

questions	du	costume,	et	 sur	 l’envie	de	paraître	et	de	défiler,	 surtout	dans	 les	

Cours	Moyens	de	première	et	deuxième	année	(CM1	et	CM2).	Toutefois,	certains	

revêtent	 leurs	 tenues	 de	madrasa.	 Une	 autre	manière	 de	 valoriser	 l’identité	

mahoraise	par	les	modalités	d’expressions	de	l’identité	religieuse.		

																																																								
497	Qui	ne	sont	pas	encore	réglées.	Certaines	familles	mahoraises	organisent,	 lorsque	 leurs	filles	
ont	 leurs	premières	règles,	une	grande	 fête	comme	 il	est	coutume	aux	Comores.	Les	 traditions	
festives	comoriennes	permettent	généralement	d’accéder	à	un	statut	social.	Ces	fêtes	qui	étaient	
peu	pratiquées	chez	 les	Mahorais	 le	deviennent	de	plus	en	plus.	Et	 les	sommes	dépensées	sont	
également	de	plus	en	plus	conséquentes.	Par	exemple,	le	mariage	mahorais	est	désormais	réalisé	
sur le	modèle	 du	 grand	mariage	 comorien	 avec	 des	 sommes	 pharaoniques	 pour	 les	 familles,	
notamment	celles	du	marié.	Et	les	attentes	des	invités	sont	de	plus	en	plus	exigences	et	imposent	
des	besoins	qui	jusque-là	n’existaient	pas	dans	les	mariages,	et	les	fêtes	mahoraises.		
498	Ceci	diffère	bien	évidemment	d’une	famille	à	 l’autre,	et	parfois,	au	sein	d’une	même	famille,	
d’un	enfant	à	l’autre.	Cela	dépend	du	contexte	(financier,	social…),	de	l’évènement,	mais	aussi	de	
l’envie	de	la	famille	sur	le	moment.



	
	

	 	
 

 

	 	 	 376	
	

	

	

	

	 	

	 	

	

Figure	68	:	Exemples	de	costumes	pour	le	
carnaval	de	février	2014.	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 377	
	

Cette	journée	du	Carnaval	avec	le	défilé	du	matin	est	assez	bien	perçue	par	

les	 familles	 et	 les	 enfants	 malgré	 les	 obstacles	 d’accès	 au	 déguisement	 que	

peuvent	rencontrer	certaines	familles,	que	ce	soit	d’un	point	de	vue	financier	ou	

des	valeurs	familiales.	Le	goûter	partage	après	le	défilé	au	sein	de	l’école,	permet	

aux	familles	de	fournir	boissons,	crêpes,	bonbons,	de	manger	avec	leurs	enfants	

et	 d’investir	 les	 lieux	 de	 l’école	 dans	 un	 cadre	 moins	 institutionnalisé	 qu’au	

quotidien.		

b) Madjilis499	

La	manifestation	organisée	par	la	structure	associative	de	La	Chaumière	en	

novembre	 2015	 par	 les	 bénévoles	mahoraises	 de	 la	 structure	 et	 le	médiateur	

socioculturel	de	la	Délégation	de	Mayotte,	reflète	le	cadre	religieux	du	quotidien	

et	les	multiples	interactions	entre	les	deux	mondes500.	Les	bénévoles	mahoraises	

se	sont	associées	au	médiateur	–	fonctionnaire	territorial	–	dont	le	statut	culturel	

et	religieux	est	d’être	Kadhi.	Cette	fonction	de	médiateur	est	à	la	croisée	du	monde	

républicain	et	du	monde	religieux.	Même	s’il	est	reconnu	comme	un	médiateur	

socioculturel	par	 les	 institutions,	 il	est	 surtout	 connu,	 reconnu,	appelé	 comme	

étant	 le	Kadhi.	 Il	est	un	 intermédiaire	entre	ces	deux	mondes,	 il	est	garant	des	

interactions	entre	les	deux	mondes	et	les	protagonistes	qui	les	côtoient	:		

«	 Je	suis	 le	Kadhi.	Le	K-a-d-h-i	 !	Mais	 je	suis	surtout	un	 facilitateur.	Un	

facilitateur	dans	le	dialogue	et	les	échanges.	Je	suis	là	pour	connecter	les	

gens,	bzzzz	[en	joignant	l’extrémité	de	ses	doigts]	se	faire	comprendre	les	

uns	des	autres	»		

																																																								
499	Cérémonie	religieuse,	correspondant	à	l’origine	à	l’une	des	cérémonies	du	Grand	Mariage	aux	
Comores.	Le	terme	a	été	récupéré	par	les	migrants	mahorais	pour	désigner	les	soirées	religieuses	
ou	 culturelles	 qu’ils	 organisent,	 pour	 récolter	 des	 fonds	 pour	 une	 association	 religieuse	 ou	
culturelle…	Ici,	ce	terme	est	repris	pour	désigner	la	conférence.		
500	Le	début	de	cette	conférence	est	présentée	en	introduction	de	ce	chapitre.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 378	
	

L’analyse	de	cette	conférence	conclut	ce	chapitre	sur	ces	passerelles	mises	

en	 place	 par	 les	 institutions	 et	 les	 stratégies	 d’adaptation	 –	 personnelle	 ou	

collective	 –	 développées	 par	 les	Mahorais	 et	 les	 Comoriens	 dans	 le	 territoire	

d’accueil.	Dans	le	cadre	associatif	d’une	conférence,	les	individus	ont	renégocié	ce	

cadre	 pour	 le	 transformer	 en	madjilis.	 Ce	milieu	 affectif	 bercé	 de	 références	

culturelles	et	religieuses	a	permis	de	mieux	appréhender	les	objectifs	généraux	et	

secondaires	de	l’action	définie	par	la	fiche	action	rédigée	par	les	deux	instances	–	

la	Délégation	de	Mayotte	et	l’Association	de	La	Chaumière	974.			

	Dès	 le	début,	 le	cadre	est	posé	et	 la	conférence	devient	un	madjilis.	Les	

chants	religieux	accueillent	les	participants,	qui	sont	à	leur	tour	invités	par	le	Kadhi	

à	s’asseoir.	S’ils	adaptent	le	cadre	et	juxtaposent	les	codes	des	deux	mondes,	j’ai	

dû	moi	aussi	m’adapter	à	ce	changement	et	à	sa	nécessité	:	

	La	 conférence	 commence	 vers	 15h30.	 Alors	 que	 je	 pensais	 rester	

tranquillement	au	 fond	de	 la	 salle	à	observer,	 j’ai	été	priée	par	 le	Kadhi	d’aller	

m’asseoir	 à	 la	 table	 des	 présentateurs.	 Tout	 comme	 mon	 amie	 Pierrette,	

enseignante,	qui	souhaitait	simplement	assister	à	la	conférence,	comme	moi,	dans	

«	l’anonymat	le	plus	total	»	pour	mieux	observer…	Du	coup,	c’est	raté	!	J’observerai	

de	 devant,	 avec	 tous	 ces	 yeux	 braqués	 sur	 Pierrette	 et	moi	 de	 gens	 que	 je	 ne	

connais	pas	et	qui	qui	nous	disent	:	elles	font	quoi	ces	deux	muzungu	à	la	table	du	

Kadhi	?	

	

Le	positionnement	de	la	salle	est	très	intéressant.	Il	reflète	ces	deux	mondes	

et	 la	hiérarchisation	qui	caractérisent	 le	 jeu	des	 relations	sociales	au	sein	de	 la	

société	mahoraise.	

	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 379	
	

À	la	table	des	animateurs,	d’un	côté	il	y	a	les	femmes	–	Pierrette	et	moi,	et	

de	 l’autre	 les	 hommes.	 Le	 Kadhi	 faisant	 ainsi	 office	 de	 séparation	 entre	 ces	

représentations	républicaines	et	religieuses.	Du	côté	des	hommes,	les	fundi	ouvrent	

la	ligne.	À	leur	côté	se	trouve	Hamidou,	un	président	d’une	association	de	quartier	

à	 Saint-Benoit	 [association	 culturelle	 réunionnaise	 dont	 l’objectif	 est	 aussi	

d’améliorer	 les	 liens	 entre	 habitants	 dans	 le	 quartier].	 Lui	 aussi	 venait	 pour	 la	

conférence	 et	 il	 se	 retrouve	 avec	 nous.	 C’est	 un	 ancien	 directeur	 d’école	 à	 la	

retraite.	 C’est	 un	 «	 grand	 fundi	 ».	 Pas	 au	 sens	 religieux,	mais	 comme	 il	 parle	

plusieurs	langues	–	français,	créole,	malgache-kibushi,	shikomorien,	shimaore501,	

qu’il	était	enseignant	et	qu’il	est	très	actif	dans	le	monde	associatif,	il	est	donc	un	

fundi.	C’est	aussi	un	médiateur	bénévole,	car	il	s’occupe	d’accompagner	les	enfants	

mahorais	 et	 comorien	 dans	 leur	 scolarité,	 et	 il	 essaye	 d’aider	 les	 écoles	 et	 les	

familles	dans	son	quartier	de	Saint-Benoit.			

La	conférence-madjilis	s’ouvre	par	une	prière	et	commence	par	un	kwezi502	

pour	 saluer	 l’assemblée503.	 Le	 Kadhi	 explique	 aussi	 que	 les	 personnes	 peuvent	

choisir	la	langue	dans	laquelle	ils	veulent	parler	:	le	français	ou	le	shimaore.	Il	dit	

aussi	que	le	shimaore,	«	c’est	la	langue	de	cœur,	la	langue	qui	permet	de	s’exprimer	

correctement	et	d’exprimer	correctement	les	sentiments.	Si	c’est	plus	facile,	alors	

parlons	shimaore	»504		

		

	 	

																																																								
501	Pour	la	question	des	langues,	se	référer	au	chapitre	6.	
502	Marque de	respect	pour	dire	bonjour	notamment	envers	les	aînés.	Aujourd’hui,	il	est	de	moins	
en	moins	utilisé.	Je	l’utiliserais	toujours	pour	saluer	le	Kadhi,	ce	qui	me	vaudra	quelques	remarques	
auprès	du	Kadhi	«	Pourquoi	Mélanie	elle	te	dit	toujours	kwezi	»	«	Parce	qu’elle	a	compris	qu’elle	a	
la	hiérarchie	des	âges	pour	dire	bonjour	et	qu’elle	respecte	les	gens	».	D’autres	commérages	seront	
aussi	fait	en	disant	«	le	Kadhi	de	Mélanie	»,	juste	pour	accentuer	sur	le	fait	que	les	commérages	
conditionnent	aussi	les	relations	sociales.	
503	Environ	80	personnes.	
504	Dans	les	faits,	et	cela	est	sûrement	influencée	par	la	présence	de	Pierrette	et	moi,	les	discours	
alternent	 entre	 le	 français	 et	 le	 shimaore.	 Le	 Kadhi	 et	 les	personnes	qui	 interviennent	 faisant	
l’effort	de	traduire	ce	qu’ils	venaient	de	dire.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 380	
	

Cette	conférence	sur	le	thème	des	relations	familiales	est	un	exutoire	pour	

les	 participants	 –	 hommes	 ou	 femmes	 –	 qui	 expriment	 leur	 désarroi	 face	 aux	

difficultés	 familiales,	 et	 la	question	de	 la	 «	délinquance	 »	 et	de	 l’irrespect	 est	

constamment	abordée	sur	fond	de	départementalisation	et	de	la	vie	à	La	Réunion	:	

«	On	a	lâché	la	corde.	On	nous	a	arrêtés	dans	notre	autorité	»	[Homme,	

mahorais,	50	ans].		

Les	échanges	 sont	construits	 sur	 le	modèle	d’éducation	où	 le	 respect	est	

entièrement	accordé	«	à	celui	qui	sait	»,	et	pour	 lequel	on	s’en	réfère.	Ainsi,	 le	

public	s’exprime	et	demande	des	solutions	:	

	

Tout	à	l’heure,	le	Kadhi	a	rappelé	l’objet	de	la	conférence	et	a	bien	insisté	sur	

le	fait	que	les	solutions	devaient	être	trouvées	ensemble,	mais	que	c’était	surtout	

eux,	les	parents	qui	avaient	les	réponses.	Les	discours	sont	assez	tranchés.	Autant	

du	 public	 (surtout	 les	 mamans),	 qui	 retrace	 les	 difficultés	 avec	 les	 enfants	

notamment	les	garçons,	âgés	entre	12	et	18	ans,	et	les	fundi,	qui	expliquent	ce	que	

les	parents	doivent	faire.	Deux	sont	particulièrement	«	crus	»	dans	leurs	paroles	et	

ça	me	 rappelle	 le	 fundi	de	La	Chaumière	et	son	histoire	de	 tirer	 les	oreilles	des	

parents	:	

«	Plus	personne	ne	dit	kwezi	maintenant.	On	dit	 tous	salam,	alors	que	

kwezi	marque	 le	 respect.	 Si	on	 veut	que	nos	enfants	nous	 respectent,	

montrons-leur	 le	 respect	et	à	commencer	par	dire	kwezi.	On	peut	dire	

salam,	mais	faut	donner	et	montrer	le	respect	»	

	«	Pour	que	 les	enfants	aient	une	bonne	éducation,	faut	 les	envoyer	au	

shioni.	L’éducation	c’est	pas	la	télé	».	

«	 Comment	 tu	 veux	 qu’ils	 apprennent	 si	 on	 leur	montre	 à	mentir	 ?	

[Déclaration	monoparentale	à	la	CAF].	La	femme	elle	a	oublié	qu’elle	avait	

un	mari	à	Mayotte	!»	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 381	
	

«	Avant,	on	se	levait	tous	dans	la	même	maison.	Maintenant	faut	régler	

le	problème	parce	que	les	parents	dorment	et	les	enfants	se	lèvent	[pour	

aller	à	l’école	coranique,	dans	certains	shioni,	l’heure	est	très	matinale].	

Les	parents	ne	peuvent	pas	dormir	et	les	enfants	être	dehors	».	

Deux thématiques de discours émergent : l’instruction religieuse et	 la	

parentalité.	L’expérience	quotidienne	des	individus	est	à	observer	avec	la	religion	

musulmane	 comme	 vision	 du	monde	 (Blanchy,	 1992).	 Le	 dialogue	 engagé	 est	

ponctué de citations et	de références religieuses. La	parentalité est	également	

expliquée	selon	la	lecture	du	Coran	:	

«	Ne	rendez	pas	vos	maisons	comme	des	tombes	»	

«	Un	parent	musulman	doit	être	un	parent	bienveillant	»	

«	La	famille	doit	être	stable.	Le	papa	et	la	maman	ont	des	obligations.	[…]	

Où	 sont	 les	 pères	 qui	 discutent	 avec	 les	 enfants	 ?	 Allah	 a	 créé	 le	

musulman.	 Allah	 est	 comme	 un	modèle	 pour	 les	musulmans	 […].	 Les	

enfants	sont	comme	des	coquilles.	Comment	voulez-vous	que	les	autres	

aiment	l’Islam	si	nous	sommes	les	derniers	à	montrer	l’exemple	?	»	

«	 Nous	 sommes	 Français,	 vous	 êtes	 Français.	 Vous	 n’êtes	 pas	 des	

étrangers, vous êtes égaux. Soyez conscients de	vos responsabilités et de	

la	responsabilité,	qui	est	celle	de	protéger	vos	enfants.	Car	se	sont	des	

cadeaux	de	dieu.	Les	enfants	sont	les	bienfaits	d’Allah	»	

Le	rapprochement	est	constant.	Les	fundi	abordent	la	place	des	parents	dans	

l’instruction	 religieuse	 des	 enfants,	 mais	 aussi	 dans	 l’éducation	 à	 la	 maison.	

L’éducation	à	la	mahoraise,	à	l’islam	comme	ordre	moral.	Il	n’y	a	pas	de	référence	

à	l’éducation	républicaine,	mais	ce	qu’ils	disent	se	retrouve	dans	les	discours	des	

enseignants,	et	dans	l’Éducation	Nationale	sur	la	famille	comme	coéducateur	dans	

les	 apprentissages	 scolaires.	 La	mise	 en	 perspective	 se	 travaille	 aussi	 sur	 les	

obligations.	Ce	sont	 les	mêmes.	Sauf	que	 la	portée	du	discours	parle	mieux	aux	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 382	
	

Mahorais.	Le	système	d’identification	est	plus	facile.	Ils	sont	tous	allés	au	shioni	

mais	pas	tous	à	l’école.	

	

De	plus,	l’instruction	religieuse	«	a	pour	ambition	de	faire	de	tout	Mahorais	

un	musulman	fidèle,	que	Dieu	pourra,	s’il	Lui	plaît,	accueillir	en	son	paradis	»505		

tandis	 que	 l’instruction	 scolaire	 française	 incarne	 l’émancipation	 sociale.	 De	

nombreuses	mamans	 regrettent	 les	 difficultés	 scolaires	 et	 l’abandon	 d’études	

chez	certains	de	leurs	enfants.	Hamidou	prend	la	parole	et	explique	que	les	deux	

instructions	 sont	 importantes	pour	 l’enfant.	 Et	que	 si	 l’enfant	 à	des	difficultés	

scolaires,	 les	 parents	 doivent	 aller	 voir	 les	 enseignants,	 ou	 les	 associations	 de	

quartier	pour	faire	les	devoirs	«	car	si	vous	n’y	arrivez	pas,	d’autres	peuvent	vous	

aider	».		

	 	

																																																								
505	Dans	Sophie	BLANCHY,	op.cité,	p.120.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 383	
	

Conclusion	

La	 socialisation	primaire	par	 les	écoles	est	 complémentaire	et	 le	 rapport	

entretenu	ambigu.	D’une	part,	l’école	républicaine	–	motif	migratoire	–	est	perçue	

comme	 le	 moteur	 d’une	 ascension	 sociale	 et	 d’une	 appartenance	 citoyenne	

renforcée par	la	réussite.	Toutefois,	c’est	aussi	le	lieu	où	les	conflits	ressurgissent	

fréquemment.	Les	adaptations	réciproques	et	nécessaires	sont	ethnicisées	pour	

permettre	une	transition	des	apprentissages	en	douceur,	et	que	le	rôle	de	chacun	

–	 parents,	 enfants,	 enseignants,	 institutions	 –	 soit	 le	 plus	 clairement	 reconnu.	

D’autre	part,	 l’école	coranique	est	garante	d’une	éducation	complète	et	assure	

une	place	dans	l’au-delà	en	ayant	été	un	bon	musulman	dans	l’ici-bas,	même	si	cet	

enseignement	nécessite	divers	aménagements	en	fonction	du	contexte	local	et	de	

l’offre	 proposée.	Mais	 cet	 ici-bas	 est	 conditionné	 par	 une	 instruction	 scolaire	

républicaine	réussie,	et	cette	 instruction	ne	se	garantit	pas	sans	une	obéissance	

imposée	par	la	société	traditionnelle	et	inculquée	par	l’instruction	coranique.	Car	

s’assurer	de	la	transmission	de	sa	confession	et	favoriser	l’intégration	des	enfants	

par	 la	continuité	éducative	républicaine	 :	être	français	et	musulman,	c’est	aussi	

assurer	 la	 survie	 du	 groupe.	 Pour	 favoriser	 le	 dialogue,	 les	 deux	 institutions	

essayent	de	construire	des	passerelles	de	coéducation.		

L’Islam	est	pour	 les	familles	un	fondement	 identitaire	qui	s’entremêle	aux	

traditions	mahoraises	et	qui	s’adapte	aux	changements	imposés	par	la	migration.	

À	La	Réunion,	les	enfants	mahorais	vivent	à	la	croisée	de	mondes	pluriels,	distincts,	

mais	 aux	 objectifs	 convergents.	 Les	Mahorais	 se	 définissent	 en	 fonction	 des	

univers	 culturels,	 religieux	 et	 républicains.	Cet	 ethos	mahorais/comorien	 où	 la	

religion	est	centrale	permet	aux	individus	mahorais	et	comoriens	de	dégager	des	

représentations	collectives	communes.		

Ces	 représentations	 collectives	 communes	 se	 construisent	 aussi	 dans	 les	

activités	organisées,	soit	par	 les	Mahorais,	soit	par	 les	 institutions.	L’expression	

des	formes	du	religieux	s’intègre	à	ces	cadres	républicains	pour	développer	des	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 384	
	

ressources	 nécessaires	 autant	 à	 la	 construction	 individuelle	 et	 collective	 qu’à	

l’adaptation	du	groupe.	Ainsi,	une	conférence	devient	un	madjilis	et	l’expérience	

du	carnaval	devient	l’expression	d’une	appartenance	collective.		 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 385	
	

Chapitre	9	:	Association	de	quartier	La	Chaumière	974	:	

dynamiques	 associatives	 et	mobilisation	 de	 l’identité	

mahoraise	?	

La	construction	de	cet	espace	de	proximité	diffère	d’un	
individu	à	l’autre,	car	les	représentations	que	les	individus	
ont	de	 leur	environnement	 résultent	en	partie	de	 leurs	
pratiques,	mais	aussi	de	leur	histoire	individuelle,	de	leur	
parcours	résidentiel	et	de	leur	insertion	sociale	dans	cet	
espace506.	

	

	

L’étude	 délimitée	 du	 quartier	 de	 La	 Chaumière	 a	 permis	 d’analyser	

l’implantation	 des	 migrants	 à	 La	 Réunion	 avec	 l’émergence	 de	 territorialités	

mahoraises	pour	s’adapter	au	contexte	d’accueil.		Cette	adaptation	ne	se	fait	pas	

sans	confrontations	et	peut	alors	devenir	un	moteur	d’engagement	social	dès	lors	

qu’elle	est	accompagnée	par	des	actions	publiques	dont	 le	but	est	de	préserver	

une	cohésion	sociale	par	la	création	de	liens	dans	le	territoire	d’habitation.			

Ainsi,	la	migration	mahoraise	perçue	comme	visible,	mais	passive	trouve	dans	

une	association	de	quartier	une	forme	de	visibilité	active.	Le	quartier	d’habitation	

pose	ainsi	la	question	de	l’engagement	social	et	des	manières	d’habiter	au	sein	de	

son	 territoire.	 L’ancrage	 se	 construit	 aussi	 dans	 les	 formes	 d’engagements	

collectifs	 et	 sociaux,	 au-delà	des	 formes	d’engagements	 collectifs	 traditionnels	

(chapitre	7).	Parallèlement,	pour	 faire	 face	à	ces	mutations,	au	développement	

urbain,	 à	 l’effritement	 du	 lien	 social,	 la	 ville	 de	 Saint-Denis	 investit	 dans	 les	

associations	de	quartier,	les	associations	culturelles	et	sportives	pour	faire	face	à	

ces	enjeux	de	cohésion	sociale.	Au	travers	d’un	groupe	de	femmes,	ce	chapitre	

																																																								
506	Dans	 France	GUÉRIN-PACE,	«	 Le	quartier	entre	appartenance	et	attachement	 :	une	échelle	
identitaire	?	»	 in	Le	quartier	 :	enjeux	scientifiques,	actions	politiques	et	pratiques	sociales,	Jean-
Yves	 Authier,	 Marie-Hélène	 Sacque,	 France	 Guérin-Pace,	 Paris	 :	 La	 Découverte,	 coll.	
«	Recherches	»,	2007,	p.151-162.		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 386	
	

souhaite	aborder	les	effets	des	pratiques	identitaires	et	sociales	des	Mahorais	en	

rapport	avec	les	politiques	urbaines	sur	la	dynamique	de	quartier	et	la	création	de	

liens.	En	d’autres	termes,	comment	un	groupe	de	femmes,	amies,	habitantes,	se	

mobilisent	et	s’organisent	pour	s’engager	de	manière	citoyenne	?	Ainsi,	je	me	suis	

demandé	dans	quelle	mesure	 l’association	pouvait-elle	éclairer	 les	rapports	des	

Mahorais,	 à	 la	 ville,	 aux	 autres,	 aux	 institutions	 ?	 Et	 dans	 quelle	mesure	 ces	

femmes	s’inséraient-elles	dans	une	logique	d’émancipation	?	

	

I) De	la	crise	à	l’Association	de	quartier	La	Chaumière	974	

	

Dans	cette	partie	il	s’agit	d’aborder	la	formation	d’une	structure	associative	

dans	 le	 quartier	 de	 La	 Chaumière	 au	 travers	 d’un	 processus	 de	 revendication	

d’égalité	de	traitement	par	un	groupe	de	personnes	qui	se	sentaient	stigmatisées	

au	 sein	du	quartier.	 Le	premier	 signe	de	 cette	 revendication	a	été	 le	point	de	

rupture	entre	 l’institution	scolaire	et	 les	 femmes	mahoraises.	Cet	évènement	a	

ainsi	marqué	une	prise	de	conscience	du	pouvoir	de	l’action.		

a) Création	associative	et	frontières	ethniques	

Ce	matin	du	12	novembre	2012,	je	me	suis	trouvée	avec	de	nombreux	parents	

d’élèves,	bloqués	au	portail	de	l’école	qui	avait	été	cadenassé	par	une	quinzaine	

de	mamans	mahoraises.	Ces	dernières	avaient	délibérément	enfermées	l’équipe	

éducative	dans	l’école	et	empêchaient	les	parents	de	déposer	leurs	enfants507.	Sur	

des	cartons	–	qu’elles	brandissaient	ou	qu’elles	avaient	accrochés	au	grillage	–	

étaient	inscrits	des	slogans	reflétant	leur	sentiment	d’injustice	et	la	situation	pour	

laquelle	elles	manifestaient	:	«	Non	au	racisme	à	l’école	»	!	

																																																								
507	Les	parents	d’élèves	de	l’école	ont	parlé	de	«	prise	d’otage	».	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 387	
	

Cette	manifestation	prévue	depuis	la	veille508	au	soir	émanait	d’une	altercation	

entre	un	élève	–	le	fils	d’une	des	manifestantes	–	et	son	enseignante.	L’élève,	jugé	

comme	 «	 perturbateur	 »	 aurait	 refusé	 de	 sortir	 de	 la	 salle	 de	 classe	 et	

l’enseignante,	en	lui	demandant	de	le	faire,	aurait	déchiré	son	tee-shirt.	Ce	énième	

évènement	de	dispute	entre	ces	deux	protagonistes	et	la	convocation	de	la	mère	

ont	provoqué	cette	manifestation.	Ces	manifestantes,	dans	cet	acte	ultime	pour	

se	sentir	écouter	à	la	fois	par	les	enseignants,	par	les	autres	parents	d’élèves,	par	

la	Mairie	et	 le	Rectorat,	exprimaient	 leur	mécontentement	face	à	un	sentiment	

d’injustice	et	de	racisme	constant	qu’elles	ne	comprennent	pas	:	

«	Depuis	qu’il	est	rentré	à	l’école	on	le	renvoie	et	on	me	dit	qu’il	ravage.	

Quand	 il	est	 rentré	à	 l’école,	 j’avais	acheté	des	baskets	nike.	Et	y’a	 les	

maîtresses	et	les	dames	de	l’école	qui	ont	dit	‘’depuis	quand	un	mahorais	

a	les	baskets	nike’’.	Même	s’il	ne	fait	rien,	on	s’en	prend	toujours	à	lui.	En	

fait,	on	est	là	pour	dit	qu’on	en	a	marre	que	nos	enfants	soient	toujours	

punis.	C’est	vrai	qu’ils	font	des	bêtises	parfois,	mais	c’est	pas	toujours	eux.	

Et	 c’est	pas	parce	qu’ils	 sont	Mahorais	qu’ils	doivent	 toujours	 se	 faire	

disputer.	On	nous	aime	pas,	on	ne	veut	pas	de	nous.	Donc	on	en	a	marre	».	

[Femme,	mahoraise,	deux	enfants,	novembre	2012]509.	

Cet	extrait	illustre	la	perception	qu’ont	les	Mahorais	d’être	identifiés	comme	

appartenant	à	un	groupe	à	part	et	sujet	à	différents	stéréotypes.	Il	montre	bien	

comment	 les	mères	entretiennent	 le	sentiment	que	 les	enseignants	 jugent	plus	

négativement	 leurs	enfants,	et	qu’elles	ressentent	alors	comme	défavorisés	par	

rapport	 aux	 autres	 élèves.	 Au	 début,	 ces	 comportements	 et	 ces	 évènements	

étaient	 simplement	 identifiés	 comme	 des	 situations	 isolées.	Mais,	 ils	 se	 sont	

progressivement	 reconfigurés.	 Passant	 d’une	 échelle	 inter	 individuelle	 à	 une	

échelle	 collective	avec	une	problématique	qui	 touche	à	 l’identité	d’un	groupe.	

Aussi,	j’ai	pu	observer	le	passage	d’une	volonté	individualisée	d’amélioration	à	des	

																																																								
508	Solidarité	entre	femmes	d’un	réseau	amicale	et	de	voisinage	réunies	autour	d’une	même	cause.	
509	Maman	de	l’enfant	protagoniste	de	l’altercation.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 388	
	

comportements	 ou	 stratégies	 visant	 à	 améliorer	 et	 défendre	 la	 perception	 du	

groupe	 d’appartenance.	 L’objectif	 des	 personnes	 impliquées	 s’est	 affirmé	 au	

travers	de la	 recherche	d’une	 identité	 sociale	positive.	Ainsi,	 les	mères	 se	 sont	

organisées	autour	des	enjeux	constitués	par	cette	première	manifestation.	L’idée	

étant	pour	elles	de	défendre	leur	intérêt	et	les	valeurs	qu’elles	estiment	bafouées	

par	une	 institution	en	 laquelle	elles ont	déposé	un	certain	nombre	d’espoirs	en	

migrant	 :	 la	 réussite	scolaire	de	 leurs	enfants,	 l’émancipation	sociale	à	 laquelle	

elles	aspirent.		

La	formation	de	l’association	marque	le	passage	d’une	minorité	passive	au	

statut	 de	 minorité	 active.	 D’un	 réseau	 communautaire	 à	 l’élaboration	 d’une	

structure	 associative	 organisée	 autour	 d’objectifs	 communs	 et	 dont	 j’ai	 été	 la	

présidente	de	novembre	2012	à	janvier	2017.		

Par	 ailleurs,	 cette	manifestation	 a	 profondément	 cristallisé	 les	 relations	

famille-école	durant	la	suite	de	l’année	scolaire	et	les	départs	des	enseignants	à	la	

fin	de	l’année	scolaire	2012/2013	ont	été	nombreux510.	Les	années	suivantes,	les	

relations,	parfois	encore	tendues	avec	les	enseignants	se	sont	améliorées	grâce	au	

travail	acharné	du	directeur	de	l’école,	arrivé	à	la	rentrée	2013	afin	de	remplacer	

son	prédécesseur	parti	en	congé	maladie	quelques	semaines	après	 l’évènement	

de	2012.		

	

Durant	 la	matinée	de	 ce	mois	de	novembre	2012,	un	 certain	nombre	de	

représentants	institutionnels	et	de	services	se	sont	déplacés	pour	faire	face	à	 la	

situation	et	trouver	une	 issue	à	cette	crise.	Il	s’agit	entre	autres	de	 la	Mairie	de	

Saint-Denis,	 l’inspectrice	 de	 circonscription,	 la	 Police	 municipale,	 les	

Renseignements	Généraux,	les	représentants	des	parents	d’élèves	ainsi	que	deux	

figures	associatives	reconnues	par	la	ville	et	militants	au	Parti	Socialiste.	Il	s’agit	

du	président	du	Club	Animation	Prévention	(CAP)	–	structure	paramunicipale,	et	

																																																								
	510	Un	article	émanant	de	parents	d’élèves	est	paru	sur	un	site	informatique	local.	Dans	ce	courrier,	
il	 est	 dit	 «	 […]	 une	 bande	 de	 guenons	 en	 furies	 se	 déchainait	 devant	 le	 portail	 d’une	 école	
primaire	».	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 389	
	

de	 la	 présidente	 de	 l’Association	 Femmes	Mahoraises	 de	Montgaillard511.	 Je	

connaissais	 le	 président	 d’avant	 cet	 évènement.	 Je	 l’avais	 rencontré	 lors	 des	

Assemblées	Générales	du	quartier.	Propriétaire	et	ancien	habitant,	il	me	soutenait	

dans	mon	désir	de	«	faire	quelque	chose	pour	le	quartier	»	et	m’avait,	en	ce	sens,	

présenté	 cette	 femme	 présidente	 d’association.	 Toutefois,	 rien	 n’avait	 pu	 se	

concrétiser	avant	ce	mois	de	novembre	2012.	

Le	dimanche	suivant	l’incident,	la	maman	mahoraise	protagoniste	du	conflit	

est	 venue	 chez	moi	 accompagnée	 d’une	 voisine	 –	 une	 femme	 originaire	 des	

Comores,	mariée,	trois	enfants	dont	deux	scolarisés	dans	l’école	que	je	nommerai	

Zaliha	–	et	un	jeune	ami	de	Zaliha,	également	d’origine	comorienne	et	étudiant	en	

doctorat	à	l’Université.		Cet	après-midi	de	travail	était	consacré	à	la	création	d’une	

structure	dans	le	quartier,	des	éventuelles	actions	qui	devaient	être	mises	en	place	

et	le	recensement	des	personnes	susceptibles	de	la	représenter.	Nous	étions	donc	

quatre.	 La	 maman	 représentait	 les	 femmes	 mahoraises	 du	 quartier.	 Zaliha,	

incarnait	 la	 figure	 de	 porte-parole512	 des	 Mahorais	 et	 des	 Comoriens	 de	 La	

Chaumière.	Son	ami,	homme,	diplômé,	lui	permettait	de	ne	pas	être	isolée	dans	

cet	 échange.	 	 Et	 moi,	 zoreil,	 habitante-propriétaire513,	 représentant	 la	 classe	

dominante,	le	lien	entre	les	institutions	et	les	habitants,	le	lien	entre	les	locataires	

et	les	propriétaires514,	entre	ceux	qui	vivent	là	et	ceux	qui	possèdent	là.		

J’avais	déjà	rédigé	une	première	ébauche	de	statuts	pour	cette	réunion,	afin	

de	clarifier	les	objets	de	la	structure	qui	avaient	été	élaborés	en	fonction	de	ce	que	

les	habitants	du	quartier	souhaitaient515.	Il	fallait	donc	organiser	une	assemblée	

																																																								
511	Elle	sera	par	la	suite	engagée	par	le	CAP	pour	animer	des	réunions	avec	les	femmes	du	quartier.	
Puis,	elle	deviendra	Adulte-Relais	sur	le	secteur	de	Montgaillard	et	interviendra	sur	La	Chaumière.	
512	Apprenant	que	 j’avais	obtenu	un	 «	Master	 en	Anthropologie	 et	 Sociologie	des	 Sociétés	de	
l’océan-Indien	»,	elle	me	dira	«	Ah,	je	suis	comme	vous	!	Moi	aussi	je	suis	sociologue	!	».	
513	Mon	mari.	
514	Un	rôle	réciproque	puisque	cette	perception	l’était	autant	de	la	part	des	femmes	mahoraises,	
que	des	institutions	et	des	représentants	associatifs.		
515	Des	discussions	à	l’école	avec	les	parents,	des	voisins…	Cet	évènement	a	enclenché	une	prise	
de	 conscience	 et	 l’institutionnalisation	de	 cette	 cohabitation	difficile	 jusque-là	 ignorée	 et	qu’il	
fallait	résorber.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 390	
	

générale	 constitutive	 afin	 de	 voter	 les	 différents	 membres	 du	 bureau,	 et	

d’officialiser	cette	structure	naissante.	

Dans	 la	 semaine	 suivante,	 je	 me	 rendis	 avec	 Zaliha	 à	 la	 Maison	 des	

Associations	 de	 la	 commune	 pour	 voir	 comment	 nous	 pourrions	 concrétiser	

associer	notre	envie	commune	de	créer	une	association.	Outre	l’envie	d’améliorer	

notre	cadre	de	vie,	les	enjeux	étaient	différents	pour	elle	comme	pour	moi.	Pour	

elle,	 il	 s’agissait	 de	 se	 faire	 une	 place	 dans	 le	 quartier,	 auprès	 des	 femmes	

mahoraises.	Pour	moi,	les	motivations	façonnant	cet	engagement	convergeaient	

vers	 des	motifs	 économiques	 inavouables	 ?	 Des	 stratégies	 d’insertion	 sociale	

versus	 des	 motifs	 économiques	 sous-jacents	 ?	 Nous	 avions	 aussi	 des	 appuis	

différents	dans	nos	démarches	respectives.	Zaliha	était	soutenue	par	 l’élue	des	

associations	de	 la	commune,	une	élue	originaire	de	Madagascar.	Zaliha	et	cette	

élue	avaient	également	 l’appui	du	directeur516	du	Club	Animation	Prévention517	

(CAP).		Pour	ma	part,	j’étais	soutenue	par	le	président518	du	CAP,	ainsi	que	par	la	

responsable	pédagogique519	de	cette	même	structure	que	je	nommerai	Aline,	et	

qui	aura	un	rôle	administratif	dans	la	déclaration	de	l’association.		

Dès	les	prémisses	de	ce	regroupement	lié	par	un	objectif	commun	d’intérêt	

public,	des	 logiques	de	concurrences	et	des	enjeux de	rôles	se	sont	dessinés,	et	

n’ont	pas	desservi	la	nécessité	de	l’action	collective.	Ces	représentants	associatifs	

et	ce	personnel	 issus	de	 la	même	 structure	étaient	également	en	compétition.	

Tout	comme	Zaliha	vis-à-vis	de	moi.520	Lors	de	cette	 réunion,	 l’employée	de	 la	

Mairie	 au	 pôle	 associatif	m’a	 demandé	 les	 statuts	 de	 la	 structure	 qu’on	 avait	

																																																								
516	Créole	blanc.	
517	Voir	chapitre	1	et	2	pour	la	présentation	de	cette	structure.	
518	Réunionnais	type	Kaf.	
519	Créole	blanche.	
520	 Ces	 logiques	 de	 concurrences	 sont	 apparues	 tout	 le	 long	 de	 ce	 travail.	Autant	 dans	 la	 vie	
associative	et	sociale	avec	des	partenaires	ou	des	personnes	côtoyant	la	structure	ou	le	quartier,	
que	dans	le	domaine	scientifique	où	le	quartier	de	La	Chaumière	a	bénéficié	d’un	fort	intérêt	pour	
l’étude	des	populations	qui	le	compose.	Ces	logiques	ont	eu	de	nombreux	impacts	sur	mon	rapport	
à	l’engagement	associatif,	mais	aussi	avec	mon	objet	d’étude.	Des	logiques	concurrentielles	et	des	
enjeux	sociaux	éprouvants.	Ceci	m’a	amené	à	élaborer	un	travail	personnel	de	distanciation	afin	
de	restituer	ces	éléments	dans	ce	chapitre,	rendant	complexe	son	écriture	(cf.	chapitre	2).	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 391	
	

retenu	pour	les	photocopier.	Dans	une	logique	de	partenariat	et	de	transparence,	

je	me	suis	acquittée	de	cette	tâche.	En	sortant	de	la	réunion,	je	croisais	Aline.	Les	

bureaux	du	CAP	et	de	la	Maison	des	Associations	étaient	dans	le	même	bâtiment.	

Je	 lui	racontais	 l’entretien	et	 lui	fis	part	de	mes	craintes	 :	 le	partenariat	semble	

difficile	pour	Zaliha,	car	le	travail	sur	le	conflit	qui	doit	être	mené	se	transforme	en	

logiques	 concurrentielles	 et	 donc	 conflictuelles.	 Je	 fais	 part	 de	 l’entretien	 aux	

mamans	mahoraises	qui	me	croisent	en	rentrant	chez	moi.	Elles	sont	six	ce	jour-

là,	 étant	 toutes	 liées	 par	 des	 réseaux	 villageois	 ou	 amicaux	 préexistants	 à	

l’évènement.	Elles	étaient	en	train	de	discuter	sur	les	escaliers	de	la	cage	voisine	à	

la	mienne.	D’emblée,	 le	 ton	 est	 donné	 et	 elles	 perçoivent	 l’attitude	 de	 Zaliha	

comme	 une	 trahison.	 Elles	 ne	 souhaitent	 plus	 continuer	 le	 travail	 collaboratif	

entamé	encore	fragile.	Elles	 la	considèrent	comme	une	opportuniste,	au	fait	de	

ses	aspirations	et	du	soutien	politique	qu’elle	bénéficie	au	travers	de	l’élue521.	Une	

assemblée	extraordinaire	est	organisée	rapidement	afin	de	valider	définitivement	

les	statuts	et	 le	bureau.	Aucune	des	mamans	ne	veut	prendre	place	au	sein	du	

bureau,	 ne	 se	 sentant	 pas	 à	 l’aise	 avec	 des	 différentes	 fonctions.	 Après	ma	

proposition	de	candidature,	 je	suis	élue	présidente,	Aline	est	trésorière	et	mon	

mari	 est	 le	 secrétaire.	 L’association	 est	 déclarée	 le	 19	 novembre	 2012	 sous	

																																																								
521	Ceci	s’est	apparenté	à	une	forme	de	clientélisme.	Par	la	suite,	Zaliha	a	adhéré	au	Parti	Socialiste	
et	a	beaucoup	milité	ailleurs	et	dans	le	quartier	pour	les	élections	municipales.	Une	des	logiques	
d’action	du	Parti	Socialiste	est	de	faire	du	terrain	et	d’aller	à	la	rencontre	des	personnes.	Lors	des	
élections	municipales	de	2014	(mais	cela	est	aussi	valable	pour	les	autres	types	d’élection),	le	Parti	
Socialiste	avait	pour	habitude	d’organiser	des	réunions	chez	l’habitant.	Lorsque	Zaliha	a	organisé	
ce	meeting	chez	elle,	une	des	mamans	mahoraises	est	venue	me	chercher	chez	moi.	Les	mamans	
mahoraises	à	l’origine	de	la	manifestation,	et	qui	sont	aussi	le	noyau	fondateur	de	l’Association	du	
Quartier	de	La	Chaumière	ne	voulaient	pas	y	aller	sans	moi.	Elles	ne	voulaient	pas	aller	«	chez	La	
Comorienne	»	sans	que	je	sois	là.	Pourtant,	c’était	une	voisine	de	l’une	d’entre	elles.	Je	pourrais	
évoquer	 longuement la	 surprise	de	Zaliha	en	me	 voyant	débarquer	 chez	elle	avec	 les	 femmes	
mahoraises,	tout	comme	le	Maire	l’a	été,	l’accueil	bienveillant	de	Zaliha	que	je	percevais	comme
de	l’hypocrisie,	mon	mal-être	d’être	chez	elle	parmi	l’assistance,	d’autant	plus	qu’un	interlocuteur	
(lié	à	Zaliha)	a	longuement	parlé	de	moi	en	des	termes	assez	péjoratifs	en	shikomorien.	Pas	la	peine	
de	parler	la	langue	pour	remarquer	le	ton	employé	et	tous	les	yeux	rivés	dans	ma	direction	pour	
comprendre	qu’il	parlait	de	moi.	Au	bilan,	je	retiens	de	cet	évènement	que	j’étais	dans	cette	pièce	
en	tant	qu’habitante,	mais	perçue	comme	une	rivale,	un	obstacle,	une	concurrence	pour	Zaliha,	et	
sûrement	pour	d’autres.		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 392	
	

l’appellation	Association	du	Quartier	de	La	Chaumière	974522.	Quelques	mois	plus	

tard,	alors	que	nous	avions	entamé	notre	travail	avec	des	partenaires,	l’association	

de	 Zaliha523	 est	 déclarée	 en	 février	 2013	 sous	 le	 nom	 Association	 Pour	 le	

Développement	de	La	Chaumière,	avec	des	statuts	similaires	aux	nôtres,	et	des	

membres	 du	 bureau	 originaires	 des	 Comores.	 Au	 centre	 de	 la	 création	 d’une	

structure	associative	se	trouvaient	des	 logiques	concurrentielles	personnelles	et	

institutionnelles	tintées	d’enjeux	autour	des	relations	interethniques.		

	

La	 question	 des	 frontières	 ethniques	 et	 des	 logiques	 de	 pouvoir	 a	 été	

instituée	directement	et	surtout	malgré	moi.	Les	protagonistes	de	ce	processus	

sont	 issus	pour	 la	plupart	de	 la	migration.	Les	 soutiens	 institutionnels	 relèvent	

d’acteurs	 réunionnais	 à	 une	 exception	 près.	 Ces	 enjeux	 de	 pouvoir	 ont	 aussi	

amené	à	travailler	sur	les	représentations	entourant	l’association,	et	le	fait	qu’une	

«	Zoreil	représente	les	Mahorais	et	les	Comoriens	»	:	

																																																								
522	Cette	nomination	choisie	en	2012	permettait	d’englober	l’ensemble	des	habitants	du	quartier,	
sans	distinctions	d’origine,	de	genre,	d’âge…	Sous	cette	appellation,	 l’objectif	était	d’amener	 les	
habitants	 vers	 un	 sentiment	 d’appartenance	 et	 une	 identification	 au	 quartier.	 Ceci	 était	 un	
avantage	comme	un	obstacle	financier.	En	effet,	territorialement	identifié,	la	structure	ne	pouvait	
bénéficier	de	financements	annexes	de	la	part	de	la	Politique	de	la	Ville	en	raison	de	son	statut	de	
quartier	de	veille	active	effectif	en	2015.	
L’objet	de	l’association	est	de	«	Promouvoir	le	civisme	et	le	sens	citoyen	des	enfants,	des	jeunes	et	
des	adultes	du	quartier.	Sensibiliser	au	respect	de	l'environnement	sonore	et	écologique,	au	tri	des	
déchets	 par	 l’intermédiaire	 de	 nombreuses	 actions.	 Il	 s’agit	 aussi	 de	 favoriser	 les	 liens	
intergénérationnels,	interhabitants	et	intrafamiliaux	dans	le	quartier	de	La	Chaumière	».	Toutefois,	
ces	statuts	pourraient	être	redéfinis	au	vu	des	évolutions	et	de	meilleurs	diagnostics	effectués	par	
la	suite	dans	le	cadre	des	politiques	de	financement.	
523	Grâce	à	l’analyse	de	ces	logiques	concurrentielles	et	des	dynamiques	associatives	qui	ont	suivi	
le	conflit,	 il	apparait	dans	cette	situation	que	mon	engagement	associatif	m’a	fait	prendre	parti	
dans	le	quartier,	et	m’a	fait	épouser	la	cause	d’un	groupe	de	femmes	perçues	comme	minoritaires.	
De	ce	fait,	je	pourrais	me	référer	au	concept	d’	«	enclicage	»	popularisé	par	Jean-Pierre	OLIVIER	DE	
SARDAN,	 et	 que	 je	 développe	 dans	 le	 chapitre	 2,	 puisque	mon	 positionnement	 situé	 dans	 le	
quartier	est	conditionné	par	«	l’enclicage	».	
�
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 393	
	

	«	 Pourquoi	 c’est	 elle	 ?	 Pourquoi	 c’est	 pas	 une	 Mahoraise	 ou	 une	

Comorienne	 »	 ;	 «	 Et	 pourquoi	 pas	 ?!	 Pourquoi	 ça	 ne	 serait	 pas	 une	

Zoreil	?	»524.	

La	société	réunionnaise	est	une	société	où	 la	hiérarchisation	sociale	et	de	

phénotype	 conditionnent	 encore	 les	 relations.	 Perçue	 comme	 leader	 par	 les	

Mahorais	parce	que	 je	 représente	 cette	 classe	dominante,	 la	 sœur	nourricière	

(Blanchy,	1990),	je	ne	suis	pas	légitimée	par	le	camp	adverse	composé	de	leaders	

comoriens	et	malgaches,	car	extérieure	à	cette	culture	india-océanique.	Pour	les	

personnes	 mahoraises,	 la	 leader	 comorienne	 ne	 peut	 représenter	 le	 groupe	

mahorais,	car	elle	n’est	pas	liée	par	cette	francité	qui	les	différencie,	mais	qui	me	

rapproche	 des	Mahoraises.	 De	 plus,	 elle	 est	 politisée	 ce	 qui	 traduit	 pour	 les	

femmes	mahoraises	le	recours	à	des	logiques	d’influences	et	de	clientélisme	pour	

s’insérer	auxquelles	elles	n’ont	jamais	prétendues525.			

																																																								
524	Propos	recueilli	en	mars	2013	auprès	d’une	autre	élue	de	la	commune.	Cette	question	d’être	
une	présidente	zoreil	au	sein	d’une	association	dont	les	principaux	adhérents	sont	originaires	de	
Mayotte	est	récurrente.	Courant	2013,	un	des	fundi	du	quartier	créé	lui	aussi	une	association	–	Kan	
na	pi na	encor – dont les objets sont similaires avec une	vocation d’animation, de	dynamisme	et
d’accompagnement	des	habitants.	D’autres	volets	sont	plus	spécifiques	à	Mayotte	et	aux	Comores	
puisqu’il	s’agit	d’organiser	des	évènements	pour	promouvoir	ces	cultures.	En	2016,	six	associations	
à	vocation	culturelles	étaient	référencées	dans	le	quartier	de	La	Chaumière	:	Association	Culturelle	
et	Éducative	de	La	Chaumière	(2010),	Association	des	 jeunes	mahorais	de	La	Chaumière	(2011),	
Association	du	quartier	de	La	Chaumière	974	 (2012),	Association	Pour	 le	Développement	de	La	
Chaumière	 (2013),	Kan	na	pi	na	encor	–	quand	 il	y	a	plus	d’espoir	 il	y	en	a	encore	–	 (2013)	et	
l’Association	Ibadat	Kahani	à	vocation	cultuelle	et	culturelle	(2013).	Sur	ces	six	structures,	seules	
l’Association	de	La	Chaumière	974	bénéficie	de	subvention	communale	et	d’un	agrément	délivré	
par	la	Caisse	d’Allocations	Familiales.	Les	autres	associations	sont	en	sommeil,	«	fantômes	».	Mise	
à	part	l’association	Kan	na	pi	na	encor,	qui	a	réalisé	quelques	actions	collectives	avec	les	enfants	
(nettoyage	du	parc,	pique-nique,	courses	à	pied…),	aucune	des	autres	associations	n’a	pu	émerger	
de	manière	visible	et	 sur	 l’ensemble	du	 territoire.	Ceci	pourrait	 s’expliquer	par	 les	difficultés	à	
rassembler,	à	l’implication	des	bénévoles,	aux	carences	dans	la	gestion	administrative	et	financière	
pour	 l’élaboration	des	subventions.	L’Association	de	La	Chaumière	974,	en	collaboration	avec	 la	
Politique	de	 la	Ville,	a	réalisé	quelques	actions	communes	avec	 la	structure	Kan	na	pi	na	encor.	
L’objectif	 pour	 la	 PV	 était	 aussi	 de	 réunir	 en	 une	 seule	 structure	 ces	 deux	 associations	 pour	
mutualiser	 les	 moyens	 humains	 et	 financiers	 et	 éviter	 les	 doublons	 d’actions.	 Toutefois,	 le	
déménagement	des	représentants,	et	le	manque	de	structuration	ont	fait	que	cette	association	–	
bien	qu’existant	encore	–	n’œuvre	plus.	
525	À	ce	moment-là.	Parce	que	les	observations	et	les	entretiens	ont	révélé	que	pour	les	élections	
municipales	de	2014, la	plupart	de	ces	femmes	avaient	pris	une	adhésion	au	Parti	Socialiste.	Une	
adhésion	 remise	en	question	 lors	des	départementales	de	2015,	car	aucune	n’avait	obtenu	un	
emploi	ou	un	logement	social	avant	le	passage	aux	urnes.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 394	
	

	

L’Association	du	quartier	de	La	Chaumière	974	s’est	ainsi	créée	à	la	suite	de	

plusieurs	conjonctions	et	rencontres.	Notamment	celles	que	je	pouvais	provoquer	

en	tant	qu’habitante	du	quartier,	en	tant	que Mélanie,	élément	moteur	de	cette	

création.	Tout	d’abord,	comme	expliqué	dans	ce	travail526,	j’ai	ressenti	l’envie	de	

m’investir	dans	mon	quartier	l’année	précédant	le	début	de	ma	thèse.	Je	voulais	

comprendre	 les	 raisons	 des	 tensions	 et	 des	 conflits	 interhabitants	 qui	 se	

développaient	 dans	 le	 quartier.	 Notamment	 les	 discours	 qui	 ethnicisaient	 les	

habitants	originaires	de	Mayotte	et	des	Comores.		Quels	étaient	les	projets	de	ces	

familles	mahoraises	et	comoriennes	lors	de	leur	migration	?	D’autant	plus	que	la	

simple	existence	des	prestations	sociales	–	non	présentes	dans	le	pays	d’accueil	–	

ne	 pouvait	 à	 elle	 seule	 être	 le	 seul	 motif	 migratoire.	 En	 parallèle	 à	 cet	

investissement	citoyen,	 le	conflit	 initié	entre	 les	familles	mahoraises	et	 l’équipe	

éducative	 a	 permis	 l’impulsion	 de	 cette	 création,	 rassemblant	 ainsi	 différents	

acteurs	du	quartier	et	hors	du	quartier.	Ce	conflit	et	l’initiative	de	la	manifestation	

ont	révélé	le	besoin	et	l’envie	des	femmes	mahoraises	du	quartier	à	s’investir	et	à	

vouloir	 changer	 une	 situation	 dans	 laquelle	 elles	 se	 trouvent	 prisonnières	 et	

qu’elles	ne	supportent	plus.	En	outre,	elles	m’ont	choisie	comme	présidente	alors	

que	je	n’avais	eu	jusque	là,	pas	réellement	de	contacts	avec	elles	hormis	se	croiser	

dans	le	quartier,	à	l’école,	et	donc	s’identifier	mutuellement	sans	jamais	se	parler.	

Enfin,	à	la	suite	de	ce	conflit,	les	institutions	ont	compris	qu’il	fallait	travailler	sur	

le	quartier	pour	éviter	que	cela	se	reproduise.	De	surcroit,	 la	création	rapide	de	

cette	 structure	 et	 le	 rôle	 que	 je	 pouvais	 représenter	 sont	 arrivés	 au	moment	

propice.		

Anthropologue,	je	pense	avoir	développé	des	compétences	me	permettant	

d’accompagner	 les	 projets,	 mais	 aussi	 un	 positionnement	 favorisant	 ma	

reconnaissance	par	les	habitants	mahorais	du	quartier	avec	lesquels	il	est	difficile	

de	 tisser	des	 liens.	 Je	me	suis	ainsi	retrouvée	à	 l’interface	entre	 les	 institutions	

																																																								
526	Chapitre	2,	et	le	début	de	cette	partie.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 395	
	

locales	et	un	groupe	de	Mahorais	et	d’habitants	du	quartier	qui	m’ont	considérée	

comme	leur	porte-parole.	

	

b) Logiques	 partenariales	 et	 développement	 de	 l’Association	 de	 quartier	 La	

Chaumière	974	

Les	premières	activités	associatives	démarrent	en	2013.	Dès	le	début,	c’est	

la	perspective	d’un	travail	en	réseau	qui	caractérise	l’association.	De	ces	logiques	

partenariales,	deux	phases	constituent	le	développement	:	la	phase	de	création	–	

2012-2013	–	et	 la	phase	d’institutionnalisation	–	2014-2017	–	pour	 laquelle	 la	

structure	bénéficie	d’une	reconnaissance	puis	d’une	émancipation,	à	mon départ.			

À	ces	débuts,	les	six	femmes	mahoraises527	qui	organisent	la	manifestation	

adhèrent	à	l’association	et	participent	aux	activités.	Les	adhésions	à	la	structure	

se	font	par	familles.	Jusqu’en	2014,	 le	tarif	est	de	5€	pour	 les	adultes,	et	2€	par	

enfant	 (1€	 à	 partir	 du	 troisième).	 Ces	 tarifs	 initiaux	 permettaient	 aux	 familles	

d’adhérer	à	une	structure	officielle	qu’elles	ne	connaissaient	pas	sans	réel	impact	

financier528.	De	la	petite	dizaine	de	familles	mahoraises	en	2013,	la	structure	passe	

à	 dix-huit	 familles	 en	 2014	 (quinze	 familles	 mahoraises,	 une	 originaire	 de	

Madagascar,	 une	 de	 La	 Réunion	 et	 la	 mienne	 de	 l’Hexagone).	 Fin	 2016,	

l’association	 compte	 vingt-six	 familles	 adhérentes	 dont	 dix-neuf	 originaires	 de	

Mayotte	et	des	Comores,	deux	de	La	Réunion,	quatre de	Métropole	et	une	dont	la	

cheffe	de	famille	est	originaire	de	Tahiti529.		

Comme	 pour	 le	 système	 associatif	 traditionnel,	 les	 adhésions	 chez	 les	

familles	mahoraises	se	font	par	réseaux.	Les	personnes	viennent	parce	qu’une	de	

																																																								
527	Lors	de	cette	manifestation,	elles	étaient	au	moins	une	quinzaine	de	mamans.	En	décidant	de	
bloquer	l’école,	elles	avaient	réussi	à	regrouper	d’autres	mamans	mahoraises.	
528	Pour	comprendre	leurs	motivations	dans	l’investissement	sur	le	long	terme,	et	non	sur	le	court	
terme,	je	me	suis	demandé	ce	que	leur	adhésion	pouvait	bien	leur	rapporter	?		
529	Pour	2016,	les	chiffres	se	composent	ainsi	:	118	adhérents	dont	36	enfants	de	moins	de	6	ans,	
29	enfants	de	6	à	12	ans,	24	enfants	de	12	à	18	ans	et	29	personnes	de	plus	de	18	ans.	Ce	qui	est	
assez	peu	au	regard	du	nombre	d’habitants	dans	le	quartier.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 396	
	

leur	amie	est	bénévole.	Parfois,	ce	sont	 les	enfants	qui	font	adhérer	 les	parents	

parce	que	leurs	copains-copines	participent	aux	activités.	Et	de	leur	réseau	jusque-

là	exclu,	proviennent	d’autres	adhérents.	Les	membres	de	la	structurent	changent	

au	gré	des	mobilités	résidentielles.	Mais	certaines	familles	continuent	toujours	à	

adhérer	à	 la	 structure,	notamment	pour	 le	noyau	 constitutif	 :	des	 six	 femmes,	

quatre	sont	encore	adhérentes	dont	deux	qui	n’habitent	plus	sur	La	Chaumière	en	

2017.		

	

Impulsée	par	le	conflit	et	l’apparition	des	différentes	institutions,	la	création	

de	 la	 structure	 a	permis	d’institutionnaliser,	dans	 l’action	publique,	un	 certain	

nombre	de	problématiques	qui	relevaient,	jusque-là,	de	faits	isolés.	À	la	demande	

de	la	Délégation	de	Mayotte	à	La	Réunion	(DMR)	en	2013,	un	premier	diagnostic	

a	été	réalisé	par	la	structure	afin	d’identifier	les	problématiques	rencontrées	par	

les	familles	mahoraises	dans	le	quartier.	L’objectif	pour	la	DMR	était	de	recenser	

les	 soucis	 liés	 à	 l’habitat,	 aux	 difficultés	 financières	 et	 scolaires	 des	 familles	

mahoraises.		Ce	diagnostic	s’articulait	aussi	autour	de	deux	enjeux	majeurs.	D’une	

part,	il	s’agissait	de	voir,	en	tant	qu’institution	mahoraise	à	La	Réunion,	de	quelles	

manières	elle	pouvait	accompagner	les	migrants	mahorais	sur	le	territoire.	D’autre	

part,	 il	 s’agissait	 de	 préparer	 la	 venue	 d’une	 délégation	 de	 conseillers	

départementaux	de	Mayotte,	et	de	leur	faire	visiter	les	zones	résidentielles	dans	

lesquelles	 les	Mahorais	 vivaient.	 Ce	 premier	 diagnostic	 effectué	 à	 l’échelle	 du	

quartier	a	donné	une	base	de	travail	à	 l’Association	de	La	Chaumière	974.	Mais	

pour	 la	 DMR,	 cette	 prise	 de	 contact	 correspondait	 aussi	 à	 un	 processus	 de	

recensements	«	des	problématiques	mahoraises	»530	en	vue	de	préparer	un	état	

des	lieux	général	à	La	Réunion	sous	forme	d’Ateliers-Débats	dont	la	thématique	

était	«	l’Insertion	socioprofessionnelle	des	populations	en	provenance	de	Mayotte	

à	La	Réunion	»531.	Ces	ateliers	qui	ont	duré	trois	jours	(24,25	et	27	février	2014)	

																																																								
530	Terme	qui	a	été	régulièrement	évoqué	lors	de	ce	colloque.	
531	 Organisé	 par	 le	 Conseil	 Départemental	 de	 Mayotte,	 en	 collaboration	 avec	 le	 Conseil	
Départemental	et	 le	Conseil	Régional	de	La	Réunion	pour	 l’accueil	au	sein	de	 leurs	 locaux.	 Il	est	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 397	
	

ont	 regroupé	 l’ensemble	 des	 partenaires	 qui	œuvraient	 pour/avec/auprès	 des	

migrants	mahorais532.	La	journée	de	clôture	de	ces	débats	a	eu	lieu	en	avril	2014,	

avec	pour	finalité	les	Trois	ans	de	la	Départementalisation	de	Mayotte.	

	

Dans	l’objectif	de	dynamiser	le	quartier	et	d’améliorer	les	relations	entre	les	

habitants,	 l’association	 a	 lié	 des	 partenariats	 avec	 d’autres	 structures	 qui	

œuvraient	sur	le	quartier533.	La	finalité	était	également	d’accompagner	les	familles	

de	 l’école	dans	 le	quartier,	qu’il	y	ait	une	continuité	dans	 le	suivi.	L’évènement	

fondateur	enclenché	par	ces	femmes	mahoraises	a	permis	que	le	Club	Animation	

Prévention	organise	l’accompagnement	des	élèves	du	CE2	au	CM2	tous	les	soirs	

après	 l’école	au	 sein	de	 l’établissement534.	 Le	CAP,	agréé	par	 les	dispositifs	du	

Contrat	Local	d’Accompagnement	à	la	Scolarité	(CLAS)	et	d’Espace	de	Vie	Sociale	

(EVS)	 de	 la	 Caisse	 d’Allocations	 Familiales,	 intervenait	 sur	 deux	 volets	 :	

l’accompagnement	 éducatif	 pour	 les	 enfants535	 et	 l’accompagnement	 à	 la	

parentalité536	pour	les	familles	de	ces	enfants	:	

«	Avec	cette	histoire	qui	a	eu,	 l’urgence	est	de	pouvoir	harmoniser	 les	

relations	avec	les	familles.	Parce	que	les	enseignants,	ils	en	peuvent	plus	

quand	même	!	Voilà,	apporter	du	soutien	à	la	fois	aux	parents,	aux	élèves	

et	à	l’équipe	éducative	qui	est	débordée.	Nous	on	est	quand	même	une	

association	paramunicipale,	ça	fait	longtemps	qu’on	fait	ça,	on	a	des	gens	

																																																								
difficile	de	faire	la	liste	de	tous	les	partenaires	de	la	DMR	présents	à	ces	jours	de	débats.	Toutes les	
structures,	associations,	collectivités,	institutions	dont	les	champs	d’action	relèvent	de	la	justice,	
de	la	santé,	de	l’économie,	du	social,	du	scolaire,	de	l’associatif….	J’ai	été	sollicitée	par	la	DMR	pour	
faire	une	intervention	lors	d’une	séance.			
532	Dans	la	continuité	de	ce	travail,	la	DMR	a	été	restructurée	et	un	Pôle	Social	a	été	créé	afin	de	
travailler	en	réseau	avec	les	institutions	réunionnaises	et	être	l’interface	entre	les	professionnels	
réunionnais	de	la	santé	et	du	social	principalement.		
533		Dans	un	premier	temps,	l’école	et	le	Club	Animation	Prévention.	
534		Dispositif	encore	en	place	pour	l’année	scolaire	2017/2018.	
535		Les	enfants	bénéficiaires	étaient	choisis	sur	proposition	des	enseignants.	
536		Selon	le	cahier	des	charges	de	la	Caisse	d’Allocations	Familiales	(CAF),	la	politique	de	soutien	à	
la	parentalité	est	de	répondre	aux	conditions	de	l’exercice	de	la	fonction	parentale	:	d’être	et	de	
vivre	 le	 fait	d’être	parent.	Ceci	consiste	à	épauler	 les	parents	dans	 leur	mission,	à	proposer	un	
réseau	d’écoute	et	des	services	d’accompagnement	afin	qu’ils	puissent	exercer	pleinement	leurs	
rôles.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 398	
	

formés	pour.	Du	coup,	l’objectif	c’est	vraiment	d’apaiser	les	choses	pour	

que	 tout	 le	monde	 finisse	bien	 l’année	 scolaire	 sans	 se	 taper	dessus	»	

[Salariée	du	CAP,	créole	blanche,	mars	2013]	

Ainsi,	 jusqu’en	 juillet	 2013,	 c’est	 un	 accompagnement	 socioculturel,	

périscolaire	 et	 parental	 qui	 a	 été	 apporté	 aux	 familles	 du	 quartier.	 Cet	 appui	

consistait	à	accueillir	le	mardi	et	le	jeudi,	de	mars	à	juin	2013,	les	mamans	dans	le	

local	de	 la	structure	–	un	 local	appartenant	à	 la	copropriété	des	Bananiers537	et	

mis	à	disposition	de	l’association	gracieusement.	Ces	réunions	étaient	animées	par	

un	éducateur	du	Club	Animation	Prévention	et	une	salariée	d’origine	mahoraise	

engagée	par	cette	dite	structure	pour	la	mise	en	pratique	de	ce	dispositif.	Cette	

figure	associative	connue	et	reconnue	a	été	ensuite	recrutée	en	tant	qu’Adulte-

Relais	(AR)	du	secteur	de	Montgaillard	de	juillet	2013	à	juillet	2016	par	la	Politique	

de	 la	Ville538.	 	Ces	 réunions,	dont	 la	durée	n’excédait	pas	une	heure	de	 temps,	

avaient	pour	objectif	d’offrir	un	espace	de	parole	pour	les	mamans,	et	de	les	laisser	

libres	de	choisir	le	sujet	et	les	activités	proposées.	Ces	réunions	ont	permis	à	deux	

actions	collectives	de	voir	le	jour	:	des	pique-niques.	

Le	premier	a	eu	lieu	durant	les	vacances	de	mai	2013.	Cette	sortie	au	parc	

Bois	Madame	à	Sainte-Marie	était	constitué	de	deux	ateliers	:	un	pour	les	parents	

et	 un	 autre	 pour	 les	 enfants.	 L’objectif	 était	 d’offrir	 un	 espace	 de	 parole	 aux	

parents	pendant	que	les	enfants	étaient	encadrés	par	des	animateurs539.	C’était	

																																																								
537	Un	ancien	studio	transformé	en	local.	Il	n’y	avait	pas	de	point	d’eau,	ce	qui	freinait	certains	types	
d’activités	mises	en	place.	Des	alternatives	ont	été	trouvées	comme	la	mise	à	disposition	des	locaux	
de	l’école.	En	2017,	l’association	a	loué	un	studio	aux	Bananiers.	Composé	d’une	pièce	principale,	
d’une	cuisine	et	d’une	salle	de	bain	avec	WC,	ce	nouveau	local	a	clairement	contribué	à	améliorer	
l’accueil	des	habitants,	et	le	déroulement	des	activités.	
538	Son	contrat	n’a	pas	été	renouvelé.	Plusieurs	raisons	ont	été	avancées	par	les	protagonistes	:	elle	
et	la	commune.	Pour	la	population	mahoraise	du	quartier,	c’était	une	sanction	de	la	part	du	Parti	
Socialiste,	 car	 lors	 des	 élections	 départementales,	 une	 grande	 majorité	 des	Mahorais	 de	 La	
Réunion	ont	soutenu	une	élue	mahoraise	dionysienne	du	Parti	Socialiste	qui	avait	décidé	de	se	
mettre	sur	 la	 liste	d’un	représentant	du	PS	(Patrick	Lebreton)	autre	que	 le	Maire	de	Saint-Denis	
(Gilbert	Annette	pour	lequel	elle	a	été	sur	la	liste	lors	des	municipales)	qui	avait	choisi	de	soutenir	
Huguette	Bello.	
539	Animateurs	socioculturels	et	éducateurs	spécialisés.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 399	
	

aussi	 pour	 elles	 l’occasion	 de	 restituer	 la	 broderie	 confectionnée	 lors	 des	

réunions	:	

	

	
Figure	69:	Broderie	confectionnée	par	les	mamans	mahoraises	de	La	Chaumière	et	représentant	les	liens	

entre	La	Réunion	et	Mayotte	

	

	Si	les	ateliers	ont	été	instructifs	pour	les	parents,	le	moment	du	repas	a	été	

jugé négativement	par les parents lors de la	session de bilan la	semaine suivante :

«	Vous	avez	pas	mangé	avec	nous	»	

«	 C’était	 un	 pique-nique	 partage	 et	 vous	 avez	 fait	 bande	 à	 part.	 Les	

parents	avec	les	parents,	et	vous,	ailleurs	»	

Le	piknik	partaz	présenté	lors	des	sessions	de	rencontres	consistait	à	ce	que	

chaque	famille	apporte	son	repas,	et	que	toutes	mangent	ensemble.	Les	familles	

pouvaient	se	partager	les	plats	si	elles	souhaitaient.	Lors	du	repas,	les	familles	ont	

mangé	 ensemble,	 s’asseyant	 selon	 les	 affinités	 individuelles	 de	 chacune.	 Le	

copartage	des	plats	s’est	fait	sur	 la	base	des	 logiques	de	réciprocité,	de	don,	de	

partage	 et	 de	 convivialité	 qui	 caractérisent	 les	 interrelations	 de	 la	 société	

traditionnelle	mahoraise.		

Mais	 les	animateurs,	regroupés	entre	eux	dans	un	coin	reculé	du	groupe,	

avaient	apporté	chacun	leur	plat	ou	leurs	sandwichs.			



	
	

	 	
 

 

	 	 	 400	
	

La	deuxième	sortie	a	été	organisée	en	juillet	2013,	l’objectif	était	de	clôturer	

le	dispositif	mis en	place	depuis	mars	2013,	et	d’atteindre	les	objectifs	généraux	

non	finalisés	en	mai,	avec	l’évaluation	négative	du	moment	du	partage	de	repas	

par	les	participants.	

	

Ainsi,	les	mamans	ont	organisé	cette	deuxième	sortie	en	fonction	de	leurs	

cadres	de	références	 :	un	vule	confectionné sur	place,	à	base	de	bananes	et	de	

brochettes540.	Tout	en	faisant	les	ateliers	proposés	par	les	éducateurs	du	CAP.	Si	

les	mamans	ont	été	satisfaites	du	pique-nique,	les	organisateurs	de	la	sortie	ont	

été	plutôt	déçus	de	la	journée.	Les	ateliers	ont	été	annulés,	car	les	préparations	

culinaires	 ont	 duré	 plus	 de	 temps	 que	 prévu.	 Toutefois,	 les	 ateliers	 se	 sont	

déroulés	 de	 façon	 informelle	 durant	 les	 échanges	 pendant	 les	 préparations	

culinaires.	En	effet,	connaissant	le	thème,	et	se	rendant	compte	du	retard	pris,	les	

femmes	mahoraises	 ont	 lancé	 les	 débats	 sur	 les	 thèmes	 de	 la	 sexualité,	 des	

relations	dans	 le	 couple,	de	 la	place	de	 la	 femme,	des	 études…	Bien	que	non	

cadrés,	 les	échanges	ont	été	nombreux.	La	parole	a	été	plus	 libre	du	fait	que	 le	

déroulement	 s’apparentait	 à	une	 activité	des	 relations	 sociales	 traditionnelles.	

Entre	 femmes,	 avec	 des	 éducatrices	 femmes	 (juste	 un	 homme),	 les	 enfants	

occupés	à	jouer,	ces	femmes	ont	évoqué	des	choses	de	 l’intimité	qui	n’auraient	

sûrement	pas	pu	se	dévoiler	dans	un	cadre	trop	formel.		

	

Cette	période	de	création	marque	le	début	d’un	travail	partenarial	avec	un	

certain	nombre	de	structures	qui	relèvent	de	différents	univers541.	L’association	a	

œuvré	pour	que	l’isolement	administratif	de	La	Chaumière	ne	se	traduise	pas	par	

un	 isolement	 territorial.	 Ces	 champs	 d’action	 du	milieu	 du	 sport542,	 éducatif,	

																																																								
540		De	bœuf	et	de	poulet.	
541	 Les	 partenariats	 ont	 été	 nombreux	 et	 fructueux.	 Cependant,	 au	 bout	 de	 quelques	 années,	
certains	ont	développé	des	logiques	de	concurrences	en	termes	d’évaluation	et	de	quantification	
des	 activités.	 Une	 concurrence	 due	 au	 soudain	 intérêt	 pour	 le	 quartier,	 aux	 restrictions	
budgétaires,	et	au	travail	scientifique	que	je	réalisais	sur	ce	quartier.	
542	Convention	avec	des	structures	sportives	(Judo,	Fitness,	Foot)	afin	d’apporter	des	activités	aux	
parents,	mais	aussi	aux	jeunes	par	un	encadrement	dans	l’école	ou	en	dehors	du	quartier.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 401	
	

artistique543,	ou	 institutionnel544…	–	permettaient	ainsi	de	proposer	une	grande	

diversité	d’activités545	et	d’accompagnement	dans	et	hors	du	quartier,	pour	 les	

familles	 adhérentes,	 et,	dans	une	plus	 large	mesure,	 les	habitants	du	quartier	

lorsque	les	actions	collectives	se	déroulaient	dans	le	quartier	(comme	les	actions	

de	nettoyage	par	exemple).	L’accompagnement	structurel	de	 l’association	a	été	

grandement	facilité	par	la	Politique	de	La	Ville.	En	effet,	jusqu’à	la	fin	de	l’année	

2014,	le	quartier	de	La	Chaumière	relevait	de	la	géographie	prioritaire,	et	pouvait	

donc	prétendre	à	un	certain	nombre	de	dispositifs	gérés	par	la	Politique	de	la	Ville	

(cf.	chapitre	1).	Début	2015,	le	secteur	dont	fait	partie	La	Chaumière	évolue	dû	à	

un	 redécoupage	métropolitain	 et	 devient	 un	Quartier	 de	 Veille	 Active	 (QVA).	

Relevant	 partiellement	 de	 la	 géographie	 prioritaire,	 le	 critère	 de	 revenu	 par	

habitant	n’a	pas	été	retenu	par	 l’État.	Le	secteur	est	donc	considéré	comme	un	

quartier	moins	prioritaire	que	 les	quartiers	de	 la	Politique	de	 la	Ville	 (QPV).	La	

Chaumière	étant	entourée	par	des	villas,	et	ayant	une	couche	de	population	de	

salariés	et	de	retraités,	les	critères	retenus	l’en	ont	exclue	malgré	les	indicateurs	

socio-économiques	 d’une	 importante	 part	 des	 habitants	 bénéficiaires des	

minimas	sociaux.	Toutefois,	malgré	ce	changement,	l’association	profite	d’un	suivi	

par	un	chef	de	projet,	et	l’attention	constante	de	l’élue	du	secteur	et	du	service	de	

cohésion	sociale	de	la	Préfecture.	L’objectif	étant	de	ne	pas	isoler	le	quartier,	ses	

habitants	et	de	soutenir	la	dynamique	d’animation	et	de	création	de	liens	en	court.	

	 	 L’agrément	 Espace	 de	 Vie	 Sociale	 (EVS)	 délivré	 par	 la	 Caisse	

d’Allocations	Familiales	en	février	2015	a	permis	à	 la	structure	de	bénéficier	de	

subventions	supplémentaires,	en	plus	de	celles	délivrées	par	 la	Mairie	à	 la	suite	

																																																								
543		L’association	LERKA	notamment	et	des	artistes	associés	à	des	projets	relevant	de	la	musique	
ou	de	l’art	visuel.	
544	Mairie,	Caisse	d’Allocations	Familiales	(CAF),	Préfecture,	Délégation	de	Mayotte	à	La	Réunion	
(DMR),	Direction	de	la	Jeunesse	et	des	Sports	et	de	la	Cohésion	Sociale	(DJSCS),	Centre	Académique	
pour	la	Scolarisation	des	enfants	allophones	Nouvellement	Arrivés	et	des	enfants	issus	de	familles	
itinérantes	et	de	Voyage	(CASNAV),	Collège	de	Montgaillard	et	École	de	La	Chaumière…	
545		De	nombreuses	activités	sont	en	ligne	sur	la	page	Facebook	de	l’Association	du	quartier	de	La	
Chaumière	ou	dans	 l’établissement	des	 rapports	d’activités	 validés	par	 les	AG	et	 transmis	 aux	
financeurs	de	la	structure	(Caisse	d’Allocations	Familiales	et	Mairie	de	Saint-Denis).	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 402	
	

des	demandes	 effectuées.	 Le	projet	de	 la	 structure	qui	 s’intitule	«	 Familles	 et	

Enfance	à	La	Chaumière	»	a	été	reconduit	en	2016	et	2017,	autant	par	la	commune	

que	 par	 la	 Caisse	 d’Allocations	 Familiales.	 Ce	 projet	 s’articule	 autour	 de	

problématiques	référencées	par	 les	bénévoles	de	 la	structure	par	un	diagnostic	

effectué	auprès	des	habitants,	et	pour	lesquelles	la	structure	envisage	des	actions	

de	 remédiation	 et	 d’amélioration	 des	 liens	 interhabitants,	 intrafamiliaux	 et	

intergénérationnels,	 au	 travers	 d’une	 multitude	 de	 partenariats	 qui	 se	 sont	

élaborés	 au	 fur	 et	 à	mesure	 des	 années	 et	 en	 fonction	 des	 rencontres,	 des	

demandes	et	des	besoins.	Un	projet	qui	est	également	basé	 sur	 la	dynamique	

associative,	sociale	et	culturelle	de	la	vie	de	quartier.	

	

Depuis	la	réélection	du	Maire	Gilbert	Annette	aux	élections	de	2014,	la	ville	

de	Saint-Denis	s’est	organisée	en	établissant	un	projet	social546	dont	la	thématique	

est	renouvelée	chaque	année.	Ceci	permet	une	concentration	d’interventions	et	

d’interactions	entre	partenaires	publics	et	privés,	ainsi	qu’un	nombre	 important	

d’activités	et	de	manifestations	sociales,	culturelles,	sportives	à	destination	des	

familles	dionysiennes.	De	ce	fait,	l’association,	dans	un	objectif	de	dynamisation	

du	territoire	de	La	Chaumière	et	afin	de	répondre	aux	cahiers	des	charges	de	ses	

financeurs,	s’est	également	placée	dans	la	continuité	des	projets	proposés	par	la	

																																																								
546	Renforcer	le	sentiment	d’appartenance	à	la	ville	en	offrant	un	service	de	proximité	de	qualité	
(disponibilité	 des	 élus,	 ouverture	 des	mairies	 annexes	 le	 samedi	matin	 sur	 rendez-vous	 pour	
rencontrer	 les	 élus et	 les	 conseillers	 de	 secteur,	 création	 de	 conseils	 de	 quartiers,	 l’émission	
dialogue	dionysien	chaque	 samedi	matin	avec	 le	Maire	 sur	une	 radio	 locale,	page	FB	et	autres	
réseaux	sociaux,	 l’émission	dionycité	chaque	mercredi	qui	recense	 les	actualité	de	 la	commune,	
dionymag	édité	mensuellement…).	Ces	initiatives	communales	régulières	et	de	grande	envergure	
émergent	à	la	suite	du	premier	mandat	du	Maire	2008-2014,	où	tout	un	travail	sur	la	rénovation	
des	 établissements	 scolaires	 a	 été	 effectué,	 avec	 la	 jeunesse	 dionysienne	 au	 cœur de	 cette	
première	mandature	où	un	Projet	Éducatif	Global	a	été	instauré	entre	2008	et	2014	(Plan	Anglais,	
activités	 dans	 les	 écoles…)	 et	 renouvelé	 lors	 de	 la	 deuxième	 mandature	 en	 élargissant	 les	
compétences	et	 les	secteurs	d’application.	Avec	 la	réforme	des	rythmes	scolaires,	 l’accent	a	été	
mis	sur	le	recrutement	de	plus	d’une	centaine	de	jeunes	en	contrat	civique	et	en	partenariat	avec	
la	Ligue	de	l’enseignement	pour	que	les	activités	dans	les	écoles	–	sur	le	temps	du	midi	et	après	
l’école	–	soit	maintenues	et	développées.	Les	projets	entrepris	par	la	Mairie	sont	conséquents	et	
ont	 pour	 objectifs	 de	mettre	 le	 Dionysien	 au	 cœur	 du	 projet	municipal	 pour	 qu’il	 puisse	 se	
reconnaitre	et	être	au	cœur	de	sa	ville	de	résidence.	Chaque	année,	une	thématique	est	trouvée	:	
les	dirigeants	associatifs,	les	seniors,	les	jeunes…	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 403	
	

ville	(ou	par	des	structures	implantées	à	Saint-Denis)	en	y	participant	afin	d’ouvrir	

le	quartier	et	ses	habitants	sur	la	ville.		

La	 question	 de	 la	 cohésion	 sociale	 s’impose	 aujourd’hui	 comme	 une	

préoccupation	 essentielle	 des	 collectivités	 locales	 ;	 notamment	 pour	 les	

communes	dont	 les	compétences	territoriales	régissent	de	nombreux	domaines	

de	 la	 vie	 quotidienne	 de	 leurs	 administrés	 (Avenel,	 2013).	 Les	 politiques	 de	

développement	du	 territoire	sont	ainsi	portées	vers	 la	proximité	et	 la	cohésion	

sociale	afin	de	rétablir,	sur	le	territoire	d’action,	une	cohabitation	fragile,	effritée	

par	l’étalement	urbain	collectif	et	l’apport	d’une	nouvelle	migration	stigmatisée.	

Et	 le	conflit	créateur	de	 la	structure	associative	à	La	Chaumière	démontre	cette	

cohésion	 sociale	 fragile	 dans	 ce	 quartier	 ethnicisé	 par	 la	 visibilité	 des	 familles	

mahoraises	 qui	 l’investissent	 (cf.	 chapitre	 3).	Des	 discours	 et	 des	 attributs	 qui	

dévalorisent	le	quartier	et	sa	population	:	quartier	pauvre,	populaire547,	quartier	

sensible,	difficile,	de	Komor…			

Ainsi,	à	la	suite	du	chapitre	3	où	les	formes	de	reterritorialités	mahoraises	sont	

analysées,	je	me	suis	demandé	comment	le	territoire	de	La	Chaumière	–	au	travers	

de	ses	dynamiques	sociales	et	de	ses	synergies	associatives	établies	–		engendrait-

il	 un	 sentiment	 d’appartenance	 pour	 les	 familles	 bénévoles	 mahoraises	 ?	 Et	

comment,	au	 travers	des	actions	que	 ces	 familles	proposaient	et	organisaient,	

participaient-elles	à	 la	valorisation	de	celui-ci	?	Quelles	étaient	 les	attaches	des	

habitants	vis-à-vis	du	quartier	?	Que	mettaient-ils	en	avant	lors	de	la	promotion	

de	celui-ci	?			

	

																																																								
547	À	ce	propos,	le	premier	intitulé	de	ce	travail	comportait	ce	terme	pour	évoquer	le	quartier.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 404	
	

II) L’Association	 du	 quartier	 de	 La	 Chaumière	 974	 :	 vecteur	

d’émancipation	?	

a) De	l’animation	socioculturelle	à	la	médiation	

D’un	point	de	vue	global,	la	structure	s’est	entourée	de	partenaires	divers	et	

variés548	pour	répondre	aux	différentes	problématiques	et	besoins	diagnostiqués.	

Ce	 diagnostic	 a	 été	 effectué	 dès	 le	 début	 par	 les	membres	 de	 l’Association	 du	

quartier549.	 Des	 réunions	 de	 travail	 avec	 l’Adulte-Relais,	 l’élue	 du	 secteur,	 les	

représentants	de	la	Préfecture	et	de	la	Politique	de	Ville	ont	permis	de	compléter	

ce	diagnostic.	Ces	logiques	d’animation	et	de	partenariats	constants	ont	permis	à	

l’Association	 du	 quartier	 de	 La	 Chaumière	 974	 d’obtenir	 des	 financements	

communaux	dès	2014,	puis	l’agrément	Espace	de	Vie	Sociale550(EVS)	en	2015,	afin	

de	 répondre	 aux	 besoins	 référencés	 lors	 du	 diagnostic	 établi	 pour	 la	 Caisse	

d’Allocations	Familiales	:	

	

																																																								
548	Pour	les	principaux	et	sans	exhaustivité	:	la	Caisse	d’Allocations	Familiales	(CAF),	la	Mairie	de	
Saint-Denis,	 la	 Politique	 de	 La	 Ville,	 l’école	 de	 La	 Chaumière,	 le	 Centre	 Académique	 pour	 la	
Scolarisation	 des	 élèves	 allophones	 et	 Nouvellement	 Arrivés	 et	 des	 enfants	 issus	 de	 familles	
itinérantes	et	de	Voyageurs	 (CASNAV),	 la	Délégation	de	Mayotte	à	 La	Réunion	 (DMR),	 LERKA	 :	
espace	de	recherche	et	de	créations	en	arts	actuels.	
549	Dans	un	premier	 temps,	entre	 les	bénévoles,	puis	 avec	 les	 autres	habitants	du	quartier,	 le	
personnel	de	 l’école…	 Je	suis	également	partie	à la	 rencontre	des	habitants	du	quartier	en	me	
baladant.	Ceci a	permis	de	croiser	les	données	provenant	des	familles	mahoraises	avec	celles	des	
autres.	N’ayant	pas	encore	commencé	mon	doctorat,	 j’étais	tout	de	même	dans	une	démarche	
d’enquêtes	de	terrain.	
550	Selon	le	guide	méthodologique	établit	à	destination	des	associations	qui	souhaitent	obtenir	cet	
agrément,	«	les	Espaces	de	Vie	Sociale	ont	vocation	à	renforcer	les	liens	sociaux	et	les	solidarités	
de	voisinage	en	développant,	à	partir	d’initiatives	locales,	des	services	et	des	activités	à	finalités	
sociales	 et	 éducatives.	 Ils	 concourent	 à	 la	 politique	 d’animation	 de	 la	 vie	 sociale	 des	 Caisses	
d’allocations	familiales. »	Pour	développer	un	EVC,	six	conditions sont	nécessaires	:	«	1)	engager	
une	 réflexion	 préalable	 au	 lancement	 de	 la	 démarche,	 2)	 établir	 l’état	 des	 lieux-diagnostic,	
3)	déterminer	les	modalités	d’élaboration	du	projet	social,	4)	définir	le	contenu	du	projet	social	et	
le	formaliser	dans	un	document,	5)	rechercher	des	partenaires	et	des	ressources	du	territoire	pour	
son	développement,	6)	réaliser	chacun	des	documents	attendus	du	dossier	administratif	».	Pour	
plus	d’informations	au	sujet	des	modalités	d’agrémentation,	voir	 le	Guide	Méthodologique	EVS	
disponible	sur	le	site	internet	de	la	Caisse	d’Allocations	Familiales.	
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 405	
	

«	 Ce	 quartier	 est	 composé	 de	 cinq	 immeubles	 d’une	 centaine	

d’appartements	 chacun,	 d’une	 vingtaine	 de	 villas	 et	 d’une	 école.	 Ces	

résidences	 sont	 toutes	 en	 gestion	 privée.	 Rien	 ne	 relève du	 logement	

social.	À	 sa	 construction,	 ce	quartier	 jouissait	d’un	 certain	 standing	 et	

d’une	importante	population	salariée.	Ces	vingt	dernières	années,	le	type	

de	population	a	changé	amenant	au	gré	des	flux	migratoires	la	présence	

d’un	certain	nombre	de	 familles	originaires	de	 l’océan	 Indien	 (Réunion,	

archipel	des	Comores,	Madagascar,	Maurice…)	et	souvent	bénéficiaires	

des	 minimas	 sociaux.	 Ce	 changement,	 souvent mal	 perçu	 par	 les	

locataires	ou	propriétaires	habitant	sur	le	secteur	depuis	de	nombreuses	

années. Ce	changement amène	aussi un certain nombre	de	conflits entre	

habitants,	syndic	et	population	mahoraise	du	quartier,	notamment	sur	les	

oppositions	 mode	 de	 vie/règlement	 de	 copropriété	 :	 déchets	

permanents,	 dépôts	 sauvages,	 non-respect	 des	 jours	 de	 collecte,	

problèmes	 de	 nuisances	 sonores,	 de	 jeux	 d’enfants	 à	 des	 endroits	

inappropriés,	d’étendage	de	 linge	 sur	 les	pelouses,	de	non-respect	des	

biens	 privés	 et	 communs	 (graffitis,	 tags,	 dégradations…).	 De	 plus,	 ce	

quartier	manque	d’un	lieu	de	référence	et	d’accueil	journalier	en	continu	

où	chacun	des	habitants	de	ce	secteur	pourrait	trouver	renseignements,	

activités	et	lieu	de	vie	(point	info,	bibliothèque,	accueil	social…).	Il	s’agit	

donc	de	développer,	à	long	terme,	une	Maison	de	Quartier,	principal	désir	

de	 l’ensemble	des	habitants	qui	aspirent	à	trouver	à	La	Chaumière	plus	

d’activités	pour favoriser	les	liens	»		

[Extrait	 du	 diagnostic	 effectué	 en	 septembre	 2014	 pour	 obtenir	

l’agrément Espace de Vie Sociale de la Caisse	d’Allocations Familiales lors

des	demandes	de	subventions	2015].	

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 406	
	

Le	projet	associatif	«	Familles	et	Enfance	à	La	Chaumière	»	de	l’Association	

de	quartier	La	Chaumière	974	est	rédigé	dès	2014551.	Il	sert	de	base	aux	demandes	

de	financement	de	la	Caisse	d’Allocations	Familiales	et	de	la	Mairie	de	Saint-Denis,	

en	 fonction	des	compétences	 financières	de	ces	deux	 institutions.	Ces	 logiques	

d’animation	de	travail	répondent	à	plusieurs	axes	dont	les	finalités	générales	sont	

«	de	dynamiser	le	quartier	et	de	favoriser	la	cohésion	sociale	par	la	(re)création	

des	 échanges	 intergénérationnels	 et	 intrafamiliaux	 ».	 Ces	 activités	 sont	 ainsi	

choisies	et	organisées	en	fonction	de	la	demande	des	adhérents.	

	

Ces	volets	d’intervention	relèvent	de	différents	champs	d’actions	réalisées	à	

l’échelle	du	territoire	de	La	Chaumière,	ou	à	l’échelle	de	La	Réunion552.		

Le	premier	concerne	«	 les	activités	et	sorties	pédagogiques,	culturelles	et	

artistiques	».	L’objectif	général	étant	de	favoriser	les	apprentissages	scolaires	par	

des	 activités	 annexes,	 lutter	 contre	 l’isolement	 et	 découvrir	 le	 patrimoine	

réunionnais.	La	 structure	participe	ainsi	aux	différents	 festivals	et	organise	des	

sorties	familiales	dans	les	musées.	Le	second	volet	concerne	«	la	cohésion	sociale	

et	 la	 dynamique	 de	 La	 Chaumière	 ».	 Les	 objectifs	 tendent	 à	 la	 lutte	 contre	

l’isolement	 social	 et	 l’émergence	 de	 liens	 entre	 les	 habitants	 et	 au	 sein	 des	

familles.	Ainsi	sont	proposées	des	permanences	d’accès	aux	droits,	des	journées	

																																																								
551	Renouvelé	 chaque	 année	 et	 reformulé	 selon	 les	 évaluations	 trimestrielles	 et	 annuelles	des	
actions.	En	2017,	la	Caisse	d’Allocations	Familiales	a	demandé	à	ce	que	ce	projet	soit	construit	sur	
une	période	d’au	moins	deux	ans,	et	non	annuel.	
552	Parfois	au-delà	des	frontières	réunionnaises.	En	2014,	l’Association	du	quartier	de	La	Chaumière	
974	a	effectué	un	voyage	à	Mayotte	du	1er	au	13	août,	avec	20	enfants	et	5	parents.	En	2016,	au	
travers	d’un	projet	proposé	par	l’association	et	sélectionné	dans	le	cadre	d’un	projet	piloté	par	le	
Ministère	de	la	Ville,	de	la	Jeunesse	et	des	sports	«	Tous	prêts.	Euro	2016	»,	ce	sont	7	enfants	qui	
sont	partis	pour	7	jours	à	Paris.	Le	projet	concernait	«	Les	corps	en	Mouvement	»	:	projet	artistique	
(photographie	et	vidéo)	et	culturel	(exposition,	dimension	identitaire)	autour	du	football.	Dans	ce	
voyage,	 les	 enfants	ont	 alterné	des	 visites	 culturelles	 et	 activités	 artistiques.	 Lors	des	 séances	
d’activités,	il	a	été	question	de	visiter	les	lieux	et	bâtiments	principaux	de	Paris,	dont	la	Cathédrale	
Notre-Dame	de	Paris.	Les	enfants	se	sont	horrifiés	à	cette	 idée	et	ont	manifesté	clairement	 leur	
désapprobation	:	«	on	a	pas	le	droit	»,	«	c’est	interdit	»…	Pour	éviter	toutes	incompréhensions,	le	
Kadhi	est	intervenu	lors	d’une	réunion	avec	les	parents	pour	expliquer	les	liens	culturels	et	cultuels	
qui	existent	entre	 les	différentes	 religions	et	 l’importance	des	échanges.	 Les	partenaires	de	 ce	
projet	ont	été	LERKA	et	Mounir	Allaoui.	Ce	projet	a	été	financé	conjointement	par	l’Association	de	
quartier	de	La	Chaumière	974	et	le	Ministère	des	outre-mer.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 407	
	

de	sensibilisation	dans	le	quartier	(nettoyage,	santé,	alimentation…),	des	séances	

de	sport	et	autres	activités	pour	les	parents	(cuisine…).	Le	troisième	volet	–	qui	est	

aussi	celui	du	fil	conducteur	–	concerne	tout	ce	qui	relève	de	 la	parentalité.	Les	

objectifs	étant	d’accompagner	les	parents	dans	leurs	rôles,	de	favoriser	les	liens	

intrafamiliaux,	mais	aussi	les	relations	familles/école.	Le	kafé	paroles	coorganisé	

avec	 l’école	de	La	Chaumière	et	 le	CASNAV	propose	des	 temps	de	paroles	aux	

parents	dans	 l’école,	et	 les	 conférences	avec	 le	médiateur	de	 la	Délégation	de	

Mayotte	permet	aux	familles	mahoraises	d’avoir	un	espace	de	paroles	hors	des	

murs	du	quartier.		

C’est	donc	sur	une	 logique	partenariale	de	dynamique	du	territoire	que	 la	

structure	 a	 basé	 son	 fonctionnement.	 C’est	 aussi dans	 l’objectif	 d’une	

capitalisation	 des	 expériences	 et	 de	 savoirs	 restitués	 sous	 forme	 de	

réciprocités	formelle	et	informelle	:	«	que	peuvent	nous	apporter	les	institutions	

et	les	structures,	et	que	pouvons-nous	leur	apporter	?	»	

	

Cette	 méthodologie	 appliquée,	 ces	 formes	 de	 recherches-actions	 sont	

devenues	 des	 véritables	 leviers	 d’émancipation	 et	 d’actions	 collectives.	

Produisant	du	 lien	social	entre	 les	acteurs	et	 les	structures	elles-mêmes,	ceci	a	

renforcé	le	maillage	territorial	qui	s’était	peu	à	peu	dilué	dans	l’étalement	urbain	

et	la	démographie	grandissante.	Ainsi,	dans	la	continuité	de	ce	qu’appelle	Cyprien	

Avenel	«	l’approche	ascendante	de	l’action	publique	»,	la	politique	d’intervention	

de	 la	structure	était	 la	continuité	d’un	projet	 local	 territorialisé	 impulsé	par	 les	

financements	communaux	et	ceux	de	la	Caisse	d’Allocations	Familiales	qui,	chaque	

année,	permet	de	«	concilier	deux	conceptions	finalement	différentes	de	la	ville :	

la	ville	«	créative	»	(Florida,	2002),	tournée	vers	le	marketing	territorial,	et	la	«	ville	

citoyenne	 »,	 tournée	 vers	 la	 cohésion	 sociale	 »553.	 Une	 dynamique	 toutefois	

fragilisée	par	la	nécessité	constante	et	fastidieuse	de	rechercher	des	financements	

																																																								
553	Dans	Cyprien	AVENEL,	op.cité,	p.5.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 408	
	

et	 une	 gestion	 administrative	 et	 humaine	 complexe	 pour	 une	 structure	 dont	

l’encadrement	repose	sur	du	bénévolat.		

	

Au	bilan,	l’Association	du	quartier	de	La	Chaumière	974	a	donc	émergé	de	ce	

contexte	 particulier	 d’effritement	 de	 lien	 social,	 de	 conflits	 interhabitants	 et	

intergénérationnels	 souvent	 ethnicisés	 par	 les	 habitants	 eux-mêmes	 et	 les	

représentations	collectives	apportées	par	l’extérieur	du	quartier.		

Cette	 phase	 de	 création	 institutionnelle	 a	 trouvé	 son	 point	 de	

reconnaissance	 par	 la	 création	 d’un	 emploi	 conventionné	 avec	 l’école	 et	 le	

CASNAV	en	avril	2017554.	Ce	poste	de	médiateur	interculturel	en	milieu	scolaire	et	

éducatif555	a	une	double	spécificité.	D’une	part,	 il	s’agit	d’apporter	soutien	aux	

familles,	aux	élèves	et	à	l’équipe	éducative	dans	leur	mission	respective.	D’autre	

part,	 il	 s’agit	de	 continuer	de	développer	 les	activités	de	 l’Association	avec	 les	

dirigeants	bénévoles.	Ce	poste	a	pris	la	forme	d’un	changement	dans	la	continuité	

puisque	 quelques	 mois	 plus	 tard,	 je	 déménageais	 et	 je	 laissais	 ma	 fonction	

bénévole	de	«	coordonnatrice	de	projet	»	à	la	présidente	de	l’association	et	à	cette	

médiatrice.	

	

																																																								
554	Je	ne	suis	plus	présidente,	mais	je	reste	membre	du	conseil	d’administration.	De	plus,	dans	la	
convention	 signée	 avec	 le	 Pôle	 Emploi	 dans	 le	 cadre	 de	 ce	 contrat,	 je	 suis	 tutrice	 de	 cette	
médiatrice.	
555	Dans	le	jeu	des	relations	et	des	concurrences,	cette	médiatrice	est	apparue	comme	une	figure	
similaire	 à	 la	mienne,	 comme	un	«	double	»	de	moi-même	 avec	 lequel	 j’ai	dû	 renégocier	des	
positions.	Femme,	habitante	du	quartier,	malgache,	diplômée,	3	enfants,	mariée	à	un	zoreil	mais	
plus	âgée	que	moi,	ses	 rôles	sociaux	ont	été	ainsi	similaires	aux	miens.	Ce	statut	professionnel	
diffère	de	mon	statut	de	bénévole	sortante.	Ainsi,	il	a	fallu	aussi	que	les	membres	de	la	structure,	
les	 membres	 dirigeants	 et	 les	 partenaires	 renégocient	 leurs	 positions	 face	 une	 salariée	 qui	
reprenait	ma	position	de	leader	associatif	vacante	depuis	janvier	2017.	Cette	position	est	appuyée	
par	la	confiance	des	femmes	mahoraises	qui	elle-même	est	motivée	par	un	complexe	d’infériorité.	
Certains	partenariats	ont	continué	et	ont	été	renforcé,	tandis	que	d’autres	ont	été	abandonné	aux	
profits	de	nouveaux.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 409	
	

b) L’ancrage	 territorial	 des	Mahorais	 à	 La	 Chaumière	 :	 entre	 investissement	 et	

perspectives	d’émancipation	au	sein	de	 l’Association	de	quartier	La	Chaumière	

974	

Pour	 l’Association	 de	 quartier	 La	 Chaumière	 974,	 la	 participation	 et	

l’implication	 des	 habitants	 reste	 le	 leitmotiv	 des dispositifs	 financiers	 et	 des	

missions	de	la	structure	du	quartier.	Une	politique	à	la	fois	urbaine	et	sociale	qui	

est	basée	sur	la	logique	d’équité	du	dispositif	d’accompagnement	des	«	Territoires	

à	 problèmes	 »556.	 Et	 les	 interventions	 par	 la	 promotion	 d’une	 conception	

ascendante	et	participative	de	l’action	publique	prennent	appui	sur	les	ressources	

locales	existantes557	afin	de	pouvoir	résoudre	la	difficulté	par	la	mobilisation	des	

ressources	 locales	engendrées	par	 les	habitants.	Ainsi,	en	2016,	une	secrétaire,	

d’origine	mahoraise	et	habitante	du	quartier,	a	été	recrutée	en	CUI-CAE558	pour	

un	an.	L’association	du	quartier	de	La	Chaumière	a	aussi	participé	à	la	formation	

du	Brevet	d’Aptitude	aux	Fonctions	d’Animateurs	de	deux	mamans	pour	qu’elles	

puissent	participer	pleinement	à	l’encadrement	des	activités	de	la	structure,	mais	

aussi	leur	permettre	de	faciliter	l’obtention	d’un	emploi.	De	plus,	lorsque	cela	est	

possible,	 le	vivier	des	encadrants	est	 recruté	dans	 le	quartier.	D’une	part,	 cela	

permet	aux	personnes	du	quartier	d’investir	un	champ	d’action	au	sein	de	leur	lieu	

d’habitation	et,	d’autre	part,	cela	permet	de	valoriser	la	mobilisation	territoriale	

du	secteur.	

Le	territoire	de	La	Chaumière	est	donc	perçu	–	par	la	structure	elle-même,	

ses	membres,	et	les	institutions	qui	la	financent	–	comme	un	point	d’ancrage	au	

développement	de	la	vie	associative.	Pourtant,	les	visions	sur	le	long	terme	sont	

occultées	par	 le	court	terme,	et	 la	nécessité	de	survie	par	des	financements	de	

plus	 en	 plus	 précaires,	 si	 incertains	 et	 par	 des	 logiques	 concurrentielles	 qui	

																																																								
556	Dans	AUTÈS,	M,	«	Les	sens	du	territoire	»,	Recherches	et	Prévisions,	n°39,	1995.	
557	Ibid.	
558	Contrat	Unique	d’Insertion-Contrat	d’Accompagnement	dans	l’Emploi	est	un	«	contrat	dans	le	
secteur	non	marchand	qui	facilite,	grâce	à	une	aide	financière	pour	l’employeur,	l’accès	durable	à	
l’emploi	 des	 personnes	 sans	 emploi	 rencontrant	 des	 difficultés sociales	 et	 professionnelles	
d’insertion.	Il	permet	des	recrutements	en	CDD	ou	CDI.	Source	travail-emploi.gouv.fr.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 410	
	

deviennent	 ainsi	 des	 menaces	 économiques	 et	 sociales.	 Mais	 ces	 menaces	

deviennent	des	leviers	d’opportunités	du	moment	que	les	membres	parviennent	

à	se	structurer	et	à	saisir	 les	opportunités	de	 formation.	En	2016,	 les	membres	

volontaires	de	l’association	du	quartier	de	La	Chaumière	ont	bénéficié	d’un	suivi	

administratif	et	 comptable	piloté	par	 le	Dispositif	 Local	d’Accompagnement559.	

Cette	formation	sur	plusieurs	mois	a	permis	de	développer	des	outils	comptables	

et	 administratifs.	 Il	 s’agissait	 aussi	 de	 faciliter	 la	 gestion	 administrative	 des	

membres	 et	 de	 conforter	 les	 actions	 collectives	 qui	 développent	 un	 ancrage	

territorial,	ancrage	appuyé	par	l’augmentation	des	activités	de	la	structure	dans	et	

hors	du	quartier	et	 leur	 répétition	d’années	en	années.	Le	développement	des	

actions	collectives	des	femmes	mahoraises,	par	exemple,	répond	à	des	 logiques	

territoriales	impulsées	par	les	formes	de	réseau	traditionnel.	Ainsi,	les	enjeux	de	

la	territorialisation	mahoraise	sont	mis	à	profit	dans	la	structure	de	loi	1901	par	

l’organisation	des	ventes	de	broshetti560	dans	le	quartier	pour	récolter	des	fonds.		

Mais	cette	action	rémunératrice	est	paradoxale.	Si	son	organisation	permet	

de	récolter	des	fonds	pour	mener	à	bien	des	activités	qui	favorisent	le	lien	social,	

elle	renforce	aussi	la	question	des	conflits	dans	le	quartier	lorsque	cette	action	est	

mise	en	place	le	week-end	:	

«	Non,	mais	Madame	Mezzapesa	!!	Vous	vous	rendez	compte	!	Elles	font	

encore	des	barbecues	dans	le	parc	et	je	me	prends	toute	la	fumée	dans	la	

gueule.	On	est	en	weekend,	les	gens	travaillent,	on	a	envie	de	se	reposer	

pas	de	se	faire	enfumer	!	Y’a	du	temps	la	semaine561,	elles	peuvent	faire	

																																																								
559	Dispositif	 créé	 en	 2002	 par	 l’État	 et	 la	 Caisse	 des	Dépôts,	 avec	 le	 soutien	 du	 Fonds	 Social	
Européen,	 rapidement	 rejoints	 par	 le	 Mouvement	 associatif.	 Le	 Dispositif	 Local	
d’Accompagnement	 (DLA)	 permet	 aux	 structures	 d’utilité	 sociale	 employeuses	 (associations,	
structures	 d’insertion	 par	 l’activité	 économique,	 coopérative	 à	 finalité	 sociale)	 de	 bénéficier	
d’accompagnements	dans	leurs	démarches	de	création,	de	consolidation	et	de	développement	de	
l’emploi.	C’est	un	dispositif	public	présent	sur	tout	le	territoire.	Source	www.indo-dla.fr.	
560	Brochettes	de	bœuf	ou	de	poulet.	Cf	le	chapitre	7.	
561	Mais	c’est	surtout	moins	rentable	en	termes	de	temps	et	économique.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 411	
	

ça	 quand	 on	 est	 pas	 là	 »	 [Homme,	 créole	 blanc,	 la	 cinquantaine,	

propriétaire].	

	

À	La	Chaumière,	cette	mobilisation	oscille	donc	entre	une	 lutte	contre	 la	

stigmatisation	et	 la	revalorisation	du	quartier	au	 travers	de	nouvelles	synergies	

internes	et	extérieures	au	quartier.	Le	travail	bénévole	au	sein	de	l’Association	du	

quartier	de	La	Chaumière	a	également	été	renforcé	par	 la	création	d’un	certain	

nombre	 d’emplois	 en	 contrats	 aidés	 et/ou	 vacataires.	 Permettant	 ainsi	 la	

multiplication	des	champs	d’action,	des	activités	et	de	la	répartition	du	travail	à	

effectuer	au	sein	des	membres	et	du	personnel.	Cette	logique	de	management	a	

ainsi	facilité	 la	visibilité	de	 la	structure	auprès	des	partenaires,	des	habitants,	et	

ladite	 professionnalisation	 des	 membres	 bénévoles	 qui	 acquièrent	 par	 cet	

engagement	un	certain	nombre	de	compétences	qui	sont	aussi	développées	par	

le	travail	conjoint	d’avec	les	salariés.	En	effet,	certaines	compétences	–	juridiques,	

gestionnaires	et	financières	–	demandées	par	une	administration	de	plus	en	plus	

lourde562	 nécessitent	 bien	 souvent	 le	 partage	 des	 tâches	 entre	 bénévoles	 et	

salariés.	 L’expérience	 acquise	 au	 cours	 de	 l’engagement	 apparait	 comme	 une	

ressource	non	négligeable	pour	 les	bénévoles	dirigeants,	d’autant	plus	que	cet	

engagement	permet	 à	 certains	de	pouvoir	postuler	 à	des	 emplois	 au	 sein	des	

collectivités	territoriales	au	regard	de	leur	engagement	et	de	leur	connaissance	du	

territoire	et	des	populations	qu’ils	côtoient.	

	

	 	

																																																								
562	 Comptabilité,	 rédaction	 de	 bilan,	 subventions…	 En	 plus	 de	 l’accompagnement	DLA	 dont	 la	
structure	a	été	bénéficiaire,	le	Pôle	Intégration	de	Saint-Denis	a	mis	en	place	ce	type	de	formations	
à	 destination	 des	 représentants	 associatifs	 originaires	 de	Mayotte	 et	 des	 Comores.	 La	 Caisse	
d’Allocations	Familiales	a	fait	de	même	pour	les	dirigeants	associatifs	des	associations	agréées	EVS.	
Les	nouveaux	membres	dirigeants	de	la	structure	ont	ainsi	bénéficié	de	ces	accompagnements.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 412	
	

Même	si	La	Chaumière	est	un	quartier	stigmatisé	par	l’extérieur,	ceux	qui	y	

vivent	ou	qui	y	ont	vécu,	qu’ils	soient	Mahorais	ou	autres,	se	réclament	de	ce	lieu	

auquel	ils	sont	attachés :	

«	Je	suis	habitante	de	La	Chaumière. Je	vis	ici	depuis	1992.	Et	je	suis	bien	

à	 La	 Chaumière.	 Je	 suis	 fière	 d’habiter	 à	 La	 Chaumière.	 J’aime	 La	

Chaumière.	Et	pour	rien	au	monde	je	veux	déménager	»	[Femme,	créole	

blanche,	61	ans,	mars	2017]563	

«	C’est	vrai	que	La	Chaumière n’est	pas	ce	que	c’était.	Mais	on	y	est	bien.	

C’est	vrai	que	 les	enfants	crient,	parfois	y’a	des	soucis	avec	 les	familles,	

c’est	dégradé.	Mais	c’est	pas	que	la	faute	des	Mahorais.	C’est	nous	aussi,	

propriétaires,	 avec	 tous	 ces	 soucis	 administratifs	 comme	 vous	 avez	

expliqué.	Maintenant	c’est	à	nous	de	 faire	changer	 les	choses.	Mais	en	

tout	cas,	c’est	vrai	aussi,	à	La	Chaumière	c’est	mieux	qu’y’a	deux	ans	».	

[Homme,	65	ans,	métropolitain,	propriétaire,	mars	2017]564	

	

À	La	Chaumière,	les	Mahorais	font	en	sorte	de	vivre	leur	vie	en	s’inscrivant	

d’une	manière	ou	d’une	autre	dans	ce	territoire	et	ce,	quelle	que	soit	la	forme	que	

cela	prend,	et	les	tensions	que	ces	manières	de	vivre,	de	faire	et	d’être	peuvent	

engendrer.	 Ainsi,	 ces	 diverses	 formes	 d’investissement	 dans	 le	 quartier	

développent	ce	sentiment	d’attachement,	comme	l’explique	cette	interlocutrice	:	

«	On	est	 les	mamas	de	La	Chaumière.	On	est	 l’association	des	mamas	

mahoraises	de	La	Chaumière.	

M.M :	Lesmamasmahoraises ?

																																																								
563	 Propos	 recueillis	 lors	 d’une	 conférence	 que	 je	 faisais	 sur	 le	 quartier	 de	 La	 Chaumière	 à	 la	
Bibliothèque	Départementale	de	La	Réunion	le	21	mars	2017.	Quelques	propriétaires	habitants	et	
anciens	habitants	étaient	présents.	
564	Ibid.		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 413	
	

Ben	oui.	Enfin	!	On	représente	les	mamans	de	La	Chaumière.	Toutes	les	

mamans,	mêmes	 celles	 qui	 viennent	 pas	 parce	 qu’elles	 ont	 peur	 des	

Mahoraises	(éclats	de	rires)	».	[Femme,	Mahoraise,	30	ans,	trois	enfants,	

juin	2015]	

Cet	 attachement	 au	 territoire	 est	 accompagné	 d’un	 investissement	

préexistant	par	des	formes	de	réseaux	communautaires.	Investissement	qui,	lui,	

met en évidence	 les relations affectives que peuvent	 entretenir les habitants

mahorais	 avec	 le	 quartier	 et	 avec	 la	 structure	 :	 relations	 toutes	 teintées	

d’ambivalence	traduisant	des	rapports	à	la	fois	conviviaux	et	conflictuels	:	

«	Tu	sais	que	tout	le	monde	dit	qu’on	est	une	association	de	Mahorais	?	»	

M.M	:	«	Oui,	je	sais.	Mais	c’est	pas	grave,	faut	leur	dire	que	c’est	pour	tout	

le	monde,	pour	tous	les	habitants	»	

«	 C’est	 ce	 que	 je	 dis,	mais	 ils	me	 croient	 pas.	 J’aimerais	 bien	 qu’y	 ait	

d’autres	personnes	aussi.	Y’a	un	peu	de	malgaches,	des	zoreils,	y’a	V.	qui	

est	tahitienne565,	mais	y’a	pas	assez	d’autre	monde.	Faut	qu’on	se	parle,	

faut	 qu’y	 ait	 plus	 d’adhérents.	 On	 vit	 tous	 ici,	 on	 est	 tous	 de	 La	

Chaumière	»	[Femme,	Mahoraise,	29	ans,	trois	enfants,	avril	2014}	

	 	

																																																								
565	Fréquentait	déjà	la	structure	mais	sans	y	avoir	adhérée.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 414	
	

L’ancrage	territorial	des	familles	mahoraises	permet	ainsi	d’être	abordé	au	

travers	 des	 mobilités	 résidentielles	 et	 de	 la	 manière	 dont	 les	 habitants,	 ex-

habitants	 mahorais,	 peuvent	 être	 amenés	 à	 s’impliquer	 dans	 les	 structures	

associatives	de	 leur	quartier	ou	de	 leur	 réseau.	Dans	 la	 continuité	de	 certains	

travaux	sur	la	place	et	la	fonction	de	la	proximité	des	formes	de	parenté	dans	les	

choix	des	parcours	résidentiels	des	nouveaux	urbains	(Sencébé,	2002),	les	logiques	

d’implantation	des	familles	mahoraises	et	comoriennes	leur	permettent	d’être	à	

la	 fois	 investies	 dans	 des	 structures	 sociales	 de	 type	 républicain	 ou	 des	

structures	associatives	de	type	traditionnel	(shama,	shikao).		

Protagoniste	 du	 conflit	 exposé	 dans	 ce	 chapitre,	 cette	 jeune	 maman	

mahoraise	de	31	ans,	mariée,	3	enfants566,	illustre	bien	cet	exemple.	Après	s’être	

investie	dès	le	début	dans	l’Association	de	quartier	La	Chaumière	974,	elle	a	assuré	

–	au	fil	des	ans	–	la	vice-présidence,	la	trésorerie	avant	de	prendre	la	présidence	

en	2017.	Bien	qu’ayant	déménagé	quelques	mois	après	sa	prise	de	fonction,	elle	

reste	profondément	attachée	au	quartier	et	poursuit	son	engagement	associatif	

pour	accompagner	ses	amies,	mais	surtout	pour	que	les	choses	«	changent	pour	

nos	enfants.	Et	puis,	on	va	bien	faire	les	choses	pour	que	quand	tu	rentres,	tu	sois	

fière	de	nous	»567.	Elle	a	également	été	recrutée	de	2015	à	2017	comme	Agent	

Territorial	 Spécialisé	 des	 Écoles	Maternelles	 en	 CUI-CAE568	 pour	 remplacer	 un	

poste	laissé	vacant.	Quel	chemin	parcouru	depuis	ce	jour	du	12	novembre	2012	

où	elle	bloquait	l’école	avec	ses	amies	pour	crier	sa	colère	contre	une	institution	

qui	 semblait	ne	pas	 la	 comprendre	 !	Dans	 tous	 les	 cas,	 identifiée	en	 tant	que	

membre	active	de	 l’association,	habitante	du	quartier,	mahoraise,	 sa	présence	

dans	l’école	a	permis	de	faire	le	lien	avec	les	familles	et	l’institution.	

	

																																																								
566	L’âge	retenu	des	interlocuteurs	s’arrête	en	décembre	2016.	Son	parcours	migratoire	est	décrit	
dans	le	chapitre	4.	
567	La	présidente	de	l’association	de	quartier	La	Chaumière,	4	juillet	2017.	Discours	lors	de	mon	pot	
de	départ	et	de	l’inauguration	du	nouveau	local.	
568	Dispositif	op.cité.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 415	
	

L’attachement	 qu’elle	 exprime	 demeure	 à	 l’échelle	 des	 relations	 et	 des	

connexions	entre	les	réseaux	concernés	(France	Guérin-Pace,	2007).	Et	elle	n’est	

pas	la	seule,	puisque	la	secrétaire	de	l’Association,	mariée,	5	enfants	a	déménagé	

en	 2015.	 L’analyse	 du	 quartier	 à	 l’échelle	 de	 l’engagement	 associatif	 et	 de	

l’ancrage	 se	 rapproche	 des	 travaux	 des	 sociologues	 François	 Dubet	 et	 Didier	

Lapeyronnie	(1992),	de	Michel	Korkoreff	(2003)	et	Cyprien	Avenel	(2013).	Bien	que	

leurs	 travaux	 portent	 sur	 des	 habitats	 de	 type	 social	 dont	 les	 habitants	 sont	

d’origines	 diverses,	 leur	 analyse	 sur	 la	 densité	 des	 relations	 sociales	 qui	 se	

configurent	dans	ces	quartiers	leur	permettent	d’affirmer	qu’il	s’agit	là	d’une	sorte	

d’enveloppe	protectrice	associée	à	la	relation	familiale.	

La	structuration	de	l’association	du	quartier	de	La	Chaumière	a	trouvé	son	

origine	dans	une	forme	de	liens	préexistants569	incarnée	par	les	formes	de	réseaux	

communautaires.	Toutefois,	ces	formes	de	réseaux	communautaires	préexistants	

se	sont	élargies	par	l’encadrement	loi	1901	de	la	structure	et	par	l’arrivée	d’autres	

membres	mahoro-comoriens	ou	non.	

	

La	 référence	 au	 quartier,	 appuyée	 par	 l’investissement	 associatif	 est	 un	

facteur	important	d’ancrage	et	d’émancipation	pour	les	bénévoles	du	quartier570.	

Car	l’engagement	des	individus	dans	le	territoire,	qu’il	relève	d’un	investissement	

social,	associatif	ou	financier	est	d’autant	plus	important	que	ceux-ci	objectivent	

leurs	 parcours	migratoires	 comme	 temporaires,	mais	 dans	 lequel	 il	 s’agit	 de	

s’investir	:	

																																																								
569	Les	chapitres	5	et	7	évoquent	particulièrement	cette	notion	de	réseau	chez	les	Mahorais	et	les	
Comoriens.	
570	Dans	cette	analyse,	je	n’ai	traité	que	des	membres	de	cette	association.	Mais	je	ne	néglige	pas	
les	autres	formes	d’engagement	qu’il	a	y	pu	avoir	à	La	Chaumière	au	travers	des	autres	tentatives	
associatives	dans	le	quartier.	Ces	autres	formes	d’engagement	constituent	des	configurations	qu’il	
faudrait	analyser	dans	un	travail	ultérieur.	Du	fait	de	la	notion	d’enclicage,	je	n’ai	pas	intégré	ces	
formes	à	mon	analyse.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 416	
	

«	 Ce	 qu’a	 fait	Mélanie	 c’est	 pas	 pour	 elle,	 c’est	 pour	 nous.	 Pour	 nos	

enfants.	Parce	qu’on	 l’aurait	pas	fait.	Alors,	maintenant	c’est	à	nous	de	

prendre	sa	place	et	de	faire	les	choses	pour	nos	enfants	».571		

Début	d’année	2017,	j’ai	remis	ma	démission	en	tant	que	présidente.	D’un	

point	de	vue	personnel,	il	était	temps	pour	moi	de	me	consacrer	à	la	fin	de	mon	

doctorat.	En	tant	que	présidente,	le	relais	devait	être	transmis	afin	d’assurer	une	

nouvelle	dynamique	à	la	structure,	mais	aussi	au	quartier	par	la	mobilisation	pleine	

et	active	des	membres.	Elles	sont	trois	femmes	mahoraises	à	avoir	présenté	leur	

candidature	 pour	 être	 membres	 du	 bureau.	 Les	 deux	 femmes	 au	 poste	 de	

présidente	et	de	 secrétaire	 sont	des	membres	 initiateurs	du	 conflit	et	qui	ont	

accompagné	 la	 structure	 depuis	 sa	 création.	 Elles	 étaient	 déjà	 membres	 du	

bureau,	 alors	 que	 la	 trésorière	 est	 une	 nouvelle	 adhérente,	 choisie	 pour	 ses	

compétences	 en	 comptabilité.	 Je	 restais	 toutefois	 membre	 du	 Conseil	

d’Administration	afin	d’accompagner	les	membres	du	bureau	dans	la	transition	et	

dans	 le	 passage	 des	 responsabilités	 et	 des	 compétences.	 Comme	 l’association	

était	structurée,	organisée	et	financée,	la	prise	de	poste	a	été	facilitée.	De	plus,	les	

membres	ont	bénéficié,	depuis	2016,	d’un	certain	nombre	de	formations	qui	leur	

permettait	 d’avoir	 les	 bases	 de	 la	 gestion	 associative572.	 La	 médiatrice	

interculturelle	a	constitué	mon	double	puisqu’elle	a	été	amenée	à	travailler	sur	

des	volets	que	je	pilotais	et	que	ses	rôles	sociaux	étaient	similaires	aux	miens.	Peu	

à	peu	elle	m’a	remplacée	dans	bien	des	domaines	que	je	lui	ai	laissés.	La	transition	

a	 été	 facilitée	 aussi	 par	 l’obtention	 d’un	 nouveau	 local	 loué	 par	 l’association.	

Comme	la	vie	associative	était	développée	et	prolifique,	j’ai	remis	à	la	présidente	

lors	de	mon	départ	un	«	guide	de	survie	»	dans	 lequel	se	 trouvaient	toutes	 les	

informations	 nécessaires	 à	 la	 bonne	 gestion	 administrative	 et	 comptable.	 La	

																																																								
571	La	présidente	de	l’Association	de	La	Chaumière,	4	juillet	2017.	
572	Ce	dont	 je	n’ai	pas	bénéficié	en	prenant	 la	présidence	en	2012,	devant	ainsi	apprendre	«	 les	
ficelles	du	métier	».		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 417	
	

transition	s’étant	faite	en	douceur,	mon	départ	a	été	le	levier	d’une	émancipation	

sociale.573			

De	plus,	le	fait	d’habiter,	de	s’engager	et	de	s’inscrire	dans	un	quartier	qui	

est	 stigmatisé,	 assigné	 de	 manière	 négative	 autant	 de	 l’intérieur	 que	 de	

l’extérieur,	permet	à	ces	femmes	mahoraises	«	qui	s’y	investissent	d’éprouver	un	

sentiment	d’attachement	plus	 fort	que	 ceux	qui	ne	 font	qu’y	 vivre	»	 [Di	Méo,	

1998].	Ces	engagements	associatifs	–	républicains	ou	communautaires	–	montrent	

une	certaine	forme	de	construction	citoyenne,	mais	aussi	la	volonté	de	participer	

à	la	vie	et	à	la	dynamique	du	quartier.	Même	si	l’implication	et	la	démonstration	

de	 l’investissement	 ne	 sont	 pas	 conformes	 aux	 attentes,	 la	 participation	 des	

familles	aux	activités	et	l’émergence	des	initiatives	pour	dynamiser	le	quartier	et	

améliorer	 le	cadre	de	vie	démontrent	 l’ancrage	 territorial	et	 l’attachement	que	

peuvent	avoir	les	familles	mahoraises	et	comoriennes	du	quartier.		

	

	

	 	

																																																								
573	Ce	parcours	associatif	a	été	en	quelque	sorte	un	parcours	initiatique	vers	un	univers	dans	lequel	
je	n’aurais	jamais	pu	penser	travailler.	Si	l’association	est	facteur	d’émancipation	pour	ces	femmes	
parce	qu’elles	développent	des	compétences	et	cherchent	à	se	 former	pour	mieux	exercer	 leur	
fonction,	 ce	 «	 rite	 initiatique	 »	 a	 également	 été	 pour	moi	 un	 facteur	 d’émancipation	 et	 de	
formation	 professionnelle,	 me	 permettant	 ainsi	 d’être	 recrutée	 en	 tant	 que	 coordonnatrice	
socioculturelle	 au	 Service	 Pénitencier	 d’Insertion	 et	 de	 Probation	 de	 Polynésie	 Française.	 On	
retrouve,	comme	pour	elles,	cette	notion	de	réciprocité	:	«	l’association	de	quartier	m’a	apportée	
autant	que	j’ai	pu	lui	apporter	».	
	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 418	
	

Conclusion		

Créée	à	partir	d’un	conflit	dans	un	environnement	particulièrement	tendu,	

l’Association	de	quartier	La	Chaumière	974	a	fait	en	sorte	de	mutualiser	les	moyens	

financiers	 et	 humains	 pour	 dynamiser	 son	 territoire	 d’action	 et	 renforcer	 la	

cohésion	sociale.		

La	migration	mahoraise	est	souvent	abordée	–	par	les	habitants	du	quartier	

et	les	institutions	–	sous	l’angle	des	dysfonctionnements	ressentis	et	des	difficultés	

éprouvées.	 Bien	 que	 déconsidérée,	 la	 population	mahoraise	 de	 La	 Chaumière	

utilise	les	nombreuses	ressources	dont	elle	dispose	pour	faciliter	son	adaptation	à	

La	 Réunion.	 Les	 formes	 d’engagement	 au	 sein	 de	 l’Association	 de	 quartier	 La	

Chaumière	974	permettent	aux	personnes	militantes	et	bénévoles	d’acquérir	et	

de	développer	des	compétences	qui	peuvent	être	jusque-là	ignorées.	Ces	formes	

d’engagements	deviennent	des	 formes	d’émancipation	au	 service	d’une	action	

collective.		

L’étude	 de	 ces	modalités	 d’émancipation	 au	 sein	 de	 l’Association	 de	 La	

Chaumière	 974	 permet	 de	 comprendre	 comment	 se	 développent	 des	 formes	

d’appartenance	et	d’attachement	au	quartier	–	dans	et	pour	 lequel	 les	femmes	

bénévoles	militent.	Mais	 le	poids	de	 l’engagement	diffère	 selon	 les	 femmes	et	

leurs	compétences,	et	les	enjeux	des	retombées	sociales	ne	sont	pas	les	mêmes.		

D’autant	plus	que	La	Chaumière	est	un	quartier	stigmatisé	et	dénigré	et	que	 le	

sentiment	d’appartenance	oscille	entre	fierté	et	sentiment	d’exclusion.	De	ce	fait,	

cette	territorialité	engagée	amène	la	question	des	identifiants	chez	les	individus.	

Des	 identifiants	 sociaux,	nationaux,	ethniques,	 territoriaux	qui	prennent	 forme	

dans	 cette	 construction	 associative	et	 sociale,	permettant	d’offrir	 à	 la	 fois	des	

ressources	identitaires	et	d’ancrage	aux	individus.	Sachant	aussi	que	l’adhésion	à	

l’Association	du	quartier	de	La	Chaumière	974	pour	les	familles	mahoraises574	est	

																																																								
574	Et	 je	 rajouterais	 comoriennes	au	 vue	de	 la	 tentative	de	 création	d’une	association	par	une	
femme	comorienne.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 419	
	

fortement	recommandée,	influencée	par	le(s)	réseau(x)	communautaire(s).	Et	de	

surcroit,	c’est	à	partir	de	ces	mêmes	valeurs	que	l’association	s’est	créée.		

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 420	
	

Conclusion	

	 Mes	questionnements	 initiaux	concernaient	 la	compréhension	des	

catégorisations	ethniques	dont	 les	Mahorais	sont	victimes	à	La	Réunion,	et	des	

influences	 que	 cela	 avait	 sur	 leur	 construction	 identitaire.	 L’étude	 de	 ces	

représentations	m’a	amenée	à	analyser	les	trajectoires	migratoires	et	les	logiques	

d’implantations	dans	les	territoires	d’origine	et	d’accueil	des	habitants	du	quartier	

de	La	Chaumière.	

	En	 ce	 sens,	 l’étude	 ethnographique	 du	 quartier	 de	 La	 Chaumière	 s’est	

avérée	particulièrement	pertinente.	Elle	n’a	été	possible	que	grâce	à	ma	position	

singulière	dans	le	quartier,	cumulant	plusieurs	rôles	et	fonctions,	que	j’ai	explicités	

dans	cette	 thèse.	Toutefois,	afin	de	proposer	une	analyse	anthropologique,	 j’ai	

construit	 une	 distanciation	 dans	 mon	 travail ethnographique.	 Et	 il	 m’a	 fallu	

développer	des	stratégies	au	moment	de	l’enquête	pour	«	protéger	»	mon	terrain	:	

de la	 dissociation et du compartimentage [Cohen, 2002]. Cela	m’a	 conduite à	

présenter	tout	d’abord	dans	cette	thèse	les	différents	rôles	qui	ont	été	les	miens	

sur	le	terrain	;	ceci	était	nécessaire	si	je	voulais	explorer	la	complexité	de	mes	rôles	

sociaux et	 leur influence sur mon objet	d’étude. Ma	démarche ethnographique

s’est	ainsi	articulée	aux	multiples	situations	personnelles	qui	m’ont	fait	passer	de	

la	joie	à	la	tristesse,	de	l’amitié	aux	conflits.	Ce processus	de	recherche	a	été	ainsi	

ponctué de différentes crises personnelles douloureuse. Par exemple, le travail

associatif	et	 l’expérience	anthropologique	se	sont	entremêlés,	m’amenant	dans	

l’univers	intime	et	familial	des	interlocuteurs,	à	La	Réunion	ou	à	Mayotte.	

	

Au	terme	de	cette	réflexion	sur	les	trajectoires,	il	apparaît	que	les	Mahorais	

et	les	Comoriens	sont	d’une	grande	mobilité	entre	les	territoires	nationaux	et	les	

zones	résidentielles	dans	le	territoire	d’accueil.	

	Cette	mobilité	 est	motivée	 par	 le	 désir	 d’accès	 à	 une	 vie	meilleure	 que	 le	

territoire	d’origine	ne	peut	offrir.	Dans	le	projet	migratoire,	le	processus	de	départ	

se	construit	avec	l’idée	d’une	perspective	de	retour.	Ainsi,	cette	mobilité	apparaît	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 421	
	

comme	 structurée,	 autant	 dans	 les	 choix	 que	 dans	 sa	mise	 en	 exécution.	 Les	

aspirations	 individuelles	 se	 bousculent	 et	 s’entremêlent	 avec	 les	 aspirations	

communes	et	collectives	des	Mahorais	que	des	études	ont	pu	mettre	en	avant	il	y	

a	 une dizaine	 d’années	 (Cherubini	 et	 Roinsard,	 2009).	 Les	motifs	migratoires	

concernent	 davantage	 l’accès	 aux	 formations	 et	 à	 l’emploi,	 à	 la	 scolarité	 des	

enfants	plutôt	qu’au	seul	but	de	gagner	des	prestations	sociales.		

Cette	structuration	de	la	mobilité	est	le	fruit	des	réseaux	familiaux,	amicaux	

ou	villageois	qui	fondent	le	système	de	relation	entre	les	personnes	de	Mayotte	

ou	des	Comores.	Derrière	un	projet	individuel,	des	stratégies	issues	des	réseaux	

se	mettent	en	place	pour	accompagner	le	projet	migratoire	de	l’intéressé.	De	plus,	

ces	 réseaux	 permettent	 l’implantation	 dans	 le	 territoire	 d’accueil	 et	 la	

structuration	 identitaire	 au	 travers	 de la	 reterritorialisation	 de	 pratiques	

collectives	ou	individuelles.		

L’analyse	de	ces	territorialités	m’a	conduite	de	La	Chaumière	à	La	Réunion,	et	

au-delà	des	frontières	pour	aborder	 les	constructions	 identitaires	qui	découlent	

de	cette	reterritorialisation	par	les	réseaux.		

	

Dans	un	premier	temps,	l’espace	délimité	de	La	Chaumière	est	apparu	comme	

un	carrefour	de	plusieurs	univers	qui	se	rencontrent	et	qui	se	connectent.	Il	a	fallu	

les	 identifier,	 les	 observer	 et	 comprendre	 les	 enjeux	 identitaires,	 relationnels,	

sociaux,	économiques…	que	représente	le	quartier.	

Ce	quartier	est	pour	 les	Mahorais	ou	 les	Comoriens	un	quartier	transitoire,	

mais	dans	lequel	il	faut	s’adapter	pour	s’implanter	à	La	Réunion.	Investir	l’espace	

physique	du	quartier,	permet	de	conserver	à	 la	 fois	cet	univers	 relationnel	qui	

caractérise	la	société	mahoraise,	mais	aussi	s’adapter	à	l’environnement	urbain	de	

Saint-Denis.	Dans	 ce	quartier,	 les	 réseaux	mahorais	 s’organisent,	 se	 créent,	 se	

disloquent,	évoluent,	se	complètent.	Grâce	à	ces	réseaux	–	familiaux,	villageois,	

amicaux	–	au	shama	et	au	shikoa,	 les	Mahorais	trouvent	un	appartement,	de	 la	

solidarité,	du	 soutien,	de	 l’accompagnement.	Ces	 réseaux	 s’établissent	 avec	 le	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 422	
	

degré	des	relations	qui	conditionnent	ces	échanges,	allant	de	la	connaissance	à	la	

parenté	 symbolique.	 Avec	 ces	 réseaux,	 on	 se	 connecte	 à	 d’autres	 réseaux	 –	

mahorais,	 comoriens,	 réunionnais,	 mauriciens	 –	 	 pour	 établir	 des	 activités	

économiques	 formelles	ou	 informelles,	des	 stratégies	d’achats	et	d’économies.	

Ces	 réseaux	mahorais	à	La	Réunion	 révèlent	 surtout	des	 réseaux	économiques	

transnationaux	et	souterrains.	Des	réseaux	qui	assurent	des	survies	économiques,	

mais,	surtout	la	circulation	des	biens	et	des	marchandises	de	manières	organisées.		

Ensuite,	 l’espace	 de	 La	 Chaumière	 permet	 de	 développer	 un	 sentiment	

d’appartenance	 plus	 ou	 moins	 forgé	 à	 celui-ci.	 Un	 sentiment	 engendré	 par	

l’ancrage	et	l’investissement	physique	dans	le	quartier,	autant	par	les	familles,	les	

enfants	et	 les	 jeunes	qui	se	 l’approprient.	L’approche	analytique	des	processus	

ethniques	 chez	 les	 Mahorais	 et	 les	 Comoriens	 questionne	 ces	 ressources	

communautaires,	personnelles	et	collectives	de	ces	groupes.	Les	analyses	sur	les	

tags	et	les	productions	artistiques	démontrent	comment	ces	enfants	et	ces	jeunes	

vivent	 ce	 quartier.	 L’expression	 de	 leur	 colère	 ou	 de	 leur	 désarroi	 appuie	 ces	

constructions	 identitaires	 fragiles.	Ces	 formes	d’expression	 libre	permettent	de	

renverser	ces	sentiments	d’injustices	sociales,	économiques	et	ethniques	en	une	

ressource	identitaire.	Un	emprunt	mélangé	afin	de	s’adapter	au	contexte	local.	Ils	

manient	 l’art	 de	 juxtaposer,	 d’alterner	 les	 diverses	 langues	 et	 les	 différents	

registres,	créant	ainsi	des	compositions	et	des	manières	de	parler	spécifiques	avec	

un	accent	qui	leur	est	propre.	Même	si	l’on	constate	que	la	langue	première	–	le	

shimaore	–	représente	la	langue	distinctive	et	le	lien	indéfectible	avec	le	territoire	

d’origine,	 elle	 permet	 de	 créer	 ainsi	 des	 compositions	 nouvelles	 d’expression	

langagière	 et	 des	manières	 de	 parler	 spécifiques	 avec	 un	 accent	 qui	 leur	 est	

propre.	Ainsi,	les	migrants	mahorais	et	comoriens	construisent	leurs	identités	au	

travers	d’une	ethnicité	qui	se	transmet	par	la	langue.	La	pratique	du	créole	et	du	

français	permettent	des	échanges	économiques	et	de	s’insérer	provisoirement	ou	

à	long	terme	dans	la	société	d’accueil.		

	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 423	
	

	 De	plus,	 le	quartier	de	La	Chaumière	permet	 la	reproduction	de	cet	ethos	

mahorais	 qui	 caractérise	 la	 construction	 identitaire	 des	Mahorais.	 Les	 écoles	

coraniques	 et	 les	 shioni	 présents	 à	 La	 Chaumière	 permettent	 d’instruire	 les	

enfants	à	la	religion	musulmane.	Toutefois,	ce	fondement	identitaire	se	renégocie	

puisqu’il	 s’agit	de	 s’adapter	 aux	 changements	 imposés	par	 la	migration	et	 aux	

contraintes	horaires	et	organisationnelles	des	établissements.	Cet	ethos	mahorais,	

cet	 ici-bas,	se	complète	avec	 l’instruction	scolaire	 républicaine	 représentée	par	

l’école	 du	 quartier.	 Considéré	 comme	 un	 des	 principaux	 motifs	 migratoires,	

côtoyer	le	monde	de	l’école	c’est	se	confronter	à	un	univers	institutionnel.	C’est	

aussi	composer	avec	de	nouveaux	codes	qu’il faut	apprendre	et	s’approprier.	Si	les	

migrants	mahorais	 et	 comoriens	 doivent	 s’adapter,	 l’institution	 s’adapte	 aussi	

pour	que	le	public	qui	la	côtoie	se	sente	libre	de	l’investir.	De	nouvelles	stratégies	

sont	 testées	 pour	 favoriser	 les	 liens	 familles/école	 du	 quartier.	De	 ce	 fait,	 les	

Mahorais	vivent	à	la	croisée	de	mondes	pluriels	et	distincts.	Ils	se	définissent	en	

fonction	des	univers	culturels,	religieux	et	républicains	dans lesquels	 ils	doivent	

trouver	leur	place.	

	

		 Enfin,	La	Chaumière	c’est	aussi	le	territoire	d’actions	collectives	dont	la	base	

de	 travail	 se	 situe	 sous	 l’angle	 de	 la	 cohésion	 sociale	 pour	 répondre	 aux	

problématiques	d’ethnicisation	du	quartier	et	à	l’effritement	des	liens	sociaux.	Les	

femmes	 mahoraises	 bénévoles	 de	 cette	 structure	 disposent	 de	 nombreuses	

ressources.	 Mises	 à	 profit	 essentiellement	 dans	 et	 pour	 le	 réseau	 associatif	

mahorais	informel,	ces	compétences	émergent	au	sein	de	l’Association	de	quartier	

La	 Chaumière	 974.	 Ces	 femmes,	 avec	 les	 autres	 bénévoles	 et	 salarié(e)s,	

s’organisent	pour	améliorer	leur	situation	et	celle	de	leurs	enfants	à	La	Réunion,	

en	ouvrant	les	champs	d’intervention	des	familles	mahoraises.	Ce	fonctionnement	

associatif	 républicain	 complète	 l’ancrage	 territorial	 des	Mahorais	 du	 quartier,	

puisque	 cet	 investissement	 développe	 un	 sentiment	 d’appartenance	 à	 La	

Chaumière	et	permet	l’émancipation	des	personnes	dans	l’espace	républicain.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 424	
	

	

	 Dans	un	 second	 temps,	 l’analyse	de	 l’ethnicité	mahoraise	 au	 travers	des	

notions	 de	 réseaux	 et	 de	 territoire,	 m’a	 conduite	 vers	 d’autres	 espaces	 de	

socialisation.	 Les	 réseaux	 associatifs	 culturels	 mahorais	 déclarés	 sont	 aussi	

porteurs	d’enjeux	 territoriaux,	 économiques	 et	 identitaires.	 Les	manifestations	

qu’ils	 organisent	 sont	 rapidement	 devenues	 les	 principales	 ressources	

économiques	 pour	 ces	 associations,	 tout	 en	 renforçant	 la	mémoire	 collective	

mahoraise	à	La	Réunion,	parce	ce	que	ces	autres	espaces-temps	mettent	en	valeur	

la	culture	mahoraise	et	renforcent	collectivement	et	individuellement	l’identité	du	

territoire	 d’origine.	 Le	 triple	 sentiment	 d’appartenance,	 d’appropriation	 et	 de	

revendication	 lors	 de	 ces	 journées	 se	 construit	 au	 travers	 de	 marqueurs	

territoriaux	dans	 lesquels	 les	enjeux	économiques	et	 identitaires	s’entremêlent,	

facilitant	de	ce	fait	l’accommodation	en	territoire	d’accueil.			

	

Ainsi,	il	y	a	nécessité	à	prendre	en	compte	ce	processus	de	reterritorialisation	

mahoraise	pour	 repenser	 la	 cohabitation	 réunionnaise.	 Les	 flux	migratoires	en	

provenance	 de	 Mayotte	 –	 même	 s’ils	 sont	 stables	 ces	 dernières	 années	 –	

pourraient	augmenter	dans	les	prochains	mois	au	regard	des	derniers	évènements	

à	Mayotte575.	De	plus,	l’étude	de	ces	réseaux	migratoires	au	sein	du	quartier	de	La	

Chaumière	démontre	que	cette	migration	a	acquis	une certaine	autonomie	dans	

sa	structuration	et	son	implantation,	générant	ainsi	de	la	mobilité	qui	alimente	ce	

processus	migratoire	par	d’autres	mobilités.	Ces	réseaux	sont	ainsi	devenus	des	

ressources	 migratoires	 pour	 reprendre	 les	 termes	 d’E.	 Ma	 Mung	 (1999),	 se	

rapprochant	 des	 réseaux	migratoires	 haïtiens	 en	Guyane576.	 Ces	 comparaisons	

permettent	ainsi	de	mieux	comprendre	les	dynamiques	migratoires,	les	stratégies	

																																																								
575	 La	 crise	 sociale	de	 l’île	qui	paralyse	 l’ensemble	du	 territoire	par	des	manifestations,	et	des	
barrages	routiers	depuis	le	20	février	2018.	
576	Bernard	Cherubini	et	Nicolas	Roinsard	ont	également	noté	de	nombreux	rapprochements	entre	
ces	deux	différentes	migrations.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 425	
	

d’adaptation	et	les	constructions	identitaires	des	Mahorais	et	des	Comoriens	à	La	

Réunion.		

De	surcroît,	il	serait	intéressant	d’approfondir	l’étude	des	réseaux	migratoires	

et	 leur	 logique	d’implantation	et	de	constructions	 identitaires	à	La	Réunion,	en	

élargissant	sur	une	étude	comparative	au	sein	d’un	autre	type	de	quartier	situé	

dans	une	autre	commune	réunionnaise.	Je	pense	principalement	au	quartier	de	

Terrain	Fayard	–	quartier	rural	et	malbar	de	Saint-André	–	qui	a	vu	sa	démographie	

exploser	avec	l’arrivée	des	Mahorais	et	des	Comoriens	dans	les	logements	sociaux	

que	 la	ville	a	construits.	Cette	mobilité	résidentielle	n’est	pas	 impulsée	par	une	

dynamique	de	réseaux,	mais	par	une	attribution	institutionnelle	et	conditionnée	

par	les	revenus	du	ménage.	De	ce	fait,	il	apparait	pertinent	de	travailler	sur	cette	

reterritorialisation	des	réseaux	et	des	pratiques	de	 l’habitat	d’un	quartier	social	

récent	 au	 sein	 de	 cette	 zone	 bien	 établie	 par	 une	 ethnographie.	 De	 plus,	 la	

question	des	liens	entre	les	Mahorais	et	les	Comoriens	pourraient	être	interrogés	

au	sein	de	ce	contexte	d’habitation	qui	est	produit	par	une	logique	de	placement	

des	familles.	De	manière	sous-jacente,	cela	permettrait	d’approfondir	l’étude	sur	

le	rapport	qu’entretiennent	les	Mahorais	et	les	Comoriens	avec	la	Politique	et	leur	

position	de	«	 réservoir	électoral	»	qui	sous-tend	des	 logiques	d’adhésion	et	de	

militantisme	comme	 levier	d’insertion,	afin	de	 faire	 face	à	 la	concurrence	pour	

l’obtention	d’un	emploi	ou	d’un	logement	social.	

	

Pour	 conclure	 ce	 travail,	 j’ajouterai	 que	 s’il	 y	 a	 nécessité	 de	 repenser	 la	

cohabitation	 réunionnaise	 au	 travers	 du	 processus	 de	 reterritorialisation	

mahorais,	 c’est	 que	 cette	 cohabitation	 est	 bouleversée	 par	 les	 changements	

sociétaux	opérés	en	France	continentale.	Dans	un	contexte	post-attentats	et	de	

crispations	 identitaires	 à	 La	Réunion,	 prendre	 en	 compte	 la	 reterritorialisation	

mahoraise	 permettrait	 de	mieux	 identifier	 les	 contours	 du	 lien	 qu’il	 y	 a	 entre	

l’Islam	 et	 la	 République	 à	 La	 Réunion,	 mais	 aussi	 chez	 les	 Mahorais	 et	 les	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 426	
	

Comoriens,	 et	 comment	 ces	 liens	 se	 renégocient	 en	 contexte	 migratoire	 et	

influencent	la	société	réunionnaise.	

	

	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 427	
	

Bibliographie	

Généralités,	sciences	sociales	

ABÉLÈS,	Marc,	ROGERS,	 Susan	Carole.,	«	 Introduction	»	 in	«	Anthropologie	du	

proche », L’Homme,	Tome 32,	n°121,	1992, p.7-13.

AGARD,	 Olivier.,	 «	 Contributions	 juives	 à	 l’ethnographie	 urbaine	 :	 Simmel,	

Kracauer	 et	 l’École	 de	 Chicago	 »,	 Revue	Germanique	 Internationale	 [En	 ligne],	

n°17, 2002,	p. 127-146.

ALIOUA,	Medhi.,	 «	 La	migration	 transnationale	 des	 Africains	 subsahariens	 au	

Maghreb	 :	 l’exemple	 de	 l’étape	marocaine…	Maghreb-Machrek	 »,	 Eska,	 2005,	

p.37-58.

ALPHANDÉRY,	Pierre,	BERGUES,	Martine.,	«	Territoires	en	questions	:	pratique	des	

lieux,	usages	d’un	mot	»,	Ethnologie	française,	N°XXXIV,	2004,	p.5-12.	

ALTHABE,	Gérard.,	«	Ethnologie	du	contemporain	et	enquête	de	terrain	»,	Terrain	

[En	ligne],	n°14,	1990,	p.126-131.	

ALTHABE,	 Gérard,	 MARCADET,	 C,	 DE	 LA	 PRADELLE,	 M,	 SELIM,	 Monique.,	

Urbanisation	et	enjeux	quotidiens.	Terrains	ethnologiques	dans	la	France	actuelle,	

Paris	:	Anthropos,	1993.	

AMSELLE,	 Jean-Loup.,	 «	 L’anthropologie,	 ça	 sert	 à	 qui	 ?	 »,	 Cahiers	 d’études	

africaines	[En	ligne],	n°68,	vol.17,	1977,	p.633-637.	

AMSELLE,	Jean-Loup.,	Vers	un	multiculturalisme	français	:	l’empire	de	la	coutume,	

France	:	Flammarion,	1996.	

AMSELLE,	Jean-Loup.,	Logiques	métisses	:	anthropologie	de	l’identité	en	Afrique	et	

ailleurs.	Paris	:	Payot,	1999.	

AMSELLE,	Jean-Loup,	M'BOKOLO	Élikia.,	Au	cœur	de	l’ethnie:	ethnies,	tribalisme	et	

État	en	Afrique,	Paris	:	La	Découverte,	1999.		

ANAUD,	 Lionel.,	 Les	 minorités	 ethniques	 dans	 l’Union	 Européenne,	 Paris	 :	 La	

Découverte,	coll.	«	Recherches	»,	2005.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 428	
	

AGGOUN,	 Atmane	 (dir).,	 Enquêter	 auprès	 des	migrants	 :	 le	 chercheur	 et	 son	

terrain,	coll.	«	Logiques	sociales	»,	Paris	:	L’Harmattan,	2009.	

ARBORIO,	Anne-Marie,	FOURNIER,	Pierre.,	L’observation	directe	:	l’enquête	et	ses	

méthodes.	Paris	:	Armand	Colin,	coll.	»128	»,	Troisième	Édition,	2010.	

ARSENEAULT,	 Catherine,	 ROBERGE,	 Martine.,	 «	 Réflexions	 sur	 le	 rite	

contemporain	des	 fiançailles	 :	vers	une	hybridation	des	rites	matrimoniaux	?	»,	

Ethnologies	[En	ligne],	n°	2,	vol.	28,	2006,	p.	29-51.	

AVENEL,	Cyprien.,	 Sociologie	 des	 «	 quartiers	 sensibles	 »,	 Paris	 :	Armand	Colin,	

2004.	

AVENEL,	Cyprien.,	«	La	politique	de	la	ville	et	ses	destinataires.	Une	politique	de	

gestion	d'un	sentiment	d'abandon	?	»,	 Informations	sociales	 [En	 ligne],	n°	141,	

2007,	p.	136-147.	

AVENEL,	Cyprien.,	 «	 La	politique	de	 la	Ville	 en	quête	de	 réforme	»	 [En	 ligne	 :	

www.laviedesidees.fr].	

AVENEL,	Cyprien.,	«	Les	villes	et	la	fabrique	de	la	cohésion	sociale	:	la	montée	d'un	

nouveau	paradigme	de	l'action	municipale	»,	Informations	sociales	[En	ligne],	n°	

179,	2013	p.	48-56.	

AVENEL,	 Cyprien.,	 «	 La	 réforme	 de	 la	 politique	 de	 la	 Ville	 à	 l'épreuve	 du	

développement	social	territorial	»,	Informations	sociales	[En	ligne],	n°179,	2013,	

p.	98-106.	

AVENEL,	Cyprien,	SAGOT,	Adeline.,	«	La	politique	de	la	Ville	:	Repères	»,	[En	ligne	:			

www.laviedesidees.fr].	

BABY-COLLIN,	 Virginie,	 SASSONE,	 Susana.,	 «	 Mondialisation	 de	 la	 Virgen	 de	

Urkupiña	 ?	 :	 Religiosité,	 fêtes	 populaires	 et	 territoires	 urbains	 des	 migrants	

boliviens,	de	Buenos	Aires	à	Madrid	»,	Autrepart	[En	ligne],	n°	56,	2010/4,	p.	111-

132.	

BARTH,	 Fredrik	 (1969,	 éd.	 1995),	 Les	 groupes	 ethniques	 et	 leurs	 frontières,	 in	

Théories	 de	 l’ethnicité,	 POUTIGNAT	 Philippe,	 STREIFF-FENART	 Jocelyne,	 Paris	 :	

Presses	Universitaires	de	France.		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 429	
	

BAUBÉROT,	 Jean,	 Le	 Cercle	 des	 Eseignant.e.s	 Laïques.,	 Petit	manuel	 pour	 une	

laïcité	apaisée	 ;	à	 l’usage	des	profs,	des	 élèves	 et	de	 leurs	parents.	Paris	 :	 Les	

Éditions	La	Découverte.	2016.	

BAUBÉROT,	Jean.,	Les	sept	laïcités	françaises	:	le	modèle	français	de	laïcité	n’existe	

pas.,	Paris	:	Maison	des	Sciences	de	l’Homme,	coll.	«	Interventions	»,	2005.	

BAUSSANT,	 Michèle.,	 «	 Les	 migrations	 :	 synthèse	 de	 l’évolution	 des	

problématiques	 traitées	 dans	 la	 revue	 Ethnologie	 française	 »,	 Colloque	 du	 40e	

anniversaire	d’Ethnologie	française,	Université	de	Nanterre	:	Société	d’Ethnologie	

française,	EASA,	21	et	22	juin	2011.	

BAUSSANT,	Michèle.,	 «	 Entre	 quête	 et	 enquête	 :	 la	 distance	 dans	 le	 terrain	

ethnographique	 :	 la	distance	dans	 le	terrain	ethnographique	»,	Ateliers	du	LESC	

[En	ligne],	n°33.	2009.	

BATHAÏE,	Azita.,	«	La	Grèce,	une	étape	cruciale	dans	 le	parcours	migratoire	des	

Afghans	depuis	la	frontière	iranienne	jusqu’en	Europe	»,	Méditerranée	[En	ligne],	

n°113,	2009,	p.	71-77.	

BATHAÏE,	Azita.,	«	Les	relations	familiales	à	distance.	Ethnographies	desmigrations	

afghanes	»,	Autrepart,	n°57-58,	2011/1,	p.	59-75.	

BATHAÏE,	Azita.,	Boro	 jolo	 !:	 ethnologie	des	migrations	afghanes	 en	 Iran	 et	 en	

Europe.	 Thèse	 de	 doctorat	 en	 Ethnologie	 sous	 la	 direction	 du	 Pr	 JAMOUS	

Raymond,		soutenue	le	30	octobre	2012.	

BAZIN,	Jean.,	«	Questions	de	sens	»,	Enquête	[En	ligne],	n°	6,	1998,	p.13-34	

BELHADJ,	Marnia,	 «	Quelle	 professionnalisation	 dans	 le	 travail	 social	 pour	 les	

diplômés	descendants	de	migrants	?	»,	Formation	emploi	[En	 ligne],	n°94,	avril-

juin	2006,	p.73-91.	

BELHEDI,	Amor.,	«	Territoires,	appartenance	et	identification.	Quelques	réflexions	

à	partir	du	cas	tunisien	»,	L'Espace	géographique	[En	ligne],	n°4,	2006,	Tome	35,	

p.	310-316.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 430	
	

BENSA,	Alban.,	«	Un	ethnologue	en	Nouvelle-Calédonie.	Morale	de	l'engagement	

et	pratique	ethnologique.	Entretien	»,	Communications,	n°.	1,	vol.	94,	2014,	p.	149-

160.	

BERTHELEU,	Hélène.,	«	Sens	et	usage	de	«	l’ethnicisation.	Le	regard	majoritaire	sur	

les	 rapports	 sociaux	 ethniques	 »,	 Revue	 Européenne	 des	 Migrations	

Internationales	[En	ligne],	n°2,	Vol.23,	2007,	p.7-28.		

BERTHELEU,	Hélène.,	«	À	propos	de	 l’étude	des	 relations	 interethniques	et	du	

racisme	en	France	»,	Revue	européenne	de	migrations	internationales	[En	ligne],	

n°2,	vol.13,	1997,	p.117-139.	

BERTRAND,	 Monique.,	 «	 Du	 logement	 à	 la	 ville	 :	 nouvel	 agenda	 urbain	 et	

questionnements	scientifiques	»,	Autrepart	[En	ligne],	n°25,	2003,	p	5-19.	

BIDOU-ZACHARIASEN	Catherine.,	«	Rénovation	urbaine	et	stratégies	 familiales :	

une	 étude	 de	 cas	 »,	 Sociétés	 contemporaines	 :	 Aspects	 des	modes	 de	 vie	 de	

l’insertion	dans	une	communauté	à	 l’usage	des	outils	ménagers	[En	 ligne],	n°17,	

mars	1994,	p.	11-27.	

BILION,	Pierre.,	«	Travail	social	en	milieu	ouvert	et	altérité	 :	histoire	de	rendez-

vous	manqués	»,	 in	CRENN,	Chantal,	KOTOBI,	Laurence	et	GILLET,	Jean-Claude.,	

Les	animateurs	professionnels	face	à	la	différence	ethnique,	Paris	:	L’Harmattan,	

coll.	«	Animation	et	territoires,	2008,	p.61-78.	

BIZEUL,	Daniel.,	 «	 Les	 sociologues	 ont-ils	 des	 comptes	 à	 rendre	 ?	 Enquêter	 et	

publier	sur	le	front	national	»,	Sociétés	contemporaines	[En	ligne],	n°	70,	Tome	2,	

2008,	p.	95-113.	

BLANC-PAMARD,	Chantal,	QUINTY-BOURGEOIS	 Laurence.,	 «	 	 Introduction	 »,	 in	

Joël	 BONNEMAISON,	 Luc	 CAMBRÉZY	 et	 Laurence	 QUINTY-BOURGEOIS,	 Les	

territoires	de	 l’identité,	 le	 territoire,	 lien	ou	 frontières,	Paris	 :	L’Harmattan,	coll.	

«	Géographie	et	Cultures	»,	Tome	1,	1999,	p.11-20.	

BLANCHARD,	Marie-Madeleine.,	«	Croisement	de	savoir	et	pratique	en	contexte	

interculturel	»,	Hommes	et	Migrations	:	Médiation	et	travail	social,	n°1249,	mai-

juin	2004,	p.63-76.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 431	
	

BLUM,	Alain,	FILIPOVA,	Elena.,	«	Territorialisation	de	l'ethnicité,	ethnicisation	du	

territoire.	 Le	 cas	 du	 système	 politique	 soviétique	 et	 russe	 »,	 L'Espace	

géographique	[En	ligne],	N°4,	Tome	35,	2006,	p.	317-327.	

BOISSEVAIN,	 Katia.,	 «	 Décalages	 et	 rôles	 mal	 ajustés	 dans	 le	 travail	

ethnographique	»,	Ateliers	du	LESC	[En	ligne],	n°33,	2009.	

BONNEMAISON,	 Joël.,	 CAMBRÉZY	 Luc.,	 «	 Lien	 territorial.	 Entre	 Frontières	 et	

identités	»,	Géographie	et	Cultures,	n°20,	p.	7-18.	

BONNEMAISON,	 Joël,	 CAMBRÉZY,	 Luc,	 QUINTY-BOURGEOIS,	 Laurence.,	 Les	

territoires	de	 l’identité,	 le	 territoire,	 lien	ou	 frontières,	Paris	 :	L’Harmattan,	coll.	

«	Géographie	et	Cultures	»,	Tome	1,	1999.	

BONNEMAISON,	 Joël.,	 La	 géographie	 culturelle,	 (dirigé	 par	 LASSEUR	 Maud	

LASSEUR	et	THIBAULT	Christel),	CTHS,	2000.	

BOTH,	Anne.,	«	L’anthropologue	en	quête	de	terrain	:	le	cas	d’une	étude	dans	des	

petits	 commerces,	 commanditée	 par	 un	 cabinet	 de	 consultants	 »,	 Journal	 des	

anthropologues,	n°108-109,	2007,	p.49-68.	

BOUCHER,	Manuel.,	 Les	 internés	 du	 ghetto	 :	 ethnographie	 des	 confrontations	

violentes	dans	une	cité	impopulaire,	Paris	:	l’Harmattan,	2010.	

BOUMARD,	Patrick.,	Des	ethnologues	à	l’école.	Paris	:	Teraedre,	coll.	«	Anthropo.	

Au	Coin,	2011.	

BOURDIEU,	Pierre.,	La	misère	du	monde,	Paris	:	Seuil,	1993.	

BOURDIEU	Pierre.,	Esquisse	d’une	théorie	de	la	pratique,	Paris	:	Seuil,	coll.	«	Point	

Essais	»,	2000.	

BRAMY,	Alexandrine,	 «	 L’acculturation	 :	 étude	 d’un	 concept	 »,	DEES,	 p.54-63,	

Octobre	2002.	

BRUBAKER,	Rogers.,	«	Au-delà	de	 l’identité	»,	Actes	de	 la	recherche	en	Sciences	

Sociales	[En	ligne],	n°139,	2001/4,	p.	66-85.	

BRUNEAU,	Michel.,	 «	 Les	 territoires	 de	 l'identité	 et	 la	mémoire	 collective	 en	

diaspora	»,	L'Espace	géographique	[En	ligne],	2006/4,	Tome	35,	p.	328-333.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 432	
	

CALVO,	 Emmanuel.,	 «	 Migration	 et	 alimentation	 »,	 Cahier	 de	 sociologie	

économique	et	culturelle	[En	ligne],	1985/4,	p.51-97.	

CAMILLIERI,	Carmel	et	al.,	Stratégies	identitaires,	Paris	:	Presses	Universitaires	de	

France,	1990.	

CAPONE,	Stefania.,	«	Repenser	 les	 ‘’Amériques	noires’’	 :	Nouvelles	perspectives	

de	 la	recherche	afro-américaniste	»,	Journal	de	 la	société	des	américanistes	[En	

ligne],	coll.	«	Les	Amériques	noires	»,	vol.91-1,	2005,	p.83-91.	

CARNET,	Pauline	et	al.,	«	Circulation	migratoire	des	transmigrants	»,	Multitudes	

[En	ligne],	n°	49,	2012/2,	p.	76-88.	

CARTRON,	Damien.,	«	Le	sociologue	pris	en	sandwich	:	retour	sur	une	observation	

participante	dans	un	fast-food	»,	Travail	et	Emploi	[En	ligne],	n°94,	avril	2003,	p.59-

64.	

CEFAÏ,	Daniel.,	«	La	construction	des	problèmes	publics.	Définitions	de	situations	

dans	des	arènes	publiques	»,	Réseaux	[En	ligne],	n°75,	vol.14,	1996,	p.	43-66.	

CHAPOULIE,	Jean-Michel.,	«	Le	travail	de	terrain,	l’observation	des	actions	et	des	

interactions	et	la	sociologie	»,	Sociétés	Contemporaines	[En	ligne],	n°	40,	2000,	p.	

5-27.	

CHIOUSSE,	 Sylvie.,	«	 Les	 chefs	de	 culte	du	 candomblé:	des	 travailleurs	 sociaux	

comme	les	autres?	»,	Esprit	critique	[En	ligne],	n°4,	vol.6,	p.104-127.	

CIARCIA,	 Gaetano.,	 «	 Notes	 autour	 de	 la	 mémoire	 dans	 les	 lieux	

ethnographiques	»,	Mémoire	des	lieux	[En	ligne],	n°4,	2002.	

CLAVEL,	Maïté.,	 La	 sociologie	 de	 l’urbain,	 Paris	 :	 Economica	Anthropos,	 coll.	 «	

Anthropos	Ethno-Sociologie,	2004.	

COHEN,	 James.,	 «	 Entre	 Caraïbes	 et	 Métropole	 :	 parcours	 diasporiques	 et	

citoyennetés	»,	Diasporas	Caribéennes	[En	ligne],	n°1237,	mai-juin	2002,	p.6-12.	

COLLOMB,	 Gérard,	 JOLIVET,	 Marie-José,	 «	 Histoires,	 identités	 et	 logiques	

ethniques	»,	Cahiers	d’études	africaines	[En	ligne],	n°	204,	2011.		

CORNUAU,	Frédérique,	DUNEZAT,	Xavier.,	«	L’immigration	en	France	:	concepts,	

contours	et	politiques	»,	Espace	populations	sociétés	[En	ligne],	n°2,	2008.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 433	
	

COULON	Alain,	L’école	de	Chicago,	Paris	 :	Presses	Universitaires	de	France,	coll.	

«	Que	sais-je	»,	2007.	

CRENN,	Chantal,	KOTOBI,	Laurence	(dir),	Du	point	de	vue	de	l’ethnicité	:	pratiques	

françaises,	Paris	:	Armand	Collin,	2012.	

CUCHE,	 Denys.,	 La	 notion	 de	 culture	 dans	 les	 sciences	 sociales,	 Paris	 :	 La	

Découverte,	coll.	«	Grands repères	»,	Cinquième	Éditions,	2016.	

CUCHE,	Denys.,	«	L’homme	marginal	»	:	une	tradition	conceptuelle	à	revisiter	pour	

penser	l’individu	en	diaspora	»,	Revue	européenne	des	migrations	internationales	

[En	ligne],	n°3,	vol.	25,2009,	p.13-31.	

DE	 LA	 SOUDIÈRE,	Martin.,	 «	 L'inconfort	 du	 terrain	 »,	 Terrain	 [En	 ligne],	 n°11,	

novembre	1988,	p.94-105.	

DE	RUDDER,	Véronique.,	«	Identité,	origine	et	étiquetage.	De	l’ethnique	au	racial,	

savamment	cultivé	»,	Journal	des	anthropologues,	n°72-73,	1998,	p.31-47.	

DE	 RUDDER,	 Véronique.,	 Autochtones	 et	 immigrés	 en	 quartier	 populaire	 :	 du	

marché	 d’Aligre	 à	 l’îlot	 Châlon,	 Paris	 ;	 L’Harmattan,	 coll.	 «	 Migrations	 et	

changements	»,	1987.	

DESDOUITS,	 Anne-Marie,	 ROBERGE,	 Martine.,	 «	 L’ethnologie	 du	 proche	 »,	

Ethnologies	[En	ligne],	n°2,	vol.26,	2004,	p.5-19.	

DEVEREUX,	 George.,	 De	 l'angoisse	 à	 la	 méthode	 dans	 les	 sciences	 du	

comportement,	Paris	:	Flammarion,	1980.	

DI	MÉO, Guy.,	«	L’identité	:	une	médiation	essentielle	du	rapport	espace/société	»,	

Géocarrefour	[En	ligne],	vol.77-2,	2002,	p.175-184.	

DI	 MÉO,	 Guy.,	 «	 Épistémologie	 des	 approches	 géographiques	 et	 socio-

anthropologiques	 du	 quartier	 urbain	 »,	Annales	 de	Géographie,	 n°577,	 t.	 103,	

1994.	p.	255-275.	

DI	MÉO,	Guy.,	«	Identités	et	territoires	:	des	rapports	accentués	en	milieu	urbain	

?»,	Métropoles	[En	ligne],	n°1,	2007.		

DI	 MÉO,	 Guy.,	 «	 Le	 rapport	 identité/espace.	 Éléments	 conceptuels	 et	

épistémologiques	»	[En	ligne	:	HAL],	2008.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 434	
	

DI	 MÉO,	 Guy.,	 L'homme,	 la	 société,	 l'espace.,	 Paris	 :	 Anthropos,	 Coll.	

«	Économica	»,	1991.	

DUFOULON,	Serge,	SAGLIO,	Jean,	TROMPETTE,	Pascale.,	«	Marins	et	sociologues	à	

bord	du	George	Leygues,	 interactions	de	recherche	»,	Sociologie	du	travail,	n°1,	

vol.41,	1999,	p.5-22.	

FAVRET-SAADA,	Jeanne.,	Les	mots,	la	mort,	les	sorts.	Paris	:	Gallimard,	1998.	

FAVRET-SAADA,	 Jeanne.,	 Corps	 pour	 Corps.	 Enquête	 sur	 la	 sorcellerie	 dans	 le	

bocage,	Paris	:	Gallimard,	Coll	«	Témoins	»,	1981.	

GALLANT,	 Nicole.,	 «	 Communautés	 francophones	 en	 milieu	 minoritaire	 et	

immigrants	 :	entre	ouverture	et	 inclusion	»,	Revue	du	Nouvel-Ontario,	n°35-36,	

2010,	p.69-105.	

GALLANT,	 Nicole,	 TRAISNEL,	 Christophe,	 VIOLETTE,	 Isabelle.,	 «	 Les	 minorités	

francophones	 canadiennes	 face	 à	 l’immigration	 :	 particularismes	 et	

représentations	 de	 la	 diversité	 ethnoculturelle	 dans	 les	 milieux	 associatifs	 »,	

Minorités	linguistiques	et	sociétés	[En	ligne],	n°2,	2013,	p.9-28.	

GALLENGA,	 Ghislaine.,	 «	 L’empathie	 inversée	 au	 cœur	 de	 la	 relation	

ethnographique	»,	Journal	des	anthropologues	[En	ligne],	n°114-115,	2008,	p.145-

161.	

GALLENGA,	Ghislaine.,	«	Une	ethnologue	dans	 la	grève	»,	Ethnologie	 française,	

n°4,	vol.35,	Paris	:	Presses	Universités	de	France,	2005,	p.723-732.	

GARNIER,	Edwige.,	«	La	reterritorialisation	de	la	population	française	d’Algérie	ou	

comment	conserver	un	particularisme	culturel	et	identitaire	»,	in	colloque	Espaces	

et	sociétés	aujourd’hui,	21	et	22	octobre	2004.	

GARNIER,	Edwige.,	«	Une	contribution	à	l’approche	du	territoire	et	de	la	ressource	

territoriale	 :	 le	 cas	 du	marqueur	 territorial,	 notamment	 pour	 les	 populations	

déterritorialisées	»,	Montagne,	n°20,	décembre	2004,	p.25-33.	

GARNIER,	Edwige.,	«	La	population	française	d’Algérie,	une	nouvelle	territorialité	?	

un	réseau	aux	échelles	nationales	et	transnationales	autour	de	la	méditerranée	»,	

Revue	d’Économie	Méridoniale,	n°209-210,	vol.53,	2005,	p.49-57.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 435	
	

GARNIER,	Edwige.,	«	Territoire	et	migration	:	le	rôle	de	la	territorialisation	dans	la	

construction	identitaire	et	culturelle	d’un	groupe	social	se	vivant	en	exil	:	les	Pieds-

Noirs	aujourd’hui	»,	Thèse	de	doctorat	en	Géographie,	sous	la	direction	d’Hervé	

Gumuchian,	Université	Joseph	Fourier,	Grenoble	1.	

GELL,	Simeran.,	«	 Le	double	mariage	»,	Terrain	 [En	 ligne],	n°21,	octobre	1993,	

p.111-128.	

GERMAIN,	Annick.,	 «	 La	 sociologie	 urbaine	 à	 l’épreuve	 de	 l’immigration	 et	 de	

l’ethnicité	 :	de	Chicago	à	Montréal	en	passant	par	Amsterdam	»,	Sociologies	et	

sociétés,	n°452,	2013,	p.87-109.	

GERMAIN,	 Annick.,	 «	 Capital	 social	 et	 vie	 associative	 de	 quartier	 en	 contexte	

multiethnique	:	Quelques	réflexions	à	partir	de	recherches	montréalaises	»,	RIMI,	

n°2,	vol.5,	2004,	p.191-206.	

GERMAIN,	 Annick	 et	 al.,	 «	 Mixité	 sociale	 ou	 inclusion	 sociale	 ?	 Bricolages	

montréalais	pour	un	jeu	d’acteurs	à	acteurs	multiples	»,	Espaces	et	sociétés,	n°141-

142,	vol.1,	2010,	p.143-157.	

GERMAIN,	Annick	et	al.,	 Les	pratiques	municipales	de	gestion	de	 la	diversité	à	

Montréal,	Montréal	:	INRS-UCS,	2003.	

GERMAIN,	Annick,	LELOUP,	Xavier.,	«	Les	jeunes	des	habitations	à	loyer	modique	

(HLM)	 :	un	problème	de	cohabitation	 interethnique	?	»,	 Institut	National	de	 la	

Recherche	Scientifique	–	Centre	Urbanisation	Culture	et	Société.		

GERMAIN,	Annick,	LELOUP,	Xavier.,	 Il	était	une	fois	dans	un	HLM…	 :	Portrait	de	

l’intervention	communautaire	dans	quatre	HLM	de	type	«	plan	d’ensemble	»	de	

l’arrondissement	Mercier-Hochelaga-Maisonneuve,	INRS-UCS,	2006.	

GERMAIN,	 Annick,	 LELOUP,	 Xavier,	 RADICE,	 Martha.,	 «	 La	 cohabitation	

interethnique	dans	quatre	quartiers	de	classes	moyennes	à	Montréal	»,	Diversité	

urbaine,	n°141,	2014,	p.5-24	

GEHRIG,	Tina,	MONSUTTI,	Alessandro.,	«	Territoires,	 flux	et	 représentations	de	

l’exil	afghan	:	le	cas	des	Hazaras	et	des	Kabouli,	A	contrario	[En	ligne],	n°1,	vol.1,	

2003,	p.61-78.		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 436	
	

GIAFERI,	 Natasha.,	 «	 Violence	 de	 la	 relation	 ethnographique	 »,	 Terrain,	 n°43,	

septembre	2004,	p.123-140.	

GILBERT,	Claude,	HENRY,	Emmanuel.,	«	La	définition	des	problèmes	publics	:	entre	

publicité	et	discrétion	»,	Revue	française	de	sociologie	[En	ligne],	n°1,	vol.	53,	2012,	

p.	35-59.	

GOFFMAN,	Erwing.,	La	mise	en	scène	de	la	vie	quotidienne.	La	présentation	de	soi.	

Paris	:	Éditions	de	Minuit,	1973.																																						

GUBER,	Rosanna,	MILSTEIN,	Diana,	SCHIAVONI,	Lidia.,	«	La	réflexivité	ou	l’analyse	

de	données.	Trois	anthropologues	de	terrain	»,	Recherches	qualitatives	[En	ligne],	

vol.	31-3,	p.130-154.	

GUÉNIF-SOUILAMAS,	 Nacira.,	 « Le	 balcon	 fleuri	 des	 banlieues	 embrasées	 »,	

Mouvements	[En	ligne],	n°44,	2006,	p.	31-35.	

GUÉNIF-SOUILAMAS,	Nacira.,	«	La	fin	de	l'intégration,	la	preuve	par	les	femmes	»,	

Mouvements	[En	ligne],	n°39-40,	2005,	p.	150-157.	 	

GUÉRIN-	PACE,	France.,	«	Sentiment	d'appartenance	et	territoires	identitaires	»,	

L’Espace	Géographique	[En	ligne],	n°4,	Tome	35,	2006,	p.	298-308.	

GUÉRIN-	PACE,	France.,	«	Lieux	habités,	 lieux	 investis	 :	 le	 lien	au	territoire,	une	

composante	 identitaire	?	»,	Économie	et	 statistique	 [En	 ligne],	n°393-394,	 coll.	

«	Histoires	de	vie	»,	2006,	p.	101-114.	

GUÉRIN-	PACE,	France,	GUERMOND,	Yves.,	«	 Identité	et	rapport	au	territoire	»,	

L'Espace	géographique,	n°4,	Tome	35,	2006,	p.	289-290.	

GUERMOND,	 Yves.,	 «	 L'identité	 territoriale	 :	 l'ambiguïté	 d'un	 concept	

géographique	»,	L'Espace	géographique,	n°4,	Tome	35,	2006,	p.	291-297.	

GUIDROUX,	 Linda.,	 «	 Les	 représentations	 d’une	 appartenance	 culturelle	 en	

contexte	de	migration	 :	 le	cas	des	Bretons	migrants	au	Québec	depuis	1950	»,	

Ethnologies,	n°1,	vol.	33,	2011,	p.	259-293.	

GUIDROUX,	Linda.,	Appartenances	culturelles	et	ethnologie	des	migrations	 :	Les	

Bretons	migrants	au	Québec	depuis	1950.	Thèse	de	doctorat	en	anthropologie	et	

ethnologie	en	cotutelle	sous	la	direction	de	Laurier	Turgeon	(Université	de	Laval)	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 437	
	

et	Jean-François	SIMON	(Université	de	Bretagne	occidentale).	Thèse	soutenue	en	

juin	2011.	

GUILLOU,	 Anne-Yvonne,	 SELIM,	 Monique.,	 «	 Clinique	 d’un	 terrain	 sur	

l’immigration	»,	 Journal	des	anthropologues	 [En	 ligne],	n°116-117,	2009,	p.291-

311.	

GUTNIK,	 Fabrice., «	 Autour	 des	mots	 :	 ‘’Stratégies	 identitaires’’,	 ‘’dynamiques	

identitaires’’	»,	Recherche	et	formation	[En	ligne],	n°41,	2002,	p.119-130.	

GUTWIRTH, Jacques.,	 «	 L’anthropologie	 urbaine	 en	 France.	 Un	 regard	

rétrospectif	»,	[En	ligne	:	HAL],	2007.	

HAMISULTANE,	Sophie.,	«	La	nécessaire	distanciation	du	chercheur	par	l’analyse	

de	 son	 implication	 »,	 Revue	 interrogations	 :	 Implication	 et	 réflexivité	 –	 Entre	

composante	de	recherche	et	injonction	statutaire,	n°18,	juin	2014.	

HELL,	 Bertrand.,	 «	 Ouvrir	 le	 poing.	 Écoute,	 parcours	 initiatique	 et	 possession	

(Maroc,	Mayotte),	Cahiers	d’ethnomusicologie	[En	ligne],	n°18,	2006,	p.161-178.	

HELLY,	 Denise,	 VATZ-LAROUSSI,	 Michèle,	 RACHEDI,	 Lilyane.,	 Transmissions	

culturelles	 aux	 enfants	 par	 de	 jeunes	 couples	 immigrants	 :	Montréal,	Québec,	

Sherbrooke,	Québec	:	Bibliothèque	Nationale	du	Québec,	Bibliothèque	Nationale	

du	Canada,	Mars	2001.	

HENRY,	Emmanuel.,	«	Construction	des	problèmes	publics	»,	 in	Dictionnaire	des	

mouvements	sociaux,	in	FILLIEULE	Olivier	et	al.,	Paris	:	Presses	de	Sciences	Po,	coll.	

«	Références		»,	2009,	p.	146-154.	

HERT,	Philippe.,	«	Le	corps	du	savoir	:	qualifier	le	savoir	incarné	du	terrain	»,	Études	

de	communication	[En	ligne],	n°42,	2014,	p.29-46.	

HERVÉ,	Caroline.,	«	Analyser	la	position	sociale	du	chercheur	:	des	obstacles	sur	le	

terrain	à	l’anthropologie	réflexive	»,	Les	cahiers	du	CIÉRA	[En	ligne],	n°6,	2010,	p.7-

25.	

HILY,	Marie-Antoinette.,	«	Immigrés	et	espace	d'origine	:	le	village	des	Portugais	»,	

in	Espace,	populations,	sociétés,	n°2-3	:	«	Immigrés	et	enfants	d'immigrés	»,	1996,	

p.	507-512.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 438	
	

HILY,	Marie-Antoinette,	ORIOL,	Michel.,	«	Deuxième	génération	portugaise	 :	 la	

gestion	 des	 ressources	 identitaires	 »,	 Revue	 européenne	 des	 migrations	

internationales,	n°3,	vol.	9	:	Trajets	générationnels	–	Immigrés	et	«	ethniques	»	[En	

ligne],	France	et	Québec.	p.	81-93.	

HILY,	Marie-Antoinette,	 POUTIGNAT	 Philippe.,	 «	 La	 famille	maghrébine	 entre	

visibilité	et	invisibilité	:	variations	selon	les	contextes	locaux	»,	Revue	Européenne	

des	Migrations	Internationales,	[En	ligne],	n°3,	vol.	14,	p.	7-26.	

HOVANESSIAN,	Martine.,	 «	 Territoires	 et	mémoire	 :	 les	 Arméniens	 en	 région	

Parisienne	»,	Espace,	populations,	sociétés,	n°2-3,	Immigrés	et	enfants	d'immigrés	

[En	ligne],	1996,	p.	377-384.	

HOVANESSIAN,	Martine.,	«	La	notion	de	diaspora	»,	Journal	des	anthropologues	

[En	ligne],	n°72-73,	1998.	

JAMOULLE,	Pascale.,	Par-delà	les	silences,	Paris	:	La	Découverte,	2013.	

JOURNET,	Nicolas.,	«	Quand	le	terrain	s’impose,	le	récit	aussi	»,	Ateliers	LESC	[En	

ligne],	n°33,	2009.	

JUTEAU,	 Danielle.,	 L’ethnicité	 et	 ses	 frontières,	 Montréal	 :	 Les	 Presses	 de	

l’Université	de	Montréal,	coll.	«	Trajectoires Sociales	»,	1999.	

KUCZYNSKI,	 Liliane,	 RAZY,	 Élodie.,	 «	 Anthropologie	 et	migrations	 africaines	 en	

France	 :	 une	 généalogie	 des	 recherches	 »,	 Revue	 Européenne	 des	Migrations	

Internationales	[En	ligne],	n°3,	vol.	25,	2009,	p.	79-100.	

KOKOREFF,	Michel.,	«	Ghettos	et	marginalité	urbaine.	Lectures	croisées	de	Didier	

Lapeyronnie	et	Loïc	Wacquant	»,	Revue	française	de	sociologie,	n°3,	vol.50,	2009,	

p.	553-572.	

LABORDE,	Catherine	et	al.,	«	Trajectoires	et	événements	marquants,	 comment	

dire	 sa	 vie	 ?	Une	 analyse	 des	 faits	 et	 des	 perceptions	 biographiques	 »,	 INED	

Population,	n°3,	vol.62,	2007,	p.567-585.	

LAHIRE,	Bernard.,	Pour	la	sociologie,	et	pour	finir	avec	une	prétendue	«	culture	de	

l’excuse	»,	Paris	:	La	Découverte,	2016.	

LAPLANTINE,	François.,	L’anthropologie,	Paris	:	Seghers,	1987.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 439	
	

LAVILLE,	 Jean-Louis.,	«	L'association	comme	 lien	social	»,	Connexions	 [En	 ligne],	

n°77,	2002	p.	43-54.	

LELOUP,	Xavier,	APPARICIO,	Philippe,	DELAVAR	ESFAHANI,	Fahimeh.,	«	Ethnicity	

and	Homeownership	 in	Montréal,	Toronto	and	Vancouver:	Measuring	Effects	of	

the	Spatial	Distribution	of	Ethnic	Groups	Using	Multilevel	Modeling	 in	1996	and	

2001	»,	n°12,	2011,	p.429–451	

LEFEVRE,	«	Quartier	et	vie	de	quartier	»,	Cahier	de	l’IAURP,	vol.7,	1967.	

LEMERCIER,	 Élise,	 PALOMARES	 Élise.,	 «	 La	 disparition.	 Le	 traitement	 de	 la	

‘’question	 raciale’’	 dans	 l’action	 publique	 locale	 de	 lutte	 contre	 les	

discriminations	»,	Revue	Asylon(s)	:	Radicalisation	des	frontières	et	promotion	de	

la	diversité	[En	ligne],	n°8,	juillet	2010-septembre	2013.	

LEMERCIER,	Élise.,	«	Les	arrangements	de	la	médiation	interculturelle	»,	Plein	droit	

[En	ligne],	n°73,	2007,	p.	39-42.	

LEPOUTRE,	David.,	Cœur	de	Banlieue	:	codes,	rites	et	langages.	Paris	:	Odile	Jacob,	

1997.	

LE	WITA,	Béatrix.,	«	Familles	dans	la	ville	»,	Terrain	[En	ligne],	n°3,	octobre	1984,	

p.32-37.	

LOSONCZY,	 Anne-Marie.,	 «	 Du	 corps-diaspora	 au	 corps	 nationalisé	 :	 rituel	 et	

gestuelle	dans	la	corporéité	négro-colombienne	»,	Cahiers	d'études	africaines	:	La	

Caraïbe.	Des	îles	au	continent,	n°148,	vol.	37,	1997,	p.	891-906.	

MA	MUNG,	Emmanuel.,	«	Non-lieu	et	utopie	:	la	diaspora	chinoise	et	le	territoire	»,		

L’Espace	géographique	[En	ligne],	Tome	XXIII,	n°2,	1994,	p.106-113.	

MARTINEAU,	 Stéphane.,	 «	 L’observation	 en	 situation	 :	 enjeux,	 possibilités	 et	

limites	 »,	 Recherches	 qualitatives,	 Hors-séries/2,	 actes	 du	 colloques	

L’instrumentalisation	 dans	 la	 collecte	 de	 données,	 UQTR,	 Association	 pour	 la	

recherche	qualitative,	2005.	

MEINTEL,	 Deirdre,	 GÉLINAS,	 Claude.,	 «	 Introduction.	 Nouveaux	 regards	 sur	 la	

religion	et	l’intégration	»,	Diversité	urbaine,	n°122,	2012,	p.5-11		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 440	
	

MEINTEL,	 Deirdre,	 PICHÉ	 Victor,	 JUTEAU	 Danielle,	 FORTIN,	 Sylvie.,	 Le	 quartier	

Côte-des-Neiges	à	Montréal	:	les	interfaces	de	la	pluriethnicité,	Paris	:	L’Harmattan,	

1997.	

MERCIER,	Guy.,	«	Étude	de	l'insularité	»,	Norois	:	Iles	et	sociétés	insulaires	»,	n°145,	

1990,	p.	9-14.	

MESMIN,	Claude.,	 Les	enfants	de	migrants	à	 l’école,	Paris	 :	Éditions	 La	Pensée	

Sauvage,	1993.	

MOLINIÉ,	 Antoinette.,	 «	 Anthropologue	 prends	 garde	 !	 Trois	 assignations	

périlleuses	sur	trois	terrains	andins	»,	Ateliers	du	LESC	[En	ligne],	n°33,	2009.	

MONDHER,	Kilanie.,	«	L’anthropologie	de	terrain	et	le	terrain	de	l’anthropologie.	

Observations,	description	et	textualisation	en	anthropologie	»,	Réseaux	[En	ligne],	

n°27,	vol.5,	p.39-78.	

MONSUTTI,	 Alessandro.,	 «	 Itinérances transnationales	 :	 un	 éclairage	 sur	 les	

réseaux	migratoires	afghans	»,	Critique	internationale	[En	ligne],	n°44,	2009/3,	p.	

83-104.	

MONSUTTI,	Alessandro.,	«	En	suivant	les	réseaux	de	Kaboul	à	New	York	:	quelques	

réflexions	 méthodologiques	 sur	 la	 recherche	 ethnographique	 parmi	 les	

migrants	»,	Ethnologies	[En	ligne],	n°1,	vol	27,	2005,	p.33-53.	

NEVEU,	 Catherine.,	 «	 Les	 enjeux	 d’une	 approche	 anthropologique	 de	 la	

citoyenneté	 »,	 Revue	 Européenne	 des	 Migrations	 Internationales	 [En	 ligne],	

n°3,	vol.20,	2004,	p.	89-101.	

NEVEU,	Erik.,	«	L’approche	constructiviste	des	‘’problèmes	publics’’.	Un	aperçu	des	

travaux	anglo-saxons	»,	Études	de	communication	[En	ligne],	n°22,	1999,	p.	41-58.	

NOVELLO,	Emmanuelle.,	«	L’amitié	dans	 la	relation	ethnographique.	Traitement	

de	l’individu	et	rapport	à	l’autre	dans	les	groupes	locaux	de	Hijra	(Delhi,	Inde)	»,	

Ateliers	du	LESC,	n°33,	2009.	

OLIVIER	DE	SARDAN,	Jean-Pierre.,	«	La	politique	du	terrain	»,	Enquête	[En	ligne],	

n°1,	1995,	p.	71-109.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 441	
	

OLIVIER	 DE	 SARDAN,	 Jean-Pierre.,	 «	 Le	 ‘’je’’	 méthodologique.	 Implication	 et	

explicitation	dans	l'enquête	de	terrain	»,	Revue	française	de	sociologie	[En	ligne],	

n°41-3,	2000,	p.	417-445	;	

OLIVIER	 DE	 SARDAN,	 Jean-Pierre.,	 «	 La	 rigueur	 du	 qualitatif	 :	 les	 contraintes	

empiriques	de	l’interprétation	socioanthropologique	»,	Anthropologie	prospective	

[En	ligne],	n°3,	Laouvain-La-Neuve	:	Academia	Bruylant,	2013.	

PAGEZY,	Hélène.,	«	Démarches	méthodologiques	en	anthropologie	alimentaire	»,	

Bulletins	et	Mémoires	de	 la	Société	d’anthropologie	de	Paris,	XIVe	Série,	n°1-2,	

Tome	5,	1988,	p.15-34.	

PALOMARES,	 Élise.,	 «	 Le	 racisme	 :	 un	 hors-champ	 de	 la	 sociologie	 urbaine	

française	?	»,	Métropolitiques	[En	ligne],	11	septembre	2013.

PALOMARES,	 Élise.,	 «	 Contester	 le	 racisme	 en	 mode	 mineur.	 Engagements	

associatifs	de	femmes	originaires	du	mali	»,	Sociétés	contemporaines	[En	 ligne],	

n°70,	2008/2,	p.	45-69.																									

PALOMARES,	Élise,	RABAUD,	Aude.,	«	Minoritaires	et	citoyens	?	Faites	vos	preuves	

!	»,	L'Homme	et	la	société,	n°160-161,	2006/2,	p.	135-160.	

PALOMARES,	Élise,	TERSIGNI,	Simona.,	«	Les	rapports	de	place	dans	l’enquête	:	les	

ressources	du	malentendu	»,	Langage	et	société,	n°97,	2001/3,	p.5-26.	

PASTINELLI,	Madeleine.,	«	De	 la	 culture	 comme	 ‘’produit’’	à	 la	 culture	 comme	

expérience	:	retour	à	l’ethnographie	»,	Ethnologies	[En	ligne],	n°1-2,	vol.29,	2007,	

p.5-48.	

PATUREL,	Dominique.,	«	 L’implication	au	 cœur	d’un	processus	de	 recherche	»,	

Pensée	plurielle,	n°19,	2008/3,	p.51-61.	

PEATRIX,	Anne-Marie.,	«	Du	texte	au	terrain	:	temps,	durée,	assignation	dans	 la	

relation	d’enquête	»,	Ateliers	du	LESC,	n°33,	2009.	

PÉTONNET,	Colette.,	On	est	tous	dans	le	brouillard,	Paris	:	Éditions	du	Comité	des	

travaux	Historiques	et	Scientifiques,	2002.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 442	
	

POIRET,	 Christian.,	 «	 Les	 processus	 d’ethnicisation	 et	 de	 raci(ali)sation	 dans	 la	

France	contemporaine	:	Africains,	Ultramarins	et	«	Noirs	»	».,	Revue	Européenne	

des	Migrations	Internationales	[En	ligne],	n°1,	vol.27,	2011,	p.107-127.	

POKAM,	Hilaire	de	Prince.,	«	Migrants	chinois	et	construction/reconstruction	du	

territoire	 camerounais	 »,	 Ateliers	 des	 Cahiers,	 n°2110-6142/13,	 coll.	

«	Asie/Afrique	»,	p.	67-85.	

PORTES,	Alejandro.,	«	La	mobilisation	par	le	bas	;	l’émergence	des	communautés	

transnationales	»,	Actes	de	 la	 recherche	 en	 sciences	 sociales	 [En	 ligne],	n°129,	

1999,	p.15-25.			

POURCHEZ,	 Laurence.,	 «	 Traditions	 disciplinaires	 nationales	 et	

réflexivité	:	pourquoi	l’approche	réflexive	est-elle	si	peu	valorisée	en	France	?	»,	

Cahiers	de	sociolinguistiques	 :	Réflexivité	herméneutique.	Vers	un	paradigme	de	

recherche,	Rennes	:	Presses	Universitaires	de	Rennes,	2010,	p.67-84.	

PRÉBIN,	Élise.,	«	Trouver	la	bonne	distance	:	étrangère,	marginale,	ethnologue	et	

parente	en	Corée	du	Sud,	Ateliers	du	LESC,	n°33,	2009.	

QUERRIEN,	Anne.,	«	 Transmigrants	et	diasporas	»,	Multitudes	 [En	 ligne],	n°49,	

2012/2,	p.	40-41.	

QUIMINAL,	 Catherine.,	 «	 Nouvelles	mobilités	 et	 anciennes	 catégories	 »,	 Ville-

École-Intégration	Enjeux	[En	ligne],	n°131,	décembre	2002,	p	9-20.	

QUIMINAL,	 Catherine.,	 «	 Construction	 des	 identités	 en	 situation	migratoire	 :	

territoire	des	hommes,	territoire	des	femmes	»,	Autrepart,	n°14,	2000,	p.107-120.	

QUIMINAL,	Catherine.,	«	Entreprendre	une	anthropologie	des	migrations	:	retour	

sur	un	terrain	»,	Revue	Européenne	des	Migrations	Internationales	[En	ligne],	n°3,	

vol.25,	2009,	p.115-132.	

RAULIN,	Anne.,	Anthropologie	urbaine,	Paris	:	Armand	Colin,	coll.	«	Cursus	»,	2012.	

REBEYROLLE,	Marie.,	«	La	capacité	de	migrer	»,	Journal	des	anthropologues	[En	

ligne],	n°116-117,	2009,	p.429-442.		

REUMAUX,	Françoise.,	«	Sociabilité	et	socialité	urbaine	chez	Park.	Sur	les	traces	de	

Simmel	?	»,	Sociologies	[En	ligne],	coll.	«	Théories	et	recherches	»,	2008.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 443	
	

REY-HULMAN,	Diana.,	«	L'africanité	dans	la	littérature	orale	:	un	enjeu	identitaire	

?	»,	Cahiers	d'études	africaines	:	«	La	Caraïbe.	Des	îles	au	continent	»,	n°148,	vol.	

37,	1997,	p.	953-973.	

RINALDY,	Alicia.,	 «	 ‘’Voyons	 si	 nous	 nous	 comprenons’’	 :	 la	 réflexivité	 comme	

processus	 et	 expérience	 partagée	 dans	 l’enquête	 ethnographique	 »,	 Revue	

Interrogations	:	Implication	et	réflexivité,	n°18,	juin	2014.	

RINAUDO,	Christian.,	L'ethnicité	dans	 la	cité.	Jeux	et	enjeux	de	 la	catégorisation	

ethnique,	Paris	:	L'Harmattan,	coll.	«	Logiques	sociales	»,	1999.	

RINAUDO,	 Christian.,	 «	 Fêtes	 de	 rue,	 enfants	 d'immigrés	 et	 identité	 locale.	

Enquête	 dans	 la	 région	 niçoise	 »,	 Revue	 Européenne	 des	 Migrations	

Internationales	:	Fêtes	et	rituels	dans	la	migration,	n°2,	vol.	16,	2000,	p.	43-57.

RINAUDO,	Christian.,	«	Fêtes	et	dynamiques	identitaires	de	Nice	à	Cartagena	»,	in	

Virginie	BABY-COLLUN,	Delphine	MERCIER	(dir),	Sud	à	Sud.	Dynamiques	sociales	et	

spatiales,	 Amérique	 Latine,	 Méditterannée	 [En	 ligne],	 Aix	 :	 Publications	 de	

l’Université	de	Provence,	2008,	p.259-276.		

RINAUDO,	 Christian	 et	 al.,	 «	 Fêter	 »,	 in	 Elizabeth	 DORIER-APPRILL,	 Philippe	

GERVAIS-LOMBONY,	Vies	citadines	[En	ligne],	Belin,	2007,	p.171-	190.	

RIVOAL,	Isabelle.,	«	Un	huit	clos	ethnographique	ou	l’impossible	enquête	chez	un	

ancien	milicien	libanais	»,	Ateliers	du	LESC,	n°33,	2009.	

ROBERGE,	Monique.,	«	Émergence	d’une	ethnologie	 contemporaine	plurielle	à	

l’Université	Laval	 :	bilan	des	terrains	approches	et	méthodes	»,	Ethnologies	 [En	

ligne],	n°2,	vol.	26,	2004,	p.139-178.	

ROBERGE,	Monique.,	«	En	guise	de	conclusion	:	pour	une	relecture	de	nos	rituels	

dans	la	société	contemporaine	»,	Ethnologies	[En	ligne],	n°2,	vol.	28,	2006,	p.	213-

222.	

SAFI,	 Mirna.,	 «	 Penser	 l'intégration	 des	 immigrés	 :	 les	 enseignements	 de	 la	

sociologie	américaine	»,	Sociologie	[En	ligne],	vol.	2,	2011/2,	p.	149-164.	

SAEZ,	 Jean-Pierre.,	 Identités,	 culture	 et	 territoires,	 Paris	 :	 Éditions	 Desclée	 de	

Brouwer,	coll.	«	Habiter	»,	1995.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 444	
	

SAGNES,	 Sylvie.,	 «	 Cultiver	 ses	 racines	 »,	Mémoire	 généalogique	 et	 sentiment	

d'autochtonie,	Ethnologie	française	[En	ligne],	vol.34,	2004/1,	p.	31-40.	

SAKOYAN,	Juliette.,	«	L’éthique	multi-située	et	le	chercheur	comme	acteur	pluriel.	

Dilemmes	 relationnels	 d’une	 ethnographie	 des	 migrations	 sanitaires	 ».	

Ethnographiques.org	[En	ligne],	n°17,	novembre	2008.	

SAYAD,	Abdelmalek.,	«	 Les	maux	à	mots	de	 l'immigration.	Entretien	avec	 Jean	

Leca	»,	Politix,	n°12,	vol.	3,	1990/4,	p.	7-24.	

SAVIDAN,	Patrick.	Le	multiculturalisme,	Paris	 :	Presses	Universitaires	de	France,	

coll.	«	Que	sais-je	»,	2010.		

SCUBLA,	Lucien.,	«	À	propose	du	regard	éloigné	de	l’ethnographe	ou	les	rapports	

entre	la	théorie	et	l’observation	»,	Ateliers	du	LESC,	n°33,	2009	

SEGAUD,	 Marion.,	 Anthropologie	 de	 l’espace	 :	 habiter,	 fonder,	 distribuer,	

transformer,	Paris	:	Armand	Colin,	2010.	

SEMIN,	 Jeanne.,	 «	 L'ethnologue	 dans	 les	 réseaux	 économiques	 des	 femmes	

migrantes	:	modes	de	présence	simultanée	entre	 la	France	et	 l’Afrique	»,	Revue	

Européenne	des	Migrations	Internationales	[En	ligne],	n°3,	vol.	25,	2009,	p.	101-

113.	

SEMIN,	Jeanne.,	«	L’argent,	la	famille,	les	amies	:	ethnographie	contemporaine	des	

tontines	africaines	en	contexte	migratoire	»,	Civilisations	[En	 ligne],	n°56,	2007,	

p.183-199.		

SENCÉBÉ,	 Yannick.,	 «	 Être	 ici,	 être	 d’ici	 :	 formes	 d’appartenance	 dans	 le	Diois	

(Drôme)	»,	Ethnologie	française	[En	ligne],	vol.34,	2004/1,	p.23-29.	

SIMMEL	Georg.,	Sociologie,	études	sur	les	formes	de	la	socialisation,	Paris	:	Presses	

Universitaires	de	France,	coll.	«	Quadrige,	Grands	textes	»,	2010.		

SIMON	 Pierre-Jean	 (et	 al),	 Vocabulaire	 historique	 et	 critique	 des	 relations	

interethniques,	Paris	:	L’Harmattan,	coll.	«	Pluriel	recherches	».	1993	(N°1),	1994	

(N°2),	2000	(N°6-7),	2001	(N°8).	

SIMON-BAROUTH	 Ida,	SIMON	Pierre-Jean	(al),	Les	étrangers	dans	 la	ville,	Paris	:	

L’Harmattan,	1991.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 445	
	

SINGAÏNY,	Patrick,	MORIN,	Edgar	(dir),	La	France	une	et	multiculturelle	:	Lettres	

aux	Citoyens	de	France,	Paris	:	Fayard.	2012.	

STREIFF-FÉNARD,	 Jocelyne.,	 «	 Les	 recherches	 interethniques	 en	 France.	 Le	

renouveau	?	»,	Migrants-Formation	[En	ligne],	n°109,	juin	1997,	p.	48-65.	

TABOADA-LEONETTI,	 Isabelle.,	Les	 immigrés	des	beaux	quartiers,	Paris	 :	Broché,	

1987.	

TABOADA-LEONETTI,	Isabelle.,	«	Chapitre	II	:	Stratégies	identitaires	et	minorités	:	

le	point	de	vue	du	sociologue	»,	in	Stratégies	identitaires,			

TABOADA-LEONETTI,	 Isabelle.,	 «	 Cohabitation	 pluriethnique	 dans	 la	 ville	 :	

stratégies	d’insertion	locale	et	phénomènes	identitaires	»,	Revue	Européenne	des	

Migrations	Internationales	[En	ligne],	n°2,	vol.5,	p.51-70.	

TARRIUS,	Alain.,	«	Territoires	circulatoires	et	étapes	urbaines	des	transmigrant(e)s	

»,	Regards	croisés	sur	l'économie,	n°8,	2010/2,	p.	63-70.	

TARRIUS,	Alain.,	«	Une	forme	migratoire	autre	:	réseaux	et	sociétés	des	migrants	

en	Méditerranée	occidentale	»,	Ville-École-Intégration	Enjeux,	n°131,	décembre	

2012.	

TARRIUS,	Alain.,	«	Au-delà	des	États-nations	:	des	sociétés	de	migrants	»,	Revue	

Européenne	 des	Migrations	 Internationales	 [En	 ligne],	 n°2,	 vol.	 17	 :	 «	 Débats	

contemporains	»,	2002,	p.	37-61.	

TARRIUS,	Alain.,	«	Des	 transmigrants	en	France	 :	un	cosmopolitisme	migratoire	

original	»,	Multitudes	[En	ligne],	n°49,	2012/2,	p.	42-52.	

TARRIUS,	Alain,	MISSAOUI,	 Lamia,	QACHA,	Fatima.,	Transmigrants	et	nouveaux	

étrangers	:	Hospitalités	croisées	entre	jeunes	des	quartiers	enclavés	et	nouveaux	

migrants	internationaux,	Toulouse	:	Presses	Universitaires	du	Mirail,	2013.	

THIÉBLEMONT-DOLLET,	 Sylvie.,	 «	 Témoignages	 de	 femmes	 immigrantes	 et	

construction	d’un	problème	public	»,	Questions	de	communication	[En	ligne],	n°4,	

2003,	p.	107-126.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 446	
	

TISSOT,	Sylvie.,	«	Identifier	ou	décrire	les	«	quartiers	sensibles	»	?	Le	recours	aux	

indicateurs	 statistiques	dans	 la	politique	de	 la	ville	»,	Genèses	 [En	 ligne],	n°54,	

2004/1,	p.	90-111	

TRONG	HIEU,	Dinh.,	«	Pratiques	alimentaires	et	identités	culinaires	»,	Ethnologie	

française,	1997/1,	p.25-38.	

TURNER,	 Terrence.,	 «	 Representing,	 Resisting,	 Rethinking:	 Historical	

Transformations	of	Kayapo	Culture	and	Anthropological	Consciousness	»,	Colonial	

Situations:	 Essays	 on	 the	 Contextualization	 of	 Ethnographic	 Knowledge,	 1991,	

p.285-313.	

WAQUANT,	Loïc.,	«	Corps	et	âme	»,	Actes	de	 la	 recherche	en	sciences	sociales,	

vol.80,	novembre	1989,	p.	33-67	

WAQUANT,	Loïc.,	«	Repenser	le	ghetto.	Du	sens	commun	au	concept	sociologique	

»,	Idées	économiques	et	sociales	[En	ligne],	n°167,	2012/1,	p.	14-25	

WAQUANT,	Loïc.,	Parias	urbains	:	ghetto,	banlieues,	État,	Paris	:	La	Découverte,	

2007.	

WEBER,	 Florence.,	 Journal	 de	 l’ethnographe.	 Presses	Universitaires	 de	 France,	

2009.	

WITHOL	DE	WENDEN,	Catherine.,	La	Question	migratoire	au	XXIe	siècle,	France	:	

Presses	de	la	Fondation	Nationale	des	Sciences	Politiques,	2010.	

WITHOL	 DE	 WENDEN,	 Catherine.,	 Les	 Nouvelles	 Migrations	 :	 lieux,	 hommes,	

politiques,	Paris	:	Éditions	Ellipses.	2013.	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 447	
	

Océan	Indien,	Sociétés	créoles	et	outre-mer	

ANDOCHE,	 Jacqueline.,	 Le	 regard	 réciproque,	 ethnographie	 des	 désordres	

psychologiques	à	 l’île	de	La	Réunion.	Thèse	d’anthropologie	sociale	et	culturelle	

sous	la	direction	de	Jean	Benoit	à	l’Université	d’Aix-Marseille.	Soutenue	en	2002.			

ANDOCHE,	 Jacqueline,	 HOAREAU,	 Laurent,	 REBEUROTTE,	 Jean-François,	

SOUFFRIN,	 Emmanuel,	 «	 La	 Réunion.	 Le	 traitement	 de	 l’étranger	 en	 situation	

pluriculturelle	 :	 la	 catégorisation	 à	 l’épreuve	 des	 classifications	 populaires	 »,	

Hommes	&	Migrations,	n°1278,	2009,	p.218-231.	

AUBOURG	 (PERRETANT),	 Valérie.,	 L’Église	 à	 l’épreuve	 du	 Pentecôtisme	 :	 une	

expérience	religieuse	à	l’île	de	La	Réunion.	Thèse	de	doctorat	en	anthropologie	et	

ethnologie	 sous	 la	 direction	 de	 Bernard	 Champion.	Université	 de	 La	 Réunion.	

Thèse	soutenue	le	25	mars	2011.	

BAGGIONI,	Daniel,	Martine,	MATHIEU.,	Cultures	Empiriques	et	identités	culturelles	

à	La	Réunion,	Saint-Denis	:	Services	des	publications	de	l’Université,	1985.																																					

BENOIST,	Jean.,	«	Métissage,	syncrétisme,	créolisation	:	métaphores	et	dérives	»,	

Études	créoles	[En	ligne],	n°1,	vol	XIX,	1996,	p.	47-60	

BLANCHY,	 Sophie.,	 Dictionnaire	Mahorais/Français-	 Français/Mahorais,	 Paris	 :	

l’Harmattan,1996.	

BLANCHY,	Sophie.,	«	Le	statut	civil	de	droit	local	à	Mayotte	:	une	imposture	?	».	

Droit	et	société	[En	ligne],	n°80,	janvier-mars	2001,	p.117-139.	

BLANCHY,	Sophie.,	«	Matrifocalité	et	système	d’âge	à	Mayotte.	Notes	pour	une	

étude	 comparative	 de	 l’organisation	 sociale	 dans	 l’Archipel	 des	 Comores	 »,	

Taarifa	 :	 revue	des	Archives	Départementales	de	Mayotte	 [En	 ligne],	n°3,	2000,	

p.9-21.	

BLANCHY,	 Sophie.,	 «	 Française	 à	 tout	 prix	 »,	 Ethnologie	 française	 [En	

ligne],	2002,	p.677-687.	

BLANCHY,	Sophie.,	«	Thérapies	 traditionnelles	aux	Comores	»,	Cahiers	Sciences	

Humaines,	n°29,	1993,	p.763-	790,	1993.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 448	
	

BLANCHY-DAUREL,	Sophie,	La	vie	quotidienne	à	Mayotte,	Paris	:	L’Harmattan,	coll	

«	Repères	pour	Madagascar	et	l’océan	Indien	»,	1990.	

BONNIOL,	Jean-Luc.,	«	Situations	créoles,	entre	culture	et	identité	»,	in	Situations	

créoles.	Pratiques	et	représentations,	CÉLIUS,	Carlo,	Québec	:	Éditions	Nota	bene,	

Coll.	«	Société	»,	2006,	p.	49-59.	

BONNIOL,	 Jean-Luc.,	 La	 couleur	 comme	maléfice	 :	une	 illustration	 créole	de	 la	

généalogie	des	Blancs	et	des	Noirs,	Paris	 :	Albin	Michel,	coll.	«	Bibliothèque	de	

synthèse	»,	1992.	

BONNIOL,	 Jean-Luc,	 BENOIST,	 Jean.,	 «	 La	 diversité	 dans	 l'unité	 :	 la	 gestion	

pragmatique	du	pluralisme	dans	les	sociétés	créoles	»,	in	La	diversité	linguistique	

et	 culturelle	 et	 les	 enjeux	 du	 développement,	 ABOU,	 Sélim,	 HADDAD,	 Katia,	

Beyrouth	:	Université	St	Joseph	et	Montréal,	AUPELF,	1997,	p.	161-172.	

BRETON	Didier	et	al.,	«	Quitter	Mayotte	pour	aller	où	?	»,	Informations	sociales	

[En	ligne],	n°186,	2014/6,	p.56-66.		

CHANE-KUNE,	Sonia.,	Aux	origines	de l’identité	réunionnaise,	Paris	:	L’harmattan,	

1993.	

CHIVALLON,	 Christine.,	 «	 Du	 territoire	 au	 réseau	 :	 comment	 penser	 l'identité	

antillaise	»,	Cahiers	d'études	africaines	:	La	Caraïbe.	Des	îles	au	continent,	n°148,	

vol.	37,	1997,	p.	767-794.	

CHIVALLON,	Christine.,	«	De	quelques	préconstruits	de	 la	notion	de	diaspora	à	

partir	de	l'exemple	antillais	»,	Revue	Européenne	de	Migrations	Internationales	[En	

ligne],	n°1,	vol.13,	1997,	p.	149	-	160.	

COHEN,	Patrice.,	 Le	 cari	partagé	 :	Anthropologie	de	 l’alimentation	à	 l’île	de	 La	

Réunion.	Paris	:	Karthala,	2000.	

COHEN,	Patrice.,	«	Nourritures	dans	la	religion	hindoue	à	l’île	de	la	Réunion.	Un	

langage	alimentaire,	support	d’identité	et	d’altérité	»,	dans	Revue	Historique	de	

l'océan	Indien	:	Alimentation,	rituel	des	repas	et	art	de	 la	table	dans	les	pays	du	

Sud-Ouest	 de	 l'océan	 Indien	 depuis	 le	 XVIIIe	 siècle,	 n°10	 :	 Saint-Denis	 de	 La	

Réunion	:	Édition	Graphica,	p.69	à	92.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 449	
	

COHEN,	Patrice.,	«	Le	chercheur	et	son	double.	À	son	propos	d’une	recherche	sur	

le	vécu	des	jeunes	face	au	sida	»,	in	De	l’ethnographie	à	l’anthropologie	réflexive	:	

nouveaux	 terrains,	nouvelles	pratiques,	nouveaux	enjeux,	Paris	 :	Armand	Colin,	

2002,	p.	

DIRECHE-SLIMANI,	Karima,	LE	HOUÉROU,	Fabienne.,	Les	Comoriens	à	Marseille,	

d’une	 mémoire	 à	 l’autre,	 Paris	 :	 Éditions	 Autrement,	 coll.	 «	Monde/Français	

d’ailleurs	»,	2002.	

DUPONT,	 Guy.,	 Saint-Denis	 de	 la	 Réunion,	 ville	 tropicale	 en	mutation,	 Paris	 :	

L’Harmattan,	 Éditions	 du	 Tramail,	 Coll.	 «	 Recherches	 Universitaires	

Réunionnaises	»,	1990.	

ÈVE,	 Prospère.,	 La	 laïcité	 en	 Terre	 réunionnaise,	 Réunion	 :	 océan	 Indien,	 coll.	

«	Histoire	»,	2005.	

FONTAINE,	Guy.,	Mayotte,	Paris	:	Karthala,	1995.	

FUMA,	 Sudel.,	 L’esclavagisme	 à	 la	 Réunion,	 1794-1848,	 Paris	 :	 L’Harmattan,	

Université	de	La	Réunion,	1992.	

																													Histoire	 d’une	 passion,	 le	 sucre	 de	 canne	 à	 La	 Réunion,	 Stella	

Matutina	:	Océan	Éditions.	

GHASARIAN,	 Christian.,	 Anthropologies	 de	 La	 Réunion,	 Édition	 des	 archives	

contemporaines,	2009.	

GHASARIAN,	Christian.,	De	 l’ethnographie	à	 l’anthropologie	réflexive.	Nouveaux	

terrains,	nouvelles	pratiques,	nouveaux	enjeux,	Paris	:	Armand	Colin,	2002.	

GHASARIAN,	 Christian.,	 «	 Réflexions	 sur	 la	 production	 anthropologique	 à	 La	

Réunion	(ou	la	nécessité	du	champ	large)	:	mélanges	offerts	à	Jean	Benoît	»,	in	Au	

visiteur	lumineux	:	des	îles	créoles	aux	sociétés	plurielles,	BARNABÉ,	Jean,	BONNIOL	

Jean-Luc,	 CONFIANT,	 Raphaël,	 L’ÉTANG,	Gerry,	 Petit-Bourg	 (Guadeloupe)	 :	 Ibis	

Rouge,	2000.					

GHASARIAN,	Christian.,	«	La	Réunion	:	acculturation,	créolisation	et	réinventions	

culturelles	»,	Ethnologie	française	[En	ligne],	n°4,	vol.32,	p.663-676.		



	
	

	 	
 

 

	 	 	 450	
	

GIRAUD,	Michel,	«	La	créolité	 :	une	rupture	en	trompe-l'œil	»,	Cahiers	d'études	

africaines	:	La	Caraïbe.	Des	îles	au	continent,	Vol.	37,	n°148.	1997,	p.	795-811.					

GRIMA,	Marie-Annick.,	«	Re-panser	»	 la	 vulnérabilité	psychique	observée	 chez	

certains	enfants	de	migrants	»,	Thèse	de	Doctorat	en	psychologie	sociale	sous	la	

direction	de	HAMON	Jean-François,	Université	de	La	Réunion.	Soutenue	le	17	juin	

2006.	

GRIMA,	 Marie-Annick.,	 «	 Quitter	 les	 lieux...	 »,	 Cahiers	 critiques	 de	 thérapie	

familiale	et	de	pratiques	de	réseaux,	n°37,	2006,	p.	107-120.	

HACHIMI	 ALAOUI,	 Myriam,	 LEMERCIER,	 Élise,	 PALOMARES,	

Élise.,	«	Reconfigurations	ethniques	à	Mayotte	»,	Hommes	et	migrations,	n°	1304,	

2013.		

HO	HAI,	Quang.,	Contribution	à	l’histoire	économique	de	l’île	de	La	Réunion	(1642-

1848),	Paris	:	L’Harmattan,	1998.	

JAUZE,	Jean-Michel., «	L’urbanisation	de	l’Île	de	La	Réunion	:	évolutions	et	modèles	

de	ville	»,	Cahier	de	géographie	du	Québec,	vol.42,	n°116,	1998,	p.195-221.	

JOLIVET,	Marie-José.,	«	Introduction	à	la	question	des	‘’ethnies’’	et	des	frontières	

en	Guyane	»,	Question	d’identités	comparées	[En	ligne],	Orstom,	1989,	p.	117-131.	

JOLIVET,	Marie-José.,	«	Entre	autochtones	et	immigrants,	diversité	et	logique	des	

positions	créoles	guyanaises	»,	Études	créoles		[En	ligne],	n°XIII,	vol.2,	1990,	p11-

32.	

JOLIVET,	Marie-José.,	Logiques	 identitaires,	 logiques	 territoriales,	coll.	«	Cahiers	

des	sciences	humaines	»,	n°14,	IRD	:	Éditions	de	l’aube,	2000.	

JOLIVET,	 Marie-José.,	 «	 La	 créolisation	 en	 Guyane	 [Un	 paradigme	 pour	 une	

anthropologie	de	la	modernité	créole]	»,	Cahiers	d'études	africaines	:	La	Caraïbe.	

Des	îles	au	continent	[En	ligne],	n°148,	vol.	37,	1997,	p.	813-837.	

JOLIVET,	 Marie-José.,	 «	 Libres,	 Marrons	 et	 Créoles,	 ou	 les	 Amériques	 noires	

revisitées	»,	Cahiers	d'Études	Africaines	 :	 La	Caraïbe.	Des	 îles	au	 continent	 [En	

ligne],	n°148,	vol.	37,	1997,	p.	993-1003.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 451	
	

JOLIVET,	Marie-José.,	«	Des	‘’tribus’’	marginalisées	aux	communes	‘’ethniques’’	ou	

les	 enjeux	 territoriaux	 du	 développement	 en	 situation	 multiculturelle	 »,	 in	

ANTHEAUME,	 Benoit,	 GIRAUT,	 Fréderic.,	 Le	 territoire	 est	 mort	 :	 vive	 les	

territoires	!	:	une	refabrication	au	nom	du	développement,	Marseille	:	IRD	Éditions,	

coll.	«	Objectifs	Suds	»,	2005,	p.	223-244.		

JOLIVET,	Marie-José,	LÉNA,	Philippe.,	«	Des	territoires	aux	identités	»,	in	JOLIVET,	

Marie-José,	Logiques	identitaires,	logiques	territoriales,	Autrepart	[En	ligne],	n°14,	

2000,	p.5-16��

JOLIVET,	Marie-José,	REY-HULMAN,	Diana.,	Jeux	d'identité.	Études	comparatives	à	

partir	de	la	Caraïbe,	Paris	:	L’Harmattan,	1993.	

LABACHE,	 Lucette,	 MÉDÉA,	 Laurent,	 VERGÈS,	 Françoise.,	 Identité	 et	 Société	

réunionnaise	 :	 nouvelles	 perspectives	 et	 nouvelles	 approches,	 Paris	 :	 Karthala,	

2005.	

LAËTHIER,	Maud.,	Être	Haïtien	et	migrant	en	Guyane	française,	Thèse	de	doctorat	

en	 Ethnologie	 et	 anthropologie	 sociale	 sous	 la	 direction	 JOLIVET	Marie-Josée,	

École	des	Hautes	Études	en	Sciences	Sociales,	Paris,	soutenue	en	2007.	

LAËTHIER,	Maud.,	Être	migrant	et	Haïtien	en	Guyane,	Paris	:	Éditions	du	Comité	

des	travaux	Historiques	et	Scientifiques,	2011.	

LAËTHIER,	Maud.,	«	Le	Surinam,	passages	vers	la	Guyane.	D’un	pays	à	l’autre	dans	

la	circulation	migratoire	des	Haïtiens	»,	Cahiers	de	l’Urmi	[En	ligne],	n°1,	2011,	p.1-

12.	

LAROUSSI,	Foued,	LIÉNARD	Fabien	(dir).,	Plurilinguisme,	politique	 linguistique	et	

éducation	quels	éclairages	pour	Mayotte,	Rouen	:	Publications	des	Universités	de	

Rouen	et	du	Havre,	2011.	

LAROUSSI,	Foued.,	«	Le	plurilinguisme	en	milieu	scolaire	à	Mayotte	»,	Glottopol	

[En	ligne],	n°18,	Laboratoire	LiDiFra,	Université	de	Rouen,	2011.	

LEVENEUR,	Bernard.,	Dans	60	ans	de	culture	urbaine.	Co-édition	:	SIDR/4	épices.	

2010.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 452	
	

LUCAS,	 Raoul.,	 Sociétés	 plurielles	 dans	 l'océan	 Indien	 :	 enjeux	 culturels	 et	

scientifiques,	 Ouvrage	 issu	 du	 colloque	 intitulé	 «	 Sociétés	 plurielles	 et	 enjeux	

interculturels	»	(mai	1999),	Saint-Denis	de	la	Réunion	:	Karthala,	Université	de	La	

Réunion,	2003.	

MALBERT,	Thierry,	Les	représentations	de	l’hérédité	en	situation	interculturelle	à	

l’île	de	La	Réunion,	Thèse	de	Doctorat	en	Science	de	l’Éducation	sous	la	direction	

de	Bernard	CHERUBINI,	Université	de	La	Réunion.	Soutenue	en	2006.	

MALBERT,	 Thierry,	 LATCHOUMANIN,	Michel.,	 Famille	 et	 parentalité	 :	 rôles	 et	

fonctions	entre	tradition	et	modernité.	Paris	:	L'Harmattan.	2007.	

MÉDÉA,	 Laurent.,	 Délinquance	 juvénile	 à	 La	 Réunion, Sainte-Clotilde	 :	 Zalor	

Éditions,	2011.	

MÉDÉA,	 Laurent.,	 «	 La	 construction	 identitaire	dans	 la	 société	 réunionnaise	 »,	

Journal	des	anthropologues,	n°92-93,	2003.	

MEZZAPESA,	 Melanie.,	 «	 Mahorais	 à	 La	 Chaumière	 :	 entre	 implantations	 et	

perspectives	de	retour	»,	in	Identités,	migrations	et	territoires,	actes	de	colloque,	

Observatoire	des	Sociétés	de	l’océan	Indien	:	Université	de	La	Réunion,	2013,	en	

ligne	 :http://osoi.univreunion.fr/fileadmin/Fichiers/OSOI/Textes/PDF/IMTOI/14._MEZZAPESA_V

._Courte_.pdf	

MEZZAPESA,	Melanie.,	«	Les	enjeux	du	réseau	associatif	mahorais	à	La	Réunion:	

dimensions	 territoriales,	 économiques	 et	 identitaires	 »,	 in	 Insularité,	 langue,	

mémoire,	 identité,	 Laroussi,	 Foued	 (dir.),	 actes	 du	 colloque	 international	

«	 Insularité,	 langue,	mémoire,	 identité	»,	 Île	de	Djerba,	26-28	septembre	2014,	

Université	de	Rouen-Université	de	la	Matouba,	Paris	:	L’Harmattan,	2017.	

MEZZAPESA,	Melanie,	PRAX-DUBOIS,	Pascale,	ANRABIYOU,	Nabia.,	«	Évolutions	et	

négociations	des	pratiques	 langagières	des	 jeunes	mahorais	 à	 La	Réunion	 :	du	

camouflage	aux	 revendications	 identitaires	»,	 in	 Identités	en	 contextes	pluriels,	

Roland,	Yvon,	Tardieu,	 Jean-Pierre,	Kanté,	 Issa,	Samouth,	Églantine,	Mezzapesa	

Melanie	(dir),	Université	de	La	Réunion,	Paris	:	L’Harmattan,	coll.	«	International	»,	

2017,	p.243-262.	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 453	
	

MULOT,	Stéphanie.,	«	 Je	 suis	 le	père,	 je	 suis	 la	mère	 !	»,	 l’énigme	matrifocale.	

Relations	 familiales	et	 rapports	de	 sexes	en	Guadeloupe.	Thèse	de	doctorat	en	

anthropologie	sociale	et	ethnologie	sous	la	direction	de	Maurice	Godelier.	École	

des	Hautes	Pratiques	en	Sciences	Sociales,	Soutenue	le	27	janvier	2000.		

MULOT,	 Stéphanie.,	 «	 Politiques	 identitaires	 et	 conscience	 historique	 dans	 le	

carnaval	guadeloupéen	:	mise	en	scène	et	représentation	d’une	identité	créole	»,	

Anthroepodes	III,	n°2,	p.2-14.	

POURCHEZ,	Laurence.,	«	Comportements	alimentaires,	petite	enfance	et	grande	

distribution	:	in-	corporation	de	nouvelles	normes	à	l’île	de	la	Réunion	»,	Journal	

des	anthropologues	 [En	 ligne],	n°	106-107	 :	«	Des	normes	à	boire	et	à	manger.	

Production,	 transformation	et	consommation	des	normes	alimentaires	»,	2006,	

p.145-197.	

POURCHEZ,	Laurence.,	«	Du	soin	au	rite	dans	l'enfance	»,	Ramonville	Saint-Agne	:	

Éditions	ÉRES	;	Paris	:	Édition	IRD,	Coll.	«	Petite	enfance	et	parentalité	»,	p.	301-

306.	

PRICE,	Richard,	JOLIVET,	Marie-	José.,	«	La	question	créole.	Essai	de	sociologie	sur	

la	Guyane	française	»,	Journal	de	la	Société	des	Américanistes	[En	ligne],	Tome	75,	

1989,	p.	234-237.	

ROINSARD,	Nicolas.,	 La	Réunion	 face	 au	 chômage	 de	masse	 :	 sociologie	 d’une	

société	intégrée,	Rennes	:	Presses	Universitaires	de	Rennes,	coll	«	Le	sens	Social	»,	

2007.	

ROINSARD,	 Nicolas.,	 «	 Le	 101e	 département	 »,	 8	 mai	 2012,	 [En	 ligne	 :	

www.laviedesidees.fr].	

ROSENFELD,	Lola.,	Les	Français	d’origine	comorienne	en	 Île-de-France.	Place	de	

l’identité	ethnique	dans	l’implication	politique.	Thèse	de	doctorat	en	sociologie	et	

en	anthropologie	sociale	sous	la	direction	de	Françoise	Lestage.	Université	Paris-

Diderot.	Soutenue	le	7	octobre	2013577.		

																																																								
577	Je	remercie	l’auteure	qui	m’a	cordialement	transmis	le	manuscrit	de	sa	thèse			



	
	

	 	
 

 

	 	 	 454	
	

SAID-MOHAMED-GIRARD,	Nicole.,	«	Ressources	familiales	et	parcours	scolaires.	La	

situation	des	Comoriens	de	Marseille	»,	 La	 revue	 internationale	de	 l'éducation	

familial	[En	ligne],	n°31,	2012,	p.	55-72.	

SAKOYAN,	 Juliette.,	 Un	 souci	 «	 en	 partage	 ».	Migrations	 de	 soins	 et	 espace	

politique	 entre	 l’archipel	 des	 Comores	 et	 La	 France.	 Thèse	 de	 doctorat	 en	

anthropologie	 sous	 la	direction	de	Yannick	 Jaffré.	Écoles	des	Hautes	Études	en	

Sciences	sociales,	Marseille.	Soutenue	le	26	novembre	2010.		

SAKOYAN,	 Juliette.,	«	 Les	 frontières	des	 relations	 familiales	dans	 l’archipel	des	

Comores	»,	Autrepart	[En	ligne],	n°57/58,�2011,	p.181-198.�	

TAGLIONI,	François.,	«	Mayotte	s’ancre	dans	la	République	française	:	un	contre-

sens	de l’histoire	?	»,	Échogéo	[En	ligne],	coll.	«	Sur	le	Vif	»,	2009.	

TIBÈRE,	 Laurence.,	 L’alimentation	 dans	 le	 «	 vivre	 ensemble	 »	 multiculturel	 :	

l’exemple	de	La	Réunion,	Paris	:	l’Harmattan,	2009.	

VIVIER,	Géraldine.,	Les	migrations	comoriennes	en	France:	Histoire	de	migrations	

coutumières,	coll.	«	Les	dossiers	du	CEPED	»,	n°35,	1996.	

VERGÈS,	Françoise,	MARIMOUTOU,	Jean-Claude	Carpanin.,	Amarres.	Créolisations	

India-Océanes,	Paris:	L’Harmattan,	2005.	

WOLFF,	 Éliane.,	 Quartier	 de	 vie	 :	 approche	 ethnologique	 des	 populations	

défavorisées	de	l’île	de	La	Réunion.	Paris	:	Méridiens	Klincksieck.	1991.	

WOLFF,	Éliane.,	«	Famille	en	mutation,	familles	en	question	»,	in	La	Réunion,	une	

société	en	mutation,	Univers	créoles	7,	Paris	:	Économica,	coll.	Anthropos,	2010.	

ZAKARIA,	 Houssen.,	 Familles	 comoriennes	 face	 au	 collège	 :	 entre	 l’école	 et	 la	

tradition,	Paris	:	l’Harmattan,	2010.	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 455	
	

Rapports	

AHAMADI,	 Daroussi.,	 «	 L’évolution	 de	 la	 participation	 de	 la	 société	 civile	 au	

développement	 selon	 le	 modèle	 traditionnel	 mahorais	 à	 l’heure	 de	 la	

départementalisation	:	entre	le	Passé,	le	Présent	et	l’Avenir	»,	Communication	au	

Congrès	International	du	GIS,	Paris,	2011.	

CHERUBINI,	Bernard,	ROINSARD,	Nicolas.,	Stratégies	migratoires	et	enjeux	de	 la	

protection	sociale	à	La	Réunion	et	à	Mayotte	 :	conflits	et	concurrences	dans	 les	

espaces	sanitaires	et	sociaux,	Rapport	à	la	MiRe-DRESS,	programme	«	Migrations	

et	protection	sociale	»,	2009.	

CREDOC/ODR	 (2004),	 «	 La	 situation	 des	 populations	migrantes	 originaires	 de	

l’océan	Indien	»,	Rapport	final,	décembre	2004	

INSEE.,	Les	Mahorais	vivant	à	La	Réunion,	12	septembre	2001.	

INSEE.,	 «	 Des	 flux	 migratoires	 multiples	 qui	 modifient	 les	 structures	 de	 la	

population	»,	Économie�de	La	Réunion,	n°136,	2006,	p.16-19.	

INSEE.,	«	Évolutions	démographiques	depuis	60	ans	»,	Analyses,	n°25,	août	2017.	

INSEE.,	Réunion-TER,	«	Économie	générale	»,	2014,	p.115	

INSEE.,	Enquête	Emploi,	2014.	

INSEE.,	Enquête	Emploi,	2015.	

INSEE,	RP	2008	et	RP	2013,	«	exploitation	principale	».	

	 	



	
	

	 	
 

 

	 	 	 456	
	

Résumé	
	
Fondée	sur	une	ethnographie	de	longue	durée	à	La	Chaumière,	cette	thèse	souhaite	prendre	

pour	objet	 l’analyse	de	 la	migration	mahoraise	dans	 les	processus	de	 constructions	 identitaires	
propres	à	La	Réunion.	Les	migrants	mahorais	deviennent	alors	un	enjeu	et	un	objet	des	politiques	
locales	qui	questionnent	leur	place	au	sein	de	la	société	réunionnaise.	À	partir	d’une	imprégnation	
quotidienne,	l’analyse	d’un	territoire	délimité	–	La	Chaumière	–	permet	de	comprendre	à	l’échelle	
départementale	les	modalités	de	migration,	les	stratégies	d’adaptation	et	l’émergence	de	nouvelles	
territorialités	des	populations	en	provenance	de	Mayotte	et	des	Comores	en	contexte	réunionnais.	
En	effet,	ce	choix	d’analyser	un	groupe	dans	un	cadre	territorial	bien	délimité	dans	une	ville	où	la	
politique locale tend	à la mise en	valeur de sa diversité ethnico-religieuse, permet	ainsi d’évaluer	
les	différentes	modalités	de	construction	des	projets	migratoires	et	d’implantation	de	ces	familles	
françaises	 originaires	 de	Mayotte.	 Venue	 du	 dernier	 département	 français,	 la	majorité	 de	 sa	
population	 est	musulmane,	dite	de	 tradition	bantoue,	 et	 émigre	massivement	 vers	 La	Réunion	
depuis	les	années	2000.	Les	modalités	de	migration	et	les	stratégies	d’adaptation sont	complexes,	
et	 interpellent	 la	 cohabitation	 culturelle	 et	 cultuelle	 réunionnaise.	 Un	 multiculturalisme	
constamment	 réinterrogé	 par	 les	 différentes	 problématiques	 d’habitat	 et	 de	 chômage,	
l’augmentation	des	conflits	et	des	discours	racistes,	et	par	les	réflexions	sur	l’identité	réunionnaise.	

	
Mots-clefs	:	La	Réunion	–	Migration	mahoraise	–	Territoire	–	Ethnicité	–	Réseaux	
	
	

Summary	
	

Based	on	a	long-term	ethnography	in	La	Chaumière	distric,	this	thesis	wants	to	analyse	the	
mahorese	migration	 and	 the	 identity	 construction	 processes	 in	 Reunion	 island.	 For	 the	 local	
policies,	 it	 poses	 a	 question	 of	what	 place	 for	 the	mahorese	migrants	 in	 the	 Reunion	 society.	
Starting	from	a	daily	observation,	these	analysis	of	a	delimitated	territory	–	La	Chaumière	–	makes	
it	possible	to	understand	the	methods	of	migration,	the	adaptation	strategies	and	the	emergence	
of	new	territorialities	of	this	population	who	comes	from	Mayotte	 Island	and	Comoros	Union	to	
Reunion	Island	from	a	departemental	point	of	view.	Moreover,	this	choice	to	study	a	group	within	
a	territorial	framework	delimited	in	a	city	where	the	local	policy	tends	to	develop	this	cultural	and	
religious	diversity	allows	to	evaluate	the	various	methods	of	migratory	projects	construction	and	
the	establishement	of	 these	 french	 families	 from	Mayotte	 island.	Coming	 from	 the	 last	 French	
department,	the	majority	of	 its	population	 is	Muslim,	with	some	bantu	traditions	and	emigrates	
massively	 in	 Reunion	 island	 since	 the	 2000’s.	 These	migration	methods	 and	 these	 adaptation	
strategies	 are	 complex	 and	 challenge	 the	 cultural	 and	 cultual	 Reunion	 island	 cohabitation.	 A	
multiculturalism	 constantly	 questioned	 by	 the	 living	 place	 and	 unemployment	 problems,	 the	
increase	of	racist	conflicts	and	speeches,	and	by	the	reflection	of	the	reunion	identity.

	

Keywords:	Reunion	Island	–	Mahorese	migration	–	Territory	–	Ethnicity	–	Network	

	

	

	


