=

Normandie Université

THESE

Pour obtenir le diplome de doctorat
Spécialité Sociologie, Démographie

Préparée au sein de I’'Université de Rouen

Mahorais a La Réunion : entre dynamiques de migration, stratégies
d’adaptation et recompositions identitaires dans le quartier de La

Chaumiere

Présentée et soutenue par
Mélanie PLACE épouse MEZZAPESA

Thése soutenue publiquement le 17 mai 2018
devant le jury composé de

Mme Jacqueline ANDOCHE MCEF - Université de La Réunion Co-encadrante de thése
M. Bernard CHERUBINI MCF HDR - Université de Bordeaux Rapporteur

M. Patrice COHEN Professeur — Université de Rouen Directeur de thése

M. Christian GHASARIAN Professeur — Université de Neuchatel Examinateur

Mme Deirdre MEINTEL Professeur — Université de Montréal Rapporteure

Mme Elise PALOMARES MCF — Université de Rouen Examinatrice

Thése dirigée par le Professeur Patrice COHEN, Université de Rouen, Laboratoire DySolLab
et Jacqueline ANDOCHE (MCF), Université de La Réunion, Laboratoire DIRE.

RUNIVERSITE DySo b

D E R 0 U EN Laboratoire des dynamiques sociales

N ORMANDII E
ECOLE DOCIORALE

556 HSRT

UNIVERSITE Z\\_
DE LA REUNION
#REGIONREUNION

* Xk
* *
* *

* *
* g K

UNION EUROPEENNE



LD

Normandie Université



A Nabia, ma « maorungu », ma sceur de cceur,

pour son incroyable courage, son aide et son soutien sans faille.



Remerciements

Ces remerciements s’adressent tout naturellement a toutes les personnes qui
ont contribué de prés ou de loin a I'élaboration de ce travail de recherche, a la
construction de ma pensée, a tous celles et ceux qui m’ont soutenue,
redynamisée, guidée, qui ont su répondre a mes doutes, a mes besoins et, surtout,

gui m’ont fait confiance.

Mes premieres pensées vont tout naturellement a mes directeurs de
recherche. Le Professeur Patrice Cohen de I'Université de Rouen, pour son
encadrement, ses conseils avisés, son soutien, pour sa précieuse confiance et qui
a su maintenir mon dynamisme et ma spontanéité du début a la fin, méme quand
tout semblait vouloir s’abandonner au vide ressenti par le parcours solitaire de
I’écriture. Je remercie aussi infiniment Jacqueline Andoche, Maitresse de
Conférences a I'Université de La Réunion, qui depuis cette belle rencontre en
2010, m’a ouvert les voies vers I'ethnologie. Ses conseils, sa disponibilité, ses
encouragements, son amitié précieuse, sa vision du monde m’ont permis de me
frayer un chemin particulier dans l'univers de la recherche et de I'anthropologie.

Bien que les méthodes de travail de mes directeurs et leur regard sur La
Réunion soient différents, ils ont toujours été complémentaires et m’ont permis

d’achever ce travail dans des conditions optimales.

Merci également au Pr. Deirdre Meintel et M. Bernard Cherubini (MCF-HDR)
— rapporteurs — au Pr. Christian Ghasarian et Elise Palomares (MCF) d’avoir

accepté de faire partie de mon jury.

Inscrite a Rouen, en codirection a La Réunion, habitant a La Réunion, je tiens
chaleureusement a remercier le laboratoire DIRE et ses directrices successives,
Eileen Williams-Wanquet et Corinne Duboin, pour leur accueil dans la salle des
doctorants et leur confiance dans mon travail avec les différents financements
alloués qui m’ont permis de réaliser et de présenter mes travaux dans un cadre

idéal. Il me tient aussi a coeur d’adresser toute ma gratitude a tous les collegues,



doctorant(e)s, maitre(sse)s de conférences et professeur(e)s des Universités
rencontrés, qui m’ont fait confiance et m’ont incluse dans leurs divers projets de
recherches et de colloques permettant ainsi de nourrir constamment ce travail. Je
pense particulierement a Aurélie Veloupoulé, avec qui j'ai partagé ces doux et
douloureux moments d’écriture et que j'ai vue devenir docteure une année avant
moi, aux maitresses de conférences Eglantine Samouth, Florence Pellegry, Anne-
Cécile Ribeuz-Koenig et Vilasnee Tampoe — devenue depuis professeure des
universités —, aux professeurs des universités Yvon Rolland et Jean-Pierre Tardieu,
ainsi qu’a Issa Kanté (MCF) avec lesquels j’ai codirigé un ouvrage, me permettant
ainsi de mettre en pratique ce que ce travail de thése m’a appris. Que
I’Observatoire de recherche des Sociétés de I’'Océan Indien (OSOI), dont j'ai été
représentante, soit aussi remercié pour le travail partagé durant cette période de
thése. D’autre part, je souhaite également remercier le service de Prét Entre
Bibliothéque (PEB) de la Bibliothéque des Lettres et Sciences Humaines, Droit et
Economie de I’Université de La Réunion pour toutes les commandes d’ouvrages et
I'accompagnement apporté. Un remerciement spécial a Pauline Grébert,
bibliothécaire, mais aussi compagne de galére sur les bancs de la Fac du cours
d’ltalien a I'Université Lumiére Lyon Il et que j’ai eu la joie de retrouver des années
plus tard dans les locaux de I’'Université a La Réunion. Un grand merci également
a Emmanuel Marcadé, cartographe a la faculté des Lettres et des Sciences
Humaines de I'Université de La Réunion, pour la réalisation des premieres cartes,
mais aussi pour ses cours, ses conseils et ses tutoriels a distance apportés en fin
de thése. Grace a lui, j’ai pu maitriser le logiciel Adobe CSI 6, nécessaire a la
réalisation des différents schémas, croquis et cartes présentés dans ce travail. Il a
su, au début de mon apprentissage, mettre en forme tout ce que ma téte
contenait.

Je voudrais également exprimer ma reconnaissance a I'équipe de DySolab de
I’'Université de Rouen, pour leurs divers financements accordés, mais aussi pour
leur accueil et les différentes rencontres lors de mes passages a Rouen. Un grand

merci a Francois Féliu pour I'aide administrative accordée surtout lorsque la



distance rendait difficile ce cadre officiel. Une attention particuliere a Younes Van
Praet, camarade et ami de thése, avec qui j'ai parcouru ce long chemin par
différentes collaborations qui ont nourri nos travaux respectifs. Et un immense
merci a Nathalie Michel, doctorante également, pour nos nombreuses discussions,

ses conseils et son soutien moral dans la derniére ligne droite de ce parcours.

Les instances et les organisations institutionnelles m’ont ouvert leurs portes
dans un cadre jonglant entre le travail scientifique et les interactions associatives.
Ils m’ont fait confiance et m’ont permis de ce fait de développer des compétences
inattendues. Je pense particulierement a la Mairie de Saint-Denis et aux élus, le
Maire Gilbert Annette, Brigitte Adame, I'élue de secteur et Ericka Bareigts,
députée de La Réunion et ancienne ministre des outre-mer pour les différentes
rencontres, discussions et intéréts portés a mon travail sur La Chaumiére. Une
immense gratitude est également adressée a la Délégation du Conselil
Départementale de Mayotte a La Réunion, a son représentant M. le Délégué
Mohammed Bamcolo, et au personnel, Marie-Josée Karaké, Lainaiti Ali (ex
employée), Said-Ali Mondroha — le Kadhi — pour le travail en commun et les divers
entretiens accordés. Merci a Didier Duranton, délégué du sous-préfet a la
cohésion sociale, présent depuis le début, et a Mickael Guézélot qui m’ont permis
de mieux comprendre le sens de la Politique de La Ville et les enjeux qui entourent
La Chaumiére. Je pense aussi a la Caisse d'Allocations Familiales de La Réunion
(CAF), financeur de la structure associative de La Chaumiére et a la Fondation
Auteuil, dont les diverses rencontres et discussions dans le cadre associatif ont
nourri profondément ce travail. Merci aussi au Centre Académique pour la
Scolarisations des éléves allophones et Nouvellement Arrivés et des enfants issus
des familles itinérantes et du Voyage (CASNAV) de La Réunion, a sa directrice,
Marie Martigne-Lucas, a ses chargées de mission, Annie Joly et Pascale Dubois,
partenaires scientifiques et associatifs et dont la création d’un poste de médiateur
interculturel en milieu scolaire et éducatif est le fruit d’'une forme de recherche-

action en anthropologie sur le secteur de La Chaumiére. Le college de



Montgaillard, et plus particulierement I'ancien principal, M. Spampani, doivent
aussi étre remerciés pour la confiance accordée lors de mes interventions aupres
des enseignants. Enfin, un grand merci a I'école de La Chaumiére — son directeur
Denis Ruet et aux enseignants — pour I'accueil, la confiance, I’écoute, les échanges

et les différentes interventions, et sans qui ce travail ne serait pas ce qu’il est.

Les organisations socioculturelles mahoraises m’ont aussi ouvert leurs
portes et m’ont permis de mieux comprendre, de l'intérieur, la migration
mahoraise : que ce travail de recherche soit aussi I'expression de ma gratitude, car
elles ont fortement contribué a la réussite de ce travail en me laissant sillonner
parmi elles. Je pense particulierement a I'Association Femmes Mahoraises de
Montgaillard, soutien depuis le début. Que les associations comoriennes soient
aussi remerciées pour les divers échanges, et qu’elles acceptent également mes
excuses pour la restitution partielle de ces rencontres : mais le cadre délimité et
le temps imparti imposé par le doctorat et le terrain ne me permettaient pas
d’aborder autant d’éléments. Mais qu’elles sachent que ce n’est que partie
remise.

D’autres associations ont aussi permis |’expression de ce travail, autant dans
le cadre scientifique qu’associatif : LERKA, pour la confiance accordée depuis la fin
de mon master et les différents travaux entrepris en partenariat. Merci aussi a Mo
Absoir, slameur, et Mounir Allaoui, vidéaste, pour les réalisations communes qui
ont fait I'objet de communications, d’articles et de restitutions scientifiques dans
cette these notamment. Une pensée spéciale a I’Association de La Chaumiére 974

et a ses membres au cceur de cette recherche. Ce travail leur doit beaucoup.

Une gratitude infinie a toutes ces familles mahoraises et comoriennes, du
quartier ou d’ailleurs, que j'ai rencontrées au cours de ces années. Elles m’ont
ouvert leurs portes, leurs familles, leurs maisons — a La Réunion et a Mayotte —
elles m’ont fait confiance, invitées dans des fétes, gardé mes enfants comme j’ai
pu garder les leurs. Des relations de voisinage et d’amitié se sont créées aux fils

des ans, au gré des mobilités de chacun, et des médias sociaux pour « garder



contact ». Des liens et des relations sociales ponctués de rires, de joies, de doutes,
mais aussi de conflits qui ont su accompagner ces observations, et qui m’ont
permis d’avoir un autre regard sur les analyses effectuées. Ce travail est aussi le
leur puisqu’elles n’ont jamais quitté mes pensées durant tout le processus : du

terrain a I’écriture. Qu’elles acceptent mes remerciements les plus sincéres.

Je tiens a remercier la veuve de Jean Colbe et madame Vitry pour leur
aimable autorisation a diffuser les deux photos d’archives qui relévent de la

collection de Jean Colbe ainsi que d’une collection privée.

Valérie Aubourg, Rozenn Henry, Annick Mescoff, Raphaél Mezzapesa, Fanny
Place, Claude et Matthieu Prudhomme, Genevieve Tessier ont effectué tour a tour
le désagréable travail de relecture des chapitres. Qu’ils recoivent mes sincéres
remerciements pour cette minutie apportée, leurs conseils pertinents, et leurs

soutiens.

Enfin, je terminerai par une touche plus personnelle qui s’adresse a ma
famille et a ma belle-famille, de France et d’ailleurs, qui au gré des mobilités et des
migrations sur plusieurs générations, des pieces rapportées aux pieces égarées
aprés des années d’absence, n’ont jamais manqué de soutien ni d’intérét et qui,
sans le vouloir, ont toujours été au centre de ma dynamique de recherche. Tout
ceci nest pas sans lien avec les thématiques abordées lors de mes études
supérieures. Associés a mon travail doctoral, ces morceaux de puzzle culturels et
cultuels, éparpillés aux quatre coins du monde, se rattachant du catholicisme au
protestantisme, de I'islam au bouddhisme, jonglant entre les négations et les
affirmations identitaires, en passant par la construction, reconstruction ou

déconstruction, m’ont permis de faire enfin réunion avec moi-méme.



Cette these a regu le soutien financier d’une allocation doctorale délivrée par La
région Réunion et ’'Union Européenne (Fond Social Européen) de 2013 a 2016.
Je tiens sincérement a remercier leurs services pour cet octroi, et sans qui, cette

thése n’aurait pu étre menée a terme.

=

#REGIONREUNION * 4 *

UNION EUROPEENNE

Toutes les photos sont de I'auteur sauf sur celles indiquées Tous droits réservés, collection privée ou Jean Colbe



Cadre déontologique de la recherche

Afin de respecter le cadre éthique de I'’enquéte, tous les prénoms des
interlocuteurs ont été anonymisés. Ceux utilisés ont été attribués de maniére
arbitraire. J'ai tenu a respecter la consonance originelle et culturelle du prénom.
De ce fait, ceux d’origine francaise ou a consonance étrangeére autre que shimaore
ont été traduits dans ce sens. De plus, la premiére lettre des prénoms fictifs utilisés
est identique a celle d’origine.

Pour le chapitre abordant I'enseignement religieux, les shioni sont les écoles
informelles animées par les fundi, tandis que la madrasa est I'école coranique
formelle tenue par des indo-musulmans. Sont appelés fundi les « enseignants
mahorais » méme s’ils enseignent dans une madrasa, et enseignants zarabs, ceux
d’origine indo-musulmane.

L’'Association du quartier de La Chaumiere 974 ou Association La Chaumiére
974 est la structure associative du quartier dans lequel cette recherche s’est

déroulée.

Le choix de I'appellation des interlocuteurs

La maniére de nommer les enquétés de ce travail questionne le parti pris
ethnoculturel et politique de leurs frontieres identitaires. D’une part, cela
interroge la maniéere dont nos interlocuteurs vivent leur propre appartenance, et
d’autre part, cela examine les modalités que ces derniers utilisent pour mettre en
valeur ces différents aspects identitaires. Ainsi, les nommer n’est pas anodin, et
I'anthropologue que je suis peut ainsi participer — consciemment ou
involontairement — a I'élaboration des frontieres que je délimite par I'appellation
proposée (Rosenfeld, 2013).

Comment les nommer et les identifier ? Quels propos pour quel discours ?
Mahorais, Comorien, Como-Mahorais, population en provenance de Mayotte ou
des Comores, issus de l'océan Indien... ? J'ai trouvé cette derniere distinction,

souvent employée par les institutions pour ne pas identifier un groupe particulier,

10



peu proche de la réalité vécue. En effet, les Réunionnais tout comme les
Mauriciens ou les Malgaches sont issus de la région india-océanique. Ce terme est
donc peu pertinent dans le cadre de cette recherche. Cependant, j'ai trouvé la
parole des enquétés assez tranchée au sujet de la circonscription identitaire. Si ce
travail balaye essentiellement les personnes originaires de Mayotte, certains —
bien qu’en provenance de Mayotte avant leur migration a La Réunion — sont issus
des trois autres iles comoriennes de I’Archipel en question. De ces protagonistes
comoriens, ou leurs descendants, tous n’ont pas la nationalité comorienne, et
certains ont simplement un droit de séjour. De ce fait, 'appellation du groupe et
leur origine sont impactées par un conflit définitionnel des identités nationales
francaises ou comoriennes. Toutefois, les personnes originaires de Mayotte se
définissent clairement comme des Mahorais, méme si une origine comorienne est
identifiée dans la généalogie. Cette appellation est d’autant plus affirmée si leur
mere est mahoraise, et leur pére comorien. Les personnes originaires des
Comores, malgré la nationalité francaise acquise par naturalisation, se définissent
comme comoriennes et francaises, s’opposant ainsi aux personnes mahoraises
dont les relations de cohabitation sont parfois difficiles. Une exception a cela : une
personne rencontrée est née francaise, de parents francais et comoriens, mais vit
aux Comores depuis plus de vingt ans sans avoir obtenu la nationalité comorienne.

Elle se définit ainsi : Francaise des Comores, ou Francaise vivant aux Comores.

Dans ce travail, sont donc repris les termes employés et utilisés par les
enquétés eux-mémes. Cela évite des conflits politiques et identitaires dont cette
recherche souhaite s’abstenir, mais surtout permet de respecter la parole récoltée
aupres des différents sujets sociaux rencontrés. Ainsi sont appelés « Mahorais »,
les personnes se disant originaires de Mayotte, « Comoriens », les personnes se
disant originaires des Comores, et ce quel que soit leurs parcours migratoires.
L’'origine de I'lle est bien évidemment évoquée, et lorsque cela est nécessaire,
I'appellation insulaire utilisée pour se démarquer des autres fles des Comores est

retranscrite dans les discours. J’évoquerai aussi souvent les expressions « mahoro-

11



comoriennes », « population en provenance de Mayotte et/ou des Comores »,
« d’origine mahoraise et/ou comorienne » afin d’éviter des répétitions
notamment lorsque I'analyse de ces deux groupes tend a se rejoindre et ne

nécessite pas forcément une distinction qui alourdirait I’écriture.

12



Glossaire

. 1
Termes en shimaore

Anfu = jasmin

Babad:zia = littéralement « papa (baba) du lait (dzia) ».

Body = tee-shirt a manche longue ou courte

Broshetti = brochettes

Deba = nom d’une priere de femmes

Dua = priere

Fundi = maitre

Halo = allons-y

Hirimu = classe d’age

Hodi = permission pour rentrer

Kadhi = juge islamique

Karibu = invitation a rentrer

Kishali = sorte de chale utilisée par les femmes comme voile de téte
Kofia = bonnet brodé

Kwassa kwassa = pirogue de pécheurs. Dans le contexte employé par les
interlocuteurs, cette pirogue rudimentaire est utilisée pour se rendre
clandestinement a Mayotte en partant d’Anjouan

Ma = employé en termes d’adresse et/ou de référence.

Mabawa = aile de poulet

Mataba = nom d’un plat

Maulida (pl. maulidi) = féte musulmane célébrant la Nativité du Prophéte
Mbiwi (pl zimbiwi) = lame de bambous

Mrengue = combat entre hommes

! "écriture des mots en shimaore utilisés dans ce travail est issue du Dictionnaire Mahorais-
Frangais, Frangais- Mahorais de Sophie BLANCHY, L’'Harmattan : Paris, 1996. Le détail des termes
est intégré dans le corps du texte au fil de I'écriture.

13



Musindzano = bois de santal

Muzungu = Européen, blanc

Nyombe = bovin, vache ou boeuf

Pilao = plat a base de riz pilé

Saluva = tenue traditionnelle des femmes
Shama = association, corporation
Shidjabu = priere de bénédiction
Shigoma = nom d’une danse d’hommes
Shikao = organisation des groupes d’age du village
Shikoa = tontine

Shioni = école coranique mahoraise

Vule = pique-nique

Zuki = ainé(e) dans la fratrie

Termes en créole

Boutik = épicerie

Ban Komor/Mahorais = terme péjoratif désignant les Comoriens et les Mahorais

Dalon = ami

Kaf = Réunionnais d’origine africaine

Ladilafé = commérages

Malbar = Réunionnais d’origine indienne
Zamal = chanvre indien, cannabis

Zarab = Réunionnais d’origine indo-musulmane

Zoreil = Métropolitain

14



Acronymes

A

ACI = Ateliers de Chantier d’Insertion

ANAH = Agence Nationale de I'Habitat

AR = Adulte Relais

ANRU = Agence Nationale pour la Rénovation Urbaine

ATSEM = Agent Territorial Spécialisé dans les Ecoles Maternelles

B

BAC = Baccalauréat

BEP = Brevet d’Etudes Professionnelles

C

CAF = Caisse d’Allocations Familiales

CASNAYV = Centre Académique

CDI = Contrat a Durée Indéterminée

CDD = Contrat a Durée Déterminée

CGSS = Caisse Générale de Sécurité Sociale

CLAS = Contrat Local d’Accompagnement Scolaire
CMU = Couverture Maladie Universelle

CUI-CAE = Contrat Unique d’Insertion-Contrat d’Accompagnement pour I'Emploi

D

DALO = Droit Au Logement Opposable

DJSCS = Direction de la Jeunesse, des Sports et de la Cohésion Sociale

15



EN = Education Nationale
EVS = Espace de Vie Sociale
EVASANE = Evacuation Sanitaire

P

PRE = Projet de Réussite Educative

PV = Politique de la Ville

Q

QVA = Quartier de Veille Active

R

RSA = Revenu de Solidarité Active

S

SIDR = Société Immobiliere De La Réunion

Autres

Capri sun = marque de boisson
Oula = marque de yaourt mahoraise

Sambo = jus de fruit

16



Index des tableaux et des cartes

Figure 1: Archipel des COMOIES.......uuuriiiiiiiieeeeeeeeeiccccctrereee e e e e e e e e e ees b b reeeeeeeeeeeeeeesennanns 33
Figure 2: La Réunion et Mayotte dans I'océan INdIieN .........eeeeeeeeiiieiiiiiiiiccireeeeeeeee e 33
Figure 3: Evolutions et décomposition du taux d'accroissement annuel de la population de
L@ REUNION . st e e s n e s n e e e n e e e ne e e neeenneeas 46
Figure 4: Ménages selon la catégorie socioprofessionnelle de la personne de référence
(Y =T=T A0 I DT PPTPPP 52
Figure 5: Statut conjugal des personnes de 15 ans ou plus en 2013 (Insee, 2014)............. 53

Figure 6: Ménages selon la catégorie socioprofessionnelle de la personne de référence en

2003 et h e h e e bt bt h e b e R e e bt e eh e e sh e e eheenheenheenheenreenheenreens 54
Figure 7: Population par grandes tranches d'ages (Insee, 2014) ........ccooeeevvvvrrrereeeeeeeeeennnn. 55
Figure 8: Composition des familles (INSEE, 2014)........cccvrrereeeiieeeeeeeeeeececerrrereeeeeeeeeeeee e 55
Figure 9: Localisation du quartier de La Chaumiere a Saint-Denis de La Réunion .............. 58
Figure 10: Vue aérienne de La Chaumi€re €n 1969 .......cccveeeeeeieeeeeeeeeieiicirnrereeeeeeeeeeeee e 59

Figure 11: Vue aérienne des quartiers de La Chaumiére-Camélias-Trinité-Montgaillard

proche du parc de La Trinité (GOOZIE-MaPS).......ccoovreieciirriirieeeiee e e e e e 61
Figure 12: Lieu de naissance des femmes dU COMPUS .......uuvveeeeeeeeeeeeeeeiieiiiiirrreeeereeeeeeeeenns 116
Figure 13: Nombre d'enfants dans les unités familiales en 2016..........ccccovvvrvveeereeeeeeennn. 116
Figure 14: Nombre d'union par femme €n 2016.......cccccvrrreeeieieeeeeeeieciecciirrrreeeeeeeeeeeeeeens 117
Figure 15 : Lieux de naissance des 130 enfants du COrpuUS, .....ceeeeeeeeeeeiieiiciinnnreeeeeeeeeeeeenn, 118
Figure 16: Jeux de roOles sur mon terrain et démarche de recherche.........ccovveveeeeeeeennnn. 123
Figure 17: Carte du quartier de La Chaumire ........cccccvvirrreeieeieee e e 130
Figure 18: Immeuble les Dahlias. Jean Colbe ........cooocuuviirreeiiiiiee e 132

Figure 19: Vue depuis les Bananiers sur les Dahlias et I'espace vert. Collection privée. . 133

Figure 20. L'école et les Dahlias (2015). Photo prise du méme point de vue que la figure

Figure 21: L'espace vert de La Chaumiére en comparaison avec la figure n°19 (2015) .. 133
Figure 22: Part en pourcentage des logements occupés par les familles mahoraises et

comoriennes de La Chaumi@re €N 2016......couuuueeiiiiieuiieeeeeieiiieeeeeeeeiieeeeeereerneneeeerearnnnes 137

17



Figure 23: Schéma représentant les modalités d'appropriation du quartier établi selon mes
observations entre 2013-2016.....ccccceiieeiiieenieenee e e 139
Figure 24: Exemple d'une unité de résidences composée de plusieurs unités familiales a
différents degrés. Mayotte, 2014. ......cooooeeiiiiiiiiieeeeeeee e ee e e e e e e e e e e e se e eanareees 141

Figure 25: Schéma des zones de rapports sociaux autour du quartier et des représentations

qui €N découlent: 2013-2016 ...ccceeiieeieeiieiccciiirreereee e e e e e eeeeee e e e e e e e e e e e e e naaarraaaees 142
Figure 26: Zones de socialisation et de déplacements dans le quartier..........ccceeeeeeeeen.n. 144
Figure 27: Emplacements et types de regroupements dans le quartier.........cccceveeeeeeennn. 145
Figure 28: Carte synthétique des modalités de regroupements et des conflits .............. 146
Figure 29: Exemple de regroupements, 2013, .......ccccciiiirireereeeeeeeeeeeeeecrrrrreereeeeeeeeeeeens 148
Figure 30: Vule familial un dimanche, 2013. ...t 148
Figure 31: Exemples de tags dans le quartier de La Chaumiére........ccceeeeevvvvrvveveeenneeennn. 155
Figure 32: Extrait d'un article de presse réunionnaise racisant le quartier........cc............ 170

Figure 33: Extrait d'un article évoquant le programme de rénovation urbaine du quartier.

Le quotidien de La REUNnion, 10 Mars 2007, .....ccoovveiiciiiiirireeeeeeeeeeeeeeeeecrrrrreeeeeeeeeeeee e e 170
Figure 34: Le parcours migratoire d'Asma et de SON Mari ...cccccceeeeeeeieiccicciniieeeeeeeee e, 186
Figure 35: Le parcours migratoire de Zoumati et de son mari.......cccccevevvccvvrreeeeeeeeeceeenn. 190
Figure 36: Le parcours migratoire de Leila, de sa famille et de deux de ses sceurs.......... 191
Figure 37: Le parcours migratoire de Kamila .........coocovviirireeiieiiee e 193
Figure 38: Carte des villages mahorais d'origine des femmes interrogées...................... 200
Figure 39: Carte des villages comoriens d’origine des femmes interrogées.................... 201
Figure 40: Généalogie de la premiere famille mahoraise de La Chaumiére en 2014....... 203
Figure 41: Schéma de deux appartements F4-F3 dans une cage d'escalier standard...... 226
Figure 42: Chambre Parentale........ccccvveeeeeeeeeieeeieeeccccciiieeeeee e ee e e ee st rrrrereeeeeeeeeeeeenns 227
FISUIE 43: L8 SAI0N ..iitiiiiiiiiiiiie ettt e e e e e et e e e e e e e e e e e e e e e e e s nsaabbrrareeeeeaaeeens 231
Figure 44: Schéma des espaces nuit de I'appartement de Dada..........ccceccvvrrvveereeeeneennn. 234
Figure 45: Schéma d'aménagement de I'espace nuit de Roukia........ccceeevvrrrvveeeneeenennnn. 234
T U] o <l T R Wl ol =) | 11T TSP 235
TV o <l A =N o T-1 (ol o HO TSP 235
Figure 48: Moment de cuisine lors d'un vule. juillet 2013 .........cooviiiiiiiiiiiiirieeeeeeeeeeeeeee, 247



Figure 49: Unités de résidences et unités familiales du réseau familial de Bissam en

Figure 52: Espaces de socialisation recensés dans le quartier.........cccoeevveevivrrveeeeeeeeeeenn. 260

Figure 53: Exemple schématique d'une unité de résidence familiale composée de plusieurs

unités familiales. Mayotte 2014. La vue aérienne est sur la figure n°24. ........ceeveeeeeen.n. 261
Figure 54: Carte des réseaux commerciaux informels chez les Mahorais........cccceeeeeee..... 288
Figure 55 : Nombre d'éléves parlant une [angue .......ccccuvvveeeeeiieiiiiiieecccreeeee e 299
Figure 56: Pourcentage d'éleves parlant plusieurs langues ..........ccccevvevccivvrveeeeeeeeeeeeenn, 299
Figure 57: Types de langues parlées par 185 GIEVES.......cccvvveeeeeieeeeeeiieicecccrreeeeeeee e e 300

Figure 58: Schéma synthétisant les concepts issus de l'analyse du systéme associatif

04 F= 18T T OO OPRO 330
Figure 59: Regroupements en attendant le début de la danse........cccceeeecnrrrvveeeeeeecennnn. 333
Figure 60: Bijou spécialement acheté pour la féte et assorti aux couleurs du saluva...... 333
FIBUIE 61: COIMTTUIE Luuuriiiiiiiiiiiiiieeccceeeee e e e e e e e e e e e e e e aaebbraaeeeeeeaeeeens 333
FISUPE B2: COITTUINE 2uuuriiiiiiiiii ettt e e e e e e e e e e e e e aaabrraareeeeeaeeeens 333
Figure 63: Nettoyage du POUIET .......uviiiieiiiieeicee e e e e e e e e e 334
Figure 64: Découpage des croupions de POUIET ........ccccvvrrreeeieiieeeeee e e e 334
Figure 65: Préparation du POUIET .........vveeeieeeieeiiieiccccreee e rrrrree e e e e e e e e 334

Figure 66: Carte des relations des associations mahoraises entre La Réunion, Mayotte, Les

ComMOreS € La IMELIOPOIE ..uuviiriieeeiieeeee ettt e e e e e reeeeeeeeeeesesseenannsnees 344
Figure 67: Type de langues parlées par [€S ElEVES ........cccvveeeeeeeeeieeiiieieecccrrreeeeeee e e 361
Figure 68 : Exemples de costumes pour le carnaval de février 2014. ........cccovvvveeveeeeeennn. 376

Figure 69: Broderie confectionnée par les mamans mahoraises de La Chaumiéere et

représentant les liens entre La REUnion et Mayotte.......ccveeeeeeeeeieeiiieiccciiiirireeeeeeeee e 399

19



SOMMAIRE

REMEICICIMENLS .......c.eeeeeeeeenereeeeenieeieirennereeseseesersassreassensssrnsssensssenssssessssasssensessssesnasnensnnes 4
Cadre déontologique de 10 reCRerche.................eeeeeeeeeeeeeeereeeniereennsereresseseennsessenssonsennnnns 10
Le choix de I'appellation des interlocuteurs..........ccccereeeirieiiieeciieeiericrreccree e reanernnsesrnennes 10
GIOSSQUIE «.eeeeeeeeeeeeeeeennrerrennreerennseetenessesenassesesassessssssesesnsssssenssosssnssssssnssssssnssssssnnsssssnnsnnns 13
B =T 0 LT oY 4 F= o T RS 13

B =T 0 =T o =YY 1TSS 14
AACTONYITIES .ttt s 15

AU S s 16

Index des tableaux et des COAItES..........uueerreuureeeeeuneereveeereeaneererassesesnssesessssessssssosesnsssnses 17
11014 o To 17 T 1 1o ] 1 EPOOO OO OIS 25
(I 17 11} 2 o T=TY - TP 25
Mélanie, enléve un peu tes IUNELLES rOSES !.....cccciiiieuieeiirenieiieeneetteneneeereneseereennsesseennsesseennns 27
Un quartier et plusieurs échelles d’analySes .....cccccevveereerriennierreeeneerieneseerreneseereennseeseeenseessennns 29
De La Chaumiére a La Réunion en passant par Mayotte : une enquéte multi-située ............. 33
Plan de travail ..c..cceeecieeeiiieciieicreecree e rreerreaereenerensssensesensessnsssrnesssensssensesensessnsnsensnsennnnen 37

PREMIERE PARTIE: PROBLEMATIQUES

Chapitre 1 : Contextualisation de I'@NQUELE ..............ceeeueeeeeeereeevenrereennsereeesseneennseseennnenns 42
1) La Réunion comme département d’@NQUELE ......ccceveeereerreenneerrennneerrensneereennseeeeenssesseennns 42

a) Le contexte historique et EE0ZraphiQUE ......ccceeeeiuiieieiiee e ccree e e e ee et e e e snaee e 42

b)  Le poids démographique et socio-économique de La REUNION.........cceecvvvevcieeeeriiee e 45

c) La migration mahoraise @ La REUNION .......eeiieiiie e eceee et ree e e e e e e e naeeeeas 48

2) Saint-Denis de La Réunion, ville de 'enqUELE .......cccceeereeennerrrennnerrrenneeteennneeeeenneeseennnens 49

a) Bréve présentation de 1a VIl ... eeier et 49

b)  Démographie et éléments socio-économiques du territoire ......ccccccveeeceeeeecieeeeiieeeeeeee e 51

c) Développement socioculturel en faveur des migrants sur la commune.......ccccccceeeecveeernnennn. 56

3) Duchoix du secteur étudié aux reperes théoriques a partir du cas des Mahorais :

migration, territoire, @thniCité, rESEAU ........cciveeuriiirreneettttnieettereeerreneeeereneseereennsesseenssesseennns 58
a) L INTErét du SECTRUI GTUIE ....oeiiieeiieeeee et e e e e e e ae e e e e e e s abareeeeeeeeenans 58
b)  Mobilité et migration : de I'individuel au collectif..........cccvrveiieeirciieee e, 66

c) Du territoire aux identités : une problématique a construire autour de la notion de

FESEAU P..eiiireeeeeeeeeeitreeeeeeeeeettaereeeeeeeaatssaeeeeesaasasssaasaaeseesastsaseeeseeaaastssaeaeeeeeaassraeaeeeesenanstseneeeeeenanntns 69

20



Territorialisation de I'identité : ethnicité et nouvelles approches a La Réunion a partir du cas des

populations en provenance de Mayotte et des COMOIES......ccccuiieruieeeiiieeeerieeeeeeeeerreeeeseeeeesaeeeas 78
CONCIUSION ...eeeueeeceiriereencisiniininsiiisssssenassisssssssnnssssssssssssssssssssssssnsssssssssssssssssssssssnnsssssses 82
Chapitre 2 : L’ethNolOgi€ CR@Z SOi........cceeeuueeeeeeneereeeneerenunserevesseseenssesesessessenssssssnsssssennnnns 84

1) Duterrain ala METROdE... c..ciieeeeiiiieeiiireeicrtreeerrreeeerreeaneeeeeeaseesernnssessennssesesnnssessennnes 86

a) Expérience associative et construction de 'objet ......cccvviveieeiccii e 86

b)  Elaborer des ProblEMatiGUES ..........c.cceueuevevieieiieriseseee ettt sesss et et e s et esesees s s sesesesssaeeas 90

c) Terrain €L FEFIEXIVITE ....uvvvreeee ettt e e e ee st r e e e e e e e s tbareeeeeeesnsraseeeeeeesnnsrnnees 92

2) .. etdel'imprégnation quotidienne aux problématiques des roles.......cccceeeerrrennerrnnnne. 95

a) Interactions et eNQUELES A TeITAIN.....cccciiiiiciiee et cee e e et e e e e e eeeee e e snaeeeeas 97

b)  UN Perpétuel JEU de rOIES.......ooieeiee ettt e s e e et e e e eeae e e snae e e esnneeeennes 100

c) Terrain qUOtIdieNn €t rOIES SOCIAUX ....vviiieeiereiiieeeecieeeeeter e ete e e e stee e e e eee e e snaeeeesntaeeeenreeeenneees 102

Zoreil, femme, et chercheure en plus d’étre Présidente ......cccecvevivcieeeecie e 104
Répondre aux sollicitations politiques et SOCIAIES .......cuevieriiieieiir e 108
Entrepreneuriat et jeux de role : la présidente d’association comme référence majeure ?............... 109

d) Méthode de recueil de données : de la participation observée aux entretiens.................... 111

Petit focus sur les familles mahoraises et comoriennes de La Chaumiere ........cccceeeevveeeiciveeeecieeeeennns 115
(7T 4 Vol 11 ' o T 121

DEUXIEME PARTIE: CONSTRUCTION ET RETERRITORIALISATION IDENTITAIRE
Chapitre 3 : Ethnographie de La CAQUMIEIE ...............eeeeeeeeeeeereeeeenreeeeneseneennseesenessesennns 125

1) Le “quartier” de La Chaumiére : territoire de vies, territoire de conflits..................... 127

a) Cadre de vie a La Chaumiére : de la notion de quartier aux populations qui le composent.... 127

b)  De I'espace collectif du quartier au territoire de La Chaumi€re........cccoccveveveceeeercveeesiienenns 139
2) Le “quartier” de La Chaumiére : de 'Age d’or au Ghetto ? ........ccceeeveveevrenvessneesneeennens 149
a) [ YYo= Yo o Jo [V I [0 =L =Y S 151
b)  Construction collective de La Chaumiére : les réalités vécues des habitants ....................... 157
c) Construction médiatique de La ChaUmIi re ......ccviiiceieeeeciie e e eeeeeesree e e e saee e eereeeenes 169
(7T 4 ol 111 ' o T 174

21



Chapitre 4 : Venir et passer d La CAQUMIEIE...............cceeeueeeeeenreeeeenseeevenseseennessensseeeennss 176

1) Arrivée a La Chaumiere : motifs et récits d’itinéraires migratoires....cc...ccccceeeeeeeennennes 178
a) CAVOIF UNE VIE MEIIEUIE M ueeeiiieiiee ettt e e e e e e eatar e e e e e e e e eaanraeee s 178

b)  Migrations intrarégionales : de Mayotte/Comores/Métropole a La Chaumiére .................. 179

[l oF delo YU [0 XY 4o - SR 180
Asma, Grande Comorienne, arrivée de Métropole a La REUNION .......cceeeveviieeiecier e, 180

Asma, d’une arrivée illégale en France a la conjugalité a distance ........ccceecvveeeecierevcieee e, 182

Zoumati, des allers-retours entre Mayotte-La Réunion-Métropole : ambivalence entre la réussite

professionnelle et des meilleures conditions de VIie........ccccuieieeciiieriiiee e e 186
Leila : partir POUr VOIr € @ULIE CHOSE M...uueiiiiiiiiicciiie ettt e e e et e e e aae e e et eeennere e e saneeas 190
Kamila, frangaise d’Anjouan, venue rejoindre SON Mari......ccceeecveeeieieeeesiieeeeseeeeeeeeeeeseeeeessneeeeseneees 192

Venir a La Réunion pour se soigner : le parcours de Tana, Comorienne dialysée et de Farida,

Mahoraise qUi dSir UN ENTANT.......cc.uiiiiiiie e e et e e e sre e s s rae e e e rnteeeesnsaeeeenneas 194

c) Migrations intradépartemMENtales .......cccccevieeieee i e e e 196
Aicha, du bidonville @ La Chaumi@re......ccoooviviiiiiii 196
Thama, de la cohabitation familiale a I’émancipation par le mariage........cccoeeveeevceeeeeciee e, 197

d) Duréseau au regroupement : jeux de relations de La Chaumiére au-dela des frontiéres.... 199

Exemple avec la premiére famille mahoraise installée a La Chaumi€re........cccocveevvieeniienieenieesiieenane 202

2) Cheminements et aspirations individuelles : « Quitter La Chaumiére ou ne pas la

Lo 1T L1 =T 205
a) RESTEI @ LA REUNION coeec ettt et e e e e et r e e e e e seaab e e e e e e e eesnaraaeeeeeeesnsrraeeaeeeens 207
b) Partir aU-dela des frONTIIES......coe et e e e e e e e e e e e e abrareeeeeeenn 208
c) Vers une stabilisation des ParCOUS  .......ciiciiiiiciiee et e e s sree e e seae e e enaeeesnnreee s 213
(7T 4 Vol [T ' o T 214

Chapitre 5 : « Quartier de vie » @ Lad CRAUMIEIE............ccuueeeeeureeeeeneeevenseeeenneneenessenenen. 218

i) IR Y1V TN ol T=F 2K ] P 220
a) Unités familiales @ La ChaUMIBIE ......uvveeiieiieciirieee ettt ettt ee e traee e e e e e e arrreeeeeeens 220

o) TR =T Fo <Y 0 Y=Y o1 PSSR 226

c) Gestion financiere et négociation des rdles en migration dans le couple.......ccccoevvveerveeenne 235

(o ) I Lo YU AU R Y =Y o ¥ TSR 240

Les vule, le pique-NIQUE MANOTAIS .....ciiicuiieeeiiiieceieecsiee e e e et e e seae e e et e e esaee e s snaeeeessreeesnnseeeesnees 245

2)  Vivre enSemMDbIe c...cceiiiiiiiiiereciiicctrr e 248
a) Vivre a La Chaumieére ou comment VIVIE €N FESEaAU .....ueeeeeeeeiurreeeeeeeeeiirrreeeeeeeeesisrereeeeeessnnns 248



b)  Espace privé et commun comme régulation des relations et formes de sociabilités ........... 260
c) Relations personnelles et interpersonnelles ..........ccceeecvieiieciee i e 264

1L TR Y= o [ 1o ] Lo =SS 267

(00T Lol 17K (oY SR { /)

TROISIEME PARTIE: DE LA "CITE" A LA VILLE: MOBILITES ET MOBILISATIONS DE
L'ETHNICITE MAHORAISE

Chapitre 6 : Stratégies économiques et langagiéres dans et hors du quartier de La

(60 To 17111 ][] =R £ 1

1)  Stratégies ECONOMIGUES ......civeeurerreeenneereeennererrassesseensseseeenssessssnssessennsssssssnsssssesnsssssennne 277
a)  Travailler c’est réussir Sa MIgration 2 .........ccceeieciiiiicciee e see e e eeee e seaeee s 277

b)  Du réseau aux territoires circulatoires : I'économie informelle a La Chaumiere .................. 283

Les activités économiques internes et exXternes au QUArtier.......cccevceeererciieeeecieeeeeeeeeseeeeeeeree e e 283
Réseau individuel ou commercial informel entre La Réunion-Mayotte-Métropole...........cceeuvverneen. 288

c) Structure de I'économie et stratégies d’achat .......c.occvevevciiieccci e 291

2) Stratégies langagieres comme adaptation au contexte réunionnais ...........cccceeeeeeennee. 295

a) Langues a La Chaumiére : quelles stratégies pour quelle adaptation et pour quelles
CONSEIUCTIONS 2eeiieeiiiiie ettt et e ettt e e st e e e e et e s e e e e sab et e e e anr et e samnneessanreeeeanraeesannneeesanneeeans 296

b)  Rapport et position des langues parlées par les adultes : shimaore, kibushi, créole et

= oF: 1 - RS 303
c) Les jeunes et le rapport aux langues usitées : de I'école a I'expression libre.........cccccveeneee 306
(7T 4 Vol 111 ' o T 314

Chapitre 7 : Se rapprocher des siens : les enjeux des réseaux cultureis........................ 316

1) Le systéme associatif mahorais a la Réunion : construction et reproductions des

IHENTITES 2 ..eiieeeeeceecce ettt see s s e e s reenneee s ee s s s e e e e e nnassssssssseeeennnnsssssssssereennnnssssssssssneennnnnnnns 318
a) Les associations mahoraises @ 1a REUNION .........veeviiiiiiiiiiieiie e e 318
b)  Analyser les processus identitaires par le biais des associations mahoraises..........c............ 320
2) Emergence d’un nouveau réseau social et associatif 8 La REUNION......cceveuveeverreernnen. 323
a) Présentation du réseau associatif mahorais : du shikao a I'association..........ccccccceeecuvrveeen... 323
b)  L'Association Femmes Mahoraises de Montgaillard (A.F.M.M) = I'in et I'out du terrain...... 324
c) Origines et territoires comme références assoCiatives .......coccceeeieieeeeriiieeeeciee e ereeeeeee e 326

23



3) Territoire et reterritorialisation : ressources identitaires et ressources économiques

[« To T gl - T30 Yol - 1 o T 0ROt 329
a) Jeux et mises en scene identitaires : les journées associatives mahoraises............ccceeueeen. 331
b) Enjeux économiques et territoriaux : nouveaux territoires et marqueurs territoriaux ........ 338
c) Business associatif et relation avec 'ailleurs. ..........oooovviveeiii e 342
(7 T4 Vol 11T o T 346

Chapitre 8 : Se construire a La Réunion : entre enjeux identitaires et confrontations

TNSTIEULIONNIICS. e eeeeeeeeeeeeereirerensressesreuseressssssesssnssssssssssssosssssssssssssssssssnsssnsossssnssense 349

1) Socialisation primaire et Ethos mahorais a La Chaumiére : de I'alternance a la

(oo]4 1] 1 (=101 41 =] 41 J SO PP 352
a) Les enjeux des écoles coraniques et républicaings .........cccevcveeiiiiieeecciee e 353
b)  Confrontations et adaptations aUX ECOIES.......cccueiiiiiiieieciiie et e e e 362
2) L’Ethos mahorais au travers de deux manifestations.....cc..cceeeeeeerreenceereeneereeenerreennes 371
a) Le Carnaval de I'école, inscription et revendications identitaires........ccceeceevieeneeenneenneenn 372
b) 1Y =T § 1 LSS 377
L0000 ] 11 [ o 383

Chapitre 9 : Association de quartier La Chaumiére 974 : dynamiques associatives et

mobilisation de I'ideNtité MARNOIAISE P........ceeeeeeeeereeieeeseeseesrenseressessssesasssssssssssssssenee 389

1) De la crise a I'association de quartier La Chaumiére 974........cccceerreencerrreencrrenenncerennnes 386
a)  Création associative et frontieres ethNiqQUES..........oooccuiieeiciie e e 386

b)  Logiques partenariales et développement de I’Association de quartier La Chaumiere 974. 395

Il) L’Association du quartier de La Chaumiére 974 : vecteur d’émancipation ?................ 404
a) De I'animation socioculturelle a 1a MEdIiatioN ........cooeevirreeiii i 404

b)  L’ancrage territorial des Mahorais a La Chaumiere : entre investissement et perspectives
d’émancipation au sein de I’Association de quartier La Chaumiére 974 .........cccoceevevciveevecveeecnnenn. 409
L0007y Lol 11T T N 418
(0071 Tl [ 7 [ o PR V.1 /|

BiDliOGrAPRIE. .........ceeeeneeeeeeeereeenreerennrerrenaseesenssessensssesenssessenssssssnsssssensssssnssssenasansenasans BT

GENEralités, SCIENCES SOCIAIES ..cuuuiieerireeireeirieiritirrerrreeereeeerrnerenesesesersnsersnsrensssensssennnnen 427
Océan Indien, SOCIELES Créoles et OULIE-MEI......ccuvieeeireeireeirinirireerreeerensereneerenessenessennsenes 447
[ 10 o o1 o 3N 455



Introduction
’avant-these...

A chaque fois qu’il venait chez nous, mon ami P. était sujet & d’étranges
sentiments et sensations. Dés qu’il garait sa voiture au parking, et qu’il montait les
escaliers, je pouvais lire sur son visage de la mélancolie. Il éprouvait un mal-étre.
Pas forcément une souffrance, mais de dréles de sentiments qu’il ne pouvait
expliquer, et qui faisait remonter en lui les souvenirs, les sensations et les
sentiments d’'une enfance choyée, mais tourmentée. Chez nous, il était envahi
d’une mélancolie inexplicable qui ne s’apaisait que lorsqu’il faisait le chemin du
retour. Quelques années plus tard, alors qu’il venait manger avec ses parents, la
mélancolie inexplicable s’expliqua. A leur arrivée, je vis ses parents pris de la
méme expression. lls montérent les trois étages en se tenant par la main, en
s’arrétant a chaque demi-étage pour se regarder dans les yeux sans rien se dire. A
ce moment, je pouvais lire sur leurs visages la multitude de sensations qu’ils
ressentaient. Et je compris que quelque chose se passait. Arrivés devant notre
porte, ils s'immobiliserent et prirent le temps de lire le numéro de I'appartement,
comme s’ils avaient besoin de le déchiffrer plusieurs fois pour mieux comprendre.
Ils se contemplérent longuement, puis se retournérent vers leur fils et lui dirent
« Mais tu nous as pas dit ? », « Mais dire quoi ? », « Mais que c’était la qu’on a
vécu. Que c’était notre premier appartement en revenant de Métropole avec toi
P. avant d’aller habiter au Chaudron. Qu’on a fait partie des premiers a habiter le
guartier ». Ensemble, ils prirent le temps de faire le tour de 'appartement, et de
découvrir que celui-ci était toujours aussi lumineux, que les meubles de la cuisine
avaient changé, mais pas la disposition, que des placards avaient été dressés dans
le couloir, mais ceux des chambres enlevés. On a tous découvert aussi que la
chambre de mes fils était celle que mon ami avait partagée avec son frere
guarante ans auparavant. Dréle de repas, drole de journée. Cela a été, comme

bien souvent durant mon terrain de recherche, I'occasion de parler de La

25



Chaumiere, de sa construction, de ses débuts, pour ceux qui l'avaient connue...
avant... Avant que tout ne change. Avant que ce quartier soit ce qu’il est
maintenant : « délabré », « sale », « populaire », « miteux », « dangereux »,
« sensible », « difficile »...

Quelques semaines plus tard, c’était a notre tour d’aller chez les parents de
notre ami. lls voulaient nous montrer les deux trois photos qu’ils avaient du
guartier. C’'était essentiellement des photos de famille. Une a particulierement
retenu mon attention. On y voyait notre ami, agé de quelques années, debout
dans le parc. Son pére était accroupi a ses cOtés et le tenait par la taille. Autour,
une multitude d’arbres pas plus hauts qu’eux. Ces mémes arbres qui maintenant
étaient aussi hauts que les immeubles de quatre étages du quartier. Et que je

pouvais presque toucher de mon balcon.

Cet évenement personnel illustre bien aussi de nombreuses situations
rencontrées lors de ma recherche. Si La Chaumiéere est connue et reconnue par
beaucoup de monde, c’est surtout dans la représentation que I'on se fait d’elle
gue cette connaissance est intéressante. Car si beaucoup |'ont connue avant,
beaucoup la (re)découvrent aujourd’hui et différemment. Et cette différence ne
semble s’expliquer que « par I'arrivée des Mahorais », occultant ainsi de nombreux
parametres liés au contexte administratif, financier, juridique, politique... qui
expliquent aussi le délabrement du quartier. Cette décote n’est pas le fruit d'une
seule raison, mais d’une conjoncture de plusieurs facteurs liés qui provoquent une
situation compliquée. Pourtant, le tableau a dépeindre n’est pas si noir que I'on
pourrait le percevoir, ou le décrire. Car la chaumiére est un quartier vivant, et

dynamique.

26



Mélanie, enleve un peu tes lunettes roses !

Habitante de La Chaumiére jusqu’en 2017, ce quartier est celui dans lequel
s’est constituée la majeure partie de ce travail de recherche. Cette observation
participante du quotidien m’a permis de récolter des éléments significatifs sur les
mondes de I’habitat, de I'école, du travail, des relations sociales et familiales, de
I'intime... auprées des familles mahoraises et comoriennes rencontrées et
également aupres des autres habitants. Cette quotidienneté du terrain m’a permis
d’avoir des éléments comparatifs sur les maniéres de vivre et d’étre des familles
qui composent I'objet de ma recherche. Pourtant, cette proximité a bien souvent
été jugée défectueuse et biaisée par un certain nombre de personnes qui ne
partagent pas le méme vécu que le mien vis-a-vis de La Chaumiére et des familles
mahoraises et comoriennes qui I’habitent. Un jour, en 2015, alors que je mangeais
a la table de quelques responsables de la Caisse d’Allocations Familiales de La
Réunion (CAF), et que I'on m’interrogeait sur La Chaumiére, sur les types de
familles rencontrées, les dysfonctionnements du quartier (intrusion dans le
groupement scolaire par exemple, ou les tensions lorsque les enfants jouent
dehors) et que je tentais de leur présenter au-dela du simple prisme de la
délinquance, je me suis fait rétorquer par une personne de la tablée qui habite
dans les villas de La Chaumiere et qui s’adressait aux dirigeants de la CAF : « de
toute facon, Mélanie, elle a des grosses lunettes roses, et elle ferait mieux de les
enlever. Mélanie ! Enléve donc un peu tes lunettes roses, et vois la situation enfin

comme elle est ».

La tenue de ce genre de propos a été assez réguliere durant mes travaux de
terrain et d’écriture. Tout comme a pu I'étre la maniére de nommer ces familles
lorsqu’on s’adressait a moi : « tes/vos Mahorais », « vos mamas mahoraises »,
« vos petits mahorais ».

Ces formes de discours démontrent ainsi plusieurs échelles d’analyse qu'’il

m’a fallu décortiquer pour mieux comprendre les relations sociales que je pouvais

27



avoir avec ces familles, tout en analysant aussi les relations qui pouvaient se tisser
entre les personnes.

Dans un premier temps, cette familiarité de désignation dans le discours
releve de ma proximité avec les familles rencontrées. Une connaissance assez
large de ces derniéres, des enfants, de leurs prénoms, de leurs histoires, de leur
vécu me permettait — lorsqu’un certain nombre de discours péjoratifs étaient
tenus — de pouvoir faire le lien, d’expliquer et d’analyser les situations. Pourtant,
cette analyse appliquée était reprochée et percue comme une justification, une
légitimité a des comportements jugés répréhensibles dans I'opinion publique. Loin
de la I'idée de légitimer des intrusions de nuit ou de jour lors des week-ends dans
I’établissement scolaire — surtout lorsque celles-ci étaient accompagnées de
dégradations —, mais il s’agissait, pour moi en tant qu’anthropologue, de
comprendre pourquoi des enfants, parfois bien jeunes, se permettaient
d’escalader grillages, portails et murs pour jouer dans I’école ou sur le toit de la
cantine. Et pourquoi les parents, bien que trouvant cela dangereux, ne
s’opposaient-ils pas concrétement. Outre le besoin d’adrénaline que les enfants
rencontraient en s’adonnant a ce type d’activités, c’était I'ennui et le manque de
structures de jeux dans le quartier qui portaient leur choix sur I’école. Une école
ou il y a des robinets pour boire et se rafraichir, des cours de récréation avec des
panneaux de basket pour se divertir, des poubelles pour délimiter les cages de
foot, des prises électriques accessibles pour brancher la sono et danser, mais aussi
et surtout, pas d’habitants pour crier sur les enfants ou leur lancer de I'eau s'ils
jouent trop bruyamment... Et des parents, pas trés loin, mais pas trop prés non
plus. Un cadre de jeux propice aux jeux, mais aussi — et c’est |a le revers négatif de
I'effet de groupe — un cadre propice a la destruction et a l'irrespect des biens
matériels lorsque le nombre d’enfants est trop important et que les jeunes sont
pris dans une sorte de spirale d’autonomie non cadrée.

Dans un second temps, ma relation avec les familles mahoraises a parfois

été malmenée, notamment quand il a fallu — en tant que présidente

28



d’association® — prendre certaines décisions et affronter certaines « foudres ».
Mais aussi en tant qu’habitante, quand il a fallu faire face a des conflits entre
voisins et qu’il a fallu gérer la situation en tant que médiatrice. Ces formes de
relations — fortes, amicales, parfois conflictuelles — reflétent cette proximité
engagée avec les familles. Et ce sont ces types de relations qui m’ont réellement
permis d’avoir un regard de lintérieur sur cette population trés souvent
décriée. D’ailleurs, la prise en compte de ces éléments a eu une influence sur cette
recherche. En effet, le sentiment de représenter une majorité nationale avec
laguelle les Mahorais pouvaient étre en désaccord (la Métropole) s’est finalement
dissipé avec le surnom que certaines personnes m’ont attribué au moment le plus
fort de mon imprégnation : « la Mahoraise blanche ». Ceci a pris tout son sens,
lorsqu’une figure éminente des Mahorais a La Réunion — le Kadhi — a dit a mon
mari « Mélanie, c’est la seule a nous comprendre ». J'étais donc de ce fait percue

a la fois comme un porte-parole scientifique et associatif.
Un quartier et plusieurs échelles d’analyses

Fondée sur une ethnographie de longue durée a La Chaumiére, cette these
souhaite prendre pour objet I'analyse de la migration mahoraise dans les
processus de constructions identitaires propres a La Réunion. Les migrants
mahorais deviennent alors un enjeu et un objet des politiques locales qui
questionnent leur place au sein de la société réunionnaise. A partir d’une
imprégnation quotidienne, I'analyse d’un territoire délimité — La Chaumiére —
permet de comprendre a I'échelle départementale les modalités de migration, les
stratégies d’adaptation et I'émergence de nouvelles territorialités des populations
en provenance de Mayotte et des Comores en contexte réunionnais. En effet, ce

choix d’analyser un groupe dans un cadre territorial bien délimité dans une ville

’ De I’Association du quartier de La Chaumiéere 974. 'analyse de ces différents rdles sociaux se
trouve dans le chapitre 2 tandis que la création de la structure associative est décrite dans le
chapitre 9. L’objectif de I'association est de dynamiser le territoire et de favoriser les liens sociaux
dans le quartier.

29



ou la politique locale tend a la mise en valeur de sa diversité ethnico-religieuse,
permet ainsi d’évaluer les différentes modalités de construction des projets
migratoires et d’implantation de ces familles francaises originaires de Mayotte.
Venue du dernier département francais, la majorité de sa population est
musulmane, dite de tradition bantoue, et émigre massivement vers La Réunion
depuis les années 2000. Les modalités de migration et les stratégies d’adaptation
sont complexes et interpellent la cohabitation culturelle et cultuelle réunionnaise.
Un  multiculturalisme constamment réinterrogé par les différentes
problématiques d’habitat et de chOmage, I'augmentation des conflits et des

discours racistes et par les réflexions sur I'identité réunionnaise.

Dans la perspective d’une anthropologie de la migration et d’une
anthropologie de la ville, je souhaite apporter des nouveaux éléments d’analyse
sur les processus de territorialisation et de constructions identitaires a La Réunion.
Par conséquent, comment les Mahorais composent-ils avec la catégorisation dont
ils font I'objet ? De quelles maniéres les rapports sociaux, fortement influencés
par la situation postcoloniale de La Réunion, se construisent-ils et se négocient-
ils selon les contextes d’interaction ? Ces rapports ambigus, oscillants entre
I’affirmation de la francité et la reconnaissance d’une singularité sont intimement
nourris entre I'adoration et le rejet de La Métropole. Dans quelle mesure la
singularité des migrants mahorais et comoriens s’opére-t-elle dans l'unité ? De
guelles maniéres se produisent ces identités dans les projets migratoires ? Quel
sens donner aux parcours migratoires quand il est difficile de s’insérer
économiquement dans le territoire d’origine ou d’accueil ? Jonglant entre
émancipation individuelle et obligations communautaires, les migrants en
provenance de Mayotte ou des Comores opérent des choix nécessitant la visibilité
ou l'occultation de certains marqueurs de I'ethnicité pour se construire et
s’établir : le « Nous » mahorais cotoie |'altérité réunionnaise et I'émergence du
« Je » imposée par l'occidentalisation des modes de vie traditionnels. Ma

recherche ne se veut pas seulement une étude sur les problémes sociaux

30



engendrés par cette cohabitation interethnique, ce qui ne ferait qu’apparaitre les
dysfonctionnements des relations mahoro-réunionnaises. Mais elle propose
également de montrer que La Chaumiére est un lieu d’interactions entre
différentes communautés et dans lequel les Mahorais et les Comoriens agissent
et sont capables de créer « des situations de cohabitations diverses et complexes »
pour reprendre I'expression d'lsabelle Taboada-Leonetti (1987).

Ces modalités d’ancrage et de relation avec le territoire sont différentes
selon le point de vue — individuel ou collectif. Mais la encore, dans le domaine
collectif, plusieurs dimensions coexistent. D’'une part, il y a cette dimension
collective dans le territoire délimité a I'échelle du quartier et de toutes les
relations sociales qui coexistent dans cette délimitation restreinte. D’autre part, le
point de vue collectif change lorsque celui-ci émane des associations mahoraises,
car les objectifs et les modalités de mise en place et de constructions identitaires
ne s’expriment pas de la méme facon, les enjeux et les relations sociales n’étant

pas les mémes.

Ce travail d’analyse a été permis grace aux nombreuses observations, aux
études de cas réalisées, aux entretiens et aux récits de vie effectués aupres des
familles mahoraises. Ainsi, leurs trajectoires migratoires, leurs projets familiaux,
leur vie dans le quartier a La Réunion ont pu étre mis en évidence, a I'image de la
démarche monographigue du Chaudron — un autre quartier populaire de Saint-
Denis — réalisée par Eliane Wolf dans les années 1980.

Ce travail d’anthropologie urbaine réalisé a partir d’un quartier permet
I’'analyse des nouvelles territorialités socioculturelles mahoraises et des relations
qui en découlent, notamment au travers de I'analyse des réseaux de solidarité
établis a La Réunion par les migrants mahorais et comoriens. De plus, ces données
recueillies permettent d’analyser leurs dynamiques d’adaptation en territoire
d’accueil tout en mettant en évidence leurs motifs de migration et en
guestionnant, lorsque celles-ci sont envisagées, leurs perspectives de retour sur

toile de fond de la départementalisation de Mayotte. Ma recherche s’appuie

31



également sur l'Association de quartier La Chaumiére 974 dont j'ai été la
présidente fondatrice. L’association est une structure de loi 1901 qui se propose
de répondre aux besoins et aux demandes de la population indépendamment des
appartenances culturelles. L'objectif étant de dynamiser le territoire de La
Chaumiere et de redonner une cohésion sociale au quartier en proposant d’y
recréer du lien.

Cette étude trouve son cadre théorique dans la continuité des travaux sur
les notions de territoire, d’espace et d’identité, d’ethnicité et de réseau. En effet,
I’espace social de La Chaumiére est analysé sous I'angle de ce qui se passe pour
les migrants mahorais, la maniére dont ils s’inscrivent et s’organisent, jonglant
ainsi entre I'envie de s’ancrer territorialement tout étant d’'une grande mobilité
afin d’acquérir un capital social, économique et scolaire qui semble impossible
dans le territoire d’origine. Cette mobilité associée aux réseaux transnationaux
m’a poussé a analyser les processus de constructions identitaires au travers de
I’ethnicité et de toutes les interactions établies (Barth, 1969-1995) plutot que sous
I'angle du processus de créolisation qui caractérise le contexte réunionnais. Les
observations et analyses m’ayant conduit vers les travaux sur les populations en
provenance d’Afrique noire et d’Haiti.

Tout comme la ville, dont il est un sous-ensemble, le quartier de La
Chaumiere apparait comme un objet d’étude, une unité d’observation dans lequel
le mouvement des populations dans I'espace, les pratiques et les attitudes des
individus en milieu urbain sont observés, et/ou les actions publiques, civiles et
citoyennes participent aux transformations du quartier et donc de la ville de Saint-
Denis. Envisagé comme une petite entité de la ville, délimité par un bati, plus ou
moins appreécié, voire stigmatisé de facon péjorative par les habitants, le quartier
de La Chaumiere oscille entre plusieurs définitions qui se font écho. Quel que soit
le point de vue adopté, le quartier de La Chaumiére, pris en tant qu’objet d’étude,
représente une unité d’observation qui a été mobilisée pour traiter des questions

migratoires et de territorialités mahoraises a I’échelle de La Réunion.

32



De La Chaumiéere a La Réunion en passant par Mayotte : une enquéte

multisituée

Figure 2: La Réunion et Mayotte dans I'océan Indien

3 Merci 8 Emmanuel MACARDE pour les illustrations qu’il m’a fournies.

33



Ce travail de recherche est aussi une illustration des processus et des
mouvements migratoires réguliers dans La Réunion, et entre La Réunion, Mayotte,
les Comores et La Métropole. Ainsi, je me suis interrogée sur la place du quartier
de La Chaumiere et dans quelles mesures apparaissait-il comme un carrefour
migratoire, a court, moyen ou long terme, et semblait étre une analyse territoriale

judicieuse pour comprendre ces parcours migratoires collectifs et individuels ?

Située dans le canal du Mozambique, Mayotte est une ile francaise qui fait
géographiguement partie de I'archipel des Comores qui comprend trois autres iles
— Anjouan, Grande-Comore et Mohéli — qui appartiennent a I’'Union des Comores.
Bien gu’une barriere nationale les sépare dorénavant, ces différentes iles trouvent
un fondement culturel et religieux commun [Foued Laroussi et Fabien Liénard,
2011].

L'archipel a été peuplé dés le début du premier millénaire par des
populations austronésiennes, puis par des populations musulmanes arabo-perses,
originaires du Yémen et d’Iran au VII® siécle (Blanchy, 1990). Dés le XIlI° siécle, des
sultanats sont mis en place et des populations originaires de I’ére swabhili sont
déplacées. A I'écart des autres iles de I'archipel, Mayotte est trés peu peuplée, et
dépend du sultanat d’Anjouan et des différentes royautés malgaches (Kana-Hazi,
1996 in Rosenfeld 2013). L’arrivée des Européens au XVII® siécle a profondément
transformé les relations entre les différentes fles de I'archipel. En 1885, les fles ont
été placées sous protectorat francais jusqu’en 1912, date a laquelle ce statut s’est
modifié pour devenir une colonie. Bercé par les mouvements indépendantistes de
la zone india-océanique et des anciennes possessions francaises, I'archipel des
Comores a obtenu un référendum pour I'indépendance. Seule Mayotte a choisi de
rester francaise et refuse d’étre assimilée aux Comores (Fontaine, 1995),
devenues République, puis I'Union des Comores. Dés lors, les Mahorais n’ont
cessé de revendiquer leur attachement a la République francaise, et d’affirmer
leur indépendance vis-a-vis des Comores. En 2011, Mayotte est devenue

Département d’outre-mer a plus de 95% de votes pour (Bertile, 2012).

34



Il est devenu commun aujourd’hui de dire que I'lle de La Réunion est une
fle plurielle, faconnée au cours du temps par les divers apports de populations
introduites des quatre coins du monde en l'espace de trois siecles dans un
contexte colonial spécifique. Cette originalité réside dans la diversité de ces
populations et de ces divers entrecroisements culturels, cultuels et ethniques qui
ont participé a son peuplement, et plus connus sous le nom de « créolisation ». La
créolisation c’est donc ce processus général né de ces confrontations entre
cultures originelles et « les infrastructures de I’économie de plantation (Benoist,
1996, 2013 ; Benoist et Bonniol, 1997). Cette situation au carrefour de différentes
traditions, modes de vie et savoir-faire, conception de I’'homme, de la société, de
I’espace et du temps, et de la laicité et de la religiosité, a donné naissance a ce que
les observateurs de La Réunion ont nommé le « vivre ensemble réunionnais »
(Tibére, 2000), cité entre autres comme modele de référence d’'un
multiculturalisme réussi. Que je nommerais plutét comme un modeéle de
cohabitation cultuelle réussi tandis que le c6té culturel de cette cohabitation tend
a s’effriter par les diverses tensions rencontrées sur l'origine des nouveaux
arrivants en provenance de Mayotte et des Comores. Néanmoins, cette
cohabitation réalisée entre le XVII® et le début du XX° siécle sur la base de
transplantations humaines initiatrices de I'histoire de I'ille et de la société créole,
se trouve aujourd’hui confrontée a [I'apport de nouveaux migrants
(Métropolitains, Karanes®, asiatiques du Sud-Est, Européens, Juifs ..) qui
participent également a I'histoire présente et sans doute future de I'ile, avec de
nouveaux meétissages, de nouvelles reconstructions culturelles, et qui a long
terme, pourraient étre amenés a se métisser aux cultures déja présentes sur l'ile.
La migration mahoraise et comorienne telle que La Réunion la connait
actuellement, est un de ses exemples qui, a long terme, questionne ce processus

de créolisation.

4 .. .
Malgaches d’origine indo-musulmane

35



Il apparait donc intéressant, d’'un point de vue anthropologique et au
regard des dynamiques sociales des migrations contemporaines, de s’intéresser a
la place de ces nouveaux migrants, Francais musulmans dits de tradition bantoue,
et les stratégies d’adaptation a la société réunionnaise qu’ils élaborent. Il apparait
également pertinent de s’interroger sur leur réle ou sur les roles qui leur sont
réservés dans la construction d’une cohabitation réunionnaise. Pour cela, c’est
sous l'angle de l'ethnicité que ces analyses trouvent leur fondement. La
complexité des relations et la gestion de ce multiculturalisme, perpétuellement
réinterrogé par l'apport constant de nouvelles populations migrantes a La
Réunion, questionnent de ce fait cette cohabitation qui oscille entre acceptation
résignée et rejet. De plus, la mobilité des Mahorais et des Comoriens, I'importance
des réseaux établis dans I'espace urbain de Saint-Denis, a La Réunion et au-dela
des frontiéres, ont permis des analyses sur les processus de constructions
identitaires au travers de I'ethnicité et de toutes les interactions établies (Barth,
1969-1995). Les Mahorais et les Comoriens négocient et s’adaptent au contexte
d’accueil créole et républicain tout en revendiquant une identité et une position
sociale.

A titre complémentaire, cette thése s’inscrit dans le projet INEMA (La
Départementalisation de MAyotte : Construction et Traitement des INEgalités
sociales et linguistiques) de I'Université de Rouen et financé par I’Agence
Nationale de Recherche, recherche qui a eu cours de 2011 a 2014. Ce projet de
recherche de grande ampleur a souhaité traiter des inégalités scolaires et I'impact
des politiques linguistiques. Il a traité également des transformations affectant les
politiques sociales, lesquelles ont été étudiées par I'observation des évolutions de
protection sociale, la construction des inégalités homme/femme, les ajustements
postcoloniaux en termes d’assimilation législative, les transformations de la
politiqgue du logement et le traitement de la délinquance et des mineurs isolés. De
facon transversale, le projet prend en compte le fait que Mayotte soit un lieu de
départ et d’installation provisoire ou durable : carrefour de mobilités migratoires

dans I'océan Indien, I'lle constitue un lieu de départ de Mahorais vers La Réunion

36



et/ou la Métropole et inversement, tout en étant un espace ultramarin aux portes
de I'Europe.

Ainsi, dans ce travail, est soutenue I’hypothése que les familles mahoraises
et comoriennes, a des degrés variables, souhaitent participer pleinement a la vie
en territoire d’accueil : I'objet de leur migration n’est pas seulement un choix
motivé par des prestations sociales en vigueur, mais un projet individuel et
familial, qui devient collectif lorsqu’il s’agit d’acquérir au-dela des frontiéres
nationales ou départementales, une émancipation scolaire, économique et sociale

que le territoire d’origine ne peut offrir.

Plan de travail

Ce travail doctoral se compose de trois parties dont les thématiques sont
complémentaires.

La premiere partie regroupe les deux premiers chapitres et expose la
problématisation de I'ouvrage.

De ce fait, le chapitre premier correspond a la contextualisation de I'étude,
a la définition des concepts et a la caractérisation du territoire d’enquéte a La
Réunion. Le deuxiéme chapitre, quant a lui, traite de la méthodologie et des
réflexions personnelles qui ont émanées de ce travail d’enquéte et qui m’ont ainsi
permis de travailler sur la thématique de la réflexivité. Dans la perspective d’une
ethnologie du proche, voire du chez-soi, ce chapitre retrace mon parcours, du
terrain a I'écriture.

L'originalité de ce travail réside dans la gestion des points de vue
externe/interne intimement liée a la fois a ma situation personnelle et
professionnelle permettant ainsi un regard global de mon sujet d’étude établi sur
plusieurs niveaux d’analyse. Car si le premier concerne le cadre territorial de la
recherche : la vie du et dans le quartier de la Chaumiére et des familles enquétées,
le second est celui du réseau associatif. Ce qui m’a permis d’étre au plus prés des

migrants et des institutions qui accompagnent la migration mahoraise. Le dernier

37



niveau, situé a Mayotte, a permis d’éclaircir les modalités migratoires vers La
Réunion et le processus de territorialisation opéré par ces migrants a La Réunion.
Cette ethnographie multisituée a également joué un role important sur la nature
des relations entretenues avec les familles du quartier.

La deuxieme partie de la these comporte trois chapitres dont le fil
conducteur se concentre, a partir des parcours migratoires, sur la construction et
la reterritorialisation de I'identité en territoire d’accueil.

Le chapitre 3 concerne le cadre territorial de I'’enquéte — le quartier de La
Chaumiéere —son histoire et le sentiment d’appartenance des individus au quartier,
les formes de reterritorialisation mahoraise ainsi que les représentations et les
stigmatisations qui évoluent dans et autour du quartier. L’ancrage de la population
mahoraise étudiée — population issue la plupart du temps d’un milieu populaire et
précaire — se révele étre un ancrage a la fois porteur d’un fort attachement, mais
contraint, car celui-ci est essentiellement provoqué par le sentiment d’étre exclu
d’une société dans laquelle elle souhaiterait tout de méme s’inscrire. Il s’agira de
comprendre comment l'identité mahoraise se reterritorialise-t-elle au cours de la
migration de I'individu ? Et de quelle maniére cette identité mahoraise s’exprime-
t-elle a La Réunion ? La reterritorialisation et la transmission des pratiques
spatiales et culturelles a La Chaumiére permettent-elles la création d’une identité
sociale et culturelle mahoraise spécifique ?

Dans la continuité de ce travail sur les carriéres migrantes, le chapitre 4
retrace les mobilités et les trajectoires d’un certain nombre de personnes
rencontrées. Au-dela de I'attrait économique de La Réunion, c’est tout un projet
migratoire familial qui se dessine. Ce projet familial est porté d’un point de vue
collectif par les modalités d’organisation en réseaux. Quels gu’ils soient, ces
réseaux permettent la mise en ceuvre de cette mobilité. Une mobilité renforcée
par la capacité d’agir des individus qui souhaite échapper a une situation
inégalitaire dans le territoire d’origine. Cette mobilité en réseau permet une
reproduction d’une maniéere de vivre le territoire d’habitation a la lumiére des

dispositifs d’habitation dans le territoire d’origine (Chapitre 5). Ainsi, oscillant

38



entre attachement et ségrégation, les constructions identitaires et territoriales de
ces populations sont abordées dans le chapitre 5 sous la notion de réseau, des
modalités d’interconnaissances qui en découlent.

La troisieme et derniere partie de I'ouvrage traite des modalités de mise en
oceuvre de ces réseaux, et de la maniere dont ceux-ci mobilisent leurs identifiants
ethniques de maniére globalisée, et a différentes échelles : du quartier a La
Réunion, et de La Réunion a Mayotte et en Métropole.

Le chapitre 6 se scinde en deux thématiques d’analyse : une analyse
économique qui recouvre les réseaux économiques formels, informels et
I'insertion salariale des individus et une analyse langagiére qui souhaite travailler
sur la transmission des langues et le rapport de ces familles avec la multiplicité des
langues cOtoyées au quotidien.

Le chapitre 7 s’attarde sur la manifestation des marqueurs identitaires
établis par les réseaux associatifs mahorais, plus connus sous le terme de shikao”.
Dans ce chapitre, je m’intéresse a la perpétuation de I'identité collective et a la
construction de l'identité individuelle via ces réseaux. De ce fait, je me suis
guestionnée sur les liens potentiels qu’il y avait entre le territoire, I'économie de
ces regroupements et la question identitaire associée a ces réseaux en contexte
migratoire. Dans quelle mesure ces regroupements font-ils émerger de nouvelles
territorialités et comment ces shikao permettent-ils la reterritorialisation des
pratiques cultuelles et culturelles en territoire d’accueil ? Ou comment
I’émergence de nouvelles formes de reterritorialisation mahoraise dans un
contexte d’expression collective prend-elle forme dans le territoire d’accueil.

Dans la continuité de cette construction d’un Ethos mahorais a La Réunion,
le chapitre 8 aborde la question des écoles coraniques et républicaines en
contexte migratoire chez les familles mahoraises. L’école Républicaine, une des
principales raisons de la migration et de leur implantation, est porteuse de

nombreux enjeux chez les parents mahorais méme s’ils éprouvent de nombreuses

> Organisation des groupes d’age du village

39



difficultés a les mettre en ceuvre dans I'accompagnement de la scolarité de leur
enfant. De plus, I'école améne de nombreux changements. Elle oblige a renégocier
la relation de I'école coranique qui, bien que prioritaire dans la construction d’un
individu mahorais, devient une école secondaire d’autant que I'lslam du territoire
d’accueil et son enseignement sont différents de ceux du territoire d’origine.

Le dernier chapitre de ce travail aborde, a la lumiére de I'association du
guartier de La Chaumiere, les modalités d’ancrage territorial des Mahorais via un
dispositif associatif au sein d’un quartier délimité. Ceci permet d’appréhender de
maniére globalisée I'analyse d’un territoire, de ses représentations, et des enjeux
sociaux, ethniques et politiques qui ont entouré la création de I’Association du
quartier de La Chaumiere 974. Bien qu’ceuvrant pour I'ensemble des habitants
d’un quartier et I'amélioration de sa cohésion sociale et de sa dynamique
territoriale, les adhérents de la structure sont principalement originaires de
Mayotte. Les dispositifs mis en place sont innovants et se basent sur des actions
multipartenariales dans le cadre du développement du territoire et de son
traitement urbain.

Pour conclure cette présentation de mon travail, la derniere perspective
de cette thése est de questionner — sans concrétement la poser, ni méme vy
répondre — la présence de la modernité a 'ombre de la départementalisation de
Mayotte dans les structures familiales, qui sont elles aussi modifiées par les
mobilités des individus et la migration des familles. Ainsi, peut-on penser que la
migration mahoraise a La Réunion et les modalités de son ancrage sont un
phénoméne inédit ? Et si la migration mahoraise et les probléemes sociaux qui en
découlent — liés a cette migration massive et a une crise économique —
permettaient de créer de nouvelles dynamiques de territoire, d’innovations

sociales et des synergies associatives ?

40



- Premiere Partie -

Problématiques

« ldéalement, tout « bon terrain » combine les points de
vue de l’insider et de 'outsider et les ethnographes vont
et viennent entre I'observation et la participation, selon
les situations. [...] Cette tension entre vues du dedans et
du dehors est particulierement examinée par |la
littérature de [I'anthropologie réflexive [..] D’ou
I'importance de ce que Pierre Bourdieu appelle I’
« objectivation participante », c’est-a-dire I'objectivation
du rapport subjectif du chercheur a son objet. Cette
démarche consiste a ne pas étre naif dans sa recherche et
a garder une démarche réflexive [...].°

® Dans Christian GHASARIAN., De I’'ethnographie a I’'anthropologie réflexive, Paris : Armand Colin,

2002, p.10-11.

41



Chapitre 1 : Contextualisation de I'enquéte

« Le terrain vous transforme. Cela veut dire que les autres
vous transforment si on sait les écouter et si on réfléchit
de fagon décentrée par rapport a soi sur ce que I'on voit
et sur ce que I'on entend’ ».

1) La Réunion comme département d’enquéte

a) Le contexte historique et géographique

La Réunion, terre insulaire, s’est construite dans un contexte historique bien
spécifique et selon des processus de transplantations sociohistoriques et culturels
complexes en milieu colonial ou les rapports dominants/dominés et la négation
de certaines cultures structuraient la vie sociale®. A I'arrivée des Frangais au XVlle
siecle, I'lle est déserte, bien que les Arabes I'aient déja mentionnée dans leur
cartographie dés le Vllle siecle, et qu’elle était leur comptoir de ravitaillement sur
la route commerciale des Indes. L'lle est annexée en 1642 sous le giron francais,
et son peuplement historique® commence dés 1663 avec 'arrivée de deux Francais
de Madagascar qui s’établissent dans |'lle accompagnés de dix Malgaches (7
hommes et 3 femmes). L’année suivante, I'lle est cédée a la Compagnie des Indes
orientales par Louis XIV en méme temps que Madagascar. D’'une société

d’habitation, I'ile passe a une société de plantation durant laquelle, la Compagnie

’ Dans Christian GHASARIAN., De I'ethnographie a I’'anthropologie réflexive, Paris : Armand Colin,
2002, p.10-11.

& Dans Mélanie MEZZAPESA., « Les enjeux du réseau associatif mahorais a La Réunion : dimensions
territoriales, économiques et identitaires », in Insularité, langue, mémoire, identité, Laroussi,
Foued (dir.), actes du colloque international « Insularité, langue, mémoire, identité », Tle de Djerba,
26-28 septembre 2014, Université de Rouen-Université de la Matouba, Paris : L'Harmattan, 2017.
° Ce fait d’&tre une fle déserte au moment de la colonisation est trés souvent évoqué par les
Réunionnais pour dire qu’aucun groupe ne peut prétendre a I'autochtonie et que la population est
constituée uniquement de migrants en provenance d’Afrique, d’'Inde, de Madagascar, de Chine,
d’Europe...Les données historiques succinctes sur La Réunion trouvent leurs sources parmi les
historiens, géographes, anthropologues réunionnais cités en bibliographie et qui ont largement
écrit sur I'histoire de La Réunion (S. Fuma, J-M Jauze, G. Fontaine, S. Chane-Kune, F.Verges, J.
Andoche...).

42



des Indes importe de nombreux esclaves en provenance de Madagascar,
d’Afrique, et d’Inde, créant ainsi les prémices du peuplement historique et
fondateur de La Réunion. En 1848, a lieu I'abolition définitive de I’esclavage
comme dans toutes les colonies francaises, mais le décret ne s’applique que le 20
décembre marquant ainsi la fin de la campagne sucriére. Dés 1849, commence la
période qu’on appelle I'engagisme, seul systéme économique de I'lle jusqu’en
1930, qui marque la fin des engagés indiens et chinois. C'est clairement
I'immigration indienne, en provenance du Tamil Nadu, qui est la plus nombreuse.
Malgré des accords franco-britanniques et des contrats de travail, I'engagisme est
utilisé et surtout percu comme un substitut a |‘esclavage. Apres |la
départementalisation de 1946, c’est la migration métropolitaine qui caractérise
cette période. Ce processus d’intégration politique bien spécifique dans les
anciennes colonies sucriéres entraine une politique d’assimilation a différents
plans : juridique, administratif, économique, culturel... Le boom économique est
sans précédent, les infrastructures se développent et se transforment, de facon a
correspondre a la fois au modele métropolitain, mais aussi a rattraper le retard
économique et social dans lequel I'fle avait été laissée a la fin de la Seconde Guerre
mondiale. C’est donc la venue de nombreux hexagonaux pour occuper des postes
auxquels peu de Réunionnais peuvent prétendre, faute de formation a cette
période. L'économie est florissante, passant d’'une économie agraire de
subsistance a une économie essentiellement tertiaire. Bien que cette économie
moderne se développe, le taux de chébmage se développe lui aussi, accentué par
un boom démographique qui ne cesse de croitre grace a I'amélioration des
infrastructures sanitaires et des migrations des iles voisines. En effet, La Réunion
fait office « d’'flot de richesse » dans I'océan Indien, et les migrants des autres iles
voisines voient en La Réunion une ile aux meilleures conditions de vie et d’avenir
scolaire et professionnel. Ces juxtapositions de cultures originaires d’Europe,
d’Afrique, de Madagascar, d’Inde du Nord et du Sud, d’Asie, construites dans la
douleur et la souffrance (Médéa, 2003) sur la base de migrations contraintes ou

volontaires, ont donc créé la société créole réunionnaise (/bid, Andoche et al,

43



2009). Cette créolisation, subie plutét que choisie, est un fait dynamique et
structurant pour les Réunionnais. C'est également un objet identitaire en tensions
et en renégociations permanentes dont la stabilité est en perpétuelle mouvance
et a interroger (Ghasarian, 2002). Les différentes vagues d’immigrations dans
I’histoire de La Réunion, de gré ou de force, ont montré une certaine intégration
et acceptation des différents migrants, a certaines échelles, dans la société globale
réunionnaise. Néanmoins, de nombreuses frictions culturelles bouleversent cette
cohabitation tendue, notamment envers les Mahorais et les Comoriens, regroupés
par les expressions péjoratives créoles « Ban Komor » ou, plus récemment « Ban
Mahorais », dénigrant ainsi sans distinction un groupe envers |'autre groupe®.
L'fle de La Réunion est ainsi une fle plurielle, créole, faconnée au cours du temps
par les divers apports humains. D’abord inhabitée, la population croit avec
I'arrivée des hommes de la Compagnie des Indes et des esclaves africains et
malgaches, des engagés dits volontaires venus de I'Inde et de la Chine, des
Métropolitains, des Comoriens, des Mahorais et aujourd’hui d’autres migrants
d’origine étrangere, certes moins nombreux mais présents (Latino-américains,
Européens, Asiatiques du Sud-est, Mauriciens et Malgaches). Cette pluralité
culturelle et cultuelle donnée par ces différents apports humains ainsi que par le
métissage de ces populations donne a I'lle de La Réunion une indéniable spécificité
qui la caractérise. Rose-May Nicole définit La Réunion comme étant « une terre de
mélanges ethniques et d’interactions complexes, le lieu de croyances sacrées,
syncrétiques, et d’un fait de culture original®* ». Toutefois, cette créolité si
caractéristique de I'lle mérite d’étre redéfinie et d’étre prise dans I'ensemble qui

compose dorénavant les flux migratoires en cours sur I'lle : la globalisation.

% Dans « Evolutions et négociations des pratiques langagiéeres des jeunes mahorais a La Réunion :
du camouflage aux revendications identitaires » avec Pascale PRAX-DUBOIS et Nabia ANRABIYOU,
in Identités en contextes pluriels, Yvon Rolland, Jean-Pierre Tardieu, Issa Kanté, Eglantine Samouth,
Melanie Mezzapesa, Paris : L'Harmattan. Novembre 2017, p.242.

Ibid.

44



Pour Jean-Claude Carpanin Marimoutou et Francoise Verges :

« tout le monde est, a I'origine, étranger a I'espace et, au fur et a mesure
que se construit I'Histoire, la question des origines ne peut que renvoyer
a cette étrangeté et a cette extranéité, sauf a la restituer a partir

. . . . 12
du lieu et dans le questionnement de leur transformation par le lieu ».

Cette créolité est un fait identitaire dynamique, inhérent, mais tendu
puisque cette identité est constamment en tension et en renégociation
(Ghasarian, 2010). La présence mahoraise la questionne car les migrants
mahorais, outre apprendre au plus vite le créole comme langue de socialisation,
conservent un certain nombre de pratiques et de traits culturels heurtant ainsi ce
qui se fait a La Réunion. Une créolisation subie, dans une logique de domination
ou les précédentes vagues d'immigrants ont progressivement été intégrées a la
société en question dans une acceptation plus ou moins générale des différences
ethniques et cultuelles, mais ou les zones de « frictions » se cristallisent sur

certains plans culturels et notamment envers les Mahorais.

b) Le poids démographique et socio-économique de La Réunion

La Réunion est une ile de 2 500 km? située dans I'océan Indien. Elle est
composée de 24 communes, découpée en quatre régions Nord, Est, Sud, Quest.
On distingue a La Réunion des zones appelées « Les Hauts » et des zones appelées
« Les Bas ». En résumé, des zones montagneuses et des zones cotiéres.

Sa population au ler janvier 2016 était de 851 000** habitants. Son PIB était de

19 090 €/habitant en 2012 avec un taux de chomage de 29 % pour I'année

2 Dans Francoise VERGES, Jean-Claude Carpanin MARIMOUTOU, Amarres. Créolisation India-
Océanes, Paris : L’harmattan, 2005.

Y Ibid.

' Dans « Economie générale », INSEE Réunion-TER, 2014, p.115.

45



2013%. En 2015, le taux de chomage baisse a 24.9%, mais reste élevé au regard de
la moyenne nationale francaise™®.

La Réunion est le département d’outre-mer avec le plus faible taux
d’'immigration : 1,8% de la population est de nationalité étrangére. Les plus
nombreux sont, toujours selon I'INSEE, les Malgaches, suivi par les Mauriciens,
puis par les Comoriens. Les Mahorais ne sont pas inclus dans ce pourcentage étant
de nationalité francaise, contrairement a la vision commune vis-a-vis de cette
migration. En 2016, les statistiques confirment une baisse du solde migratoire.

. P . . . 17
Plus de personnes quittent La Réunion qu’ils en arrivent™.

Taux de variation annue!

e variation annuel dd au solde naturel

sariation annuel dO au solde apparent des entrées-sorties

Figure 3: Evolutions et décomposition du taux d'accroissement annuel de la population de La Réunion
(Insee, 2017)

Apres la Seconde Guerre mondiale, la situation économique de l'ile est
catastrophique. Certains géographes, notamment Jean Defos du Rau, qualifie La
Réunion de « territoire profondément sous-développé et sous-alimenté » au vu

de I'augmentation rapide de sa population. Ces termes forts expriment I’'abandon

> Dans « Enquéte Emploi », INSEE Réunion, 2014.
'® Dans « Enquéte Emploi », INSEE Réunion, 2015.
" Dans « Evolutions démographiques depuis 60 ans », INSEE Analyses, n°25, ao(t 2017.

46



dans lequel La Réunion avait été laissée durant la Premiére Guerre mondiale et
pour lequel la guerre de 39-45 n’avait fait qu’accroitre une situation déja
effroyable (sous-alimentation et dénuement). Réclamée depuis les années 30, la
départementalisation est effective en 1946, amenant ainsi au cours des années
1960 le développement socio-économique tant espéré. L’économie de I'lle repose
principalement sur la production de la canne a sucre. La culture de la vanille et du
géranium complétent modiquement cette économie de plantation. Etant donné
le peu de production vivriere permettant ainsi aux habitants de [lle
I'autosuffisance alimentaire, le marché des exportations alimentaires est
foisonnant et nécessaire. Les quinze années qui suivirent la départementalisation
ameénent un essor sans précédent a I'économie réunionnaise : la production
sucriére est si énorme que les trois quarts de la population active dans l'ile
travaillent dans les usines sucriéres'®. Le développement économique de I'ile ne
se fait donc qu’au cours des années 50-60, dates auxquelles I’habitat, et les
conditions d’éducation et sanitaires sont encore précaires et souvent fragilisés par
les cyclones qui détruisent de nombreuses habitations malgré les premiers efforts
de modernisation des conditions de vie (construction de |'aéroport, de la route de
la montagne, des infrastructures, réseau d’eau et d’électricité...).

Les programmes de logements sociaux débutent dés les années 1950. Les
années 1960-1970 représentent pour La Réunion, de profondes mutations socio-
économiques : création de logements sociaux, construction d’habitats collectifs,
et I’économie réunionnaise est en pleine expansion : arrivée de fonctionnaires de
Métropole, expansion du BTP, de [I'exportation et de [limportation,
développement des industries et des entreprises hydroélectriques méme si de
nombreux Réunionnais restent tout de méme en marge de ce développement
économique. L’habitat moderne des années 60 de type béton contraste avec
I’habitat traditionnel créole. Le développement des sociétés de logements

sociaux, et les programmes de constructions de ces types de logements

'® Dans Bernard LEVENEUR, 60 ans de culture urbaine, SIDR, 2009, p.6.

47



contribuent fortement au développement économique et démographique des
villes réunionnaises au détriment des habitus réunionnais. Cet effort économique
est toujours d’actualité puisque la situation économique de I'lle est fortement

dépendante a la fois des fonds métropolitains, mais aussi européens.

¢) La migration mahoraise a La Réunion

La population originaire de Mayotte s’est considérablement étoffée sur I'ile
ces derniéres années. En 1999, le nombre de personnes nées a Mayotte vivant a
La Réunion était de 6056 contre 1437 en 1990*°. Malgré une tendance au départ
entre 1999 et 2006 selon I'INSEE avec un solde migratoire négatif de 1700
personnes®’, le nombre de Mahorais, ou du moins ceux qui se désignent comme
tels, reste important. En effet, bien que les études statistiques notent une baisse
de la population mahoraise en provenance de Mayotte, et établissent un chiffre
inférieur a 7000, il faut souligner que les personnes, dont les membres familiaux
originaires de Mayotte et nés a La Réunion, ne sont pas comptabilisées dans cette
étude. Si I'on se place du point de vue de l'interlocuteur se désignant comme
mahorais, j’établirai une fourchette entre 60 000 et 65 000 personnes’' se
revendiquant comme Mahoraises et étant présentes a La Réunion. Dans le cadre
d’une histoire coloniale marquée par I'esclavage, I'engagisme et les différentes
catégorisations ethniques pour établir son origine et son appartenance (Kaf’,
Malbar®, Zoreils**, Zarabs®, Malgache...), cette opposition noir/blanc,
francais/immigré s’amplifie face aux phénomeénes migratoires et a la crise

économique. L'expression Ban Komor est utilisée de facon négative pour qualifier

19 « Les Mahorais vivant a La Réunion », INSEE Réunion, 12 septembre 2001.
% « Des flux migratoires multiples qui modifient les structures de la population », Economie de La
Réunion, INSEE, n° 136, 2006, p.16-19.
L Wilfrid BERTILE, professeur de géographie a I'Université de La Réunion, a fait le méme constat
en 2016 lors d’'une communication a la semaine de I'Histoire organisé par le OIES.
*? Réunionnais d’origine africaine.
% Réunionnais d’origine indienne.
24 p er s
Métropolitains.
25 5« . ..
Réunionnais indo-musulman.

48



les Mahorais ou les Comoriens sans distinction culturelle pour ceux qui

I’emploient.

2) Saint-Denis de La Réunion, ville de I'enquéte

a) Bréve présentation de la ville

Habitant a Saint-Denis de La Réunion et plus particulierement dans le quartier
de La Chaumiére ou je vis depuis neuf ans maintenant, c’est tout naturellement
gue ce choix de terrain s’est porté. Saint-Denis de La Réunion a la particularité
d’étre « la capitale de I'outre-mer » comme I'explique avec fierté le maire de la
ville. Gros chef-lieu en termes de superficie, de population et de développement,
la ville s’est vue transformer ces derniéres années par de nombreux
investissements socioculturels et sportifs afin de devenir une véritable capitale de

la France d’Outre-mer et de la zone océan Indien.

La ville est fondée en 1669 par le premier gouverneur de l'ille, Etienne
Régnault. Durant prés d’un siécle, Saint-Denis est une ville comptoir pour la
Compagnie des Indes. En 1790, suite a la Révolution francaise, la ville devient une
municipalité dont le gouverneur reste responsable de 'aménagement et de sa
politique. Malgré la possession de I'lle par les Anglais de 1800 a 1815, Saint-Denis
devient aprés cette période un acteur primordial du développement politique et
économique de I'fle?.

La période post-esclavagiste est marquée par la création des « camps »
périurbains construits par les anciens esclaves refusant de retourner travailler
dans les zones sucriéres. Ces camps seront les prémices des bidonvilles qui
caractériseront |'habitat de Saint-Denis jusqu’aux années 1970. Ces années

marqueront aussi la perte stratégique de Saint-Denis face a la concurrence du

% Dans Guy, DUPONT, Saint Denis de la Réunion, ville tropicale en mutation, L’'Harmattan, Editions
du Tramail, Recherches Universitaires Réunionnaises, Paris, 1990.

49



sucre par la betterave, la montée économique de Madagascar et I'ouverture du
canal de Suez. Parallelement, la ville est touchée par de nombreuses épidémies
qui lui font perdre plus de deux tiers de sa population. La construction de la ville
du Port et de la voie ferroviaire en 1895 fait que Saint-Denis (le Barachois
notamment) perd son statut de lieu d'activité pour devenir un lieu de promenade.
En 1914, la ville se trouve dans un état de délabrement le plus total et n’arrive pas
aretrouver une prospérité économique. Les épidémies, les cyclones, les incendies,
I'entassement de la population dans les camps accentuent ces mauvaises
conditions de vie. L'entre-deux-guerres marque une amélioration économique,
mais qui est stoppée par la Seconde Guerre mondiale. Le blocus des Anglais
entraine une disette et le retour a des cultures vivriéres pour survivre. Dans ce
contexte de guerre et de pauvreté, la ville et son aménagement sont relégués au
second plan. Aprés la Seconde Guerre mondiale, La Réunion devient département
et Saint-Denis rencontre jusqu’en 1960, des périodes de perturbations politiques
durant laquelle huit maires se succédent. Parallelement, la population ne cesse de
croitre, passant de 33 000 personnes a plus de 85 000 habitants. Le
développement des infrastructures sanitaires et sociales permet a la fois le
rallongement de I'espérance de vie et la baisse de la mortalité infantile. Les années
1969-1989 marquent une stabilité politique avec le mandat d’Auguste Legros, et
ce qu’on appelle les années de « rattrapage » avec la Métropole. L’actuel maire de
la ville, Gilbert Annette, a été élu de 1989 a 1994, et depuis 2008, mandat
renouvelé suite aux élections municipales de 2014.

La ville est depuis les années 1950, un poéle d’attraction économique,
administratif et social de I'lle. Chef-lieu, les infrastructures décisionnelles,
administratives, sanitaires et sociales se concentrent ici. Les nombreux chantiers
de construction ne cessent de croitre depuis les années 1960 pour faire face au
boom démographique, lutter contre les bidonvilles et depuis les années 2000 pour
répondre aux besoins de construction de logements collectifs sociaux, et rénover
les quartiers en question. Depuis 2006, I'arrondissement de Saint-Denis est

composé de trois communes : Saint-Denis, Sainte-Marie et Sainte-Suzanne,

50



regroupé sous |'appellation CINOR (Communauté d’agglomérations depuis 2001)
qui regroupe plus de 193 000 habitants selon les données 2007 de I'INSEE soit

25% de la population totale du territoire régional qui compose ce territoire.

b) Démographie et éléments socio-économiques du territoire

La commune de Saint-Denis de La Réunion sous son « triple statut
administratif de chef-lieu départemental, de capitale régionale et de capitale
insulaire » (Jean-Michel Jauze, 1998) est ainsi la commune la plus peuplée du
territoire réunionnais. Situé sur le littoral nord de I'lle, son territoire offre de
multiples possibilités en termes d’aménagement et de développement
économique, au vu de I'évolution urbaine des dix dernieres années. De plus, cet
accroissement urbanistique, tant sur le plan des constructions que du
développement des infrastructures s’accompagne d’'une transition
démographique sans précédent, grace a l'amélioration du niveau de vie
engendrée par I'amélioration sanitaire et sociale de I'lle. La commune dionysienne
qui comptait 85 444 habitants a la fin de la Seconde Guerre mondiale compte
désormais 150 000 habitants (INSEE 2014). Considérée comme premiere
agglomération de I'outre-mer, sa superficie assez étendue de 142.79 km? est
toutefois soumise a une forte démographie, soit 1016 habitants au km? qu’il faut
pouvoir loger, d’olu les constructions des logements collectifs de plus en plus

nombreuses que ce soit dans les Bas ou les Hauts de la commune.

51



2008 Il 2013

Agriculteurs exploitants .

Artisans, commergants, chefs
entreprise

Cadres et professions
intellectuelles supérieures

Professions intermédiaires
Employés

Ouvriers

Retraités

Autres personnes sans

J
activité professionnelle m

0 5 10 15 20 25 30 35 40

Sources : Insee, RP2008 et RP2013 exploitations compiémenlaires.

Figure 4: Ménages selon la catégorie socioprofessionnelle de la personne de référence (Insee, 2014)

Forte, dynamique, la population de Saint-Denis — malgré sa perte de 2000
habitants entre 2008 et 2013 — est une commune de plus de 140 000 habitants, et

27 2
2 surla

de plus en plus vieillissante avec de nombreux jeunes selon I'INSEE
population de plus de 15 ans, pour la catégorie socioprofessionnelle, il y a 31 580
personnes en 2013 qui sont sans activité professionnelle, 17 349 retraités, 22 758
employés. Reste enfin les ouvriers, des professions intermédiaires, des cadres, des
artisans/commercants et peu d’agriculteurs (235). 73.7% des jeunes de 15-24 ans
sont sans activité professionnelle. Cette catégorie monte a 16.8% pour les 25-54
ans et a 15.3% pour les plus de 55 ans. 12.1% des jeunes de 15-24 ans sont
employés. Les autres catégories socioprofessionnelles tombent en dessous de 7%.

Pour les 25-54 ans, 29.4% sont employés et 20.9% sont des professions

intermédiaires. Le pourcentage des ouvriers correspond a peu pres a celui des

%’ Dans « Exploitations principales », INSEE, RP 2008 et RP 2013, 2014.

% pour la municipalité, 2016 était I'année de la jeunesse avec de nombreux programmes
socioculturels a leur encontre : gratuité du bus pour les 12-18 ans, soirées « jeunesse en ler » pour
les 16-25 ans, création de conseils des jeunes, des services civiques dans les écoles... De
nombreuses activités sont également proposées au moins de 10 ans, correspondant ainsi a la
réforme des rythmes scolaires, et a la volonté de la municipalité de former sa jeunesse (bourses
de voyage, activités périscolaires, les bons plans vacances.... En 2017, c’est aux séniors qu’est
consacré le Projet social de la Ville, avec la diffusion d’un agenda mettant en avant « des séniors
de la ville », et la mise en place de programme d’activités culturelles et sportives gratuites.
Septembre 2017, Saint-Denis obtient le label « Ville Séniors ».

52



personnes sans activité professionnelle. Et 56.7 % des 55 et + sont des retraités, le
reste des catégories socioprofessionnelles tombent en dessous des 10%. En ce qui
concerne les ménages, je me concentrerais sur ceux qui m’intéressent.

Entre 2008 et 2013 le nombre de ménages avec familles reste stable 37 265
contre 36 745 en 2013 soit 121 512/114 627 personnes en 2013. Les ménages avec
enfants ont diminué légérement 16 443/14 735 soit 67 227/58 765, cependant le
taux de familles considérées comme monoparentales est resté stable 11 519/11

688 personnes soit 34 201/33 965 ménages en 2013.

Marié(e)
v

Non marié(e)

Figure 5: Statut conjugal des personnes de 15 ans ou plus en 2013 (Insee, 2014)29

*° Dans INSEE Réunion, op.cité, 2014.

53



Nombre de

%

Population

%

ménages des ménages
Ensemble 59 270 100 140 095 100
Agriculteurs exploitants 173 0.3 553 0.4
Artisans, commergants, chefs d’entreprise 2 649 4.5 7541 5.4
Cadres et professions intellectuelles 5710 9.6 14086 10.1
supérieures
Professions intermédiaires 8956 15.1 210204 15.1
Employés 11797 19.9 28675 20.5
Ouvriers 8957 15.1 26185 18.7
Retraités 12002 20.2 22086 15.8
Autres personnes sans activité 9026 15.2 19765 14.1

professionnelle

Figure 6: Ménages selon la catégorie socioprofessionnelle de la personne de référence en 2013
(Insee, 2014)°°

En ce qui concerne les compositions des familles, le nombre de couples sans

enfant a augmenté entre 2008 et 2013 tandis que le nombre de couples avec

enfants a diminué. Les familles monoparentales restent stables, 32.6% en 2013

contre 31.6% en 2008, dont 3.6% des hommes et 29% des femmes. Il est a noter,

gue durant cette période, le nombre de familles avec des enfants de - 25 ans et

guel que soit le nombre a diminué, et que les familles sans enfant ont augmenté.

A Saint-Denis, sur I'ensemble de la population 15 a 64 ans, 69.2% sont actifs (ce

qui augmente légérement) dont 49% ayant un emploi et 20.2% au chémage (ce

qui augmente de 3%.) 30.8% sont considérés comme inactifs (en baisse /2008). La

part des éléves et autres étudiants est stable, celle des retraités et des préretraités

diminue et la part des autres inactifs est en baisse (11.9% contre 14.2%).

%0 1bid.

54




POP TO - Population par grandes tranches d’ages

2013 % 2008 %
Ensemble 142 442 100 144 238 100
0a14ans 30820 21,6 34 147 23,6
15a 29 ans 33243 23,3 34 381 23,8
30a 44 ans 27916 19,6 31379 21,7
45a 59 ans 28 766 20,2 26 530 18,3
60a 74 ans 15511 10,9 12933 8,9
75 ans et plus 6186 4,3 4 868 3,37
Figure 7: Population par grandes tranches d'ages (Insee, 2014)*
FAM T3 — Composition des familles
2013 % 2008 %
Ensemble 37 500 100 38 091 100
Couples avec 14 802 39,5 16 576 43,5
enfants(s)
Familles 12 233 32,6 12 050 31,6
monoparentales
Hommes seuls 1353 3,6 1264 3,3
avec enfant(s)
Femmes  seules 10 881 29,0 10 786 28,3
avec enfant(s)
Couples sans 10 465 27,9 9 465 24,8
enfants

Figure 8: Composition des familles (Insee, 2014)*

* Ibid.
*2 1bid.

55



La plupart des ménages sur Saint-Denis sont locataires, 39 891 dont 12 280
dépendent d’un logement HLM contre 17 829 propriétaires. Entre 2008, les
ménages ayant une voiture augmentent, ce qui se confirme avec la dégradation
du réseau routier de Saint-Denis ou la ville est de plus en plus asphyxiée par les
nombreux embouteillages. Dans mon échantillon d’interlocuteurs, I'augmentation
du nombre de familles mahoraises ayant obtenu leur permis de conduire, et une
voiture entre le début du terrain en 2013 et la rédaction en 2017 a
considérablement augmenté.

Entre 2008 et 2013, le taux de natalité et de décés est en baisse. Les logements
vacants sont également en augmentation (3999 en 2008 et 8297 en 2013). Malgré
les données de 2016 non fournies, cette tendance se confirme aussi durant la
thése ou, dans le quartier de la chaumiére, malgré un turnover de locataires, de
nombreux appartements sont vides avec parfois des panneaux indiquant « a

louer » « a vendre ». Certains sont vacants depuis plusieurs années.

c) Développement socioculturel en faveur des migrants sur la commune

Durant ces dix dernieres années, de nombreuses infrastructures
socioculturelles et sportives se sont développées sur la commune permettant ainsi
a la ville d’étre un pole d’accueil et de développement de la zone océan Indien.
Notons, par exemple, que la création du coeur vert familial a Montgaillard, la
rénovation du jardin de I'Etat et I’ouverture de la cité des Arts au Butor permettent
aux familles du quartier de prétendre a de nombreuses activités socioculturelles
proches de leur zone d’habitation. Mais ce qui a marqué le plus les populations en
provenance de Mayotte et des Comores dans le cadre de notre recherche, c’est |a
création du Pdle Intégration® de la municipalité de Saint-Denis. Il a pour objectif
d’accompagner les primo arrivants dans leurs démarches de citoyens et plus

globalement dans leur intégration au sein de la société réunionnaise et locale. Cet

33 . . . , .
Financé par les Fonds Européens d’Intégration

56



accompagnement, dans différentes langues de la zone océan Indien**, peut-étre
de I'ordre de I'orientation pour trouver un emploi, de I'aide dans les démarches
administratives ou encore des conseils juridiques lorsqu’il y a des conflits
propriétaires/locataires. Le Pole Intégration de Saint-Denis accueille 800
personnes chaque année. Les agents d’accueil conseillent et orientent les usagers
vers les services et autres structures concernés.

A noter que depuis 2016, le Pole Intégration s’est doté d’une salle pour
permettre aux associations de faire des fétes culturelles et sociales, d’un préau et
d’une salle mortuaire permettant ainsi aux organisations associatives de faciliter
les démarches et actions des associations. En ce qui concerne les associations, il
s’agit de les accompagner dans le montage de leurs projets, de demandes de
subventions et de mettre des locaux a leur disposition (réunions, activités...). Le
service s’emploie également a faire en sorte qu’elles se connaissent pour
rechercher de la complémentarité dans leurs projets et si cela est possible, de
mutualiser les moyens. Le POle Intégration accompagne la promotion des cultures
des migrants a Saint-Denis. Il considéere qu’il est important que les migrants
puissent « garder leurs coutumes ». Et que, dans le méme temps, elles soient
partagées au sein d’un dialogue interculturel de facon a promouvoir la
connaissance mutuelle. Cest pourquoi de nombreuses fétes culturelles
malgaches, rodriguaises, mauriciennes, mahoraises ou comoriennes sont portées
par des associations, mais pilotées par le Poéle Intégration. La connaissance
mutuelle entre les groupes est considérée comme nécessaire par ces services
municipaux afin de limiter les discriminations et le racisme. Des moyens
supplémentaires sont mis en ceuvre pour I'acces aux droits, afin de faire en sorte
gue chaque personne, quelle que soit son origine, puisse obtenir les mémes

services. Par exemple, le Pble a créé des commissions logement afin d’aider a la

** Avec des employés locuteurs de langues malgaches, comoriennes et mahoraises méme si le pole
intégration a vocation d’accueillir d’autres migrants présents (Brésiliens, Israéliens...). Ce sont
surtout les personnes originaires de Madagascar, de Mayotte et des Comores qui sollicitent ce
service. C'est pourquoi, les employés sont locuteurs de ces langues.

57



répartition des familles dionysiennes dans les logements sociaux et d’éviter ainsi

une discrimination. Pour I'élue en charge, cela a permis aussi

« De leur [aux civils partenaires] faire comprendre que le logement social
est compliqué a avoir, et qu’il n’y a pas forcément du favoritisme, mais
simplement des compositions et des situations familiales a prendre en
compte, et que I'attribution du logement social n’est pas si facile a choisir.

De ce fait, ils pouvaient ainsi I’expliquer a leur communauté ». [avril 2015]

Il n'y a pas de fonds spécialement dédié a ce poéle qui dépend du service de
I'insertion et du handicap. Toutefois, il s’agit de mettre en ceuvre des moyens pour

aller vers le droit commun en favorisant I’acces a |’existant.

3) Du choix du secteur étudié aux repéeres théoriques a partir du cas des

Mahorais : migration, territoire, ethnicité, réseau

. s A , ., 35
a) L’intérét du secteur étudié

=

La Chaumiére

Figure 9: Localisation du quartier de La Chaumiere a Saint-Denis de La Réunion’®

> la rédaction de cette sous-partie doit beaucoup au travail de Bernard Leveneur sur les
constructions de la SIDR a La Réunion : 60 ans de culture urbaine. Co-édition : SIDR/4 épices. 2010.
3 Cartographie réalisée par Emmanuel MARCADE, cartographe a I'Université de La Réunion,
novembre 2016.

58



C’est dans les années 1960 que les constructions urbaines se développent le
plus a Saint Denis, notamment dans le secteur Camélias-Montgaillard qui nous
intéresse plus particulierement. A cette époque, c’est encore les bidonvilles
Riviere-Viadere aux Camélias. Ces bidonvilles sont a cheval entre Vauban et
Camélias, a proximité du nouveau quartier des Camélias aménagé par la Société
Immobiliere De La Réunion (SIDR) dans le cadre de la résorption de I'habitat
insalubre. La création des Camélias commence au début des années 1960 et se
déroule en plusieurs étapes. Ce projet correspond a des habitations collectives et
des maisons individuelles, partant de la zone de Chateau Morange au début du
boulevard Saint-Francois et la route du verger. Jusque-la, c’est la banlieue
campagnarde de Saint Denis. Mais avec ces constructions, la zone Camélias
devient un ensemble d’habitations proche du centre-ville. C'est également a cette
méme période que la construction de La Chaumiére commence comme |'on peut

Voir sur cette prise aérienne de 1969.

Figure 10: Vue aérienne de La Chaumiére en 1969

59



Les Camélias deviennent les premiers grands ensembles immobiliers de la
SIDR, avec plusieurs phases de construction a I’est de la ville jusque dans les parties
basses des rampes de saint Francois>’. La Chaumiére est I'un des premiers grands
ensembles urbains de logements collectifs privés dans cette zone dans les années
1965-1970. Les constructions du quartier des Camélias ouest datent des années
1980 et la construction du bati est fortement inspirée par la politique nationale
venue de Métropole dont I'objectif est d’appliquer une forme d’urbanisme
moderne et a laquelle la SIDR répond par un besoin urgent d’habitat en lien avec
I'urgence sociale. Le quartier de Montgaillard dont la Chaumiére fait partie
comprend les secteurs Montgaillard-Trinité, Camélias. Cette grande zone urbaine
recoupe un grand espace vert qui part de la Trinité jusqu’au bas de la Ravine Patate
a Durant. Ce parc urbain de la Trinité a fait I'objet d’'une rénovation en 2010

jusqu’a son inauguration en mai 2015.

L'objectif de ce parc vert se compléete avec les projets de développement
urbain (ANRU*) des Camélias initiés en 2008 et encore en cours de rénovation en
2016, avec des Ateliers et des Chantiers d’Insertion (ACl) qui ont permis la
rénovation de ces quartiers : rénovations des habitations, démolitions,
reconstructions qui permettent de répondre ainsi a différentes problématiques :
lutte contre I'insalubrité, manque de logements sociaux, cohésion sociale. Au vu
du développement immobilier et du manque d’espace vert privé-public sur Saint-
Denis, notamment dans le secteur, le parc de la Trinité apparait comme une zone
de loisir permettant de relier les gens et de renforcer les relations intrafamiliales
et intergénérationnelles (parc de jeux, jeux d’eau, médiatheque, skate parc,
course, aire de pique-nique...) qui se sont amenuisées avec le développement
urbain et les changements de modes de vie imputés a I’habitation collective. C'est

pourquoi I'accent est mis par la municipalité pour développer les jardins familiaux

*” Dans Bernard LEVENEUR, op.cité, 2009.
38 Agence Nationale pour la Rénovation Urbaine.

60



et les zones de rencontres (parc, jeux, création de place...) afin de (re)créer du lien

et de redonner sens a la cohésion sociale et a la solidarité entre habitants.

ES|CAMELIAST

-y

o

Figure 11: Vue aérienne des quartiers de La Chaumiere-Camélias-Trinité-Montgaillard proche du parc de La
Trinité (Google-Maps)

La politique de la ville dont bénéficie la zone prioritaire Camélias-
Montgaillard (mais dont la Chaumiére est exclue depuis fin 2014) est une politique
publique d’exception réservée aux quartiers qualifiés de « quartiers prioritaires »,
des quartiers sensibles et en difficultés administrativement appelés Zones
Urbaines Sensibles depuis la fin des années 1980 (Avenel, 2013). Ce zonage
spécifique permet I'élaboration de différentes mesures relevant de la Politique de
la Ville relative a 'aménagement et au développement du territoire.

Ces territoires sont essentiellement soumis aux stigmates d’une précarité
sociale, car leur population souffre d’'un manque d’activité économique et
culturelle di a I'absence le plus souvent d’infrastructures et d’équipements.
Souvent mal considérés, ces quartiers tombent dans I'oubli. C'est pourquoi, a sa
création en 1981, la Politique de la Ville a pour objectif de rééquilibrer les

territoires (Avenel, 2013). La lutte contre I’exclusion urbaine et sociale passe donc

61



par une action en faveur des quartiers dits tour a tour, « sensibles », « dégradés »,
« en difficultés », comme I'a pu I'étre les Camélias qui a bénéficié d’un important
plan de rénovation urbaine depuis 2008.

Toutefois, la rénovation de ces quartiers n’est pas simple puisqu’il faut
jongler entre les espaces privés et publics des propriétés, et gérer I'implication des
acteurs sociaux a mobiliser dans le cadre d’'une démocratie participative, percue
comme un levier nécessaire dans le cadre d’une réussite de rénovation urbaine.
Bien que La Chaumiére ne soit pas concernée directement par la rénovation des
Camélias, I'impact de celle-ci se fait toutefois (re)sentir dans le quartier dans
certains domaines. Les Camélias, quartier prioritaire, ont permis a La Chaumiére
— quartier de veille exclu de ces dispositifs malgré des caractéristiques sociales
similaires — de bénéficier d’une extension du Projet de Réussite Educative (PRE),
mais aussi de mobiliser quelques habitants dans une démarche citoyenne afin
d’améliorer la vie dans le quartier (Chapitre 9). Les Camélias sont le premier
secteur d’une zone prioritaire de la ville de Saint-Denis a profiter d’'une vaste
opération de rénovation financée par I’Agence Nationale pour la Rénovation
Urbaine et la commune. Bénéficiant de I’extension urbaine de la ville, le quartier
des Camélias se situe donc en proche périphérie du centre-ville. Ainsi, cette
rénovation urbaine a permis non seulement de redessiner et d’améliorer le
quartier et les axes routiers existants, mais a permis aux Camélias de retrouver sa
vocation de quartier périphérique du centre-ville et de renforcer la cohésion
sociale au sein du territoire en y développant des infrastructures culturelles et
sportives. La volonté communale de développer son territoire en y incluant la
population (Conseil de secteurs ou des jeunes) favorisant ainsi la participation
démocrative, a permis le développement du tissu associatif du secteur Camélias-
Montgaillard-Trinité dont La Chaumiére se rattache administrativement. Méme si

la rénovation des Camélias n’a pas permis directement au quartier de bénéficier

62



d’une rénovation due a son statut de copropriété® (Chapitre 3), cette rénovation
aura tout de méme permis de favoriser la mobilité des habitants en améliorant le
réseau de transports urbains en commun ainsi que le développement des activités
avec les projets communaux et le développement du territoire via le
développement de la vie associative. Toutefois, malgré I|'offre importante
d’activités proposées par la commune, certaines familles et certains jeunes en
provenance de Mayotte et des Comores n’ont pas d’accés aux sorties ni aux loisirs
(en dehors des activités communautaires) : les horaires du réseau de transports
interurbains sont parfois aléatoires et les interconnexions entre bus peu fiables.
De plus, la défiance de certaines familles a participer a des activités hors du cadre
communautaire qu’ils jugent incompatibles avec leurs valeurs familiales est

accentuée par des ressources monétaires précaires.

C’est donc sur une zone dynamique, assez peuplée et proche du centre-ville
dans une grande ville réunionnaise que j'ai eu a travailler. Cette localité est la zone
dans laquelle je me suis installée peu de temps aprés mon arrivée a La Réunion.
Bien que les analyses de cette recherche soient encadrées par une durée de
temps, j’ai pu constater le développement de Saint-Denis, autant par les politiques

municipales en place depuis 2008, que par le Département et La région Réunion.

Dans le cadre de ce travail, j’ai pu construire des rapports de connaissances
et d’amitiés avec un nombre incalculable (plus d’une centaine) de personnes de
toutes origines et de milieux socioprofessionnels variés (fonctionnaires
territoriaux ou d’état, politiques, militants associatifs, ouvriers, ouvriers agricoles,
inactifs, employés, médecins, travailleur social, chef d’entreprise, migrants de
toutes origines et nationalités, réunionnais...). Son statut de capitale dynamique
depuis plus de cing ans occulte une bonne partie du fonctionnement traditionnel

réunionnais, la vie moderne ayant amené un certain nombre d’habitus lié a la

39 . N . . e ey 2 . . .
Malgré son caractére privé, la municipalité souhaite effectuer un travail en partenariat avec

I’Agence Nationale de I’Habitat afin de rénover les batis collectifs et individuels pour redonner une

plus-value au quartier et un sentiment de bien-étre, et d’appartenance a ceux qui y vivent.

63



société de consommation. Toutefois, de nombreuses politiques départementales
ou municipales ceuvrent en faveur d’un retour au fonctionnement traditionnel
revisité (autosuffisante alimentaire, jardins familiaux). Ce qui a permis une analyse
sociale des migrants mahorais et comoriens dans une situation locale qui tend a
freiner cette frénésie de développement compulsif. De ce fait, il était intéressant
de voir comment les références, pratiques et croyances religieuses et culturelles
traditionnelles des Mahorais et des Comoriens - qui structurent encore fortement
leurs mentalités et leurs représentations collectives - faisaient sens dans une
situation ol la dynamique de la modernité est nouvelle pour eux. Cette modernité
tend a se remodeler par la création de parcs, de jardins familiaux et partagés, de
commerces de proximité afin de répondre aux dysfonctionnements sociétaux qui
mettent a mal la société réunionnaise — progression des logements collectifs,
montée de l'individualisme et perte des formes de solidarités et d’économies
informelles, développement des zones commerciales — dans un contexte
fortement marqué par le chomage et les difficultés d’insertion
socioprofessionnelle. De ce fait, cette étude met de c6té les familles mahoraises
qui pourraient étre de catégorie modeste. S’il en existe, elles ne sont toutefois pas
dans le quartier. Les familles mahoraises ayant un travail sont toutefois
considérées comme précaires puisque les rares femmes qui travaillent bénéficient
des dispositions d’insertion de contrats aidés. Méme si de nombreux hommes
mahorais et comoriens bénéficient eux aussi de ces dispositifs, notamment dans
les emplois verts, ils sont plus nombreux que les femmes de mon corpus a
bénéficier d’'un emploi plus stable dans la sécurité et les livraisons. Toutefois, a
I'image de ce qui peut se faire a La Réunion, beaucoup trouvent des « petits
boulots » au noir afin d’assurer une économie de survie en plus des prestations
sociales qui peuvent étre obtenues.

D’un point de vue statistique, les données INSEE placent la Zone d’étude
sensiblement dans la moyenne communale, notamment en ce qui concerne le
taux de pourcentage de famille monoparentale. L'étude du quartier de La

Chaumiére a permis de montrer que le sens de famille monoparentale n’est pas le

64



méme selon les critéres en vigueur que la réalité du terrain. En effet, les familles
monoparentales le sont au regard des lois républicaines, mais non au regard des
lois traditionnelles. Elles ne sont pas isolées puisqu’elles bénéficient d’un certain
nombre de réseaux (parenté, villageois, amical). Toutefois, ce réseau a ses limites
ce qui peut amener une personne a étre seule et a devoir mobiliser d’autres

formes de réseau, parfois en dehors de celui de la société traditionnelle.

Petite vie de quartier oblige, les familles mahoraises et comoriennes
bénéficient d’'un réseau de relations assez denses a La Chaumiéere et qui peut
s’étendre, selon les réseaux, aux autres quartiers proches, de Saint-Denis et dans
les autres villes. L'omniprésence des commeérages dans les réseaux fait que tout
finit par se savoir. Bien que certaines familles n’entretiennent pas de relations
avec d’autres, toutes se connaissent, ou « voit qui c’est, c’est maUntel®... ». De
par mon statut d’anthropologue, mais aussi d’habitante du quartier et d’engagée
associative, j’ai eu plusieurs fois I'occasion de le vivre. Mes départs et mes arrivées
sont scrutés, tout comme mes achats et la venue de la famille, tout comme I'ont
été mes grossesses lorsque je n’avais pas encore commencé ma recherche... Vie
de quartier, vie impliquée, j'ai estimé que ces évenements faisaient partie
intégrante de mon objet d’étude puisqu’ils m’ont permis de comprendre le
fonctionnement du quartier, des familles et réseaux mahorais, mais aussi
d’obtenir une quantité impressionnante d’informations de la migration mahoraise
et comorienne en milieu urbain, dans une zone tres limitée, ce qui n’aurait pu se

faire si je n"avais pas été partie intégrante de cette vie de quartier.

40 7 Iy . . e ,
Ma est employé en termes d’adresse et/ou de référence. Quand il est suivi du prénom d’un
enfant, il signifie Mére de.

65



b) Mobilité et migration : de I'individuel au collectif

Aborder un tel sujet d’étude — la migration mahoraise a La Réunion au
travers d’une étude ethnographique du quartier de La Chaumiere — c’est
forcément s’interroger sur les notions de mobilités et de migration. Le premier
constat qui s'impose dans ce travail est la grande capacité des individus mahorais
et comoriens a quitter un territoire pour un autre. Une mobilité motivée par de
nombreux facteurs afin d’accéder a une vie meilleure, mais surtout une mobilité
engendrée par un besoin d’égalité en tant que ressortissants francais et que les

Mabhorais ne retrouvent pas a Mayotte :

« Ce n’est pas une question d’identité. Faut arréter avec ¢a. Ce sont des
faux problemes. Le Mahorais il a toujours voyagé. Quand il va en Chine, il
est capable de faire du business. Il sait se servir d’'un téléphone. D’ailleurs
le téléphone il est arrivé en méme temps a Mayotte qu’a La Réunion, et
aucun Mahorais n’a eu son téléphone qui lui a explosé a la gueule. Le vrai
probléme des Mahorais est le manque d’égalité. Lui le Mahorais il veut
I’égalité. Pourquoi, quand il a besoin d’un acte de naissance, ¢a prend au
moins trois jours avec des allers et retours alors que normalement, il
devrait y aller et avoir une dame qui appuie sur entrée et ¢a fait sortir ce
bout de papier. A Mayotte, il y a des murs avec marqué Mairie,
Préfecture, mais le systeme ne marche pas. Y’a pas assez d’écoles, ni de
colléges, ni de lycées. Pourquoi quand il arrive a la fin de sa troisieme le
Mahorais il n’a pas d’orientation parce qu’il n’y a pas de structures qui
suivent ? Le Mahorais veut les mémes chances que les autres. C’'est ¢a le
vrai probleme et non ces questions d’identités » [Homme, Mahorais, 37

ans, marié, salarié en CDI dans une association, avril 2014]

Ce sentiment d’inégalités économique, sociale, médicale, scolaire engendre

. . . , . . . . .41
un processus de migration qui est renforcé par la notion mahoraise de mariziki™".

*! e terme shimaore mariziki, vient du terme swahili, riziki, qui signifie « part qui échoit a chacun »,
qui lui vient de I'arabe rizk. En shimaore, ce terme pourrait se traduire par « les vivres » dans
Bernard CHERUBINI et Nicolas ROINSARD, 2009.

66



Cette notion, associée a deux sourates du Coran, I'une exprimant la nourriture, les
marchandises, I'argent, et I'autre qui introduit I'idée d’un mouvement — « aller
chercher les mariziki »** — permet ainsi de mieux analyser les motifs migratoires
(Cherubini et Roinsard, 2009).

Les termes mobilité et migration — phénoménes plutét distincts — se
structurent dans des territoires différents et pour diverses raisons économiques,
politiques, sociales, éducatives (chapitre 4), mais semblent ici plus similaires,
complémentaires que différents. Héléne Pellerin®® évoque que « le concept de
mobilité s’est imposé pour décrire des nouvelles formes de migration dans le
contexte de la mondialisation »** et que celui-ci se substitue de plus en plus a celui
de migration dans une ére post-industrielle. D’autres travaux, notamment ceux
d’Alain Tarrius (2000), démontrent de nouvelles modalités de déplacements
permettant de caractériser le phénoméne mondial de la globalisation sous I'angle
des territoires circulatoires.

La mobilité des individus se retrouve également au-dela du territoire régional
ou national, et de maniére temporaire (quelgues mois) a un ancrage sur plusieurs
années. N’étant pas chez eux, ni d’ici, et ayant déja quitté leurs territoires
d’origine, quitter cet autre territoire pour un autre, au-dela des frontieres a
I’échelle nationale ou a I’échelle d’une méme ville ou du quartier n’est pas un
obstacle pour les individus mahorais et comoriens. L’ancrage dans le territoire se
fait dans une certaine mesure, selon leurs propres échelles de valeurs, et leur
capacité a agir sur leur avenir, et sur le cours de leur vie, tout en modelant ces
choix par leur capital scolaire, économique et social, pas forcément toujours en
adéquation avec le modeéle attendu, mais qui leur permet toutefois de saisir les

opportunités et d’étre mobiles pour les exercer. Cette agentivité, en lien avec le

*2 Cela concerne aussi bien I'obtention d’un emploi, d’une formation, des prestations sociales et
sanitaires. Tout ce qui permet d’améliorer ses conditions de vie par rapport au territoire d’origine.
** Dans Hélene PELLERIN, « De la migration a la mobilité : changement de paradigme dans la gestion
migratoire. Le cas du Canada », Revue Européenne des Migrations Internationales, n°2, vol.27,
2011, p.58.

4 Op.cité.

67



territoire d’accueil, est fragmentaire : ils s’ancrent jusqu’a ce que les opportunités,
qguelles qu’elles soient, leur permettent de quitter un lieu pour repartir vers un
territoire ou I'emploi, et/ou la scolarité sont supérieurs a ce qui se trouve ici. Le
projet d’ancrage définitif se fera a Mayotte ou aux Comores lorsque la situation

personnelle, familiale et du « pays » se sera améliorée :

« [...] Le Mahorais, lui, il a toujours voyagé, mais il sait d’ou il vient. Je sais
d’ou je viens, j'ai des racines, je sais qui sont mes parents, mes grands-
parents [...] » [Homme, Mahorais, 37 ans, marié, salarié en CDI dans une

association, avril 2014].

Si le terme migration saisit un processus de mouvement, sur du long terme,
et dans des conditions particulieres au-dela des frontiéres nationales (croissance
industrielle), le terme mobilité saisit, quant a lui, des mouvements internes aux
frontieres (Fortes, 1971) et de maniére plus libérale sans intervention étatique,
laissant ainsi plaider le caractere social de la mobilité (Pellerin, 2011), car « c’est
en relation avec la société que la mobilité prend son sens »*. Ainsi, dans la
continuité des travaux d’Alain Tarrius notamment ou les aspects économiques ou
politiqgues ne peuvent étre totalement occultés du projet migratoire des individus,
leurs mobilités s’inscrivent toutefois dans une conception expansive de I'espace
d’habitation, autant dans les mouvements entre les différents territoires identifiés
(Comores, Mayotte, La Réunion, Métropole) que dans les espaces sociaux retenus
et vécus dans le territoire d’accueil.

Hélene Pellerin explique que « contrairement a la migration qui serait sur le
long terme et définitive, la mobilité serait éphémeére et circulaire », appuyant ainsi
la conception d’Alain Tarrius sur les territoires circulatoires. Les formes de réseaux
et les diverses circulations caractérisent ainsi les structures organisationnelles de
cette mobilité franco-francaise. Bon nombre de ces familles n’hésitent pas a

séparer leur propre unité familiale plusieurs mois voire années pour améliorer

** Dans Hélene PELLERIN, op.cité, p.60.

68



leurs conditions de vie et celles de leurs enfants (chapitre 4). Elles vont au-dela de
la dimension des facteurs push et pull, et s’inscrivent dans un projet de
développement de capital social, autant personnel, que familial et régional via une
mobilité récurrente. De plus, certaines trajectoires migratoires montrent une
grande mobilité entre les territoires — transnationaux ou départementaux —
parfois sur du court terme, et pour des raisons essentiellement liées a des
opportunités d’emploi. Toutefois, cette mobilité regroupe plusieurs échelles
d’analyse selon la notion de territoire retenue et la maniere dont ces personnes

peuvent s’approprier les lieux (chapitre 3, 7 et 8).

c) Du territoire aux identités : une problématique a construire autour de la notion

de réseau ?

Tout d’abord, j'ai remarqué que I'ethnicité mahoraise était régulierement
mise en avant par les interlocuteurs pour expliquer les problemes et les conflits a
La Réunion. Ensuite, pour faire face a des problématiques scolaires et sociales,
mais aussi a des fins politiques, les instances ont d{ avoir recourt a la mobilisation
de cette ethnicité mahoraise ou comorienne autant a des fins sociales que
politiques, notamment lors des élections ou lors de recrutement®®. J’ai donc fait le
choix d’aborder ma recherche sous I'angle de I'ethnicité et des notions qui se
rattachent a ce concept, dans une société créole ou la pluralité culturelle et
culturelle tend a la caractériser. Toutefois, ces concepts sont peu présents a La
Réunion ol les groupes sociaux culturels sont le plus souvent abordés sous I'angle
historique de la créolité. Dans ce cadre théorique de I'ethnicité, la construction
identitaire des Mahorais et des Comoriens se caractérise en fonction des Autres
et des intéréts portés a la situation. Dans la continuité des travaux de Fredrik
Barth, le groupe comorien et mahorais se définit plus par son interaction avec un

autre significatif que par le contenu de sa culture.

*® Dans Mélanie MEZZAPESA, Pascale PRAX-DUBOIS, Nabia ANRABIYOU, op.cité. p.260

69



Lorsque j’ai commencé a aborder I'étude des Mahorais et des Comoriens a La
Réunion, j'ai été confronté a peu de travaux sur la maniére dont on pourrait
aborder cette recherche en anthropologie. En ce sens, I'étude de Bernard
Cherubini et Nicolas Roinsard sur les parcours migratoires des populations en
provenance de Mayotte a La Réunion et en France et/ou a Mayotte est novatrice
puisqu’elle permet d’établir une base de recherche non négligeable en sociologie
au début des années 2010 et au début de ma recherche. Face a la rareté de ces
études académiques publiées sur les populations en provenance de Mayotte ou
des Comores a La Réunion, les réguliers documents établis par I'INSEE ont été
d’une grande d’aide d’un point de vue qualitatif sur la présence des Mahorais a La
Réunion. Les travaux officiels réalisés par des organismes dépendant de la région
Réunion, le Centre de Ressources de la Cohésion Sociale et Urbaine de La Réunion
(CR-CSUR) ainsi que le Conseil Economique, Social et Environnemental Régional de
La Réunion (CESER) ont offert, il y a une bonne dizaine d’années, de bonnes bases
pour la compréhension de ce phénoméne migratoire local, permettant ainsi aux
décideurs locaux des repéres non négligeables sur le devenir socio-économique
de ces populations. Cependant, en quinze ans, le phénomeéne s’est amplifié et les
parcours migratoires diversifiés. Ainsi, ces données, bien qu’importantes, m’ont
semblé dépassées au regard de mon enquéte de terrain sur la Chaumiére, mais

aussi au travers des associations mahoraises rencontrées.

Al’heure ou les travaux académiques et/ou artistiques sur « 'intégration des
populations en provenance de Mayotte et des Comores » émergent de plus en
plus a La Réunion, j'espere apporter un état des lieux original sur cette migration.
Sans prétention et ayant conscience que les instances réunionnaises ne pourront
trouver des réponses a toutes leurs questions, j'espére néanmoins que ce travail
doctoral apportera une vision plus précise sur cette migration. Et sur la maniére
dont les populations en provenance de Mayotte et des Comores s’établissent a La
Réunion, et sur les modalités de leur intégration en contexte réunionnais. Pour
aborder cette migration, j'ai dés le début entrevu que le simple concept de

créolisation ne pourrait étre adéquat a cette migration. Je me suis concentré sur

70



des concepts ethniques et de territoires qui me semblaient bien plus appropriés
pour traiter ces questions”’. Francais, les Mahorais et les Comoriens ayant obtenu
la nationalité sont de culture bantoue, de langue seconde francaise et de religion
musulmane. Bien que n’étant pas des facteurs péjoratifs, aborder cette migration
par le simple fait de la créolité ignore la pluralité de ces migrants et les diverses
stratégies d’insertion économique dont font preuve les instances a leur égard. Si
la créolisation a permis jusqu’a présent d’intégrer les différentes composantes
arrivant a La Réunion dans des contextes bien spécifiques — de gré ou de force — il
en est différent pour la vague migratoire mahoraise. Considérée a tort, a mon
sens, comme ultime vague migratoire a La Réunion, la créolisation de la culture
mahoraise ne peut s’aborder sous cet ange du fait que cette migration volontaire
est organisée dans un esprit de transition, et que les échanges socioculturels et
migratoires a La Réunion sont plus nombreux et diversifiés au sein de ce territoire.
Pour moi, cette étude se rapproche plus des travaux des migrations
transnationales tant la culture mahoraise est spécifique dans le contexte
réunionnais mais surtout par rapport au regard des Réunionnais face a cette
migration, qui est lui aussi spécifique et particulier.

Lorsqu’il y a un mouvement migratoire, plusieurs espaces migratoires se
cotoient forcément : celui des départs et celui d’arrivée (Quiminal, 1994).
L'analyse de cette mobilité mahoraise et comorienne comporte différentes
échelles d’analyses de la notion de territoire. Ainsi, je me suis demandé quels
pouvaient étre les rapports de ces individus avec les frontieres dépassées, qu’elles
soient géographiques, culturelles, linguistiques, territoriales ou identitaires ?
Quelles étaient leurs modalités d’organisation et d’installation dans I'espace
d’accueil et quelles formes d’appropriations mettaient-ils en place ? (Chapitres 3,
6 et 7). Quelles conséquences et autres impacts cette mobilité pouvait-elle avoir

sur la maniére dont les individus mahorais et comoriens, francais ou en voie de le

47 N 17 . . . .
A l'image de certains travaux sur les migrations subsahariennes en France.

71



devenir, se percevaient-ils ? Quelles expressions du territoire découlaient de leurs

mobilités individuelles et/ou collectives ?

Les mouvements migratoires ont toujours caractérisé les sociétés mahoraises
et réunionnaises. Bien que leur peuplement soit absolument distinct — I'une est
francaise, musulmane dite de tradition bantoue, I'autre est francgaise de tradition
créole — autant dans les modalités de peuplement que dans la composition
identitaire — ces deux sociétés ont en commun les mouvements migratoires
différents qui les alimentent. Ces va-et-vient constants de personnes questionnent
évidemment les concepts de territoire, d’identité et de réseau en territoire
d’accueil. Le concept d’ethnicité prend aussi toute sa place a La Réunion lorsqu’il
s’agit de parler des relations et de la maniére dont les Réunionnais et les
collectivités territoriales tendent a répondre aux problématiques de la migration
mahoraise. De plus, la question des expressions identitaires des individus en
contexte migratoire s’appuie également a la déterritorialisation et a la
reterritorialisation des pratiques des migrants, lorsque ces derniers se référent a
leur culture d’origine pour évoquer un sentiment d’appartenance, une
construction identitaire individuelle et collective afin de pouvoir mieux
s’accommoder a un nouvel environnement. C'est ainsi que de mes observations
et analyses a émergé ces formes de « reterritorialisations mahoraises »
individuelles, familiales ou collectives (chapitres 3, 5 et 7) qui prennent forment a
La Réunion.

Ces premieres hypothéses ont émergé alors que je me questionnais sur la
maniére dont les Mahorais s’appropriaient I’'espace commun a La Chaumiére, et
qui représentait une source de conflits entre les habitants (chapitre 3), ce qui
m’avait ainsi amené a entreprendre autant un travail associatif qu’un travail de
recherche (chapitre 2). Les nombreuses observations dans les milieux associatifs
mahorais a I'échelle de Saint-Denis ont confirmé ce lien : territoire et identité qui

se prolongent a la notion de réseau et qui se lient avec d’autres notions issues de

72



ces concepts (chapitre7). Sur cette thématique de recherche, les travaux de Maud
Laéthier en anthropologie et d’Edwige Garnier en géographie sociale m’ont été
cruciaux et m’ont permis de prendre connaissance des travaux de Joél
Bonnemaison et Guy Di Méo sur ces thématiques. Ces deux géographes ont
constamment porté leurs travaux sur les notions de territoire-espace-
reterritorialisation, ce qui m’a permis de mieux comprendre et d’analyser la
maniere dont les Mahorais et les Comoriens — de La Chaumiére notamment —
s’organisaient en territoire réunionnais a partir de leurs espaces d’origine via une

ethnographie multisituée.

Territoire d’origine (Les Comores, Mayotte) ou territoire d’accueil (Mayotte,
La Réunion, la Métropole), ces espaces transnationaux identifiés reflétent la
grande mobilité des individus rencontrés. Une mobilité qui se caractérise par les
mouvements entre pays, Les Comores, France, entre départements, Mayotte, La
Réunion, La Métropole, mais aussi au sein de La Réunion ol les mobilités
inter/intravilles, ou du quartier lui-méme sont nombreuses et se basent
essentiellement sur des opportunités issues a la fois de I'insertion professionnelle,
scolaire, économique ou des opportunités liées a I'accés d’un logement plus
adapté (chapitre 4).

Sont regroupés sous le terme de territoire, les comportements qui tendent a
(re)constituer du territoire (Di Méo), celui d’origine en I'occurrence. Le territoire
en tant que tel est donc une production sociale, culturelle et matérielle qui permet
de reproduire des pratiques. En ce sens, cette mise en scéne culturelle est vectrice
d’identité pour les personnes qui s’approprient le territoire lors de leur migration :
de facon locale a I'échelle d’un quartier ou de facon globale a I’échelle des réseaux
mahorais a La Réunion. Ainsi, les protagonistes se rattachent d’une maniére ou
d’une autre au territoire d’origine et créent une identité personnelle et collective
permettant la cohésion culturelle du groupe. Ces différentes échelles de territoires

sont donc (ré)investies d’identité. Pour Joél Bonnemaison, le territoire est comme

73



« le ciment d’une construction identitaire »*®. En effet, certains espaces sociaux a
I’échelle de la ville ou du quartier — La Chaumiére en I'occurrence — sont issus de
ce fonctionnement en réseau propre aux Mahorais et aux Comoriens (Chapitres 3,
4,5 et 7). De ce fait, la notion de reterritorialisation prend tout son sens, car elle
permet d’englober a la fois les notions de territoire, d’identité et de culture dans
un espace-temps précis, qui est celui de I'enquéte. C'est donc a la fois la relation
sociale et culturelle qu’un groupe entretient avec I'’environnement dans lequel il
évolue (Bonnemaison) qui est importante dans cette réappropriation. La maniére
dont les populations migrantes en provenance des Comores et de Mayotte
recentrent la culture originelle dans leur nouvel environnement leur permet ainsi
de perpétuer des pratiques en territoire d’accueil (chapitre 3). Cette
reterritorialisation est une dynamique fluctuante qui varie selon les contextes
dans lesquelles les agents sociaux évoluent et accompagne la perpétuation d’un
lien social avec les membres de méme origine, amenant ainsi a diffuser a la fois un
sentiment d’appartenance du territoire d’accueil et du territoire d’origine
(Bonnemaison, Di Méo).

Ces pratiques permettent de s’adapter et de perpétuer un certain nombre de
pratiques culturelles. Ici, ces formes de « reterritorialités mahoraises » se placent
dans la continuité des travaux des géographes sociaux (Bonnemaison et Di Méo),
et d’anthropologue de l'espace (Ségaud). Ainsi, I'espace vécu et habité est
considéré comme un secteur d’occupation privilégié pour les migrants en
provenance des Comores et de Mayotte. Une forme d’extension de soi, de sa
culture, de son groupe. C'est tout simplement considéré comme un espace
d’identification individuelle ou collective sociale dans lequel on choisit de

perpétuer des pratiques rappelant le territoire d’origine.

Les logiques d’implantation en réseau, familial, amical ou villageois établies a

La Chaumieére (chapitres 3 et 5) permettent de reproduire des pratiques venant

*® Dans Chantal BLANC-PAMARD et Laurence QUINTY-BOURGEOIS, « Introduction », in Joél
BONNEMAISON, Luc CAMBREZY et Laurence QUINTY-BOURGEOIS, Les territoires de I'identité, le
territoire, lien ou frontieres, Tome 1, p. 14.

74



des unités familiales amicales ou villageoises du territoire d’origine. Les espaces
domestiques, religieux, collectifs ou relevant du privé, les espaces de travail ou
scolaires sont tous des espaces qu'’il faut s’approprier tout en essayant de
conserver son identité*’. Pour Guy Di Méo, ces espaces répondent chacun a des
types d’activités spécifiques et apparaissent comme des espaces/territoires
structurés d’ou les projets et les stratégies des acteurs puisent leur sens (Chapitres
3 et 7). Selon Erwin Goffman, I'espace domestique est vécu comme un « refuge »
tandis que les espaces collectifs peuvent amener avoir le sentiment d’étre un
territoire interdit, non accessible. Toutefois, méme si I’espace domestique est bien
un refuge pour les habitants mahorais et comoriens (chapitre 5), I’espace collectif
n’est pas percu comme un espace interdit (chapitres 3 et 7). Au contraire, c’est
dans ces espaces collectifs — qui reléevent du commun de la super-copropriété
(cage d’escalier, espaces verts...) dans le quartier — que se joue le systeme de
relations et d’accommodation au territoire d’accueil réunionnais par les
investissements, les jeux, les regroupements et certaines activités. Ces activités,
certes réduites, sont pratiquées telles qu’elles pourraient se faire dans un espace
d’unité familiale dans le territoire d’origine. Et apparait ici comme une autre forme

de « territorialisations mahoraises » dans le territoire d’accueil.

Ces espaces collectifs de La Chaumiére peuvent devenir un espace réservé,
ou du moins, un espace dont les autres habitants ont le sentiment que c’est un
espace réservé a ceux qui se 'approprient, et dont le délabrement leur ait imputé
totalement (chapitre 3). Ceci n’est pas une volonté des protagonistes, mais un
ensemble de facteurs d{ au contexte social et territorial propre a La Chaumiére.
Ces territoires du quotidien (Di Méo) construisent les rapports sociaux. lls font
participer les habitants du quartier a travers divers espaces, a différents types
d’interaction dans et hors du quartier, avec d’autres habitants. Communautés
différenciées ou non, certains espaces comme celui de I'école ont plutdt des

relations formelles et d’usage, méme si la politique de I'établissement est

49 \ . N
D’apres les travaux de I’école de Chicago.

75



« d’ouvrir I'école aux parents »°° de favoriser les relations entre les habitants en
ciblant les parents et en essayer de travailler sur les liens intrafamiliaux et
interhabitants lors des projets de classes ou d’école. En ce sens, les actions
ouvertes dans I'établissement (journées portes ouvertes, féte de la musique, féte
de Noél...) permettent aux parents d’investir les lieux soit en tant que spectateurs,

soit en tant qu’acteur lorsqu’il s’agit de prendre part a I'organisation de I'action.

L'analyse des relations au quotidien dans le quartier se construit
socialement par les différentes trajectoires, les différents regroupements et
activités, les différentes relations entre voisins, et la dualité
minoritaire/majoritaire, du moins, Nous et les Autres (les Mahorais ou les
Comoriens) jugés responsables des nuisances sonores, visuelles et des
dégradations des immeubles, « faute d’éducation adéquate » et correspondant a
un modele attendu pour citer les discours recueillis. Ces territoires au quotidien
dans le quartier (les batiments, les espaces verts, I'école...) sont une réalité pour
les habitants qui leur permettent de se (re)construire une identité sociale et
territoriale nouvelle en territoire migratoire. Les relations dites interethniques
dans le quartier de La Chaumiére se construisent également selon le sous-
territoire au sein méme du quartier. Mais elles sont le plus souvent issues de

relations intergénérationnelles conflictuelles (chapitre 3).

Le territoire d’accueil permet donc une certaine forme de réappropriation
du territoire d’origine, une reterritorialisation mahoraise du territoire réunionnais
et/ou du territoire de La Chaumiére. Toutefois, ce réancrage du territoire differe
dans sa pratique et dans la maniére dont celui-ci est investi. Pour Guy Di Méo le
territoire est « une construction, produit de I’histoire que reconstitue et déforme,
au fil de ses pratiques et de ses représentations, chaque acteur social »**. Ce sont
donc un rapport personnel et un rapport socialisé entre I'individu et I'espace qui

forgent le territoire, amenant ainsi a penser a un « Nous » dans I'espace lors d’une

>0 Dispositif de I'Education Nationale et notamment mis en pratique avec le CASNAV en

collaboration avec I’Association de La Chaumiere 974 et le « Kafé paroles » créée depuis 2015.
51 < P
Dans Guy DI MEO, op.cité.

76



action communautaire®>. Pour Di Méo, un territoire sera socialement d’autant plus
valide que les rapports socio-spatiaux seront proches. Le territoire n’étant pas
seulement un espace géographique, mais un espace émotif rendu lisible « par ses
symboles, son contenu culturel, historique, religieux et artistique que
transmettent I'éducation, I'art et la politique »°. Interroger un territoire délimité,
comme sous la forme du quartier ou des zones d’activités culturelles c’est donc
interroger l'univers de la territorialité envers cet espace. Le quartier serait donc,
par définition, un territoire en zone urbaine, une unité sociospatiale précisément
délimitée pour que les habitants le spatialisent et se reconnaissent dedans en
s’appropriant cet espace. Le territoire est ainsi percu comme un produit culturel,
social, affectif et symbolique, notamment lorsque ces dimensions sont mobilisées
par le groupe et qui au travers de cette mobilisation, produisent par leur pratique
la notion de territoire. La reterritorialisation c’est le « réancrage territorial
nécessaire suite a la perte de « la terre d’origine » pour conserver une identité
collective, un particularisme identitaire »>*. De surcroit, la construction de
I'individu ou du groupe s’exerce puisque ce sont les agents sociaux eux-mémes qui
apportent du sens au territoire réapproprié™, car « I'identité culturelle et I'identité
géographique se fondent dans un méme espace et donnent naissance au

territoire »°°.

>% Voir notamment le chapitre 7 de ce travail.

>* Gallais, 1982 dans Philippe Tizon, op.cité.

>* Dans Edwige GARNIER, « La reterritorialisation de la population frangaise d’Algérie ou comment
conserver un particularisme culturel et identitaire », Espaces et sociétés aujourd’hui, Colloque UMR
ESO, 2004.

> D’aprés les concepts de Joél Bonnemaison.

*® Dans Chantal BLANC-PAMARD et Laurence QUINTY-BOURGEOIS, op.cité.

77



La question des frontiéres ethniques®’ tel que le sous-entend Fredrick Barth
est fondamentale et au centre des relations entre les individus mahorais et
comoriens, mais aussi entre les personnes en provenance des Comores et les
Autres. Ces questions d’ethnicité sont au coeur de certains enjeux dans le domaine
associatif et politique étudié. Dans I'ensemble, il faut pour ces interlocuteurs
s’accommoder de cet état de présence a La Réunion>® pour se (re)construire une
identité en territoire d’accueil. Si Devereux évoque l'identité comme une « boite
a outils » permettant ainsi a I'acteur d’utiliser chaque « outil » comme un élément
identitaire en fonction de son adéquation a « I'opération » demandée, Pierre-Jean
Simon, parle lui d’un compromis entre soi et les autres>’, une sorte de poupée
russe ou les identités se cotoient de maniére fluctuante. L’ethnicité permet ainsi
de se mobiliser selon le contexte et I’environnement social et culturel. De ce fait,
la migration et l'implantation dans un territoire d’accueil impliquent un
changement rapide de références, et des situations d’interactions et du quotidien,
amenant ainsi le nouvel arrivant a jongler avec des réles sociaux différents et
nouveaux. Une sorte de nouvelle forme d’identité dans le pays d’accueil avec des
réaménagements et des redéfinitions identitaires dans laquelle [|'ethnicité

mahoraise et comorienne prend son sens a La Réunion.

>’ Dans ce travail, le terme frontiére renvoie a un sens dynamique tel que F. BARTH le congoit dans
son ouvrage Ethnic Groups and Boundaries, ou il considére qu’une frontiére identitaire ou sociale
est une limite négociable et non fixée et immuable dans le temps et I'espace. Elle est poreuse,
changeante, peut disparaitre, réapparaitre ou se former en de nouveaux espaces ou elles
n’existaient pas. « Cette métaphore de la frontiére, et de la recherche en sciences sociales comme
un travail de passage de frontiéres (« crossing boundaries »), mais aussi de création, volontaire ou
involontaire, d’autres frontiéres, s’inspire largement de la conception du travail de terrain
proposée par Katherine SCHULTZ (1997) » dans enquéter aupres des migrants, Marjolaine Paris,
p.37.

*% Voir le Chapitre 7 notamment.

** Dans Denys CUCHE, La notion de culture dans les sciences sociales, Paris : Editions La Découverte,
coll. « Repéres », 2016, p.111.

78



« A La Réunion, je suis Réunionnaise, 8 Mayotte je suis Mahoraise,
en France [Métropole], je suis Francaise » [Femme, Mahoraise, 28 ans,

mariée, trois enfants, octobre 2013].

Bien que Francais, les Mahorais et les Comoriens sont percus comme des
migrants illégaux, clandestins. Leur francité, qu’ils revendiquent, leur apparait
comme quelque chose d’aliénable. Amal, agé de 9 ans I'explique dans son rap

lorsqu’il dit :
« On est pas des clandestins, juste des enfants qui font du rap »*°

Cette dépossession d’étre francais revient également régulierement dans le

discours de cette jeune mahoraise de 23 ans, qui m’explique :

« Qu’un jour, avec les “Le Pen”, et tous ces attentats, ben on va nous
expulser de La Réunion ». [Femme, Mahoraise, 23 ans, mariée, quatre

enfants, avril 2015]

Elle exprime étre moins « francaise » que moi, car elle est « noire et
musulmane » alors que moi je « [suis] blanche et francaise [catholique] », j'ai donc
plus de chance de rester ici qu’elle. Le fait d’étre blanche lui permet de me
représenter sous le « vous », c’est-a-dire cette France assimilationniste qui nie
I’existence d’'une mahorité, d’'une identité culturelle empreinte de religieux. Bien
gu’ils se sentent profondément francais, leur venue est bien souvent percue
comme illégale, laissant ainsi le sentiment a de nombreux Mahorais, d’étre des
étrangers en France et donc, d’étre assimilés a leurs voisins comoriens, ce qu'’ils
réfutent constamment en niant tout lien culturel avec eux.

Pourtant, un certain nombre de Comoriens rencontrés ont la nationalité
francaise et se sentent frangais, tout en conservant cette part comorienne. Le
concept d’ethnicité, théorisé par Barth dans son ouvrage sur les Frontiéres

ethniques en 1969, met en avant le caractére relationnel et situationnel de

% Ce travail de Rap et ce discours sont analysés dans le chapitre 6.

79



I'identité. Il définit I'’ethnicité comme étant une relation qui oppose un groupe
avec un autre groupe avec lesquels il est en contact®. Ainsi, les groupes ethniques
se maintiennent par une volonté de conserver les frontiéres qui les séparent®.
L’ethnicité est donc « une manifestation relationnelle » (Cuche, 2016) et c’est dans
I'ordre des relations entre les groupes sociaux qu’il faut saisir le phénomeéne
identitaire et aborder I'ethnicité comme un mode de catégorisation utilisé par un
groupe pour favoriser ses échanges, en utilisant non plus les traits distinctifs, mais
repérant parmi ces traits, ceux qui sont affirmés et utilisés par le groupe pour
maintenir une différence culturelle (Cuche, 2016). La revendication de I'identité
est multiple chez les Mahorais et se mobilise, se construit et se reconstruit

constamment au gré des échanges sociaux.

Du fait de cette complexité identitaire, je me suis dit qu’aborder cette
migration sous I’'angle de I'ethnicité et des relations interethniques, a I'image des
travaux effectués par le CEETUM a Montréal, ou d’autres travaux francais sur les
populations migrantes en France en provenance de |’Afrique subsaharienne, était
un angle pertinent. Cela permet de comprendre un certain nombre de
mécanismes de la migration mahoraise et comorienne a La Réunion dans une ére
de globalisation des flux, dans lequel le concept de créolisation n’est plus aussi
pertinent qu’il pouvait I'étre il y a quelques années. L’ethnicité mahoraise a La
Réunion est d’autant plus renforcée que certains doivent jongler entre la
distinction avec les personnes en provenance des Comores, mais aussi se
diversifier dans une culture créole en redéfinition et dans laquelle la place qui leur
est réservée est difficile a trouver. Chaque individu, de maniere générale, integre
la pluralité de ces références identificatoires qui sont liées a son vécu le plus
souvent de fagon synthétique (Cuche, 2016) et chaque individu mobilise en
fonction des dimensions du groupe auquel il fait référence dans telle situation. Si

I’on repart de ces analyses générales pour le sujet d’étude, le concept de frontieres

®! Dans Philiipe POUTIGNAT et Jocelyn STREIF-FENARD, Les théories de I’ethnicité. PUF : Paris, « Le
sociologue », 1995.
®? Dans Fredrick BARTH, « Les groupes ethniques et leur frontieres », in Ibid.

80



ethniques par rapport aux Comoriens et Mahorais, cela signifie que ce processus
d’identification Barthien marque bien une limite entre le Nous (Réunionnais) et le
Eux (Mahorais et Comoriens) ce qui s’explique par ses relations plus ou moins
conflictuelles, ou plutot d’évitement, marquant ainsi une frontiére, sociale ou

symbolique.

En d’autres termes, c’est la volonté de se différencier et I'utilisation de
certains traits culturels comme marqueurs de son identité spécifique. Mes
interlocuteurs mahorais et comoriens sont proches culturellement mais se
distinguent non seulement dans leur discours, mais aussi dans leur maniére de
fonctionner. Lors de certaines tentatives des collectivités locales dans des
animations culturelles, ces frontiéres ethniques sont fortes ou s’atténuent dans
un but de fonctionner ensemble mais se renforcent justement par ces distinctions
lors de ces fétes et au quotidien. L'ethnicité est donc un produit d’identification,
une organisation sociale de la différence culturelle. Ces frontiéres bougent aussi

pour expliquer le caractére changeant de l'identité.

81



Conclusion

Les Mahorais et les Comoriens cherchent a se distinguer et pas seulement
dans la francité dont les interlocuteurs mahorais estiment qu’elle leur est plus
légitime que leurs compatriotes comoriens nés francais ou naturalisés. Cette
pensée est d’autant plus confortée par I'expression créole Ban Komor qui permet
ainsi de regrouper les Mahorais et les Comoriens sous le terme Komor®. La
différence culturelle n’est ainsi pas produite par la culture en elle-méme, mais
résulte des interactions entre les groupes et des procédures de différentiation
gu’ils mettent en ceuvre dans les relations (Cuche, 2016). Ceci met ainsi en avant
la dynamique de la relation entre les personnes telle que le concoit Fredrik Barth.
L'agent social devient donc acteur de son identité en fonction de la situation

relationnelle dans laquelle il se trouve. Les groupes s’ethnicisent mutuellement.

La continuelle discussion et distinction qui se fait entre le « Nous » et le
« Eux », ou de maniére plus globale les « Majoritaires » versus les « Minoritaires »
engendre chez les individus mahorais un sentiment binaire dans leur implantation,
allant d’une existence de plein droit a celle d’'une existence de dominés. En effet,
leur position statutaire assignée est jugée inférieure aux autres, selon un certain
nombre de catégories physiques, sociales et culturelles. C'est pourquoi I'approche
analytique des processus ethniques chez les Mahorais et les Comoriens dans ce
chapitre questionne les ressources communautaires, personnelles et collectives
de ces groupes tout au long de cette theése. Ainsi est abordée I'analyse ethnique
de ceux qui se percoivent dominés a La Réunion, dans une société qui ressent la
méme domination étatique et culturelle vis-a-vis de la Métropole. Toutefois, cette
domination exercée par un autre groupe ne peut priver les dominés d’une
histoire culturelle propre (Juteau, 1999). Ainsi, cette dynamique culturelle des

groupes minoritaires s’observe d’autant plus dans la migration ou les relations

63 \ , P . . . ;

Tout au long de cette thése, les personnes métropolitaines ou réunionnaises rencontrées ont
régulierement avoué ne pas savoir faire la différence entre « un Mahorais » ou « un Comorien »,
parce que de toute fagon, « ils sont tous pareils ».

82



sociales rentrent en contact dans un espace délimité par |’espace d’habitation tout
d’abord, puis dans d’autres espaces de socialisation qui permettent la mise en

valeur de la culture du territoire d’origine.

Si I'ethnicité apparait de prime abord comme un fil conducteur, celui-ci
s’articule particulierement autour des concepts du territoire, de réseau et de
mobilités dans ce travail. La maniére dont les interlocuteurs percoivent le
territoire qu’ils occupent, et comment ils vivent cet espace est particulierement
intéressante. Un espace vecteur d’identité s’exprime alors de maniéres différentes
selon le contexte de [I'appropriation (individuelle, collective, associative,
résidentielle...) renforcant ainsi le sentiment d’appartenance des individus, et des
réorganisations communautaires et culturelles multiples et qui sont
particulierement développées dans les chapitres suivants. A l'ére de Ia
globalisation des échanges, les territoires de la ville et des quartiers se
reconfigurent et se transforment. Ainsi, les mobilités résidentielles et les
migrations transnationales accélérent I'évolution des rapports que les individus
entretiennent avec les différents espaces et les différents mondes sociaux et
I’'ancrage éprouvé dans le territoire d’accueil. Avant de continuer sur ces notions,
il est nécessaire de revenir sur I'aspect méthodologique dans lequel ce travail, sur

un territoire délimité, a été élaboré.

83



Chapitre 2 : L'ethnologie chez soi

L’ethnographie a légitimement constitué ses procédures
de recherche et ses critéres de validité autour de la notion
d’objectivation®

Depuis quelques années déja, I'expérience ethnographique est
questionnée et de nombreux écrits®® attestent des réflexions sur la posture, la
pratique et la relation ambigué et complexe qui lie le chercheur a son terrain et a
ses interlocuteurs. Les émotions et les sentiments du chercheur ne sont plus
ignorés. Au contraire, cette subjectivité est prise en compte et introduite dans le
traitement des données issues de I'enquéte. Depuis les travaux de George
Devereux®®, initiateur de la prise en compte des sentiments du chercheur vis-a-vis
de ses interlocuteurs, I'analyse réflexive devient un recours nécessaire afin de
préciser le role du chercheur sur son terrain et la nature des résultats et des
analyses obtenus. Car déterminer ses positions — personnelles ou scientifiques —
fait partie intégrante de I'objet d’étude®’. Dans ce chapitre sont présentées les
guelques principales réflexions sur ma position personnelle et statutaire tout au
long de mon travail d’écriture et d’observation. Ces quelques réflexions évolutives
sur ce travail n’ont pour but que de préciser ma position sur le terrain et de clarifier
les relations qui me lient a mon enquéte, a mes interlocuteurs et a la construction

de mon objet d’étude. Il m’importe de travailler sur ma part subjective pour mieux

* Dans Jeanne, FAVRET-SAADA, Les Mots, la Mort, les Sorts, 1977.

® Voir notamment la premiere partie de la these de Jacqueline ANDOCHE, Le regard réciproque.
Ethnographie des désordres psychologiques a l'ile de La Réunion qui développe cette subjectivité
parfois douloureuse qu’elle prend en compte dans le traitement de ces données ainsi que dans sa
relation avec les interlocuteurs lors de son terrain d’enquétes a la fin des années 1980. L'ouvrage
de Christian GHASARIAN (2002) compléte ce travail. De nombreuses références sur ce sujet se
trouvent dans la bibliographie de ce travail.

® Dans George DEVEREUX, De I'angoisse a la méthode dans les sciences du comportement. 1980.
" Dans Jacqueline, ANDOCHE, op.cité, 2002, et Stéphanie MULQT, Je suis le pére, je suis la mere.
L’énigme matrifocale en Guadeloupe. These de doctorat, EHESS, janvier 2000.

84



optimiser « mon objectivité scientifigue » comme le souligne Stéphanie Mulot
dans sa thése de doctorat®.

Il peut sembler surprenant dans un travail scientifique d’aborder autant
d’éléments relevant de la vie personnelle ou de sentiers différents d’un travail
doctoral. Pensant a tort que cela pouvait a la fois étre hors propos et
contreproductif sur la valeur de mon travail, mais aussi parce qu’il est difficile de
se dévoiler dans ce type de recherche scientifique ou il serait de rigueur « d’étre
objectif », je me suis souvent questionnée sur « ce que j'allais bien pouvoir
raconter » dans ce chapitre et qui ne nuirait pas a 'ensemble de ma recherche si
je m’autorisais quelques réflexions personnelles pour formuler ma position.
Pourtant, ces éléments spécifiques permettent inévitablement une meilleure
compréhension des faits sociaux percus durant toutes ces années. Dans sa thése

de doctorat, Valérie Aubourg énonce que :

« Le chercheur doit toujours préciser d’ou il parle [...] la position de
I'observateur influengant inévitablement son analyse de I'objet, il était

préférable de se montrer “transparent” »®.

La nature du terrain que j'ai effectué pendant quatre ans fait que cette auto-
reflexivité était indispensable dans le cadre de mes travaux. Constamment, je me
suis interrogée sur ma présupposée « objectivité scientifique », « ma distanciation
d’avec mon terrain et mes interlocuteurs » selon le contexte dans lequel je les
cOtoyais. Longtemps, je me suis questionné sur les interférences que je pouvais
avoir, en tant qu’habitante ou responsable associative, sur mes interlocuteurs lors
de nos entretiens. Pour sortir de ces interrogations et de cette culpabilité
constante, un important travail réflexif a été fait lors des deux premieres années
de ma thése. Les nombreuses discussions et réflexions d’avec mes directeurs

m’ont permis de saisir les multiples interactions du terrain en tant que fait social.

68 .

Ibid, p.33.
® Dans Valérie AUBOURG, L’église a I'épreuve du pentecétisme : une expérience religieuse a I'ile de
La Réunion. Thése de doctorat, 2011, p.23.

85



Sortir de ces relations du quotidien pour les aborder en tant qu’objet d’étude
anthropologique. Sortir de cette affectivité et la prendre en compte dans les
observations pour éviter ce que George Devereux appelle « les perturbations ».
Dans ce chapitre, sont donc livrées les multiples réflexions de ma posture dans ce
terrain dont I'implantation quotidienne avant, pendant et apres la these a été le
mot d’ordre. Un travail de I'interrelation quotidienne gu’il a fallu décortiquer pour

mettre en valeur la démarche et I'objet scientifiques de ces travaux.

1) Du terrain a la méthode...

a) Expérience associative et construction de I'objet

L'envie de faire une thése sur la migration mahoraise a La Réunion — entre
autres — s’est fait a la suite de réflexions personnelles sur le rapport que les
Métropolitains pouvait entretenir avec La Réunion et quelles modalités
d’intégration faisaient que certains s’y implantaient et se sentaient profondément
« Réunionnais » tandis que d’autres n’aspiraient qu’a la quitter, supportant tres
mal la vie insulaire. Ces questionnements personnels profondément liés a mon
entourage prolongeaient mon travail de mémoire qui portait sur I'ethnographie
de quelques familles juives a La Réunion’®. Durant les années de transition qui ont
précédé mon inscription en thése, j'ai ressenti I'envie de m’investir dans mon
guartier, de comprendre pourquoi des tensions entre habitants existaient,
notamment a I'encontre de la population mahoraise et comorienne qui y vivait.
J'ai entrepris — avec le souci d’améliorer la vie dans mon quartier — la création de
’association de quartier de La Chaumiére’*. Une création qui est née d’un conflit

T , , . . . 72
al’école, appuyée par le désir de plusieurs personnes de faire changer les choses’*.

7% Dans cette enquéte, j'ai cherché a lier leur vie quotidienne, leurs pratiques au milieu créole de
La Réunion. Je voulais savoir de quelles manieres vivaient-ils et exprimaient-ils leur judéité en
contexte créole réunionnais ?

"L Elle a été déclarée a la préfecture en novembre 2012. J'en ai été la présidente de 2012 a 2017.
Début 2017, j’ai passé le relais a la trésoriére, tout en restant membre du Conseil d’Administration
afin de former et d’assurer la continuité des projets et actions qui ont été mises en place.

72 Cette création est détaillée dans le chapitre 9.

86



C'est lors d’une discussion avec un colléegue sociologue, sur le travail que
j'entreprenais et les relations qui commencaient a se créer, que j’ai pris conscience
gue tout ce travail effectué, bien que préliminaire et purement socioassociatif,
pouvait éventuellement faire I'objet d’une recherche anthropologique et
contribuer ainsi a une meilleure connaissance de la migration et de I'implantation
des populations mahoraises et comoriennes a La Réunion.

L’expérience associative a donc été précieuse et m’a permis dans un premier
temps d’étre mise en relation avec la population mahoraise du quartier. Travailler
avec le Club Animation Prévention (CAP), une association qui intervenait dans le
soutien scolaire aprés I'école’®, m’a permis de participer  leurs activités (et eux a
celles de I'association) et de nouer de véritables premiers contacts avec ces
enfants et leurs meres. Ce partenariat s’est arrété, mais la collaboration avec
I’Adulte-Relais’* mahoraise du quartier nommée en juillet 2013’ a permis de
continuer ce travail. Un travail également encadré par la cheffe de projet du
secteur de la mairie de 2013 a 2014’®. Ce travail associatif initié en 2012 a permis

gue des interrelations se développent au sein méme de I’Association La Chaumiére

7® Leur intervention a débuté en 2013 suite 3 un conflit entre mamans mahoraises et enseignants.
En débutant mon travail associatif, j’ai été longtemps en concertation avec le président de cette
association qui aspirait a faire de nombreux travaux d’insertion et autres activités dans ce quartier.
Malheureusement, pour diverses raisons, ce partenariat n’a jamais pu aboutir autant que nous
I'aurions souhaité.

7 Un adulte relais assure les missions de médiation aupres d’un public ou d’institutions afin de
contribuer a renforcer la cohésion sociale sur son territoire d’investigation. Au travers de son
référentiel d’activités, et du cadre déontologique qui encadre sa fonction, I'adulte relais accueille,
informe et oriente les usagers dans leurs démarches, facilite le dialogue, aide a la résolution des
conflits et créée du lien social entre les habitants, en participant notamment au renforcement et
au développement de la vie associative, et en accompagnant les initiatives citoyennes et
parentales.

7> Jusqu’en juin 2016.

’® Fin 2014, le quartier de La Chaumiére sort du dispositif des quartiers prioritaires de La Réunion
d{ a un redécoupage géographique métropolitain. Considéré toutefois comme quartier de veille,
il bénéficie a nouveau d’'un suivi de la Politique de la Ville suite a ce changement, avec la
nomination d’un autre chef de projet fin 2015 pour I'accompagnement de la vie associative sur ce
secteur, en collaboration avec les institutions préfectorales, Caisse d’Allocations Familiales et
mairie, qui comblent selon leurs moyens la sortie de la géographie prioritaire.

87



974, me permettant ainsi d’accéder au quotidien des familles et développant ainsi
un fort réseau de contacts au sein du quartier.

Ce travail associatif, certes absorbant, épuisant, voire stressant, est
intimement lié a la construction de mon objet d’étude. Sans cette approche, je
n’aurais pas eu ce sujet. Par ce biais, I'apprentie anthropologue que j’étais s’est
laissée guider par le terrain qui s’offrait a elle et j’ai pu accéder a des informations
et a des observations que je n’aurais pas eues si je n’étais pas passée par cet
investissement associatif en tant que présidente. En effectuant ce travail
méthodologique, j'avais I'intime conviction que si je voulais dépasser le cadre
réflexif de mes postures identifiées, je devais questionner ce va-et-vient
permanent entre le sujet d'étude dans sa globalité (la migration et I'implantation
mahoraise a La Réunion) et ma position d’ethnologue, qui est continuellement
imbriquée/modifiée/supplantée par des positions annexes liées a cet objet”’. Bref,
pour définir et analyser mon obijet, il me fallait analyser la nature de mes propres
rapports avec autrui, les modalités d’interactions avec les sujets, analyser ce jeu
de roles perpétuel pour au final mieux définir cet objet d'étude a I'image de la
richesse et de la complexité de mon terrain. Car le chercheur imprégné par la
société qu’il étudie doit sans cesse effectuer une distance — culturelle et
scientifique — qui va lui permettre d’objectiver ces données subjectives,
puisqu’issues de l'interaction entre des sujets : lui et les autres (Mulot, 2000,
Andoche, 2002). Le travail du chercheur se déploie donc dans une forme
d’intersubjectivité (Favret-Saada, 2009), dans laquelle il entre en relation avec son
terrain par son comportement, sa recherche, ses rencontres. Dans la notion de
« terrain », est donc sous-entendu les « ils » des interlocuteurs que tout chercheur
en anthropologie et en sociologie rencontre et avec lesquels le chercheur est

affecté’® :

7 George DEVEREUX et Jean-Pierre OLIVIER DE SARDAN en ont fait une théorie.
® Terme emprunté a Jeanne FAVRET-SAADA qu’elle reprend régulierement pour évoquer sa
relation avec son objet d’étude sur son terrain.

88



Il va donc s’agir pour moi de rendre externe un point de vue issu de I'intérieur
(interne). Rendre scientifiquement acceptable I'étude des faits socioculturels
observés sur mon terrain. Le défi est donc de faire de ce que qui pourrait étre
percu comme une faiblesse — parce que trop impliquée — I'atout de cette
recherche, permettant ainsi de mieux révéler les mécanismes de migration et
d’implantation des Mahorais a La Réunion.

Apres les différents questionnements sur la subjectivité du chercheur qui
peut se décliner sous plusieurs formes au vu de I'importante bibliographie autour
de cette notion, se pose également la question de mon « engagement » en tant
gue chercheure. La aussi la bibliographie sur la thématique de I'engagement est
conséquente, et j'y ai consacré de long mois de lecture afin de pouvoir gérer aux
mieux ces questions de réflexivité, tant sur le terrain que dans I'écriture. De
nombreux chercheurs se sont questionnés sur ces formes de pratiques de la
recherche dans de nombreux domaines, particulierement en sociologie et en
ethnographie, disciplines de mon sujet d’étude. Ces chercheurs ont notamment
analysé le rapport que peuvent entretenir les notions d’implication et de
distanciation du chercheur ou bien encore les notions de neutralité et
d’engagement propre au chercheur dans son travail de chercheur (Pierre Bourdieu
1972, Jeanne Favret-Saada 1977-2009, George Devereux 1980, Florence Weber,
2009). Pour ces auteurs, la subjectivité apparait alors nécessaire dans la forme
d’engagement du chercheur. Toutefois, cette forme d’engagement est différente
pour chaque chercheur puisqu’elle va dépendre de sa trajectoire biographique, de
son terrain, de son objet d’étude et de la discipline dans laquelle sa recherche
évolue. Jean-Pierre Olivier de Sardan parle méme « d’enquéte par distanciation »
et « d’implication forte »”° pour qualifier le travail d’'un chercheur. Jacqueline

Andoche souligne dans sa thése de doctorat®® qu’elle n’aurait pu mener a bien sa

7 Dans Jean-Pierre OLIVIER DE SARDAN, « Le « je » méthodologique. Implication et explicitation
dans I'enquéte de terrain », Revue frangaise de sociologie, 2000, 41-3. p. 417-445.

¥ Dans Jacqueline ANDOCHE, Le regard réciproque. Ethnographie des désordres psychologiques a
l'ile de La Réunion. Thése de doctorat. Université Aix Marseille. 2002.

89



recherche ethnologique sur le terrain réunionnais — dont elle est originaire —si elle
n’avait pas elle-méme exploré « sa propre altérité intérieure », devant ainsi
intégrer a ses travaux, un certain nombre d’éléments issus de son histoire
personnelle « en les construisant comme un document ethnographique de méme
portée que les histoires et récits enregistrés auprés d’autrui», rendant ainsi la
construction de son objet d’étude au plus prés de la réalité percue et vécue.
S'impliquer personnellement et émotionnellement ne revient pas a s’éloigner de
son sujet par une trop grande implication, mais comment cette distanciation
entreprise par la réflexivité permet-elle d’intégrer de I'intime dans une recherche
plus globale. Ce travail n’est finalement pas une succession de thémes
préalablement définis qu’il fallait étudier mais I’étude d’une vie quotidienne, faite
de rencontres, d’évenements familiaux ou collectifs, d’implications personnelles
et familiales et de sollicitations extérieures (politique, institutionnelles...). Ces
dynamiques intra et interpersonnelles qui sont au coceur de mon sujet se sont
affinées progressivement jusqu'a ce que je parvienne a réduire les biais
d'interprétation pour « rendre objectif ma propre subjectivité », pour reprendre
I'idée de Bourdieu® qu’il associe, lui, a la restitution aux autres d’une subjectivité

stratégique.

b) Elaborer des problématiques

Les expériences personnelles et associatives se mélérent a celles du terrain.
De cette interpénétration du vécu, il a fallu en élaborer des problématiques. Des
problématiques a la fois issues de mon travail réflexif, sans lequel le traitement
des données aurait été impossible, mais aussi des problématiques issues des
propos scientifiques basés sur les lectures et les nombreuses observations faites
sur mon terrain. Dans ce travail de recherche, il a fallu donc prendre en compte le

maillage de tous ces éléments et jongler entre les diverses postures.

® Dans Pierre BOURDIEU, Esquisse d’une théorie de la pratique, coll. « Point Essais », Seuil, 2000.

90



Lorsque j’ai commencé mon travail associatif en 2012, puis ma thése de
doctorat en 2013, le quartier de La Chaumiére était un quartier a mon sens
« oublié », dans lequel le sentiment d’abandon ressenti par les habitants et les
propriétaires bailleurs était alors perceptible did a son changement
sociodémographique opéré depuis les années 2000%2. D’un point de vue extérieur,
on ne parlait pas de La Chaumiére, renforcant ainsi I'idée que La Chaumiére était
« encore le quartier résidentiel d’avant » pour ceux qui I'avaient c6toyé durant
son dge d’or®®. En 2018, au moment de la phase finale de la rédaction, I’Association
du quartier La Chaumiére 974 et ma position de chercheure ont évolué et changé,
et le quartier de La Chaumiére commence a étre reconnu pour ce qu'’il est et ce
gu’il fait malgré les stigmates (Chapitre 3). Le dynamisme de la structure
associative et du personnel éducatif de I'école, appuyé par le soutien financier et
matériel des élus du secteur et des représentants de la préfecture, ont permis la
création d’un certain nombre d’actions socioéducatives et en faveur de la
parentalité dans le quartier et I'école de La Chaumiére. Délaissé en 2012, le
guartier de La Chaumiére est cing ans plus tard un quartier pilote pour des actions
socioéducatives soutenues par les d’institutions du territoire (Préfecture, Caisse
d’Allocations Familiales, Mairie, Education Nationale...), qui mettent en synergie
des acteurs de différents corps professionnels® au service de la cohésion sociale
et des relations interhabitants au sein de La Chaumiére, leimotiv de I’Association

du quartier de La Chaumiére 974 (Chapitre 9).

8 le chapitre 3 de ce travail doctoral amene plus de précisions sur ces changements migratoires
dans le quartier de La Chaumiere.

* Ibid.

84 Employés et bénévoles de I’Association La Chaumiére 974 (médiatrice, chargé de projets,
animatrices...), éducateurs de rue, personnel communal ou enseignants, chefs de projets,
directeur/trice d’associations, syndics, hommes de ménage... c’est grace a un important réseau de
partenaires établis par I’Association du quartier La Chaumiére 974 et d’acteurs gravitant autour du
quartier que celui-ci s’est dynamisé ces dernieres années (voir chapitre 9).

91



c) Terrain et réflexivité

Pour George Devereux, « étre objectif présuppose qu'on soit objectif sur
soi-méme, sans perdre pour autant le sens de sa propre identité »*>. Comme je le
disais en introduction, « I'objectivité scientifique » n’est qu’un leurre, mais il est
possible de rendre objective la subjectivité du chercheur (Bourdieu, Devereux,
Favret-Saada). Cette prise de conscience de cette implication colossale ne s’est pas
faite sans heurts ni violences intérieurs a I'image de ce qu’est le processus du
doctorat.

Lorsque jai commencé ma formation universitaire en anthropologie a
travers mon mémoire de recherche, les questions de réflexivité concernant la
posture du chercheur ne se sont pas imposées. Au contraire, travailler sur les Juifs
de La Réunion et étant non juive, je n’ai pas eu a remettre en cause ma posture
puisque j'étais déja « extérieure » au groupe étudié et qu’aucun conflit intérieur
n’est venu se méler au travail d’enquéte et d’écriture. La seule chose qui aurait pu
nous lier était le fait que nous soyons tous « des zoreils », des migrants a La
Réunion. A mon sens, le fait d’&tre non-juive me permettait de questionner leur
migration et de révéler des éléments qui pouvaient leur sembler anodins, mais
primordiaux dans la compréhension des nouvelles migrations a La Réunion.
Naivement, j’ai cru que ce fantasme du terrain parfait se reproduirait, s’il s’était
un tant soit peu produit jusqu’a ce que je lise George Devereux sous les conseils
de ma directrice de recherche, Jacqueline Andoche. J'ai abordé la premiére année
de terrain en multipliant les actions, les observations participantes (ou la
participation observée dans mon cas), les rencontres, les entretiens, les réunions,
les ateliers, les actions... Bercée, voire obnubilée par mon terrain et 'amas de
récolte des données, j’en ai oublié le plus important : la décentration d’avec mon

terrain. L’itération, « ce va-et-vient entre problématique et données,

¥ Dans George DEVEREUX, op.cité.

92



interprétation et résultats »*® — nécessaire a tout chercheur oscillant les phases de
terrain a celle d’écriture — avait été occultée. Dans la continuité de la pensée de
Jean-Pierre Olivier de Sardan, mon univers de recherche appartient a deux
mondes : celui de I'enquéte par distanciation (univers culturel et géographique
proche du mien) et l'univers par dépaysement (univers culturel et géographique
loin du mien). Enquétant dans le quartier dans lequel je vis avec mes
interlocuteurs, avec lesquels je partage le quotidien, je suis donc proche de ce
terrain qui m’est familier puisqu’il est mien aussi. Mais en méme temps, 'univers
culturel et religieux de mes interlocuteurs n’est pas le mien méme si la francité
gue nous avons nous rapproche. De ce fait, que I'on se place du global au local,
ma situation de chercheure et mon engagement sur le terrain oscille entre la
proximité et la distance, qu’elle soit géographique, culturelle ou religieuse.

Dans leur these respective, Jacqueline Andoche et Stéphanie Mulot
expliquent avoir ressenti le besoin de rejoindre Paris entre leurs différentes phases

7
8 Une

de terrain pour « faire le bilan de cette vive expérience de l'identité »
distance géographique, affective, culturelle, bref scientifique pour « prendre le
temps d’analyser, de comprendre, de ruminer, relativiser, [de] d-i-g-é-r-e-r pour
pouvoir enfin r-é-d-i-g-e-r »*%, étape nécessaire a tout chercheur faisant du terrain.
Un travail de digestion nécessaire a tout chercheur pour le point, et le deuil de
beaucoup de choses, et notamment, de son rapport avec |'objet. Ce travail de
« digestion » d{ a la distance géographique n’a pu se faire que lors de mes
différents voyages vers la Métropole, lors des rencontres annuelles avec mon
directeur de recherche. Entre temps, il fallait négocier et trouver, a ma maniére,

différentes modalités de distanciation et de gestion autant dans les observations

de terrain que dans I’écriture. Ce travail de digestion a trouvé son paroxysme avec

¥ Dans Jean-Pierre OLIVIER DE SARDAN, La rigueur du qualitatif : Les contraintes empiriques de
I'interprétation socio-anthropologique. 2013.

8 Dans Stéphanie MULOT, op.cité, p.41-42. Par ailleurs, dans sa theése, Stéphanie Mulot remercie
Jacqueline Andoche de lui avoir fait découvrir Devereux et de I’avoir guidé vers un travail réflexif
de plus grande importance.

* Ibid.

93



mon déménagement en Polynésie, au moment propice de fin d’écriture,
permettant ainsi, avec ce double regard distancié, un autre regard de mon terrain

et de son objet.

Je ne sais pas si je suis en mesure d'y répondre complétement, mais ces
rapports de transfert et contre-transfert analysés par George Devereux dans son
ouvrage m’ont été d’une grande ressource, notamment pour définir la multiplicité
des postures que j'ai exercées au sein du quartier. La repose le cceur du travail de
I"'anthropologue impliquée que je suis, a savoir, des postures qui ne sont pas sans
effets sur le terrain. Les figures que je représente doivent étre interrogées en
relation avec mon rapport au sujet et a l'objet de I'étude, car celles-ci
conditionnent également le rapport que les autres entretiennent avec moi. A la
fois anthropologue, habitante, maman, responsable associative, j'étais percue
d’une facon singuliere, et qui me permet de déployer, selon le contexte et la
situation des stratégies de récolte de données, mais aussi de gestions de rapport
avec les autres. Il s’agit pour moi de répondre aux réles que I'on m’a attribués (ou
gue je me suis attribué) tout en protégeant mon terrain et ma propre famille, ce

que je développerai plus en détail dans la deuxiéme partie de ce chapitre :

« Le chercheur est un acteur du jeu social indigéne ; dés son arrivée, il est
impliqué, le plus souvent a son insu, dans un réseau d’alliances et
d’opposition, il est placé dans une position qui se transformera dans le

cours de 'enquéte »*

L'année qui a suivi cette prise de conscience a été pour moi le fruit d’'une
réflexion approfondie sur mes réles sociaux, et sur le va-et-vient nécessaire entre
le terrain et I'écriture. Comment faire lorsque son lieu d’habitation est devenu par

le fruit d’une opportunité, son terrain, ses voisins, des interlocuteurs, I'école de

¥ Dans Gérard ALTHABE, La position du chercheur durant son enquéte apparait comme une base
de données de la recherche dans la mesure ou celle-ci influe sur la maniére dont celui-ci construit
petit a petit son objet de recherche et son point de vue sur cet objet, ainsi que sur le type de
données recueillies, leur origine et leur quantité, c’est-a-dire, tres directement, les résultats de la
recherche, 1998 :42).

94



ses enfants, un lieu d’enquétes ? Comment se détacher de son quartier alors que
celui-ci est I'objet méme de son étude sur la migration mahoraise ? Pourquoi est-
ce si difficile, dans mon cas, d’osciller entre terrain/écriture/terrain ? Impliquée
dans et par mon terrain, je m’accroche a celui-ci comme une meére s’accrocherait
a son enfant de peur que celui-ci lui échappe. C’'est comme si la « peur » de quitter
le terrain était intimement liée a la peur de passer a « coté » d’éléments
primordiaux. Et pourtant, je savais qu’il fallait quitter « son terrain » pour rédiger,
« rédiger pour pouvoir revenir et revenir pour mieux repartir »°0 et surtout pour
mieux comprendre I'imprégnation quotidienne — fusionnelle — qui me liait a ce
terrain. Dans son ouvrage Les Mots, la Mort, les Sorts, Jeanne Favret-Saada
explique comment le chercheur doit accepter « d’occuper une certaine place et
d'en étre affecté»’’. Elle se place ainsi 3 la suite des travaux entrepris par George
Devereux, sur le fait que méme si nous sommes imprégnés, nous devons, en tant
que chercheur, outrepasser ce que nous ressentons en les intégrant pleinement

dans I'analyse.

. et de 'imprégnation quotidienne aux problématiques des roles”

Les multiples interactions avec les habitants du quartier ne sont en aucun cas
négatives. Au contraire, ce contact quotidien m’a permis de produire ce qu’appelle
Jean-Pierre Olivier de Sardan (2013), « des effets silencieux » et « la vigilance

routiniére », propre au terrain et a la « part méthodologique subjective ».

% Ibid.

° Dans Jeanne FAVRET-SAADA, op.cité.

2 Cce chapitre a été fortement nourri par le travail que j'ai effectué avec Younes Van Praet,
doctorant en sociologie a I'Université de Rouen sous la direction du Pr. Patrice Cohen et Elise
Palomares (MCF) et a I'Université de Louvain sous la direction du Pr. B. Maréchal, lors des
séminaires organisés par notre directeur de recherche et lors de notre communication au colloque
International de la SEF sur la réflexivité en novembre 2017 a I'Université de Rouen. De plus, ce
travail a été complété par les travaux et articles écrits conjointement avec Pascale Prax-Dubois,
doctorante en sociolinguistique a I’'Université de Strasbourg sous la direction des Pr. Christine Helo
et a I'Université de Rouen sous la direction du Pr. Foued Laroussi.

95



Vivre sur son terrain est une expérience ethnographique fantastique pour tout
anthropologue, car elle permet de mettre en évidence les particularités sociales
et culturelles percues de l'intérieur. Mais cette expérience, bien que positive et
enrichissante, connait un revers et peut étre une source constante de tensions
individuelles. La non-distance géographique et scientifique a fait qu’il me fut
parfois difficile de mesurer la profusion de ces interactions et d’analyser tous ces
jeux de réles qui en découlent. Etre connue et reconnue en tant que « Mélanie »
ou « maman Vittorio », cOtoyer I'école en tant que parent d’éléves, c’est
forcément une proximité inéluctable avec ses interlocuteurs, mais qui peut
également nous en éloigner. Dans leur ouvrage, les sociologues Anne-Marie

Arborio et Pierre Fournier estiment que :

« [Tant que la durée d’observation] ne s’étire pas trop, le chercheur qui
observe est “animé” par un projet de connaissance, tandis qu’au-dela
d’un certain temps, sa fréquentation de la situation peut 'amener,
empathie aidant, a une implication dans les intéréts des acteurs, qui soit

incompatible avec la production de connaissances scientifiques »°>

Ce qui s’éloigne donc des méthodes propres a la sociologie ou les données
gualitatives et les relations plus distantes avec les interlocuteurs sont plus
fréquentes.

En anthropologie, discipline dans laquelle je me situe, Jean-Pierre Olivier de
Sardan parle « d’enclicage », c’est-a-dire de la maniére dont le chercheur s’insére
dans la société qu’il étudie. Selon lui, cette insertion ne se fait pas dans son

ensemble, mais au travers de « groupes particuliers », dans certains réseaux.

« Le chercheur peut toujours étre assimilé, souvent malgré lui, mais
parfois avec sa complicité, a une « clique » ou une « faction » locale, ce
qui offre un double inconvénient. D’un c6té il risque de se faire trop I’écho

de sa « clique » adoptive et d’en reprendre les points de vue. De l'autre,

% Anne-Marie ARBORIO, Pierre FOURNIER, L’observation directe : I'enquéte et ses méthodes. Paris :
Armand Colin, coll. »128 », Troisieme Edition, 2010, p.44

96



il risque de se voir fermer les portes des autres « cliques » locales »**. Pour
lui, « 'enclicage » du chercheur, qui « se fait par choix de I'anthropologue,
par inadvertance de sa part, ou par stratégie de la clique en question, est
sGrement un des principaux problemes de la recherche de terrain. Le fait
méme que dans un espace social donné les acteurs locaux soient
largement reliés entre eux sous forme de réseaux rend I'anthropologue
nécessairement tributaire de ces réseaux pour produire ses données. |

devient facilement captif de tel ou tel d’entre eux »°°.

A mon sens, cette proximité du quotidien avec mes interlocuteurs hors du
cadre de recherche n’est pas forcément incompatible avec la récolte des données
scientifiques. Toutefois, elle peut influencer mon rapport aux interlocuteurs ou/

et les liens de mes interlocuteurs avec moi.

a) Interactions et enquétes de terrain

La pluralité des postures dans mon terrain m’a amenée a distinguer les
degrés différents de relation avec les autres, méme si dans I'ensemble, les
relations entre nous se sont toujours bien déroulées. Toutefois, j’ai appris, afin de
protéger mon terrain et ma relation avec mes interlocuteurs, a gérer les aléas, les
tensions et les émotions que je pouvais ressentir lorsque j'exercais le role social
de présidente. Les dettes des adhérentes ou celles de I'association face aux
partenaires pour faute de trésorerie suffisante, les erreurs professionnelles des
employés qu’il a fallu gérer et expliquer. De ce fait, une ambivalence des
sentiments et des roles s’entremélait afin de protéger a la fois mes relations avec
mes interlocuteurs pour mon travail, mais aussi me protéger civilement en tant
qgue présidente d’association. Ces sentiments ont toutefois servi de base dans
I'analyse des types de relations qui pouvaient découler a la fois de ces conflits

intérieurs et extérieurs. Ma subjectivité et mon ressenti — aussi négatif qu’ils

% Dans Jean-Pierre OLIVIER DE SARDAN, « La politique du terrain, sur la production des données »,
Les terrains de I'’enquéte, n°1, 1995, p.71-109.
% Ibid.

97



pouvaient I'étre — m’ont permis de comprendre certains actes et attitudes qui
pouvaient mettre en péril le fonctionnement de la structure ou ma position de
responsable associatif notamment sur le plan juridique. Ces relations, aussi fortes
soient-elles, ont également eu leur effet de doutes et de coléres sur les
adhérentes-interlocutrices.

Par exemple, lors de I'assemblée générale de 2015, j’ai vu, pergu, ressenti et
entendu, dans la facon de parler des adhérentes®®, de se comporter, de me
regarder, qu’un doute subsistait quant a mon intégrité dans les bilans comptables
de I'association, que jeffectuais moi-méme faute de formation de la trésoriére.
Quelques mois plus tard, alors que I'association bénéficiait d’un Dispositif Local
d’Accompagnement (DLA)”’, la nouvelle trésoriere et I'employée de
I'association — qui était I'ancienne vice-présidente — ont refait tous les bilans
comptables de I'association avec la formatrice. Le lendemain, alors que je faisais
un point avec I'employée sur sa formation, elle essayait de me dire quelque chose,
mais prenait son temps et n’osait parler. Je lui ai dit de me dire « les choses telles
gu’elle souhaitait me le dire, que cela ne me dérangeait pas et que je ne serai pas
heurtée si ses propos dépassaient sa pensée ». Elle n’arrétait pas de me dire « tu
t'énerves pas, tu t’énerves pas, c’est juste que je ne suis pas comme toi, je n"arrive
pas bien a m’exprimer ». Me doutant de ce gu’elle voulait me dire, je la rassurais
en lui demandant de me dire la vérité : « je préfere la vérité au mensonge. C'est le
mensonge qui m’énerve, pas la vérité | ». Avec ses mots et soulagée de me le dire,
elle s’excusa au nom de tous les autres pour leur manque de confiance, qu’elles
avaient douté de moi et qu’elles pensaient que j'avais « volé dans la caisse ». Je
la regardais sans rien dire, presque en souriant, ce qui I’a surpris. Je m’y attendais,

ce que je ne manquais pas de lui expliquer :

% Certaines étaient aussi mes interlocutrices.

*7 Dispositif d’Accompagnement Local financé par le Département de La Réunion via I'association
Réun’active qui a mis durant quelques mois, un formateur a disposition de I’Association La
Chaumiere 974 pour former les bénévoles et les employés de la structure.

98



« J'étais déja au courant !! ». Double surprise pour elle : non seulement j'étais au
courant, mais je ne m’énervais pas. « Pourquoi faire ? a quoi cela servirait-il ? Je
suis plutot satisfaite que tu t’en rendes compte par toi-méme ».

Ma patience avait fini par étre récompensée dans le sens ou, sans rien faire
et sans explications, la confiance des personnes est revenue parce qu’elles ont
effectué le travail elles-mémes, ce qui leur a permis une meilleure compréhension
de tout ce qu’un engagement bénévole impliquait. Ces diverses expériences
émotionnelles par lesquelles je suis passée m’ont permis de comprendre de
I'intérieur le fonctionnement des organisations mahoraises et de voir les leviers et
les obstacles que rencontrent ces regroupements a La Réunion.

Ces situations conflictuelles issues de situations d’interactions et de rapports
sociaux ont donné lieu a une frontiére que j'ai dii apprendre a instaurer pour me
protéger de mes émotions trop fortes, et protéger ainsi les relations d’avec mes
interlocuteurs. Les éléments relevant de ces zones d’incompréhension entre les
adhérents et moi lors des réunions associatives ont fait I'objet d’'une observation
attentive lors du conflit (pour mieux le gérer) et d’une analyse minutieuse pour ne
pas que cela se reproduise et pour mieux comprendre le sens de ce conflit. Issus
d’un blocage dans la relation, ces éléments ont finalement été trés stimulants. Ceci
m’a permis de revoir mes attentes, d’analyser la situation et d’entretenir ma
curiosité et mes tiraillements de chercheure. Marjolaine Paris, résume bien la

situation dans laquelle je me suis retrouvée un certain nombre de fois :

« A partir du moment ou l'on a fait le choix d’une démarche
compréhensive impliquant le franchissement des frontieres séparant
I'enquéteur des enquétés, se pose la question « jusqu’ou aller » (dans
I'adhésion, lintégration...) d’autant plus lorsque cette démarche
théorique est couplée a des méthodes d’enquéte en immersion dans les
milieux sociaux étudiés. Ici, les éléments de grande distance initiale me
séparant des enquétés, en tant que femme, chercheure, et
éventuellement blanche se sont avérés de précieux atouts pour prendre

un recul critique par rapport aux discours entendus et aux actions

99



observées. Une fois encore jouer sur les éléments identitaires et sociaux
faisant frontiére a donc été nécessaire. Cette question de la prise de
distance se joue différemment en fonction de I’étape de I'enquéte ol I'on
se situe ; elle occupe une place véritablement centrale au moment de la

sortie du terrain et de la restitution des résultats aux enquétés ».*®

Mes relations entre enquéteur et enquétés, entre présidente et adhérentes
sont des relations multiples, autant du point de vue des interlocuteurs que du
mien. L'enquéteur ne peut pas seulement étre distant, surplomber sa recherche
et son objet d’étude. Au contraire, par un travail réflexif, il crée une certaine
proximité avec les personnes qui I'accueillent. Toutefois, comment intégrer cette
proximité et cette imprégnation dans ses relations interpersonnelles au
guotidien ? Bien que je sois différente de mes interlocuteurs, sur le plan physique
comme culturel, nous avons aussi des similitudes : nous habitons La Chaumiere,
nous ceuvrons pour améliorer le quartier, nous sommes parents, Frangais,

Dionysiens, voisins, amis... Ce qui impliqgue une mobilité dans nos relations.

b) Un perpétuel jeu de réles

Tout au long de cette these, je n’aurai eu de cesse de me questionner sur
I'influence potentielle que j’aurai pu avoir dans la collecte des données et dans le
discours de mes interlocuteurs. Mais aussi dans l'attitude que toutes les
personnes que j'ai rencontrées au cours de mon terrain ou de mon travail
associatif ont pu avoir avec moi. Une rencontre en amenant une autre, beaucoup
de personnes rencontrées, au hasard des réunions, des partenariats ou de la vie
guotidienne était liées a La Chaumiére. Par exemple, I’entraineur du Club de judo

avec lequel l'association montait un partenariat en 2016 connaissait La

%% Dans Marjolaine PARIS, « Enquétes aupres d’élites économiques immigrées en France et au
Nigéria. Gérer les frontieres ethniques, de classes et de statuts », in Enquétes auprés de migrants,
le chercheur et son terrain, logiques sociales, Atmane Aggoun, Paris : L’harmattan, coll. »Logiques
sociales », 2009, p.56.

100



Chaumieére, car son cousin y habitait dans les années 80 ou encore les parents de
cette comptable mandatée qui y ont vécu avant sa naissance. En 2013, mon
rendez-vous annuel avec le banquier s’est transformé en entretien car il avait
habité a La Chaumiére et était encore propriétaire de plusieurs logements locatifs.
Ou bien encore, ce vendeur de motos qui parla longuement a mon mari de ses
années passées a La Chaumiére dans les années 1980. Tout est lié, tout est
connecté, méme les rencontres fortuites fortement influencées par le contexte
insulaire. Je ne dirai pas que tous « les chemins ménent a La Chaumiére », mais
mon terrain n’a eu cesse d’étre ponctué par un jonglage entre mes différents roles
sociaux, ce qui a nécessité un travail quotidien sur ces questions de postures.
L’Association de La Chaumiére 974 est au final bien plus au coeur de mes
recherches que je n’aurais pu le penser, car mon statut de chercheure est
intimement lié a celui de responsable associatif. Et I'un ne va pas sans l'autre. Les
demandes des personnes me guidaient vers des éléments de recherches ou
m’ouvrent des portes vers d’autres éléments d’analyse auxquels je n’aurais pu
accéder sans ces différents statuts. Toutefois, tout est a réinterroger et a

réanalyser dans une démarche de recherche :

« L'interprétation compréhensive des données recueillies est le fruit
d’une position théorique considérant que les frontiéres ethniques,
genres, classe, age, culture entre les enquétés et 'enquéteur peuvent
étre dépassées. Il est toujours possible d’établir des analogies entre un
discours ou une action qui semble a 'enquéteur étrange, inadéquate, et

des situations qui lui sont familiéres » (Lemieux, 2006)%.

Sans ce statut associatif, je n’aurais pu rencontrer autant de personnes et
participer a autant d’actions et de réunions. Il m’arriva également de rencontrer
bon nombre d’interlocuteurs officiels dans un cadre scientifique. Finalement, I'un

n’allant pas sans l'autre.

* Ibid. p.55.

101



. . - A . 100
c) Terrain quotidien et réles sociaux

Dans ce chapitre de thése, je souhaite problématiser la question de ces roles
sociaux dans cette recherche et qui m’interrogent encore maintenant au moment
de la rédaction. Ceci concerne la maniére d’aborder le terrain et les réflexions qui

101
% Des

peuvent découler de « cette imprégnation lente et continue » du quotidien
interrogations nécessaires au chercheur notamment lorsque ces postures entrent
en conflit ou tendent a se confondre avec les différents roles sociaux auxquels il
est affilié avant, pendant et aprés le terrain de fagon ponctuelle ou systématique.
Comment en rendre compte ? Comment « faire avec » ? Dans quelles mesures
avaient-elles un impact sur la récolte des données et de quelles manieres pouvais-
je en rendre compte ? Avais-je faconné le terrain a mon image ? Quelles postures
et quels réles pouvaient- on m’attribuer ? De quelles maniéres me définissais-je ?

Dans son article sur I'éthique et le chercheur, Juliette Sakoyan interroge les
dilemmes relationnels qui se posent dans son ethnographie multisituée et aux
multiples positions. Elle évoque la « pluralité des figures du chercheur » comme
un fait commun inhérent aux questionnements de I'ethnographe, mais souvent

102 -
2 qu'il est

percu comme une « marque d’'incohérence méthodologique »
dorénavant nécessaire d’interroger en anthropologie moderne. Patrice Cohen
évoque le chercheur comme étant « drapé d’une attitude a la fois proche et
prudemment distanciée [...] »'®. Ces « multi-positions » pour reprendre les termes

de Juliette Sakoyan, m’ont amené effectivement a questionner cette pluralité de

100 . ; . . . .. ;.
Certaines réflexions de ce paragraphe sont issues d’un article que j'ai co-écrit avec Pascale

PRAX-DUBOIS Pascale, doctorante en sociolinguistique et Nabia ANRABIYOU, formatrice en
shimaore et étudiante en master Info-Com, op.cité. Dans cet article, nous interrogions sur nos
pratiques mutuelles et sur la position du chercheur impliqué. Nous en étions venus a la conclusion
gue cette position est similaire a celle d’'un funambule.

'%! Dans Frangois LAPLANTINE, L’anthropologie, Paris, 1987, p.21.

192 pans Juliette SAKOYAN, « L’éthique multi-située et le chercheur comme acteur
pluriel. Dilemmes relationnels d’une ethnographie des migrations sanitaires »,
Ethnographiques.org, n°17, novembre 2008.

1% Dans Patrice COHEN, « Le chercheur et son double. A propos d’une recherche sur le vécu des
jeunes face au sida », in De I'ethnographie a I'anthropologie réflexive : nouveaux terrains, nouvelles
pratiques, nouveaux enjeux, Christian Ghasarian (dir), Paris : Armand Colin, 2002, p.73-90.

102



postures du chercheur et les conflits intérieurs qui pourraient découler de ces
. . . . . 104 , s s s . .
tiraillements identitaires'®, développés précédemment dans ce chapitre. J’ai donc

identifié, au cours de ces travaux cing postures principales :

mon appartenance identitaire

- mon appartenance genrée et mon age

- mon implication familiale et d’habitante
- mon réle d’acteur associatif

- ma posture de chercheure et d’experte.

Ces différents aspects de la chercheure que je suis ont soulevé des questions
et des enjeux différents tout au long de mon parcours de recherche, allant du
terrain a la rédaction. Outre les différents questionnements que je me suis posés
ultérieurement, je me suis également demandé comment je pouvais jongler avec
toutes ces postures et quelles en étaient les limites ? Quels devaient étre les
aménagements nécessaires ? La posture, si évidente soit-elle pour moi, I'est-elle

également pour les autres ?

Faire de I'anthropologie, c’est souvent se confronter a des interlocuteurs
éloignés de soi culturellement, linguistiguement et parfois géographiguement.
Dans le cadre de cette recherche, « faire du terrain » s’apparentait a mon lieu
d’habitation. Me familiariser avec les lieux, les individus et les codes fut
relativement facile. Je n’ai pas eu a découvrir ce lieu et ces personnes puisque
j'étais « déja-la ». Jai surtout dO négocier ma place, celle de Mélanie

I'anthropologue.

1% bans Mélanie MEZZAPESA, Pascale PRAX-DUBOIS, Nabia ANRABIYOU, op.cité.

103



Zoreil, femme, et chercheure en plus d’étre présidente

Ma construction sociale et associative s’est enrichie, construite et
déconstruite, au fur et a mesure de I'enquéte. Laissant ainsi le champ libre a la
chercheure que j'étais, méme si c’est souvent par le réseau associatif que j’ai pu
rentrer en relation avec les familles : « il faut qu’ils comprennent que tu es autre
chose que l'association, et que tu fais de la belle recherche » me dit une
responsable du Conseil Départemental de Mayotte a La Réunion. Ce pluralisme
identitaire auquel j'ai été confronté au cours du terrain a permis de mobiliser des
formes d’identités par commodité, avec ou contre mon gré et selon le
contexte. Ceci n’était pas forcément volontaire ou conscient, mais réactionnel,
adaptable en fonction de la situation, mobilisant ainsi un aspect de soi qui permet
néanmoins de s’y confronter’®.

C’est donc telle ou telle dimension de mon identité qui était mobilisée et
devenait dans ce cas-1a, une ressource nécessaire en tant que chercheure. Ces
mobilisations ethniques et sociales différentes — habitante, anthropologue,
parent, présidente, zoreil — étaient nécessaires sur mon terrain pour la collecte de
données. Dans sa thése sur les migrants haitiens en Guyane, Maud Laéthier
problématise sa position de « I'autre » gu’elle représente en explicitant sa position
qui pourrait se transposer & mon travail. Etant d’origine métropolitaine, je
représente cet « autre » — le groupe dominant — groupe culturellement,
cultuellement et socialement différent de celui de mes interlocuteurs. Je suis la
« zoreil » ou la « muzungu » qui écrit « un livre sur les Mahorais de La
Chaumiére »'%. Bien que représentant ce statut dominant qui aurait pu les
renvoyer a leur statut socio-économique souvent précaire, celui-ci est vite apparu

comme un élément comparable a leur situation. Comme eux, je suis « ici sans étre

1% Dans Erwin GOFFMAN, La mise en scéne de la vie quotidienne. La présentation de soi, Paris :

Edition de Minuit, 1973.
106 . " . ’ .

Pour pouvoir exercer ma fonction de chercheure, il a fallu trouver un moyen d’expliquer mon
réle, ma fonction et la finalité de cette recherche. Ecrire un livre sur les Mahorais de La Chaumiére
est apparu comme la meilleure des explications, compréhensible par tous.

104



d’ici »*%, nos statuts étant ainsi « par certains cotés [...] comparables »'%, puisque
nous étions tous considérés comme d’ailleurs. Toutefois, ce role de zoreil
travaillant sur les Mahorais a eu quelques répercussions, a un moment donné, sur
le rapport qu’entretenaient les autres vis-a-vis de |’association. Cette phrase d’une
adhérente résume bien la situation « Mélanie, c’est une zoreil mais pas une vraie
zoreil. Et comme c’est la seule a nous soutenir, ben on lui fait des miseres, et
personne ne veut de I'association ». A tort, la position de chercheure a été
occultée au profit de celle de la présidente d’association. « Trouver des solutions
sur le quartier de La Chaumiére » passe avant tout par mon statut associatif en
oubliant que ma connaissance du quartier est également induite par mon travail
de recherche. Ce statut de cette « autre zoreil » que je représente est également
appuyé par ma position de chercheure, de diplomée. Sollicitée « pour autres
choses que mes compétences en sciences sociales »'* je suis (bien qu’ayant
décidé de mettre une grande distance avec ce type de services) souvent amenée
a remplir un dossier, répondre a des questions, se renseigner sur tels sujets,
rédiger des courriers, imprimer ou photocopier des feuilles, faire le chauffeur ...
Des sollicitations qui sont fortement en lien avec ma position associative, mais
tout de méme « admises » lorsque je désire prendre ma posture de chercheure.
Cette « autre zoreil » est, a mon sens, une des clefs de ce contrat implicite (Abéles,
1992) qui lie le chercheur a ses interlocuteurs souvent bien malgré lui. Un jour,
une fillette de dix ans m’annonga tout innocemment « que j’étais pleine d’argent,
parce que les blancs c’est pas comme les noirs, ils ont de I'argent »**°. Cette phrase
me surprit et m’interloqua. Ne sachant trop quoi répondre, je lui ai simplement

répondu que « si javais eu beaucoup d’argent, je ne vivrais pas a Lla

17 bans Maud LAETHIER, Etre migrant et Haitien en Guyane, Paris : Editions du Comité des Travaux

Historiques et Scientifiques, 2011, p.42. Je rajouterai également selon la fagon dont les
Réunionnais peuvent nous percevoir, ou du moins, nous considérer.

% 1pid.

1% bans Juliette SAKOYAN, op.cité, 2008.

10 cette réflexion souligne aussi la question de la représentation des zoreils qui demeurent a La
Réunion dans ce contexte postcolonial.

105



Chaumiére »'. Cette phrase, aussi forte de sens qu’elle soit, me fit comprendre
gue par certains cotés, je suis consciemment (ou non) « abusée » par mes
interlocuteurs dans les services que je pouvais leur rendre en tant que
Métropolitaine, blanche, au statut social supérieur au leur. Mais que le contre don
de ce « don » était les liens intimes et quotidiens qui pouvaient m’unir a eux et la
place gu’elles m’avaient attribuée dans leurs familles et dans leur réseau respectif.
Mon statut de chercheure blanche n’était pas pour autant gommé, mais le simple
fait de bien connaitre la communauté, de travailler pour eux et avec eux, dans leur
intérét, et dans celui de La Réunion, fit tomber beaucoup de barriéres. A titre
d’exemple, je vais reprendre cet événement surprenant avec un principal de
collége qui me contacta pour intervenir dans son établissement auprés des
enseignants et des éleves dont les parents sont originaires de Mayotte. Apres avoir
longuement discuté par téléphone, il me donna rendez-vous au collége quelques
jours plus tard. Arrivée a I'avance, j’attendais patiemment vers son bureau, sur les
bancs prévus a cet effet. D’un pas pressé, il passa devant moi sans me regarder
puis fit demi-tour et me demanda qui j'étais et ce dont j'avais besoin. Quelle ne
fut pas sa surprise quand je lui répondis que j'étais Madame Mezzapesa et que

nous avions rendez-vous :

m Régulierement, cette question de l'argent est revenue a cause de mon nom de famille,
Mezzapesa. En shimaore, PESA signifie une piece de monnaie de Zanzibar, et donc par extension
de I'argent. Ce qui amplifiait ainsi ces questions de richesse et de statut social supérieur face a mes
interlocuteurs.

106



« Ah mais c’est vous Mme Mezzapesa ?! Je dois vous avouer que je suis
presque décu. Parce que je m’attendais a voir une jeune mahoraise.
Comme quoi, vous les connaissez tellement bien qu’on vous assimile a
eux !! [...] Redonnez moi donc votre nom de famille, parce que c’est vrai,
au téléphone je I'ai comment dire... mahorisé en mzepesa (mze étant un
nom de famille aux Comores) » « C’est Mezzapesa M. » « ah oui, pour le

coup, ce n'est pas vraiment mahorais, c’est plutét italien, non ? »

Outre le fait d’étre zoreil, le fait d’étre une femme n’a pas été un obstacle a
cet acces. Au contraire, ce statut m’a ouvert 'univers féminin et familial des
familles rencontrées. Il comporte quelques limites néanmoins. Bien que je puisse
rencontrer et travailler avec des hommes, notamment via cet univers, ma relation
anthropologique avec ces interlocuteurs ne sera jamais aussi intime qu’avec les
femmes. La société mahoraise étant fortement régulée par les rapports
hommes /femmes, je suis contrainte de respecter cette organisation sociétale.

Cotoyer les familles mahoraises au quotidien, c’est également se rendre
compte de la nécessité d’apprendre le shimaore®™? afin de pouvoir rendre compte
des discours au plus juste. Ces adultes, souvent nés a Mayotte, parlent le francais,
mais ont systématiquement recours au shimaore lorsqu’ils sont ensemble, parfois
mélangés avec le francais et le créole selon les capacités langagiéeres de I'individu.
Bien gu’étant plus ou moins familiarisée avec cette langue, une maman me traduit
toujours les discussions en cours. Mais il m’arrive souvent de pouvoir deviner le
cours d’une conversation : |'utilisation de certains mots en francais, en créole
réunionnais, ou de certains prénoms me permettent de re-contextualiser cette

conversation et de comprendre de quoi il s’agit.

"2 En 2014-2015, dans I'objectif de renouer un partenariat entre la structure associative de La

Chaumiere et le Club Animation Prévention, le CAP m’a invité a participer a une formation
« initiation a la langue shimaore et a la culture ». Durant un an, j’ai bénéficié au sein de leurs locaux
des cours de shimaore, ce qui m’a permis de me familiariser avec la langue. Les interactions au
qguotidien m’ont permis d’approfondir les choses vues en formation. Sans forcément pouvoir tenir
une conversation, je pouvais dire quelques phrases. Et selon le contexte, j'étais en mesure de
comprendre ce que I'on me disait.

107



Répondre aux sollicitations politiques et sociales

Les sollicitations que j’ai pu recevoir de la part des instances publiques ou
privées émanent de trois facteurs.

Le premier a concerné ma position de doctorante. Travaillant sur la
migration mahoraise a La Réunion et financée par la région Réunion dans le cadre
d’une « allocation doctorale », j'étais percue comme quelqu’un ayant des
capacités et des compétences valables pour traiter ce sujet. Le fait de travailler
également en tant que responsable associative sur le secteur m’amené, dans un
second temps, a compléter ce statut de chercheur par des connaissances a la fois
pratiques (connaissances des familles du quartier, du monde associatif, des
besoins de la population) et plus ou moins théoriques (fonctionnement des
institutions et des politiques publiques, connaissance de terrains annexes liés a la
politique...). Enfin, étudier la population de son quartier a ajouté une légitimité a
mes diverses connaissances, car, qui mieux qu’un habitant peut parler de son
quartier ? J’ai donc participé a des ateliers sur l'insertion socioprofessionnelle des
Mahorais a La Réunion a la demande du Conseil Départemental de Mayotte, en
faisant a la fois des communications et des rapports... Ceci élargissant ainsi mon
réseau d’études et de connaissances et participant ainsi a voir de quelles manieres
se construisait « le probléme mahorais » a La Réunion.

Néanmoins, cette triple proximité du terrain au quotidien a rencontré la

aussi des limites qu’il a fallu, sans jouer sur les mots, délimiter.

108



Entrepreneuriat et jeux de réle : la présidente d’association comme référence

majeure ?

Sans cette présidence ma recherche n’aurait pu étre ce qu’elle a été. Ce
statut m’ayant apporté les premiers contacts avec les familles mahoraises du
guartier. L'acces au terrain a été assez facile puisqu’il avait déja commencé avec
I'association du quartier que j'ai présidée de 2012 a janvier 2017. Mais c’est
également ce méme statut qui empéchait mes interlocuteurs de m’identifier en
tant que chercheure — bien gu’étant au courant de mes activités — comme si
Mélanie Mezzapesa et I'association de La Chaumiére 974 n’étaient qu’une seule
et méme entité. Les interlocuteurs, souvent des adhérents, acceptent facilement
de répondre a mes sollicitations, « pour m’aider », « parce que c’est toi » ou
simplement « parce qu’il est important de mieux faire connaitre les Mahorais de
La Réunion ». Au départ, ma participation constante était nécessaire pour étre au
plus pres du quotidien de ces familles et gagner leur confiance. Puis j’ai limité ma
participation aux activités que je jugeais nécessaires et compatibles avec mon
travail de recherche. De plus, en 2016, I'association a bénéficié d’'un contrat de
secrétaire en CAU-CAE qui a pu gérer en grande partie les activités et les actions
auxquelles je participais. Conservant simplement le relationnel avec les
partenaires et la gestion administrative de I’association imputable a sa fonction
d’employeur. Néanmoins, ce double statut — responsable associative-employeur
et étudiante en anthropologie — n’a pas été sans effet sur ma capacité a distinguer
les réles qui m’étaient attribués. Il a donc fallu que japprenne a maitriser ces
différentes postures. A préciser mes roles et mes fonctions afin que d’une part,
ceux-ci soient identifiables pour et par mes interlocuteurs, mais aussi étre capable
de les limiter dans le travail scientifique requis pour ce travail doctoral. Sinon,
guelle valeur aurais-je pu donner aux données recueillies et quelle en aurait été

leur utilité ?

Je vais prendre pour exemple un événement qui s’est déroulé lors des

élections municipales en mars dernier 2014. L’amalgame entre mes différentes

109



postures a souvent été facile pour certains interlocuteurs, surtout quand il a fallu
suivre une partie des interlocuteurs mahorais dans leurs parcours politiques lors
de la campagne des élections municipales. En effet, j'ai assisté a de nombreux
meetings politiques dans et hors du quartier, et de tous les partis politiques. Je
voulais, a travers ce suivi, analyser la maniére dont les Mahorais percevaient leur
citoyenneté francaise et leur participation a la construction politique de Saint-
Denis. Ce suivi rapproché a occasionné quelques quiproquos quant a ma posture
de chercheure, habitante du quartier et responsable associative, en particulier
avec un parti trés actif dans le quartier et qui a su convaincre une forte proportion
de Mahorais a voter pour lui. Bien qu’essayant désespérément de fournir une
explication a ma présence en tant que doctorante, celle-ci était souvent noyée
dans le bruit et masquée par un « c’est bien que tu sois venue », puis la personne
se dirigeant de suite vers quelqu’un d’autre pour la saluer avant que j'ai pu
terminer mon explication. J'ai donc abandonné l'idée d’une quelconque
justification en me persuadant qu’ils le savaient et que de toute facon je le
notifierais dans ce travail. A ma grande surprise, au lendemain des résultats, je me
suis vue « remerciée et félicitée pour tout le travail que j'avais accompli lors de la
campagne ». Comme si moi, Mélanie la responsable associative, j'avais participé a
leur réussite, a la récolte des voix au sein de la population mahoraise. Comme si
ma participation a leur meeting justifiait les voix des Mahorais a Saint-Denis.
Comme si j'avais été leur représentante. Cet amalgame avait pour origine une
situation pour laquelle je n’avais pas, au début de la campagne, mesuré tous les
contours et les enjeux : ayant mis a disposition le local de I'association pour une
réunion de quartier avec les élus de la mairie, une partie de mes interlocuteurs
m’ont alors identifié comme faisant partie « de ce parti ». Les informations issues
du travail associatif ont nourri et confirmé mes données et elles ne pouvaient étre

ignorées. Quel que soit mon rdle social que je mobilisais (ou que les autres

110



113 Jidentité de chercheure que je souhaitais mettre en avant a

mobilisaient)
souvent été masquée par le role social de présidente. J’apparaissais ainsi comme
une « présidente universitaire »*** qui avait forcément un regard scientifique sur
la problématique mahoraise a La Réunion et qui en plus « vivait sur le quartier de
La Chaumiére »'*>. Comme I'a expliqué Leyla Sall**®, ces types de relations dans le
contexte de la recherche ou de I'association découlent a la fois des relations

7

. . . 11 , . oy s
interethniques et interpersonnelles™™" engendrées par la proximité dans le

guartier mais aussi entre bénévoles.

d) Meéthode de recueil de données : de la participation observée aux entretiens

Ce sont prés de deux cents personnes que j'ai été amenée a cotoyer durant
\ . . . e 11
ma thése, soit dans un contexte professionnel, associatif ou personnel & De
nombreuses situations de récoltes de données se sont créées alors que la situation
ne le prétait pas. Tout semblait, au gré du hasard, me ramener a La Chaumiere, et
a ce travail entrepris depuis plus de quatre ans. La méthodologie développée est
assez originale du fait de mon imprégnation quotidienne dans le quartier : un
mélange de méthodologies propres a la discipline — entretiens semi-
. .c 119 . . . . . . ,
directifs~, observations participantes et participation observée, documents
;. . er . . . . 120 H
écrits des instituions, articles de presse, réunions ", groupes de travail — et de

situations propres a la vie collective dans un quartier — discussions quotidiennes

3 par exemple, lors de réunion de travail concernant La Chaumiére, les comités de pilotage entre
la Mairie et la Préfecture ou autres.

"4 pour reprendre le terme d’un ancien cadre de la DJSCS.

> pid.,

"% bans Leyla SALL, « Terrains fermés, terrains ouverts, quelles politiques ? », in op.cité, p.65-80
Dans Isabelle TABOADA-LEONETTI, Les immigrés des beaux quartiers, Paris : L’harmattan, 1987.
Elus, fonctionnaires territoriaux, employés communaux, fonctionnaires de I'Etat, militants ou
employés associatifs, bénévoles, travailleurs sociaux, éducateurs sportifs ou de rue, médecins,
psychologues, employés, inactifs, commergants, retraités, habitants, anciens habitants, syndics de
copropriété, imams, fundi, commerciaux, agents immobiliers se situant a La Réunion et a Mayotte.
19 Au domicile de I'interlocuteur, a son travail, au local de I'association, dans un café, dans un
espace ouvert. Les situations des entretiens ont été multiples et le choix a été laissé a
I'interlocuteur selon ses disponibilités et sa fonction.

129 A Yécole, avec des partenaires associatifs ou relevant des collectivités territoriales mahoraises
ou réunionnaises, a la Préfecture...

117
118

111



et rencontres informelles*®* 3 I'école, dans la cage d’escalier, sur le parking, au
supermarché, a la pharmacie, chez le médecin, a la Banque, a la Poste, dans |’avion
— avec les voisins quelle que soit leurs origines et leurs situations
socioprofessionnelles, et qui ont été les plus riches d’enseignements. Toutes ces
nombreuses rencontres ont permis d’alimenter la réflexion et ont permis de
comprendre la maniéere dont la problématique sociale et publique, et les enjeux
sociétaux et sanitaires de la migration mahoraise s’élaboraient a La Réunion. Ce
travail de terrain a été d’'une incroyable richesse, du fait de mes multiples positions
et autres implications dans le quartier. Une richesse qu’il a fallu canaliser, et
sélectionner tant la profusion des données et des objets d’études étaient
nombreux (Chapitre 1). Malheureusement, tout n’apparait pas dans ce travail, il a
fallu faire des choix draconiens. Des choix difficiles a mon grand regret, mais des
choix nécessaires si je voulais voir ce travail aboutir en ce temps si limité de la
thése. Certains sujets ont pu faire I’objet de communications et/ou de publications
annexes. Les autres suivront ultérieurement.

Les contacts se sont établis dans un premier temps au travers de
I’Association La Chaumiére 974 qui a tout d’abord regroupé des voisines et
d’autres mamans de [|'école. Les liens étaient donc multiples allant de
I'appartenance au méme quartier a étre parents de la méme classe de nos enfants.
Au cours de ces années, différents réseaux de relations se sont établis avec les
familles mahoraises. Le réseau 1 est celui qui concerne les premieres familles
rencontrées via I’Association La Chaumiére 974 et I’école. Puis ces connaissances
m’ont amenée a cotoyer d’autres familles qui sont venues soit dans |’association
ou qui habitaient le quartier et qui faisaient parties d’un réseau interne a la

« communauté mahoraise » (réseau 2). Enfin, le réseau 3 des interconnaissances

21 A saint-Denis, 3 Mayotte et ailleurs dans Ille. Les rencontres ont été multiples et également

multisituées contre toutes attentes. C'est pourquoi, je me suis également laissée guider par ce
terrain — tout en le cadrant dans la recherche — puisque méme dans les situations les plus
improbables du quotidien, cette réalité me renvoyait a mon terrain et a mon objet d’étude. Il a
fallu I'accepter et voir que le terrain ne s’arrétait pas a mes entretiens et observations délimitées
situées dans le cadre de la recherche.

112



avec les familles mahoraises sont celles que je n’ai rencontrées via aucun réseau
mahorais ou associatif, mais parce qu’elles habitaient le quartier, et qu’elles me
paraissaient intéressantes dans le cadre de cette étude, avec par exemple les
discussions des hommes qui cdtoyaient la salle de priere des Bananiers*?*. Tous
n’étaient pas forcément les maris et/ou fréres de mes interlocutrices.
L'engagement associatif a permis, durant la these, de rencontrer les
institutions étatiques, politiques et autres partenaires associatifs gravitant autour
du quartier, et qui souhaitaient également que je leur apporte une certaine
expertise dans la connaissance du quartier et de la migration mahoraise'?>. Ceci a
permis un va-et-vient entre le terrain et I’écriture, mais aussi entre les discours
des interlocuteurs mahorais et ceux des officiels dans mon analyse, me
permettant ainsi d’étre, dans certaines situations, une médiatrice entre ces
mondes qui pouvaient parfois ne pas se comprendre. L’aide aux devoirs que j'ai
animée quotidiennement durant les deux premiéres années™** a été cruciale dans
ma relation avec les enfants et leurs familles, et le maintien du lien école/famille
avec le personnel de I'’éducation nationale et ses institutions représentatives. Au
vu de cette pluralité de mes fonctions et des fonctions des interlocuteurs dans
cette étude, les données récoltées la récolte de données n’ont pas été faciles a
analyser. Bien que travaillant dans un seul quartier, le suivi des réseaux — quels
gu’ils soient — et Il'analyse des stratégies migratoires d’implantation et
d’identifications collectives m’ont amenée bien au-dela des frontiéres du quartier,
de Saint-Denis et de La Réunion. Ce terrain est devenu un terrain multi-situé qui
s'est étendu jusqu’a Mayotte. Mes observations et mes entretiens m’ont
également conduite vers la Métropole, dans les villes ol certaines des familles

rencontrées ont déménagé, aux Comores ol j'ai été invitée plusieurs fois.

122 pour la localisation de cette salle, voir la figure n°21 du quartier dans le chapitre 3.

J'ai pu par exemple au mois de septembre 2016, rencontrer des sénateurs métropolitains en
visite sur le territoire et pour lesquels j'ai fait visiter le quartier. En juin 2016, c’est la directrice
nationale de ’ANRU que j’ai rencontré. Ces différents roles sociaux sont analysés dans le premier
chapitre.

124 Apres, il m’arrivait ponctuellement d’encadrer une stagiaire et/ou autre intervenant afin de
participer a sa formation.

123

113



Toutefois, je n’y suis jamais allée et je n’ai pas approfondi mon travail vers ces
zones. De nombreuses situations de terrain et d’interactions ont été faites avec la
présence de mes enfants, ce qui m’a permis de saisir et de vivre, notamment
lorsque j'étais a Mayotte, le quotidien de ces familles qui m’hébergeaient. Mes
enfants ont été massés, nourris, traités comme s'’ils étaient des leurs. Les premiers
mots prononcés par mon dernier fils ont été d’ailleurs des mots en shimaore.
Certains des interlocuteurs n’ont pas hésité a me dire que mes enfants parlaient
francais avec un accent mahorais teinté d'un peu de créole, tellement
I'imprégnation familiale a été importante a un certain moment de la recherche. Je
me souviendrais toujours de mon terrain a Mayotte, ou lorsque je logeais chez une
interlocutrice dans le nord de I'lle, sa grand-meére venait deux fois par jour masser
mon fils pour « le fortifier » comme elle disait, parce qu'’il fallait lui « favoriser la
marche ». Nombreuses sont les vidéos et notes de terrain concernant ces savoir-
faire traditionnels.

Au travers de ce terrain, j’ai donc souhaité mettre en lumiére les stratégies
migratoires et les logiques d’implantation des migrants mahorais et comoriens a
la Réunion et en Métropole en observant, en interrogeant leur réseau d’entraide
et de sociabilités dans le quartier. Parfois, quelques contacts par internet et au
téléphone ou via leur réseau resté ici m’ont permis de prendre des nouvelles et de
comparer leurs stratégies. Le réseau social et les logiques spatiales ont
particulierement retenu mon attention notamment pour comprendre la maniére
dontils s'implantaient, et fait sens avec les discours des habitants et de I'ensemble
des Réunionnais sur le regard qu’ils portent sur les Mahorais a La Chaumiere et
sur 'ensemble de La Réunion. Parfois contradictoire, la richesse des discours m’a
permis de croiser les points de vue, les aspirations et les modalités de cette
migration. L’indicible que me procuraient ces situations d’interactions ou
d’observations a permis de prendre part a la situation qui s’écoulait chaque jour.
Les nombreuses discussions ont abordé de nombreux thémes, parfois intimes tels
gue la sexualité. D’ailleurs, de nombreuses données n’auraient pu se faire dans le

cadre trop formel de I'entretien ethnographique et qui, pour beaucoup, se serait

114



trop apparenté a une rencontre avec un travailleur social. C’est le niveau émique

12 , ;. ,
>, Ces données ont été

et étique expliqué par Jean-Pierre Olivier de Sardan
exploitées puis reliées a des concepts majeurs qui ont émergé de ce travail. Ce
travail d’écriture dont j'essaye d’exprimer toute la richesse et la dynamique ne
pourra jamais laisser entrevoir la réalité du travail effectué. Alternant entre I'ordre
collectif et 'ordre individuel, ces éléments, sans étre exhaustifs, apportent un

éclairage sur cette migration bien souvent méprisée.

Petit focus sur les familles mahoraises et comoriennes de La Chaumiére

Ce sont vingt-huit familles'?® mahoraises et comoriennes qui composent mon
corpus au sein du quartier. Les familles en provenance des Comores sont peu
représentées dans cet échantillon pour plusieurs raisons. D’une part, les familles
comoriennes sont moins nombreuses dans le quartier, car elles préférent
s'installer ailleurs : « Les Comoriens y viennent pas ici, car y'a trop de
Mahorais »*?”. D’autre part, elles investissent moins I’espace physique du quartier,
préférant rester chez elle, ou se regrouper a un seul endroit, évitant ainsi des
relations conflictuelles avec des familles mahoraises.

Dans cet échantillon, les interlocuteurs privilégiés ont été principalement les
femmes, meres de ces familles. Etant moi-méme femme et mére, cette approche
a été plus facile.

Ces femmes, en 2016, ont entre 24 ans pour les trois plus jeunes et 45 ans pour
la plus agée soit une moyenne d’age de 33.3 ans pour I'ensemble.

Sur ces 28 femmes, 22 sont nées a Mayotte, 5 aux Comores et une a

Madagascar.

'2° Dans Jean-Pierre OLIVIER DE SARDAN, op.cité, 2013.

Je préfere parler de familles étant donné que j’ai pu observer la vie quotidienne de ces femmes,
enfants et de leurs maris. L'observation quotidienne et les nombreuses interactions font qu’il me
parait plus judicieux de parler de famille pour évoquer la réalité de I'enquéte. Toutefois, c’est bien
de ces femmes dont je suis partie pour constituer mon corpus.

27 |brahim 30 ans, 2014, étudiant en doctorat et ami de Zair qui vit a La Chaumiere. De temps en
temps, les deux familles se retrouvaient chez Zair avant qu’lbrahim déménage en Métropole pour
ses études.

126

115



B Femmes nées a Mayotte : 22
Femmes nées aux Comores : 5

Femme née a Madagascar : 1

Figure 12: Lieu de naissance des femmes du corpus

Le nombre d’enfants va de 2 & 11, ce qui revient a environ 4.67 enfants par femmes*? :

Plus de 4
"Entre4et3
2 ou moins

= Sans enfant mais
garde d’'un neveu

Figure 13: Nombre d'enfants dans les unités familiales en 2016

128 iz . san
Deux femmes ont la délégation parentale d’un neveu : 'une est sans enfant, I'autre en a déja

trois.

116



En ce qui concerne la conjugalité, la caractéristique de ce corpus est sa stabilité au

sein des foyers :

HUne union : 13
Deux unions : 10

H Trois unions et plus: 5

Figure 14: Nombre d'union par femme en 2016

Ce sont 4 femmes qui sont mariées civilement en plus du mariage religieux,
tandis que 5 I'ont été lors de leur premier mariage. Une est mariée religieusement
a un homme marié civilement, mais divorcé religieusement, ce qui 'empéche de
faire I'union civile qu’elle souhaiterait.

A la fin de 'enquéte, 24 sont mariées dont 22 en situation de concubinage a
La Réunion, 3 sont séparées ou divorcées dont deux Comoriennes et 1 est veuve.
Bien qu’un certain nombre d’unions soit stable, certaines familles le sont moins et
on observe ainsi plusieurs enfants issus de fratries différentes.

Certaines sont arrivées jeunes (bébé ou dgées de moins de 10 ans) tandis que
d’autres étaient adolescentes ou jeunes adultes. Trois** sont venues ici divorcées
ou séparées™° pour fuir une situation familiale compliquée. Leurs maris ont dans
I'ensemble migré adultes, avant ou aprés leur mariage, soit pour leurs

études/travail soit pour suivre leur femme. Deux maris ayant un emploi stable sont

129 o .
Deux sont Comoriennes, I'autre est Mahoraise.
130 . . ) A s ) . .
Une femme comorienne, dont son mari muzungu était beaucoup plus agé qu’elle, I'a installée
a La Réunion avant de se séparer d’elle pour qu’elle puisse profiter de sa vie. Bien qu’ils aient deux
enfants, celui-ci a fait le choix de se séparer d’elle. Peu de temps apres, cette femme s’est remariée
avec un Comorien originaire de Madagascar.

117



restés 3 Mayotte et viennent durant leurs congés. J'ai recensé 130 enfants**! dont

les lieux de naissance sont répartis ainsi :

| a Réunion : 83
Mayotte : 36
Métropole : 6

EComores : 5

2

’

Figure 15 : Lieux de naissance des 130 enfants du corpusB

Dans la plupart des familles mahoraises, les deux parents sont locuteurs
shimaoréphones. D’autres sont shimaoréphones/kibushiphone ou
shimaoréphone et I'une des langues locales comoriennes : le shindzuani, le
shingazidja ou le shimuali. La situation langagiére rencontrée des familles
comoriennes est plus aléatoire. En effet, sur les six femmes rencontrées, trois sont
mariées a des hommes comoriens et pour deux familles, c’est le francais qui prime,
surtout lorsqu’on s’adresse aux enfants. Deux femmes sont célibataires et n’ont
pas de conjoints. L'une d’entre elle parle en comorien avec ses enfants, mais avoue
faire des phrases aussi en francais, ou alterner les deux langues dans la méme

phrase. L'autre explique ne parler que le francais. Enfin, dans la derniere famille,

131 . 71 2 .
Issus des unions. Deux enfants sont en délégation parentale chez leur tante et compose le foyer,

mais ils ne sont pas comptés dans les enfants nés des unions conjugales du corpus.
132 s . , . . \

Une des femmes est allée a Mayotte juste pour son accouchement et est restée ainsi pres de sa
meére durant la phase des 40 jours. Période durant laquelle la femme doit rester alitée. Sa mére ne
pouvant se déplacer a La Réunion, et ses sceurs ont refusé de réaliser cet accompagnement, car
elle-méme a refusé de le faire pour ses sceurs. La notion de réciprocité qui caractérise la société
traditionnelle mahoraise a été totalement absente de ces relations entre sceurs, I'une ayant cassé
I’engagement. Une autre a accouché a Mayotte préférant ne pas accoucher a Anjouan (cf. chapitre
4).

118



avec son ex-mari métropolitain c’était le francais, avec son nouveau mari, plutot
en comorien.

Toutes ces familles sont bénéficiaires des prestations sociales. Au moment
de I'enquéte, seules deux femmes travaillaient a La Réunion, bénéficiant ainsi du
dispositif d’emplois aidés. Les maris travaillant de maniére formelle ou informelle
(18) a La Réunion ou a Mayotte notamment dans les secteurs de la conduite
d’engins poids-lourds, de la sécurité ou de I'entretien des espaces verts. Le niveau
d’études des personnes de cet échantillon est généralement inférieur au
Baccaleuréat. Seules trois femmes ont obtenu le baccalauréat et deux d’entre elles
ont fait des études supérieures'*. Douze femmes sont sans dipldmes, les autres

1
3% Pour I'une d’entre elles,

ayant le CAP™*, le BEP'®* ou simplement le niveau BAC
des expériences professionnelles a Mayotte lui ont permis de valider quelques
modules de formation. Leur mari ayant également différents diplomes allant du
CAP au BAC + 2 dans les secteurs des chantiers et des conduites poids lourds. Ce
qui n’est pas surprenant au regard des études INSEE sur I'insertion professionnelle
des Mahorais a La Réunion et dont les chiffres sont détaillés dans le chapitre
6. Dans cette perspective, mon échantillon correspond a ces données statistiques.
Deux ont travaillé a Mayotte avant ou aprés leur mariage, souvent des petits
contrats ou de maniéres ponctuelles. Une est partie travailler a Mayotte au cours

137
137, Les autres

du terrain. A La Réunion, elles ont été deux a trouver un travai
étaient sans emploi malgré des recherches actives pour certaines.

La présence des parents ou grands-parents de ces interlocuteurs rencontrés
a Mayotte ou installés a La Réunion, bien qu’ils n’y figurent pas, a constamment
nourri ce travail pour mieux comprendre les parcours migratoires et les logiques

familiales. Cet échantillon n’est pas l'affaire d’individus, mais de familles, de

membres interconnectés entre La Réunion, I'Hexagone, Mayotte et les Comores,

133 . .. .
L'une est Comorienne, l'autre est d’origine comorienne.

Le Certificat d’Aptitude Professionnelle
3 e Brevet d’Etudes Professionnel
136 .
Le Baccalauréat
Y7 ’une a été recrutée par le Conseil d’Administration de 'association de La Chaumiére.

134

119



révélant ainsi le fonctionnement interne et en réseau des Mahorais et des
Comoriens, dont les chapitres suivants détaillent plus précisément ces modalités.
Cet échantillon est donc au plus proche de la réalité que j'ai vécue et dont je

retrace les récits tout au long de ce travail.

120



Conclusion

Aurais-je pu seulement prétendre a mener une recherche de cette
envergure si je m’étais obstinée a conserver cet impossible choix de relation
objective avec mon terrain et mon objet alors que ceux-ci me renvoyaient sans
cesse a des interactions subjectives que je ne pensais pas pouvoir maitriser et que
je ne voulais pas considérer en début de recherche ?

Rendre compte des différents roles qui ont été les miens sur le terrain a
été la meilleure facon d’objectiver cette posture complexe que je me suis imposée
et qui a été traversée émotionnellement par de nombreuses contradictions,
conflits, enchevétrements, de crises existentielles pouvant étre douloureuses ou
du moins problématiques dans la relation avec les interlocuteurs. La réflexivité
m’a permis de conserver une certaine objectivité, mais surtout de faire et de
penser ce qui était nécessaire pour « protéger » mon terrain. Lorsque Patrice
Cohen a enquété sur le sujet du sida avec « ce regard éloigné » recommandé par
« la tradition scientifique anthropologique »**, ceci a constitué pour lui une
double contrainte due a la proximité entre les sphéres personnelles et les spheres
de son terrain. Comme pour moi, un travail de dissociation et de compartimentage
a été nécessaire afin « de clarifier les modalités de [la] relation avec les personnes
rencontrées ». Ce travail mental effectué a permis de mettre en lumiére cette
attitude a la fois « proche et prudemment distanciée »*>° qu’il m’a été nécessaire
de réaliser lorsque j’ai d prendre ces roles sociaux, afin que ceux-ci soient clairs
pour moi, mais surtout pour les autres. Les doutes et une certaine forme de
culpabilité ne m’ont jamais quittée, mais tout ceci m’a permis « d’assainir » cette
relation a mon terrain, et de démystifier ce travail de chercheur ou tout semble
lisse et pleinement réglé. Les responsabilités associatives que j’ai pu avoir durant
presque cing ans et malgré ma démission en 2017, ont permis de conserver des

engagements et des accords moraux avec les adhérents, mais également avec les

3% Dans Patrice COHEN, op.cité., 2002.

9 Ibid.

121



institutions qui ont subventionné I’Association La Chaumiére 974 pour des projets
de grande ampleur. Devant y répondre, il m’a été difficile de m’y soustraire
complétement. Surtout que le terrain associatif et I'expérience anthropologique
se sont entremélés : 'un m’'emmenant a cotoyer |'autre dans un contexte
différent, mais finalement toujours lié a la thése. Les éléments extraits de ces
réunions ou le statut de présidente se lie a celui de doctorante puisque sans ces
deux statuts, les connaissances de ce terrain et des gens n’auraient pu se faire, me
permettant ainsi d’accéder, par ces différents réles sociaux, a des univers intimes
auxquels je n’aurais jamais pu prétendre dans un autre contexte. Le schéma ci-
dessous, effectué pour un séminaire doctoral conclut parfaitement ces différents
guestions et tiraillements qui ont traversé les processus de recherche et
d’écriture. lls résument ce moi pluriel inévitable a ce genre de travaux de

recherche.

122



Jeux de roles sur mon terrain et démarches de recherche

MAYOTTE LA REUNION
DISTANCIATION PRUDENTE AVEC LE POLITIQUE E _ Sollicitations extérieures institutionnelles
ET LES INSTITUTIONS POUR EVITER DES REPERCUSIONS Xperte

NEGATIVES SUR MON TERRAIN politiques et sociales

Chercheure «—— | MELANIE | ——— Habitante

Femme, zoreil,
mere, voisine

il

TIRAILLEMENTS IDENTITAIRES ET DE POSITIONS
CULPABILITE

EVITEMENT DES CONFLITS POUR PROTEGER MON TERRAIN

IMPACT SUR LA VIE PERSONNELLE
AJUSTER LES ROLES SOCIAUX

Présidente

Développement d’outils et méthodes de l
de distanciation Constitution du réseau

PARTICIPATION OBSERVEE ISSUE DES DIFFERENTS CADRES DE TRAVAIL (Recherche, Associatif...)
IMPREGNATION QUOTIDIENNE ET DE LONGUE DUREE

ENTRETIENS SEMI-DIRECTIFS, FORMELS OU INFORMELS

RENCONTRES FORMELLES ET INFORMELLES

Figure 16: Jeux de réles sur mon terrain et démarche de recherche

123



- Deuxieme Partie -
Construction et
reterritorialisation

identitaires

124



Chapitre 3 : Ethnographie de La Chaumiere

« La Chaumiere ¢a ressemble un peu au quartier nord de
Marseille, mais avec la tension en moins [..] on sent
guand méme que les gens ici sont heureux d’étre ici. »
[Femme, métropolitaine, 52 ans, intervient
ponctuellement a I'école de La Chaumiére]

« Mais vous vivez a La Chaumiere ?
Moi : Oui.

Mais ¢a va ? euh je veux dire, vous le vivez bien ? »
[Homme, marié, la cinquantaine, zarab]

« Franchement, y’a les gens qui disent qu’il y a des choses
sur La Chaumiere, mais moi qui habite la je les vois méme
pas. lls disent des trucs que méme les habitants y voient
pas » [Femme, Mahoraise, 30 ans, mariée, trois enfants,
février 2017]

L’étude de ce quartier s’est faite sous une forme ethnographique au travers
d’observations quotidiennes de I'espace commun et privé. La gestion et la
régulation des flux de personnes a La Chaumiére ont aussi été observées. De
nombreux entretiens et rencontres effectués auprés d’habitants, d’anciens
habitants, propriétaires et de toute autre personne gravitant ou ayant gravité
autour de ce quartier complétent ce travail de recherche sur La Chaumiére depuis
sa construction. J'ai fait le choix d’aborder ce chapitre sous l'angle de
I'anthropologie urbaine et de I'espace pour retracer I'historique du quartier et
évoquer I'ancrage des Mahorais dans I'espace physique de La Chaumiére. L'apport
de la sociologie urbaine des quartiers sensibles en France (Avenel 2010, Wacquant
2007) permet de travailler sur la labélisation de La Chaumiére. En effet, au fur et
a mesure de 'analyse, il s’est avéré que le rapport avec le quartier évolue selon
I'époque et la population qui I’habite engendrant ainsi des formes de
stigmatisation. De ce fait, je me suis questionnée sur la manieére dont ces

représentations font sens a la fois dans le quartier pour ses habitants, mais aussi

125



pour les allogénes qui y travaillent ou qui connaissent de réputation La Chaumiére.
De quelle maniére ce processus social associant ethnicité et stigmatisations
urbaines prend sens dans et hors de La Chaumiére ? Dans quelles mesures
I'importante présence mahoraise a-t-elle modifié /'image du quartier et les
rapports intergroupes déja existants ? Ce chapitre, sans exhaustivité, interroge le
processus d’ethnicisation des migrants par la société d’accueil dans le quartier.
Processus qui n’est pas sans lien avec d’une part la logique sociétale des migrants
mahorais, mais aussi avec les modalités de leur ancrage dans le quartier. Cette
implantation en territoire d’accueil améne les Mahorais a redessiner ainsi les
contours de leur identité et de leurs pratiques en cherchant toutefois a les
préserver pour remédier aux difficultés du quotidien. Le terme ethnicité n’a jamais
été utilisé sous I'angle socioanthropologique jusqu’a présent pour I'étude de la
société réunionnaise. Dans le cadre de ce travail, je prends le parti de I'appliquer
a ce mouvement migratoire francais de religion musulmane aux origines
sawahiliennes. A la lumiére des diverses définitions utilisées dans le chapitre 1, la
mise en évidence de ces nouvelles formes d’interactions et de constructions de
rapports sociaux a été observée dans le quartier et au sein des réseaux. Ces

migrants s’adaptent et se reterritorialisent dans le quartier.

La transformation progressive des espaces résidentiels de La Chaumiére est
due aux mutations sociales et économiques que La Réunion, de maniére générale,
a connues au cours des dernieres décennies. La migration mahoraise a notamment
permis un réinvestissement*® de ces espaces communs extérieurs, ce qui
implique, comme tout flux de personnes, un impact environnemental.

Mais la situation n’est jamais aussi linéaire et homogéne sur La Chaumiére
— comme les discours laissent a croire — au vu de I'hétérogénéité culturelle,

cultuelle et socio-économique des habitants. En effet, les différentes mobilités du

140 . . . / . « .y R et
Je le développerai plus tard, mais malgré les premiers discours sur La Chaumiere qui qualifiaient

le quartier de « calme » avant les Mahorais — jugés responsables de la dégradation —, il apparait en
regroupant les discours que cette représentation est discutable.

126



guartier depuis sa création, ont provoqué le départ, réparti mais massif, des
familles en ascension sociale, laissant ainsi la possibilité aux populations les plus
en difficulté de s’installer sur La Chaumiére grace a de nouveaux investissements
locatifs effectués par des commercants aisés et des SCI familiales.

Souvent assimilé a un quartier social, le contexte d’habitat de La Chaumiere
peut étre comparé au travail de Christian Rinaudo sur les banlieues
métropolitaines. Celui-ci explique que « c’est dans ce contexte qu’on observe sur
un temps relativement long [10-15 ans], un phénomeéne de recomposition
ethnique des populations résidentes dans les grands ensembles : les successions
de population opérent ici par sédimentation de population immobilisée et

affaiblissement progressif des mobilités »***

1) Le “quartier” de La Chaumiere : territoire de vies, territoire de conflits

a)

Cadre de vie a La Chaumiére : de la notion de quartier aux populations qui le

composent.

« On avait lI'impression que c’était déja un peu plus
résidentiel que Camélias [années 1980-1990], qui était un
peu plus “social” [entre guillemets, indiqué par
I'interrogé lui-méme]. Mais ¢a c’était que la premiere
impression. Parce que malgré que La Chaumiére était un
peu plus chic que les Camélias, elle était quand méme
fréquentée par tous les jeunes des Camélias, parce que
les jeunes des Camélias passaient par La Chaumiére pour
aller bat’ karré dans les hauts de Saint-Francois. Ce genre
de truc comme c¢a. Et on passait par La Chaumiere ».
[Homme, créole blanc, 39 ans, ancien habitant des
Camélias et de La Chaumiere, propriétaire bailleur a La
Chaumiere, 39 ans]

! Dans Christian RINAUDO, L'ethnicité dans la cité. Jeux et enjeux de la catégorisation ethnique,

Paris : L'Harmattan, coll. « Logiques sociales », 1999, p.30.

127



Dans I'ouvrage de Maité Clavel, plusieurs définitions du terme « quartier »
sont évoquées'®. Le quartier peut &tre un fragment d’espace urbain ol sont
observées les pratiques étudiées, un quartier ancien, une cité, un ensemble
d’habitations construites au méme moment et comme unité urbanistique pouvant
étre nommés « quartier » tout comme peut I'étre le fragment urbain
artificiellement découpé pour les besoins de I'enquéte. Selon Magri Susanna™®?,
I'usage fréquent du terme quartier dans les travaux sociologiques n’implique pas
forcément un questionnement sur sa délimitation et ce qu’il englobe ni sur la
pertinence d’une analyse strictement localisée. Le cadre spatial servant parfois a
définir une population, et les usages et habitudes spécifiques qui en découlent, « il
n’est pas toujours intégré a |'objet d’étude, comme espace social, dans sa forme
construite et ses rapports sociaux »***. Avec la création de la Politique de la Ville,
le quartier est souvent considéré comme une unité d’intervention ou les
opérations de « développement social des quartiers » ont pour objectif une
réhabilitation physique d’'un habitat dégradé et mal entretenu. Le
« traitement » social des difficultés de tous ordres auxquelles sont confrontées

. R . 14
les populations trés modestes qui I'occupent®

est la ligne directrice de ces
opérations de réhabilitations. Le périmétre ainsi délimité comporte dans la notion
de quartier un fragment de ville.

Pour La Chaumiére, cette notion de quartier correspond effectivement a un
périmétre bien délimité géographiquement, mais dont la délimitation
administrative pourtant fixée devient de plus en plus floue suite a des divergences

juridico-administratives établies au fur et a mesure des assemblées générales de

la copropriété et des positions entre la ville et les propriétaires.

Premier grand ensemble de Saint-Denis a sa création, La Chaumiére ne s’est

gue trés peu modifiée dans sa structure physique depuis sa création en 1968 et a

%2 Dans Maitié CLAVEL, Sociologie de I'urbain, 2004, p.75.

Ibid, p.75.
Ibid, p.75.
Ibid, p.75.

143
144
145

128



joui d’'une grande réputation jusqu’au début des années 2000. Mise a part la
construction du restaurant scolaire et du parking des enseignants au pied de
I’école, aucune grosse construction ne s’est faite depuis sa livraison. Lorsque |'on
parle de La Chaumiere, c’est d’abord a ses barres d’'immeubles que I'on pense et
qui abritent le gros de la population de cette zone. Tous ceux que nous avons
rencontrés — habitants, anciens habitants, propriétaires, élus, fonctionnaires,
représentants de I'état, agents communaux... — s’accordent a dire que le quartier
de La Chaumiére correspond a une limite géographique représentée par la « rue
de la Chaumiére » et qui entoure ces barres d’immeubles (cf Figure n°17). A cela il
faut ajouter I'école, et les villas de la rue des Hibiscus et du boulevard Saint-
Francgois qui — bien que la situation juridique et administrative soit floue — rentrent
dans cette zone préalablement définie par le cahier des charges initial*®, mais
dont les frontieres symboliques et sociales ne correspondent pas avec les
perceptions de ce quartier. En effet, les villas entourant la rue des Hibiscus et le
Boulevard Saint-Francois sont exclues de cette perception péjorative puisqu’elles
n’accueillent pas le méme type de population**’ que I'ensemble des immeubles et
gu’elles ne s’intégrent pas non plus a cet ensemble bati dégradé. Si les habitants
des villas de la rue des Hibiscus et du boulevard Saint-Francois sont
essentiellement des propriétaires a la retraite ou encore actifs, une grande
majorité des habitants des cinqg immeubles est quant a elle locataire, et souvent

;s e s . - 14
bénéficiaire des prestations familiales*®.

146 \ . . . “sa s , . .
D’apreés le texte d’origine, ladite propriété est bornée : au nord par Monsieur Duparc, un chemin

mitoyen entre et la route du Mont-Saint-Frangois, au sud, par ladite route du mont-Saint-Francois
et un sentier qui part de cette route dans le prolongement de la propriété pour se diriger vers la
ravine, a I'est par la Ravine « la verdure » et Dupargc, a I'ouest par la route du Mont-Saint-Francois
et un coude de cette route.

%7 Les CSP de ces familles rentrent plutot dans la catégorie des populations aisées. Les villas sont
bien entretenues, fleuries et barricadées derriére des hauts murs et des barbelés.

18 Mais les CSP sont assez variées : retraités, travailleurs, ouvriers, employés, fonctionnaires de
I’'EN, de la santé ou des collectivités, contrats aidés dans les espaces verts... En 2013, la Caisse
d’Allocations Familiales comptabilisait sur le quartier 699 locataires, 1751 allocataires et 225
familles monoparentales largement issues de I'océan Indien.

129



Ecole

el TV it Vi priiniini gl

Bt

.| Lequartier de La Chaumiére

. Entrée dans la zone d’habitation
L'autre partie du quartier de La Ct iere en conflit administratif de La Chaumiére

Rue de La Chaumiere

=

e Rue des Hibiscus
—

s Rue du verger

== Zone de passages exclusivement pietonnier

e

Mélanie MEZZAPESA, 2017 d'aprés les données de terrain (2013-2016)

Figure 17: Carte du quartier de La Chaumiére

La Chaumiéere, en tant que territoire géographique longe une partie du

149

boulevard Saint-Frangois™~ L’entrée dans le quartier peut se faire par deux

acces routiers: soit par I'entrée qui mene a I'école, soit par celle permettant de se
rendre directement a l'immeuble des Bananiers, ces deux axes d’entrées
correspondants a I'unique route, « la rue de La Chaumiéere », qui fait le tour des
cingimmeubles. Une derniére voie d’acces sans issue permet seulement d’accéder
aux immeubles Les Aloés et La Tour. Mais le flou administratif persiste également
quand il s’agit des adresses des immeubles. Si une « rue de La Chaumiere » existe,

celle-ci ne peut étre mentionnée dans les courriers. Celle utilisée mentionne

seulement le boulevard Saint-Frangois, auquel on ajoute le nom de I'immeuble et

" Dans la page 4 du cahier des charges de La Chaumiere.

130



le numéro d’appartement. Le nombre 101 devant boulevard est
automatiquement ajouté par les instances de distribution d’eau, d’électricité et de
téléphone. La Chaumiere semble étre une zone d’habitation jonglant
) ) . 150
paradoxalement entre I'enclavement et I'ouverture sur le reste de la ville™" :
guartier unigue délimité par une ravine, un boulevard et la rue du Verger, enclavé
le long du boulevard Saint-Francois, mais desservi par plusieurs lignes de bus

menant aux commerces et autres infrastructures des quartiers avoisinants et au

reste de La ville de Saint-Denis™>*.

Petit Historique du quartier

Ce quartier s’est construit intégralement autour de 1966 sous l'initiative
de M. Lagourgue Pierre, médecin, qui a acheté ce grand terrain dénommé
« Mont Saint-Francois » en 1956. Composé d’environ 400 logements si I'on
comptabilise les logements collectifs et individuels, ce grand projet de
groupement d’habitations nommeé « La Chaumiére » est acté en 1965 aupres

du notaire de I'époque, maitre Gabriel MACE'*?

. Ce quartier était pour
I'époque un quartier chic, bourgeois, avec une population aisée et
propriétaire, faisant ainsi accéder a la propriété des couches moyennes
supérieures et aisées venues sur Saint-Denis pour le travail. Le nom des
résidences doit son appellation a la dénomination donnée dans le cahier des

charges : Aloés comme lot A, Bananiers comme le lot B, Citronniers comme

150 Quelques virages plus haut, juste au début de la route de Saint-Frangois, se trouve la résidence

Le Belvédeére, une résidence composée d’un seul immeuble similaire a celui des Bananiers, mais
qui s’est cl6turée.

! Notes cahier des charges.

>? « Le groupe d’habitations sera édifiée sur une propriété dénommée « La Chaumiére », d’une
superficie, d’apres les titres, de quatre-vingt-sept mille cing cents metres carrés et aprés mesurage,
de soixante-dix-sept mille cent soixante et un métres carrés, situé a Saint-Denis, lieudit « Mont
Saint-Frangois », dépendant de la communauté légale de bien existants entre M. LAGOURGUE
Pierre, né a Sainte-Marie le 3 janvier mil neuf cent vingt et un, Docteur en médecine, et Madame
PAYET Monique Marthe Thérese, née au Bras-Panon, né le vingt-trois avril mil neuf cent vingt-
quatre par suite de I'acquisition que le mari en a faite comme chef de ladite communauté, de
Madame Grondin Marie Anne Joséphine, veuve de Monsieur Jean Belon, aux termes d’un acte regu
par Me Gérard, notaire de Saint-Denis, le deux avril mil neuf cent cinquante-six, enregistré et
transcrit aux bureau des hypothéques de Saint-Denis, le trente avril mil neuf cent cinquante-six ».

131

1




le lot C, Dahlias comme le lot D, Ecole comme le lot E et La Tour en raison de
sa forme verticale. J'ai pu retracer trois grandes phases de migration et
d’implantation durant lesquelles chacune avait des caractéristiques
professionnelles et des catégories socioprofessionnelles dominantes.

La premiere phase concerne les années 1970-1985, celles que tous les
enquétés considerent comme les années prospéres, celles que les
propriétaires encore présents sur le quartier et ayant investis durant cette
époque regrettent et en parlent avec beaucoup de nostalgie. La grande
majorité des habitants étaient des propriétaires.

Les photos ci-dessous™?, dont 'une est de Jean Colbe, montrent les
débuts du quartier de La Chaumiére. On y voit un quartier neuf, avec tres peu
de verdure et d’habitations autour. Il est en phase de construction, tout
comme la ville de Saint-Denis. Et pour répondre a I'accueil des familles, une

aire de jeux avec des bancs avait méme été prévue.

Figure 18: Immeuble les Dahlias. Jean Colbe

153 Ces photos en Noir et Blanc m’ont été transmises par la gérante d’un syndic d’un des batiments.

L'une est issue de sa collection privée, I'autre est une photo prise par Jean COLBE. Je remercie la
veuve de Jean COLBE de m’avoir donné I'autorisation de publier ces photos dans mon travail de
recherche.

132




Figure 20. L’école et les Dahlias (2015). Photo prise du méme
point de vue que la figure n°18

Figure 21: L'espace vert de La Chaumiere en comparaison avec
la figure n°19 (2015)

133




La deuxiéme phase s’étale sur les années 1985-1999.

Les propriétaires, ayant souvent bénéficié du boom économique sans
précédent de I'époque, sont partis de la Chaumiere pour se diriger vers un
mode d’habitat individuel**, en vendant ou en louant leurs biens. Les SCI
familiales des grandes familles indo-musulmanes réunionnaises ou de
Madagascar investissent dans le quartier, permettant ainsi le relogement des
personnes concernées par les opérations de destruction des bidonvilles de
certains quartiers de Saint-Denis au cours des années fin 1980-début 1990.
C'est a cette époque que les premiers locataires bénéficiaires de revenus plus
faibles sont arrivés.

A partir des années 2000, c’est la massification d’arrivées de locataires en
provenance de |'océan Indien (Madagascar, Mayotte, Comores et Maurice).
Ce sont soit des petits travailleurs, soit des familles bénéficiaires des minimas
sociaux. En paralléle, des jeunes couples, des retraités, des petits
fonctionnaires ont continué a acheter sur La Chaumiére, soit pour y habiter,
soit pour effectuer un investissement locatif au regard des prix abordables
du quartier tout en comblant le départ de propriétaires (ou de locataires)
plus anciens qui « fuient »*>> le quartier pour se diriger vers d’autres quartiers
de Saint-Denis.

De mon initiative et selon les discours recueillis (enseignants, habitants et
ex-habitants, syndicats...), j’ai nommé la période 1970-2000 « I’age d’or de La
Chaumiere », période qui semble correspondre, selon les discours, a une
totale harmonie entre habitants avec la présence de petits commerces, de

nombreux propriétaires et peu de locataires.

Parfois dans les Hauts de Saint-Frangois, au-dessus de La Chaumiere, ou ailleurs a Saint-Denis

ou a La Réunion. Parfois, ceci correspond avec un départ en retraite.

« Le délabrement du quartier, la dégradation des cages d’escaliers, la présence de nombreux

enfants mahorais et les nuisances qui peuvent en découler les conflits avec le voisinage
mahorais »... Sont les principales raisons évoquées par les personnes rencontrées et qui ont quitté
le quartier.

134




Ces trois phases plus ou moins distinctes de peuplement montrent que
jusque dans les années 1980, la plupart des habitants — des enseignants, des
infirmiers, des médecins — ayant pu investir « dans la pierre » comme ils le
disent s‘installent dans ce quartier résidentiel dortoir. Bien entretenues,
fleuries, boisées d’arbres fruitiers, avec un grand espace vert central
permettant les jeux, les résidences avaient un certain prestige. Les
appartements étaient bien concus et apportaient une touche de standing au
guartier. La résidence La Tour, avec ses ascenseurs, attirait les couches les
plus aisées. Bien que considérées comme dans un quartier-dortoir, certaines
résidences avaient toutefois des objectifs économiques. Les SARL des
Citronniers ou de la Tour louaient des locaux commerciaux'*°. Les activités
recensées concernaient essentiellement l'artisanat : tels la couture ou le
repassage™’, et de la vente : une épicerie se tenait au pied de La Tour
jusqu’en 2004. Ces différentes épiceries qui se sont succédé ont contribué a
une vie de quartier aujourd’hui regrettée. Le dernier point chaud a ferméiil y
a un peu plus de dix ans : le vandalisme™® et les réglementations d’hygiéne
de plus en plus drastiques ont eu raison de cette fermeture. Ce manque de
commerces au sein de La Chaumiére est préjudiciable a la vie a I'intérieur du
quartier méme. Une petite boutik™’, un snack, et un coiffeur 3 quelques
metres du quartier, longeant le boulevard Saint-Francois, permettent

toutefois de combler ce manque de services.

156 . . . . .
Des studios commerciaux pour les Citronniers, et des grands locaux commerciaux pour la Tour.

Aux Citronniers notamment.

Selon un propriétaire, ce vandalisme pourrait étre d{i aux jeunes du quartier, mais selon lui, ils
pouvaient aisément « se faire aider des jeunes des Camélias ». Au cours de certains entretiens, les
liens entre les Camélias et la Chaumiere sont récurrents, notamment en ce qui concerne I’histoire
de ce propriétaire, 39 ans au moment de son entretien en 2014, arrivé dans les années 1990 a La
Chaumiere a 15 ans. Il venait des camélias et avait été a I'école de La Chaumiere. Ses amis de
I’école, puis du college et du lycée venaient essentiellement des Camélias (haut) et de la
Chaumiere. Durant son entretien, il a beaucoup insisté sur cet effet de groupe, d’appartenance aux
deux mondes méme si a son époque, les différences sociales entre les deux quartiers étaient
beaucoup plus perceptibles que maintenant. Il a également investi a La Chaumiere, en y habitant
pendant dix ans, avant de quitter le quartier et de mettre en location son appartement.

% Terme créole pour désigner une épicerie.

157
158

135




De grandes disparités existent entre les immeubles et parfois d’'une cage
d’escalier a une autre : les appartenances sociales et identitaires sur le quartier
étant totalement hétérogénes, il se trouve que parfois, selon I'immeuble ou la
cage d’escalier, une prédominance ethnique peut-étre observée, souvent en lien

avec le type d’habitants : propriétaires ou locataires.

Au cours de ce terrain, et pour vérifier I'hypothése émise sur le quartier de La
Chaumiére — ou la majeure partie de sa population serait d’origine comorienne
et/ou mahoraise —, j’ai entrepris de recenser les habitants des immeubles afin de
voir dans quelle mesure la présence mahoraise et comorienne se faisait sur le

guartier. Ce recensement a été fait selon deux criteres :

- locataire/propriétaire
- appartenances identitaires quand j'ai pu rencontrer les personnes ou selon les
catégorisations émises auprés des autres habitants rencontrés issus de leurs

réseaux de connaissances.

Souvent, je connaissais les familles mahoraises et comoriennes, ce qui a pu
faciliter cet état des lieux, non exhaustif bien entendu. Ce recensement
s’apparente toutefois plus a une étude sur la part des logements occupés par les

familles en provenance de Mayotte et des Comores.

136



Part des logements occupés par des Mahorais ou Comoriens
Daprés enquéte réalisée par M. Mezzapesa (juin 2016)

B de28340% B

de 18228% Dahlias

del12a18%

7a
Moyenne = 24,20 % Citronniers
Aloés
4]
Tour
I n

- Bananiers
n — Nombre tatzl de legements

Figure 22: Part en pourcentage des logements occupés par les familles mahoraises et comoriennes de La
Chaumiere en 2016™°

Ce document exclut toutefois les logements vides dans le nombre total des

161

logements, les calculs sont néanmoins basés sur les logements occupés™". Ces

162 .
%2 de locataires et

résultats ne sont pas exhaustifs au vu de I'important turn-over
de propriétaires dans une moindre mesure ces dernieres années. Cette étude des
parts d’occupation date de 2016, mais un recensement de ce méme type a été
effectué en 2014 et 2015. La part moyenne de présence des foyers mahorais au
sein de La Chaumieére varie entre 30% et 24% selon les années, avec une tendance
a la baisse, ce qui coincide avec I'obtention des logements sociaux pour certaines

. . . . . , 1
familles mahoraises et linstallation de nouvelles familles créoles'®. Sur

I’ensemble des appartements du quartier, il y a presque autant de logements vides

% En nombre de propriétaires habitants au 31 décembre 2016 : Les Aloes (18), Les Bananiers (23),

Les Citronniers (10), Les Dahlias (21), La Tour : chiffre non renseigné.

1*1 5pit un calcul sur 314 logements pour un total de 375 logements.

Attention, beaucoup de mouvement, mais il y a des familles qui sont la depuis plusieurs
décennies en ce qui concerne les propriétaires et depuis 2004 pour les premiéres familles
mahoraises.

%3 1a part des logements vides augmente également.

162

137



(62) que de logements occupés par les familles mahoraises et comoriennes (76)
pour un total de 375 appartements.

La proportion de logements vides par batiment est également différente
selon les immeubles et les cages d’escaliers. Par exemple, aux Aloés'® par
exemple, sur les 15 logements vides que compte le batiment, 6 étaient dans la
premiére cage d’escalier. Une cage considérée par le syndic gérant comme étant
« une cage a problemes ». Les loyers, parfois faibles, parfois élevé au regard du
bien proposé, attirent des populations aux revenus modestes, faibles, et des
jeunes propriétaires dont le prix permet un premier investissement soit en tant
gue bailleurs soit en tant que propriétaires habitants.

Méme si certains appartements ne restent pas vides longtemps, d’autres sont
en revanche a vendre depuis plusieurs années. Ceci s’explique par la capacité des
familles mahoraises installées sur le secteur a démarcher le propriétaire du
logement qui se vide et a proposer un locataire de leur réseau
(villageois/amical/familial) pour reprendre I'appartement contribuant ainsi a des
regroupements élargis*®>. Un appartement en vente depuis plusieurs années est
soit un probléme de succession, soit un refus du propriétaire a mettre son
appartement en location (la gestion locative, surtout a distance, étant coliteuse et

difficile a gérer) soit une mise en vente a un tarif trop élevé.

Les conflits entre habitants se concentrent beaucoup sur I'appropriation du
territoire physique que les jeunes et les populations mahoraises et comoriennes

. . . .1 .
ont construit. Dans le cadre de son travail, I'adulte relais du quartier % a fait du

164 o) . < N T o
Cette résidence est la mieux entretenue du parc. Etant celle ol les propriétaires résidents sont

les plus nombreux, ceux-ci maitrisent a la fois I'ordre et la coordination de I'entretien du batiment.
C’est également ce batiment qui a rénové sa fagade entierement en 2015/2016.
165 . .

Voir dans le Chapitre 5.
Elle a exercé sa fonction d’adulte relais de juillet 2013 a juillet 2016. Elle a réalisé ce
qguestionnaire afin de mieux comprendre le quartier, ses habitants, ce qu’ils souhaitaient afin de
pouvoir améliorer les actions avec la structure associative du quartier en lien avec la Politique de
la Ville. Son contrat n’ayant pas été renouvelé, ce projet n’a pas pu se mettre en place.

166

138



porte-a-porte®®” en 2016 a I'aide d’un questionnaire pour recueillir les doléances
et les attentes de chaque habitant du quartier. Les réponses de la derniére
question®® ont largement été concomitantes avec I'ensemble des discours que j'ai
pu recueillir sur le quartier. Les problématiques des jeux des enfants, de leur
encadrement et de la propreté du quartier ont largement étayé les réponses. Les
termes "vider, nettoyer, sécuriser et encadrer les enfants" sont revenus

régulierement dans le questionnaire rempli par plus d’'une centaine d’habitants.

b) De I'espace collectif du quartier au territoire de La Chaumiére

Cet espace collectif de La Chaumiére, investi par les populations en
provenance de Mayotte, est porteur d’identité. Dés lors, il devient un territoire

vecteur de reproduction de maniéres d’habiter et d’étre.

TERRITOIRE ¢ N RESEAU
2 W 7
Chaumiére
N
MOBILITE
INVESTISSEMENT

Espaces extérieurs

/

CONFLITS

\ WV
CULTURE & > IDENTITE

N 7

Figure 23: Schéma représentant les modalités d'appropriation du quartier établi selon mes observations
entre 2013-2016

167 . \ . . ,
J'ai pu, a certaines occasions, I'accompagner dans cette démarche.

Auriez-vous des propositions a faire pour améliorer le cadre de vie sur La Chaumiere ? Si oui,
lesquelles ?

168

139



Cet investissement de I'espace collectif laisse a supposer*®® que les Mahorais sont
majoritaires et acteurs principaux du délabrement. Toutefois, la part des logements
occupés par ces populations n’est que de 24%. Mais la configuration des batiments de
La Chaumiére et leur emplacement permet aux migrants mahorais et aux Comoriens de
reproduire des modes d’habiter et des formes de sociabilités qui leur sont propres et
semblables a ce qui se fait dans leur territoire d’origine. C’'est ce qu’on appelle Ia
reterritorialisation. Une reterritorialisation amplifiée par le fait que ces familles sont
liées par des formes de réseau (parenté/villageois/amical)}’® qui permet ainsi a de
nombreux flux de personnes de coexister a lintérieur méme du quartier et de

reproduire une vie de village.

Les schémas suivants permettent ainsi de mieux saisir les modalités de cette
reterritorialisation mahoraise, mais aussi les rapports sociaux souvent conflictuels qui

découlent de cette nouvelle appropriation :

169 . . ;.

Par les habitants du quartier et les extérieurs.
170 N , .y . N sz .

Pour plus de détails sur ces formes de réseau, j'invite le lecteur a se référer aux chapitres 4, 5
et7.

140



w

Route Nationale

e Entrée des unités familiales
e Passage de voitures dans |'unité de résidence

P Parking Voitures
1 Numérotation des unités familiales

Figure 24: Exemple d'une unité de résidences composée de plusieurs unités familiales a différents degrés.
Mayotte, 2014.

141



T T S ‘W-"

- ' -

_ Zone d’exaspération
[ Zone de peur

Mélanie MEZZAPESA, 2017 d'aprés les données de terrain (2013-2016).

Figure 25: Schéma des zones de rapports sociaux autour du quartier et des représentations qui en découlent:
2013-2016

La zone d’exaspération, représentée en orange, concerne les villas de la rue des

Hibiscus et du Boulevard de Saint-Frangois. Cette zone d’habitation aisée est
exaspérée par les petits larcins dans les habitations, les dégradations des véhicules
stationnés a I'extérieur et les déplacements en bande des jeunes et des enfants'’*.
C’est aussi une zone de passage pour relier certaines rues au reste de la ville, ainsi

qu’une zone de rencontre'’? autour de I'école pour les regroupements des jeunes.

7 A noter qu’il n’y a pas de résultats définitifs sur le fait que ces enfants sont ceux de La Chaumiere

ou non. Le fait qu’il y ait régulierement des jeunes ou des enfants dans la rue suffit a affirmer que
ce sont des enfants mahorais ou comoriens, et de La Chaumieére.

72 Avant le début des années 2000, le parking de I'école (avant que le restaurant scolaire soit
construit dessus) était une zone de deal entre les jeunes des quartiers avoisinants et certains
jeunes de La Chaumiere. En effet, les nombreux passages (voir cartes suivantes) qui permettent de
sortir du quartier étaient propices a une fuite rapide en cas de descende de police.

142



La zone de peur en mauve concerne les nouveaux immeubles des Tourtereaux
dans lesquels vit une population modeste et aisée selon les entrées. Ce sont des
immeubles de standing dans lesquels il n’y a pas d’espace vert (hormis quelques
arbres). Depuis qu’il y a eu des vols et des dégradations de voitures (imputés aux
jeunes du quartier)'’®, un vigile est présent chaque soir a 'entrée de la résidence.
La vision du quartier pour ces habitants est péjorative. Les jeunes aux abords de
I’abri de bus le soir'’* les enfants, seuls, qui circulent dans le quartier et les
familles qui investissent les espaces font que ses habitants imaginent La
Chaumiere comme un quartier similaire a ceux des banlieues francaises. Un

quartier mal famé dans lequel il ne vaut mieux pas habiter.

173 . . " . . \
D’autres explications m’ont été données durant le terrain, notamment des réglements de

compte entre investisseurs de ces immeubles.
174 . . . . . . .

Qui fument et boivent certaines fois, qui parlent fort aussi, accentuant cette crainte de La
Chaumiere

143



_ Zone d’exaspération
[ Zone de peur Espace vert

....... ~ Flux de passage piéton

Mélanie MEZZAPESA, 2017 d'aprés les données de terrain (2013-2016).

Figure 26: Zones de socialisation et de déplacements dans le quartier

Les flux de passages représentés en blanc montrent les différentes manieres
de se déplacer dans le quartier, et pour en sortir. La localisation des espaces verts
a proximité des immeubles permet les jeux et les regroupements quotidiens des
familles mahoraises. Toutefois, bien que ces espaces soient majoritairement
investis par ces familles, les enfants du quartier, au-dela de leurs origines
territoriales, utilisent ces zones de passages et ces espaces verts pour jouer avec

leurs camarades d’école (Mahorais, Comoriens ou autres).

144



| g i Regroupements non-genrés
Zonsid:exasparation l. et non-hiérarchisés
[T Zone de peur A Ados et jeunes adultes hommes Espace vert
A Hommes
» T ° o e Flux de passage piéton
alle de priere
® Madras ° Femmes wmoriennes Mélanie MEZZAPESA, 2017 d'aprés les données de terrain (2013-2016).

Figure 27: Emplacements et types de regroupements dans le quartier

Les formes géométriques de couleurs représentent les types de
regroupements du quartier. C'est autour de ces regroupements que les conflits et

les tensions émergent en majorité a La Chaumiere.

145



| Zone d'exaspération u  Regroupements non-genrés

et non-hiérarchisés
[ Zone de peur

70w Zone de jeux et sociabilités
conflictuelle

Ados et jeunes adultes hommes

* Espace vert
Hommes

e Flux de passage piéton
Femmes

o e > p

Madras Femmes comoriennes

p e wra )
» Salle de priére

Mélanie MEZZAPESA, 2017 d'aprés les données de terrain (2013-2016).

Figure 28: Carte synthétique des modalités de regroupements et des conflits

En rouge se trouvent des zones de jeux hors des espaces verts qui sont tout
aussi conflictuels que I'investissement des espaces verts. Ces conflits sont surtout
des conflits intergénérationnels. Les enfants investissent ces lieux (espaces verts
et parkings notamment) pour jouer au foot, discuter sur les marches d’une cage
d’escalier... Ces zones d’investissement et de regroupements apparaissent pour
de nombreux habitants comme des zones de nuisances a la fois visuelles et

sonores.

Dés la premiere entrée du quartier, les hommes, souvent les mémes, des
peres de familles, ou des grands-péres, se retrouvent a discuter sur le muret
longeant I’école. Parfois la voiture sert de radio, d’autres sont de I'autre c6té assis
sur un autre muret ou dans I'espace vert jouxtant I'immeuble des Aloes, et servant

de passage entre la rue de La Chaumiére et I'arrét de bus sur le boulevard Saint-

146



Frangois. Dans ce méme espace vert, mais de |'autre c6té, les femmes (souvent
des Aloés et de La Tour) se retrouvent aprés |'école. Le week-end, en période

17. . . R T
®, sorte de grand pique-nique, sont réalisés entre

chaude notamment, les vule
réseaux. Le haut et le bas de cet espace vert sont aussi des espaces d’encombrants
et de dépots sauvages avec lesquels les enfants jouent. L'école est le lieu ou le
week-end notamment, les enfants et les jeunes pénéetrent dans la cour pour jouer
a la balle, en plus du grand espace vert, entre les Bananiers et les Citronniers. A
I'abri des regards, dans un endroit propre et loin des remontrances®’®, ou les
paniers de baskets et les marelles permettent de jouer tranquille. Les murets, et
les cages d’escaliers'”’ sont également des lieux de rencontres : discussions,
parfois tressage, cuisine, jeux.... Sur le plan, ce sont les Bananiers et les Citronniers
qui ont le plus de lieux de rencontres. Toutefois, c’est I'espace vert de La

Chaumiere qui est central dans les flux, les moments de rencontres et les

modalités de ces rencontres.

Cet espace vert est donc au centre des tous les passages pour relier les
immeubles entre eux, ainsi que pour rejoindre le chemin de I'école. Avec sa
verdure, ses petits passages, il permet aux familles, surtout en période chaude ou
les alizées sont réduites, de se mettre a 'ombre et de vaquer a différentes
occupations (cuisine, tressage, massage, discussions, vule...). Tout en laissant les

enfants jouer dehors. Méme si les hommes se mettent plus sur les bords des

175 . . . P , N . .
Grillade de manioc et de bananes vertes qui s’est dorénavant étendu a un grand pique-nique

composé de brochettes, tubercules grillés et de plats cuisinés et emportés issus de diverses
traditions culinaires (chinoise, réunionnaise, frangaise...). Se prononce « Voulé ».

178 parfois ils jouent sur la placette devant la Tour, mais le bruit du ballon contre les murs remonte
jusque dans les appartements. A une époque, les gamins recevaient réguliérement de I'eau, et des
verres étaient brisés pour les empécher de jouer soit sur cette placette, soit dans le parc. Une
certaine accommodation s’est faite et les enfants jouent plus favorablement dans ce parc. La
présence des nombreux déchets dans cet espace, notamment sous le manguier au centre, fait que
les jeux de ballons se font a I'extrémité du parc. Les jeux sous le manguier étant réservés a la
Cabane et a I'escalade.

77 Les agents immobiliers n’apprécient pas de faire visiter un appartement pour lequel il faut
enjamber les personnes discutant sur ces escaliers. Ce qui incite le visiteur a ne pas visiter les
appartements proposés.

147



murets, I'espace vert est parfois utilisé pour des vule nocturnes, notamment en

décembre, janvier et février.

Figure 29: Exemple de regroupements,
2013.

Figure 30: Vule familial un dimanche,
2013.

Ces espaces communs deviennent des espaces collectifs du moment qu’ils
sont investis par ces réseaux. Et que de ces réseaux découlent des activités et la
construction d’une identité du territoire d’origine. Ces espaces collectifs
deviennent dés lors des espaces de sociabilité et de reterritorialisation malgré
« les interdits du reglement de copropriété ». Ainsi effectuée, cette
reterritorialisation permet aux familles de s"Taccommoder entre deux territoires.

Ces formes d’activités organisées en groupe, que se soient chez les jeunes ou
les adultes, sont une extension de |'espace privé en milieu urbain ou ces formes
de sociabilités ne peuvent pas avoir lieu a si grande échelle dans un logement de

trois ou quatre piéces au regard de la composition du foyer'’®

. De ce fait,
I’extérieur du quartier et I'implantation en réseau permet cette reproduction de

pratiques communes.

178 . P s . ,
Le chapitre 5 détaille plus en profondeur ces modalités de vivre en réseau.

148



Ces regroupements se font, en plus du lieu d’habitation, par affinités,
réseaux, genre et classe d’age. Et ils sont plus nombreux entre novembre et avril,
ainsi que le week-end et durant les vacances. Cette analyse n’est pas exhaustive,
mais permet de voir certaines constantes dans la maniére d’habiter et de vivre
dans le quartier selon les différents moments de la journée et les contextes. En
semaine, les espaces de sociabilité sont investis particulierement par les femmes
et les hommes avec les enfants non scolarisés. Aprés |'école, les enfants et les
jeunes adolescents se retrouvent autour d’une partie de foot ou d’une course a
vélo. Le week-end et le mercredi, les regroupements apparaissent dés le repas du
midi, car le matin est consacré a I’école coranique.

C’est cette visibilité, cette appropriation dans le quartier de cette minorité
qui fait dire que les Mahorais a La Chaumiére sont majoritaires et labélisent ainsi
le quartier de facon péjorative et au travers de nombreuses expressions

ethniques.

2) Le “quartier’” de La Chaumiére : de '’Age d’or au Ghetto ?

Les représentations de La Chaumiére ont été mon point de départ pour
analyser les relations dans ce quartier. Ici, je considére, a I'image des travaux de
I’école de Chicago, le quartier comme une « aire naturelle » ol les conflits
concernant I'appropriation et la dégradation des espaces collectifs sont au coeur
des représentations et des enjeux socio-économiques des habitants de La
Chaumieére, et encore plus pour les propriétaires résidents. Cette dégradation de
I’habitat et a plus grande échelle cette perte de plus-value engendrent un
sentiment de menace identitaire du quartier et des personnes qui le composent.
Cette crainte née des différents conflits qui aménent a considérer les populations
en provenance de Mayotte comme des figures de « I’étranger », une sorte de

migrant indésirable. Régulierement, les notions « d’envahissement » et

149



« d’invasion » reviennent dans les discours. Dans cette représentation, sont
également associés les Comoriens, mais les représentations autour de ceux-ci
varient et sont parfois plus valorisantes que celles attribuées aux Mahorais,
notamment en ce qui concerne I'éducation des enfants, le suivi scolaire et le
travail.

Etudier la population mahoraise dans un quartier bien spécifique délimité et
les représentations et les relations interpersonnelles qui en découlent m’ont
amenée a m’inspirer des travaux de I’école de Chicago et de travaux de sociologie
urbaine plus contemporains, me permettant ainsi de trouver une logique
d’analyse en contexte réunionnais. A Iimage de la conception de certains
sociologues (Taboada-Leonetti, 1987), la ville est définie comme une production
vivante, mouvante et qui se construit au gré des mouvements migratoires et des
différentes politiques. Les populations nouvellement arrivées coétoient les
allogénes'’®, et cherchent naturellement « a créer ou s’approprier des territoires
ou ils pourront, au prix d’un certain isolement, préserver leur mode de vie, leurs
formes culturelles spécifiques, I'endogamie ; en deux mots, leur survie en tant que
groupe »*®° du fait que « la forme la plus achevée de ces aires naturelles de la ville
étant le ghetto qui doit son existence non a quelque décret officiel, mais au fait

O, N . . . . . 181
qu’il répond a un besoin et qu’il remplit une fonction sociale’ »*&*.

7% Dans Isabelle TABOADA-LEONETTI, op.cité, 1987, p.41.
180 .

Ibid.
181 D’aprés Park, préface a Wirth, 1928, p.18, /bid.

150



a) Ethnicisation du quartier

Depuis ces derniéres années, parler de La Chaumiére, c’est évoquer un
quartier périphérique de Saint-Denis dont la réputation est en décote. Et celle-ci
incarne, chez beaucoup de personnes, I'image d’une banlieue désceuvrée et
abandonnée a l'image de ce que l'on peut se faire des grandes banlieues

métropolitaines :

« Ouhhh, La Chaumiére c’est chaud » [Femme, Mahoraise, 23 ans,

mariée, deux enfants, mai 2014]

« Ca craint la-bas, non ? C’est un quartier chaud a ce qu’on dit » [Homme,

Réunionnais de type kaf, 32 ans]

« A quelle parabole je m’arréte ? » [Homme, Créole blanc, 31 ans]

S’il est d’'usage de définir le quartier comme étant /e quartier de La
Chaumiere, ou La Chaumiéere, de nombreuses appellations et représentations
ethniques labélisent également cette zone urbaine de maniére péjorative : « Le

. . . . 182
Bronx », « Mamoudzou », « Kaweni », « Moroni », « le petit Marseille » 8.
« La Chaumiere, c’est le 976, non ? » [Homme, Mahorais, 30 ans]

\ 1 , . . .« .
« ‘La-bas, c’est Mamoudzou'®, non ?!” » [Homme, Réunionnais d’origine
chinoise, 50 ans qui relate I'image percue par son entourage lorsqu’il

évoque La Chaumiere]

182 e . PN N . . . . .
Se référant ainsi a la forte migration comorienne puis mahoraise dans cette ville entre les

années 1980 et aujourd’hui.
183 . s . . . A .
Image pergue et ressentie a la fois par la communauté mahoraise elle-méme et par un certain

nombre de Réunionnais.

151



Méme au sein de la population en provenance de Mayotte dans les autres

guartiers, La Chaumiere fait figure de quartier « a part » :

« Faut faire attention, les Mahorais ils aiment pas les Mahorais de La

Chaumiere.
Mélanie Mezzapesa : Pourquoi dis-tu cela ?

Ben, quand tu dis que tu viens de La Chaumiere ce n’est pas bien. lls

t'aiment pas.
M.M : Etily a une raison a cela ?

Non, je ne sais pas moi, mais c’est vrai, les autres Mahorais ils aiment pas
La Chaumiére. Je sais pas pourquoi, mais on est mal vu, méme pour les
Mahorais. Moi je m’en fous. Je suis fiere d’étre une maman de La
Chaumiére, suis fiere d’habiter a La Chaumiére ». [Femme, Mahoraise, 22

ans, mariée, deux enfants, avril 2014]

Ces termes amplifient ainsi la figure de repoussoir et de mauvais quartier qui

qualifient le quartier. Pourtant, La Chaumiére n’est pas un quartier mahorais ou

. 184 . . . . ... . 185
comorien™". Mais un quartier dans lequel la population migrante majoritaire

est en provenance de Mayotte et des Comores.

La reproduction des modes d’habitat a la mahoraise exposée plus loin dans ce
chapitre contribue a renforcer ce processus de ghettoisation et d’ethnicisation du
quartier. Pour le visiteur non aguerri, La Chaumiere apparait physiguement
comme une « cité sensible », « un quartier défavorisé » ou la misére pourrait
s’évoquer au phénotype de sa population : de nombreux enfants dont les parents

sont originaires de Mayotte ou des Comores jouent dehors. De plus, a certaines

'#% pour des données chiffrées, voir la partie 2.a de ce chapitre.

Un sénateur en visite a La Chaumiére m’interpella et me dit « alors, comme ¢a dans ce quartier,
il y a beaucoup d’étrangers ? ». Faisant ainsi référence aux quartiers populaires et défavorisés d’lle
de France d’ou il est originaire.

185

152



périodes, les jeunes adolescents mahorais sortent en bande pour faire du vélo, du
scooter sans casques, fumer et se retrouver a certains endroits*® comme 3 la
boutik pour boire. De cette forte présence de jeunes, s’en suit un sentiment de
mal-étre et de dérangement qui peut facilement étre exacerbé par la présence
réguliére de dépots sauvages, la présence constante des saletés jonchant le sol
dans le grand espace vert ainsi que par le délabrement physique des batiments
extérieurs et des voiries, amenant ainsi une image d’un quartier pauvre et peuplé
de migrants, stéréotypes véhiculés et renforcés par la presse réunionnaise relatant
certains événements métropolitains.

La Chaumiére est percue comme un quartier mal fréquenté, ou la population
mahoraise est cantonnée a une vision assez négative, notamment chez les jeunes,
percus comme les auteurs des larcins dans les environs et les responsables de la
dégradation des biens. Dans un cahier des charges émis par la préfecture de La
Réunion, il était indiqué que les difficultés a La Chaumiere, outre les rapports
propriétaires/locataires parfois conflictuels, sont les intrusions dans I’école par les
jeunes du quartier le week-end, des comportements agressifs dans ou hors de
I’école, ainsi que de nombreuses incivilités comme relatées plus haut. Les
incivilités a La Chaumiere ont souvent existé et concernaient quelques
comportements de voisinage. Méme si les incivilités et quelques soucis émanent
du quartier, la situation a changé. A une période, c’était des conflits de territoires
et d’'implantation dans le quartier dont découlaient quelques bagarres, et des
rackets. Dans les représentations, le sentiment d’insécurité est surtout engendré
par le délabrement de I'habitat qui amplifie la vision négative des jeunes du
guartier qui investissent I'espace commun. Dans son ouvrage On est tous dans le
brouillard, Colette Petonnet évoque les perceptions extérieures du quartier

gu’elle étudie et les erreurs d’interprétation qui en découlent. Selon elles, dés

%8 Selon les années, les périodes et les affinités, ces bandes de jeunes sont accompagnées par des
camarades réunionnais de type créole blanc, kaf ou malgaches. En cinqg années d’observations, les
analyses ont montré que les regroupements changent souvent en fonction des périodes, du climat,
des mobilités (départ, arrivées), de I’évolution des ages...

153



« qu’un groupe est désigné comme ayant élu domicile dans un lieu, il est percu
comme majoritaire, donc facteur de déséquilibre [...] et la réalité est celle qui est
vécue par les habitants ». La population en provenance de Mayotte de La
Chaumieére, bien que minoritaire a La Réunion, apparait comme majoritaire dans
le quartier de par I'appropriation de I'espace commun qgu’elle en fait et qui
correspond a une reproduction de certains aspects de la vie villageoise mahoraise.
En d’autres termes, les représentations autour des Mahorais sont souvent
associées au discours d’envahissement, notamment a |'appropriation physique
que les populations mahoraises font des espaces collectifs qu’ils bénéficient
d’avec leur logement.

Cette grande visibilité et cette association de représentations réinterrogent la
figure du migrant dont le mode de vie ne correspond pas aux normes de vie
collective attendues, et ethnicise la vision de La Chaumiere, qui fait « figure de
repoussoir »'®’ A Saint-Denis. Pour Avenel, « la stigmatisation résidentielle
engendre un rapport ambivalent des habitants a leur propre quartier [...] traduit a
la fois par une attitude de rejet et de défense des lieux ». L'implantation massive
des Mahorais dans le quartier, leur ancrage dans le quartier et la fuite des
habitants d’origines créoles a permis de renforcer I’ethnicisation du quartier. Cette
représentation peut également étre amplifiée par les nombreux tags et graffitis
des enfants ou des jeunes, dans lesquels I'identité mahoraise ou comorienne est
mobilisée : « city 976 »*®8, « maore » « komor », « comoria » un peu effacés par
d’autres formes d’expressions identitaires associées a la culture afro-américaine
et rap, revendicatives,sont présentes « la miercho® », « fuck la bac/police », les

. 1
surnoms de ces jeunes dans leur groupe de rap, le nom de leur groupe « LCM »*%°

*7 Dans Cyprien AVENEL, Sociologie des « quartiers sensibles », Armand Colin, 2004, p.35.

http://www.davidlemor.fr/site.html

La Chaumiere en verlan.

% Dans I'activité d’octobre 2015, les quatre enfants de 10 ans nomment leur groupe de rap « LCM
Gang », s’inspirant et reproduisant ainsi ce que leur « grands freres » ont fait. En effet, les noms
de groupes des adolescents de La Chaumiere est LCM (La Chaumiere Mafia) ou Black Mafia. Le
travail de ces adolescents est visible sur leur profil Facebook dont les pseudos de scéne sont repris
sur leur page respective, tagués dans le quartier et mis en avant sur la page Facebook de leur

154

188
189



amenant ainsi I'émergence d’une sous-culture urbaine de ces jeunes de La

Chaumiere.

T

Figure 31: Exemples de tags dans le
quartier de La Chaumiere

Ces tags explicitent I'appartenance a Mayotte et aux Comores renforcant
I’ethnicisation du quartier rentrant ainsi dans des logiques de possession et
dépossession, ou le terme d’envahissement est fréquent. Selon Isabelle Taobada-
Leonetti dans son ouvrage sur la communauté espagnole dans le 16°
arrondissement, les immigrés sont souvent regroupés dans des « zones urbaines
dévalorisées (vétustes, peu desservies, stigmatisées...) » et « la concentration

spatiale des immigrés engendrerait le rejet de la part des locaux et serait la cause

premiére des tensions et des problémes de quartier ».

groupe. lIs sont les auteurs de plusieurs clips de rap diffusé sur la chaine Youtube ou visibles sur
leur profil. Ces éléments sont détaillés dans les pages suivantes.

155



Pour elle, quand les problémes surgissent cela résulte de trois facteurs :

- la nature de I'espace urbain et du marché du travail,
- I'histoire sociale du quartier ou de 'entreprise,

- les caractéristiques démographiques et sociales des populations en

présence et les rapports sociaux antérieurs qu’elles entretiennent.

Les notions de cité ou de quartier percues comme « défavorisés, sensibles,
chaud, en difficulté » accumulent un certain nombre de problématiques
sociales ou géographiques. Cyprien Avenel (2004) explique que I’'on ne parle des
guartiers que « par les problemes qu'’ils posent ». Le physique, les formes et la
localisation dans I'espace urbain « informent sur I'état social a un moment
donné »™%. En juin 2016, a la demande de la sous-préfecture et de la mairie, lors
d’une réunion générale, la directrice de ’ANAH? a fait le déplacement jusque
dans La Chaumiére pour évaluer quels seraient les dispositifs qui pourraient étre
mis en place pour la rénovation de I'habitat.

L'univers du béton en milieu urbain, I'absence de réelles structures et
d’équipements collectifs, I'isolement des familles et I'absence de repéres que
géneére cet habitat collectif, le rejet et les difficultés d’insertion socio-économique
dans un contexte insulaire ou le chomage est toujours plus important, ont
contribué a renforcer ce sentiment de ségrégation percue par la figure américaine
du ghetto peu ouvert sur I'extérieur. Sujet a des dérives d’appropriation de
I'espace et des lieux, on I'a vu, la réappropriation identitaire chez les jeunes
garcons/hommes par exemple, se fait avec la mise en valeur d’une culture urbaine
afro-américaine contestataire contrastant ainsi avec leur culture d’origine et la

culture de la société d’accueil.

*! Dans Marion SEGAUD, Anthropologie de I'espace : habiter, fonder, distribuer, transformer.

Armand Colin : Paris. 2010, p.83.
192 Agence Nationale de I'Habitat

156



b) Construction collective de La Chaumiére : les réalités vécues des habitants

L’aspect physique et vestimentaire des personnes en provenance de Mayotte
et des Comores, leur investissement dans I'espace du quartier, le délabrement de
I’habitat, font que La Chaumieére est bien souvent assimilée a une banlieue dont la
majorité de sa population est immigrante.

Cette nouvelle forme d’habiter, cette pluriethnicité dans le quartier est
souvent percue comme « un facteur de risques ». La Chaumiére est assimilée a
une zone de non-droit dont la migration mahoraise serait a elle seule responsable
de tous les maux du quartier. Cette ethnicité mahoraise est ainsi scandée comme
un facteur de probléemes socioéconomiques et de délabrement du quartier.
Pourtant cette dégradation des habitats collectifs ne s’explique pas seulement par
le peu de considération des biens communs et de la vie collective reprochés aux
Mahorais et aux Comoriens du quartier. Elle s’explique aussi par les difficultés
administratives, financiéeres et juridiques gu’implique la gestion d’une si grande
copropriété.

A son origine, ce groupement est unique et un seul syndic gére I'ensemble des
immeubles et des villas. Les charges servent a entretenir les espaces communs
(cages d’escaliers, espaces verts, paiement des hommes d’entretien, les
réparations courantes...). L'évolution du contexte socio-économique dans lequel
La Réunion a transité durant ces différentes phases, le changement des différentes
catégories socioprofessionnelles des habitants de La Chaumiére et les
aspirations'*® de chacun engendrées par ces mutations ont fait que le groupement
d’habitations La Chaumiere se scinde en différents syndics — un par immeuble —

4

au début des années 1990. Le prix du fonctionnement™* et de la gestion

193 c s s . . . P e s P . .
Pour les propriétaires des villas, c’est I'envie mais surtout la nécessité de se désolidariser des

immeubles. « J’ai acheté mon terrain et ma maison, je n’ai pas a participer aux frais d’entretien du
parc vu que ce n’est pas chez moi ». Cette volonté — a juste titre — d’individualisation des dépenses
est également accentuée par le délabrement du quartier, les conflits avec les Mahorais (surtout les
enfants) et les autres habitants, y compris ceux des villas qui sont « visitées par les gamins ».

%% Le codt d’un syndic par exemple.

157



administrative des syndics, les conflits entre propriétaires et/ou entre
propriétaires et syndics découlant d'une mauvaise gestion financiére,
administrative ou de la passivité de certains syndics dans le suivi de I'entretien de
I'immeuble ont considérablement compliqué cette gestion propre des résidences.
De plus, la crise économique a aussi contribué a la baisse du pouvoir d’achat pour
les propriétaires qui se sentent de plus en plus asphyxiés'® par I'augmentation
réguliére des charges de gestion courante et d’entretien de leur immeuble. La
dégradation due a I'usure normale'®® ou a la dégradation volontaire' rendent les
charges élevées et de nombreux syndics doivent gérer les nombreux impayés,
impactant ainsi le colt du fonctionnement™® de chaque batiment. L'important
turn-over de population, et largement amplifié depuis les années 2000 avec
I'arrivée des populations en provenance de Mayotte et des Comores qui
remplacent les nombreux départs de locataires ou de propriétaires fait que le
sentiment d’appartenir a un quartier a du mal a émerger. De plus, la faible visibilité
des syndics dans I’environnement du quartier — malgré la présence des hommes
de cour qui essayent, avec leurs moyens, de remédier a la qualité du quartier —

pour la gestion des soucis du quotidien, notamment avec les populations

195 . T P . . .
Pour certains propriétaires rencontrés depuis 2009, donc bien avant le terrain de recherche

(2013-2016), les revenus locatifs pergus ne complétent pas les dépenses engendrées par cet
investissement (colt du crédit, des charges récupérables et non récupérables, les appels de fonds,
les taxes fonciéres et les taxes d’ordures ménageres, les colts des travaux nécessaires (ou pas)
surtout si le locataire a été peu consciencieux dans I’entretien du logement.

1% probleéme d’étanchéité, de fissures du batiment, des peintures délavées qui nécessitent de gros
travaux de réfection. En 2016, un seul batiment a pu faire ces travaux. Vétusté des portes et des
caves, 'argent de I'entretien étant réparti en priorité dans le paiement de I'homme de cour et les
petites réparations (escaliers, ampoules, taillage des haies et des arbres, gaines techniques). Mais
la encore, I'entretien des résidences est inégalitaire selon I'immeuble et la capacité du syndic a
avoir les fonds et sa volonté a entretenir I'immeuble.

%7 Boites aux lettres vandalisées (parfois c’est I'ancien locataire/ou le propriétaire qui souhaite
récupérer son courrier et n‘ayant plus les clefs force I'ouverture de la boite aux lettres), tags,
graffitis sur les murs des batiments ou des cages d’escaliers, dégradation des cages d’escaliers dans
certains immeubles, portes forcées, vitres brisées pour entrer sans avoir les clefs.

%8 pour certaines résidences —sans citer les noms — les impayés peuvent s’élever a plus de 40 000€.
A cela il faut ajouter les frais de mise en demeure et autres frais d’huissiers et avocats quand c’est
nécessaire.

158



mahoraises et comoriennes, engendre cette perte du sentiment d’appartenance
et la volonté de participer a une vie commune de qualité.

Percus comme des immigrés'®® par une grande partie de la population, les
Mahorais a La Réunion et leur venue cristallisent des représentations et des
fantasmes collectifs issus de [I'histoire coloniale et de I'"époque post-
départementale de La Réunion. Ainsi, a La Chaumiére, méme si leur installation
est percue comme intrusive, les locataires mahorais sont a la fois « convoités » et
« redoutés » par les propriétaires.

Convoités, car ils sont considérés comme de trés bons payeurs’® et peu
regardants sur la qualité et I'état du logement, se retournant ainsi que trés peu

sur le propriétaire en cas de besoin.

« Les Mahorais payent toujours. lls ont trop peur de l'assistante sociale.
La CAF te donne les allocations directement su out compte et y’a pas
grand-chose a payer pour eux. Le Mahorais paie toujours ». [Homme,

Métropolitain, la soixantaine, marié, un enfant, vit a Madagascar].

Et redoutés, car ils ont la réputation de dégrader massivement les
appartements et les biens communs. Ce qui est souvent sources de conflits entre
voisins et familles mahoraises. Pourtant, la situation n’est pas homogeéne, et ce
paradoxe du locataire éclaire bien la situation. Au cours de mon terrain, j’ai été

s 2 .« . 201 \ .
amené 3 visiter de nombreux appartements®”, notamment auprés des familles

%% Dans une activité associative de I'association du quartier et dont Mounir ALLAOUI en a fait une

vidéo, un des enfants résume ces relations en expliquant « avant on croyait qu’on était des
clandestins, mais maintenant on est des chanteurs ». Ce texte de rap que j’ai analysé a fait I'objet
d’une communication au colloque Image et Savoir, développée dans le chapitre 6 de ce travail.
2% |3 cumulation des prestations sociales — allocations familiales, Aide au logement versée
directement sur le compte du bailleur — permet a celui-ci de toucher I'intégralité de son loyer :
« Les Mahorais ils payent toujours ». Propos recueillis sur le terrain. Voir également dans Pascale
JAMOULLE, Par-dela les silences : Non-dits et ruptures dans le parcours de I'immigration. La
Découverte. 2013.

! Dans ce travail, I'objectif n’est pas de décrire toutes les situations observées, et les types de
rencontres réalisées. Mais j'ai rencontré des propriétaires ou des locataires désespérés de leur
situation, certains propriétaires qui profitaient de leur situation et de la misére sociale, des
locataires peu consciencieux et également profiteurs de la situation. Bref, ce qui est récurrent dans
les discours est explicité dans I'analyse.

159



mahoraises. Et la situation n’est jamais binaire comme le ressenti le laisserait
s’imposer. J'ai vu des appartements trés bien entretenus et décorés, dans lesquels
les propriétaires et le locataire s’investissaient a part plus ou moins égale dans cet
entretien. J’ai vu également des situations ou ni le propriétaire et/ou ni le locataire
n‘entretiennent le logement, laissant ainsi une situation conflictuelle
s’envenimer : plus aucune communication n’existe, les uns se rejetant la faute
malgré les torts partagés et la médiation est impossible. Faute de connaissances?%?
des droits et des devoirs de chacun dans I'entretien des biens, le départ du
locataire — volontaire ou forcé — dénoue la situation tendue®®. Le plus souvent,
ces situations aménent le propriétaire a faire le choix de vendre son appartement,
au prix d’'une remise en état trés couteuse. D’autres appartements sont plus
anciens et le mobilier semble étre daté de la premiére décennie : baignoire a
sabot, tapisseries florales, pas de compteur électrique, cumulus a gaz, fuite d’eau
des tuyaux d’évacuations, baies vitrées délabrées et en bois. Malgré son entretien
qguotidien, I'aspect physique de I'appartement et I'espace de confort de vie
ressortant de ce contexte n’est pas optimal, laissant ainsi le locataire dans une
situation parfois proche du mal-logement. Le propriétaire, absent, ou passant par
une agence, est bien souvent peu soucieux de son bien et passe, aux yeux du

locataire, pour un marchand de sommeil :

« Mon propriétaire il s’en fout de tout. Il répond méme pas au téléphone.
Il est en France. En fait, je sais méme pas ou il est. Dumoment que je paye
le loyer. Mais des fois, je fais expres de payer en retard, pour voir s’il va
appeler. Et comme il appelle pas, et que j'aime pas pas payer le loyer,
alors je paie. Des fois il appelle, alors je lui dit « Ah t’es vivant, tu veux
savoir ou est ton loyer ? » et des fois, il appelle pas » [Femme, Mahoraise,

31 ans, mariée, trois enfants, juin 2016].

202 . . SR

Beaucoup de locataires mahorais n’ont pas d’assurance de responsabilité civile.
203 N , . . .

Dans cette these, sont explorées les relations entre Mahorais et les autres. Mais ce genre de
situation existe avec des locataires non-Mahorais.

160



Et le regard que porte beaucoup de propriétaires-bailleurs sur le quartier de
La Chaumiére — mal-fréquenté, dégradé, sale’®, peu entretenu — amplifie cette
situation de délabrement dans laquelle, les résidences ont été plongées au vu de

I’évolution sociale, économique et démographique.

L'arrivée des Mahorais, la question de I’errance des enfants, le délabrement
physique des communs de certaines résidences, les soucis économiques et de
gestion de certains syndics, la mauvaise aventure de certains avec un locataire ont
amené beaucoup de rancceur et de colere dans la gestion de ce patrimoine

immobilier :

« Je suis triste a dire que l'intégration de ces personnes-la ne se fait pas
aussi facilement, ce n’est pas nous, mais eux question hygiéne de vie, ils
ne veulent pas s’adapter, et je suis persuadé qu’il y a des gens qui ont
quitté La Chaumiere pour ailleurs a cause de cela ». [Homme, créole

blanc, propriétaire, mais ancien habitant, 39 ans, novembre 2013].

« Pu jamais mi loue aux Mahorais. Mwin I'a payé 13000€ de travaux et
c’est moi qui ait fait les travaux ». [Homme, Réunionnais de type malbar,

propriétaire et ancien habitant, 52 ans].

Le locataire mahorais est ainsi constamment jugé entre le bon et le mauvais
locataire. Selon Isabelle Taboada-Leonetti, la vision des immigrés est assez
binaire : les « bons », assimilables et tolérés, et les « mauvais » qui posent a la

France d’insolubles problemes d’intégration et de racisme. Pour un des syndics,

204 . , ; ~ . \ 4 .
Cette question de la saleté est récurrente. Méme si de nombreux progrées ont été constatés par

les hommes d’entretiens sur ce qu’il se jetait par les fenétres a une certaine période (couches,
mouchoirs, pots de yaourts...), la question des gros « encombrants » est encore problématique. De
nombreuses personnes ne respectant pas les jours de collectes, jettent ainsi un certains nombres
d’objets qui sont repris par les enfants pour jouer. De plus, de nuit, certains habitants des quartiers
avoisinants viennent pour jeter leurs encombrants (équipements ménagers, lits, gravas, pots de
peinture...) soit dans la ravine, soit au pied de certains immeubles, laissant la aussi, une vision de
quartier sale et insalubre pour les habitants et les visiteurs.

161



« il n’y a pas de mauvais locataires, il n’y a que de mauvais propriétaires », c’est-
a-dire est responsable le propriétaire qui n’est pas capable d’accompagner son
locataire faisant le plus souvent des baux peu conformes et louant un
appartement déja vétuste : sans robinet, avec des fuites d’eau, des problémes
d’électricité... Cependant, méprisé et peu considéré, le locataire mahorais se
conforte dans cette situation d’ignorance et méprise a son tour ses devoirs.

Il'y a aussi des situations ou le propriétaire, bien qu’ayant essayé de vendre ou de
louer, avec un crédit en cours, n’a pas eu d’autre choix que de prendre une famille

mahoraise qui demandait a s’installer sur le quartier :

« Pendant longtemps j’ai pas loué mon appartement. J'ai essayé pourtant.
J'ai essayé de le louer et de ne pas le louer... bon, vous comprenez, quoi.
Mais je n’avais plus le choix, fallait bien que je le loue, alors je I’ai loué...
[a des Mahorais] » [Homme, Créole blanc, la soixantaine, propriétaire

bailleur, mars 2015]°%

De ce fait, de nombreux propriétaires préferent laisser leur logement vide ou
en vente?® plutdt que de le louer a « des Mahorais ». Pour eux, c’est une facon de
protéger leurs biens et celui des autres. Ne pas avoir de locataires mahorais dans
une cage d’escalier est un gage de tranquillité et un argument d’achat ou de
location pour celui qui cherche un appartement dans un quartier ou la valeur des
biens est en constante décote et dans lequel il est de plus en plus difficile de
vendre ou de louer son appartement : « Les cages les plus dégradées » dit-on

« sont celles ou il y a une forte concentration de Mahorais dedans ».

205 . . , ;s .
Ceci est extrait d’'une Assemblée Générale assez houleuse durant laquelle la présence des

familles mahoraises locataires était fortement reprochée a leurs propriétaires par les autres
propriétaires habitants. En effet, ils accusaient ces propriétaires-bailleurs d’avoir accentué la
dégradation de la résidence et qu’ils devraient « faire payer » leurs locataires mahorais pour ces
dégradations.

2% Bien qu'’il y ait une forte majorité de locataires résidants, le quartier, en changements constants,
se vide de plus en plus. Il n’est pas rare de voir plusieurs appartements avec des pancartes « a
vendre », « a louer » depuis plusieurs mois, voire années pour certains.

162



Les familles mahoraises et comoriennes locataires alternent donc entre ces
figures renvoyées a leurs appartenances ethniques, a cette mahorité qui cristallise

les peurs les plus profondes dans I'imaginaire réunionnais :

« Y’'en a des bons ou des mauvais, le probléme c’est que tu as simplement
quelques familles qui font n’importe quoi et qui du coup, font une
mauvaise image des Mahorais » [Femme, Mahoraise, 28 ans, mariée, trois

enfants, locataire]

« Ca a commencé a se dégrader avec larrivée d’une certaine
communauté, qui a a mon sens, trés peu d’hygiene de vie, ou peut-étre
un je m’en foutisme. Voila, eux faisaient des grillades, ou des party,
ramassaient pas leurs déchets. L’aluminium restait la, voila vous
commencez par laisser un papier, deux papiers, une bouteille, deux
bouteilles, petit a petit, ca a plus suivi, et la le gardien, il faisait ce qu’il
pouvait, mais voila, le gardien avec la surcharge de travail, il ne peut pas
s’occuper de I'immeuble et de la cour. Avant y’avait pas cette charge de
travail qu’y a maintenant ». [Homme, 39 ans, créole blanc, propriétaire

bailleur et ancien habitant, octobre 2013]

Percue comme intrusive, illégale, cette migration impacte fortement sur la
cohabitation culturelle réunionnaise. Pour Véronique De Rudder, les
représentations des relations interethniques sont articulées autour de ces
rapports basés sur la transaction interindividuelle, hors ou indépendamment des
appartenances »*’. Ces représentations sont alors soumises « aux idéologies et
aux stéréotypes dominants et sont ainsi amenées a composer avec eux par
adhésion, contournement et retournement ». La présence des enfants a
I’extérieur, souvent d’origine mahoraise, contribue a renforcer I'image ethnicisée
et dégradée du quartier. Selon Véronique De Rudder, les représentations ne

peuvent y échapper du moment que les stéréotypes « agissent concrétement —a

7 Dans Véronique DE RUDDER, Autochtones et immigrés en quartier populaire : d’Aligre a I'ilot

Chdlon. Coll : « Migrations et Changements », L'Harmattan, 1987.

163



travers « I'image » valorisée ou dévalorisée qu’ils conférent au quartier — sur sa
valeur [ici] symbolique ». Les attitudes, les représentations a I'égard de la présence
mahoraise et la difficile cohabitation dans certaines cages d’escaliers, renforcent
la stigmatisation de la population en question [les Mahorais] vivant dans le
guartier, et provoque ainsi la décote du quartier engendrée par la fuite des
populations pouvant bénéficier d’une évolution sociale. Selon Isabelle Taboada-
Leonetti et Véronique De Rudder, sont désignés comme relation « inter-
ethniques » les relations entre les Francais et les immigrés. Celles-ci s’expriment a
différents niveaux : celui des représentations — visible a travers les discours des
interlocuteurs —, celui des relations interpersonnelles des individus ou des groupes,
ou ceux-ci sont en situation d’interactions, et celui des rapports sociaux, existants
entre ces mémes groupes.’® Ces niveaux qui s’observent dans des situations de
cohabitation pluriethnique ou les rapports entre groupes, les stratégies
d’appropriation de I'espace, et d’expression identitaires, correspondent a des
relations interpersonnelles sont indépendants entre eux, et parfois
contradictoires. Toujours selon Isabelle Taboada-Leonetti, ces niveaux sont
déterminés par les rapports sociaux « qui définissent, dans I’ordre du macrosocial,
les statuts relatifs des uns et des autres : les immigrés sont globalement définis
comme des travailleurs venus de pays moins développés, économiquement et
culturellement inférieurs a la France, et, de fagcon complémentaire, les Francais
représentent, collectivement, 'employeur et la classe dominante »**°. Mais la
encore, plusieurs niveaux d’analyse peuvent s’entrecroiser.

Tout d’abord, les Réunionnais et les Mahorais sont Francais. Ensuite, quelle
définition de la réunionnité adopter ? Dans ce quartier ou plusieurs mouvements
migratoires — en provenance de I'océan Indien ou d’Europe — se cotoient, les
attitudes les plus négatives sont essentiellement dirigées vers les Mahorais, et vers

les Comoriens de la part des Mahorais. Ces attitudes et ces représentations, bien

%% Dans Isabelle, TAOBADA-LEONETTI, op.cité, 1987, p.35.

Ibid. p.36.

209

164



souvent fondées sur un seul ensemble d’éléments, catégorisent ainsi le statut des
personnes en provenance de Mayotte.

Renvoyant a un phénotype africain, a une vie d’extérieure et a des relations
de cohabitations familiales basées sur I'entraide et la proximité, les individus
mahorais évoquent I'image d’une culture et d’individus sous-développés, comme
a pu I'&tre « La Réunion il y a une cinquantaine d’années »**°. Dans les discours
évoquant les Mahorais et les Comoriens, s’énoncent de nombreuses références a

I’Afrique :
« Mayotte c’est I'Afrique » [Homme, Créole blanc, 65 ans, propriétaire]

« lls vivent dehors comme des Africains, en tribus » [Homme, Créole, 37

ans]

« Si deux familles mahoraises vivent ensemble, leurs portes sont ouvertes
toute la journée et communiquent, ¢a fait du bruit, c’est comme une
tribu » [Homme, Créole blanc, 39 ans, propriétaire et ancien habitant,

novembre 2013]

Ces différentes paroles reflétent bien le rapport ambigu qu’il existe entre la
vision d’une Réunion occidentalisée — sortie d’'une époque coloniale et peu
prospére — et I'fle de Mayotte qui ne voit son statut changer qu’en 2011. Malgré
la départementalisation, I'lle francaise est percue comme un territoire « encore

en voie de développement » :

« Je ferais comme eux si je vivais dans I'extréme pauvreté. Je partirais
ailleurs. Mais pour moi il faut s’adapter a la ou tu vis. Si j’avais I’"habitude
de jeter dans la savane, je la perds. Je laisse ce qu’il y a derriére moi ».

[Homme, la cinquantaine, décembre 2015]

210 Interlocuteur, 60 ans, mai 2014.

165



Et les Mahorais sont imbriqués dans une identité africaine péjorative :

« Dans leur sac poubelle, y’a toute leur identité dedans : des bananes, du
manioc et des couches sales ». [Homme, type kaf, la cinquantaine,

travaille sur le quartier, mars 2015]

Des conflits de générations compléetent ces conflits basés sur I'ethnicité
entre les Mahorais et les autres. Si le voisin du premier étage, un créole blanca la
retraite, a recu quelques cailloux de la part des enfants aprés leur avoir demandé
de crier moins fort, c’est qu’en plus d’étre jugé sur son appartenance « t'es blanc
Monsieur, donc tu es raciste », il y avait aussi une sorte d’exaspération entre ces
enfants et lui. Habitant au premier étage, étant présent la journée, il était habitué
a une certaine tranquillité, comme de nombreux autres retraités du quartier. Le
bruit des jeux, des cris et des sifflements exaspere ainsi les plus agés et ceux qui

.y . 211
ont connu La Chaumiere avec beaucoup moins d’enfants™ " :

« Quand je suis arrivé dans les années 90 c’était beau, c’était calme. Pas
un bruit, pas de déchets, rien. C’'était la résidence idéale. Pause... Non
attendez, je me trompe, il y avait quelque chose qui me génait beaucoup,
je me disputais avec eux, vous savez, la en dessous (me montrant par-
dessus son balcon) il y avait un espéce de chemin en terre, pas vraiment
de la terre, mais il n’était pas gazonné. Les gens s’en servaient pour jouer
a la pétanque, et le bruit des boules, la, quand ils faisaient tik tik tik (en
me mimant de ses mains le claguage des deux boules de pétanque), ah,
Madame, je vous jure, combien de fois je leur ai demandé d’arréter de

faire claquer les boules ». [Interlocuteur, 65 ans]

La présence des populations mahoraises et comoriennes dans le quartier fait
donc émerger différentes situations de sociabilité : les relations de voisinage

débordant parfois sur des situations de conflits dues a des formes de cohabitations

211 . . .
Prendre la cage d’escalier dans laquelle je vis est un bon exemple : 17 enfants sur 10

appartements. Le nombre d’enfants a considérablement augmenté ces 15 derniéres années.

166



(interethniques) malaisées entre les habitants. Le plus souvent entre des
locataires mahorais et les autres. Ainsi, la présence des familles mahoraises et
comoriennes dans le quartier est percue comme symptomatique d’un probléme
social réunionnais. Et ils font figure d’étrangers dont l'intégration est peu
probable. Cette vision exprimée ainsi par un certain nombre de personnes
rencontrées®™® semble cristalliser le sentiment d’exacerbation envers les
Mabhorais. Il s’en dégage pour un certain nombre de nos interlocuteurs, un
sentiment de mal-étre et de dérangement qui peut facilement étre exacerbé par
la présence réguliere de dépéts sauvages’™, de saletés jonchant le sol ainsi que
par le délabrement physique des batiments extérieurs et des voiries. Tout ceci
accentuant ainsi la perception trés négative du quartier, et la répulsion d’y
habiter. Ces représentations liées a « I'africanité et a la vie tribale » de cette
population, se trouvent souvent renforcées par les pratiques quotidiennes de
certaines familles a La Réunion, et dans le cas de cette étude, dans la zone de
résidence de La Chaumiéere : enfants jouant dehors, cuisines extérieures a
certaines périodes, repas a |'extérieur pour certaines occasions, regroupements...
Ces situations « de relations interpersonnelles »** liées & une cohabitation
résidentielle percue comme imposée bien qu’elle ne reléeve que de l'inévitable
offre/demande, provoquent chez de nombreux habitants des enjeux identitaires
qui ne s’exercent qu’au contact de ces différentes populations. Pour Isabelle
Taboada-Leonetti, « lorsqu’une minorité ethnique marque fortement un espace

. . 21 . N . .
urbain collectif »*** et qu’elle s’approprie a la fois les espaces collectifs et leur

212 N C .
Quelques-uns de mes interlocuteurs « propriétaires » essayant de louer leur appartement et

ayant eu des visites annulées sans étre prévenus, supputent que I’hypothétique locataire ait fait
demi-tour sur le parking en « voyant ¢a ». La Chaumiere est également mal représentée par la
population mahoraise extérieure au quartier. La Chaumiere serait « une cité comme en
Métropole » ou « y’a des rixes la-bas, non ? ». Cette perception de La Chaumiere, comparée bien
souvent a Marseille m’est fréquemment évoquée.

1> Abandon récurrent de nombreux appareils électroménagers hors d’usage, de canapés, tables,
chaises et autres encombrants. La Chaumiere est pergue comme un quartier sale ou les instances
municipales sont obligées d’intervenir régulierement pour le nettoyer. A noter que ces dépdts
sauvages sont fréquents a La Réunion.

2% op.cité, p.37.

1 op.cité, p.39.

167



« image symbolique », cette « territorialisation est percue comme une menace par

216

la population autochtone »“~°. Cette menace comporte plusieurs aspects a la

Chaumieére.

Tout d’abord, celle-ci se ressent d’abord comme une menace identitaire associée
3 un sentiment d’envahissement®’ et de dépossession des biens matériels et
collectifs, notamment pour une bonne partie des propriétaires habitant sur le
secteur avant I'arrivée des premiers Mahorais et ayant connue « I'dge d’or du

218 Ensuite, cela concerne la dégradation du cadre d’habitat,

quartier »
notamment des cages d’escaliers, des immeubles et de I'ensemble des espaces
collectifs, notamment les espaces verts. Sous-entendu, et on |’a vu, que ce quartier
de La Chaumiére devienne une enclave ethnique mahoraise, favorisant ainsi

I’émergence et la continuité identitaire des Mahorais.

21 Ibid.

7 Voir notamment les travaux de Véronique DE RUDDER, Autochtones et immigrés en quartier
populaire : Du marché d’Aligre a l'ilot Chédlon, Paris ; L'Harmattan, coll : « Migrations et
changements, 1987, p.158.

1% Terme récurrent dans le discours des propriétaires rencontrés. Je nomme cette époque qui
correspond, selon les discours des enquétés, avant I'arrivée des Mahorais sur le quartier de La
Chaumiere « I’age d’or ». Cette appellation issue du discours montre que les discours, avant, tout
allait trés bien a la Chaumiére avant leur arrivée, méme si, lorsqu’on approfondit les entretiens, la
vie n’a jamais été toute aussi rose. Comme dans toutes résidences de grand ensemble, il y eu
malgré tout, des conflits de voisinages engendrés par le nombre important de locataires, des
disputes conjugales rendues publiques, des enfants qui jouent sur le parking ou sur le boulevard
Saint-Frangois en skate board, les bicyclettes qui s’élancent a grande vitesse en haut du boulevard,
les vols d’essence a I'époque des 2CV....

168



c) Construction médiatique de La Chaumiere

En général, dans les médias, La Chaumiére ne fait que peu parler d’elle. Si
on reprend les articles retenus dans ce corpus, je retiens qu’un certain nombre de
vocables assimilés aux banlieues de Métropole et au systeme de ghetto nord-
américain se retrouvent avec les discours rencontrés, qui ethnicisent et

stigmatisent le quartier.

"Ces blocs d'immeubles deviennent des ghettos sociaux” (extrait du courrier adressé au sous-
préfet a la cohésion sociale et au maire

Par ailleurs, tous se plaignent d'attroupements nocturnes, de trafics divers, de nuisances
sonores, de carcasses de voitures abandonnées, de détritus.

169



Le nouveau locataire décide alors de franchir le pas. Il porte
plainte. Quatre des jeunes de la bande ont été
formellement identifiés. Ils seront juges le 20 mai pour
agression physique envers le locataire, mais pas pour les
actes de barbarie contre les chiens.

Sur cet aspect, |'agence immobiliére qui gére une partie des
appartements de ce parc locatif social de Saint-Francois a .

alerte l'asociation Agir pour protéger les animaux  « .o petit groupe de jeunes
réunionnais (APPAR). Un courrier a eté envoyé au sous- . a a
préfet d\argéA de la cohésion sociale, Rémy Darroux, et au P AR L LN T, W S

hi :
maire de Saint-Denis, pour faire part de ces exactions, mais l::‘ hf' ens e":n: ::' :::;ﬂ:h
egalement pour “des attroupements noctumes, de trafics mle*'“ecs"ts Sradtanices

divers, de nuisances sonores ou encore de voitures

u_en les résidents,
abandonnées” Bref, un climat d'insécurits intenable. ey

"Quand les résidents voient ces jeunes se réunir, ils appellent la police qui envoie automatiquement
une équipe sur place. Ces rondes policiéres permettent aux locataires qui n'osent pas s'interposer,
par peur de représailles, d’avoir un soutien. Elles sont également dissuasives auprés des jeunes qui
essaient de créer des sortes de ghetto ou ils peuvent se livrer a toute sorte de trafic ou de
violences”, termine-t-il.

Figure 32: Extrait d'un article de presse réunionnaise racisant le quartier

Figure 33: Extrait d'un article évoquant le programme de rénovation urbaine du quartier.
Le quotidien de La Réunion, 10 mars 2017.

170



Les premiers articles ci-dessus parlent de ghettos sociaux ce qui ne veut rien
dire puisque sociologiquement le ghetto®*® n’existe pas en France et encore moins
a La Réunion. lls parlent également de « parc de logements sociaux », ce qui est
erroné puisque La Chaumiére est une copropriété privée. Les articles de journaux
évoquent des « rondes nocturnes », des « rondes policiéres », « des trafics en tout
genre », « de[s] jeunes qui se regroupent ». Ces termes et ces descriptions laissent
entrevoir un quartier dangereux, mal famé, non fréquentable, dans lequel se
déroulent des vols incessants par les délinquants du quartier. La Chaumiére est
ainsi décrite comme un quartier pauvre, aux murs remplis de graffitis, d’enfants
errants et de jeunes livrés a eux-mémes.

Par le terme « ghetto social », les articles laissent sous-entendre le « ghetto
ethnique » qui est régulierement repris dans les discours. Pour ceux qui
connaissent les problématiques de La Chaumiére, ce genre de terme renvoie
directement aux populations en provenance de Mayotte et des Comores. La
Chaumiere apparait dés lors comme quartier a problemes (délinquance, violence,
drogue...) ou il ne fait pas bon vivre, circuler, étre a I’'école. Bref un quartier
invivable, dans lequel se développent — pour reprendre les termes des articles —
un « sentiment d’insécurité insoutenable », « des conditions de vie indigne », « un
climat délétére ». C'est donc une description assez négative que I'on fait de La
Chaumiere. Ces discours et ces articles reposent essentiellement sur les éléments
visuels — investissement dans |'espace physique du quartier des familles
mahoraises — et dégradants, avec la présence réguliere des encombrants dans le

guartier et aux abords du Boulevard Saint-Francois.

Y pour Loic WACQUANT « le label ghetto ne reléve pas de la science sociale, mais de la polémique

politique, et ne sert qu’a vendre du papier, car il est a la fois [un] terme accusatoire et [un] cri
d’alarme ». Ce label employé en France n’éclaire ni I'évolution structurale et ni I"évolution
fonctionnelle des territoires de relégation et de leur peuplement. Au contraire, « il nourrit la spirale
de la stigmatisation dans laquelle sont enfermés les districts paupérisés de la périphérie urbaine ».
Dans WACQUANT, Loic., Repenser Le Ghetto : du sens commun au concept sociologique, |dées
économiques et sociales, n° 167, 2012/1.

171



Loin d’ignorer certains faits graves qui ont pu se dérouler dans le quartier
tout au long de cette these et le sentiment de sécurité de certains habitants qui
peuvent étre importunés par les regroupements des jeunes adolescents et des
enfants qui jouent dehors (sur les parkings, les épaves de voiture, les espaces
verts...), il n’en est pas moins que ce genre d’articles véhicule les messages des
médias comme une vérité totalisante et globalisante. Cela nie de ce fait la diversité
des rapports entre habitants du quartier et leurs parcours. Dans un contexte
national ou la crise des banlieues et la montée de I'islamophobie ont amplifié les
crispations identitaires et les fantasmes autour du « jeune des cités ». La Réunion
n’est pas épargnée face a ce phénoméne qui se cristallise avec la migration en
provenance de Mayotte et des Comores.

Dans ces articles, ce ne sont pas des fragments d’une réalité qui sont décrits,
mais une réalité vraie et absolue, faisant ainsi oublier que le quartier de La
Chaumiere n’est pas seulement des immeubles avec des habitants. Mais un
quartier dans lequel vivent des habitants, qui nouent des liens — quels qu’ils
soient — avec les autres habitants. Ce quartier a aussi, pour ses habitants des
représentations et des significations, qui different aussi des représentations

collectives et stigmatisantes autour de ce quartier.

Le quartier a des identités rendues visibles par les parcours individuels et
collectifs des habitants, le travail de I’école, et de tout ce qui se joue au coeur de
ce quartier. Méme si ce travail doctoral se concentre essentiellement sur la
migration mahoraise et comorienne du quartier, les relations de ces migrants ne
s’arrétent pas au seul aspect communautaire, mais a I'ensemble des habitants,
gue ce soit positif ou négatif. C'est ce que la sociologue Annick Germain appelle la
cohabitation pacifique au quotidien. Pour que chacun puisse « vivre ensemble »,
malgré « les incivilités » régulieres des enfants et les conflits ponctuels qui

, . . . 22
augmentent I'exaspération envers les familles migrantes??°.

2 Dans Annick GERMAIN, Xavier LELOUP Xavier, Martha RADICE, « La cohabitation interethnique

dans quatre quartiers de classes moyennes a Montréal », Diversité urbaine, 2014/141, p.5-24

172



Or, bien que cette vision médiatique peut aussi étre partagée par un certain
nombre d’habitants, le ressenti d’autres habitants, mahorais ou non, peut étre
différent. L'image catastrophe revendiquée par certains discours et les médias

occultent donc la part de réalité qui est vécue et ressentie par d’autres habitants.

« Franchement, y’a les gens qui disent qu’il y a des choses sur La
Chaumiére, mais moi qui habite |3 je les vois méme pas. lls disent des trucs
qgue méme les habitants y voient pas » [Femme, Mahoraise, 30 ans,

mariée, trois enfants, habitante du quartier, novembre 2016]

173



Conclusion

Les logiques d’organisation et d’appropriation de I'espace habité mettent en
lumiére les stratégies d’implantation et d’adaptation de ces familles au sein méme
du quartier. Basées sur des formes de proximités de résidences, et d’affinités
(amicales, familiales, villageoises), elles reproduisent le modele d’habitat
mahorais. Celui-ci ne peut étre reproduit favorablement en milieu collectif urbain
ou les appartements sont trop petits. Toutefois, la reproduction de cette forme
d’habiter a la mahoraise est percue comme responsable de la dégradation et de la
dévaluation de l'espace commun de La Chaumiére. L'extérieur du quartier
apparait ainsi comme le prolongement de leur unité familiale, facilité par
I’emplacement proche des immeubles et I'implantation des familles en réseau. La
présence de ce grand espace vert qui relie chaque partie du quartier permet
aisément cette reproduction des manieres de vivre et d’étre. Ces formes
contrastent toutefois avec I'individualisation des modes de vie a La Réunion, et le
retour du chacun chez soi accentué par I’habitat collectif, et souhaité par les autres
habitants via le réeglement de copropriété.

La territorialité et le quartier renvoient souvent a la notion d’appropriation?*™.
Ainsi le repérage et le marquage effectif avec des éléments visibles**? — affiches,
graffitis —sont des actes d’appropriation®?3. Ces différentes activités recensées sur
La Chaumiére font peu a peu de cet espace nouveau un endroit investi, familier,
guotidien, investi par des personnes qui se |'approprient pour mieux s’'u-y
reconnaitre. Cette appropriation comme processus n’est pas ressentie
positivement par les autres habitants qui voient en cet investissement territorial
la décote du quartier et le résultat des problémes de La Chaumiéere a I'image de
cette migration mahoraise a La Réunion vécue comme une migration économique

intrusive. Méfiance et conflits résument ainsi le sentiment entre ces « nouveaux

**1 Dans Maité CLAVEL, op.cité.

222 .
Ibid.
5 Dans Richard HOGGARD, La culture du pauvre, Editions de Minuit, 1970 ; Coing Henri, 1966.

174



venus » et les autres groupes installés dans le quartier. Cette appropriation des
espaces communs est pour les propriétaires occupants et les locataires installés
ici depuis longtemps, une forme de confiscation d’un bien entretenu et valorisé.
L’arrivée des Mahorais a mis a mal cette identité du quartier. Sur le plan de la
visibilité, la concentration des regroupements dans certaines zones donne I'image
d’un quartier urbain ghettoisé ol la reproduction des modes de vie d’origine a
I'identique freinerait I'intégration dans la société francaise, diminuant ainsi le seuil
de tolérance d’accueil des populations anciennement établie. Cette cohabitation
interethnique avec les Mahorais est, dans la majeure partie des cas, ressentie
comme une incapacité de leur part a s’intégrer dans la société d’accueil et une
carence de la société réunionnaise a faciliter l'insertion des Mahorais. La
Chaumieére est ainsi tributaire de différents stéréotypes a la fois véhiculés par les
clips des jeunes, mais aussi par l'inscription physique des familles mahoraises et
comoriennes dans le quartier. L'expression visuelle et sonore des jeunes dans
laguelle ils expriment leur désarroi permet de renverser ces sentiments
d’injustices sociales, économiques et ethniques en une ressource et une
valorisation de soi a travers des expressions collectives empreintes de culture
urbaine afro-ameéricaine. C’est faire entendre sa voix dans un univers ou on ne les
écoute pas. C'est une forme de bricolage identitaire entre la culture dominante, la
culture créole et la culture mahoraise. L'effet de bande, engendré par ces jeunes,
participe a un sentiment d’insécurité chez les habitants. Une image amplifiée par

cette figure du jeune délinquant qu’ils incarnent.

175



Chapitre 4 : Venir et passer a La Chaumiere

« Quand on est arrivé, on était les seuls Mahorais, y’avait
pas d’autres Mahorais. Apres ils sont venus » [Femme,
Mahoraise, 26 ans, mariée, trois enfants, décembre 2015]

Les travaux sur la migration mahoraise a La Réunion sont assez récents, du
fait de la jeunesse de ce mouvement migratoire et émergent de fagon intensive®*.
En 2009, Bernard Cherubini et Nicolas Roinsard balayent les premiéres études sur
les motifs migratoires des Mahorais a La Réunion®?. Passant d’une migration
individuelle & une migration familiale et féminine aprés les années 2000%%, la
migration mahoraise est spécifique de par I'ampleur qu’elle a prise en quelques
années. L'enquéte ethnographique que j'ai effectuée auprés des populations
mahoraises et comoriennes dans le quartier de La Chaumiére permet
d’approfondir ces premiers travaux en mettant en évidence des convergences et
des divergences, notamment sur les objectifs migratoires ou I'accés a un niveau
de vie et de protection®’ supérieur a celui de Mayotte les incite & migrer vers La
Réunion. Datant d’il y a 10 ans, le travail de Bernard Cherubini et de Nicolas
Roinsard montrait en quoi I'attractivité de la protection sociale pouvait étre un
moteur principal de cette migration, et de quelles maniéres les bénéfices de ces
acceés aux droits sociaux et économiques prenaient place dans le systéeme
économique des familles mahoraises et comoriennes.

Ce phénomeéne migratoire est d’autant plus problématique qu’il est percu
par la société d’accueil a La Réunion de maniere stéréotypée et intrusive ; les

populations en provenance de Mayotte et des Comores éprouvant de réelles

224 T . ; YN \
Au vu de la multiplication des travaux des mastérants de toute discipline et les theses en cours

depuis 2010.

** Dans Bernard CHERUBINI, Nicolas ROINSARD. Stratégies migratoires et enjeux de la protection
sociale a La Réunion et a Mayotte : conflits et concurrences dans les espaces sanitaires et sociaux,
rapport a la MiRe-DRESS, programme « Migration et protection sociale », 2009.

%%® Dans BRETON Didier, BEAUGENDRE Carole et HERMET Francois., « Quitter Mayotte pour aller
ou ? », Informations sociales, n°6, vol. 186, 2014, p. 59-66.

>’ Tous les éléments qui relevent de I'emploi, des prestations sociales et de santé, la scolarité...

176



difficultés a s’insérer dans le territoire d’accueil??®. Sans négliger cet attrait d’accés
« a une vie meilleure »**° qui conditionne leur venue et leur implantation dans la
société réunionnaise, je souhaiterais démontrer que la circulation migratoire a été
favorisée par la mise en place progressive de réseaux familiaux et villageois de
ceux déja installés ou qui s’installent, avec le besoin d’étre traités égalitairement.
Le désir d’'un « retour au pays » est bien souvent mystifié et évoqué de maniére
hypothétique dans le discours des parents.

Fondé sur des entretiens, des récits de vie et des situations d’observations
sur les modalités des parcours migratoires, |I'objectif de ce chapitre est
d’interroger la singularité des expériences individuelles des interlocuteurs dans un
mouvement migratoire jugé collectif et de grande ampleur. Ces parcours
migratoires — souvent complexes — qui prennent vie dans ces Histoires de femmes,
montrent une certaine spécificité mahoraise et comorienne dans les
configurations migratoires. Les situations sociales, scolaires et économiques des
familles s’entremélent aux désirs de formation, de mobilité, d’émancipation. Les
itinéraires migratoires et les déplacements dans le territoire réunionnais sont
interrogés afin de mieux comprendre les modalités de départ et d’arrivée, car les
motivations de départs se conjuguent au travers d’opportunités et de contraintes
liées a la parentalité, a la conjugalité, a la notion de famille en territoire d’origine
et d’accueil, mais aussi au réle que peuvent jouer ces réseaux. Ces Histoires de
femmes détaillées dans ce chapitre permettent ainsi une analyse de la circulation
entre les Comores-Mayotte, La Réunion et la Métropole ou les configurations de
ce mouvement migratoire, les projets individuels et familiaux, convergent avec
ceux des autres, participant ainsi a la singularité et a la spécificité de ce processus

migratoire collectif.

28 \/oir le travail de Bernard CHERUBINI et Nicolas ROINSARD, les études INSEE de 2009 et de 2012

ou I'acces a I'emploi, aux logements sociaux semblent difficiles. Le racisme dans les administrations
et les collectivités est aussi récurrents dans le discours de mes interlocuteurs, comme cette
interlocutrice de 30 ans qui a souhaité faire un stage BAFA mais a qui on aurait répondu « de toute
fagon, personne ne vous prendra ». Ce qui I'a amené a partir faire son stage a Mayotte.

> pai repris dans ce paragraphe les propos récurrents d’un certain nombre de mes interlocuteurs.

177



1) Arrivée a La Chaumiere : motifs et récits d’itinéraires migratoires

Les familles rencontrées ont des raisons familiales®>°, scolaires et
économiques d’étre venues a La Réunion, célibataires ou mariées, en ayant moins
de 25 ans ou plus de 35 ans, avec ou sans leur mari, avec ou sans leurs enfants qui
les rejoindront successivement. Dans ce chapitre je souhaite retracer le parcours
de certaines d’entre-elles qui, en quittant leur territoire d’origine ou un autre
territoire d’accueil — Mayotte, les Comores ou la Métropole — sont venues

s’installer directement a La Chaumiere en arrivant a La Réunion.

a) « Avoir une vie meilleure »?3

La plupart de ces familles rencontrées sont originaires des campagnes
mahoraises ou des petites villes de Mayotte. Bien que répondre a la question
« Pourquoi es-tu venu a La Réunion » fait émerger de nombreuses questions
d’ordres scolaires et économiques approuvant le difficile contexte socio-
économique de Mayotte, ces motifs ne peuvent toutefois se particulariser les uns
et des autres. L'analyse du discours des intéressés révele que ces motifs ne sont
pas linéaires et s’enchevétrent avec les différentes prestations socio-économiques
mises en place sur La Réunion et auxquelles les Mahorais peuvent prétendre en
tant que citoyens francais. Parmi les raisons évoquées a quitter Mayotte, figure en

premier lieu celui du manque de structures éducatives (école, college, lycée,

2% | e détail de la composition du corpus étudié est décrit dans le chapitre 2. Je tiens tout de méme

arappeler que le corpus est composé de 28 familles étudiées principalement au travers de la mere
de famille, celle que j’ai le plus cOtoyée. Je parle de famille parce que j’ai tout de méme été amenée
a observer leur quotidien, rencontrer les enfants et certains maris, a La Réunion ou a Mayotte et a
les interroger lorsque I'occasion s’est présentée. Quand le couple est déja marié, le projet
migratoire se fait en famille (ou seulement la mere et les enfants) avec I'implication du pére, ou du
moins, le mari. Afin d’englober le plus précisément la réalité du terrain et des rencontres réalisées,
je préfére parler de 28 familles, plutot que de 28 femmes. C'est donc au travers du parcours
migratoire de leurs épouses que sera abordé celui du mari et des enfants quand celui-ci est
pertinent.

21 Cette phrase reprise a mes interlocuteurs se recoupe aussi sous I’expression « aller chercher les
mariziki ».

178



université) ainsi que les offres de formation et la faible capacité d’accueil pour ces
mémes structures. Viennent ensuite I'emploi et la santé. Méme si les revenus des
prestations sociales sont peu évoqués lors de I'entretien, ils apparaissent toutefois
dans les discours sous la forme d’avoir une vie meilleure. Quoi qu’il en soit, le
manque de perspectives socio-économiques établies a Mayotte pousse les
familles a quitter I'lle afin que leur avenir et celui de leurs des enfants aient de
meilleures chances d’étre assuré. L'immigration mahoraise a La Réunion semble

232
32 Dans

étre une migration majoritairement féminine, monoparentale et récente
les entretiens effectués auprés des personnes rencontrées, la plupart sont agées
de moins de trente-cing ans et en grande majorité mariées. Certaines sont arrivées
enfants a La Réunion, d’autres adolescentes ou en étant mariées et sont venues
en famille avec leurs enfants. Les profils et les raisons sont assez variés méme si
des regroupements peuvent se faire. Les raisons de leur migration sont
majoritairement d’ordre scolaire : continuer apres le CAP?® le BAC*** faire une
formation, « venir pour I'école des enfants », de santé, ou fuir la misere et

I'insécurité du pays d’origine ou des violences conjugales, rejoindre un conjoint

déja installé ici.

b) Migrations intrarégionales : de Mayotte/Comores/Métropole a La Chaumiére

De ces vingt-huit familles étudiées, huit se sont installées a La Chaumiére en
arrivant directement de Métropole, de Mayotte ou des Comores, via un réseau
familial, ou amical (souvent villageois). Comme évoqué dans les travaux de
Bernard Cherubini et Nicolas Roinsard, la premiére phase d’accueil se fait chez un
coreligionnaire, ou la situation de cohabitation peut parfois étre conflictuelle.

La trajectoire des personnes rencontrées n’est pas linéaire ni homogeéne. Les

Mabhorais et les Comoriens sont parfois amenés a étre trés mobiles suivant leurs

2 Dans Bernard CHERUBINI, Nicolas ROINSARD, op.cité.
33 Certificat d’Aptitude Professionnelle.
% Baccalauréat.

179



projets migratoires, et n’hésitent pas a migrer de facon a ce que les accés aux
emplois ou aux formations leur soient plus favorables. L'idée méme de la mobilité
est ancrée dans leur parcours migratoire individuel et professionnel, conditionné
par une somme de configurations sociales (nationalité), familiales (conjugalité,
parentalité...), scolaires, économiques... par lesquelles les motifs migratoires se
conjuguent par les statuts correspondants et les réseaux familiaux avec le désir
d’égalité en toile de fond. Pour bien comprendre la complexité de cette migration,
je retrace ici le parcours de cing femmes agées de 21 ans a 47 ans lors de mes

entretiens et rencontres réguliéres auprés d’elles effectuées en 2013-2016.

Le parcours d’Asma
Asma, Grande Comorienne, arrivée de Métropole a La Réunion

Quand je rencontre Asma en septembre 2013 par l'intermédiaire de sa

235 qui est adulte-relais, elle a 29 ans et vient tout juste d’arriver de

« tante »
Métropole aprés avoir passé trois années la-bas, de 2010 a 2013. Asma est grande
Comorienne, mariée religieusement a un Francais d’origine comorienne a
Mayotte. Ensemble, ils ont trois enfants, agés de 10 ans a 18 mois. Deux de leurs
enfants sont nés a Mayotte tandis que la derniére est née en Métropole, dans la
région d’Auxerre. Motivée par un fort sentiment de solitude et d’isolement, Asma
a choisi de venir a La Réunion pour se rapprocher de sa famille, retrouver des

repéres et des formes de socialisation beaucoup plus familieres que celles vécues

a Auxerre :

235 o . . .
Ces deux personnes se nomment « tante » et « niéce », mais il s’agit, selon la grille de lecture

occidentale, d’une relation de parenté assez lointaine. Asma, est en fait I'ancienne belle-fille de la
sceur de celle qu’elle appelle « tante ». Malgré la désunion établie entre son pere, et son ancienne
belle-meére (sceur de la « tante » paternelle ou maternelle), elle est restée trés proche de son
ancienne belle-meére et de cette famille. J’ai pu le constater lors de mes séjours a Mayotte et en
Métropole. Les nouvelles des uns et des autres me parvenaient en fonction des visites.

180



« Moi comme j’aimais pas trop la-bas, j’ai dit “vaut mieux qu’on rentre
directement a La Réunion. Comme moi j'étais jamais venue ici, c’est |a
gu’on a décidé comme un accord. Puis lui il a dit “j’attends un peu, je vais
voir, pour que je trouve de I'argent et venir”. )’en avais marre de la-bas.
C’est trop loin. Loin de la famille, loin des Comores [...] je ne voulais pas
retourner a Mayotte, ni rester en Métropole, alors j'ai préféré venir ici

pour me rapprocher [...] » [Asma, 29 ans, septembre 2013]

La Réunion était le meilleur compromis pour elle, et ce, a différents
niveaux : financier — la plus grande proximité d’avec Mayotte et les Comores rend
le trajet moins cher que de Métropole — et socialement, car elle s’entoure de ses
proches dans un univers ou l'investissement territorial des populations en
provenance de Mayotte et des Comores est plus favorable qu’en Métropole
(Chapitre 3). Dés notre premiére rencontre, la place et le role de la famille dans le
discours d’Asma sont récurrents. Elle insiste sur son choix d’installation, Saint-
Denis, parce qu'’il y avait sa tante et que La Réunion la rapprochait de sa meére, qui
vit toujours en Grande-Comore. Le choix de retourner a Mayotte n’était pas dans
ses projets et le choix du systéme éducatif a La Réunion n’a jamais été mis en avant
contrairement a d’autres interlocuteurs. Mais les diverses rencontres et
observations au sein de son unité familiale effectuées entre La Réunion et Mayotte
entre 2013 et 2015, montraient que Mayotte ne pouvait étre un point de chute :
les relations tendues avec sa belle-famille I'incitaient plutét a rester sur La
Réunion, avec les membres de son réseau familial et avec lesquels elle avait plus
d’affinités et moins de conflits. Elle évoqua également plusieurs fois les difficultés
a obtenir une carte de séjour a Mayotte, les aller-retours incessants a la préfecture
de Mamoudzou et la lenteur des dossiers administratifs. Expérience différente en
Métropole ou elle a pu obtenir une carte de séjour de durée plus longue et avec
moins d’obstacles. Mére de trois enfants, sans aucune qualification, le parcours
d’Asma et de son mari, bien gu’original, est révélateur des modalités d’itinéraires

de beaucoup de Comoriens et Mahorais a La Réunion.

181



Asma, d’une arrivée illégale en France a la conjugalité a distance

Née en Grande Comore, Asma est arrivée a Mayotte en 2002 cachée dans
un bateau de cargaisons. C'est la femme de son pére de I'époque qui I'a faite

venir :

« Quand [elle] est venue aux Comores avec A [une niece], elle est venue
me voir chez ma mere, et elle m’a demandé si je voulais aller a Mayotte
pour visiter Mayotte, et voir mon pere. Elle a demandé a ma mere et elle

a dit qu’elle était d’accord » [Asma, 30 ans, ao(t 2014]

Sa belle-meére lui achéte un billet avant son retour a Mayotte et fait une
demande d’hébergement. Malheureusement, la demande de visa lui est refusée.
La solution trouvée par la famille pour la faire venir est un voyage en bateau,

cachée au milieu des marchandises, jouant au chat et a la souris avec le personnel :

« Tu te caches, tu te caches, quand le douanier arrive tu te caches, quand
il passe, tu te caches, si y’a quelgu’un qui rentre une voiture tu te

caches ». [Asma, 30 ans, ao(t 2014]

A son départ des Comores, son entrée dans le bateau, ainsi que celle des six
autres passagers clandestins voyageant avec elle, n’était pas contrblée. Payer le
commandant suffisait a faire monter les personnes, a condition que quelgu’un
vienne chercher le passager au Port de Longoni a l'arrivée. Aprés un voyage de
14h, Asma est arrivée a Mayotte, et c’est une des sceurs de sa belle-mere, qui
connaissait quelqu’un qui travaillait au Port, qui est venue la chercher. Cette
personne a indiqué au commandant que sa « tante » venait la chercher, et elle a
pu sortir moyennant une compensation financiere. Venue a Mayotte pour
rencontrer son pére qu’elle n’avait presque pas connu®*®, Asma apprend a son

arrivée que son peére est parti travailler a La Réunion. Sa belle-mére et son pére se

236 . . N ~ N . clep 2 . N
Ce qui est récurrent aux Comores et a Mayotte dii notamment a une instabilité des unions, et a
une conjugalité et a une parentalité différente de celle du modéle occidental.

182



séparent également peu de temps aprés. La famille de sa belle-mére est une
famille mahoraise assez particuliére, faisant ainsi jouer la plus grande solidarité
entre Comorien et Mahorais. Asma aurait pu étre renvoyée de Mayotte, mais c’est

, . 237
désormais chez Zuki®

qui est venue la chercher, gu’elle va s’installer quelque
temps jusqu’a son mariage. Son futur mari — agé de 10 ans de plus qu’elle — est
arrivé a Mayotte de la Grande Comore en 1992, a 22 ans, peu de temps avant la
politique du visa Balladur pour rejoindre sa mere déja installée sur I'lle. Quelques
années plus tard, il obtient la nationalité francaise et fait venir, par vagues
successives, ses sceurs et freres restés aux Comores. Deux mois aprés leur
rencontre en 2002, Asma se marie a 18 ans et vit prés de sa nouvelle belle-famille.

En 2009, un an environ apres la naissance de leur deuxiéme enfant, son mari
part vivre a La Réunion — pour « voir autre chose » et tenter d’obtenir de nouvelles
expériences professionnelles — tandis qu’elle reste a Mayotte, avec la famille de
son mari. Son visa pour La Réunion lui est refusé plusieurs fois, malgré I'attestation
d’hébergement fournie par son mari. En 2010, motivée par un désir grandissant
de fuir Mayotte en raison des tensions avec sa belle-famille, une envie de « voir
autre chose », mais aussi par de plus larges opportunités pour son mari qui
souhaite la rejoindre, Asma part pour la Métropole lorsque sa demande de visa
est acceptée. Elle est ainsi hébergée par sa cousine pendant deux mois dans la
région parisienne avant de trouver un appartement — via son réseau et les futures
opportunités de travail de son époux—dans la région d’Auxerre. Son mari la rejoint
un an plus tard. En 2013, Asma vient a La Réunion. Loin de sa famille, sans travail
avec une enfant en bas age, son mari n‘ayant que des petits boulots par
intermittence en tant qu’entraineur de judo, les relations avec son mari se tendent
et se compliquent un peu. D’'un commun un accord, ils se séparent et elle s’installe

a Saint-Denis, dans le studio que son mari a loué avant son départ dans la

237 pn 4 . . ; e . .
Ainé(e) dans la fratrie ; terme d’adresse pour tout germain réel ou classificatoire ainé. Lorsque

j’ai rencontré cette famille 3 Mayotte en 2014, Zuki notamment avait recueilli une des filles de la
femme de ménage de sa sceur, I'ancienne belle-mére en question. Offrant ainsi a cette famille
anjouanaise la possibilité de réussite sociale pour une des enfants. C'est cette méme femme
anjouanaise qui s’est occupée de mon plus jeune enfant lorsque j'effectuais mon terrain.

183



s . . . 2 s . « . P
résidence Les jardins de Bourbon®*®, une résidence qui jouxte La Chaumiére et

dont les enfants dépendent de I'école du quartier. Dans I’"hypothése d’un retour

éventuel, celui-ci avait loué ce studio dans lequel il entreposait les meubles :

« Il a acheté tout ¢a quand moi j'étais la-bas [a Mayotte]. Quand moi
j’étais en Métropole, il vivait ici, mais pas avec moi. Comme c’était trop
grand I'appartement qu’il louait [en prévision de faire venir sa femme, il
avait loué un F3], il est venu louer un studio ici pour mettre les affaires, et
apres il est reparti la-bas [en Métropole]. Et puis quand on est venu a La
Réunion [septembre 2013] on est venu ici [le mari étant resté en

Métropole] » [Asma, 31 ans, juin 2015]

Le mari d’Asma I’a rejoint un an plus tard : la séparation ayant amélioré leur

. . . 2
relation, et faute d’avoir pu trouver un emploi « stable?**

» en Métropole, il arrive
en ao(t 2014 a Saint-Denis. Mais le marché du travail dans son domaine n’est
guére plus favorable a La Réunion. Décu, il repart en septembre 2014 pour Nantes
aupres de ses fréres et sceurs installés la-bas. Ce choix rapide est d’autant plus
motivé par le fait que son époux a eu des opportunités d’emplois, proposées par
le réseau familial et villageois a Nantes*°.

En juin 2015, lorsque je croise Asma a la sortie de I'école, elle m’annonce

qu’elle part dans deux jours. Un départ précipité, « comme ¢a », décidé en

qguelques jours :

238 . N . N . . . . .
Asma n’habite pas a La Chaumiere a proprement parler mais sa trajectoire migratoire, son

réseau d’amis liés également par I'association du quartier, le fait que sa « tante » soit I'adule relais
du secteur, ses enfants a I’école de La Chaumiére... font que je I’ai retenu dans mon corpus. En plus
des liens qu’elle créait avec son voisinage proche a la Résidence Les jardins de Bourbons, elle tenait
a se créer un réseau sur La Chaumiere. Sa résidence est située juste a c6té des Citronniers, mais
I’entrée se fait par la rue du Verger pour les véhicules, et la rue des Hibiscus pour les piétons.
29| effectuait des sortes de vacations en tant qu’entraineur de judo, sans véritable contrat et a
long terme

290 Un frere et une sceur installés la-bas, une installation du frere due « a un mariage avec une
blanche de la-bas ».

184



« Au départ c’était pour rentrer ici [que son mari revienne]. Nous, on lui
a dit : “nous on a besoin de toi”’. Mais il nous a répondu que comme on
n’avait pas d’argent, c’était compliqué, il fallait mettre les voitures a la
douane, et tout. Mais en fait, il commencait a prendre got a la vie la-bas,
tu vois ! (rires). Voila, alors il a dit aux enfants “vous voulez pas venir la-
bas ?”” et eux ont répondu : “si, nous on veut venir”. Il harcele, donc voila,

c’est comme ¢a qu’on part ». [Asma, 31 ans, juin 2015]

Ayant acquis une situation stable, un travail, un grand appartement (F4), le
mari d’Asma s’est débrouillé pour faire venir sa famille, méme si Asma aurait
préféré rester a La Réunion pres de sa famille a elle et se rapprocher des Comores,
« mais c’est mieux pour les enfants puisqu’ils vont retrouver leur peére, et leurs
cousins » conclue-elle. Cette situation de réseau familial entre Mayotte
(Comores)-La Réunion et la Métropole, est récurrente chez les Mahorais et les
Comoriens, car Asma n’est pas la seule a bénéficier de ce soutien via les réseaux,
ce qu’elle ne manque pas de souligner en parlant de sa venue, mais aussi de celle

de membres de sa famille en Métropole ou d’amis :

« C’'est comme ¢a. Tu vas dans une ville, tu pars la ou y’a quelqu’un qui
peut t’héberger, ou bien qu’il va t'aider dans tes démarches ». [Asma, 29

ans, septembre 2013].

185



Asma Le mari d’Asma

Mayotte : 2002-2010 Mayotte : 1992-2009
Métropole : 2010-2013 La Réunion : 2009-2011
La Réunion : 2013-2015 Métropole : 2011-2014
Métropole : depuis juin La Réunion : 1 mois en 2014
2015
Métropole : depuis
septembre 2014

Figure 34: Le parcours migratoire d'’Asma et de son mari

Zoumati, des aller-retours entre Mayotte-La Réunion-Métropole : ambivalence

entre la réussite professionnelle et des meilleures conditions de vie

A I'image du parcours migratoire d’Asma, celui de Zoumati est tout aussi
riche et pluriel dans la modalité de mise en ceuvre et les raisons qui influent sur
ces choix migratoires.

Zoumati est née a Mayotte en 1992. Peu de temps apres le divorce de ses parents,

son pére décide de récupérer ses deux filles — sa petite sceur et elle —en 1999 :

« Pour I'éducation et tout ¢a, il nous a fait venir ici, a Saint Pierre ».

[Zoumati, 21 ans, septembre 2013]

Faute de perspectives professionnelles et de formation, son pére choisit de
partir dans la région de Marseille au cours de I'année 2000. Zoumati reste jusqu’en
2006 avec son pere, avant de rentrer sur Mayotte. Au début de son adolescence,
les relations avec sa belle-mére sont tendues, et elle veut retrouver sa mere qui
lui manque et qu’elle n’a pas revue depuis son départ, ainsi que sa soeur qui est

déja rentrée depuis 2002. A son arrivée, c’est le « choc culturel » comme elle

186



I'explique. En effet, Zoumati doit apprendre le shimaore pour pouvoir
communiquer avec sa meére et sa grand-meére, découvre les tenues et doit

apprendre la cuisine mahoraise :

« Tu te rends compte que je ne savais méme pas faire chauffer du riz. C'est
Leila et sa sceur qui ont di me montrer ». [Zoumati, 21 ans, septembre

2013]

Peu de temps apreés son arrivée a Mayotte, elle rencontre son futur mari, lui
aussi revenu de Métropole en 2007 apres une formation professionnelle dans le
carrelage, et donne naissance a leur premier enfant en 2008 a I’'age de 16 ans.
Zoumati reste a Mayotte jusqu’a I'obtention de son Bac en 2011. Juste aprés les
résultats, Zoumati arrive avec son mari et sa fille a La Réunion afin de suivre un

BTS. Mais une nouvelle grossesse I'a contrainte a abandonner ce projet :

« Bon, entre-temps, j'ai appris que j’étais enceinte donc bof, avec les

études ca ne le faisait pas ». [Zoumati, 21 ans, septembre 2013]

Si ce choix de venir a La Réunion était une décision de couple, il a surtout été
conditionné par le fait que son pére, entre temps, était revenu a La Réunion en
2009 et pouvait donc I’héberger a son arrivée et offrir la sécurité matérielle et
affective nécessaire a une bonne installation. Mais a son arrivée, la famille de son

pére redéménage pour la Métropole :

« lls arrivaient pas a se faire a la vie ici, donc ils sont repartis quand moi

je suis arrivée (rires) ». [Zoumati, 21 ans, septembre 2013]

187



En 2012, son départ pour la Métropole correspond avec l'arrivée de ce

nouvel enfant en avril de la méme année :

« Comme ils sont repartis quand je suis arrivée, et que j'avais [mon fils] et
qu’il était encore bébé, et qu’ils pouvaient pas le garder pour que je fasse
mes études, ben en 2012, je suis partie en Métropole ». [Zoumati, 21 ans,

septembre 2013]

Aidée de sa belle-meére pour la garde de son enfant, Zoumati commence une
premiére année de licence en lettres en septembre 2012, mais interrompt vite son

parcours a cause du climat :

« [...] Bon apres, le climat, je n’arrivais pas a m’y faire.

M.M : C’est pour ¢a que tu as arrété ta licence ?

« Quais, il faisait tellement froid que je n’arrivais plus a aller en

cours (rires) ». [Zoumati, 21 ans, septembre 2013].

Cette notion de froid/climat chaud revient régulierement dans le discours
de Zoumati au cours de nos différentes rencontres entre 2013 et 2015. Elle
insistera beaucoup sur le fait que le climat a Mayotte et a La Réunion est
préférable a celui de la Métropole qu’elle ne supporte pas. Malgré le travail de son
mari, Zoumati contraint sa famille a revenir a La Réunion en septembre 2013.
L'installation de son amie Leila a La Réunion et le climat ont amplifié son désir de
revenir. De plus, La Réunion lui apparait comme un bon compromis entre la
Métropole et Mayotte, tant sur le plan professionnel, que scolaire et climatique.
Malgré cela, les perspectives d’emplois de son mari, et les siennes ne sont pas

aussi efficaces qu’elle aurait souhaité :

188



« Je suis venue ici pour la scolarité de ma fille, c’est mieux qu’a Mayotte
ou on parle tout le temps shimaore alors qu’ici c’est le frangais. Et puis je
veux avoir de I'expérience avant de retourner a Mayotte pour trouver

aussi du travail » [Zoumati, 21 ans, septembre 2013]

Et la contraignent a repartir pour la Métropole en janvier 2015, du c6té de

241 \ . ,
Valence™ " ou son pére est installé :

« Mon mari a du travail la-bas, et moi je vais finalement me consacrer a
ma vie professionnelle, et de toute fagon mes raisons n’étaient pas
valables pour rester ici (éclats de rire). Tu vois y’a pas que ¢a dans la vie**?
(rires). Il faut bien réussir professionnellement ! » [Zoumati, 23 ans,

janvier 2015]

> En raison de « Ia délinquance » a Marseille et dans sa banlieue, et des quelques soucis judiciaires
de son frere, le pére de Zoumati revient a la Réunion en 2009 pour fuir cette ambiance d’insécurité
et protéger I'avenir scolaire et professionnel de ses enfants. Mais ne supportant pas la vie a La
Réunion, ils repartent pour la Métropole, a Valence, une ville de taille plus modeste et avec toutes
les structures nécessaires pour la scolarité et I'avenir professionnel de leurs enfants.

2 Le discours de Zoumati pour rester a La Réunion tourne beaucoup autour de « Ma copine et le
soleil », dans le sens ol a La Réunion, elle habite a co6té de sa meilleure amie et le climat lui
correspond.

189



Zoumati Le mari de Zoumati

La Réunion : 1999-2000 Métropole : 2005%**- 2007

Métropole : 2000-2006 Mayotte : 2007-2011

Mayotte : 2006-2011 La Réunion: 2011-2012

La Réunion : 2011-2012 Métropole : 2012-2013

Métropole : 2012-2013 La Réunion : 2013- 2015

La Réunion : 2013-2015 Métropole : depuis janvier
2015

Métropole : depuis janvier

2015

Figure 35: Le parcours migratoire de Zoumati et de son mari

Leila : partir pour voir « autre chose »

Leila, I'amie qui a hébergé Zoumati a son retour de Métropole en 2013 est
arrivée directement a La Chaumiére en 2009, chez sa belle-sceur, qui a I'époque,
vivait aux Aloées. Aprés quelque mois, la cohabitation est difficile et elle part chez
une de ses cousines a Sainte-Suzanne, avant de revenir quelques mois plus tard, a
La Chaumiére, de nouveau chez sa belle-sceur pour les mémes raisons qu’elle avait
quitté La Chaumiére : « la-bas aussi y’avait trop de probleémes ».

Sa cohabitation auprés des membres de sa famille a duré une dizaine de
mois, sa situation administrative et financiere ayant eu du mal a se régulariser

244 ). Elle prendra par la suite un

auprés des administrations (CAF, CGSS
appartement sur La Chaumiére pour rester auprées de sa belle-sceur avant que
celle-ci ne déménage quelques années plus tard. Alors que son mari avait un
emploi stable au port de Longoni et elle une maison, Leila est venue s’installer avec

leur fils de 1 an. Son mari I'ayant rejoint plus tard. Elle voulait changer

243 . . .
La date est incertaine selon Zoumati.

244 . . ore . ;s , ey 2 .
Caisse d’Allocations Familiales, Caisse Générale de Sécurité Sociale.

190



d’orientation parce que son parcours scolaire ne lui plaisait pas. Elle voulait aussi

voir « autre chose », mais ce changement n’a pas été un succes selon elle :

« Comme j’ai fait une premiére Bac pro restauration la-bas [a Mayotte],

c’était un peu difficile et j"aimais pas. Je voulais changer pour faire dans,

comment ca s’appelle déja ? « carriere sanitaire », pour étre aide-

soignante ou infirmiere. Mais c’est payant (rires). J'ai essayé pourtant,

mais c’est payant. C'est 4000 euros I'année de formation. Méme si Pble

emploi a dit qu’il nous aiderait, c’est cher quand méme ».

Une fois bien installée, Leila fait venir deux de ses soeurs — agés de 8 et 15

ans — pour qu’elles puissent avoir une meilleure scolarité que celle qu’elles ont a

Mayotte. Malgré une réorientation non effective, Leila reste a La Réunion pour la

scolarité de ses trois enfants et celle de ses sceurs. De plus, son mari a trouvé un

emploi en tant que chauffeur-livreur ce qui lui permet d’avoir une situation plus

confortable que ce qu’elle avait a Mayotte. Pourtant, en juillet 2016, tous quittent

La Réunion pour Saint-Etienne et s’installent auprés de la famille de son mari. Ce

désir de changement, Leila I'a souvent exprimé en expliquant qu’elle « a envie de

voir “autre chose” et voir ce que ¢a fait de vivre en Métropole ».

Leila et son mari

Les sceurs de Leila

La Réunion : 2009-2016
Métropole : depuis juillet

2016

1) La Réunion : 2011-2016
2) La Réunion : 2012-2016

Métropole : depuis juillet

2016

Figure 36: Le parcours migratoire de Leila, de sa famille et de deux de ses sceurs

191



Kamila, francaise d’Anjouan, venue rejoindre son mari

Kamila est arrivée en ao(it 2015 des Comores. Son parcours individuel est
surprenant, et contraste grandement avec les images de l'implantation des
Mahorais et des Comoriens a La Réunion. Kamila est née a Madagascar de parents
francais d’origine comorienne. Son pére est militaire, et ils quittent Madagascar
guand elle a trois ans pour s’installer sur la base militaire de Toulon. Kamila fait
des études de droit a Paris, puis a Dijon jusqu’en deuxiéme année de licence.
Lorsqu’elle a 26 ans, elle part en vacances aux Comores, et rencontre son futur
mari a Anjouan. De I'dge de 26 ans jusqu’a son arrivée a La Réunion en 2015,
Kamila va vivre sa vie d’épouse aux Comores, en alternant les aller-retours pour
ses grossesses. Kamila accouche de son fils ainé en Métropole, aupres de sa
famille. Suite au refus de son mari la laisser partir pour le deuxiéme
accouchement, sa fille nait a Anjouan. Pour son dernier enfant, Kamila ne laisse
pas le choix a son mari, quitte a se disputer, et part accoucher a Mayotte ou les
conditions de soins et d’accueil sont plus favorables et lui permettent d’accoucher
« sans crainte et sans stress ». Etant de nationalité francaise, Kamila part en avion

guelques semaines avant et se fait héberger par des amis.

Jusgu’en aolt 2015, Kamila vit et travaille aux Comores, mais n’a pas la
nationalité comorienne... seulement la nationalité francaise. Kamila quitte tout, sa
maison, son travail, ses parents retournés vivre a Anjouan a leur retraite, pour
rejoindre son mari parti a La Réunion il y a huit ans. Ancien militaire de Mohamed
Bacar, il a fui Anjouan apreés les élections de 2008. Kamila est venue avec ses deux
enfants agés de 16 et 13 ans (I'ainé vivant en Métropole chez sa sceur pour faire
ses études). Grace au réseau villageois de son mari, ce dernier a trouvé un
appartement a La Chaumiére pour accueillir sa femme et leurs deux enfants. En

arrivant a La Chaumiére, Kamila découvre que les deux femmes qui ont aidé son

192



mari pour le logement viennent du méme village qu’elle et que I'une d’entre elles
est une cousine®®.

C’est le facteur politique et I'angoisse d’étre victime de représailles qui ont
fait que le mari de Kamila est parti d’Anjouan pour La Réunion?*®. Au bout de huit

ans, Kamila a décidé de rejoindre son mari :

« Parce que, hein, ca commence a faire beaucoup, hein, il souffrait quand

méme » [Kamila, 47 ans, septembre 2015]

Kamila Les accouchements de
Kamila hors Anjouan
Madagascar : 1969-1972 Métropole : 1996
Métropole : 1972-1995 Mayotte : 2002

Anjouan : 1995-2015
La Réunion : depuis ao(lt

2015

Figure 37: Le parcours migratoire de Kamila

245 . . . N \ . , .
N’ayant jamais eu 'occasion de les cotoyer avant, c’est a La Chaumiére que son réseau amical

réunionnais va se constituer : ces deux femmes Anjouanaises, amies depuis Mayotte, vivent toutes
les deux dans le quartier. L'une d’entre-elle a quitté Mayotte en 2013 pour fuir les violences de son
mari et de sa belle-famille, tandis que I'autre revient de Métropole (2015) ou elle a vécu de
nombreuses années avec son ex-mari d’origine métropolitaine et avec lequel elle a deux enfants.
Ce dernier, beaucoup plus agé qu’elle, lui a demandé de se séparer pour qu’elle puisse « faire sa
vie ». C'est avec ces deux personnes que Kamila construit son réseau social a La Réunion.

**® Bien gu’elle travaillait dans une instance gouvernementale pour un salaire « de misére » comme
elle dit, Kamila a également vécu quelques représailles suite au changement politique, notamment
sa maison qui a été vandalisée et pillée.

193



Venir a La Réunion pour se soigner : le parcours de Tana, Comorienne dialysée et

de Farida, Mahoraise qui désir un enfant

Tana est née en Grande Comore en 1981. En 2001, elle arrive seule a
Mayotte en kwassa kwassa®?’. C'est sa mére qui a organisé et payé le voyage. La
fille de Tana reste en Grande Comore aupres de sa grand-meére. Tana est assez
timide, parle bien, mais peu. Elle est discrete. Elle éprouve beaucoup de difficultés
a parler de son passage entre les Comores et Mayotte. La peur ressentie durant le
trajet, les vagues, les enfants qui passent par-dessus bord, Tana murmurent a
peine ces paroles tant le traumatisme de cette traversée est encore présent. Elle
ne sera guere plus loquace sur son arrivée et ses années passées a Mayotte, ayant
honte de la maniére dont elle s’est débrouillée pour survivre. D’'un murmure, elle
m’avouera avoir d{ se prostituer pour vivre : sans papiers et sans diplomes, elle a
des difficultés a trouver un travail. En 2004, elle donne naissance a son fils qu’elle
a eu avec un Mahorais dont la mére est Mahoraise et le pére est Comorien. Tana
vit avec sa belle-famille quelques années avant de se séparer d’avec le pére de son
fils. Il part vivre a La Réunion tandis qu’elle reste a Mayotte avec son fils. Elle ne
s’entend pas avec la mére de son ex-mari, et ne peut compter sur leur soutien
surtout depuis gqu’elle est tombée malade et que ses reins ne fonctionnent
presque plus. En 2011, elle est « EVASANE » a La Réunion pour avoir un meilleur
suivi médical. Elle habite d’abord au Port en famille d’accueil, puis chez son
compagnon réunionnais jusqu’en 2014, date a laquelle elle réussit a faire venir son
fils de Mayotte qui était resté chez sa grand-mere paternelle. De 2014 a 2015, elle
habite a La Chaumiére, un logement que l'assistante sociale de I'h6pital lui a
trouvé afin de pouvoir vivre avec son fils tout en étant proche du Centre
Hospitalier : sa maladie nécessitant des dialyses 3 fois par semaine. En ao(t 2015,

elle obtient un logement social et déménage au Port, dans le méme quartier ou

**’ Dans ce contexte, cette pirogue est une embarcation de fortune qui sert a rejoindre Mayotte

depuis Anjouan, de maniere clandestine.

194



elle a vécu quelques années auparavant, retrouvant ainsi un réseau amical qu’elle
connait déja.

Le parcours de Farida montre également les diverses connexions qu’il peut
y avoir entre La Réunion, Mayotte et Les Comores. Farida est revenue a La Réunion
en 2014 aprés étre rentrée sur Mayotte quelques années auparavant, faute
d’avoir pu terminer une formation qui ne lui plaisait pas et pour laquelle elle n’a
pas pu valider de dipldme. A son retour & Mayotte, Farida rencontre son mari, un
Anjouanais en situation irréguliere. Il a traversé plusieurs fois en kwassa kwassa
le bout de mer qui sépare les deux iles. Farida est méme partie le rejoindre a
Anjouan lors de sa derniere expulsion pour le ramener a Mayotte. Si Farida est
venue s’installer a La Chaumiére lorsqu’elle a fait le choix de (re)venir, c’est parce
gue Thama, une de ses amies les plus proches, vit dans le quartier. N’arrivant pas
a avoir d’enfants, Farida s’installe en 2014 a La Réunion, avec son mari, en
espérant se faire soigner ici et lui permettre ainsi d’augmenter ses chances de
grossesse. Finalement, au cours de son séjour, Farida n’arrive toujours pas a avoir
d’enfants et « adopte » le fils nouveau-né de sa sceur, partie en Métropole. Si le
désir d’enfant a conditionné son départ de Mayotte, c’est une autre perspective
qui I'a poussée a quitter La Réunion en décembre 2015 : celle d’obtenir une

formation pour elle et un emploi pour son mari.

195



¢) Migrations intradépartementales

Que ce soit pour une arrivée a La Réunion qui reléve d’'une migration
interrégionale ou les déplacements au sein de La Réunion elle-méme, 'installation
a La Chaumiére correspond a une opportunité d’hébergement/d’un appartement

par un membre de son réseau familial ou amical (villageois).

Aicha, du bidonville a La Chaumiere

Aicha a quitté Mayotte en 2007 avec sa fille et son mari pour plusieurs
raisons : la perte d’emploi de son mari et les difficultés financieres qui s’en sont
suivies I'ont poussée a se lancer dans une formation qu’elle n’a pas pu poursuivre

en arrivant ici pour faute d’inscription :

« M[a] tatie m’avait dit que j'étais prise, mais en fait, non, elle avait pas

fait les inscriptions » [Aicha, 27 ans, 4 enfants, octobre 2013].

Aicha avait « une tres belle vie a Mayotte » regrette-t-elle en me montrant
ses photos de mariage. Son mari était comptable, ce qui leur permettait d’avoir un
niveau de vie confortable. Son mari partait régulierement en vacances dans les iles
voisines et en Métropole. Lorsqu’il a perdu son travail, les difficultés financiéres et
sociales ont commencé. Quand je rencontre Aicha en 2012, elle a 26 ans et quatre
enfants dont trois qui sont nés a La Réunion. Elle vit a La Chaumiere depuis trois
ans maintenant avec sa famille, mais aussi son fréere et sa soeur qui I'ont rejoint
pour poursuivre leurs études secondaires apres I'obtention de leur brevet. Aicha
a quitté en 2010 le bidonville du Port dans lequel elle vivait depuis son arrivée a
La Réunion en 2007. A la Riviére des Galets, elle vivait chez une tante, mais la
cohabitation se passait mal, « on a disputé » me répéete-t-elle, « on a disputé pour
les enfants, les factures, les bagarres [entre enfants avec les autres familles, et les
commérages] et les chances de perspectives professionnelles avaient avortées

avec une mauvaise réorientation. Si elle a pu quitter le Port, c’est parce qu’elle

196



reprenait I'appartement de sa « tatie »**, installée a La Chaumiére depuis 2002 et
qui quittait son logement pour un plus grand, toujours a La Chaumiére. C’'était a la
fois une opportunité financiére, administrative et personnelle. Le propriétaire
n’étant pas trés regardant sur la provenance du locataire, Aicha a pu trouver un
logement plus adéquat et qui lui permettait d’étre prés d’un autre réseau familial,

et de recommencer son expérience migratoire dans de meilleures conditions.

Thama, de la cohabitation familiale a I'émancipation par le mariage

Pour Thama, I'expérience de la tante peu accueillante qui rend I’expérience
migratoire jonchée d’obstacles est similaire a celle d’Aicha. Thama a quitté
Mayotte en 2001 a I’age de 16 ans pour finir son collége. Indisciplinée, sa mére a
préféré I'’envoyer chez une tante a La Réunion parce « qu’on “la prenait plus” dans
son ancien établissement ». Thama valide son brevet, mais n’obtient pas son CAP

d’assistant-architecte qu’elle prépare au lycée privé de la Montagne :

« Si tu es tres intéressé, tu y arrives, sinon, non ». [Thama, 28 ans, deux

enfants et enceinte, septembre 2013]

Sa sceur cadette la rejoint chez cette méme tante un an apres. En 2003, alors
gue Thama trouve une formation dans la petite enfance, cette tante retourne a
Mayotte sans la prévenir, cela de sérieuses conséquences sur son parcours

scolaire :

« Javais vraiment envie de réussir dans mes études, mais ma tatie elle
s’intéressait pas a notre vie, ma sceur et moi, elle voulait pas s’intéresser.
Elle s’en foutait en fait, on vivait avec elle, mais elle s’en foutait de nous.
Pour moi, elle voulait juste toucher I'argent. Moi j’ai jamais rien touché,

si j’avais besoin c‘était ma mere qui nous envoyait ».

248 . s ; .
Sa cousine éloignée en fait

197



De 2003 a 2004, elle vit chez la sceur d’une de ses amies, Farida, qui, on I'a
vu, la rejoindra sur La Chaumiere en 2014 (cf 1.b). C'est cette méme amie qui
compensera le manque de sa tatie et I'absence de repéres culturels qu’elle

éprouve depuis son arrivée

« C’était tres dur d’arriver a La Réunion méme si c’est vrai, des fois ma
mere nous tapait et ¢a faisait mal, elle se disputait avec nous pour I'école

et tout, ici ¢’était pas comme la-bas ».

En 2004, Thama fait le choix de se marier méme si ce n’était pas son
objectif** et obtient un CAP de services aux personnes tout en donnant naissance
en 2005 a son premier enfant. Thama arrive en 2007 a La Chaumiére parce qu’elle
a de la famille ici, et I'occasion d’avoir un appartement plus grand. Depuis qu’elle
est installée dans le quartier, Thama change deux fois d’appartements, profitant
de meilleures opportunités sur I'emplacement et sur le prix du loyer.

La sceur de Thama, Roukia I'a également rejointe sur La Chaumiére en 2008
jusqu’en 2014. D’ailleurs, il n’est pas rare d’avoir plusieurs fratries installées sur La
Chaumiéere. Ramia par exemple, a eu I'opportunité d’avoir un logement dans le
guartier. Le loyer assez bas et le fait que sa sceur et ses parents vivaient ici a son
emménagement ont automatiquement orienté son choix sur ce quartier quand il
a fallu changer de logement. Hayat, mariée, trois enfants et petite sceur de Leila
récupéere le logement de Zoumati a son départ. Hayat fait ce choix car Leila vit la
avec deux autres de ses sceurs. Hayat se rapproche ainsi au quotidien de ses sceurs
et elles s’organisent pour que leurs enfants les plus grands emmeénent les plus

petits a I’école.

Ce que I'on peut retenir de ces récits de migrations inter ou intra régionale
o . . . n . i
c’est 'enchevétrement des motifs de partir. Méme si Nicolas Roinsard et Bernard

Cherubini ont pu, dans leur rapport établir une chronologie des leitmotivs, je dirais

249 . . . 7. .
Lorsqu’elle vit seule, surtout chez des amis, une femme mahoraise ne peut rester célibataire.

198



gue pour beaucoup de personnes, notamment sur le plan socio-économique, les
facteurs push et pull?° se croisent et s’entremélent. Souvent issues des villages de
la brousse mahoraise, ces familles, malgré leurs terres et la possibilité de culture
vivriere et de systeme d’échanges de nourriture, connaissent des difficultés
financieres augmentant chagque année avec le processus de départementalisation
de Mayotte. La scolarité par rotation a Mayotte et la récurrence de I'emploi du
shimaore a I'école dans le discours des interviewées, la faiblesse des offres de
formation ont bien souvent amené les familles a quitter Mayotte dans I'espoir
d’un avenir meilleur et d’'une meilleure insertion professionnelle, notamment
pour les enfants. Mais il est vrai qu’au cours de certaines rencontres au fil du
terrain, certaines raisons apparaissent tandis que d’autres disparaissent, ceci
étant principalement codifié par I'adaptation de la situation d’implantation par le

migrant.

d) Du réseau au regroupement : jeux de relations de La Chaumiére au-dela des

frontieres

Cette interconnaissance entre migrants a La Chaumiére est récurrente. En
effet, 'enjeu de l'installation est fortement lié au réseau villageois, familial ou
amical dans les processus d’installation de ces familles a La Réunion, et encore
plus fortement dans le quartier de La Chaumiére. Ceci peut s’expliquer par le fait
gue « toute la vie sociale a Mayotte est fondée sur le concept de réciprocité
obligatoire »**! et sur la réalisation d’actions en groupe. Les actions réalisées ne
sont pas des faits isolés, mais communs. De ce fait, la décision de partir peut
relever d’une décision, mais cela se réalise en groupe en fonction des réseaux et
du systéme de réciprocité dans les dettes et I’entraide. Selon la carte ci-dessous,
nous pouvons voir la provenance des femmes que j’ai interrogées. Les relations

qui découlent de cette mobilité conditionnent également I'émergence de

250 ey s
Op.cité.
>1 Dans Sophie BLANCHY, op.cité, p.61.

199



nouvelles formes de réseaux a La Réunion (chapitre 7). On pourrait multiplier les

témoignages d’enfants et d’adultes se découvrant des liens ou connaissant

guelgu’un a La Chaumiere.

0 4 Km
L _—
Handrema
.Bandraboua
Bouyouni ¢ g
. Koungou
M'Tsangamouji .
Mamoudzou
Labattoir
v @

Doujani

Nombre d'interlocuteurs
selon le corpus

cnicohu.

Mélanie INEZZAPESA, 2017 d'aprés les données de tamain (2013-2016).

Figure 38: Carte des villages mahorais d'origine des femmes interrogées

200



o 20 km

OCEAN
—— INDIEN
S Grande Comore

@
Bangoi Hambou COMORES

Quani ‘ .

Nombre d'interiocuteurs [ Anjouan ‘

selon le corpus

®: “" Moheli
. 2
®

Meianle MEZZAPESA, 2017 d'apres les données de ferrain (2013-2018).

Figure 39: Carte des villages comoriens d’origine des femmes interrogées

De nombreux autres exemples permettent d’illustrer cette proximité
villageoise dans un quartier d’habitation en territoire d’accueil. Thama traduit ce
phénoméne avec son arrivée a La Réunion lorsqu’elle habitait chez sa tante a

Sainte-Clotilde :

« Y’'avait beaucoup de Mahorais du méme village a Sainte-Clotilde. J’ai su
gu’on était du méme village en arrivant la-bas. J'étais pas habituée a eux
parce qu’a Mayotte je vivais qu’avec ma meére ». [Thama, 28 ans,

novembre 2013]
Ce que d’autres mamans expriment en parlant de La Chaumiére :

« C'est vrai qu’on vient tous du méme village. Pas vraiment du méme,
mais on est beaucoup a venir des mémes villages. Parfois on se
connaissait d’avant, parfois on se rencontre ici, et puis on se rend compte

gu’on pouvait se connaitre » [Mouniati, 24 ans, 4 enfants, mai 2016]

201



De cette interconnaissance établie sur le terrain émerge une structuration
des réseaux personnels des migrants mahorais et permet donc de revenir sur cette

importance de I'origine villageoise ou régionale.

Exemple avec la premiere famille mahoraise installée a La Chaumiere

La premiere famille mahoraise est arrivée a La Chaumiéere en 2004 et
certains membres de la famille — proche ou éloignée — vivent encore a La
Chaumiere ou a La Réunion au moment de la recherche. Le schéma ci-dessous

représente cette généalogie et les lieux d’habitations des membres en 201422,

> Cette généalogie sera modifiée en 2015 et 2016. Ceci est détaillé dans le chapitre 5, notamment
en ce qui concerne les flux des personnes de ces familles au sein du quartier, mais aussi en ce qui
concerne les déménagements et les accueils temporaires ou a long terme des neveux ou niéces du
foyer I.

202



AAA¢AA

A A

sgokice

OO OROIOWNIN—A OO

>

B Civoniers

Bananiens

-

Circulation d'enfants
entre le foyer familiale
et une autre unité de
résidence sur un temps
plus ou moins long

Figure 40: Généalogie de la premiere famille mahoraise de La Chaumiére en 2014

203

A Homme vivant a Mayotte
o Femme vivant & Mayotte
QO Femmevivanta ia Chaumiére
A Homme vivant & la Chaumigre
# Rupture / Divorce

A Homme vivant en Métropole
O Femme vivant en Métropole
/ Daes



On voit clairement que les sceurs vivant a La Chaumiére ont organisé leurs
lieux d’habitation en fonction des unes et des autres, permettant ainsi de
reproduire non seulement des modes de vie spécifiques, mais aussi d’entretenir
des formes de solidarités nécessaires a leur quotidien. Je tiens a préciser que le
foyer F a quitté La Chaumiére en cours d’année en 2015 pour s’installer dans un
appartement plus grand en centre-ville de Saint-Denis. Mais quelques semaines
plus tard, la famille revient s’installer a La Chaumiére dans le méme immeuble : le
logement, le nouveau quartier et les nouveaux voisins ne lui convenaient pas, « on
se faisait disputer » dit-elle. Bien que deux de ses soceurs aient déménagé de La
Chaumieére entre-temps, cette famille préfere rester dans un contexte affectif et
culturel qui lui est proche, et qu’elle connait depuis plus de quinze ans, les enfants
étant tous nés a La Réunion et n’ayant vécu qu’a La Chaumiére. C'est aussi au
travers de cette famille, et du foyer A plus particulierement, qu’Aicha est venue
habiter sur La Chaumiére.

D’autres situations d’installation permettent de faire émerger des
connexions parentales aprés 'arrivée a La Chaumiéere. L'emménagement, souvent
déterminé par une relation, améne grdce au voisinage et au regroupement
extérieur a faire des connexions entre les personnes, surtout si celles-ci
proviennent de la méme région.

Anliyat, 35 ans, mariée, six enfants en 2013 et Thama viennent du méme
village, mais ne se connaissaient pas avant leur venue a La Chaumiére. Anliyat a
quitté Bandraboua en 2005 et s’est retrouvée dans le bidonville de I'Oasis a son
arrivée pour quelques années avant de trouver un logement sur Saint-Paul. Elle
est ensuite venue en 2010 sur La Chaumiére pour rejoindre une parente, Djamila
qui vivait dans le quartier, avec sa meére et ses sceurs qui avaient aussi leur propre
logement. Au cours des connexions établies par le réseau amical de chacune
Anliyat et Thama ont découvert que leur grand-mére, pour l'une et arriére-grand-

mere pour 'autre étaient sceurs. Un autre exemple de ce type illustre bien les

204



connexions qu’il peut émerger de ces rencontres. Lorsque I'adulte-relais était en
visite chez une famille, du quartier, les deux femmes se sont rendu compte au
cours de la discussion gu’elles étaient parentes : leurs grands-meéres respectives
étaient cousines. D’autres types de connexion sont également faits par
I'intermédiaire du réseau familial ou amical du mari. Par exemple, Zair, Comorien,
a pu trouver un logement pour lui et sa femme grace a sa tante qui habite la cage
d’escalier d’a-coté. C'est avec ce méme genre de relation qu’il m’arrive parfois de
rencontrer, en rentrant chez moi, un ami, une connaissance en connexion avec tel

ou tel voisin.

2) Cheminements et aspirations individuelles : « Quitter La Chaumiere ou

ne pas la quitter »

La migration mahoraise est percue le plus souvent sous I'angle purement
économique ou l'attrait des prestations sociales et des bénéfices engendrés par
ces droits conditionne exclusivement le choix de migrer. Pourtant, migrer n’est pas
une décision facile car il faut quitter un territoire d’origine dans lequel, malgré une
situation précaire, les migrants sont affectivement et culturellement ancrés.

Bien que francaise, La Réunion affecte les migrants mahorais sur le plan culturel,
administratif, social et économique. D’ailleurs, I'insertion socio-économique des
Mahorais est dans I'ensemble assez faible et beaucoup, notamment chez mes
interlocutrices, rencontrent des difficultés lorsqu’il s’agit d’accéder a une
formation, a un emploi ou a des dispositifs économiques permettant cette
insertion. Nombreuses sont celles qui m’ont fait part de discriminations, ou du
moins, d’avoir le sentiment de ne pas avoir accés a toutes les informations et
droits auxquels elles pourraient bénéficier en tant que Francaises a part entiére.
J'ai exposé dans la partie précédente les motivations de certaines femmes. Méme
si I’éducation, que ce soit pour elle ou leurs enfants en est la principale raison,

I'ordre économique corréle sensiblement avec ces raisons. Dans la phrase « pour

205



avoir une meilleure vie », est plus souvent entendu « une meilleure scolarisation,
des formations et surtout avoir un emploi ». Lorsque leur orientation leur a été
refusée, certaines des interlocutrices ont di se marier pour ne pas rester seules,
décision liée a la notion de conjugalité chez les Mahorais ou le célibat chez une
femme est mal percu. Souvent, le réve d’une vie meilleure, d’'un emploi ou de
poursuite d’études est freiné voire anéanti par les obstacles financiers,
administratifs ou raciaux. Bien que la naissance d’un enfant soit un fait coutumier
inhérent a la famille mahoraise, bien des femmes — méme si certaines s’en
accommodent — attendent et espérent obtenir un emploi ou une formation
dipldmante. Pour certaines, c’est ce qui conditionne leur départ de La Réunion.
Pour d’autres, I'obtention d’un logement social fait partie d’un critére de réussite
d’insertion : étre citoyen a part entiere, et bénéficier d'un loyer modéré, d’'un

3 et d’un suivi social

. , , . . 2
appartement jugé plus adapté et moins insalubre®
personnalisé. Dans tous les cas, c’est ce souci d’améliorer sa situation et celui
d’une élévation sociale (emploi, scolarité, formation...), que ce soit pour

. 254
I'interlocuteur ou pour ses enfants®>*.

253 ,,. . . . . N N .
L'imaginaire autour du logement social pour ces familles améne a penser que « tout ce qui est

hors de La Chaumiere est mieux », notamment en ce qui concerne les relations entre propriétaires
et locataires, et la valeur accordée au simple fait d’étre dans un logement social. Méme si la
situation au sein de logement social peut-étre beaucoup moins avantageuse, elle sera surtout
mieux que celle a La Chaumiére puisque la famille a « acquis » un bien social, et donc une certaine
forme de réussite sociale en migration. Lorsqu’une des interlocutrices a regu sa premiére demande
de logement social, celle-ci s’est vue surprise par le prix du loyer (850€ pour un F5) pour un
appartement dans les hauts de Sainte-Marie avec peu d’accés aux transports en commun.
Lorsqu’une autre demande a été acceptée elle est partie dans un autre quartier de Saint-Denis. Lui
rendant visite, j’ai découvert un immeuble délabré, ou les boites aux lettres étaient ouvertes, les
murs tagués et tres sales, les fils électriques pendant. Un état plus insalubre que ce qu’elle a quitté
a La Chaumiere. Mais les deux pieces en plus et le fait que ce soit un logement social surpassait
largement son rapport a La Chaumiéere. Le logement social apparaissant comme la résolution a
beaucoup de problemes, notamment financiers. Chez les interlocuteurs, il est souvent reproché au
quartier qu’il n’y ait « rien pour occuper les enfants ». Méme si dans le nouvel endroit la situation
peut étre la méme, parfois avec une perte de confort (école plus loin, routes a traverser...) I'acces
au logement social est le plus important. Il est signe de réussite et de promotion sociale. Une sorte
de gain dans la migration. En ce qui concerne les relations sociales dans le nouvel endroit, celles-ci
se font rapidement. Parfois, les relations sont conservées avec I'endroit quitté.

% Données recueillies sur le terrain par les entretiens, lors de certaines réunions de femmes, lors
des activités du quotidien. Ces éléments sont confirmés en novembre 2016, lorsqu’une des
interlocutrices me parle de son nouvel engagement aupres de la population mahoraise,
notamment en ce qui concerne les élections politiques (voir chap.9). Sur sa page Facebook, elle a

206



a) Rester a La Réunion

Au cours du terrain, plusieurs familles mahoraises ont quitté le quartier car
elles ont bénéficié d’'un logement social. Dans mon corpus, ce n’est pas moins de
six familles qui sont parties. Trois d’entre elles sont restées sur Saint-Denis, les
deux autres étant parties dans une autre commune. Généralement, les familles
démeénagent pour le logement social ou pour un logement plus grand, moins
dégradé.

Roukia a quitté La Chaumiere pour des questions de gestion du quotidien.
En effet, malgré son important réseau social dans le quartier (une sceur, des amies
et des voisines®>), Roukia est partie pour se rapprocher de sa belle-famille et

I'aider dans sa gestion avec les enfants :

« Tu vois, j'ai personne pour garder bébé quand je vais au code, c’est plus

facile si je veux avoir mon permis ». [Roukia, 30 ans, novembre 2014]

La structuration de son nouvel endroit, dans une commune limitrophe,
rappelle étrangement celle de Mayotte : un enchevétrement de maisons habitées
par les proches et par lesquelles on accéde par des petits chemins, des fils
électriques liant les différentes habitations. Lorsqu’on arrive au bout du petit
chemin, qui ressemble plus a un couloir en terre entre les maisons, on arrive sous
un préau qui permet a chacun de se retrouver en groupe. Cette configuration
d’habitations cote a cOte et seulement séparées par des couloirs de terre rappelle
matériellement et affectivement celle de Mayotte, bien que celle-ci soit effectuée

. 2
dans sa belle-famille®®.

demandé a ses contacts de répondre a la question « qu’est-ce que nous, les Mahorais, sommes-
venus faire a La Réunion ? »

> Contrairement a sa sceur qui a accouché I'année précédente, sa mere n’a pas pu faire le
déplacement a La Réunion pour effectuer, durant les 40 jours réglementaires, les soins apportés
au bébé et a I'accouchée (repas, bain, massage, ménage). Ces soins ont été effectués par des amies
du secteur.

% La société mahoraise étant une société matrilinéaire, il est habituellement d’usage que les biens
et la gestion de la maison se transmettent par les femmes, le mari quittant donc sa famille pour

207



Bien que le déménagement de Roukia ait été motivé par le désir d’obtenir
son permis, afin de gagner en indépendance et de faciliter son acces aux
formations et a I'’emploi, Roukia, presque deux ans plus tard, n’a toujours pas
obtenu le permis. L'éloignement d’avec les diverses structures (école,
commerces...) I'oblige a prendre un bus dont les fréquences sont faibles et
aléatoires. A cela s’ajoute une forte fréquentation qui fait que parfois le bus ne

peut prendre tous les passagers.

b) Partir au-dela des frontiéres

Plusieurs facteurs aménent les familles mahoraises a quitter La Réunion
pour la Meétropole. Le premier concerne les perspectives d’emploi plus
nombreuses et diverses qu’a La Réunion. Ensuite, ce sont les opportunités de
formation proposées par les Péles Emploi régionaux, parfois le CNARM ou LADOM
d’ici, ou les cours par correspondance qui incitent a partir. La qualité du systeme
scolaire jugé encore meilleur que celui de La Réunion est également un argument
de décision finale. On part donc en Métropole pour acquérir |'expérience
professionnelle ou de formation que I’on n’arrive pas a avoir a La Réunion. L'aspect
économique via les prestations sociales ne rentre également pas en compte,
méme si, selon Zoutami, « il est bien plus facile de vivre en Métropole gqu’a la
Réunion ». Un quotidien de vie facilité sur le plan économique avec la variété et
le faible tarif des produits ainsi que par les différentes modalités de ravitaillement
pour les courses (par exemple, elle se faisaient livrer du poisson et de la viande

surgelés par différentes sociétés) :

« Aprés y’a des trucs qu’on retrouve pas surtout en cuisine, mais c’est plus

facile de vivre la-bas, qu’ici ». [Zoumati, 23 ans, janvier 2015]

aller chez celle de sa femme. Dans cette unité familiale en contexte migratoire, c’est le contraire,
ce qui est plutot rare.

208



Zoumati a quitté La Réunion quasiment une année aprés son arrivée.
Pendant plus d’un an, elle et son mari ont cherché du travail ou une formation.
Rien n’a pu étre trouvé ni proposé, elle trouvait méme que les possibilités de
formation et les informations sur les possibilités de financement d’une formation
ou autres qualifications ne leur étaient pas communiquées, ce qui freinait donc
leurs perspectives d’insertion a La Réunion. Zoumati explique qu’elle et son mari
ont subi du racisme, ce gu’ils ne ressentaient pas en Métropole. C'est d’ailleurs ce

sentiment qui pousse son mari a vouloir quitter La Réunion :

« Lui, il voit le mal partout. Il ressent du racisme de partout ici alors qu’en
Métropole non, méme si on ne le rappelle pas pour un travail » [Zoumati,

23 ans, janvier 2015].

Malgré une enfance a Marseille, Zoumati développe un rapport d’affection
ambivalent envers la Métropole. Selon elle, la Métropole est mieux que Mayotte

pour la scolarité et I’expérience professionnelle, ce que partage son mari :

« Mon mari adore la Métropole. Il aime pas trop La Réunion comparé a
moi. Apres, y’a Mayotte, mais La Métropole c’est mieux pour I'avenir
professionnel, la réussite. Il aime pas ici, car aprés avoir vécu en
Métropole pour lui, La Réunion c’est sans plus, y'a moins d’avantages que
la Métropole. Et au contraire de moi, il s’en fout du climat [...] et moi je
préfere La Réunion, car c’est plus proche de Mayotte pour aller voir la
famille. C’est différent de la Métropole ol faut économiser pendant des

années, des années, des années » [Zoumati, 23 ans, janvier 2015]

209



Zoumati préfere vivre a La Réunion, son mari préfere la Métropole. Zoumati
mobilise son identité mahoraise a La Réunion par le port de foulard et des
saluva®’, ce qu’elle n’ose pas faire en « France, parce qu’ils ne vivent pas comme
ca ». Pour elle, La Réunion est le compromis entre une conjonction d’éléments
identitaires (s’habiller a la mahoraise, la place des langues...), personnels (le
climat, son réseau, proximité avec Mayotte...) et professionnels malgré le racisme
gu’elle et son mari ont pu subir, et 'absence de réelle insertion vécue en presque
18 mois. La Métropole n’est pas son choix de prédilection, mais il s'impose
finalement comme le seul choix. Sur un plan personnel, il ne lui apparait pas
comme le meilleur, mais en tant que projet de vie familiale, il correspond
beaucoup plus a ce pour quoi ils avaient quitté Mayotte : travailler et « avoir un
bon bagage professionnel ». Son mari ayant méme signé un contrat a distance
avant son départ de la Réunion en 2015.

Asma fait le méme constat sur la proximité de La Réunion avec les Comores

en quittant le territoire en juin 2015 pour rejoindre son mari a Nantes :

« Bon j’'étais venue ici aussi pour me rapprocher, mais les enfants ont

besoin de leur papa (rires) ». [Asma, 31 ans, juin 2015]

Comme pour leur arrivée a La Réunion, I'arrivée en Métropole se construit
sur une logique de dépendance : étre hébergé par des proches. Ainsi, Asma rejoint
son mari qui a lui aussi rejoint ses freres et soeurs installés dans la région de
Nantes. Zoumati loge quelques temps chez son péere a Valence. Leila part avec son
mari, ses trois enfants et ses deux sceurs a sa charge dans la région de Saint-
Etienne, chez sa belle-sceur. Djamila était partie avec ses enfants du coté
d’Angouléme, chez une amie, avant de revenir a La Réunion, deux ans plus tard.

Farida part avec son mari et son bébé chez sa sceur a Carcassonne.

257 ope P . . . Ay s .

Tenue traditionnelle portée par les femmes et qui est faite d’un tissu cousu sur le coté. Il s’enfile
puis s’attache avec un nceud devant. En dessous, les femmes mettent un jupon brodé ou une robe
légere en coton fin lorsqu’elle ne porte pas de body.

210



Toutes partent avec I'espoir d’obtenir (enfin) une qualification, un emploi
stable qui leur permettrait d’acquérir une situation financiere convenable, mais

surtout de I'expérience, pour le jour ou « on rentre a Mayotte ».

La dépendance peut également étre financiére. Lorsque le mari d’Asma est
reparti pour la Métropole, cette derniére a emprunté de I’argent a sa belle-famille
pour payer le billet. Celui-ci a également fait la méme chose quand il a fallu faire
venir Asma et ses trois enfants « on s’arrange, ¢a fait moins cher ».

Le déménagement se fait rapidement?®. Lorsqu’elle part, Asma ne vend que trés
peu de choses. Elle emmene les habits les plus chauds qu’elle avait, quelques
vétements « été » et ce dont elle avait besoin. Elle donne quelques affaires a une
voisine comorienne comme elle et qui I'aide a emballer les affaires, et la logera la
veille de son départ. Pour les meubles, I'électroménager, les habits, la TV, Asma
louera pour 300€ quelques meétres carrés d’'un conteneur qu’'un membre de son
réseau comorien a pris, et enverra I’'ensemble de ses affaires a sa mére a Moroni.
Chez les Comoriens, cette pratique est courante lors d’'un déménagement ou
lorsque la famille a les moyens d’acheter et de faire envoyer les affaires aux
Comores. Le réseau communautaire comorien étant relativement bien organisé a

La Réunion dans ce domaine.

A La Chaumiére, et ce n’est pas I'exception, les nouvelles vont vite.
L'attribution du logement et le déménagement qui s’ensuit sont rapidement
connus. Le départ en Métropole est généralement plus discret, méme si chacun
finit par le savoir. Seuls les proches sont mis dans la confidence méme si ce n’est
pas un secret. On évite de s’en vanter. La jalousie, les commérages étant des
habitudes assez prégnantes chez les Mahorais, beaucoup évitent de trop en parler
par peur du mauvais sort (chapitre 5). Partir en vacances, ou partir pour installer
un enfant qui part faire ses études la-bas amene des attitudes différentes

beaucoup moins empreintes de médisance par les autres. La veille du départ pour

258 . . . g .
Accentuée également par le fait que la dédite du logement n’est que d’un mois pour les
personnes bénéficiaires des minimas sociaux.

211



la Métropole, la priere et la lecture de quelques sourates accompagnent le
nouveau voyageur : protection durant le voyage, porter chance a I'arrivée pour
gue l'installation se passe au mieux et que la réussite soit la. Si on quitte La
Réunion, on essaye de vendre les affaires ou on les donne aux amis proches qui
restent. L'essentiel étant d’avoir quelques apports en arrivant. Pour un
déménagement a La Réunion, on fait jouer le réseau pour déplacer les affaires. En
deux-trois jours, toutes les affaires sont enlevées : les meubles sont a peine
démontés, pas de cartons, mais les habits sont rangés dans des paniéres a linge,
des bassines, des sacs en plastique, des sacs poubelles. On ne loue pas de camion,
mais on demande a quelqu’un qui en a un, ou on recherche, dans son réseau, qui
peut aider avec sa voiture. Quelques billets seront donnés en compensation. Le
déménagement est parfois I'occasion de renouveler les meubles aprés quelques
économies. Durant les mois suivants son installation, Aicha achéte chaque mois
un nouveau meuble : frigo, canapé, télévision, meuble TV. L’accés au logement
social lui procure une certaine fierté. La fierté d’avoir réussi socialement a La
Réunion. Surtout que le mois suivant son déménagement, son mari et sa soceur
gu’elle héberge ont tous les deux trouvé un emploi aidé. Aicha va également avoir
un autre enfant fin 2015, ce qu’elle attendait depuis des années. Aprés des années
d’attente, Aicha a le sentiment de pouvoir offrir enfin a sa famille ce pour quoi ils

étaient venus : « une meilleure vie ».

212



c) Vers une stabilisation des parcours ?

« Je ne veux pas déménager, je suis bien ici, mais j’aimerais bien un plus
grand appartement. Le probleme c’est mon appartement. Pff, il est trop
petit, et le propriétaire y fait rien pour réparer les problemes d’eau »

[Thama, 31 ans, avril 2016]

De mon corpus, rares sont les familles mahoraises ou comoriennes a ne pas
avoir fait de demandes de logement social, et peu en obtiennent un. Les demandes
ont été faites dans les principales agences sociales a Saint-Denis, et pour certaines
familles, dans d’autres villes de La Réunion, 1a ou elles ont de la famille ou des amis

259 mais sans

proches. Certaines sont allées jusqu’a solliciter le dispositif DALO,
résultats concluants.

Dans la majorité des refus, méme si I'appartement est un peu dégradé et
gu’il y a eu la visite de I'assistante sociale, le refus d’accés au logement social est
souvent motivé par la surpopulation des familles. En effet, souvent nombreuses,
les familles ne peuvent prétendre a des logements sociaux au regard de leur
composition. Il existe quelques logements sociaux de grande taille, au-dela du F4
dans I'ancien, mais les houveaux construits sont essentiellement des F2, F3, voire
F4. Les critéres d’attribution étant tres stricts au regard de la loi puisque c’est tant
de meétres carrés par personne. De plus les critéres d’attribution des logements

2 ‘ .
60 etant moins

sociaux nécessitent souvent un salaire. Les dispositifs LLTS
nombreux, et les demandes des familles bénéficiaires des allocations a La Réunion,
gu’elles soient mahoraises ou non sont trés nombreuses, la concurrence sur les

acces au logement est donc importante.

% Droit Au Logement Opposable. Recours en médiation aupres de la préfecture du territoire de

résidence si une demande de logement social a été effectuée et qu’aucune proposition de bien
adapté a la situation n’a été faite. Il est donc possible d’effectuer ce recours.
260 N N . L . s

Logement a Loyer Tres Social. Ces logements sont généralement destinés aux personnes aux
minimas sociaux.

213



Conclusion

Alors qu’elle apportait un flux de migrants toujours plus important au cours
de la derniére décennie, cette migration en provenance de Mayotte et des
Comores est stagnante, voire en diminution®®*. Souvent considérée au regard des
statistiques et des études comme une migration jeune, monoparentale et
féminine (Cherubini et Roinsard, 2009, Hermet, 2014), on peut, a I'aide de ces
récits de vie, noter que la migration en provenance de Mayotte n’est pas si
« monoparentale » et si « exclusivement féminine ». Le détail des compositions
familiales et ce qui a amené, d’un point de vue sociologique et démographique, a
considérer ces familles comme exclusivement des foyers monoparentaux, est
abordé dans le chapitre suivant.

Les modalités et les motifs de circulation des familles mahoraises sont dans
I'ensemble peu variés méme si chaque famille a finalement une raison plus
particuliére de venir a la Réunion, ou de quitter le territoire ou le quartier. Dans
leur rapport, Bernard Cherubini et Nicolas Roinsard indiquent que I'accés « a un
systéme scolaire gratuit et de qualité est le second motif de migration, et
'obtention d’un emploi le troisieme »?%% tandis que le premier est la fuite de la
pauvreté du pays d’origine dans le but de bénéficier de « diverses aides sociales
afin de subvenir plus facilement aux besoins de I'individu et de sa famille »%*.

Dans le discours de mes interlocutrices, onze femmes des vingt-huit familles
sont venues pour des raisons liées a la scolarité (celle de leur enfant ou la leur),
pour suivre une formation ou la perspective d’obtenir un emploi. Quatre
interlocutrices sont arrivées quand elles étaient enfants : les raisons de leurs
parents étaient doubles : fuir la pauvreté et offrir a leur enfant de meilleure chance

de réussite avec la scolarité a La Réunion plutét qu’a Mayotte. Pour les autres

51 INSEE Réunion, 2012*2014.

Dans Bernard CHERUBINI, Nicolas ROINSARD, op.cité, p.18.
Ibid. p.17.

262
263

214



personnes, les raisons varient : rejoindre son mari, fuir les violences conjugales,
I'insécurité grandissante ou la misere.

Ce chapitre expose les motivations de quelques familles. A travers le
discours des femmes, « I’envie d’avoir une vie meilleure » s’entreméle et bouscule
les mondes de l'ici et de I'ailleurs dans la seule et unique perspective d’ascension
sociale basée sur |'obtention d’un emploi, d’'une formation qualifiante avant
I’hypothétique retour a Mayotte traduit par les expressions « j’aurais acquis de
I’expérience » ou « que les enfants auront un bon métier, avec un bon salaire ».

Ces migratoires tendent a démontrer que les aspirations individuelles se
bousculent et s’entremélent avec les aspirations communes et collectives des
Mahorais que certaines études ont pu mettre en avant (Cherubini et Roinsard,
2009). La réalisation de cette mobilité existe parce que derriere un projet
individuel — motivé par la notion de mariziki —, des stratégies d’organisation
familiales et amicales se mettent en place pour accompagner le projet migratoire
de l'intéressé. C'est au travers de ces réseaux migratoires et financiers que le
projet prend forme. La migration mahoraise est une migration particuliére au
regard des autres types de migration. Migration « légale », interrégionale puisque
les Mahorais sont Francais, les processus et les stratégies qui se dégagent de cette
mobilité peuvent s’apparenter a des formes migratoires issues de populations
étrangeres.

Le nouvel arrivant s’installe généralement dans un univers culturel et affectif
qui lui est familier via son réseau d’interconnaissances. Car la vie collective
caractérise la société mahoraise (Blanchy, 1990). Méme si des conflits peuvent
découler de ces réseaux — surtout lorsque la cohabitation temporaire est plus
longue que prévu —, cette cohabitation I'aide a effectuer les premiéres démarches
nécessaires a l'installation. Ou du moins, a s’accommoder a ce nouvel
environnement socioculturel. Outre que ce mouvement migratoire concerne des
ressortissants francais et soit de grande ampleur, sa spécificité vient du fait qu’il

émane d’un territoire francais en grande difficulté socio-économique pour se

215



diriger vers un autre territoire francais de la méme zone pour lequel le niveau de
vie est plus élevé, avec des perspectives d’insertion professionnelle plus
nombreuses que sur le territoire d’origine.

Mais fuir la misere de Mayotte — économique ou sur le plan des carences
scolaires — rentre implicitement dans le projet migratoire ou I'acquisition d’une
expérience professionnelle, et de meilleures chances de perspectives scolaires
conditionnent ce projet. Les bénéfices sociaux — CMU*®* et autres ouvertures de
droit — ne sont évidemment pas négligés, puisqu’elles améliorent
considérablement le quotidien. Et vivre des allocations familiales n’est pas une fin
en soi, une situation définitive envisageable, surtout pour les plus jeunes. Les
femmes approchant la quarantaine acceptent mieux cette situation, surtout celles
de familles nombreuses, ayant conscience que leurs perspectives d’emploi et
d’accés aux formations sont encore plus faibles que pour les plus jeunes. La réalité
du quotidien leur ayant renvoyé cette image. Mais |'accent est mis sur les plus
jeunes, leurs enfants notamment. Certaines d’entre elles, qui ne sont pas
présentées ici, n’hésitent pas a partir durant quelgues mois en Métropole pour
faciliter [linstallation de leur enfant pour leurs études supérieures. Le
Baccalauréat, la réussite des études des enfants étant une des raisons de leur
venue, il faut que ce motif-la soit réalisé.

Méme si certains parcours semblent se stabiliser en restant de nombreuses
années sur La Chaumiere, certaines familles étant la depuis plus de dix ans, le
guartier de la Chaumiére — et a plus large espace, La Réunion — apparait alors
comme un territoire transitoire et temporaire dans lequel il est important de
s’inscrire, a 'image des premiers travaux des sociologues de |'école de Chicago
avec les quartiers de transit. En effet, I'arrivée dans le quartier correspond a I'acces
d’un logement permettant, sur le moment, d’améliorer sa situation en attendant

le logement social. Certaines refusent de déménager, souhaitant ainsi favoriser

264 . R . ags « . P .
Couverture Maladie Universelle. Dispositif qui permet aux familles les plus démunies de

bénéficier d’une prise en charge de ses soins.

216



leur chance d’accés au logement social. D’autres n’ont pas le choix malgré des
situations de surpeuplement, car le parc du logement privé est sélectif. Rester a
La Chaumiére, c’est rester a La Réunion et chercher a améliorer sa situation avec
la volonté d’acquérir de I'expérience professionnelle. Dans leur projet migratoire,
La Réunion n’est qu’une étape d’ascenseur social, en espérant ainsi favoriser le

retour au pays grace a I'expérience acquise ici.

217



Chapitre 5 : « Quartier de vie »** a La Chaumiére

« On ne sait pas assez qu’une odeur de cuisine inconnue
s’échappant sur un palier peut étre ressentie comme une
menace. Pour que lI'environnement devienne familier,
condition nécessaire a une insertion harmonieuse, il doit
receler des points offrant sécurité et certitude »°®

La Chaumiére est ce quartier de Saint-Denis a la fois ouvert sur la ville et
enclavé entre un boulevard, une rue et une ravine. Les Mahorais®®’ de La
Chaumiére ne sont pas la population migrante la plus nombreuse, mais la plus
visible du quartier (chapitre 3). Celle qui s’investit physiquement et s’approprie
I'espace commun du quartier. Elle est également la population a laquelle je
m’intéresse parce que c’est celle, pour reprendre les termes de I’opinion publique,
« la plus problématique », « celle gu’on comprend le moins et qui a du mal a
s'intégrer ».

L'appropriation de I'espace commun par les migrants mahorais provoque
chez de nombreux habitants du quartier un sentiment d’envahissement et de
dépossession des lieux, de sa propre culture, de La Chaumiere favorisant ainsi la

crispation des fantasmes les plus enfouis?®® (chapitre 3). A la suite des récits de vie

263 Expression empruntée a Eliane WOLF et faisant référence a son travail de recherche sur les
populations défavorisées du Chaudron fin des années 1980, quartier populaire de Saint-Denis,
op.cité.

%% Dans Colette PETONNET, On est tous dans le brouillard, Paris : Editions du Comité des travaux
Historiques et Scientifiques, 2002, p.44.

7 Auvu de I'importance numérique d’interlocuteurs mahorais dans mon corpus, c’est eux que j’ai
choisi de privilégier dans mon travail. Toutefois, les Comoriens rencontrés ne sont pas exclus de
cette analyse, mais différenciés quand cela est nécessaire.

%%% Une phrase revient régulierement chez les habitants : « je ne reconnais pas La Chaumiére ». Ce
méme genre de discours sur I'ensemble du territoire réunionnais — « je ne reconnais plus mon
fle » — revient également chez de nombreuses personnes rencontrées. Ce ressenti exacerbé s’est
atténué a La Chaumiere, mais est apparu dans d’autres quartiers de La Réunion, comme a Terrain-
Fayard ou la municipalité de Saint-André a construit un grand nombre de logements sociaux dans
cette zone, et a provoqué une évolution démographique et territoriale sans précédent dans cette
zone rurale. De nombreux conflits interhabitants ont ainsi émergés entre population mahoraises
et les autres, mais aussi entre Mahorais et/ou Comoriens installés dans ces logements. Certaines
familles mahoraises rencontrées qui sont logées a Terrain-Fayard souhaitent déménager. Une des
premieres raisons évoquées par ces personnes est le conflit entre Mahorais (ou Comoriens) « y’a

218



sur les parcours migratoires, il apparait clairement que l'installation dans le
quartier est facilitée par les réseaux communautaires. A La Chaumiére,
I'accroissement de ces réseaux est favorisé par le contexte social et la topographie
du quartier facilitant ainsi I'ancrage territorial dans le quartier. De surcroit,
I'analyse des investissements dans le chapitre 2 a mis en évidence les liens sociaux
qui se nouent entre les individus. Et cette reconstruction des liens étend le réseau
de partenaires et permet la reconstruction de cet espace, I'organisation matérielle

et les usages sociaux qui découlent de ce réancrage.

L'imprégnation au quotidien m’a permis de cotoyer |'univers intime des
familles mahoraises. Ainsi, je me suis demandé quelles étaient les modalités
d’organisation familiale des Mahorais a La Chaumiére dans et a I'extérieur des
foyers ? Quelles étaient les stratégies d’adaptation a ce nouvel environnement et
des appartements sous-dimensionnés au regard de certaines compositions
familiales ? Que pouvait bien émerger de la quotidienneté de ces réseaux ? De
qguelles facons ces familles conciliaient-elles vie urbaine et fonctionnement
mahorais dans un espace collectif privé ? De quelles maniéres les relations sociales
et familiales s’élaborent-elles dans cet espace urbain confiné, et bien souvent
nouveau pour les familles en provenance de Mayotte ?

Dans ce chapitre, j'exposerai de facon plus détaillée les compositions
familiales de mes interlocuteurs et la maniére dont ces familles s’installent et
vivent leur quotidien a la Chaumiére, dans leur propre unité familiale et avec leurs

réseaux d’interconnaissance.

toujours des bagarres la-bas, on ne s’entend pas ». Contrairement a La Chaumiere, quartier privé,
I'installation de ces populations se fait par réseau (amical, familial, voisinage...) ce qui n’est pas le
cas pour les quartiers sociaux, ou la mutation des familles se fait par dossier. lls proviennent donc
de villages et de zones différentes (Mayotte/Comores), qui peuvent étre « rivaux » a Mayotte. De
ce fait, au vu des conflits intervillageois récurrents a Mayotte, ces conflits ne restent pas a Mayotte,
mais débordent sur La Réunion. Tout comme ce qui se passe a La Réunion arrive sur le territoire
de Mayotte. Les ladilafé et les conflits ne restent pas confinés au territoire en question.

219



1) Vivre chez soi

iy .. \ 269
a) Unités familiales a La Chaumiére

L’arrivée successive d’autres membres de la famille au sein de la famille
nucléaire mahoraise est constante. En effet, les obligations communautaires et
familiales impliquent bien souvent — quelle que soit |a taille de son logement et la
composition du foyer — I’accueil d’une ou plusieurs personnes. Il n’est pas rare
gu’un frére, une soeur, une niéce ou un neveu soit intégré a la composition du
ménage pour une durée assez variable, souvent en lien avec les raisons qui ont
amené cette migration. Par exemple, le temps de présence au sein du foyer ne
sera pas le méme pour une mere venue aider sa famille pour une naissance, que
pour un neveu ou une soceur venus a La Réunion pour des raisons scolaires. Mais la
encore, le temps de présence est assez variable : certains restent des années

tandis que d’autres quelgues mois.

Le tableau ci-dessous expose les parcours migratoires et I’'organisation au sein
de quelques unités familiales de La Chaumiére en fonction de leur réseau et du

type de logement.

269 \ . . . P . . . ..
D’apreés les discours, je n’ai pas recensé de situation de polygamie officielle outre les quelques

cas d’infidélités entendus dans certains commeérages. Pourtant, il m’est arrivé de croiser ailleurs
dans I'fle certains hommes avec une autre femme que la leur. Situation génante pour
I'interlocuteur. Je m’en suis tenue au secret et je n’ai pas pu, des lors, avec leurs femmes, évoquer
les situations de polygamies de peur de causer « un conflit de couple » au vu déja de ma situation
déja plurielle de relations avec mon terrain (chapitre 1).

220



Unités familiales au sein de I'unité de résidence Parentés dans le quartier Type de mariage Type
Famille nucléaire Apparentés hors de l'unité de résidence de
Logem
ent
Aicha 2013-2015:7 2 (1 frere + 1 sceur). Une fratrie de cousines éloignées. | Religieux (Mayotte) F3
2015:8 Sa meére est venue quelques mois entre 2015 et 2016 | Les familles de Dada et autre Civil (Mayotte)
pour la naissance de son dernier enfant.
Thama 2013:5 2013 : 1 neveu dont elle a la délégation parentale + 1 | 2013 : une sceur. Religieux (Réunion) F3
2014 :5 nieéce hébergée pour I'année scolaire. 2014 : déménagement de sceur.
2015-2016:5 2014 : son neveu + sa sceur. Une niece est restée | Une parente éloignée (leurs
Accueil temporaire également de sceurs, belle- | quelques mois, car lors du déménagement de sa mere, | grands-meres étaient sceurs)
sceur ou beau-frere de passage ou en attente de | elle n’a pas eu de place dans la nouvelle école.
trouver un logement. 2015-2016 : son neveu, sa soeur, et sa mére.
Accueil temporaire également de sceurs, belle-sceur ou
beau-frere de passage ou en attente de trouver un
logement.
Leila 2013:4 2013-2016 : 2 sceurs avec lesquelles elles déménagenten | Une soeur qui a son propre | Religieux F3
2014-2016:5 Métropole. logement. Avait une belle-sceur | (Mayotte)
Accueil temporaire de sa mere et d’amis. qui a déménagé.
Zoumati | 2013-2015:4 Aucune Aucun Religieux (Mayotte) F3
Asma 2013-2015: 4 Son mari est venu deux mois avant | Aucun Aucun, mais sa « tante » travaillait | Religieux (Mayotte) Studio
de repartir en Métropole en 2014. sur La Chaumiere de 2013-2016.
Kamila Ao(t 2015- ao(it 2016 : 4 Aucun Relations villageoises de son mari | Religieux (Comores) F4
Depuis ao(t 2016 : 5 son fils ainé les a rejoints qui sont également des parentés
apreés ses études en Métropole). éloignées d’avec sa famille.
Farida 2013-2014:2 Courant 2014 : accueille sa nieéce de deux mois Non Religieux (Mayotte) Studio

221




2015 : Sa niéce étant retournée avec sa maman, elle a
accueilli par délégation parentale son neveu aprés sa
naissance.

Roukia

6

En 2014, son cinquieme enfant est né tandis que
sa fille de 2 ans est partie vivre a Mayotte
guelques mois chez sa mére pour la « soulager ».
Les deux premiers enfants ne sont pas de son
mari et chacun a un pere différent, dont I'un est
le méme que I'enfant d’une de ses sceurs.

Aucun

Oui, une sceur

Religieux

F3

Bissam

2013-2015:4

Fin 2015 : naissance du troisieme enfant.

Ses deux premiers enfants ne sont pas ceux de
son mari actuel. Il a d’ailleurs lui aussi 4 autres
enfants issus d’'une union précédente.

Oui, des sceurs

Religieux (Réunion)

F3

Hayat

2015:5

Aucun

Oui des sceurs

Religieux

F3

Anliyat

2013-2015:10
2016 : 10 (naissance du 8% enfant, mais ’ainé est
parti en Métropole pour ses études

2015 : sa sceur quitte le logement pour ses études en
métropole

Oui, une cousine éloignée.

Religieux et civil (Mayotte)

F4

Siti

Depuis 2015: 6

Le 6° enfant est prévu pour 2017. Les deux
premiers enfants sont issus de péres différents.
Son mari travaille a Mayotte.

Ponctuellement des sceurs et des amis.

Oui, une sceur

Religieux

F3

Saliama

Depuis 2013 : 6 Elle a également deux autres
enfants issus d’'une union précédente.

Aucun

Non

Religieux. Son premier
mariage était un mariage
civil.

F4

Mouniati

2013:5
2014 : naissance du quatrieme enfant
2016 : 5, séparation d’avec son mari.

Accueil temporaire de ses plus jeunes fréres et sceurs
(mineurs) quand sa mere doit « voyager a Mayotte »

Oui. La belle famille de sa soceur +
une cousine.

Religieux (Réunion)

F4 (un F3
modifié)

Dada

2013:8
2015 : naissance du 8° enfant.

2014 : accueil d’'une amie avec sa sceur jusqu’en 2015.
Une de ses filles est partie vivre chez une amie dans un
immeuble voisin.

Oui, des sceurs

Religieux et civil (Mayotte)

F4

222




Faida 2014 :11 Ponctuellement des neveux et des nieces. Oui, des sceurs Religieux F4
2015:12
2016 :13

Tana 2013-2015 : 2. Sa fille vit aux Comores avec sa | Aucun Aucun Non F3

mere.

223




Les exemples du tableau ci-dessous montrent des structures souples qui
permettent I'accueil temporaire d’autres membres de la famille. L’accueil d’amis
se fait, mais sur une durée assez courte, et dans un cadre précis, les vacances par
exemple, ou pour une installation rapide. L’enfant confié a la famille est toujours
un enfant de parent proche (frére, sceur, neveu, niéce). Si cet accueil dure, I'enfant
est placé dans la cellule familiale par une délégation parentale adjugée®’® a la mere
du foyer de résidence d’accueil. La mobilité des Mahorais a La Réunion est surtout
d’ordre de réseaux familiaux, puis amicaux et villageois. Et les unités familiales
nombreuses composées de plusieurs adultes ne durent pas dans le temps, car la
cohabitation devient vite houleuse. Les problémes concernant le paiement des
factures et de la nourriture étant la source de nombreux conflits. Parfois, les
raisons des accueils temporaires sont trés simples. La mere de Thama est venue
une premiére fois durant le ramadan parce qu’a Mayotte, il y a une pénurie de
bananes. La deuxieme fois, c’est parce que Thama, qui avait trouvé un travail, ne
voulait pas faire garder son fils de deux ans en créche et personne ne pouvait le
garder. Sa mére est restée un an, le temps que son enfant atteigne I’age requis

pour sa scolarisation en maternelle.

Dans le tableau récapitulatif, I'ensemble du corpus est composé de femmes
mariées. Une seule est célibataire. Mais il est vrai que les autres sont déclarées

célibataires a la Caisse d’Allocations Familiales pour plusieurs raisons.

270 Ve . . N e . . \ . \
Cette délégation parentale est soumise a décision d’un juge aprés que les deux parties — mere

biologique et mére du foyer (généralement) — aient rempli un dossier a déposer au tribunal des
affaires familiales. Cette délégation parentale permet d’avoir une autorisation légale sur I’enfant
et donc de pouvoir recourir a des démarches administratives pour lui, notamment des I'age de six
ans, année de la scolarité obligatoire. Cette décision est prise par le juge lorsqu’il y a une carence
financiere, affective. Thama par exemple a fait deux demandes. L’une pour la fille de sa sceur, mais
celle-ci a été refusée, car ses parents biologiques vivaient aussi a La Réunion et pouvaient accueillir
financierement et matériellement I’enfant. L’autre, pour un autre neveu qu’elle accueille depuis
gu’il est bébé et qui est aujourd’hui agé de six ans. Afin de pouvoir le faire rester a La Réunion,
Thama a di faire une demande aupres du tribunal, demande conjointement remplie par sa sceur.
Au moment de la rédaction, cette demande n’a toujours pas été examinée.

224



Tout d’abord, leur mariage religieux n’est pas reconnu par les institutions.
Ensuite, la plupart des enfants portent le nom de la mere. Ce principe, qui reléve
d’un fonctionnement matrilinéaire est récurrent dans la société mahoraise et
créole. Cette situation permet a la femme de se déclarer seule et d’obtenir des
aides sociales a son nom. De surcroit, si certains enfants portent le nom de la mére,
c’est qu’avec la réforme de I'état civil a Mayotte, certains péres ayant voulu
déclarer leurs enfants en mairie a La Réunion n’ont pas pu le faire. Enfin, pour
d’autres familles, comme il n’y a pas de mariage civil, le choix du pére s’est imposé.
Par exemple, sous les conseils de sa famille, le mari de Mouniati n’a pas reconnu
ses enfants pour éviter ainsi de participer financierement a I’éducation des enfants
en cas de séparation, ce qui s’est effectivement passé au cours de I'année 2016.

Les enfants nés lors d’une union civile portent le nom de famille de leur pére.
La grande majorité des femmes vivent avec leur mari qui travaille ou non, de facon
réguliére ou ponctuelle. Le mari de certaines femmes travaille a Mayotte ou en
Métropole. Le mythe de la femme célibataire mahoraise, de la famille
monoparentale est a redéfinir en fonction de ces éléments. En effet, si la famille
est bien monoparentale au regard de la loi (pas de mariage civil), les dynamiques

. .y 7 271
de conjugalités sont dans I'’ensemble assez stables.

Ces unités familiales sont d’'une grande diversité dans les parcours et les
origines. Les femmes les plus dgées ne sont pas forcément celles qui sont la depuis
longtemps, mais celles qui, dans la plupart des cas, ont les plus grandes familles.
Les femmes qui travaillent ou ayant un capital scolaire niveau BAC ou au-dela sont
celles qui ont le moins d’enfants, surtout chez les plus jeunes. Mais la encore,
certaines femmes du quartier malgré les diplomes et les expériences, ont plus de
guatre enfants. De maniére générale, les femmes les plus diplomées sont les plus

jeunes et celles qui ont le moins d’enfants.

7% ¢f. chapitre 2. p.118. La figure n°14 représente les types d’union : 13 femmes ont une seule

union (dont une divorcée et célibataire), 10 femmes ont deux unions (dont 1 divorcée et
célibataire), 5 femmes ont plus de 3 unions (dont une veuve).

225



b) Les logements

L’organisation de I’habitat est une confrontation entre deux mondes : le
monde de la maison mahoraise a Mayotte et le monde de I'appartement urbain a
Saint-Denis de La Réunion. Deux mondes socioculturels bien distincts dont
I'évolution de I'habitat et des échanges est imposée par la Métropole®’?.
L'aménagement des appartements est le reflet de ces deux mondes, mais est

conditionné par I'espace délimité et fixe de I'appartement :

Chambre Chambre e Chanbes

Chambre

Ulg

i
- gt ormora

Cage d'escaliers

Salon

i

Balcon Balcon

Figure 41: Schéma de deux appartements F4-F3 dans une cage d'escalier standard

Lorsque I'on pénetre dans le logement, on pénétre dans I'espace privé de la

famille. L’espace intime est représenté par les chambres ou la configuration de

272 . .
En ce qui concerne les normes de constructions

226



I'appartement permet aisément cette distinction (cf figure 41). Dans les logements
mahorais, |'utilisation du rideau permet la séparation des piéces qui ne sont pas

27 . . . .
3. Dans la chambre conjugale, la moustiquaire ou le rideau

pourvues de portes
autour du lit permet de voiler doublement I'intimité du couple. Quand le lit est
installé dans le couloir par manque de chambres, le voile permet de séparer cette
chambre de fortune avec le reste de |’habitation, méme si le voile est ici plus

symbolique gu’utile.

274

Figure 42: Chambre parentale

273 . . PN . e N , .

J'airetrouvé la méme chose entre les appartements des femmes suivies a La Réunion, et lorsque
je suis allée chez elles a Mayotte.
274 . . ,

Tous droits réservés.

227



L'intérieur de I'appartement est I’endroit ol les confidences se font, méme si
'espace collectif du quartier permet la diffusion des ladilafé’” lors des
regroupements. Selon les familles, 'intérieur de I'appartement est I'endroit ou
I’on passe plus de temps, surtout si les relations de parenté ont déménagé ou si le
fait de se regrouper a I'extérieur est génant pour les interlocuteurs, notamment
pour les méres de famille les plus jeunes et qui souhaitent moins se méler aux

autres :

« Ah moi je ne vais pas avec elles. Elles font que des commeérages ».

[Femme, Mahoraise, 23 ans, mariée, deux enfants, septembre 2014]

D’ailleurs, il y a bien souvent au-dessus des portes d’entrées, de la cuisine ou

27
du salon des dua®’® pour :

« Se protéger des mauvaises paroles des autres [...] parce que tu sais, nous
les femmes mahoraises, on parle beaucoup ». [Femme, Mahoraise, 29

ans, mariée, trois enfants, avril 2014]

Quand les groupes dépassent trois ou quatre personnes, les retrouvailles se
font généralement dehors. L'intérieur de I'appartement ne permet alors qu’a un
petit groupe d’amies, ou de sceurs de se retrouver et de s’isoler des autres et du
voisinage méme si celui-ci est habitué a faire irruption dans la maison. Souvent,
lorsque j'étais ou que j’allais chez une famille, la voisine d’en face ou la copine d’a
cOté était déja présente ou passait récupérer un enfant, prendre quelque chose,
du linge, de la nourriture... Les visites étaient souvent a I'improviste et j’ai été moi-

méme prise a ce réseau des entrées et des sorties furtives :

275 7 . s , . , . ..

Les commérages. Les Mahorais utilisent le plus souvent le terme créole, ladilafé. Mais utilisent
aussi le terme commérage. Cela dépend des personnes et de leurs rapports a la langue créole.
276 .y . . . " N .

Prieres non-canoniques et faites d’invocations a Dieu.

228



. .. .. . . .. . .277
Alors que j’arrivais chez Aicha pour voir sa sceur qui organisait un mbiwi

avec les autres mamans du quartier pour I’association [La Chaumiére 974], celle-ci
m’entraina directement dehors en m’expliquant : « Viens avec moi, faut que j’aille
chez I'autre ». Je fus assez surprise de cette entrée-sortie un peu rocambolesque.
Normalement, je devais retrouver Assia pour cuisiner avec elle et les autres
femmes, mais aussi pour I'observer en train de réaliser les coiffures. Assia est la
petite sceur d’Aicha et d’une nature plutét extravertie pour une jeune femme
mahoraise de 23 ans. Elle n’est pas mariée et revendique ouvertement ce choix-la.
Ses tenues sont assez moulantes et dénudées, mais sans étre vulgaires. Assia parle
souvent tres fort, rigole beaucoup et s’amuse a provoquer les gens, voire des
disputes pour lesquelles elle s’amuse de la situation. Les autres I'appellent « la
folle », parce que son attitude et sa maniere de parler, autant aux hommes qu’aux
femmes, contrastent avec la vision que l'on se fait d’une femme mahoraise
musulmane. Son attitude met parfois son frére, sa sceur et son beau-frere mal a
I'aise, ce qui est source de conflits. Moi elle m’amuse beaucoup parce qu’elle est
vraiment différente des autres.

Nous sortons de sa cage d’escalier pour nous diriger vers les escaliers des Bananiers
afin de nous rendre aux Citronniers. Elle m’explique sur le chemin qu’il faut qu’elle
aille récupérer des élastiques et d’autres choses chez la mére de Natalia. Nous
traversons le parc et Assia en profite pour hurler des phrases en shimaore a des
femmes et des enfants qui se trouvent a I'autre bout du quartier. Elles se parlent
tout en marchant vers notre destination. Nous arrivons chez la mére de Natalia.
Assia crie hodi?”® en toquant & peine sur la porte et en rentrant. Je suis surprise, un

peu estomaquée. Il me semble qu’il est quand méme d’usage d’attendre un

7 Le mbiwi désigne les deux lames de bambous que les femmes frappent pour danser. Cet

instrument a donné son nom a la danse. Un groupe de femmes dansent en ligne face a face tandis
gu’un autre groupe assis par terre frappe ces lames. C’était auparavant une danse qui consistait a
défier sa rivale. Bien que certaines tensions entre femmes existent toujours, cette danse se
pratique désormais dans la convivialité et le rire. Il n’est pas rare que dans ces occasions, certaines
femmes se trouvent possédées par des djinns.
278 ’ ) . ’ ..

Il'y a quelgu’un ? en shimaore. C'est une formule pour demander la permission pour rentrer
dans un espace privé, une cour ou une maison.

229



karibu?”’. méme si on se connait bien. On rentre. C'est I'agitation dans
I'appartement. Les enfants mangent en jouant, les tout-petits sont en couche,
Natalia cuisine. Sa mére, ses tantes et sa grand-mere sont la et regardent une série
de telenovelas. Personne ne semble étonné de nous voir. Je suis a peine rentrée
qu’Assia me fait asseoir dans le canapé en me disant « installe-toi et attends-moi ».
Cela ne semble géner personne. Au contraire, on demande de mes nouvelles et
celles de ma famille. Je remarque le contraste qu’il y a entre l'insalubrité de
I'appartement et la modernité de I’écran plat. Il y a aussi un ordinateur. Il est vieux,
mais il a I'air de fonctionner. J'ai a peine le temps de répondre qu’Assia revient

2, .
80 Bien

dans le salon, me jette un yaourt dans les mains tout en me disant halo
que confuse de la situation surréaliste a mes yeux, je m’exécute en me disant que
ce qui vient de se passer est a I'image d’Assia, de son tempérament et de sa
maniére de fonctionner avec les autres : imprévisible et sans géne, mais tout le
monde s’en accommode. Je remercie chaleureusement I’h6te de son accueil de

quelques secondes et de son yaourt®®’.

D’un point de vue général, une attention particuliére est accordée a la
décoration et a I'agencement avec les meubles, choisis avec soin, et servent
souvent a masquer les peintures ou les tapisseries défraichies®®. Les piéces les
plus soignées sont le salon et le couloir, car elles sont lieux d’accueil et de passage.
Souvent la décoration est semblable d’un appartement a un autre et si I'un des
deux du couple travaille la décoration est plus soignée et moderne. Mais la qualité
et le choix esthétique des meubles sont propres a chaque famille et en fonction

des revenus.

279 . S ONBNEIT] . oS .. . N .
Réponse donnée a I'interrogation précédente qui invite a rentrer : « bienvenue ».

Ce qui signifie Allons.

Note de terrain, avril 2014.

2 Les peintures peuvent étres vives sur le ton orangée-rouge, parfois blanc ou gris. La couleur
mise par le propriétaire est conservée.

280
281

230



Dans le salon, les canapés massifs sont recouverts d’un tissu aux motifs variés
(zébrés, panthéres...) et aux différentes couleurs rappelant I’Afrique (rouge,

28 Chez les jeunes couples, le canapé d’angle design

orange...) pour les protéger
est privilégié. Cette modernité de I'ameublement contraste fortement avec celui
des familles plus nombreuses et chez les couples de personnes agées de plus de
trente ans.

Les cadres des photos d’école des enfants sont installés sur le buffet, dans une
vitrine prévue a cet effet, ou accrochés aux murs. De ce fait, lorsque I'on rentre
dans le salon, on peut retracer le parcours scolaire des enfants. Une table et
quelgues meubles — souvent un meuble de télévision et un vaisselier —complétent
I'aménagement. L’écran plat dernier cri est présent dans chaque appartement et
est constamment allumé méme si personne ne le regarde. Cette donnée,
récurrente chez les familles défavorisées, démontre la représentation que cette
couche de la population se fait de la télévision et la place qu’elle lui accorde depuis
son entrée dans les familles réunionnaises. La télévision apparait alors comme un

objet de culture et de divertissement pour ces foyers, méme si I'lappartement est

vétuste.

4

Figure 43: Le salon®®

283 s a
Comme observé a Mayotte.

284 B . .
Tous droits réservés

231



Outre sa fonction de lieu de vie et de repas, le salon, dans certaines familles,
peut faire office de chambre lorsque le nombre de piéces est insuffisant pour
accueillir chaque membre du foyer ou le nouvel arrivant. Dans ce cas-la, un clic-
clac, ou un matelas posé a méme le sol fait office de chambre.

Les modeéles de la société marchande conditionnent souvent la maniere dont
les interlocuteurs agencent leur décoration et l'investissement fait dans le
mobilier. Ces formes de décoration et d’agencement permettent un entre-deux
identitaire : les tentures, les tableaux religieux provenant de Mayotte cotoient les
tableaux du commerce et les photos des enfants.

L'achat du petit et du gros électroménager est souvent conséquent, et
chaque famille a au moins un frigo et un congélateur, parfois deux, en plus de celui
du frigo si la famille est nombreuse. La cuisine se fait toujours au gaz et les
marmites sont en aluminium. L'intérieur de la maison doit étre le plus joli possible.
Les femmes mahoraises investissent beaucoup dans la décoration. Les rideaux du
salon sont tres colorés et les broderies travaillées. De I'extérieur, lorsque les
fenétres sont ouvertes, il est facile de reconnaitre si une famille mahoraise vit dans
le logement : le type de rideau renseigne sur |'origine de la famille, et dans les
chambres, les lits baldaquins avec les rideaux sont reconnaissables. Dans certains
appartements, ces rideaux colorés et brodés sont installés a la fois aux fenétres,
mais aussi aux encadrements des portes, ce qui embellit 'appartement et lui
confere indéniablement un coté élégant, chaleureux et accueillant, masquant ainsi
la situation financiere parfois précaire de la famille.

Pourtant, les meubles doivent étre beaux, massifs et pour lesquels le prix est
conséquent. Ceci permet de montrer une certaine réussite sociale méme si le
Revenu de Solidarité (RSA) est le revenu de base de la famille. Quand le couple (ou
I'un des deux travaille) le type de meuble traduit cette réussite financiére. Il en est
de méme pour la maison a Mayotte ou la grandeur de la maison est plus

importante que la terre a cultiver :

232



« C’est pas grave ca, on va en campagne ¢a suffit [...] moi je veux que
chacun de mes enfants a sa chambre ». [Femme, 34 ans, mariée, 7

enfants, ao(t 2014]

Ces meubles — cette richesse matériellement exposée a l'intérieur du
logement — permettent de montrer sa capacité financiere a La Réunion, mais aussi
sa capacité a tenir sa maison et a I'embellir. Un logement délabré — surtout si cela
ne reléve pas du propriétaire — est aussi mal percu que de négliger le tressage des

enfants ou la tenue vestimentaire :

« Tu vois elle, elle s’occupe pas des enfants. Les filles sont jamais tressées
et ils s’habillent super mal ». [Femme, Mahoraise, 24 ans, séparée, quatre

enfants, décembre 2016]

. Nz 2 .
Dans les chambres se trouvent des lits doubles ou a étage®® pouvant faire

dormir toute la fratrie.

% Les lits en étages sont souvent composés d’un lit simple en haut, et d’un lit double en bas, permettant ainsi

de faire dormir entre trois et quatre enfants.

233



Figure 44: Schéma des espaces nuit de l'appartement de Dada

Figure 45: Schéma d'aménagement de I'espace nuit de Roukia

234



Le linge étendu sur le balcon interpelle également sur le type de famille
vivant dans I'appartement. D’ailleurs, la grande quantité de linge entreposée dans

le cellier et sur le balcon peut donner une idée sur le nombre de personnes vivant

dans 'unité de résidence.

6

Figure 46 : Le cellier Figure 47: Le balcon®®

Le déménagement est I'occasion de renouveler le mobilier et d’acheter des
meubles neufs [chapitre 4]. Dans cette société réunionnaise, les Mahorais, tout
comme pour beaucoup de Réunionnais aux minimas sociaux, I'accés aux biens de
consommation, aux mobiliers et a un certain nombre d’aliments est un enjeu de
distinction et de réussite méme si I'’économie des familles en est impactée. Ceci
montre la capacité a gérer son foyer et a 'embellir, a avoir une forme de réussite

sociale permise par la migration.

c) Gestion financiere et négociation des réles en migration dans le couple

« Je vis avec mon mari, mais, comment on dit ? Des fois on s’entend pas
bien. Moi je lui ai jamais rien demandé. S’il me donne, il donne. Comment

dire ? La famille c’est comme ¢a qu’ils ont dit, “si tu es marié, votre mari

286 B . .
Tous droits réservés

235



287

il vous donne. C’est bien, mais faut jamais demander” » [Femme

Mahoraise, 28 ans, mariée, trois enfants, aolt 2013]

Les femmes sont généralement déclarées seules au sein du foyer et
percoivent de ce fait des prestations sociales diverses (aides au logement,

2 . .
8 ). Si le couple est marié

allocation de parent isolé, allocations familiales, RSA
civilement, ou s’il est déclaré, le ménage percoit les prestations familiales pour
deux personnes. Dans deux familles, chacun percevait son revenu. Dans la plupart
des cas, les comptes en banque de chacun sont séparés et la répartition des frais

. n , . csy ey 2
se fait selon le rdle établi par la société traditionnelle®®.

Pour Thama — mariée religieusement avec le pére de ses trois enfants —
toutes les dépenses concernant le loyer, les enfants et les courses relévent de son
budget. Elle doit également assurer une aide mensuelle a sa mére a Mayotte, et
payer les frais liés a la construction de sa maison mitoyenne qu’elle partage avec

Sa sceu r290:

« Je peux pas encore m’acheter de voiture, car je dois payer mes fenétres

et aider ma sceur a payer les prises pour I'électricité » [septembre 2013]

Son mari travaille, mais participe peu, a son sens, a la vie du ménage. Sauf en

ce qui concerne les courses. Ayant une voiture, c’est lui qui se charge d’acheter les

** Traditionnellement, le pére a une « fonction nourriciére indirecte : il se charge de I'entretien de
la mere et de I'enfant : nourriture, vétements, objets domestiques... » dans Sophie BLANCHY. Cela
change avec les prestations sociales versées aux femmes, ou si elle travaille. L’aide apportée par le
pére dépend de I'individu, des remariages, de son lieu d’habitation, du fait qu’il travaille ou non,
mais surtout de sa volonté a se situer dans son role de pere. Il n'y a pas une généralité de cet
engagement financier. Les situations sont différentes selon le couple, le type de mariage, leur
conception de la vie de couple, et du partage/mise en commun des finances, la présence du peére...
*% Revenu de Solidarité Active

Sophie BLANCHY décrit ’homme comme un enjeu économique et affectif pour la femme.
Thama et sa sceur partage le méme terrain, entre la nationale et un chemin. Elle doit donc
construit une maison qu’elles ont partagée en deux. La maison de Thama donne sur la nationale,
tandis que celle de sa sceur sur le chemin derriére qui permet d’accéder au reste des maisons du
quartier. C'est sa sceur qui s’est chargé du suivi des travaux, et elles se sont partagé les frais pour
la construction de leur maison.

289
290

236



provisions surgelées dans la ville du Port, « car c’est moins cher » et faire quelques
courses quand « j'ai pas envie d’y aller ». Elle revient aussi longuement sur le role
de son mari avec ses enfants, laissant entendre que ce n’est qu’un simple géniteur,

et assimilant cette vie familiale a une vie de colocation :

« Il ne parle pas. Mes enfants préferent leur mere [...] « Il dort, il mange,
il regarde la tv. Jamais on est ensemble pour parler I’avenir, de I'avenir de
nos enfants. Jaimerais qu’on soit assise pour parler. Il vient a
I’'accouchement. Il achéte le lait, les courses, mais ce qu’il me géne c’est
qui a jamais assise avec ses enfants, pour jouer, pour parler » [septembre

2017]

Pourtant, a la naissance de son troisieme enfant en novembre 2013, son
mari devient « un vrai papa-poule [...], car c’est son bébé et il ne veut pas s’en

séparer ».

Lorsqu’elle me raconte son second accouchement, Zoumati mariée
religieusement avec le pére de ses enfants, évoque avec une grande tendresse le

comportement de son mari :

« Il voulait étre la. Absolument. Il m’a fait trop rire, car il a pleuré comme

un gosse » [septembre 2013]

L'attitude du mari de Bissam rejoint la bienveillance du mari de Zoumati. Quand il a
épousé sa femme — deuxieme union pour lui, premiére pour elle — il lui a demandé de ne
mettre que des saluva, et de ne pas s'inquiéter pour I'argent. Comme il travaille, il paie le
loyer, les courses, I'eau, I'électricité et participe méme aux frais de la construction de sa
maison a Mayotte. Cette gestion financiere au sein du ménage lui a permis d’économiser,

et de construire sa maison :

237



« Il dit que I'argent que je gagne c’est pour les enfants, et pour moi. Donc
avec ¢a je leur achete ce dontils ont besoin pour I’école, les habits et tout.

Jacheéte du tissu et des meubles » [décembre 2015]

Ces nouvelles formes de parentalité exprimées au travers de ces récits
montrent qu’il y a une redéfinition des structures familiales en migration,
notamment chez les jeunes couples ol la stabilité caractérise ces unités familiales.
Une modification apportée par le modele métropolitain. Pour ces hommes, c’est
une maniere de revendiquer leur droit a la paternité, et d’'imposer leur envie de
participer pleinement — au-dela de l'aspect économique — a I’éducation des

291

enfants™". Et pour lesquels ils doivent répondre d’obligations, autant demandées

par la société traditionnelle que par la société francaise.

Toutefois, cette stabilité n’est pas toujours possible et les réles au sein des
structures familiales recomposées se renégocient et s’adaptent. Certains enfants
n’ont aucun contact avec leur pére géniteur et considere le mari actuel de leur

\ N 292
meére comme leur pere ? .

« Mon pere c’est pas mon pere. Lui-méme pas il me donne de I'argent
, N . 2
pour I’école. Mon pére c’est le papa de ma petite sceur® ». [lima, 11 ans,

avril 2014]

1 Cette analyse d’aprés mon corpus rejoint le constat que Stéphanie Mulot a évoqué dans sa

conclusion de these sur I'émergence du role du pere dans les familles guadeloupéennes, et dont
les similitudes sont intéressantes et demanderaient a étre analysées de maniere plus approfondie.
Avec les familles mahoraises ou comoriennes rencontrées, la migration en dehors des Comores ou
de Mayotte, la massification de I'école, les modéles familiaux pergus par les autres familles, le
modele imposé par la départementalisation de Mayotte et les suivis sociaux, la médicalisation de
la grossesse et des accouchements, le travail salarial... sont autant de facteurs propices a ce que
les péres prennent de plus en plus consciences, et de plaisir a travailler et renégocier un nouveau
role au sein de la cellule familiale et dans la construction de leurs relations avec leurs enfants.

2 C’est souvent le cas dans les situations observées sur La Chaumiére « ou I’enfant trouve dans le
nouveau mari de sa mere, un pére nourricier qui entre avec lui dans une relation paternelle
affective, économique et social » dans Sophie BLANCHY.

2% Méme apres un divorce, « c’est le devoir du pere d’assumer I'entretien de ses enfants [...], mais
tres souvent, des qu’il a quitté la maison de son épouse, le pére biologique ne se soucie plus de
I’entretien des enfants » dans Sophy BLANCHY, op.cité, p.138. Dans d’autres situations observées,

238



En divorcant, Mouniati, 24 ans en 2016, doit assumer seule la charge de ses
guatre enfants. Elle doit aider également sa mére ou sa sceur dans certaines
dépenses (billets d’avion, courses...), répondant ainsi a des formes de réciprocité
économique auxquelles elle ne peut déroger, car sa famille lui rend les services
dont elle a besoin.

La répartition des taches et des obligations est aléatoire et se fait plus
facilement dans les couples jeunes, diplomés, mobiles et qui travaillent. N'ayant
pas de grands enfants, et méme si une sceur peut étre présente dans le foyer,
I'implication du pére est plus importante. Son role peut méme évoluer au fur et a
mesure des années, a I'image du mari de Thama qui s’implique beaucoup plus

financierement et personnellement depuis la naissance de leur troisieme enfant.

Le fait de travailler, d’obtenir un diplédme, son permis et d’acheter sa voiture
est vécu par les femmes comme une émancipation sur le fonctionnement
traditionnel familial et sur le sentiment de domination de leur mari.

Lorsque Thama a eu son permis, son mari — vexé — c’est faché et a voulu se
battre avec elle. Entourée de ses amies, elle a pu lui résister malgré les quelques
coups regus. De colére, il est parti faire un tour et a mis « beaucoup de temps a
digérer » le fait que sa femme « s’échappe ». Lorsque la voiture de son mari est
tombée en panne, Thama raconte qu’il a réquisitionné sa voiture gu’elle avait

, . . 294
réussi 3 s’acheter avec I'aide de sa sceur®®* :

« Pour se venger, il me prend ma voiture parce qu’il doit aller travailler
et qu’il peut pas s’en racheter une (rires). Faut qu’on se la partage et je

dois lui demander pour la prendre si jamais il doit partir avec »*%.

le pére divorcé participe a I'entretien selon ses moyens financiers et a des fréquences variables :
achats de cadeaux, de vétements, argent a son ex-femme. Comme pour la participation financiere
des hommes dans le couple marié, les situations sont personnelles.
294 .y N . .

Au moment venu, Thama a aidé sa sceur a se payer le permis et acheter sa voiture.
295 .

Mai 2016

239



Mouniati a vécu la méme chose avec son ex-mari lorsqu’elle a obtenu son

emploi :

« Depuis que je travaille, c’est la guerre a la maison. Mais tu sais comment
je suis moi. Je suis une grande gueule, je ne me laisse pas faire. Il me

boude depuis que je travaille et que je me suis inscrite au permis ».

Pour elles, le permis et la voiture sont une libération. Elles soulignent
régulierement une lassitude a demander a leurs maris de les emmener la ou elles
ont besoin de se rendre. Selon elles, par jalousie, ils « font expres de dire non parce
gue ca leur plait de nous faire chier ». Le permis, la voiture, c’est s"émanciper. C'est
augmenter ses chances d’avoir un travail. C'est aussi la satisfaction de se
débrouiller seule, sans le mari. C'est faire des activités sans passer par la
permission de leur mari, et qui sont nécessaires au fonctionnement familial ou a
leur vie de femmes : descendre en ville, les sorties dansantes, aller a la rivieére pour

. 2 . ,
laver le linge % faire les démarches....

d) Nourriture et repas

En 2014, j'ai fourni aux familles du corpus des feuilles de papier sur
lesquelles était inscrit un tableau avec les jours de la semaine et les repas de la
journée. Méme si je n’ai eu que peu de retours de ces tableaux, ces documents,
associés a mes observations, ont permis toutefois de référencer et d’évaluer les
habitudes alimentaires des Mahorais et des Comoriens avant, pendant et aprés le

ramadan®®’.

296 . . ; . P .
Les saluva et autres tissus mahorais ne sont pas lavés en machine, mais a la main. En effet, la

machine a laver abimerait les tissus. De plus, certaines femmes n’utilisent leur machine que pour
faire des lavages pour du linge peu sale. Elles estiment que la machine ne lave pas bien et que « le
sale sort mieux a laver a la main ». Ces femmes vont donc régulierement le samedi ou le dimanche
a la riviere (celle de Saint-Denis ou celle de la Riviere des Pluies) pour laver leur linge. C'est aussi
pour elles un moment de détente parce qu’elles se retrouvent entre femme, les enfants se
baignent et la-bas, elles « [oublient] tout leur soucis ».

*7 Lors de mon séjour a Mayotte, j'ai également observé les habitudes alimentaires avant et
pendant le jeline du ramadan.

240



Le riz constitue la base de I'alimentation de I'ensemble des familles. A cela
s’ajoutent les bananes (frites, cuites a I’eau ou natures), le manioc (frit ou cuit a
I’eau), la songe, la patate douce, la pomme de terre (de plus en plus) et les
mabawas (ailes de poulet). Les cuisses et les croupions de poulet sont achetés par
cartons de 5 ou 10 kg. Les saucisses de poulet congelées compléetent I'apport en
protéine et se mangent réguliérement soit avec des frites ou du riz, soit avec du
pain accompagné de ketchup et/ou de mayonnaise. Le boeuf est consommé de
facon moins réguliére au vu de son tarif plus élevé (50€ le pack de 5kg de bceuf en
cube). Le poisson est acheté congelé et consommé occasionnellement chez les
Mahorais, mais plus régulierement chez les Comoriens. Je note également I'ajout
de plat de La Réunion — riz cantonnais, riz-grain — aux plats mahorais (Mataba®*,
rizmabawa, pilao...). Les fruits et légumes sont, dans I’ensemble, consommés dans
une moindre mesure®>, hormis les bananes, les tomates, la papaye, les oranges,
les pommes, les fruits de saison (mangue, letchi), et les légumes en conserves
(tomates pelées, petits pois carotte qui vont étre mélangés avec du riz). La salade
mahoraise®” se consomme régulierement. La majorité des familles cuisinent avec
des produits industriels et surgelés achetés au supermarché. Les fruits et les
légumes sont généralement achetés au marché, ou avec le vendeur ambulant du
guartier qui amene régulierement des bananes et du manioc. Au petit déjeuner,
les enfants prennent des gateaux, du pain ou du lait et des céréales accompagnées

de jus. Certains mangent les restes de la veille et beaucoup sautent ce repas,

2% Nom d’un plat fait de brédes de manioc pilées, cuites au lait de coco avec des miettes de

poisson.

% selon les recommandations nutritionnelles nationales. L'introduction des fruits et légumes dans
I'alimentation des Mahorais et des Comoriens est variable et dépend de la famille. Ce qui est
constaté, c’est que les familles trouvent que les fruits et légumes de La Réunion ne sont pas « pareil
gu’a Mayotte », et que le prix est cher comparé a I'abondance et au bas prix de Mayotte. Les
Mahorais profitent de la visite d’un proche pour faire venir des produits de Mayotte dans les
valises : poisson, Mataba, zourite, corossol, jacques, mangue, songe... car les produits sont jugés
« meilleurs la-bas [Mayotte] qu’ici [La Réunion]. Régulierement on me dira que la songe [ou taro,
tubercule alimentaire] de La Réunion n’a pas de godt.

3% comme celle mangée lors des mariages (salade verte, ceufs, mais, concombre, tomates,
vinaigrette a base de yaourt et de mayonnaise)

241



préférant se rattraper avec le goGter du matin fourni par I'école®®. Les jus
consommés ne sont pas purs, mais essentiellement faits a base de sucre et de
fruits reconditionnés. L’huile de tournesol a remplacé I'huile de coco et les
probléemes de diabéte et d’obésité ne sont pas seulement en lien avec le manque
d’exercice, mais surtout avec la quantité et la qualité de I'alimentation. Le pain
blanc est acheté a la boutique ou au supermarché en grande quantité pour étre
congelé, tout comme les bonbons et autres confiseries que les enfants s’achetent
des gu’ils ont un peu de monnaie. Les gateaux industriels pour les goQters de
I’école ou de la maison, ainsi que les desserts (yaourts sucrés ou aux fruits), les
sodas et la nourriture de sous-marque sont une part trés importante dans le
budget des familles, consommeés plusieurs fois par jour et lors des repas.

Quand je vais chez elle, Aicha, mariée, 5 enfants, me fait m’asseoir et

392 Cette

m’apporte (ou sa fille ainée) une petite bouteille de coca que je dois boire
boisson est la mienne, et je me fais reprendre si je la partage avec les enfants.
Deux fois par jour, en temps et hors temps scolaires ainsi que pour les sorties, ses
enfants doivent avoir leur godter, généralement des biscuits industriels. A
Mayotte, Aicha s’arrétait au supermarché de Kaweni aussi souvent que nécessaire
lorsqu’on rentrait chez elle dans le nord de I'ille. Elle y achetait des gateaux et des
biscuits aux enfants de son réseau familial et de voisinage qui venait regarder la
télévision chez elle. Je me suis méme fait réprimander par elle et les autres

femmes de La Chaumiére, parce que je ne donnais pas de go(iter a mes enfants.

Je dérogeais ainsi a une obligation parentale importante pour eux.

301 Jusqu’a la rentrée 2016 avant que la mairie supprime cette collation et que les écoles inscrivent
dans leur reglement que dans un souci d’alimentation équilibrée, les golters sont supprimés. Seuls
les fruits et les légumes peuvent étre fournis.

%92 Tradition d’accueil des Mahorais ot c’est I'occasion de demander des nouvelles.

242



A I'image des travaux de Colette Pétonnet sur les populations francaises et
hispaniques des bidonvilles, les Mahorais « [...] sont de bons consommateurs

s .2 303
adaptés a la modernité »™.

La cuisine et les maniéres de faire oscillent entre modernité et tradition. Ces
habitudes s’ajoutent et ne se substituent pas a la cuisine mahoraise. La cuisine
apparait méme comme une contrainte, ce qui implique un recours aux

préparations toutes faites :

« Mon mari cuisine mahorais parce que je ne sais pas faire et jaime pas
cuisiner. En fait, tu fais des pates, un pot de sauce tomate et hop, c’est
prét ». [Interlocutrice, 23 ans, Mahoraise, mariée, 3 enfants, novembre

2013].

Les manieres de tables different d’'une maison a l'autre. Dans certaines
familles, la présence de la table — en verre ou en bois — permet de prendre le repas.
Pour d’autres, cette table sert « juste comme ca, pour décorer, déposer des
choses, on l'utilise quand y’a du monde ». Parfois, c’est sur la table basse qu’on
prend les repas, assis par terre. Les horaires des repas sont aléatoires. Le plus
souvent ce n’est pas un repas en famille a proprement parler, mais on s’assoit
ensemble quand le repas est prét pour regarder la TV. Le plus souvent, on écoute
les clips ou les informations mahoraises et réunionnaises. Quand c’est le repas de
midi ou le goQter, ce sont les séries que I'on regarde. Les enfants peuvent se battre
pour I'émission, et dans ce cas-la, c’est I'adulte présent qui cl6t la chamaillerie en
mettant le programme qu’il souhaite. Le repas n’est pas a proprement parler un
moment d’échanges ou de retrouvailles entre adultes et enfants, mais plutét une
action quotidienne a effectuer.

Le temps de repas est variable selon le temps et la situation : quotidien,

week-end, période scolaire ou non. En jour d’école, les enfants qui rentrent

%% Dans Colette PETONNET, op.cité, p.197.

243



4 . .
manger chez eux>® prennent leur dessert (glace, yaourt, pain) sur le chemin du
retour de I'école, ou assis dehors sur les marches d’escalier avec leurs parents.

395 parfois juste un

Certains ont a peine le temps de manger un repas complet
morceau de pain avec une saucisse. Ces manieres de repas sont plus courantes au
college qu’en primaire. En effet, le bas codt puis la gratuité®®® de la cantine en
primaire par la municipalité et le long travail de dialogue entre les institutions et
certaines familles ont permis aux enfants qui ne mangeaient pas a la cantine de
bénéficier de ce dispositif. Parfois, le repas a la cantine apparait comme le seul
repas équilibré de la journée au regard des normes nationales. Dans certaines
familles, les départs et les arrivées des enfants qui ne mangent pas a la cantine
s’échelonnent entre 11h30 et 14h, obligeant ainsi les parents a étre sur place,

entrainant des difficultés dans les démarches administratives et de recherches

d’emploi, et une gestion du quotidien plus compliquée.

« J’aimerais mieux qu’ils mangent a la cantine parce que ¢a me fatigue de
faire la cuisine toute la journée ». [Faiza, 34 ans, Mahoraise, mariée, sept

enfants, septembre 2013]

Lors des jours d’école, la cuisine se fait le matin et I'aprés-midi pour étre
préte en fin de journée quand tout le monde rentre. La présence de la sceur ou
d’une fille ainée aide a I'organisation du quotidien, puisqu’elle compléte le travail
de la mére. Depuis I'age de 10 ans, Natalia cuisine quasiment tous les jours pour
sa famille. Elle fait le repas du soir et les gateaux, gaufres et crépes quand elle

rentre de I'école. Dans les familles mahoraises, les filles participent trés t6t aux

304 . e s . . N . . .
Par choix, parce que la qualité de la cuisine a la cantine ne leur convient pas, trop de bruit dans

le réfectoire ou par soucis d’économies pour leurs parents. Les raisons sont variables selon les
enfants, les familles et le rapport temps/argent.

3% |a pause méridienne pouvant aller de 1h a 2h chez les collégiens notamment. Le temps de
rentrer et de manger est parfois trés court.

3% | e tarif de la cantine est pris en charge conjointement par la municipalité de Saint-Denis et la
Caisse d’Allocations Familiales. Pour les familles aux bas revenus, cette cantine est prise en charge
entiérement par la Caisse d’Allocations Familiales et la Mairie. Pour les autres, la famille prend une
partie en charge selon ses revenus.

244



taches ménagéres et aux soins des enfants. Chaque age ayant son degré
d’apprentissage au sein du foyer. Si pour certaines jeunes filles ces taches sont de
réelles corvées, pour d’autres c’est un choix pour lequel elles se sentent

. 7
pleinement responsables®®’ :

« Je cuisine parce que jaime bien cuisiner, faire des gateaux, faire le

repas ». [Natalia, 10 ans, avril 2014]

Si une sceur ou une fille ainée permet de soulager ce quotidien, un certain
nombre d’entre elles part en Métropole pour la poursuite des études, obligeant
ainsi la famille a se réorganiser dans le quotidien. Les cadets grandissants, ils
prennent ainsi le relais au fur et a mesure des années et des départs successifs des

personnes du foyer.

Les vule, le pique-nique mahorais

Comme pour les Réunionnais®®, le pique-nique traditionnel mahorais est un
moment de convivialité, de partage, une tradition, voire une féte.
Traditionnellement, le vule se fait a la plage. Pour les familles de notre corpus,
celui-ci se fait a La Chaumiére avec les brochettes (poulet, bceuf), du poisson, des

bananes et manioc frits. Ou lors d’une sortie en groupe.

Le vule a La Chaumiére implique de se procurer des barbecues a charbon, des
réchauds a gaz et des grosses marmites pour faire frire les bananes et le manioc,

mais aussi des enceintes pour la musique. Un vule sans musique n’est pas un vule.

307 ey sz . . 4, P , N A
Traditionnellement, dans la société mahoraise, I'autonomie des enfants était inculquée tres tot :

« soin aux enfants pour les filles, prise en charge de sa lessive personnelle... ». De plus, les filles
doivent remplacer peu a peu la mere, dans Sophy BLANCHY, op.cité, p. 85-155. Natalia, fille ainée,
par une attitude dévouée et bienveillante, s’est prise au jeu de succession dans les domaines que
la société traditionnelle attend d’elle dans une moindre mesure. Le contexte migratoire et d’accueil
imposant des obligations scolaires, mais aussi de soins envers les enfants. Natalia aide donc sa
meére en fonction de ses disponibilités et de ses capacités. Le regard du groupe tend a changer aussi
sur les formes de parentalité attendues par la société républicaine.

3% \oir notamment les travaux de Patrice COHEN, Le cari partagé : Anthropologie de I'alimentation
a l'ile de La Réunion, Paris : Karthala, 2000.

245



Chacun participe a I'organisation de ce vule, allant de I'achat des produits a la

confection des plats et a I'allumage des barbecues.

Lorsqu’il y a une sortie ou que les familles décident entre elles de faire un vule,
I'organisation est différente, car le repas est généralement cuisiné chez soi.
Toutefois, I'abondance de nourriture emportée au pique-nique nécessite le
transport de marmites et de boissons sucrées en grande quantité. Chaque famille
cuisine un repas pour sa famille, mais aussi en prévision du partage de ce méme
plat. Les femmes emmeénent nattes, assiettes, couverts, eau, bananes frites,
mabawa, sauté de mines, riz cantonnais... que 'on met dans des barquettes en
plastique ou des saladiers, et que I'on partage avec les autres. Chaque famille
emmeéne aussi les golters du matin et de I'aprés-midi — des gateaux industriels et
des faits maison — ainsi que des desserts sucrés achetés en abondance pour que

personne ne manque de rien.

Quand ce sont les sorties scolaires, les enfants ont généralement un grand
morceau de pain blanc avec des saucisses de poulet achetées surgelées en grande
qguantité, des Capri sun, des sodas, des oulas®®”, des gateaux apéritifs salés et
sucrés completent le pique-nique dans le sac. Tandis que certains ne peuvent
emmener que du pain et du fromage.

Pour certaines familles, malgré les difficiles gestions financieres,
I’'abondance des go(ters et des repas a emporter est importante et semble étre le
signe d’'une bonne éducation et d’un bon suivi pour les enfants. Tout comme pour
les fétes et les mariages, I'outrance fait partie du jeu et il est nécessaire de faire
bonne figure devant les autres et de montrer qu’ici, on a un niveau de vie bien

meilleur qu’a Mayotte : jeter est donc préférable a ne pas en avoir assez.

309 Marque de yaourt a Mayotte et qui est employé ainsi dans le contexte réunionnais.

246



Figure 48: Moment de cuisine lors d'un
vule. juillet 2013

247



2) Vivre ensemble

« L'insertion des individus dans la ville se ferait selon le

libre jeu des affinités individuelles, I'idéal a atteindre

7 , T . 1
étant un équilibre espace-temps-relations »>*°.

« [La ville] est par excellence le lieu de reconnaissance des
différences, ce dont les gens ont parfaitement conscience
[...]. La ville est un ensemble de rapports (ce qui sous-
entend conflits et oppositions). Les jeunes et les vieux, les
riches et les pauvres, les autochtones et les autres y
éprouvent leurs différences. Chacun doit s’y situer par
rapport aux autres, en tant que lui-méme, et étre reconnu
comme tel. Chacun le peut a condition de préserver son
identité et son intimité ».

a) Vivre a La Chaumiére ou comment vivre en réseau

Ces enjeux de relation entre migrants amenent des enjeux d’appropriation
territoriale. Ces regroupements sont nécessaires aux migrants mahorais, car ils
permettent un support moral, matériel au quotidien de la migration, une sorte de
« sauvegarde de l'identité ethnique » (Pétonnet, ed.2002) collective. Ce quartier
apparait dés lors comme un noyau®! mahorais. Un noyau composé de plusieurs
noyaux au vu de certaines cages d’escaliers ou les familles mahoraises sont
nombreuses, liées souvent par le méme réseau. Et ce sont ces mémes noyaux qui
tendent a s’inscrire territorialement dans le quartier par leur investissement du

collectif.

%1% Dans Colette PETONNET, op.cité.
* pour reprendre le terme de Colette PETONNET, op.cité.

248



Certaines appellations sont révélatrices des liens d’interdépendances
affectives et de réciprocité qui caractérisent la société mahoraise. Ainsi les termes,
tatie ou tonton permettent-ils de qualifier une personne de la fratrie des parents,
mais aussi une cousine, un cousin, une amie proche, issue du méme village, ou du
réseau communautaire dont les relations avec la famille sont quotidiennes. Ces
appellations sont le signe des nombreuses relations qui peuvent exister dans le
fonctionnement interne de la société mahoraise. Toutefois cette proximité des
appellations est également une source d’incompréhension pour les institutions et

les personnels qui encadrent les enfants :

« Il est difficile de savoir qui est qui, et qui est la personne par rapport a

I’enfant » [Femme, Réunionnaise d’origine chinoise, octobre 2013]

Ce qui fait aussi que, sur le ton de I’'humour, des interlocuteurs ne comprenant

pas forcément les logiques amicales et familiales :

. . . . . 12 z
« C'est sa tatie, mais on ne sait pas si c’est sa tatie*’». [Femme, Créole

blanche, la quarantaine, avril 2013]

Les appellations de tatie, cousin structurent donc les relations amicales ou
villageoises d’origine et démontrent la proximité qu’il peut y avoir entre les
personnes. Selon les générations et le degré d’amitiés, I'amie est considérée
comme une sceur ou une meére, amenant de nouvelles logiques de parentés qu'il

, . . . . 1
est nécessaire de percevoir dans ce jeu de relations®" :

312 . 3
Le terme tatie permet donc aux enfants de nommer quelqu’un de proche dans leur réseau de

relations. Il m’est arrivé trés souvent de me faire appeler tatie par les enfants que j’ai suivis a I'aide
aux devoirs pendant quatre ans, et que je cOtoyais régulierement en sortie scolaire avec les
enseignants. Ce terme cesse quand il y a conflit entre les adultes protagonistes. Ce terme sert aussi
a qualifier le personnel communal des écoles maternelles, démontrant ainsi la place de ces
personnes dans la vie de I'enfant et les liens qu’il y a entre ces adultes et des enfants. Ceci est
également tres présent dans la société créole.

*% Dans Sophie BLANCHY, op.cité.

249



« C'est une amie, mais en fait c’est comme ma sceur » [Femme,

Mahoraise, 30 ans, mariée, 3 enfants, mars 2015]

« C'est ma tatie, mais c’est I'amie de ma maman » [Enfant, Mahoraise, 7

ans]
« Je suis chez ma grand-mere>** » [Fadya, Mahoraise, 10 ans, avril 2014]

Si ces relations amicales sont trés fortes, ces nouvelles formes de
parenté peuvent étre sollicitées bien plus que ne peut I'étre la famille de
I'intéressé, méme lorsque la propre famille habite dans le quartier.

Thama, lors des fétes de ramadan ou la garde de ses enfants, ne s’organisait
gu’avec son amie Farida, méme si sa sceur Roukia habitait le quartier. Sa sceur
ayant une famille nombreuse, et ne voulant pas la déranger, le réseau amical était
plus souvent sollicité. Dans une logique de réciprocité, son amie, sans enfant,
pouvait répondre plus aisément aux services demandés que sa sceur qui en avait
cing.

Ces formes de parentés symboliques sont mises a profit dans un réseau de
soutien et d’organisation du quotidien, et sont fluctuantes selon les situations et
I'importance des demandes. Lorsque Roukia a déménagé, une de ses filles n’a pas
pu étre inscrite a la nouvelle école faute de place. C'est donc chez sa tante Thama
gu’elle a été hébergée les derniers mois d’école. Mais ces relations de parenté

symbolique sont intenses, autant dans la création que dans la dissolution des liens.

314 . . . \ o . g \ N
Qui est en fait une amie de sa mere. Cette derniére la considére comme sa mere d’ou

I'appellation de grand-mere.

250



Thama et Farida qui étaient si proches ne se sont pas dit au revoir quand

Farida est partie en Métropole :

« Je ne sais pas pourquoi. Elle m’a rien dit. Elle me parlait plus, je sais pas
pourquoi moi » « non, je ne lui ai pas dit que je partais, elle me parlait plus
[...], je ne sais pas pourquoi, comme ¢a un jour ». [Farida, 30 ans, mariée,

décembre 2015]

A I'image des travaux de Christian Rinaudo avec son ouvrage L’ethnicité dans
la Cité, se joue « l'effet réseau de l'implantation » de la part des habitants

mahorais et qui joue sur leur numération dans le quartier :

« Ma mamie elle habite en haut et moi en bas. J’aime bien aller la-bas,
parce qu’elle a toujours quelque chose pour moi » [Natalia, Mahoraise, 9

ans, octobre 2014]

Vivre a La Chaumiére — bien que cela n’a pas forcément été un choix, mais
parce qu’ils « n’avai[ent] pas le choix » au regard de la sélection du locataire
effectué par le propriétaire dans le marché privé de la location — est pour bien des
Mahorais I'opportunité de favoriser les regroupements familiaux, amicaux et/ou
villageois comme je I'ai évoqué dans les chapitres précédents. Vivre a La
Chaumiere c’est donc favoriser la proximité avec les membres de son groupe,
méme provisoirement. Une proximité favorisée par le colt bas des loyers, la
disponibilité des appartements et la configuration du quartier (chapitre 3). Colette
Pétonnet explique que « pour que I'environnement devienne familier, condition
nécessaire a une insertion harmonieuse, il doit receler des points offrant sécurité

315 Et C’est ce qu’apportent cette configuration territoriale du

et certitude »
guartier et la présence des réseaux a La Chaumiére : une sécurité affective
collective permise par la reproduction du fonctionnement culturel et économique

propre a la population mahoraise en territoire d’accueil.

3% Dans Colette PETONNET op.cité, p. 44.
251



Au sein du groupe de familles étudiées apparaissent donc des logiques
d’implantation des réseaux qui « se ferai[en]t selon le libre-jeu des affinités
individuelles » dans lequel « l'arrivant cherche a se placer a proximité des
représentants de son groupe »>'°.

Les logiques d’implantation La Chaumiére correspondent a des
regroupements familiaux, villageois ou amicaux. Certaines familles viennent du
méme village, sont parentes ou non, d’autres se sont connues a La Réunion et
lorsqu’une occasion s’est présentée, l'une est venue rejoindre l'autre a La
Chaumiere. Souvent, l'arrivée a La Chaumiére correspond a cette recherche

d’appartement proche des siens, ou a une occasion de quitter un logement

insalubre comme évoqué dans le chapitre précédent :

« Je suis venue parce que mon tatie me donnait I'appartement » [Femme,

29 ans, Mahoraise, mariée, quatre enfants]

« Comme y’avait Leila, et que c’est mon amie, j’étais chez elle. Voila, j'ai
préféré vivre la. Du coup, on a cherché un appartement ici, mais bon,
c’était pas évident. Le chinois y voulait pas louer a des Mahorais »

[Femme, 21 ans, Mahoraise, mariée, deux enfants, septembre 2013]

« Farida, c’est ma copine, on a grandi ensemble [ensemble a La Réunion,
car elles sont arrivées adolescentes]. On se connait depuis La Réunion.
Elle revient de Mayotte, comme ¢a, elle est pres de moi » [Femme, 28 ans,

Mahoraise, mariée, trois enfants, juin 2014]

« Y’'avait un appart’ de libre, mais c’est la sceur de Samirati qui I'a pris »

[Femme, 28 ans, Mahoraise, mariée, trois enfants, avril 2015]

A Mayotte, 'implantation des unités de résidences dans le quartier est faite
de sorte a ce que 'intensité des relations familiales, villageoises soient conservées,

développées, entretenues, maintenues. Dans le chapitre 3, j'ai exposé que la

318 Ibid, p.44.

252



configuration de La Chaumiere permet de reterritorialiser ces relations a plus
grandes échelles, quitte a ce que certaines familles en oublient le contexte
réunionnais d’ou la problématique des enfants errants notée au début des années
2010-2013 et qui a régulierement alimenté les discours des personnes non

mahoraises rencontrées au cours du terrain :

« Parfois on voit ces gamins en couche-culotte au bord du somin avec une
grande sceur qui a quoi ?, deux ans de plus. C'est trop dangereux, faut
faire quelque chose ». [Homme, Créole blanc, 39 ans, ancien habitant,

propriétaire bailleur, octobre 2013].

L'emplacement des immeubles, les regroupements qui découlent de ces
réseaux implantés selon les logiques familiales ou amicales influent les
déplacements des personnes et le maintien de quelques pratiques qui permettent
ainsi de conserver l'intensité des relations humaines tout en les réadaptant et en
modifiant I'organisation et la mise en pratique de ces relations. Je propose ici de
prendre I'exemple avec la famille de Bissam, une des structures familiales les plus
complexes de La Chaumiére dans le sens ou un certain nombre d’unités familiales
et de résidences de parenté sont présentes sur La Chaumiére. C'est également un
apercu de la premiére famille mahoraise installée sur le quartier et qui est toujours
présente au cours du terrain, entre 2014 et 2016 avec des changements dans les

unités familiales et de résidence durant ces trois années.

253



: Q A £GO

A B C D E | F G I J
= AAOOOOA OAOOQOOAA
.
Foyers :
I Citroniers A Homme vivant a Mayotte
Bananiens O Femme vivant a Mayotte
- O Femme vivant a la Chaumiére
Circulation d'enfants
entre le foyer familiale A Homme vivant a la Chaumiére
et une autre unité de )
résidence sur un temps /7 Rupture/ Divorce
Rlusoumolnslong A Homme vivant en Métropole
O Femme vivant en Métropole
/ Déces

Figure 49: Unités de résidences et unités familiales du réseau familial de Bissam en 2014

254



Dans cette figure numéro 1, on voit que les deux filles ainées du foyer A ont leur
propre logement a La Chaumiére. Le foyer D est aussi sur les Bananiers. Une des

filles de ce foyer, la troisieme va vivre plusieurs jours par semaine chez sa tante du

foyer J.

255



A EGO

O
p

[ 7 7

PO RSO A0 0O OAAAAOO OAAOOACOAD

N VYN V. S S Lo

Foyers :
I CGitroniers Homme vivant a Mayotte
Bananiens Femme vivant a Mayotte
=

Femme vivant a la Chaumiére
Circulation d'enfants
entre le foyer familiale
et une autre unité de
résidence sur un temps
plus ou moins long

Homme vivant a la Chaumiere
Rupture / Divorce
Homme vivant en Métropole

Femme vivant en Métropole

~ODYXDOOD

Déces

Figure 50: Unités de résidences et unités familiales du réseau familial de Bissam en 2015

256



Dans cette deuxieme figure, les deux filles ainées du foyer A ont modifié leur
composition. Une naissance a eu lieu chez la fille ainée qui a obtenu également un
logement social dans un autre quartier de Saint-Denis. L’enfant de la deuxiéme est
parti vivre a Mayotte. Le foyer D, qui a également obtenu un logement social en
urgence a déménagé a Montgaillard, a 5 minutes a pied de La Chaumiere. Les
enfants continuent d’ailleurs de fréquenter I'école de La Chaumiere, caril y a la
maternelle et I’élémentaire dans les mémes batiments ce qui évitent de déposer
les enfants dans plusieurs structures comme devrait le faire la mére de cette
famille si elle mettait les enfants a I’école du secteur. Ce qui est d’autant plus

pratique sachant qu’il y a eu une naissance supplémentaire au sein du foyer.

Le foyer F a déménagé en centre-ville, mais est revenu quelques semaines
plus tard sur le Chaumiére®' et a eu une naissance également. Le frére du foyer
G, a la suite de son divorce, est venu vivre a La Chaumiére, en alternant avec des
déplacements plus ou moins long a Mayotte. Il récupére fin 2015 (autour du 28
décembre), le logement de sa sceur (Ego) qui obtient un logement social a Saint-
André. Le foyer J est parti a Mayotte en début d’année 2015, laissant sa fille ainée
d’abord dans le foyer F, puis au foyer D. De ce fait, les deux foyers se partagent en

cours d’année la garde de I'enfant ainée du foyer J.

317 ., , °
Constaté avec le schéma n°3

257



EGO

A0

Foyers :

I Citroniers
Bananiens

=

Circulation d'enfants
entre le foyer familiale
et une autre unité de
résidence sur un temps
plus ou moins long

Figure 51: Unités de résidences et unités familiales du réseau familial de Bissam en 2016

258

~ODYXDOOD

Homme vivant a Mayotte

Femme vivant a Mayotte
Femme vivant a la Chaumiére
Homme vivant a la Chaumiére

Rupture / Divorce
Homme vivant en Métropole

Femme vivant en Métropole

Déces



En 2016, la fille ainée du foyer J part rejoindre sa mére a Mayotte, mais elle
reviendra a la fin de I'année 2016 dans le foyer de sa tante (D) et fréquentera
I’école de La Chaumiere. Les enfants du foyer | qui a déménagé reviennent a
chaque vacance dans le foyer F, pour voir la famille et participer aux activités du
quartier. Parfois, lorsque le frére du foyer G est sur Mayotte, le foyer | investit
I'ancien appartement pour éviter de loger dans le foyer F ou le foyer A
occasionnellement. Dans le foyer F il y a eu aussi une naissance en plus, ainsi que

chez la deuxieme fille du foyer A, et chez la cinquiéme enfant.

A la lumiére de ces schémas de parenté et des lieux d’habitations, la carte
des regroupements et des déplacements au sein du quartier prend tout son sens.
Les unités de résidence étant entre les Citronniers et les Bananiers, ainsi que sur
la colline de Montgaillard, les déplacements des enfants entre les immeubles et le
quartier s’effectuent a pied dans et hors du quartier, représentés par les flux de

passage piéton en blanc. Ceci permet donc de favoriser les relations en réseau.

259



b) Espace privé et commun comme régulation des relations et formes de sociabilités

i i Regroupements non-genrés
[ | Le quartier de La Chaumiére ST vl
@ Salle de priere A Ados et jeunes adultes hommes Espace vet
A Hommes
@ Madras Flux de passage piéton
[ ] Femmes
o Femmes comoriennes

Mélanie MEZZAPESA, 2017 d'aprés les données de terrain (2013-2016).

Figure 52: Espaces de socialisation recensés dans le quartier

260



P
2
1 6
Route Nationale
e Entrée des unités familiales Liens quotidien

== Passage de voitures dans l'unité de résidence Liens réguliers mais non quotidien

p Parking Voitures e Maison occupée par une entreprise
1 Numérotation des unités familiales

Figure 53: Exemple schématique d'une unité de résidence familiale composée de
plusieurs unités familiales. Mayotte 2014. La vue aérienne est sur la figure n°24.

La cité et notamment le cceur de I'espace vert et les cages d’escaliers sont
soumis aux regroupements par affinités. Au travers de I'appropriation dans le
guartier, ces espaces apparaissent comme des extensions de I'espace privé. Ces
espaces communs deviennent donc des espaces collectifs que les familles
mahoraises se partagent. Ceci permet de renforcer un sentiment de sécurité
affective en territoire d’accueil.

Dans la description précédente, était mis en avant ce rdéle primordial des
relations familiales ou amicales dans la Chaumiere qui permettent a la fois ce
projet de migration et/ou d’installation a La Réunion. Des fratries peuvent étre

présentes et se perpétuer a I'age adulte. Les espaces privés de I'appartement

261



débordent sur les cages d’escaliers, et cet espace commun d’une cage d’escalier
s’étend a I'espace commun extérieur qui devient ainsi un espace collectif pour les
Mahorais. De ce fait, bien que modifiées, les pratiques issues de Mayotte se
reterritorialisent dans cet espace urbain (allant du parc au cages d’escaliers) et
permettent la perpétuation de certaines pratiques collectives comme les vule, la
cuisine au pilon, le tri des brédes, le tressage des petites filles, la tonde des
cheveux, jeux de ballons et autres jeux d’enfants, le partage des bananes ou du
lait que le colporteur vient vendre... Cependant, toutes les familles ne pratiquent
pas ces activités a I'extérieur et préferent utiliser leur espace privé par crainte des
commérages, surtout si la configuration familiale (et amicale) dispense de

I'utilisation de I'espace collectif.

Ces espaces communs deviennent donc des espaces collectifs de vie qu’il faut
partager et dans lesquels s’entretiennent des relations quotidiennes amicales ou
de conflits. Des relations qui régulent le fonctionnement intrafamilial chez les
Mahorais.

Les jours de pluie, des chaises sont installées dans les cages d’escaliers, le
saluva est déposé a terre lorsqu’une femme souhaite se coucher ou faire dormir
son enfant. Dans le parc, ce sont des grandes nattes qui sont installées pour la

journée lors d’un vule ou d’un repos a I'ombre des manguiers.

Cette appropriation de I'espace commun comme un espace habité est pour
ces familles mahoraises une prolongation du domicile souvent trop exigu au
regard des compositions familiales, ce qui rend peu propice le quotidien et le
fonctionnement a la mahoraise en contexte urbain. La configuration de la
Chaumiere, on I'a vu, permet toutefois de reproduire ces pratiques en milieu
urbain, mais non sans engendrer quelques conflits car ce modeéle ne se fait plus a

La Réunion.

La carte précédente des flux (cf. n°52) montre les modalités de

monopolisation de |'espace par ces résidences familiales ou amicales, qui se

262



rapprochent ainsi des facons d’habiter de Mayotte, méme si pour la plupart de ces
enfants, Mayotte et les Comores ne sont que les territoires d’origines de leurs
parents.

Les enfants et les adultes traversent de part et d’autre le quartier : pour aller
chez telle personne, a I'école, chercher quelque chose, se voir, discuter. L'espace
vert et les zones de sociabilités recensées (murets, cages d’escaliers) permettent
de centraliser les rencontres de part et d’autre et selon I'immeuble. Les familles
des Bananiers seront plus facilement dans I'espace vert central que les familles
des Aloés ou de La Tour qui vont aller du c6té de I'espace vert a proximité de I’arrét
de bus. De plus, les mamans se regroupent plut6t sur le chemin de I’école le matin,
tandis que le soir ou le week-end elles se retrouvent dans les espaces verts, sur les
murets ou a proximité de leurs cages d’escaliers.

L’'heure de la journée et la saison déterminent également les zones de
rencontres : en raison des alizées, I'espace vert — hormis pour les jeux de ballon —
est peu investi entre mai et octobre. Les familles préferent se protéger du vent
grace a un muret ou se regrouper devant une cage d’escalier. Les hommes, avant
et aprés la priere dans leur petit oratoire, se regroupent dans le parc, alors qu’a

d’autres moments ils se rassemblent a I’entrée du quartier.

Vivre dehors a La Réunion comme a Mayotte®'® n’est pas sans poser probléme
dans les relations entre habitants (chapitre 3). La surveillance des enfants, percue
comme aléatoire par les habitants non mahorais, améne a penser les enfants
mahorais comme étant des enfants livrés a eux-mémes, ce qui laisse ainsi libre
court aux incivilités (jets de caillou, intrusion dans I'école, dégradation des biens
communs, dégradations de voitures...). Par ennui, par manque de surveillance, par

mangque de conscience, ces enfants prennent également possession de ces lieux,

318 Chez les familles, notamment chez les plus vieilles, dire que c’est tout le monde qui surveille les
enfants est beaucoup plus présent dans les discours que chez les jeunes meres, et encore moins
chez les jeunes femmes ayant grandi a La Réunion ou en Métropole. Ce discours-la n’apparait pas
dans les discours des familles comoriennes.

263



mais pas comme le reglement I'impose. Parfois, les enfants sont laissés sous la
surveillance d’une grande sceur ou d’'une jeune tante. Mais profitant qu’elles
soient absorbées par internet ou par d’autres taches ménageres, les enfants
peuvent facilement échapper a cette surveillance, ce qui n’est pas sans

conséquence ensuite.

c) Relations personnelles et interpersonnelles

Les formes de relations et de sociabilités se congoivent suivant le réseau de
parenté, I'origine villageoise ou le réseau amical. De La Chaumiére, une autre
nature des relations prend forme : celle de la culture et des langues qui peuvent
aussi, bien évidemment, s’entreméler avec une certaine proximité de parenté ou
amical. Toutefois, la langue et les origines culturelles peuvent également jouer.
Les Mahorais dont la langue premiére est le kibushi vont facilement se lier d’amitié
avec leurs voisins malgaches et se rendre parfois quelques services. Les Mahorais,
gu’ils soient shimaoréphones ou kibushiphones, si I’'un de leur famille est d’origine
comorienne, vont également davantage fonctionner avec les Comoriens de La
Chaumiere, tout en gardant une certaine distance et se contenter d’échanges de
services dont le co(t financier n’est pas trés important. Il n’est jamais question de
prét d’argent. Généralement, les Comoriens fonctionnent avec leur propre réseau

a La Chaumieére et se font « discrets » :

« Bon, nous on fait notre vie entre nous quoi » [Femme Francaise

d’origine comorienne, 47 ans, mariée, trois enfants]

Et les relations tendues entre Mahorais et Comoriens peuvent parfois

déborder :

« Mes enfants ne veulent pas jouer avec les enfants mahorais, parce qu’ils
disent qu’ils sont violents » [...] « I'autre jour, je passais et |a elles se sont

mises a m’insulter de “sale anjouanaise”. Elles sont jalouses, elles disent

264



gu’on leur pique leur mari, mais en fait c’est parce que nous on sait se

faire belles, avec le maquillage, le parfum et tout ».

« Les Mahoraises ne nous aiment pas, si je passe devant je dis bonjour,
mais c’est tout » [Femme Francaise d’origine comorienne, 47 ans, mariée,

trois enfants, novembre 2015]

« Nous, les Anjouanaises, elles [les Mahoraises] nous aiment pas... »

[Femme, Anjouanaise, séparée, trois enfants, octobre 2015]

Ce genre de discussions®® et de tensions sont fréquentes chez mes
interlocutrices anjouanaises ou grandes comoriennes et relévent de ce que De
Rudder appelle les relations interpersonnelles. Ce sont des formes de
représentations liées a la francité entre le groupe représenté par les Comoriens et
le groupe représenté par les Mahorais.

Pour les Mahorais, la description de leurs relations reste assez évasive, et
I’expression « ¢a va » est courante pour parler de leurs relations. Les sentiments
oscillent entre compassions, lorsque la personne est partie en visite a Anjouan, et
colere suite aux événements d’avril et de mai 2016 3 Mayotte®*?. Bien que se
qualifiant de cousins pour les Comoriens, chez les Mahorais, cette forme de
fraternité est plut6t réservée a un contexte particulier ou il est nécessaire de faire
bonne figure. C'est pourquoi les Comoriennes restent a distance des formes de
réseaux mahorais et préférent fonctionner avec leurs amies du quartier ou leur
réseau villageois plutot que le voisinage mahorais.

La proximité spatiale, ici, en I'occurrence, n’a pas entretenu de liens qui
évidemment étaient mieux préservés avec la distance. D’autres alliances d’amitié
et de réseau se sont créées entre ces deux personnes, notamment le réseau amical

de Thama qui est devenu le réseau amical de Farida jusqu’a son départ. Certaines

¥ Un interlocuteur Grand-Comorien me dira méme que les Comoriens évitent de venir habiter sur
La Chaumiere et préférent rester sur Montgaillard ou les Camélias parce qu’a La Chaumiere «ily a
trop de Mahorais ».

3% Anecdote sur ce qui s’est déroulé au cinéma Lacaze a Saint-Denis en 2015.

265



familles fonctionnent aussi avec leur ancien réseau de La Chaumiére, méme si
celui-ci a déménagé. Ainsi, Statoinati, mahoraise avec six enfants a sa charge, fait
appelle a son ancien voisin — qui a déménagé il y a quelques mois — et dont elle est
parente, pour qu’il lui raméne une bouteille de gaz. Elle préfére fonctionner ainsi
plutdt que de se rapprocher d’un autre réseau de voisinage a La Chaumiére avec
qui elle a des relations, mais simplement superficielles.

Les obligations individuelles et les obligations collectives vis-a-vis de son
groupe n‘empéchent pas I'’émergence de certains conflits. Surtout, au contraire,
lorsque les relations de voisinage voire de sociabilité proche sont un lien de

parenté ou villageois.

Mouniati et Anliyat, voisines de pallier, toutes deux originaires du méme
village, alternent les périodes d’amitié intense et les périodes de forts conflits.
Malgré ces périodes, elles fonctionnent ensemble. Souvent, en me rendant soit
chez I'une, soit chez l'autre, je trouvais 'une ou l'autre chez I'autre, vaquant a
différentes occupations. Ensemble, elles discutent, mangent, laissant parfois les
portes de pallier ouvertes. Malgré les conflits qui peuvent les opposer, les insultes
qui peuvent déraper, elles sont finalement dépendantes I'une de 'autre. Leur
« amitié cassée » est parfois compensée par un “élément-relais’” qui ne dure pas
longtemps puisqu’elles éprouvent le besoin de se réconcilier. Cette amitié
tumultueuse ne fht-elle pas d’intérét, voire de nécessité dans les obstacles du
qguotidien ? La dépendance de leurs conduites respectives fait que les conflits, s'il
y a, sont obligés d’étre dépassés. Mouniati doit composer avec Anliyat, car elle a
le capital et les ressources scolaires et matériel nécessaires>** pour accompagner
Anliyat dans ses démarches administratives a la fois personnelles et liées a la
scolarité de ses enfants (dossier internet, lettre de motivation, stage...). Tandis que
Anliyat a le réseau et la capacité d’apporter un soutien a Mouniati — séparée de

son mari — dans la gestion des enfants et des soucis du quotidien (pannes, garde

321 . T vy / . .
Auparavant, ce soutien était également complété par la présence de la jeune sceur d’Anliyat
avant son départ en Métropole pour continuer ses études.

266



d’enfants). C'est un systeme de réciprocité dans les relations sociales, basé sur une

amitié aussi forte que conflictuelle, non sans intérét réciproque.

L'appartenance a la méme cité et au méme village ou a la méme famille n’est
pas suffisante pour justifier des relations d’entraide et de voisinage. Ceci est
également appuyé par 'individualisation des compositions familiales engendrée
par les formes de vie urbaine. En outre, plusieurs niveaux s’integrent pour
construire une distance entre un « nous » et un « eux » en cas de conflit qui méle
des membres d’autres groupes culturels. En revanche, ce « nous »*?? fédére tous
les migrants qui habitent la méme cité. Dans ce cas, les relations se vivent d’un

« ordre ethnique ».

Lorsque Dominique, retraité, essaye d’avoir comme il le dit « un peu d’ordre »,
des remarques sur sa couleur de peau sont faites de la part des voisins comoriens
ou mahorais « ou |é blanc, ou |é raciste ». Se pose alors la question des relations
entre individus, basé sur I'ethnicité a La Réunion avec des expressions « les
Francais » signifiant les Blancs et que « moi je suis Mahoraise et Noire et
musulmane alors on ne me considére pas comme francaise ». Les conflits entre
habitants comme évoqués dans le chapitre 3, concernent souvent I'appartenance
a un groupe ethnique : chacun se situant par rapport a l'autre, par rapport a son
référent identitaire. Parfois, c’est méme la notion de propriétaire/locataire qui est
mis en avant sous les appellations « le chinois, le malbar, le zoreil... », le

propriétaire ou le locataire étant qualifié par son phénotype.

Jalousies et ladilafé®”’

Les commeérages sont tres présents dans le discours des femmes mahoraises

et constituent une forme de sociabilité au sein de cette population. Nous I'avons

322 .
Que I'on retrouve sous I'appellation ban komor.

323 . .
Commeérages, potins.

267



évoqué, les femmes mahoraises mettent des protections au-dessus des portes

parce que « nous, les femmes mahoraises, ont dit beaucoup de choses par la

bouche ». Et certaines personnes ne se « mélangent » pas avec les autres de peur

d’étre victimes de ces commérages :

« Je ne vais pas avec elles [les Mahoraises] elles parlent tout le temps,
critiquent ». [Femme, Mahoraise, 22 ans, mariée, deux enfants

septembre 2013]

« Moi je ne traine qu’avec Leila, parce que jaime pas ¢a, moi les
commeérages » [Zoumati, Mahoraise, 22 ans mariée, deux enfants, avril

2014]

Thama m’explique que les commérages la génent et qu’elle préfere

les disputes franches plutot que les rumeurs :

« J’aime que si tu as un probléme avec moi, tu viens me dire, on parle, on

dispute, on regle. J’aime pas qu’on parle de moi »

Ce qui se passe a La Réunion ou a Mayotte a des répercussions sur

I'autre territoire. Ou du moins, les ladilafé sont déja ia La Réunion alors
que la situation en court a Mayotte n’est méme pas achevée.
Lorsque j'avais assisté a un mariage a Mayotte en ao(t 2014, des disputes
sur le « prix » que la belle-famille a accordé a la mariée ont eu lieu durant
la féte, amenant ainsi les convives a critiquer vivement le mariage, le
repas, et faisant ainsi baisser les sommes offertes par les convives. Cet
incident a été relaté rapidement et lorsque je suis revenue de Mayotte
qguelques jours plus tard, des voisines sont venues me voir pour me
demander ce qui s’est passé la-bas et leur faire le compte-rendu détaillé
du mariage.

Ces attitudes démontrent que ce qui se passe a Mayotte ou a La

Réunion doit étre conforme, car tout acte est jugé selon le

268



fonctionnement traditionnel. Ces formes de jalousies se retrouvent
beaucoup chez les femmes mahoraises. Celle qui obtient son diplome,
son permis, sa voiture, peut étre victime de ce gu’elles appellent « un
sort ». Peu de temps aprés avoir signé son contrat, Mouniati est tombée
malade durant plus d’'un mois. Ce qui était bénin selon la médecine
moderne s’est transformé en un mal qu’elle n’a pas pu soigner malgré

I'opération :

« lls comprenaient pas pourquoi ¢a guérissait pas. Alors ils m’ont renvoyé
chez moi en me disant que ¢a allait partir tout seul ou alors gqu’il fallait

peut-étre que je fasse d’autres soins ».

Ces autres soins, sont ceux de la médecine traditionnelle. Mouniati
A . N . .324 n
a d@ avoir recours a plusieurs fundi*?* sur I'lle pour qu’elle se remette de

ce mal:

« Rolala, ¢a se soignait pas, j'avais mal. On m’a trempé, fait boire des
tisanes... Puis c’est parti. Je suis s(ire qu’y’en a une qui était jalouse et elle

m’a jeté un sort ».

324 A . . \ .
Maitre, celui qui possede un savoir.

269



Conclusion

Les unités familiales du corpus sont pour la plupart composées d’un couple
avec des enfants issus de cette union ou non, avec l'accueil temporaire ou définitif
d’un parent (mere, sceur, frére, niece, neveu). Bien que la plupart des études
estiment que la migration mahoraise est dorénavant une migration féminine
célibataire, toutes sont mariées et beaucoup sont venues avec leur mari. Certaines
sont |la depuis leur enfance tandis que d’autres sont arrivées adolescentes. La
notion de mariage percue par les Mahorais, avec la facile réalisation du nikka, n’est
pas la méme que le modeéle républicain imposée par le mariage civil déclaré. Cette
distinction importante chez les interlocutrices influe également sur la perception
de leur couple, les notions de famille et la question du partage des biens matériels
en cas de divorce (pour elle ou leur fille). La plupart de ces femmes ont eu leurs
enfants avec le méme mari et sont encore mariées avec le pére de leurs enfants>>>.
Pour celles qui vivent seules, le mari est hors département pour des raisons liées
a un emploi. La question de la polygamie de ces hommes — qu’ils soient a La
Réunion ou ailleurs — revient surtout dans les ladilafé. La pérennité et la stabilité
de la situation familiale en migration sont privilégiées, méme si I'’émancipation
économique et sociale de quelques femmes est source de conflits dans le couple,
ou de jalousies dans le réseau.

Les relations sociales s’établissent autour de la notion de réseaux. Ces
interconnexions qui permettent des stratégies d’entraide sont conditionnées par
le degré de relations entre les personnes. Les diverses appellations renseignent
sur ces liens de proximité entre les protagonistes méme si la solidarité et la
réciprocité des échanges sont parfois contradictoires et limitées : le lien amical se
substitue a I’entraide des liens biologiques. Ces relations de voisinage ou amicales
qui constituent chez nos interlocuteurs des relations de parenté symboliques

permettent la constitution de réseau. Souvent les appartenances au groupe se

323 \oir notamment le détail du corpus au chapitre 2.

270



font en fonction des relations familiales, villageoises et amicales instituées avant
ou pendant I’habitat a La Chaumiére.

Les regroupements dans ces espaces de socialisation permettent aux familles
de construire un sentiment d’appartenance engendré par l'ancrage dans le
guartier. Provoquant I’émergence de nouvelles formes de territorialités

mahoraises en contexte réunionnais.

271



- Troisieme partie -
De la « Cité » a la ville :
mobilités et mobilisations de

"ethnicité mahoraise

272



Chapitre 6 : Stratégies économiques et langagieres

dans et hors du quartier de La Chaumiere

[Extrait de journal de terrain]

Décembre 2013. Aujourd’hui j’ai eu une surprenante conversation avec Rahia,
[la cinquantaine et qui travaille pour une collectivité en CDD]. Bon, il a fallu gérer
les va-et-vient des voisins chez elle, c’est parti un peu dans tous les sens, mais c’est
ce qui nous a aussi permis de bien discuter. Son discours m’a surpris, car il alterne
des éléments favorisant I'adaptation a La Réunion (réussite sociale et scolaire
notamment) et des éléments démontrant un certain rejet des formes culturelles
mahoraises. C’est comme si cette alternance de discours était une forme de
jonglage. Un bricolage social, culturel, identitaire ? qui lui permet a certains
moments de s’accommoder a La Réunion, soit en occultant des caractéres
identitaires mahorais au profit de formes culturelles réunionnaises, ou alors en
territorialisant les formes culturelles mahoraises en dépit de ce qui se fait a La
Réunion. Voici quelques bribes de conversations que j’ai pu retenir :

R : « Tu vois Melanie, je vais te dire quelque chose. Je vais te dire comment je
pense et comment je vois les choses. Pour moi, tu prends la mentalité de la ot tu
es. Tant pis, tu laisses les trucs mahorais derriéere toi ».

M.M : « Quand tu dis “laisser les trucs mahorais derriére toi, que sous-
entends-tu ? ».

R. : « Ben, pour revenir a ce qu’on disait sur le fait de bien parler francais. Moi
j’ai eu la chance d’aller a I’école. On m’a envoyé dans ma famille aux Comores,
méme si je suis mahoraise, on m’a envoyé aux Comores pour que je puisse bien
étudier. C’est pour ¢a que je parle bien, et que je peux I’écrire. Apres, quand j’ai fini
mes études, au lycée, je me suis mariée avec un Mahorais de La Réunion. Et je suis
venue habiter a La Réunion et j’ai toujours tout fait pour m’en sortir : essayer de

trouver du travail, travailler, chercher des formations par-ci par-la, passer mon

273



permis pour pas dépendre d’un homme depuis que mon frére il m’a fait un vilain
coup. Tu vois, une fois j’avais demandé a mon frére de m’emmener au Port. Durant
le chemin, il m’a demandé de lui payer le trajet alors qu’il avait ses amis dans la
voiture et qu’eux ne payaient rien. Ca m’a tellement énervé, que je suis descendu
de la voiture. Et tu sais quoi ? J’ai marché tout le long de la route du littoral, jusqu’a
Sainte-Clotilde. Et j’ai pleuré, pleuré, mais pleuré. Et je me suis juré que je serai
indépendante et qu’'un homme me ferait plus ces choses-la. [...] Donc, avec mes
enfants, j’ai parlé avec eux en shimaore jusqu’a trois ans. Et quand ils sont allés a
I’école, je leur ai dit “maintenant on parle francais parce que c’est I’école et qu’a
I’école on parle francais”. J’avais envie de leur faciliter leur éducation tu vois, leur
faciliter leur réussite ». On continue ensuite la conversation un peu en décalé parce
qu’il y a du monde qui vient la voir. Et entre deux bribes de conversations avec les
voisines, elle me dit :

« Tu vois, ici, moi je pense vraiment que c’est chez nous, alors quand j’entends
les autres dire qu’elles vont retourner a Mayotte, et les enfants aussi, je me dis
qu’elles se trompent. Nos enfants, ils sont Réunionnais. Ils ont une éducation a la
réunionnaise. L’école est réunionnaise, la Madrasa®?® aussi elle est réunionnaise.
Ils font du sport a la réunionnaise. Ici c’est chez nous. Moi je pense que nos enfants
qui ont grandi ici, ben ils n’ont pas de place a Mayotte, car ils ne se reconnaissent
pas dans cette terre la-bas, car c’est pas une terre qui les a vu grandir !! »

Cette phrase m’a vraiment marquée parce je trouve qu’elle met une grosse
distance d’avec Mayotte pour la génération née ici. Et ¢a contraste avec ce que me
disent parfois les mamans de La Chaumiere : « ah ! vivement que I’'on retourne chez
nous !! » [¢ca ferait un joli titre d’article]. Et c’est vrai, je me demande d’ailleurs ce
qu’il en ait pour les enfants scolarisés ici ? Les « je viens », que deviennent-ils
finalement ? Et c’est surprenant aussi, parce qu’apreés, on a parlé de plein d’autres

choses, allant du prix des courses a des choses futiles, mais aussi des soucis que les

326 . s . . P . .
Les interlocuteurs utilisent shioni pour les écoles coraniques avec les Mahorais ou les

Comoriens, et Medersa, Madrasa ou école coranique avec les enseignants indo-musulmans.

274



Mahorais rencontrent a la mosquée des Lataniers, notamment pour les
enterrements. Sa phrase « pourquoi on nous laisse pas faire nos rites ? Pourquoi
on nous donne pas de quoi pratiquer les rites des morts comme on le fait a
Mayotte » a raisonné dans mon esprit comme une contradiction de ce qu’on venait
d’avoir comme conversation et sur le fait d’occulter ou non les aspects identitaires.
Voila ce que j’ai retenu d’important aujourd’hui des discussions qu’on a eues : un
va-et-vient entre deux mondes, pour « s’en sortir » comme elles [les femmes] disent

si souvent.

Cet entretien décousu m’a permis de comprendre que les familles mahoraises

déploient d’autres formes de stratégies pour s’adapter en contexte réunionnais.

Les formes de reterritorialisations mahoraises abordées dans les chapitres
précédents traduisent des stratégies de transformations physiques, culturelles,
identitaires dans le nouveau territoire afin de s’y adapter. Ces formes de réancrage
sont également amplifiées par le fonctionnement en réseau. D’ailleurs, la notion
de réseau est essentielle dans le processus de socialisation des Mahorais et des
Comoriens. Dans ce présent chapitre, il s’agit d’analyser les stratégies
d’adaptation des Mahorais et des Comoriens a travers la dimension économique,
avec la mise en évidence du fonctionnement en réseau, et la dimension sociale,
au travers des productions langagieres. En effet, ces deux domaines amenent les
Mahorais et les Comoriens a avoir de nombreuses stratégies économiques et
langagiéres afin de favoriser une inscription socio-économique et une « réussite

sociale » pour eux ou leurs enfants dans la société d’accueil réunionnaise.

Les échanges économiques ou commerciaux des populations en provenance
de Mayotte et/ou des Comores sont souvent conditionnés par une proximité
religieuse — avec les Indo-Musulmans réunionnais ou mauriciens —, une proximité
linguistique — avec certains Malgaches pour les Mahorais kibushiphones —, ainsi
gu’une proximité culturelle ou personnelle — pour les populations en provenance

de Mayotte et des Comores entre elles. Le réseau se construit ainsi en fonction de

275



son origine, mais aussi en fonction de la langue parlée lorsqu’il s’agit d’effectuer
des actions d’entraide et de commerce. La langue et la religion de I’Autre
conditionnent donc le rapport des migrants avec l'intervenant commercial qui
vient dans le quartier ou rencontré hors de la cité. Méme si de prime abord la
langue peut constituer un obstacle selon les interlocuteurs, elle apparait toutefois
comme un levier qui permet le développement économique des réseaux des
migrants mahorais et comoriens, mais aussi celui des Réunionnais et des
Mauriciens, qu’ils soient musulmans ou non. En effet, ces derniers ont trouvé en
cette nouvelle migration une autre maniere de faire du commerce au travers des
ventes informelles de bananes, de lait, de textile, de tissus, de meubles... Pour
certains, cela leur a permis de relancer une activité professionnelle en crise ou
d’en développer une autre.

Toutes les activités économiques des migrants mahorais ou comoriens ne
peuvent étre traitées ici. Mais celles présentées dans ce chapitre donnent un
apercu de la maniére dont les réseaux comoriens et mahorais — qu’ils soient
familiaux, amicaux ou villageois — s’organisent pour faire vivre les migrants a La
Réunion et développer des stratégies économiques. Bien que les Mahorais et Les
Comoriens, d’aprés mes données d’observation, effectuent souvent les mémes
genres d’activités salariales, notamment pour les hommes, les activités
économiques informelles étudiées dans le quartier et en dehors ont permis de

“ , 27
mettre en lumiére une autre facette des réseaux®?’.

Au-dela de I’ethnicisation du quartier avec les langues utilisées au travers des
tags [chapitre 3], c’est la maniére dont les habitants mahorais et comoriens

. . s . . , 2
jonglent avec les parlers qui est évidemment interrogée®*® : quelles sont les

37 Autre que celles qui permettent I'installation des populations (chapitre 4), I'organisation des

familles au quotidien (chapitre 5) et I'accommodation personnelle et collective en territoire
d’accueil (chapitre 7).

328 Au cours de mon terrain, et grace aux lectures, j’ai identifié de nombreuses similitudes entres
les Haitiens en Guyane et les Mahorais a La Réunion, autant du point de vue des représentations
que de certaines maniéres de s’organiser. C'est pourquoi, pour certaines thématiques dans ce

276



langues parlées et pratiquées par mes locuteurs a La Chaumiére ? Comment sont-
elles utilisées et dans quel contexte ? Quels rapports entretiennent les locuteurs
avec le monde de |'école et professionnel — formel et informel — dans lequel ils
évoluent, dans et hors de La Chaumiere ? De ce fait, je me suis demandé, a la suite
des réflexions sur la reterritorialisation des pratiques spatio-culturelles et festives
des chapitres 5 et 7, quelles pouvaient étre la reterritorialisation des pratiques
socio-économiques et langagieres a La Chaumiere, et dans quelles mesures
permettaient-elles la renégociation d’une identité socioculturelle mahoraise

collective ou individuelle spécifique ?

1) Stratégies économiques

a) Travailler c’est réussir sa migration ?

Les aspirations économiques et de formations des migrants mahorais a La
Réunion ont été questionnées comme facteurs de leur mobilité dans le chapitre 4
au regard de leur projet migratoire, et ce a différentes échelles. En effet, méme si
une des raisons de leur venue a La Réunion est une perspective d’'une « vie
meilleure » via la formation et le travail, leur ressenti est souvent un sentiment de
désillusion pour ces hommes et ces femmes qui peinent a trouver du travail ou
des formations qualifiantes. Toutefois, certains dispositifs mis en place par I’Etat
permettent une activité temporaire grace aux contrats aidés dans les secteurs non
marchands du monde associatif, des collectivités territoriales et des emplois verts.
Mais cela ne suffit pas a diminuer le taux de chomage élevé a La Réunion et les

difficultés d’embauche des personnes en provenance de Mayotte et des Comores.

travail doctoral — dont ce chapitre — le travail de Maud Laéthier sur les migrants haitiens a été une
ressource scientifique importante.

277



. . ; 29 , N
Une des interlocutrices, lors d’un « Kafé Paroles »*?° 3 I'école de La Chaumiére
en 2015 dont le sujet était Les moyens d’insertion a La Réunion, réagit vivement

aupres de I'intervenante sur ces dispositifs gu’elle juge inefficaces :

« Je n’ai pas honte de le dire haut et fort. Ici, a La Réunion, on est
vraiment minimisé. On est la pour payer les loyers, on est |a pour payer
les factures, et tout (rires). Mais apres, on s’assoit sur les Mahorais pour
dire gu’ils ne veulent pas travailler [...] Moi j’ai vu. On est pris a I’école, on
est pris a la fac certes. Mais dés que tu as ton bac, si tu continues pas tes
études, on te prend pas. Moi je le dis, au P6le emploi. Je le dis, méme dans
les entreprises je le dis. Dites-moi, vous étes partie, ou est-ce que vous
avez vu un Mahorais qui travaille ? [...] » [...] Moi je suis partie a Saint Paul
déposer mon CV. Partout, a Saint-Denis, Saint-André, demandez mon
prénom partout. Certes je suis allée a I’école, mais j’'ai pas eu mon bac,
j’ai pas bossé, mais la, quand je me réveille, pour avoir juste un boulot je
peux vous assurer qu’on vous appelle pas®*® » [Femme, Mahoraise, 23

ans, mariée, quatre enfants, niveau Bac].

L'analyse de la présence de la population en provenance de Mayotte dans
I’économie réunionnaise est assez récente et peu étoffée. En 2006, I'INSEE avait

rédigé un rapport sur son insertion économique dans I'économie réunionnaise :

1

14.5% des hommes mahorais travaillent contre 3.6% de femmes®*!. Sous

329 Action portée par I’Association de La Chaumiére 974 et le CASNAV de La Réunion en partenariat

avec I'école de La Chaumiere. Cette action rentre dans le dispositif « Ouvrir I’école aux parents
pour la réussite éducative de I'enfant », dispositif a destination des parents primo-arrivant.
Toutefois, dans le cadre de 'amélioration des relations familles/école et du projet d’école dont
I’objectif est d’ouvrir I'école aux parents, les actions mises en place sont a destination de tous les
parents. De plus, cette action vise a étre un espace de paroles sur des thématiques choisies par les
usagés et/ou les enseignants afin d’aborder des sujets spécifiques, de parler des obstacles dans les
apprentissages ou des difficultés relationnelles entre I'institution et les parents (éducation aux
médias, I'hygiene et la santé, I'alimentation...).

330 ces propos sont a prendre avec une certaine distance puisque les observations démontrent
gu’un certain nombre de personnes mahoraises et comoriennes travaillent, qu’elles soient
diplomées ou non. Toutefois, ces propos illustrent le ressenti éprouvé par ceux qui se sentent Iésés
en tant que demandeur d’emplois.

**! INSEE Réunion, 2006.

278



332

diplomés, peu qualifiés, subissant le racisme dans les offres d’emplois™~, les

Mahorais sont trés peu employés et ont d’énormes difficultés a trouver un

travail®®3,

Au regard des observations effectuées et des personnes rencontrées, les
hommes ont de meilleures chances de trouver un travail que les femmes, moins
dipldmées, et qui ont des charges familiales a assumer. En effet, considérées
comme des cheffes de famille au regard de leur situation déclarée, cet acces a
I’emploi demande des aménagements au sein de la famille et dans le quotidien et
qui peuvent étre compliqués a résoudre sans aide amicale et familiale : difficulté
a placer son enfant en milieu collectif ou chez une nounou agréée, peu de
disponibilités dans les creches si une demande est faite, modification de
I'organisation familiale au quotidien, pas de permis de conduire ou en cours
d’acquisition®*, pas de moyen de locomotion... Ainsi, j’ai constaté que les femmes
les plus jeunes, diplomées ou ayant été scolarisées jusqu’au lycée — général ou
professionnel — sont celles qui aspirent le plus a travailler, a se former et a
s’émanciper en passant le permis de conduire par exemple. Les femmes les plus
agées (au-dela de 35 ans) et/ou celles ayant plus de trois enfants n’éprouvent pas
I’envie ou ne peuvent — pour les raisons évoquées plus haut ou étant qualifiées d’

« inemployables »** —s’inscrire dans un projet migratoire axé sur la formation ou

%32 Discours du corpus, mais aussi certains discours de personnes rencontrées de maniére formelle
ou informelle, et le rapport du CR-CSUR en 2011.

**3 INSEE Réunion, 2012.

Dans le chapitre 5, on a vu que Thama avait fait venir sa mére durant une année pour qu’elle
puisse garder son dernier fils lorsqu’elle a obtenu son emploi. Cette situation est plutot rare et
demande une disponibilité maximale pour la personne qui garde I'enfant. Mouniati, qui a
également travaillé durant un an, déposait a chaque début de semaine son enfant chez sa mere
quand elle était disponible pour le garder. Autrement, elle devait s’arranger avec une de ses sceurs,
son mari, une voisine ou travaillait de chez elle pour le garder.

3% Dans Bernard CHERUBINI et Nicolas ROINSARD, op.cité, 2009. De nombreuses femmes sont
sous-dipldmées, non qualifiées et le frangais est non maitrisé ce qui est un réel frein a 'embauche
et dans les démarches. Pourtant, certaines femmes qui n’ont plus d’enfants en bas dge pourraient
étre disponibles pour trouver un travail, « méme n’importe quoi ». Mais sans permis de conduire,
sans diplome ou formation et sans la maitrise correcte de la langue francaise, difficile de répondre
aux criteres d’emploi.

334

279



la recherche d’emploi**°. Ce projet migratoire se focalise alors sur la scolarité des
enfants et sur les moyens sociaux, éducatifs et économiques mis en place a La

P . . 7
Réunion pour y parvenir’>’ :

« Tu vois, je suis arrivée bébé a La Réunion. Ma mére elle I'a fait pour
nous, pour un meilleur avenir qu’a Mayotte. Elle a pas travaillé parce
gu’elle était pas a I’école et qu’elle avait pas de diplomes, et elle parle pas
francais comme nous, et fallait nous éduquer>>®. Tout ce qu’elle a fait c’est
pour nous. C’'est vrai j’ai pas travaillé sérieusement, quand t’es jeune t'es
béte, tu t'en rends pas compte, tu fais des bétises. Mais maintenant je
veux travailler, je veux réussir. Pour moi, pour mes enfants. Pour qu’ils
soient fiers de moi et pour leur montrer qu’on peut réussir » [Femme,

Mahoraise, 23 ans, mariée, quatre enfants, niveau Bac, décembre 2015]

Méme si dans notre corpus les hommes mahorais et comoriens sont mieux
qualifiés que leurs épouses, et que certains trouvent plus facilement du travail
— grace a une mobilisation politique — ou travaillent déja a Mayotte, beaucoup
sont toutefois sous-diplomés et peinent a exercer un emploi sur du long terme.
Périodiquement, les hommes sont recrutés dans le cadre des dispositifs de
contrats aidés et dans le secteur des emplois verts. Ce dispositif d’'une durée de

deux ans permet toutefois de bénéficier d’un programme d’insertion et de

% partir en Métropole pour augmenter ses chances de trouver un travail ou une formation.

337 L'analyse de mes entretiens et observations effectué entre 2013 et 2017 rejoignent celles
effectuées par Bernard CHERUBINI et Nicolas ROINSARD, op. cité, 2009 sur les raisons migratoires.
Les parcours migratoires de mon corpus sont détaillés au chapitre 4.

38 Cette stratégie adoptée par le contexte de la situation migratoire et du capital scolaire de
I'individu est également amplifiée par le phénoméne de « trappes d’inactivité » (Bernard
CHERUBINI, Nicolas ROINSARD, op.cité 2009, Nicolas ROINSARD, 2006, 2007), concerne les
« situations pour lesquelles le bénéficiaire d’'un minimum social n’a aucun intérét financier a quitter
le dispositif assistance d{ a la faible espérance de gains (voire de I'absence ou de la perte de gains)
que lui procurerait la [re]prise d’'un emploi ». Ces trappes d’inactivités sont particulierement
présentes chez les personnes de plus de 35 ans, qui peinent au regard de leur situation a trouver
un travail et pour qui les formations d’alphabétisation ou de remise a niveau proposées par Pole
Emploi leur apparait comme a la fois une perte de temps et de gain, car ces formations ne sont
accompagnées d’aucune compensation financiere. Ces formations semblent ainsi inefficaces pour
un grand nombre de personnes qui peinent a rebondir sur ces dispositifs d’insertion.

280



formation augmentant ainsi les chances de retrouver un emploi aprés le contrat
et de bénéficier d’'une allocation chomage si l'issue n’est pas I'embauche
définitive.

Le tableau ci-dessous récapitule les secteurs d’activités salariales a La Réunion

des hommes et des femmes du corpus. Ne sont pas indiqués le nombre ni les

activités informelles® :

Hommes Femmes

Batiment Collectivités territoriales
(Travaux Public et seconde ceuvre)

Sécurité Association

Collectivités territoriales
Emplois verts
Chauffeur-Livreur

Pour ces familles — surtout pour les personnes qualifiées et/ou ceux ayant de
moins de 30 ans — I'obtention d’un travail — méme en contrat aidé, a mi-temps et
temporaire — est un premier pas vers leurs objectifs de migration et d’ascension
sociale. Les gains financiers sont importants, puisque les aides sociales sont
réévaluées, mais conservées durant le contrat. Toutefois, la perte de gain peut se
rencontrer lorsque la situation de l'intéressée est mise a jour I'année suivant le
début du contrat, engendrant dans certaines situations des problémes financiers
importants. Ces soucis financiers peuvent aussi se rencontrer lorsque le couple se
sépare, ol que I'un des deux perd son contrat. Cependant, lorsque cette obtention
du travail se conjugue avec le travail du conjoint, la situation financiere de la
famille est stable et permet de répondre aux besoins et aux attentes dans la
société d’accueil, de subvenir aux besoins de la famille en territoire d’origine et/ou

de prévoir le retour par la construction d’'une maison.

39 Vioir le chapitre 2 - présentation du corpus - pour plus de détails sur ces 28 familles.

281



L'obtention du travail peut étre facilitée par le réseau d’interconnaissances
issu du monde mahoro-comorien, ou issu du milieu associatif et militant. En effet,
I’embauche peut étre conditionnée par I'engagement social de I'individu (au sein
d’une association) ou a leur engagement militant**°, qui leur permet d’avoir une
reconnaissance de savoir-faire et de savoir-étre dans la société d’accueil. Selon
I’emploi, la maitrise du créole et du francais — a I'oral comme a I'écrit — est
demandée pour répondre aux besoins pour lesquels on les recrute. Dans certains
domaines, c’est aussi la capacité a travailler en partenariat qui est appréciée. Ces
modalités de recrutement sont jugées, par les bénéficiaires, plus performantes
gue celles proposées par Pole Emploi. En effet, le regard que portent I'ensemble

341 A titre d’exemple, en

des Mahorais vis-a-vis de POle Emploi est assez négati
2014 Aicha — Mahoraise, mére de quatre enfants et habitant la Chaumiere depuis
2010 — a recu une offre d’emploi pour travailler dans un grand parc d’attractions
en Tle-de-France pendant six mois. Durant cette période de travail, elle serait
nourrie, logée et payée. Le recu de cette offre I'a surprise et mise mal a l'aise :
comment refuser alors que ce rejet serait pénalisé par Péle Emploi ? Comment
partir en laissant 4 enfants et un mari seuls durant six mois ? Etant incompatible

avec sa vie de famille, Aicha a dG refuser, non sans appréhension des

conséquences qu’il pourrait y avoir.

340 o . . . e . . .
Lors des dernieres élections municipales, ce sont plus de cinquante habitants de la Chaumiere,

essentiellement mahorais, qui ont pu bénéficier d’'un contrat aidé via un réseau politique
« déguisé » mis en place sur la Chaumiére par des militants. Une personne en particulier, d’origine
Mauricienne et que les habitants appellent mamastef, est tres active dans ces domaines, mais aussi
dans la recherche d’appartements. C’est une sorte d’agente immobilier marron. Plusieurs histoires
circulent a ce sujet, et son travail et son engagement ne font pas 'unanimité chez les propriétaires,
les syndics et chez certains locataires. Toutefois, elle reste appréciée et reconnue, car c’est au
travers d’elle que des personnes ont pu trouver un travail, et/ou un logement méme si les
modalités et les tarifs peuvent étre discutables.

* yai également évoqué, dans le chapitre 4, que certaines familles étaient parties en Métropole
pour travailler. L'emploi est alors obtenu via le réseau familial installé sur place, ou dans le cas de
Farida, c’était aussi I’envie de pouvoir bénéficier comme sa sceur : de formation et d’un acces a
I’emploi via P6le Emploi jugé beaucoup plus efficace que celui de La Réunion.

282



b) Du réseau aux territoires circulatoires : ’économie informelle a La Chaumiére

A La Chaumiére, les activités économiques informelles ont toute leur place.
Dans le chapitre 3, j’ai évoqué les différents commerces qui s’y trouvaient lorsque
la boutique au pied de La Tour existait, mais aussi la présence de petits commerces
de proximité dans les studios des Citronniers et des Bananiers (coiffeur, couture
et repassage...). Ces activités commerciales formelles et informelles, au milieu des

années 1990, engendraient un sentiment d’appartenance au quartier :

« Y’'avait la mére de [...] qui faisait des glaces a I'’eau et qui les vendait. On
allait dans la cour, chacun avait sa glace, on était les rois du pétrole ».
[Homme, créole blanc, 39 ans, ancien habitant, propriétaire bailleur,

2013]

Au cours de ce terrain et suite a mes observations dans les milieux
associatifs, je me suis rendu compte que La Chaumiére était un territoire
d’économies informelles pour les familles mahoraises présentes sur ce secteur et
qui s’adaptent a l'offre et la demande. Ces activités se déroulent sous deux
formes : celles qui proviennent de l'intérieur du quartier et celles qui sont
extérieures au quartier. Ces activités peuvent étre ponctuelles ou réguliéres. Dans
tous les cas, elles permettent de faire émerger un réseau économique au-dela des

frontiéeres de La Réunion.

Les activités économiques internes et externes au quartier

Les petits commerces de détail permettent a certaines familles mahoraises
d’arrondir les fins de mois et d’augmenter leurs capacités économiques*?, en plus
des prestations sociales ou du salaire.

Avant son déménagement, le beau-pére d’Aicha construisait des rapes coco>*?

gu’il revendait. Tres utilisées par les femmes mahoraises et non commercialisées

2 En plus du systéme économique et d’épargne interne, le shikoa, que je développerai plus tard.

343 . . N , . N T . s oA
Petit banc en bois avec une rape métallique a son extrémité et qui sert a raper la coco.

283



a La Réunion, ces rapes coco vendues au prix de 40€ au réseau
d’interconnaissances permettaient de combler ces manguements. Les hommes
qui possédent une voiture — et qui travaillent ou non — font les taxis marron®* et
se mettent a disposition de ceux qui les sollicitent dans et hors du quartier. Une
autre activité informelle qui permet de fonctionner dans le quartier est celle du
garage marron, qui permet a la fois d’effectuer des réparations, mais aussi
d’assurer la vente de piéces détachées dans et hors de La Chaumiére pour d’autres

, .. 4 . .
mecaniciens marron3 ° OuU pour ceux qui en ont besoin.

Les activités effectuées par les femmes — sans toutefois étre exhaustive —
tournent essentiellement autour des ventes de textile, et de la garde d’enfants de
facon réguliére ou ponctuelle. Par exemple, Bissam, mahoraise, a gardé durant
plusieurs années, le bébé d’une femme d’origine comorienne n’habitant pas La
Chaumiere. Lorsque l'occasion s’est présentée par l'intermédiaire du réseau
amical de son mari, et ayant fait des études dans la petite enfance, mais sans avoir
validé son diplome, Bissam a tout naturellement accepté de s’occuper de cet
enfant quotidiennement. En ce qui concerne les ventes de textiles et
d’habillement, celles-ci s’organisent de plusieurs maniéres, mais toujours a partir
d’un réseau économique hors du territoire réunionnais>*°. La mére d’Aicha est

commercante au marché couvert de Mamoudzou a Mayotte. Elle vend des tissus,

344 . . s . . .
Connus et reconnus dans les réseaux ou dans leur territoire d’habitations, ils transportent les

personnes qui les appellent pour les courses, les démarches administratives, les fétes... Certains
ont des mini bus ce qui leur permet de louer leur service lors des fétes mahoraises. Certaines
femmes qui ont des voitures n’exercent pas de taxi marron, mais s’organisent avec les autres
femmes de leur réseau amical, villageois ou familial pour faire du « co-voiturage » pour les courses,
les démarches, et les sorties en féte. Systéeme aléatoire, il dépend de la disponibilité de la personne,
de son humeur, de sa situation financiere puisqu’il peut étre payant selon la fréquence, la durée,
les kms. Ce systeme de taxi existe aussi dans les réseaux malgaches.

3% Cette activité est également exercée par quelques hommes originaires de Madagascar. Les deux
réseaux peuvent se connecter parfois au sujet des piéces ou autres. A noter également que ces
activités mécaniques sont contestées par les syndics de copropriété, car interdites dans le
réglement. Au-dela de ¢a, se pose aussi des soucis de parking et de la gestion des épaves ol peu
de solutions sont trouvées pour les évacuer a cause de dysfonctionnements administratifs : qui les
enléeve (CINOR, Police municipale, les Syndics, la fourriere...) ?

3% Cette notion est développée dans la sous-partie suivante.

284



~ . N 47
des chaussures et des vétements. Lors de ses voyages, Aicha rameéne des body>?,

des saluva et autres vétements qu’elle revend a ses amies de La Chaumiére. Cette
rentrée d’argent est occasionnelle, mais ce type de commerce, réalisé plusieurs
fois par différentes personnes, permet aux femmes du quartier de trouver du
textile au sein de La Chaumiere. Alors qu’elle s’est installée récemment, cette
femme, meére de six enfants, revend chaussures, écharpes et tissus qui viennent
d’étre livrés d’Inde. La nouvelle s’étant rapidement diffusée, de nombreuses
voisines viennent la voir pour acheter. Cette femme vend ces produits pour le
compte de son mari, qui lui aussi les revend pour le compte d’'une amie
commercante mahoraise et qui vient de recevoir un conteneur de marchandises.
Le partage de conteneur est courant chez les Mahorais et Comoriens, que ce soit
en provenance des autres pays de la zone, qu’au départ de La Réunion. Le métre
cube se loue 300€, afin de permettre a ceux qui désirent faire transiter des
produits entre les Comores, Mayotte et La Réunion.

Il existe aussi des réseaux d’activités alimentaires dans et hors du quartier. Il
est possible, pour les enfants, d’acheter des sorbets a I'eau gqu’une dame du
quartier confectionne elle-méme avec du sirop ou des jus de fruits (tamarins,
grenadine, menthe...) et gu’elle revend dans des gobelets en plastique. Le
commerce alimentaire est particulierement perceptible lors des fétes de I’Aid. Par
exemple, le mari de Faida, Mahoraise, mariée et habitante de La Chaumiére depuis
son adolescence, achéte un beeuf a la Plaine des Cafres par I'intermédiaire d’un
éleveur qui le découpe en plusieurs morceaux selon les recommandations
sanitaires en vigueur. Ensuite, il revend les morceaux dans le quartier a ceux qui
ont commandé a I’avance, ou ceux qui viennent le voir lorsque le bouche-a-oreille

s'est diffusé dans le quartier. Les tripes de boeuf — plat trés apprécié des

347 . . N .
Nom donné au tee-shirt a manches longues ou courtes et porté par les femmes sous leur saluva.

Selon 'occasion, le body peut étre simple, avec motifs imprimés ou brodés, tres prisé par les
femmes notamment lors des grandes occasions. Le prix est également variable selon la qualité, les
broderies et le fournisseur.

285



348

Mahorais — se vendent 6€ le kilo®™ en 2016. En fonction des morceaux, le prix

varie fortement.

L’économie informelle de La Chaumiére se caractérise aussi par la venue de
nombreux petits commercants dans le quartier. Ces activités ne sont pas
spécifiques a La Chaumiere puisqu’elles se retrouvent dans d’autres quartiers,
mais démontrent un dynamisme économique informel important dans les zones

ou les populations en provenance de Mayotte et des Comores sont nombreuses :

« La ou y’a des Mahorais, y’a des vendeurs de bananes, de lait, de manioc
et des commergants qui viendront toujours faire leur commerce. lls
connaissent les secteurs et ils viennent les chercher. lls trouveront
toujours des gens pour acheter » [Femme, Mahoraise, 30 ans, décembre

2016]

A La Chaumiere, le vendeur de lait caillé babadzia®* se déplace dans le
guartier de facon hebdomadaire : il klaxonne et fait le tour du quartier pour
signifier sa présence. Les familles mahoraises achetent ce lait pour faire des

yaourts, et du lait caillé :

« Parce que nous les Mahorais on aime bien le lait caillé. Tu vois, on utilise
souvent le lait caillé. Si dans un mariage, dans un shidjabu®° ou dans un

351

. . TS 2 .
maulida®! on n’a pas le lait caillé*? ben il manque quelque chose de

grandiose ». [Femme, Mahoraise, 31 ans, ao(it 2016]

Auprés de ce “commercant”, les familles s’approvisionnent aussi en

bananes vertes et en manioc lorsque c’est possible. Un autre vendeur de bananes,

**8 A La Réunion, le beeuf se vend a 2400€. A Mayotte, il se vend 3 10 000%.

9 ce qui signifie littéralement le papa du lait. Il fait différentes tournées dans les différents
quartiers de Saint-Denis.

% prieres de bénédiction

1 commémoration de la naissance du Prophete

2 | e lait caillé est utilisé dans beaucoup de plats comme avec le mataba pour les Mahorais, ou
avec de la viande chez les Grands Comoriens. Chez les Mahorais c’est dans une moindre mesure,
car ils I'utilisent surtout pour faire des yaourts, et parfois avec du riz.

286



connu sous le nom de “Raymond le vendeur de bananes”’ vient presque
guotidiennement sur le secteur lorsque les familles I'appellent en fonction de leur
besoin. Ce dernier explique qu’avec I'arrivée des Mahorais a La Réunion et la forte
demande de bananes vertes qui s’en est suivie, cela a permis a de nombreux
agriculteurs de relancer leur production de bananes et d’augmenter ainsi leur
chiffre d’affaires. Lui-méme, étant a la retraite, s’est « reconverti » dans ce
domaine afin « d’arrondir ses fins de mois ». Ce qui devait étre simplement une
activité secondaire, devient pour lui une réelle activité économique qui demande
du temps, de l'investissement et le développement d’un réseau de partenaires
agricoles afin de pouvoir répondre a la demande grandissante. Ses commandes
augmentent plus largement lors de la période du ramadan, ce qui se répercute
aussi sur les prix de revente. L'achat a crédit est possible et le remboursement se
fait entre le 5 et le 10 du mois suivant. Avec la fin du ramadan, le nombre de vente
de tissus, de draps, de nappes et de rideaux en provenance de Maurice augmente.
Ces vendeurs, connus dans les réseaux mahorais®3, viennent dans les quartiers a
la demande des intéressées. En effet, il est de coutume de renouveler son linge de
maison a la fin du ramadan pour arranger son intérieur. Ces tissus proviennent soit
de Maurice, soit de Dubai. lls font également des ventes de tissus pour
confectionner des saluva et des hijab et autres tenues islamiques pour les
personnes qui en demandent. Les femmes mahoraises apprécient de faire du

commerce avec les Mauriciens, car ils font du crédit :

« Elles n‘ont pas a payer cash. lls reviennent en chaque début de mois afin
que leurs clientes régularisent leurs frais d’achats, ou sur plusieurs
échéances de paiement lorsque les montants sont trés élevés » [Femme,

Mahoraise, 31 ans, ao(t 2016].

353 ; .. ; . . A .
Des réseaux mahorais issu du réseau amical « entre copines », entre membres du méme shikoa,

ou alors par le bouche a oreilles dans le quartier.

287



Réseau individuel ou commercial informel entre La Réunion-Mayotte-Métropole

Hexagone 9= S09Km
Les Seychelles o\g“‘
\“
&
O
(8]
vE
Q
\
>
<
v
A
o MASCAREIG
< Madagascar o Nes
‘0\) Rodrigues
3 Maurice
N La Réunion
O

. . . . . 354
Figure 54: Carte des réseaux commerciaux informels chez les Mahorais

J'ai expliqué dans la partie précédente que certains interlocuteurs pouvaient
étre des revendeurs, soit pour leur compte personnel, soit pour celui de quelqu’un
d’autre de leur réseau amical ou familial. C’est donc un(e) commercant(e) du
réseau mahorais a Mayotte qui achete le tissu et qui lors d’un séjour a La Réunion
vient le vendre a ses réseaux. Parfois, c’est un membre du réseau qui récupeére la
marchandise et qui se charge, via son réseau d’interconnaissances, de le vendre a
La Réunion. Ces types de commerces, effectués soit par les femmes mahoraises,
soit par les commergants mauriciens, se caractérisent par une « mondialisation

355

par le bas »*>° et au-dela des frontieres. Pour Alain Tarrius, la notion de territoire

% Carte fournie par Emmanuel Marcadé, cartographe a I’'Université de La Réunion.

3% Alejandro PORTES, « La mobilisation par le bas ; I'émergence des communautés transnationales,
Actes de la recherche en sciences sociales, 1999, p.15 « Les activités économiques qui sous-tendent
ces communautés reposent précisément sur les différences de profits créées par les frontieres. A
cet égard, elles ne fonctionnent pas différemment des “multinationales”, a ceci pres qu’elles
émergent « par le bas » et que leurs activités sont le plus souvent informelles.

288



circulatoire concerne la socialisation des espaces comme supports aux
déplacements, car « tout espace est circulatoire, par contre tout espace n’est pas
territoire »*®. Pour lui, ils produisent « les ressources symboliques et factuelles du
territoire. Ce qui implique dans cette notion, une idée de mouvement investi par

7 . . .
357 En d’autres termes, les territoires circulatoires sont des

« le sens du social »
espaces de sociabilités et d’économies qui se créent au-dela des frontieres
nationales et régionales, comme c’est le cas a La Réunion.

Les tissus, les vétements ou le matériel hifi sont achetés a Dubai, en Thailande,
en Chine ou a Maurice et transitent par Mayotte lorsque les commercants ont un
magasin. La meére d’Aicha, présentée précédemment, se rend régulierement dans
ces pays, avec d’autres commercant(e)s dans le cadre de voyages collectifs
organisés spécialement pour eux et qui sont a la recherche de nouveaux produits
(télé, hifi, petit électroménager...), de tissus, de vétements et autres produits.
Aicha, aprés chacune de ses visites (ou lorsque sa mére vient la voir) raméne ces
effets, qu’elle compléte aussi en effectuant d’autres achats au Little Dubai, un
guartier commercant du bidonville de Majicavo. De |3, elle ramene d’autres types
de bodys, saluva et autres tissus qu’elle trouve auprés de commercants anjouanais
a prix réduits.

Ces femmes commercantes mahoraises développent ainsi leurs commerces
de Mayotte a La Réunion avec leur réseau d’interconnaissances tout en
développant également leur commerce mahorais, dont les échanges avec les
Comores, les pays du Golf et certains pays asiatiques se renforcent. C'est donc une
économie informelle qui permet a ces commercants mahorais de La Réunion

d’exporter des ventes ici. Assimilées a de vraies femmes d’affaires, elles

%% Dans Alain TARRIUS, « Territoires circulatoires et espaces urbains : Différentiation des groupes

migrants », Les Annales de la recherche urbaine, N°59-60, 1993. Mobilités. p. 51-60.
357 .
Ibid.

289



réussissent a trouver des distributeurs a La Réunion pour revendre leurs stocks si
elles ne sont pas présentes>>2.

Les femmes mahoraises achetent de nombreux tissus et produits aupres des
colporteurs mauriciens parce que ces derniers « font crédit ». Ainsi, depuis son
arrivée a La Réunion il y a plus de quinze ans, la meére de cette interlocutrice, en
prévision d’un mariage d’une de ses filles a Mayotte, achete des draps, des
assiettes et autres produits a La Réunion et les envoie régulierement chez elle, a
Mayotte, oU vis une autre de ses filles. La vente par correspondance tend
également a se développer entre La Réunion, Mayotte et I'Hexagone : les femmes
se font livrer les tissus des saluva chez un membre de leur famille en Métropole
qui leur réexpédie ensuite si les frais de port sont trop élevés a I'achat. Ou bien,
elles profitent d’'un voyage ou celui d’'une connaissance pour ramener des cartons
de vétement, qu’il leur soit destiné, ou qu’elles destinent a la vente aupreés de leur
réseau. Il m’est souvent arrivé, lors de mes voyages entre La Réunion et Mayotte,
de ramener des affaires pour les familles de mes interlocutrices (marmites, ti son,

documents, mangues, vétements...).

Les activités économiques énumérées ci-dessus, ces sortes de « mini-
entreprises » non déclarées, mais connues et reconnues, reléevent des activités
informelles. Ces derniéeres s’insérent dans des rapports sociaux issus de réseau
villageois, familial ou amical, et s’inscrivent pleinement dans une économie de
profit (Gorgeon, 1986) : c’est-a-dire améliorer le quotidien en territoire d’accueil,
assurer son futur a La Réunion mais aussi a Mayotte si les perspectives de retour

se réalisent®.

L'analyse des données montre que les familles mahoraises
présentes ici ont bien des prestations sociales qui leur permettent de vivre, mais

les obligations familiales et communautaires qui découlent du systéme de

38 Bodys, saluva, bijoux, produits de beauté (éclaircisseur de peau et produits pour les cheveux).

Les colliers de fleurs d’Anfu (jasmin) proviennent directement de Mayotte, notamment pour les
mariages.

% Certaines familles sont parfois obligées de revendre leur maison pour assurer les frais de notaire
liés au cadastrage et a la répartition officielle effectuée par un géometre, ainsi qu’aux impots
fonciers.

290



solidarité interne peuvent parfois entraver cette stabilité économique. Les
activités de I'’économie informelle comme observées dans le quartier de La
Chaumiére, et au sein des réseaux mahorais ne sont pas des activités déclarées. A
La Réunion, I'économie informelle a toujours été un fait, et permet a un certain
nombre de familles de subvenir a leurs besoins, comme cela a été décrit par Eliane
Wolf en 1989 dans son ouvrage sur les populations défavorisées du quartier du
Chaudron. L’économie informelle des familles mahoraises et comoriennes, méme
au-dela des frontiéres, est un processus qui leur permet de mieux s’adapter au
contexte local en développant une activité, en arrondissant les fins de mois ou en
faisant en sorte de « gagner de I'argent » au travers de différentes stratégies

économiques, de vente et d’achats.

c) Structure de I’économie et stratégies d’achat

Le rapport a l'argent est conditionné chez les familles mahoraises et
comoriennes par une méfiance dans les banques et les institutions : pas de crédits,
peu de prélevements. Ces familles préférent retirer une somme d’argent
importante entre le 6 et le 15 du mois — aprés le versement des prestations
sociales — pour mieux gérer et controéler leurs finances. Cet argent est conservé
minutieusement au domicile et permet de payer au comptant les dépenses a
régler. Il n’y a pas de chéquiers ni de cartes de crédit, sauf pour les personnes
ayant un travail salarial. Les autres bénéficient d’'une carte de retrait au montant
parfois plafonné qui leur permet de retirer de I’argent sans passer par le guichet,
et éviter ainsi de longues files d’attente. Ce rapport a I'argent est caractéristique
des familles défavorisées provoquant ainsi, dans certains cas, des dettes majeures.

Ces dettes se retrouvent surtout vis-a-vis des organismes d’eau, d’électricité
ou autres prestataires sportifs et associatifs auxquels sont inscrits les enfants
notamment. Les familles devant souvent faire appel aux fonds d’aide d’urgence
assurée par les collectivités territoriales pour le paiement desdites factures et

I'aide alimentaire d’urgence méme si pour les deux derniéres années, les

2901



modalités d’attribution de ces aides ont évolué au vu de I'augmentation des
demandes. Dans son ouvrage, Pascale Jamoulle (2003) évoque les problémes
économiques et sociaux des populations précaires qu’elle a rencontrées, des
probléemes dus a une gestion financiére difficile, avec le systéme institutionnel
francais le cas échéant (assistante sociale, CCAS...), mais aussi de maniere
communautaire et traditionnelle. Pour cette auteure, la reproduction du systéeme
traditionnel permet de trouver des solutions a des probléemes concrets qui se
manifestent dans le pays d’accueil. Le développement des activités informelles
permet aussi de mieux s’adapter socio-économiguement en répondant a la fois
aux obligations du territoire d’accueil, mais aussi a la pression sociale du systeme
économique traditionnel. Pour les populations en provenance de Mayotte et des
Comores, les conditions d’épargne et de crédit sont effectuées avec le systéme du
shikoa®®, jugé beaucoup plus sir et plus facile que la banque ou les services de
crédit, et a moindre co(t (pas de frais imposés).

Ce systéme d’épargne marron traditionnel compléte ponctuellement les
sources de revenus des migrants mahorais et comoriens qui le pratiquent.
Mensuellement, chacun a son tour, les personnes de ce shikoa déposent de
I'argent qui revient a I'un des membres. Le nombre des membres n’est pas fixe et
ces regroupements sont liés soit en fonction des affinités familiales, villageoises,
mais aussi en fonction du réseau de voisinage dans le territoire d’accueil. Il n’est
pas rare de faire partie de plusieurs regroupements — entre le territoire d’accueil
et le territoire d’origine — et selon le groupe, le montant varie de 100€ a plus de
500€. Mouniati, par exemple, est membre de trois shikoa pour lesquels elle verse
100€ chacun, soit 300€ par mois, « et je n’ai pas les montants les plus élevés ». Le
montant de ces shikoa permet de financer un mariage, une féte, d’accélérer la

construction de la maison, I'achat d’une voiture, de régler ses dettes, le cadastre

360 . \ , . . N . N A s s
Tontine. Systeme d’économies faites a plusieurs, chacun recevant a tour de role la totalité des

cotisations

292



du terrain a Mayotte, d’aider la famille... En certaines occasions (mariage, déces...),
on change le roulement pour faire face a ces imprévus.

Si ce systeme permet d’avoir ponctuellement d’autres sources financieres
dans le pays d’accueil, il peut aussi étre sources de conflits et de soucis, malgré la
confiance que les interlocuteurs accordent a ce systéme d’entraide. Kamila,
francaise d’origine comorienne qui a grandi en Métropole, arrivée a La Réunion en
2015 aprés étre restée 20 ans a Anjouan, juge cette pratique inutile et estime
gu’elle provoque plutét des dettes chez les membres qu’une réelle solidarité

économique :

« Pour moi ¢a sert a rien. Mon mari veut que je fasse partie de ¢a, mais
moi je ne veux pas. Je préféere économiser chaque mois et mettre mon
argent a la banque, sur un livret, plutét qu’avec ca. Ca sert a rien et vaut

mieux le garder a la banque, c’est beaucoup plus sir ».

Dans l'optique d’'une forme d’entraide proche de cette tontine, Mouniati a
prété de l'argent a sa mére, a sa soeur et son oncle, mais personne ne lui a
remboursé quand elle en a eu besoin pour régler les dettes qu’elle a eues aprées
I’obtention de son contrat. Elle a d{ ainsi revoir tout son budget et réajuster ses
shikoa. A son arrivée a La Réunion en 2013, Asma a confié ses économies (800€) a
son voisin comorien qui avait malheureusement tout dépensé au moment ou elle
en a eu besoin. Quelques mois plus tard, il a réussi a tout lui rembourser.

Le shikoa impose une réciprocité dans les relations entre les membres. Il
régule aussi les notions d’entraide et de solidarité traditionnelles demandées. La
variation des montants et la participation a plusieurs shikoa révélent des logiques
concurrentielles et de motivation afin de « montrer » une réussite sociale et une

autonomie financiére rendue possible par la migration®*’. Ce qui change aussi le

361 . err: ; . . . .
Malgré les difficultés financieres que les familles peuvent rencontrer : honorer les frais

médicaux et les médicaments en cas de non couverture, souscrire a une mutuelle scolaire et/ou
une assurance logement, rembourser les trop pergus de la Caisse d’Allocation Familiale et/ou de
P6le Emploi, solder une dette ou combler un découvert, un crédit a la consommation, entretenir
le logement et I'aménager (travaux), le meubler ( achat du gros et petit électroménager), payer

293



rapport a l'argent, pour lequel certaines familles passent d’un rapport a
I’économie de survie a une économie de consommation, ou les besoins sont
réévalués en fonction des logiques commerciales et d’adaptation nécessaire a
I’épanouissement des enfants. Pour ce cas la, de nouvelles stratégies se mettent

également en place.

Les courses>®? sont faites a chaque début de mois, lorsque les prestations
sociales sont versées sur les comptes des familles. Quelques courses
supplémentaires sont effectuées en milieu et fin de mois pour compléter les
ressources, ou pour se fournir en fruits, légumes et tubercules au marché forain.

363 Les courses

L'achat de la viande se fait en gros dans les magasins spécialisés
pour les familles de La Chaumiere sont effectuées au Leclerc du Butor, la grande
surface la moins chére de Saint-Denis. Les familles profitent également des
promotions éclaires proposées par d’autres grandes enseignes en ce qui concerne
les sodas, les jus et la viande (boeuf et poulet). Le charbon de bois pour les vule
lors des fétes ou des actions associatives est acheté au Petit Marché dans le
centre-ville de Saint-Denis, car « le sachet est plus gros et moins cher ». La période
du ramadan, les fétes, et les organisations associatives amplifient les stratégies
commerciales et I'organisation en réseau. Par exemple, certaines familles se

cotisent pour acheter un boeuf et le partager, réduisant ainsi le colt d’achat du

morceau.

le loyer, rembourser ses dettes de loyer, régler une facture élevée aupres des prestataires d’eau,
d’électricité, des compagnies de téléphone, d’internet et/ou du cable, assurer les frais de scolarité,
de voyage scolaires ou autres activités scolaires ou extrascolaires, associatives ou sportives..... Afin
de faire face a cela, les familles mahoraises les plus anciennement installées connaissent de
nombreux dispositifs communaux, départementaux et sociaux leur permettant de surmonter ces
soucis ponctuels. Bien entendu, il faut fournir un certain nombre de documents afin de pouvoir
bénéficier de ces aides. Parfois, une accumulation de ces soucis entrainent de grosses dettes,
rendant impossible la prise en charge quotidienne des enfants (soins, besoins...) et renforgant ainsi
d’autres problématiques dans la famille (isolement, échec scolaire...).

362 Riz, ceufs, lait, conserves (tomates pelées, petits pois...), frites, saucisse, yaourts, nouilles,
gateaux industriels et goQters pour enfants, jus, sodas, croquettes ...

% Les croupions de poulet et les mabawas — ailes de poulet — s’achetent a Gel Center a Sainte-
Marie, ou dans un autre magasin dans la ville du Port, et la viande de bceuf a Mascareignes, dans
la zone commerciale de la Technopole a Saint-Denis.

294



L'achat des vétements des enfants s’effectue généralement en début d’année
scolaire, peu de temps apreés la prime de rentrée, au moment ou les commercants
de Saint-Denis organisent la Grande Braderie de I’Océan’®* permettant ainsi de
trouver des vétements et des chaussures a prix réduit. Des achats en cours
d’année sont également faits lorsque c’est nécessaire, les familles essayant de
profiter des soldes ou des promotions régulieres dans certains magasins bien
connus du réseau. Parfois, elles se déplacent a plusieurs pour acheter en grandes
guantités et bénéficier ainsi de tarifs avantageux dans les boutiques bien connues

de leur réseau et tenues par des indo-musulmanes.

2) Stratégies langagieres comme adaptation au contexte réunionnais

La transmission des langues familiales est un excellent moyen de perpétuer
I'identité du groupe pour les personnes en migration, et de se différencier d’un
autre groupe, qu’il soit dominant ou dominé (Fredrik Barth, 1969, Danielle Juteau
1999). Les situations langagiéres de Mayotte et de La Réunion sont des situations
sociolinguistiques multiples et I'individu mahorais est plongé dés sa naissance
dans un contexte langagier pluriel. Quelle transmission des langues et cultures
mahoraises se déroule a La Réunion ? Quels sont les enjeux identitaires pour les
familles mahoraises a la fois dans la société réunionnaise et a I'’école ?

Cette transmission des langues familiales est vectrice d’un enjeu identitaire
important. |l s’agit de pouvoir s’identifier en tant que Mahorais, Francais et
Réunionnais a part entiére. La transmission du francais au sein des cellules
familiales apparait aussi comme un enjeu identitaire primordial puisque que le
parler francais est vecteur de réussite scolaire et donc de mobilité socio-
économique. Si les modalités d’apprentissage sont différentes selon contextes,
celles qui apparaissent dans les familles répondent a une logique : celle de la

réussite et de la préservation identitaire. Le francais et le créole, autrefois exclus

304 Jusqu’en 2016

295



de la sphere familiale, sont de plus en plus présents. Ceci correspondant a la fois
a I'effet migratoire et a des stratégies mises en place par les familles elles-mémes.
Cependant, dans les familles ou les parents ont plus de trente-cing ans, les langues
familiales (shimaore et kibushi) restent les principales langues utilisées au sein de
la famille mahoraise sauf si ces mémes individus ont grandi a La Réunion et ont
été scolarisés a La Réunion. Dans ce cas, le créole et le francgais sont présents,
surtout dans certaines situations de dialogues avec les enfants, méme si leur
emploi reste toutefois inégal au regard des langues familiales dans certaines
familles. Comment les familles mahoraises se placent-elles dans une société locale
ou la revendication du francais est présente dans les institutions en paralléle a une
demande de prise en compte du créole a I'école ? Quelle est la place des langues
minoritaires dans cet espace plurilingue ? Dans une certaine mesure, ce chapitre
souhaite apporter des éléments de réponses sur le rapport aux langues des
familles mahoraises et dans quelles mesures les stratégies langagiéres se mettent
en place afin d’offrir aux enfants les meilleures chances de réussite scolaire.

Sans en faire une analyse linguistique, je souhaite simplement approcher le
rapport que les personnes en provenance de Mayotte et des Comores
entretiennent avec les langues rencontrées, et quelles stratégies les familles et
leurs enfants élaborent ? Cette analyse sera ainsi essentiellement abordée sous
I'angle de la construction identitaire et des rapports de force et d’affirmation
identitaires qui peuvent s’élaborer en contact avec autrui. Selon les situations
rencontrées, I'ethnicité se mobilise et se manifeste différemment, comme au

travers des productions orales réalisées par les jeunes.

a) Langues a La Chaumiére : quelles stratégies pour quelle adaptation et pour quelles

constructions ?

Ces dernieres années, la question des langues au sein des familles et la
gestion du plurilinguisme dans la réussite scolaire a La Réunion se sont largement

développées dans les études sociolinguistiques. Le plurilinguisme des enfants

296



mahorais en contexte créole est souvent étudié pour rendre compte des difficultés
scolaires que de nombreux enfants rencontrent et la difficulté des enseignants
non formés a trouver des solutions efficaces pour favoriser les
apprentissages>®°. Ces questions autour de la langue interrogent évidemment les
stratégies identitaires que les familles mettent en place pour favoriser leur
insertion sociale, professionnelle et scolaire dans le territoire d’accueil, mais aussi
la conservation des langues d’origine et le rapport identitaire qui les lient a
Mayotte. Une sorte de « processus de transmission et de reconstruction de la

356 Ces notions

langue dans ses rapports avec les agencements identitaires »
d’agencement identitaires doivent étre prises en compte pour ces enfants
mahorais qui cotoient entre quatre et cing langues deés leur plus jeune age selon

7 . . .
37 Avant d’évoquer la situation

les différents lieux sociaux qui les entourent
linguistique a La Réunion, je souhaite exposer succinctement la situation
linguistique a Mayotte afin de mieux comprendre I'univers culturel des familles

migrantes et les stratégies migratoires et langagiéres qui sont liées a ce contexte.

A Mayotte, territoire insulaire francais, deux principales langues vernaculaires
coexistent : le shimaore, langue d’origine bantoue qui appartient a I'aire swahili et

38 ot le kibushi, une variété malgache

parlée par la grande majorité des habitants
de la famille malayo-polynésienne®®. A ces deux langues locales, s’ajoute le
francais, langue nationale et officielle, celle de I'administration et de I'école. Il ne
faut pas non plus négliger I'apport des langues en provenance de I'archipel des
Comores, le shindzuani, le shingazidja, le shimuali. L' Arabe, langue liturgique, est

enseignée a I'école coranique. Et enfin le créole réunionnais®’®. Avec la

%% Voir notamment les travaux de Pascale PRAX-DUBOIS.

Dans Maud LAETHIER, op.cité, 2011.

Dans MEZZAPESA, Melanie, PRAX-DUBOIS, Pascale, ANRABIYOU, Nabia., op.cité.

Le shimaore est la langue de communication a la TV, a la radio, dans les cours de sports et le
domaine associatif. Il supplante régulierement le frangais. C’'est aussi la langue des discours
politiques.

%% Dans Foued, LAROUSSI, « Le plurilinguisme en milieu scolaire a Mayotte », Les pérégrinations
d’un gentilhomme linguiste. Hommage a Claude Caitucoli. Glottopol : revue de sociolinguistique
en ligne, n°18 —juillet 2011.

7% 1bid.

366
367
368

297



démocratisation de I’école ces derniéres années, le francais a I'oral et a I’écrit est
de plus en plus maitrisé. La plupart des interlocuteurs rencontrés, surtout chez les
moins diplomées et ceux agés de plus de 35 ans, maitrisent peu |'écriture en
francais. Leur signature est en caractére arabe, écriture principale apprise lors de
leur scolarisation a I’école coranique. En ce qui concerne mes interlocuteurs, leurs
aptitudes langagiéres étaient déja multiples en arrivant a La Réunion, dles

principalement a la situation multilingue rencontrée a Mayotte :

« Ma grand-mere parlait toutes les langues : le shimaore, le francais, le

malgache, le comorien et méme I’africain vu qu’elle venait d’Afrique ».

A La Réunion, la situation linguistique est différente pour les familles
mahoraises, méme si elle présente de nombreuses similitudes. La plupart des
enfants de mon corpus sont nés ou arrivés ici enfants. Leur univers est tout aussi
plurilingue : le shimaore et/ou le kibushi (ou les variétés de langues comoriennes)
dans les espaces familiaux, le créole dans 'univers de socialisation du quartier, le

francais, langue de scolarisation et I'arabe, langue liturgique de I’école coranique.

Les schémas ci-dessous, réalisés par le Centre Académique pour la
Scolarisation des éléves allophones et Nouvellement Arrivés et des enfants issus
de familles itinérantes et de Voyageurs (CASNAV), montrent les langues présentes
dans I’école et la gestion plurilingue des éléves. Sur 360 questionnaires distribués,

ce sont 288 qui ont été retournés a la direction de I'école.

298



B Frangais
H Créole

W Shimaore

Figure 55 : Nombre d'éléves parlant une languem

M Eleves parlant 1
langue

M Eleves parlant 2
langues

M Eleves parlant 3
langues

Figure 56: Pourcentage d'éléves parlant plusieurs Iangue5372

371 . ; . . . o
Images fournies par le CASNAV de La Réunion en collaboration avec I'école de La Chaumiere,

2017.
72 1bid.

299



M Eleves parlant
Frangais et créole

M Eleves parlant
Francais et shimaore

M Eleves parlant
francais et malgache

Figure 57: Types de langues parlées par les éleves™”

En effectuant ce travail sur la place et la transmission des langues au sein des
familles rencontrées, j’ai notifié une évolution des pratiques langagiéres chez les
enfants entre le moment ou la recherche a commencé en 2013 et le moment ou
elle s’est achevée en 2017. Quatre ans se sont écoulés et les enfants ne
communiquaient plus de la méme maniére. Au début des années 2013-2014, les
enfants et les jeunes parlaient beaucoup en créole entre eux et peu en shimaore.
Cette langue étant essentiellement réservée aux échanges avec les parents et les
locuteurs mahorais plus agés. Cette analyse n’était plus valable en 2015, ou j'ai
noté que le shimaore était dorénavant utilisé pour les échanges entre les jeunes
locuteurs, ponctués de francais et d’un peu de créole, dans une moindre mesure.

La plupart des interlocuteurs rencontrés — hommes ou femmes — sont des
locuteurs shimaorephones de langue premiéere sauf pour les familles comoriennes.
Certains conjoints sont toutefois des locuteurs kibushiphones dont certains
maitrisent également le shimaore. Avec l'instabilité conjugale de quelques unions,
certains enfants doivent apprendre la langue de leur beau-pére qui est une langue
différente de celle de leur mére. C’est le cas de Natalia et d’llma, qui doivent

apprendre le shimaore pour l'une, et le kibushi pour 'autre, afin de pouvoir

373 Ibid.
300



comprendre ce que leur beau-pére respectif leur demande. Le francgais n’est ainsi

pas la langue médium entre ces locuteurs.

Le linguiste John Joseph Gumperz distingue deux sortes de réseau pour
parler des contextes de transmission langagiere. Cette distinction s’applique
également au contexte réunionnais dans lequel nos interlocuteurs évoluent. En
effet, cet auteur différencie deux sortes de contextes impersonnels. Celui du
réseau fermé, c’est-a-dire a l'intérieur du groupe domestique et des unités de
résidence, et le réseau ouvert, a I'extérieur du groupe de pairs en présence de
locuteurs d’origines diverses®’*. Méme si tous les interlocuteurs maitrisent deux
voire trois langues, tous ne parlent pas dans leur langue familiale a leur enfant,
dans le réseau fermé. Certains le font par stratégie, d’autres en fonction du
contexte familial dans lequel ils ont grandi.

Zoumati, qui a grandi en France, a réappris le shimaore a 16 ans, en arrivant
a Mayotte. Bien qu’elle le parle avec son mari et ses amies, c’est en francais qu’elle
choisit de s’adresser a ses enfants. Et cela pour deux raisons. La premiere
correspond a une stratégie langagiére conditionnée par son envie de faire réussir
ses enfants a I’école. La seconde est liée a son vécu en Métropole et par le fait qu’il
fallait parler francais a tout prix autant dans la cellule familiale qu’a I'extérieur de
la famille. Ceci était évidemment conditionné |a aussi par des logiques et des
stratégies d’intégration de la part de ses parents.

Thama a aussi exercé des stratégies pour ses trois enfants. Jusqu’a leurs
deux ans, Tama leur a parlé en shimaore. Ensuite, c’est en francais qu’elle s’est
adressée a eux afin gu’ils puissent étre locuteurs francophones au moment de leur
premiére scolarisation a I'école. Par exemple, elle a particulierement insisté
aupres de ses autres enfants pour qu’ils s‘adressent exclusivement en francais au
petit dernier, méme aprées sa premiére rentrée scolaire (2016). C’est ainsi que son

fils de 10 ans reformule en francgais, méme encore maintenant, les phrases du plus

** Dans Maud, LAETHIER, op.cité.

301



petit, et lui corrige ses constructions syntaxiques afin de lui offrir de meilleures
chances de réussite scolaire. Lorsqu’elle a estimé que l'apprentissage était
confortablement installé, Thama a de nouveau réintroduit le shimaore, mais en
alternant avec le francais.

Asma, Grande Comorienne, ne parle aussi qu’en francais a ses enfants pour
les mémes raisons que Thama et Zoumati, mais surtout parce qu’elle trouve que
c’est plus commode de parler la langue du pays dans lequel on se trouve. Malgré
son accent, sa maitrise du francais a I’écrit comme a 'oral est trés bonne. Cette
conception se retrouve également chez la sceur de Mouniati qui, lors de son séjour
en Métropole, a interdit a ses enfants de parler en shimaore, leur expliquant que
s’ils parlent dans cette langue, la police viendrait chercher leur maman pour la
mettre en prison. Cette conception du parler francais crée toutefois une insécurité
émotionnelle et langagiére dans la migration.

Lors d’'un entretien en 2015, Tana me parle avec fierté du fait qu’elle ne parle
pas comorien avec son fils, mais plutét en francais et occasionnellement en
shimaore. Lorsque je lui demande pour quelle raison elle ne parle pas shingazidja
avec son fils, elle me répond que c’est parce « qu’elle I'a oublié ». Ce qui m’a
surprise lors de cette rencontre, c’est sa réponse spontanée et ferme sur cet oubli
alors gu’elle a migré a I’dge adulte a Mayotte. Quelques semaines plus tard, je la
retrouve avec son groupe d’amies, toutes comoriennes. Ce n’est ni en frangais, ni
en créole ou shimaore qu’elles parlent, mais en shingazidja. Face a ma question,
Tana a slirement voulu éviter la stigmatisation dont elle peut souffrir, et éviter a
son fils d’étre percu comme Comorien, alors que celui-ci est Francais, né a Mayotte
d’une mére comorienne et d’'un pere mahorais qu’il ne connait que tres peu. Dans
son article sur le plurilinguisme a Mayotte, Foued Laroussi’’> observe les
répercussions des faits démographiques et migratoires sur les changements
linguistiques dans I'Tle. Pour lui, ces faits migratoires modifient déja la composition

du paysage linguistique mahorais :

37 Op.cité.

302



« Les incidences sur les deux principales langues vernaculaires sont déja
observables : la proximité génétique entre le shindzuani et le shimaore —
les deux étant langues comoriennes — et la présence massive des
Anjouanais a Mayotte favorisent la domination linguistique du shimaore
sur le kibushi. D’ailleurs, selon nos enquétes dans I'ille, le shindzuani est
en phase de supplanter quantitativement le kibushi. En outre, selon les
statistiques de I'INSEE (2007), les locuteurs des villages comme Ongojou,
Vahibé, Longoni ou Baraki, répertoriés comme shindzuanophones,

déclarent (a 99 %) parler le shimaore ».

Pour lui, les Anjouanais effectuent la stratégie du « masquage »>’® : de peur
d’étre catégorisés comme immigrés, « les Anjouanais déclareraient aux
enquéteurs de I'INSEE qu’ils parlent le shimaore »*”’. Il émet également
I’hypotheése que ces derniers désirent s’insérer rapidement dans la société
mahoraise et effectuent donc une assimilation linguistique rapide. C’est ce que
Tana a fait. Par sa réponse négative, elle a voulu me prouver qu’elle est avant tout

francaise, et qu’elle ne veut pas étre cantonnée a sa comorianéité si souvent

dénigrée.

b) Rapport et position des langues parlées par les adultes : shimaore, kibushi, créole et

frangais

Le rapport aux langues des générations adultes est intimement lié a leur
scolarité et leurs parcours professionnels. Plus les personnes sont diplomées ou
ont effectué une scolarité hors de Mayotte, plus les personnes souhaitent
s’inscrire dans la société d’accueil. Ceci détermine ainsi la maniére dont les
locuteurs adultes s’expriment : soit dans leur langue premiére, soit dans une autre
langue. Ce sont ces langues qui, au sein méme des familles sont inégalement

parlées selon I'adge, la profession, le statut dans la famille et dans la société

376 . . . . "y . o . .
Le locuteur fait disparaitre de son discours les unités qui le désignent comme faisant partie d'un

groupe donné.
377 Op.cité.

303



d’accueil. Ceci étant lié au niveau d’étude, mais aussi a la date d’arrivée en

territoire d’accueil, au parcours migratoire individuel ou de la famille.

Les parents les plus jeunes et/ou ayant effectués des études secondaires a
La Réunion, ceux exercant une activité salariale et/ou ayant un dipléme sont ceux
qui sont le plus a méme a comprendre et a produire des échanges en francais avec
les locuteurs non mahorais. L'écrit, quant a lui, est le plus difficile a acquérir et le
plus difficile a maitriser malgré I'insertion professionnelle. Pour ceux n’ayant pas
de qualifications, de nombreuses actions d’alphabétisation et de remises a niveau
leur sont proposées mais elles sont peu suivies. La maftrise du francgais — « écrit et
oral » — est non seulement vectrice de réussite sociale et professionnelle, mais
aussi garante d’une francité reconnue.

Dans de nombreux cas, la compréhension et la production du créole est
généralement maitrisée chez adultes, mais a des degrés différents. Méme ceux
n’ayant pas effectué de scolarisation et d’études ici, les échanges en créole — sous
formes réduites — sont possibles. Dans ce contexte réunionnais, les
interconnexions se faisaient le plus souvent en créole au quotidien, cette langue
est pour de nombreux migrants mahorais, la premiére langue de socialisation en

territoire d’accueil.

Si les locuteurs sont créolophones ou francophones, les adultes mahorais
adaptent —avec des variables différentes —leurs productions orales selon la nature
de la conversation, le contexte et le(s) locuteur(s) présent(s). Il n’est pas rare que
des bribes de phrases se fassent en shimaore — au milieu d’une conversation en
créole ou en francgais — quand on ne sait pas de quelle maniére exprimer sa pensée
et trouver les mots justes. Dans ce cas, un locuteur mahorais maftrisant mieux le
francais ou le créole compléte la phrase en reformulant les dires de 'autre
personne. Si le locuteur mahorais souhaite rompre la conversation, il suffit alors
de s’exprimer exclusivement en shimaore, incitant ainsi le locuteur non mahorais

a comprendre que le dialogue est rompu.

304



Entre locuteurs mahorais, les échanges se font le plus souvent en shimaore, et en
kibushi entre locuteurs kibushiphones. Des expressions en francais et en créole,
complétent aussi les discussions, mais la aussi a des degrés variables. Les
situations sont aléatoires et inégalement réparties selon les parcours migratoires
et scolaires des individus.

La « barriére de la langue » n’explique pas a elle seule, a mon sens, les
carences dans la production d’échanges avec les familles mahoraises. Bien que
celle-ci ne soit pas a négliger — d’ou I'intervention d’un « traducteur »*’2. Il existe
non seulement une barriére culturelle, mais aussi une barriére institutionnelle
gu’il faut prendre en compte lorsqu’une traduction doit étre engagée. La peur
institutionnelle — de la CAF et de tout ce qui releve de |'aide sociale a I'enfance —
empéche dans de nombreux cas des incompréhensions sur les modalités des

. . 7
|ntervent|ons3 9.

Bien sdr, il y a toujours la notion de honte et de crainte de ne pas étre
compris lorsqu’une production d’échanges se fait en dehors de la langue premieére.
Ce sentiment d’infériorité et d’insécurité langagiére est surtout perceptible face
au locuteur francophone, dipldomé, blanc et au statut socio-économique élevé, le
francais représentant une langue de domination intellectuelle et culturelle. Dans
I’ensemble, les adultes mahorais entretiennent des rapports ambivalents avec les

langues. D’un co6té, il y a des revendications identitaires liées aux traditions et

378 professionnel ou non, mais dans la plupart des cas, c’est un membre de la famille ou du réseau
qui fait “office de’” et se charge de cette traduction. Ce corps de métier reste a créer et a définir a
La Réunion, parce que bien souvent, lorsqu’une personne du réseau ne peut se charger de cela, les
institutions ou les structures associatives demandent a un employé ou a une connaissance de
traduire, peu importe si elle parle les langues des Comores ou de Mayotte. Cependant, il est
malvenu de demander a une personne comorienne de traduire un échange pour une famille
mahoraise et vice-versa. Les enjeux de la traduction et les éléments d’échanges qui relevent du
secret professionnel ne peuvent se produire au vu du contexte socio-politique entre les Comores
et Mayotte. Bien souvent, les échanges entre les familles et I'institution concernée ne se fait pas
(ou trés mal).

3% Afin de remédier a ces difficultés rencontrées par les institutions et les collectivités
réunionnaises, la Délégation de Mayotte a La Réunion avait ainsi nommé un médiateur
socioculturel — un Khadi— dans le cadre d’une coopération entre le Péle Social de cette structure
et le département de La Réunion.

305



cultures mahoraises et de I'autre, des revendications de reconnaissance de la
francité, symbolisée par la langue francaise et la départementalisation de
Mayotte. Une ambivalence entre la promotion et le maintien des langues
vernaculaires, et I'usage exclusif du francais, symbole d’une intégration et d’une
insertion socioprofessionnelle réussie. C'est aussi une des raisons de leur
migration : une meilleure maitrise du francais par les enseignants de I’école
républicaine a La Réunion. Le créole représente I'insertion sociale dans la société

locale.

c) Les jeunes et le rapport aux langues usitées : de I’école a I'expression libre

Les jeunes locuteurs mahorais pratiquent ce que les linguistes appellent
« l'alternance codique » ou le code switching. C'est une alternance entre deux
codes linguistiques. Une sorte de transfert et d’inversion entre les langues
maitrisées, et qui sont pour le cas des enfants et des jeunes mahorais nombreuses.
De ce fait, cette maniere de parler souligne I'originalité du contact des langues
auxquelles sont habitués les jeunes dans leur famille et dévoile les stratégies mises
en ceuvre par les migrants.
Ces jeunes alternent donc entre le shimaore (ou le kibushi), le francais et le créole.
A I'image des productions langagiéres de leurs ainés, ceci dépend également des
discussions, des locuteurs présents et du contexte. Entre eux, les jeunes parlent le
plus souvent en shimaore, mais le créole et le francgais sont aussi présents dans les
discussions, selon les ages et le contexte. Certains adolescents utilisent plus le
shimaore dans leurs conversations du quotidien que le créole ou le francgais. A
I’écrit et notamment sur les réseaux sociaux, il y a une alternance entre le créole,
le shimaore, et de I'argot issu du francais. Souvent, les mots francais sont
shimaorisés en ajoutant des i a la fin des mots (dégeulassi, ékoli ...) et écrits de
maniére tres phonétique.

Bien que les enfants maitrisent dans I'ensemble plusieurs langues, leurs

capacités a produire un message en francais et en créole sont variables. Sont

306



également variables leurs capacités a produire un message en shimaore. En effet,
certaines de mes interlocutrices femmes m’expliqguent que la maniere de parler
shimaore par leur enfant est rendue compréhensible pour les non locuteurs de la
langue, car l'enfant le parlerait mal notamment en raison de trop grandes
proximités avec le francais. C'est donc une juxtaposition des langues et des
enchainements entre les différentes langues qui ponctuent le discours des jeunes,
avec la présence d’expressions trés courantes en créole et en francais tel que « /é
bon », « a ou », « oté », ou des insultes « totoche » « t’es chiant », « t’es con ». Le
rapport aux langues est donc plus ou moins décomplexé sans sentiments de
hiérarchisation. L'essentiel reste la compréhension des différentes langues par

I'interlocuteur ou, a défaut, le sens du message.

Lors d’une activité mise en place par I'’Association de quartier La Chaumiére
974 en collaboration avec un vidéaste®*°, un groupe d’enfants d’origine mahoraise
a écrit un rap en shimaore/créole/francais, langues qu’ils maitrisent a des degrés
divers et qu’ils ont mises en scéne.

L'analyse de ce discours que j'en ai faite a été exposée lors d’une

. . N . 1
communication a un colloque en décembre 2016,

Pour ce travail d’analyse, je
me suis inspirée des travaux issus de la sociologie urbaine et de la sociologie de Ia
jeunesse, afin de travailler sur une forme de sous-culture urbaine qui se développe

dans le quartier, avec la production de rap.

) . A7 . . 2 . . s

A I'image de leurs ainés qui tournent des clips®** et dont j’ai parlé dans le
chapitre 3, ces jeunes garcons se mettent en scéne avec des pseudonymes
rappelant les rappeurs américains et les diminutifs liés aux formes de cultures

urbaines des banlieues :

%% Mounir ALLAOUI dans le cadre d’un partenariat avec |'association LERKA que I’Association La

Chaumiere 974 a financé. Pour plus d’informations sur ce partenariat, voir I'article avec Pascale
Prax-Dubois et Nabia Anrabiyou, op.cité.

381 Colloque Image et Savoir, 1-3 décembre 2016, Université de La Réunion, Ecole des Beaux-Arts
de La Réunion, avec la collaboration de Mounir ALLAOUI pour le support vidéo.
382https://www.facebook.com/pages/Cit%C3%A9-De-La-
chaumi%C3%A8re/109897759090416?fref=ts

307



« Amd na Rhino, Aid » [Texte ci-dessous]

Cette représentation visuelle et sonore est une maniére de s’exprimer sur
un modeéle de culture gu’ils se construisent au travers des représentations issues
des clips qu’ils regardent a la TV. Les paroles composées selon leurs capacités de
productions langagiéres expriment la maniére dont ces enfants se sentent pergus

et considérés par les autres :

« Des enfants bébés [...] on est les plus jeunes, on se faisait embéter par
les grands, mais maintenant on a changé, on chante, on est des membres

du groupe LMC gang®® »

Ils expriment aussi, au travers de ce texte, les modalités de leur insertion
dans la société réunionnaise et la maniére dont on les percoit et comment ils
recoivent cette vision plutét négative sur I'image du migrant clandestin mahoro-

comorien :

« [gu’] on est pas des délinquants, des clandestins alors qu’on en est pas,

[on est] juste des enfants de la cité »

% Soit le gang de La Miercho (La Chaumiére).

308



Paroles principales du texte

384

Shimaore
Karisitsaha tamutru ariziya
Wasipiya risilawa mbiyo
Tau himba karistaha rajuwa
Piya wantru wamowona shitru wasi trawa
Kawasitsaha tawajuha mbani demutiti
Wasi tsasi rilawa rija harimwa iflow
2015, la miercho, wasiracho ta
Wasi risendrabiyo ramowona shitru
Karistaha rajuwa mbani demutiti
Wami na Amd na Rhino wasi risilawa na ziflow
Rilemewa ubaki dagoni
Karisifanya tachitru

Risihowa madzi

Refrain:
Wasi wasi
Wamayatru wasi rijiviya

Manawasi wasi demabossi

Traduction en francais

On veut que personne nous arréte

Tous, nous courrons

Méme chanté on veut pas savoir

Tout le monde fuit quand il voit quelque chose

IIs veulent pas savoir qui est le plus jeune

Nous voila de sortie, on arrive dans le flow

2015, La Chaumiere, nous, on est vraiment chaud
Nous courrons quand nous voyons quelque chose
On ne cherche pas a savoir qui est le plus jeune
Moi et Amd et Rhino nous sortons dans les flow
On est fatigué de rester a la maison

On fait rien

On baigne dans la merde

Refrain:
Nous nous,
On aime nos mamans

Parce que nous, on est les « boss »

En créole

» Ghetto, moi et la miercho, nou som cho, Amd et Rhino, Aid, nou lé la — Amd en trotinet, Rhino

en vélo, la miercho nou lé cho nou ya rien ke |é aloés, na citronniers, bananiers, la tour, dahlias,

tou sa la ek la miercho — la cité — grand bleu, nou Ié cho, ensuite na baston na pa 13, nou eskiz a

nou, nou fé nimport’ kwé mi koné mai apré nou assum

384

Nabia ANRABIYOU a été d’une aide précieuse pour la traduction shimaore/francais. Qu’elle soit

vivement remerciée pour son travail et son aide.

309



L'analyse du texte permet de voir la maniére dont I'identité de ces jeunes
garcons se construit selon les milieux de socialisation. Le shimaore permet
d’exprimer ce qui reléve de I'intime, le créole concerne I’expression des relations
avec les autres et le quartier. Le frangais, a la fin du clip, permet des échanges avec
le public susceptible de visionner ce film et qui sont non locuteurs shimaore et non

créolophones.

Par cette analyse inspirée des travaux de Francois Dubet (1987) sur le
langage de la « galére » dans les grands ensembles d’habitats collectifs de
Métropole qui permet I'expression de la désorganisation, de I'exclusion et de la
rage, ce texte révéle certes une situation d’incertitude de ces jeunes, de
flottement et de fragilité, mais tout en révélant les potentialités de productions
langagiéres de ces jeunes. En effet, dans la continuité des travaux de David
Lepoutre (1997) sur les questions de langues au cceur des banlieues, ce texte est
codifié, cultivé et contrélé. Codifié, car les enfants séparent le contenu du texte
selon les langues et le message qu’ils souhaitent faire passer. Cultivé, puisqu’en
plus de jouer avec leurs langues, ces jeunes shimaorisent des termes anglais
« demabossi », « ziflow », afin de rendre similaires leur production a celle des clips
américains de Rap. Ce dernier est également controlé, car la violence et la
vulgarité exprimée reste au stade du symbolique et du jeu mis en scene.

Ce rap permet ainsi de voir les dimensions culturelles de ces jeunes
Mabhorais, et des dimensions qu’ils expriment au travers de leurs codes de relation
et du systéme de valeurs représentés. Ces négociations identitaires s’expriment
ainsi au travers de I'ancrage territorial « La Miercho » ou le nom des résidences.
Au travers de la linguistique avec les différents registres de langues et les
nombreuses références au rap américain (gang, mafia, les surnoms et le verlan),
le texte écrit par les enfants exprime avec une grande lucidité, leur désarroi face a
leur ennui dans le quartier. lls mettent un point d’honneur a exprimer leur amour

pour leurs meéres et a assumer leurs responsabilités en cas de bétises.

310



Cette production écrite et visuelle de ces jeunes doit se comprendre dans un
contexte économique et social urbain spécifique a La Chaumiére dans lequel ces
jeunes réunionnais d’origines comorienne et mahoraise négocient de nouvelles
identités pour mieux s’adapter a la société et se positionner entre toutes les

frontieres rencontrées : Mahorais, Réunionnais, francais...

A contrario, les paroles des clips de rap des jeunes adolescents de La
Chaumiere évoquent leur rage contre la misére sociale dans laquelle ils vivent,
mais dans laquelle ils refusent de s’inscrire. Le vocabulaire employé est assez
vulgaire et généralement lié a celui des armes, a la drogue... Une sorte de gangsta
rap. lls mettent ainsi en scéne des deals, des bagarres, et les clips tournés de nuit
dans des lieux « interdits » (comme la cour de I'école) montrent clairement que
leur identité de jeunes réunionnais s’exprime par la mise en valeur d’une culture
urbaine afro-américaine. Les statuts Facebook de ces jeunes visibles sur la page
« Cité de La Chaumiére » jonglent entre les références langagieres empruntées au
shimaore, au créole ou au francais et au vocabulaire rappelant I'immigration
« blédard », la culture urbaine avec du verlan, « miercho » et des références de
rap « boss, big boss, bossi », « ghetto », « mafia », vocabulaire qu’on attribue

généralement aux banlieues de Métropole.

Cette expression d’une construction d’une identité collective, par la musique
via le rap ou par le déferlement de photographies sur les réseaux sociaux pour ces
bandes de jeunes, montre que cette derniére se construit avec I'image de la
pauvreté et d’une culture urbaine ancrée a un territoire précis, celui de La
Chaumiere. Ces stratégies de communications et de revendications montrent de
réelles formes de sociabilité pour ces jeunes. Toutefois, ces nouvelles formes
d’identités individuelles et collectives se développent dans un sentiment
d’abandon et de désceuvrement socio-économique que le choix du rap et de la
culture des banlieues contextualisent. Ces identités se construisent alors avec des
identifications liées a la culture nord-américaine, avec des emprunts liés aux

dysfonctionnements sociétal, familial, personnel, a la violence et aux problémes

311



représentés via les médias, les réseaux sociaux et la profusion des séries
télévisées. Ces formes de restitution mélangeant les différentes cultures
auxquelles ils appartiennent, alternant les lieux fermés (école) et ouverts (cages
d’escaliers) au public. Mais aussi les lieux connotés (chambres a coucher, caves...)
en cultivant la violence (fausses armes, drogues, alcool, gros bijoux, jeunes filles
sexy) renvoient a une culture urbaine et afro-américaine a laquelle ils s’identifient.
Toutefois, ces productions artistiques accentuent cette image du noir immigré que
les autres pergoivent385. Mouniati, a la suite des attentats de 2015 et de 2016,

exprime avec une grande inquiétude sa vie a La Réunion :

« Non. Mais ca fait trop peur a La Réunion. Nous on a trop peur la avec
tous ces attentats, les musulmans et Marine Le Pen, si elle passe, on a

trop peur d’étre expulsés d’ici [La Réunion] ».

Ces jeunes cultivent donc a travers ces activités, 'image que les gens leur
renvoient d’eux-mémes : une construction identitaire associée a I'image de la
délinquance et a l'univers de la cité. La création de ces identités des jeunes
mahorais en milieu urbain correspond a I'image véhiculée par les séries et les clips
de Rap. Prenant possession de ces représentations, ils la valorisent et la mobilisent
sous forme de clips, jouant les mauvais garcons, incarnant de maniéere caricaturale
le role qu’ils présument que I'on attend d’eux. Pour Bourdieu, la violence verbale
et comportementale de certains jeunes est comme une réponse a la violence
économique et symbolique qu’ils éprouvent a étre relégués au sein d’un espace
diffamé (1993)*%. Pour Cyprien Avenel, « la culture du hip-hop devient dans
I'imaginaire la culture des banlieues, le mode d’expression des quartiers pauvres,

. . \ , e sz 7 .
bien que se diffusant a I’échelle de la société »**’. Selon les travaux de Michel

385 . . T . i S
Certains animateurs associatifs intervenant dans I'école de La Chaumiére et ayant assisté a la

diffusion du clip de rap, ont estimé que javais « gangstérisé » les enfants du quartier avec les
ateliers artistiques proposés, et qu’a chaque rentrée, ils « devaient tout recommencer le travail
que j’avais détruit ».

**pierre BOURDIEU, cité par Cyprien AVENEL, op.cité. 2004, p.63.

Ibid. p.66

387

312



Kokoreff (2009), la présence des tags évoque le désir de ces jeunes a s’inscrire
dans le quartier en trouvant une place, surtout si celle-ci ne veut pas étre assignée.
C’est le « désir de visibilité sociale ». C'est aussi une maniere de défier « la loi et la
société » et, a plus juste titre, les réglements de copropriété en vigueur. C’'est aussi
une forme de « rage » pour ceux qui ne se sentent pas acceptés et se sentent
dominés par une société assimilationniste. C'est aussi, d’'une certaine facon, le
moyen de se valoriser sur les réseaux sociaux, lieu par excellence du paraitre et de
la réussite. Les expressions de ces jeunes et de ces adolescents au travers de leur
rap sont a la fois des éléments d’enculturations et d’opposition envers la société
réunionnaise : les intrusions dans I'école pour leur tournage, les tags et leurs raps
sont I'occasion pour eux d’exprimer la violence symbolique dans laquelle ils se

construisent.

313



Conclusion

L'organisation de lI'espace a La Chaumiere et la reterritorialisation des
pratiques mahoraises ont permis aux migrants mahorais de se reconstruire a
différentes échelles. Les nombreux réseaux communautaires ont amplifié la
présence des réseaux économiques, gqu’ils soient réunionnais ou mahorais, a La
Réunion ou en dehors des frontieres. Ces formes d’économies formelles et
informelles, et ces territoires circulatoires réveélent des formes d’adaptation
surprenantes en contexte réunionnais et des logiques de constructions
identitaires nouvelles. Les activités commerciales et les stratégies d’achats et
d’épargne pratiquées permettent de compléter les revenus de la famille en plus
du salaire ou des prestations sociales, ce qui répond a une double logique : pallier
les besoins nécessaires de la famille a La Réunion ou /a-bas - a Mayotte ou aux
Comores - maintenant ou plus tard, et de montrer, ici a La Réunion ou la-bas, la

réussite de la migration.

Les Mahorais et les Comoriens construisent leurs identités en territoire
d’accueil au travers d’une ethnicité qui se transmet par la langue. Le shimaore,
représente la langue distinctive et le lien indéfectible avec le territoire d’origine.
La pratique du créole et du francais permettent des échanges économiques et de
s’insérer provisoirement ou a long terme dans la société d’accueil. Ces quelques
exemples de pratiques permettent de voir de quelles maniéres ces adultes et ces
enfants jonglent avec les univers culturels et langagiers qu’ils ont en leur
possession. Ce sont bien évidemment des situations non exhaustives et limitées.
Et cela mériterait un travail plus approfondi au sein de ces familles. Toutefois,
I'analyse des créations artistiques donne aussi un apercu complémentaire a ces
pratiques. Ces enfants et ces jeunes manient I'art de juxtaposer, d’alterner les
diverses langues et les différents registres, créant ainsi des compositions et des
maniéres de parler spécifiques avec un accent qui leur est propre. Il ne s’agit pas

ici de créolisation, parce que les productions ne se maillent pas pour créer des

314



nouveaux termes, mais plutét une juxtaposition des différentes maniéres de
parler. Toutefois, les pratiques entre les adultes et les jeunes doivent se distinguer,
car elles ne relévent pas des mémes stratégies ni des mémes objectifs. Les
contextes et les modalités d’apprentissage sont eux aussi différents méme si les

locuteurs en provenance de Mayotte et des Comores sont plurilingues.

315



Chapitre 7 : Se rapprocher des siens : les enjeux des

réseaux culturels®®

« Il y a des mbiwi tous les week-ends pour pas oublier qu’on est

mahorais » [Femme, Mahoraise, 21 ans, mariée, deux enfants, avril 2013]

Dans ce chapitre, sont analysées les modalités d’agencements identitaires et
la référence a une appartenance communautaire avec la mise en place de

différentes formes de territorialités mahoraises>®

. Comme pour les chapitres
précédents, ce chapitre expose le développement des constructions identitaires
individuelles et collectives a La Réunion. De ce fait, il s’agit de voir la maniére dont
le Je se construit au travers d’'un Nous en émergence a La Réunion ces derniéeres
années.

Pour faciliter son installation a La Réunion et éviter I'isolement dont elle
pourrait étre sujette, la migration mahoraise s’est organisée en réseaux familiaux,
amicaux ou villageois. La personne qui arrive a La Réunion est donc rarement
seule. Dans une société mahoraise ou le lien social et les relations a autrui
conditionnent la construction identitaire de I'individu, isoler celui-ci a La Réunion
signifierait une rupture trop brutale d’avec son groupe d’appartenance. Cette

organisation en territoire d’accueil s’inspire d’une organisation collective du

territoire d’origine, avec toutefois des accommodations incluses sur le territoire

388 N . . . . . . . .
Ce chapitre est issu d’une communication puis d’un article envoyé pour la publication des actes

du colloque « Insularité, langue, mémoire, identité » organisé les 26, 27 et 28 septembre 2014 a
Djerba, intitulé « Les enjeux du réseau associatif mahorais a La Réunion : dimension territoriale,
économique et identitaire ».

% ce chapitre pourrait se rapprocher des travaux de Jean BENOIST sur la reconstruction d’une
nouvelle identité indienne a La Réunion a partir des personnes issues des différentes régions
d’Inde. Jean BENOIST parle de vocabulaire, de grammaire de ces cérémonies religieuses qui
permettent aux disciples de s’approprier I'histoire, les codes, les regles. Dans un article sur
I'alimentation hindoue (2013), Patrice COHEN parle de « matrice identitaire » qui favorise les
différences avec I'altérité et la création d’un sentiment d’appartenance commun. En ce sens, les
enjeux des manifestations mahoraises du réseau associatif présenté dans ce chapitre pourraient
également se rapprocher de cette notion de « matrice identitaire » émise par l'auteur. La
construction d’une nouvelle identité mahoraise a La Réunion pourrait se comparer — sur du long
terme — a la construction d’une identité malbar a La Réunion.

316



d’accueil. Les chapitres précédents retracent principalement I'organisation et
I’évolution des réseaux mahorais, les modalités de leur mise en ceuvre et les
raisons de leur création. Pour compléter ce travail d’étude sur ces liens existants
entre les notions de mobilité, réseau, territoire, identité que j'ai observé dés le
départ a partir de La Chaumiére, j'ai fait le choix d’étendre mon analyse a I'étude
des associations mahoraises a La Réunion. A mon sens, ces associations déclarées
a La Réunion découlent de cette organisation en réseau socioculturel interne
propre aux Mahorais : les shikao et les shama®® issus du modéle traditionnel
s’organisent ainsi en un systeme associatif républicain pour davantage se
renforcer®®!. L’espace social mahorais est un espace identitaire de substitution
organisé et cohérent. De ce fait, je me questionne sur la problématique des
trajectoires individuelles et collectives en territoire d’accueil. Quels sont les
éléments importants dans la construction d’'une identité collective permettant
ainsi au migrant mahorais de renforcer son identité ? Quels liens entretiennent les
associations avec le territoire d’accueil et comment s’organisent-elles pour
s’ancrer territorialement et rayonner dans ce méme territoire d’accueil ? Quelle
visibilité pour quelle construction identitaire dans les processus d’intégration ?
C'est ainsi que l'analyse comprend a la fois une étude des associations
culturelles, leur développement et leur ancrage dans le territoire d’accueil. Pour
compléter cette analyse, je combine également I'analyse des participations des
Mahorais dans leur association et la maniere dont ils mettent en place des projets
qui permettent ainsi de lier la construction identitaire, les processus d’intégration

et la construction d’'une mémoire collective.

390 o e . A \ . .
Association, corporation sans classe d’age. Releve d’un réseau amical.

Je note aussi que pour la période 2011-2017, le département de Mayotte travaille au
développement et a la structuration des associations sur le territoire.

391

317



1) Le systeme associatif mahorais a la Réunion : construction et

reproductions des identités ?

L’étude du systéme associatif mahorais**? & La Réunion et des pratiques qui
en découlent montrent un certain dynamisme qui m’a obligé a sortir des frontieres
de La Chaumiere, révélant ainsi les mobilités associatives de mes interlocuteurs,
en ce qui concerne les femmes que j'ai cotoyées. Ceci m’a permis également de
mesurer la vie associative des migrants mahorais ou comoriens a La Réunion. Si le
mouvement associatif est peu « vitalisant » dans le quartier, les personnes
membres de ces réseaux sont quant a elles assez mobiles et investissent pour
beaucoup dans plusieurs réseaux associatifs. Les participations dans ces structures
sont diverses, mais concernent la plupart du temps [I'organisation de

manifestations et les réseaux de solidarité.

a) Les associations mahoraises a la Réunion

En avril 2015, j’ai recensé plus d’une soixantaine d’associations>**> mahoraises
. . s s . . s . . 4 2
officiellement déclarées sur le territoire réunionnais®®®. Les postes a

responsabilités et I'origine des adhérents dans les associations sont genrés et

392 A \ I . . Ayt .
C'est plutot sur le systéme associatif mahorais que j'ai enquété au vu de I'importance

numérique de mes interlocuteurs mahorais. Mais |'étude du systeme comorien a tout de méme
été abordé lors de phases d’observation, par des rencontres avec des membres de ces associations
ainsi que des entretiens avec mes enquétés.

** Dans ce chapitre, je n’ai pas compté les associations mahoraises reconnues, mais non déclarées
au Journal Officiel, ni les associations comoriennes. De plus, il existe d’autres types de structures
tels que les comités ou les fédérations d’associations. Par exemple, sur Saint-Denis, la Fédération
des associations mahoraises de Saint-Denis est composée de 15 associations qu’il a fallu parfois
« mettre a jour ». Créée en 2014 sous I'impulsion d’une élue mahoraise du chef-lieu, cette
fédération souhaite répondre de fagon globale et plus organisée aux problématiques rencontrées
par les familles mahoraises et généralement gérées par les associations locales qui sont, elles aussi,
parfois démunies. A noter que certaines associations déclarées n’existent plus fautes de moyens
financiers et humains pour la faire vivre.

3% sur le site du journal officiel : www.journal-officiel.gouv.fr ainsi que I'annuaire des associations
gentiment fourni par la Délégation de Mayotte. Cette antenne du Conseil Général de Mayotte a La
Réunion a recensé les associations mahoraises afin de mieux répondre aux besoins et aux
problématiques des migrants mahorais. Je tiens a les remercier pour leur collaboration et leur
accueil dans le cadre de ma recherche doctorale.

318



structurent I'objet et I'organisation méme de I'association. Lorsqu’il s’agit d’'une
association dite de femmes, les postes sont occupés par des femmes, et I'inverse
pour une association plutot masculine. Les associations dites « mixtes » sont plutot
rares, et si c’est le cas, les postes sont généralement occupés par les hommes. Les
personnes actives au sein d’'une méme association sont dans I'ensemble peu
nombreuses malgré quelques piliers présents depuis plusieurs décennies. La
fréquentation est faible lorsqu’il s’agit d’une réunion, mais celle-ci augmente
lorsqu’il s’agit d’'une sortie, d’une activité festive ou lorsque cela concerne une
manifestation a caractére plus « communautaire »*>°.

Les objets et statuts sont variés. Dans la plupart des cas, il s’agit de
promouvoir la culture mahoraise®*® de facon communautaire — pour éviter la
rupture des migrants et des jeunes générations avec la culture d’origine — ou de
facon extracommunautaire afin de la valoriser dans la société réunionnaise par
des échanges socioculturels.

Beaucoup complétent leurs statuts en incluant I'assistance a apporter aux
compatriotes : soutien dans les démarches administratives et dans 'accés au
logement, aide aux devoirs, encadrement des enfants et des jeunes, visites aux
malades, accueil des familles, préparation des festivités mahoraises.

Certains objectifs sont récurrents et caractérisent la dynamique d’entraide du
réseau associatif mahorais en insistant sur les conditions et les facteurs de réussite
nécessaires a « linstallation des Mahorais a La Réunion » : « favoriser
I'intégration... », « assister, aider... [les] personnes en difficultés, sinistrées,
démunies... », « améliorer les conditions et le cadre de vie, favoriser les relations,
la communication avec les Réunionnais... » pour reprendre les expressions des
statuts associatifs étudiés. Quelques associations sont néanmoins plus axées sur

les pratiques religieuses, sportives, estudiantines, musicales ou dans les déces et

395 . . . . ,\ ..
Organisation d’'un mariage, d’un maulidad, ou de quelques autres fétes religieuses.

Je reprends le terme utilisée par les associations elles-mémes dans la définition méme de leur
objet. Ce terme englobe bien souvent les références a la danse, aux chants (religieux ou non), a la
cuisine et autres manifestations ethniques mahoraises.

396

319



le rapatriement des corps, notamment chez les associations comoriennes dont
leur objet se base surtout sur I'accompagnement « des malades et des familles
endeuillées » a La Réunion, dans le développement, la gestion ou la construction
en terre des Comores (Rosenfeld, 2013), tout en n’excluant pas dans la seconde
partie de I'objet, I'élaboration de « journées interculturelles » pour mieux faire
connaitre la « culture comorienne. Elles ont donc principalement pour but de
favoriser I'accommodation plus ou moins temporaire des Mahorais a La Réunion
et de développer des relations d’échanges avec les autres composantes
réunionnaises comme j’ai pu le constater lors de mon terrain avec les associations

que j’ai plus particulierement étudiées.

Les associations rencontrées sont surtout dionysiennes, notamment avec
I’Association Femmes Mahoraises de Montgaillard, une association qui a travaillé
avec |'association de La Chaumiére durant mon terrain et qui jouxte le quartier
dans lequel s’est déroulé le travail de these. Abordée a la fois sous un angle
territorial, économique et identitaire, I'étude du réseau associatif m’a permis de
mettre en évidence les actions fondatrices de mémoire et d’identité collectives

chez les Mahorais a La Réunion.

b) Analyser les processus identitaires par le biais des associations mahoraises

Dans son chapitre d’ouvrage®®’ , Isabelle Taboada-Leonetti identifie quatre
différentes finalités d’une association. Tout d’abord, il y a la visibilité qui
correspond a la reconnaissance de I'existence méme d’un groupe en tant que tel
par les autres acteurs d’une relation. Ensuite, c’est la différenciation, c’est-a-dire
définir le « eux » en opposition a un « non-nous » que les individus prennent
conscience d’appartenir a une identité collective différente. Quand la situation est

conflictuelle, le sentiment d’appartenance au groupe se renforce et s’actualise. De

*7 Dans le chapitre Il, « Stratégies identitaires et minorités » in Stratégies identitaires, Carmel
CAMILLIERI et al., Paris : PUF, 1998, p.61.

320



ce fait, cette auteure se place dans la continuité des travaux de George Devereux.
Puis elle ajoute la notion de temporalité, c’est-a-dire la filiation par le passé, les
racines historiques et mythiques qui permettent au groupe de se projeter dans
I'avenir.

C'est donc au travers d’'un processus de réappropriation de [Ihistoire
collective que la dimension temporelle prend tout son sens puisqu’elle s’inclut de
ce fait dans la composante et les revendications identitaires, afin que le projet
collectif s’enracine dans un projet commun. Les stratégies identitaires collectives
sont marquées, pour Isabelle Taboada-Leonetti par des rapports inégalitaires, des
rapports sociaux de domination et le critére de I'ethnicité est en jeu. Pour elle, les
minorités et les identités minoritaires sont essentiellement produites par le regard

de I'Autre3®,

Bien que la migration mahoraise soit considérée comme une migration
illégale et surtout envahissante, le dynamisme associatif dont ces migrants font
preuve leur permet a la fois la prise de conscience et la valorisation de l'identité
mahoraise dans la société locale, tout en leur permettant de se démarquer de
I'identité comorienne. Les deux manifestations dionysiennes, I'une concernant la
féte de I'indépendance des Comores « La féte des iles de la lune », I'autre celle de
Mayotte, montrent, dans leurs formes et leur organisation qu’il est important de
distinguer les deux, méme si la participation commune dans ces deux fétes peut
se faire. L’association est donc l'expression identitaire d’'un groupe la plus

fréquente et elle marque I'affirmation de cette méme identité (Taboada-Leonetti)

L'analyse de ces processus de construction identitaire collective passe
également par une réflexion sur I'appropriation de nouveaux territoires grace au

regroupement. Pour Jolivet et Léna (2000) :

*%% Ibid.
321



« lorsque I'on juxtapose les notions d’identités et de territoire, on évoque
en général un espace communautaire, a la fois fonctionnel et symbolique,
ou des pratiques et une mémoire collective construites dans la durée ont

permis de définir un ‘Nous’ différencié et un sentiment d’appartenance ».

Ces regroupements associatifs sont donc fondés sur un sentiment
d’appartenance®®, et représentent pour ces migrants I'occasion de souligner leurs
particularismes identitaires au sein d’une société déja pluriculturelle. Et dans une
plus large mesure, c’est I'occasion pour eux d’élaborer de nouveaux enjeux et
stratégies identitaires afin d’éviter I'exclusion et favoriser ainsi la réhabilitation
(Quiminal, 2000) de la migration mahoraise dans la société réunionnaise. Cette
envie de reconnaissance s’accompagne de I'envie de s’approprier de nouveaux
territoires, physiques ou symboliques.

Dans le cas de ce réseau associatif mahorais, cela correspond aux
regroupements de classes d’ages et de genres traditionnellement pratiqués a
Mayotte et recomposés sous d’autres appellations a La Réunion. Ces
regroupements, étendus a la notion de réseau, sont entendus dans ce travail de

recherche comme étant

« un déploiement du social dans I'espace [qui] invite a envisager une
décentralisation des relations sociales, a découvrir le mobile et non plus

, . 4
le sédentaire »*.

En terre migratoire, ces regroupements utilisent certains lieux communaux
comme de véritables outils nécessaires a la reproduction de l'identité collective

. . . . 401 .
du groupe. En ce sens, ces lieux deviennent des marqueurs territoriaux**. Il s’agira

** Dans ce chapitre, j'emploie « sentiment d’appartenance » pour désigner I'identité collective qui

émane des enquétés, définissant ainsi I'identité « comme un sentiment d’unité [...] que peut
ressentir un individu ou un groupe » dans Frangois GRESLE et alii, Dictionnaires des sciences
humaines. Anthropologie/sociologie, Paris, Nathan.

% bans Christine CHIVALLON, « Fin du territoire ou nécessité d’'une conceptualisation autre ? »,
Géographie et cultures. n°31, Automne 1999, p.130.

1 selon Edwige GARNIER, les marqueurs territoriaux correspondent a une « construction
territoriale [qui] se fait a travers I'essaimage de divers objets spatialisés emprunts d’une valeur

322



donc de comprendre dans quelles mesures le monde associatif mahorais permet
I’étude du lien entre territoire, économie et identités ? Et dans une plus large
mesure, de quelles maniéres la construction d’un « nous mahorais » émerge de ce
réseau associatif avec I'appropriation et la création d’une nouvelle territorialité en

terrain migratoire ?

2) Emergence d’un nouveau réseau social et associatif a La Réunion

, . , .. . . 402 ..
a) Présentation du réseau associatif mahorais : du shikao™* a I’association

La constitution du réseau mahorais prend différentes formes a La Réunion. Soit
il est officieux et il se nomme shikao ou shama®® en shimaore et reste interne au
fonctionnement entre Mahorais, soit il est officiel — c’est-a-dire déclaré — et il
concerne les « associations mahoraises ». Mais, quelle que soit son appellation, la
base constitutive de ce réseau repose sous sa forme la plus connue et la plus
utilisée a Mayotte : le shikao dont le fonctionnement ne differe que trés peu de
celui de Mayotte.

Ce type de réseau est avant tout fondé sur une solidarité communautaire de
ses membres. Il leur permet de s’organiser et de surmonter les obstacles du
guotidien, les premiers temps dans la société d’accueil a I'image des nombreux
travaux sur les associations communautaires (Hily et Poinard 1985, Attard-

Maraninchi, 1992, Quiminal 2002, Germain 2004, Garnier 2005). Les formes

nouvelle donnée par le groupe social ». En d’autres termes, la population migrante « essaie
toujours de se territorialiser » en territoire d’accueil. Selon elle, la population migrante cherche a
créer une nouvelle territorialité pour donner du sens a ce territoire d’accueil. Et cela passe par la
création « d’objets territoriaux » qui, porteurs d’un sens nouveau, deviennent des marqueurs.

%92 Réseau au sein duquel un membre a I'occasion de jouer son role. Le shikao est un systeme de
classes d’age [Hirimu]. C'est une organisation sociale qui existe a la fois pour les femmes et les
hommes [et qui] oriente ses membres vers des actions collectives et spécifiques, souvent
d’entraide in Sophie BLANCHY, La vie quotidienne a Mayotte, 1990. Lorsque ce systeme prend la
forme d’une tontine, la totalité des cotisations est reversée a tour de rble aux différents membres
qui compose ce groupe.

%93 Association (sans groupement par classe d’age) et non déclarée.

323



associatives sont donc tres diverses chez les Mahorais et les Comoriens a La
Réunion. Lorsque ce systéme d’entraide prend la forme d'un systeme
économique, la cotisation*®® — mensuelle ou ponctuelle selon les occasions et les
besoins — forme de tontine inspirée du systeme traditionnel de solidarité de
Mayotte communément appelé shikoa®®”, permet de récolter une somme
d’argent qui sera redistribuée soit collectivement, pour un vule par exemple, ou
individuellement et a tour de role, lorsqu’un des membres en a besoin pour un
évenement particulier (mariage, circoncision, deuil...) ou pour d’autres occasions
(participer aux dépenses du quotidien, aux frais de scolarité, a I'achat d’une
voiture ou a la construction d’'une maison...). Un méme individu peut étre membre
de plusieurs shikao : regroupement du quartier d’habitation, du village d’origine,
du village du conjoint, des parents... Les obligations communautaires et le controle
social exercé par le groupe sur ce type d’entraide font que I'individu ne peut s’y
déroger. S’y soustraire c’est risquer de ne recevoir aucune aide — matérielle,
financiére ou humaine — a La Réunion et/ou a Mayotte en cas de besoin.

Pour de nombreux shikao, s’officialiser et s’encadrer par la loi des associations
de 1901 permet de faciliter les démarches et d’accéder aux salles ou aux terrains
communaux lorsque les membres souhaitent « faire une action ». Sans un cadre

légal précis, les demandes restent vaines.

b) L’Association Femmes Mahoraises de Montgaillard (A.F.M.M) = I'in et I'out du terrain

C’est par plusieurs biais que j'ai pu intégrer les systémes de réseaux associatifs
des populations mahoraises et comoriennes a La Réunion. Ces biais, qui se
succédent sont complémentaires et démontrent une logique de réseau que j'ai dQ
analyser en faisant le chemin inverse de ma progression du terrain. Si En effet,

I’Association de La Chaumiére m’a permis de me mettre en contact avec les

404 SRV . . . . . .
Cette somme est décidée dans le groupe. La cotisation mensuelle est toujours identique, mais

elle differe selon I’événement quand il s’agit d’une cotisation ponctuelle.
405 .
Tontine.

324



représentants de I’Association Femmes Mahoraises de Montgaillard et, au fur et
a mesure, d’intégrer le systeme des shikao et des shama avec les interlocuteurs
concernés. Cette association — Femmes Mahoraises de Montgaillard —
officiellement déclarée en 2010 a pour objectif de « promouvoir la culture
mahoraise a travers diverses activités et d’aider et soutenir des familles sinistrées
ou en deuil ». Dans les faits, elle intervient également pour résoudre les problemes
du quotidien auxquels sont confrontés les adhérents. Le siege de I'association,
situé chez la présidente, est le lieu privilégié des rencontres. On y vient pour
discuter, saluer un voisin, se préparer pour une manifestation ou organiser un
voyage. La maison, ouverte a tous, est également connue de tous. Pas besoin de
I'adresse, il suffit de demander. Pas besoin de frapper, un « hodi ? » permet
simplement de signifier sa présence. Bien que cette création officielle soit récente,
ce regroupement existe depuis le début des années 2000. Celui-ci a commencé
sous I'impulsion de deux ou trois femmes mahoraises, dont la présidente actuelle,
installées a La Trinité, un quartier de Saint-Denis situé dans les bas de la colline de
Montgaillard. A sa création, ce shikao®® souhaitait occuper les enfants pour ne
pas les laisser trainer dans le quartier comme le souligne la présidente de

|"association :

« On voulait les encadrer pour les devoirs, apprendre aux jeunes filles la
danse, leur apprendre notre culture, nos danses ». [Femme, Mahoraise,

52 ans, mariée, quatre enfants, juillet 2014]

Ces femmes ont commencé a mettre ces quelques activités en place dans le

407

guartier, a danser essentiellement le deba™". Suite a cette nouvelle dynamique de

%% A sa création, ce shikao a pris le nom de Madrassati Haiyiria (groupe de femmes et de filles qui

dansent le deba. Lorsque ces femmes se regroupent pour le deba avec d’autres shikao, elles
prennent le nom de Madrassati Haiyiria et non celui de Femmes Mahoraises de Montgaillard.

7 e deba est le nom d’une danse traditionnelle féminine accompagnée d’une priére chantée dont
les invocations sont destinées a Dieu et au Prophéte. La chorégraphie consiste a ne bouger que les
mains et le haut du corps de maniére précise en étant debout ou assis. Le groupe peut étre
accompagné d’instruments. Les membres d’'un méme shikao sont habillés du méme tissu (un des
plus beaux) et ont le plus souvent la méme parure de bijoux. Des dessins au musindzano (masque
en argile mahorais) et du henné maquillent leur visage et leurs mains.

325



quartier, d’autres femmes originaires de Grande Comore, d’Anjouan, de
Madagascar, ou de La Réunion, habitantes de La Trinité, de Montgaillard ou des
Camélias (quartiers jouxtant celui de La Trinité) se sont intégrées a ce groupe de
femmes et ont ainsi participé a la vie associative. Au fur et a mesure des années,
et a I'image d’autres associations mahoraises, les activités se sont diversifiées et
sont devenues plus nombreuses (organisations de fétes, de I'aide aux devoirs...)
valorisant ainsi la vie du quartier, surtout a destination des membres en

provenance de Mayotte et des Comores, étant les adhérents les plus nombreux.

Aujourd’hui, en 2017, a la suite de quelques conflits, de commérages, une
baisse de subventions, mais aussi par manque d’investissement sur le long terme
(a I'image du monde associatif) I'association Femmes Mahoraises de Montgaillard
est en pause malgré quelques projets éparpillés initié par la présidente. La vitalité
associative que cette structure a connue il y a quelques années n’est plus. Ce
phénomeéne de vitalité et de sommeil associatif est récurrent a La Réunion
(notamment les petites structures de quartier) et I'est encore plus en ce qui
concerne les associations mahoraises. Mais cette « crise du bénévolat » est un
phénomeéne mesuré a I'ensemble du territoire francais (Laville, 2002). Souvent
créées sous I'impulsion de quelques personnes, il suffit qu’un membre quitte la
structure pour que celle-ci sommeille. De plus, la rareté des subventions, la
difficulté de mobilisation des membres de facon pérenne rendent difficile les
trésoreries pour une structure qui souhaite se pérenniser et faire des actions sur

le long terme.

c) Origines et territoires comme références associatives

Dans les processus de construction identitaire, « la désignation joue un role
fondamental » (Quiminal, 2000). L'identité du groupe s’affirme a travers une
assignation que ses membres se donnent eux-mémes, mais aussi a travers celle
d’autrui, car la conscience de I'appartenance identitaire ne reléve pas d’un fait

isolé, mais de la confrontation avec I'altérité.

326



Dans beaucoup d’associations mahoraises de La Réunion, I'objet est référencé
dans le titre : association culturelle, sportive, de Football, éducative, musicale,
traditionnelle, de solidarité, d’entraide, active, d’encadrement, d’enterrements...
On y ajoute souvent I'origine des membres : Mahoraise, de Mayotte, Dzaoudzi,
Labattoir, Sada, Poroani... avec une référence au shimaore : Dhoinania, Oikaiidi,
Oudjama, Ouvoimoja, Rahachiri... ou au kibushi : Vatousik, Mana Tsara... ou au
patrimoine mahorais : Tente Coco Tressés, Les Fleurs des fles aux parfums, Fleurs
du Nord, Fleur de Mahaba.

On vy adjoint bien souvent l'origine territorial du pays d’accueil : de Saint
Benoit, de Saint-Denis, de Saint-Louis, Saint-Paul, Saint-Pierre, La Ravine des
Cabris, La Possession, du Nord, du Sud... Ou a l'aire géographique : de I'Océan-

Indien, de La Réunion. On y décline aussi son genre : femmes, hommes, jeunes...

Parfois c’est une nomination plus simple, mais porteuse d’ambition qui est
fournie : Les Etoiles, Espoir de demain, New Generation, Génération active, Les
étoiles brillantes...

Avec I'Association Femmes Mahoraises de Montgaillard, le processus de
I'identité collective est clairement établi sexuellement, culturellement et
territorialement. Il s’agit d’une association de femmes, originaires de Mayotte,
établie en un territoire délimité. Cette désignation du groupe témoigne du
particularisme identitaire qui se met en place dans la migration, notamment dans
cette société pluriculturelle ou I'on définit d’abord l'individu par son origine
culturelle et/ou son phénotype.

La référence a un territoire précis, celui de Montgaillard, marque a la fois les
limites des revendications de ces femmes en soulignant leur appartenance
territoriale actuelle et leur désir d’étre reconnues par les institutions en tant que
groupe a part entiére (Quiminal, 2000) dans ce quartier.

Lorsque I’Association Femmes Mahoraises de Montgaillard a d{ choisir un
nom, c’est ce titre qui a été choisi parmi toutes les propositions et par une grande

majorité de ses membres, vingt-deux familles pour la plupart originaires de

327



Mayotte, laissant ainsi dans le choix final peu de place aux autres appellations
proposées. Cette référence précise au territoire d’origine témoigne
symboliquement de la situation de ces membres, méme pour celles qui ne sont
pas originaires de I'lle hippocampe et qui ont continué a cétoyer la structure apres
cette dénomination.

Pour les membres principaux, I'association se veut étre une association de
guartier dont les membres sont principalement originaires de I'océan Indien et qui
s’établit dans le quartier de Montgaillard. Contrairement au mouvement associatif
comorien a La Réunion qui semble plutot se fonder sur la base d’un regroupement
territorial villageois*® avec la volonté de reproduire les fétes cycliques
traditionnelles entre Comoriens, le mouvement associatif mahorais procéde dans
I’élaboration de ses journées associatives a l|‘appropriation d’'un nouveau
territoire dans lequel les pratiques mahoraises seraient reterritorialisées. Ce
mouvement, couverture officielle des shikao et des shama, demeure dynamique

et cherche a se valoriser.

La désignation dans laquelle s’inscrivent ces associations sont intimement
liées a la construction sociale du groupe mahorais. Il s’agit de se distinguer tout en
faisant sa place pour exister, comme I'a pu le démontrer Catherine Quiminal dans
ses travaux sur les associations maliennes en Tle de France, développant ainsi le
sentiment d’appartenance individuel et le sentiment d’appartenance collectif, que
ce soit pour les associations d’hommes ou de femmes, redéfinissant dans le méme

temps leurs identités collectives en cours sur le territoire d’accueil.

“% Mon enquéte sur le monde associatif mahorais m’a amenée a enquéter également aupres des
associations comoriennes rencontrées lors des manifestations culturelles soutenues par la
municipalité. Ces entretiens ont également été complétés par des entretiens auprés de mes
interlocuteurs comoriens. Toutefois, dans le cadre restrictif de la recherche, j'ai préféré me
concentrer sur I'analyse du mouvement associatif mahorais, étant ainsi au plus prés de la réalité
vécue en termes quantitatifs et qualitatifs.

328



3) Territoire et reterritorialisation : ressources identitaires et ressources

économiques pour l'association

Les nombreux travaux sur les processus migratoires le démontrent : au cours
de leur parcours, les personnes en migration font face aux conséquences de leur
propre migration : changements de culture, de territoire, de fonctionnement, de
personnes... Leur renégociation identitaire, inéluctable, doit leur permettre de
trouver leur place dans la société d’accueil tout en conservant des liens plus ou
moins solides avec leur société d’origine. Créée dans I'objectif de favoriser cette
accommodation en répondant aux difficultés rencontrées, la vie associative
mahoraise s’est rapidement développée en effectuant des rencontres entre
« associations mahoraises ». A I'image de nombreux travaux qui mettent en
évidence les relations entre espace - identité (Garnier 2004, Jolivet 2000, Laéthier
2011, Quiminal 2000) et espace - réseau économique (Losonsczy 2003, Tarrius
2010) sur lesquels ce travail s’appuie, j'ai associé les notions d’identité et d’espace
a celle de réseau économique, mettant ainsi en valeur le processus de la
territorialisation. Une territorialisation mahoraise possible grace a I'appropriation
de I'espace par le groupe, qui, couplée a la notion d’identité engendre le territoire.
Ce territoire, lié a la mobilité des personnes et a la notion de réseau engendrée
par cette appropriation, permet de faire émerger la reterritorialisation en

contexte d’accueil pour la population rencontrée.

329



ESPACE

Y

TERRITOIRE

A 4
RESEAUX &—— > CULTURE ¢ ———— IDENTITE

Y
RETERRITORIALISATION

—~

MEMOIRE COLLECTIVE

Figure 58: Schéma synthétisant les concepts issus de I'analyse du systéme associatif mahorais

Ici, la (re)territorialisation apparait donc comme un réancrage des pratiques
sociales et culturelles dans un autre territoire que celui d’origine. Dans le chapitre
trois, cette reterritorialisation passe par l'investissement de I’espace commun du
guartier. Un investissement possible grace a la (re)constitution des réseaux,
facilité par I'emplacement du béati du quartier. Dans ce chapitre consacré aux
associations mahoraises, cette reterritorialisation passe par l'identification et la
construction de nouveaux territoires qui permettent I'expression et la
reconstruction de I'identité mahoraise lors de journées associatives mahoraises

exposées dans ce chapitre. C’est donc une autre forme de territorialité mahoraise.

330



a) Jeux et mises en scéne identitaires : les journées associatives mahoraises

Les journées récréatives®® des associations mahoraises témoignent de cette
renégociation identitaire et de cette reterritorialisation. Elles mettent en jeu le
patrimoine mahorais au service de I'association. Au départ, pour les organisateurs
et les participants, ces manifestations étaient effectuées dans un souci récréatif
« entre Mahorais pour pratiquer la culture »**°. Mais ces journées ont rapidement

1
et le

impliqué des enjeux économiques. Organisés régulierement, le mbiwi*
mrengue®? sont sources de revenus non négligeables pour les associations. Outre
le développement d’un réseau économique informel et I’émergence de nombreux
groupes musicaux, le mouvement associatif mahorais construit lidentité
individuelle et collective de ses membres en reterritorialisant les pratiques
culturelles, culinaires, musicales et religieuses lors de ces manifestations
spécifiques.

L'organisation de ces journées demande une bonne planification en amont. Il

. . . 41 , . ..
faut trouver le lieu, puis le groupe de musique**®. La préparation du mbiwi est,

409 3 . , . , "y . P
A Mayotte, le terme « journée gastronomique » est plus fréquemment usitée. Ces journées sont

des rencontres entre différentes associations officielles ou shikao, d’hommes et de femmes. C’est
I'occasion pour eux de présenter leurs danses et chants traditionnels (deba, maulidi...). C'est
I’occasion pour I'association organisatrice de récolter des fonds en vendant les gateaux, brochettes
et mbawa (aile de poulet) préparé le matin méme. A Mayotte, le développement des associations
(culturelles, artistiques, musicales) correspond a I'arrivée des subventions. Ce développement a
permis la démocratisation et I'évolution de ses chants et danses traditionnels. Par exemple, les
femmes dansent de plus en plus avec les hommes durant le shigoma, danse auparavant réservée
aux hommes durant les festivités du mariage. D’autres tels que le mbiwi ont vu leur
accompagnement musical se moderniser. Dorénavant, le son des zimbiwi (lame de bambous) est
remplacé par un orchestre instrumental.

410 Femme, 55 ans, mariée, quatre enfants

Lames de bambous qui ont donné le nom a la danse.

Le mrengue est une activité qui pourrait s’apparenter a une activité de lutte durant laquelle
deux adversaires s’affrontent sous I'arbitrage d’un tiers. Combat a main nu, le mrengue était avant
tout un jeu qui se pratiquait généralement aprés ou avant un vule (sorte de grand-pique-nique). Il
s’agissait de démontrer son agilité, sa force, son habilité. Le plus souvent, I'invitation se faisait d’'un
village a un autre. Estime, respect, succeés aupres des femmes étaient les récompenses du
vainqueur. |l est différent du moringue réunionnais qui désigne un art de combat. Une étude
comparative entre les deux pratiques sportives serait intéressante.

1 A La Réunion, ils sont trois groupes a étre reconnus et souvent demandés bien qu’il en existe
d’autres : Mambo Music, Maesha Music et Génération Mo Ta Mo. lls se déplacent dans toute 'ile,
chaque week-end et a la demande.

411
412

331



pour les femmes, un rituel qu’il faut effectuer avec application, notamment pour
celles qui I'organisent. La communication de I'existence d’une de ces journées se
fait uniquement au sein du réseau associatif mahorais. L'information est donnée
principalement par appels ou par textos aux autres associations qui la relayent a
leurs membres, ceux-ci la relayant ensuite a leurs réseaux respectifs par invitation
orale, des textos, ou sur les réseaux sociaux via leur compte personnel ou la page
Facebook du groupe. Parfois, les membres du réseau mettent des affiches avec les
dates, les lieux et les endroits a I'arriere de leurs voitures ou dans les cages

d’escaliers de leurs immeubles.

A I'image du fonctionnement du shikao, lorsqu’une association organise ce
type d’événement (ici, c’est une association de femmes notamment), chaque
membre cotise pour acheter les biens nécessaires a |I’'organisation de ces journées.
Plusieurs semaines a I'avance, le tissu qui va servir a confectionner le salouva est

+414
acheté

en grandes quantités permettant ainsi une réduction du prix et la
confection en groupe. Le choix du tissu est déterminé par le rapport entre
I’esthétique et le prix. Le body, qui correspond a une sorte de tee-shirt a manches
longues, doit s’accorder avec le saluva. Les bijoux sont soigneusement choisis et
assortis a la tenue. Il n’est pas rare que ceux-ci soient identiques pour la majorité
des membres. Quelques jours avant, les cheveux sont lavés, lissés ou tressés, et

les coiffures travaillées par celles qui en maitrisent la réalisation. Parfois des

rajouts ou une perrugue sont utilisés.

414 N « N . . e
Tout comme a Mayotte, le tissu est le méme pour les membres d’un shikao, d’'une association,

ou d’un groupe de parentes, d’amies, de voisines...

332



Figure 59: Regroupements en attendant le

début de la danse . . L. .
Figure 60: Bijou spécialement acheté pour

la féte et assorti aux couleurs du saluva

Figure 61: Coiffure 1

Figure 62: Coiffure 2

La veille, les brochettes sont préparées collectivement, dans le quartier ou
chez I'une des membres de I'association. Cette préparation demande de longues
heures de disponibilité, jusque tard dans la soirée, et nécessite surtout beaucoup
de monde. C’est I'occasion pour les femmes de discuter tout en cuisinant. Autour
d’elles gravitent des enfants de tout age. Les jeunes filles, en fonction de leur age,
sont mises a contribution : remplir les bassines, faire la vaisselle, réaliser les
brochettes avec les femmes... Les autres regardent, écoutent ou s’occupent des
plus jeunes, s'imprégnant ainsi de cette ambiance et des gestes minutieux qu’il

faudra étre en mesure de reproduire le moment venu.

333



Les croupions de poulet sont décongelés, grattés, nettoyés plusieurs fois puis
découpés. La viande de boeuf est découpée encore congelée, par facilité. Avant la
. , . \ 41 , . s
mise en brochette, on mélange les viandes a la sauce*’® préalablement mixée.

Pendant ce temps, d’autres épluchent, lavent et coupent le manioc et les bananes.

Figure 64: Découpage des croupions
de poulet

Figure 65: Préparation du poulet

Les brochettes seront grillées et vendues sur place. Idem pour le manioc et

418 Cette

les bananes qui seront frits dans une marmite posée sur le barbecue
préparation, réplique de celle qui se fait a Mayotte pour les vule ou les journées
gastronomiques, participe « [au] partage de valeurs [de] représentations et de

pratiques créant un sentiment d’appartenance commun » (Cohen, 2013) :

415 . . . . N s
Cette sauce est faite d’oignon, de jus de citron, de sel et de sauce soja mixés ensemble.

Une brochette se vend 50 centimes d’euros. Un morceau de manioc ou de bananes un euro. A
cela, il faut ajouter la vente de boissons : eau, 1€, Coca, 1.50€, Sambo et Oasis tropical 2€.

416

334



« J'achete pas tout le temps, pour tous les mbiwi, mais j’aime bien
descendre en ville avec ma sceur pour faire les magasins ». [Femme, 25

ans, trois enfants. 2013]

« Quand jétais enceinte, j'allais au mbiwi juste pour manger les
brochettes. J’avais trop faim de brochettes. Tous les week-ends j’allais la-

bas pour en manger.»*’ [Femme, 29 ans, trois enfants. 2013]

Quel que soit le lieu, I'entrée est payante. Le prix est de 5€ pour le mbiwi et
de 3€ pour le mrengue. Le nombre de personnes assistant a ces fétes peut varier
selon les musiciens et le lieu choisis, mais c’est surtout la date qui va déterminer
la fréquentation de la manifestation. Celle-ci se fait avant le 20 de chaque mois,

41
& Ces

car elle est directement liée aux possibilités économiques des participants
rencontres se déroulent tous les week-ends a partir du vendredi soir dans les
principales villes de I'lle (Saint-Denis, Saint-Louis, Saint-André, Saint-Pierre, Le
Port...). Il n’est pas rare qu’il y ait plusieurs manifestations de ce genre dans une
seule ville, notamment a Saint-Denis ou les lieux de rencontres sont plus
nombreux.

Ces fétes sont animées par des groupes, déclarés eux aussi en association®™’.
Rémunérés par I'association organisatrice, la tenue de ces événements permet

aux musiciens de récolter de l'argent pour I'achat de matériel, mais aussi

d’arrondir les fins de mois. Lors de leurs prestations, les musiciens communiquent,

7 |a vie en appartement ne permet pas non plus de faire les barbecues tels que pratiqués dans

les vule a Mayotte.

M8 e plus souvent, le pic de fréquentation coincide avec le versement du RSA. Il ne faut pas non
plus que cette journée coincide avec un mbiwi mariage. Bien qu’il faille payer le repas lors de cette
cérémonie, I'entrée de cette manifestation demeure gratuite. Les femmes se rendent plus
volontiers a un mariage, car c’est I'occasion pour elles de (re) voir des personnes qu’elles n’ont pas
forcément I'occasion de croiser au mbiwi associatif. Le mariage étant également un évenement
majeur dans le cycle de la vie mahoraise, I'ambiance, la fréquentation et la convivialité qui s’en
dégage semble étre plus en adéquation avec leurs conceptions de la féte et sur les avantages
obtenus dans ce genre de manifestations.

% ’objet étant de promouvoir la culture musicale mahoraise et de favoriser « sa diffusion, sa
sauvegarde (bien qu’elle ait évolué avec I'apparition des instruments dans le mbiwi par exemple),
sa promotion... ». La encore, le souci d’affirmer une identité collective et empécher la rupture
d’avec le territoire d’origine est établi.

335



dans les themes abordés dans les chansons, mais aussi dans leurs pratiques
musicales, une identité collective mahoraise. L'utilisation d’instruments non
traditionnels*®® dans ces événements n’est pas propre a La Réunion, ce type
d’orchestre se retrouvant également dans les mbiwi a Mayotte. Les lames de
bambous sont encore utilisées malgré la présence de I'orchestre. Elles définissent
le mbiwi puisque le nom provient du nom de ces lames, zimbiwi en shimaore. Ces
derniéres, fabriqguées manuellement et ramenées de Mayotte, représentent pour
les femmes le morceau du territoire quitté en situation migratoire. Leur son est
typique*’ et cher aux femmes mahoraises. Réinvesties dans I'espace d’accueil
malgré les évolutions musicales et la migration, ces lames de bambous conférent
a la danse toute sa dimension symbolique et affective qui la lie aux femmes. Cette
danse, via les lames de bambous, représente pour ces femmes la base de leur
culture. Réinvestir ces zimbiwi a La Réunion, c’est donner une coloration aux

teintes de Mayotte a la manifestation.

Sur le plan culturel, les hommes se regroupent le plus souvent autour des
associations de shigoma*??. D’un point de vue religieux, les hommes rejoignent les
associations liées aux mosquées des quartiers, qu’elles soient Comoriennes,
Mahoraises ou issues des associations musulmanes réunionnaises. Les plus jeunes
se regroupent dans des associations sportives, musicales ou entre amis sans
forcément adhérer a une association en particulier. Toutefois, beaucoup
apprécient de se retrouver autour du mrengue organisé par les associations
musicales.

En septembre 2014, j'ai eu I'occasion d’assister a cette manifestation a la
suite d’'un mbiwi organisé par I’association musicale Mo ta mo, qui prolongeait sa
manifestation par un mrengue en partenariat avec un groupe de musique

d’Anjouan en tournée sur I'ile. En voici quelques observations :

420 . , . . .
Guitare électrique, clavier, basse, congas, batterie.

Il n’est pas rare de trouver des zimbiwi fabriqués avec du bois acheté dans les magasins de
bricolages, mais leurs sons n’est pas le méme que les autres.
422 , )

Nom d’une danse d’hommes.

421

336



Beaucoup de jeunes gargons de la tranche 16-30 ans étaient présents et arrivaient
en cours de soirée. Les femmes présentes étaient tout d’abord les femmes de La
Chaumiére et de Montgaillard qui étaient coorganisatrices de la manifestation et
qui vendaient les boissons et les brochettes, ainsi que des jeunes filles, amies et
petites amies des jeunes présents.

Un homme plus Ggé que le reste prend le réle d’arbitre muni de branche d’arbre
pour séparer le groupe lors du combat. Chacun a leur tour, les jeunes hommes
torses-nus prennent part au combat sur la piste sous les cris de la foule et le regard
ébahis des jeunes demoiselles venues encourager les garcons. Certains hommes
présents, notamment les plus de 30 ans sont trés élégants : costard, cravates,
chaussures de ville et chapeau. Les plus jeunes sont plutét vétus a I'américaine :
short, casquette.

L’alcool, les cigarettes et zamal® circulent dans ce genre de soirée ce qui
n’épargne pas quelques conflits en marge du mrengue qu’il faut régler, mais que
les femmes gérent plutét bien en mettant hors du terrain les concernés a I'aide des
hommes plus dgés. Les hommes sont donc plusieurs au milieu de la piste, le cercle
du public se resserrant ainsi de plus en plus autour de ceux qui dansent et qui

combattent autour des cris du public et du rythme assez fort de la musique.

Tout ceci offre aux migrants mahorais et comoriens une meilleure
transmission de la culture mahoraise dans le sens ou ces animations sont plus
fréquentes et plus nombreuses qu’a I'accoutumée a Mayotte. La fréquence de ce
type de manifestations et I'enjeu qui en découle sont caractéristiques du
mouvement associatif mahorais. Les femmes transmettent leur savoir-faire et leur
savoir-étre a la nouvelle génération en ritualisant la préparation collective de ces
événements, et les hommes cherchent a créer une identité collective au travers
de leur musique et des paroles de leurs chansons.

Avec ces manifestations associatives, le patrimoine mahorais, qu’il soit

culturel ou culinaire, est aussi mis a contribution dans un but lucratif. Ces journées

423 . . .
Chanvre indien, cannabis local.

337



récréatives sont donc |’occasion pour les Mahorais a La Réunion de renégocier leur
identité mahoraise tout en reterritorialisant leurs pratiques au profit d’une survie

économique associative faute de subventions réguliéres et suffisantes.

b) Enjeux économiques et territoriaux : nouveaux territoires et marqueurs territoriaux

Ces manifestations ne peuvent se faire qu’a des endroits précis que les
Mahorais se sont appropriés et qui en revendiquent I'utilisation. Comme pour un
bon nombre d’associations mahoraises et comoriennes dionysiennes,
I’'association Femmes Mahoraises de Montgaillard utilisait selon les disponibilités
les lieux mis a disposition par la mairie.

Avant que celui-ci ne soit recouvert d’herbe par la municipalité, I'association
demandait le terrain sportif de Montgaillard, favorisant ainsi son inscription dans
le quartier. Dorénavant, ces lieux de pratiques sont identifiés et réglementés par
la collectivité : la salle du « grand-marché »*** & Saint-Denis, est payante et peu
disponible, le « plateau noir » ou « terrain Jamaique », un terrain sportif situé dans
le quartier de la Jamaique et le gymnase du bas de La Riviere, mis a disposition
gratuitement sont tres prisés a la fois par les associations, les clubs sportifs, mais
aussi la municipalité*?>. Ces lieux réappropriés par les Mahorais a des fins

culturelles et économiques sont toutefois chargés de sens pour eux.

424 . o . P A N ; «
Une salle municipale située dans le batiment ou se trouve le grand marché couvert de Saint-

Denis. Un marché dans lequel les produits exposés sont des produits artisanaux et en provenance
de Madagascar.

25 par exemple, lors des périodes électorales, le gymnase du bas de la riviére ne peut étre utilisé
puisqu’il est centre de votes. De plus, étant un gymnase sportif, les associations culturelles doivent
partager I'emprunt avec les clubs sportifs ce qui rend les demandes de plus en plus longues
puisqu’elles sont aussi de plus en plus nombreuses.

338



Pour Guy Di méo, « le territoire constitue un remarquable champ symbolique,
semé de signes qui permettent a chacun de le reconnaitre et en méme temps de
s’identifier au groupe qui I'investit, certains de ses éléments [...] hissés au rang de
valeurs patrimoniales, contribuent a fonder ou a consolider le sentiment d’identité
collective des hommes qui I’occupent »*%.

De ce fait, en quelques années, ces espaces-temps sont devenus, pour les
Mahorais, porteurs d’'une identité mahoraise qu’il faut préserver.
Symboliguement, ils représentent |’expression de la culture mahoraise. Bien que
leur usage premier soit réservé a la pratique du sport, ces lieux permettent de
diffuser, de conserver et de reproduire la mémoire du groupe, de participer a sa

cohésion et a la construction du lien territoire-identité-territoire :

« J'aime bien les mbiwis. J’aime bien aller la-bas. On est entre nous. C’est
un peu de chez nous a La Réunion ». [Femme, Mahoraise, 25 ans, mariée,

trois enfants, février 2014]

Cet espace valorisé devient un reméde, une ressource, a I'image des travaux
d’Edwige Garnier sur les Pied-Noirs d’Algérie installés dans le sud de la France et
qui au travers de leur féte, trouvent en la reproduction des modalités de mise en
oceuvre, une aide précieuse a leur souffrance de I'exil. Méme si ici I'exil est
volontaire, ces manifestations permettent une sécurité culturelle et affective.
Cette autre territorialité (re)créée hors du contexte d’habitation — dans lequel des
tensions entre habitants sont souvent perceptibles, notamment autour des
guestions de la gestion des enfants et des différents modes de vie — renforce ce
sentiment d’appartenance pour les participants et facilite leur adaptation.
L’association qui utilise ces lieux donne du sens a |'espace investi par son groupe.
Dans cette optique, l'espace physiquement délimité, symboliquement et

affectivement admis, devient une référence pour I'ensemble du réseau associatif

426 . .o, ,: . P . s
® Di Méo, Guy., « L’identité : une médiation essentielle du rapport espace/société »,

Géocarrefour, 2002, vol 77-2, p.175-184.

339



mahorais, car il contribue a la construction des processus identitaires et culturels
déployés par la population mahoraise a La Réunion. Il joue un réle essentiel « pour
la conservation et la transmission de I'identité et de la culture » (Garnier, 2004) au
sein du groupe, mais aussi dans le rapport a l'altérité et ses frontieres. Ces lieux se
transforment en marqueurs territoriaux, car I'espace rencontre l'identité pour
fusionner en un nouveau territoire porteur de valeur. Pour Guy Di Méo, I'identité
est un moyen qui permet de légitimer « un groupe dans un espace dont il tirera
de substantielles ressources. Et inversement, I'identité utilise le territoire comme
I’'un des ciments les plus efficaces des groupes sociaux »**’. L’un fabriquant I'autre
et I'autre fabriquant I'un. Ces lieux maintiennent symboliquement la « conscience
identitaire » des Mahorais, pour reprendre le terme utilisé par Edwige Garnier
pour ces travaux sur les populations en provenance d’Algérie. En ce sens, ils
apparaissent comme des marqueurs territoriaux puisqu’ils sont outils de cette
construction identitaire, de la reproduction et de la valorisation de cette culture.
Ces marqueurs renforcent I'identité collective du réseau qui en retour octroie au
territoire une singularité affective spécifique. Ils permettent ainsi I'implantation
de nouveaux repéres qui donnent sens a I'espace investi par la population et leur

permettent ainsi de mieux s’"accommoder au territoire d’accueil.

Malheureusement, la modification des modalités d’attribution de ces
marqueurs égratigne cette conscience collective. En effet, la ville de Saint-Denis,
a cause de différentes plaintes pour tapages nocturnes, a dii revoir ses critéres et
ses horaires de distribution des salles et des terrains sportifs alors véritables
« marqueurs territoriaux ». Dorénavant, il n’est plus possible de faire « la féte » a
ces endroits au-dela de 20h. La fréquentation de ces événements diminue vu que
le temps attribué est raccourci (ces fétes commencent habituellement vers 15-16h
et ne peuvent finir au-dela de 23h-00h (rangement et nettoyage compris) au lieu

des 2h-4h du matin habituels) ce qui inquiétent ainsi les responsables associatifs :

27 1bid.

340



« Mais si on peut plus avoir les salles, comment allons-nous faire pour
pratiguer notre culture ? ». [Homme, la quarantaine, président

d’association mahoraise, novembre 2014]

Pour pallier a ce manque de locaux, la municipalité a construit autour du
Pole Intégration — service municipal qui est chargé d’accompagner les associations
des migrants dans leurs démarches — des nouveaux batiments : une salle de
réunion, un préau pour les manifestations collectives, une salle mortuaire pour
améliorer cet accueil et ce suivi associatif. Mais ces constructions sont jugées
négativement par les populations puisque la salle et le préau sont situés juste a
coté de la salle mortuaire. Comment faire lorsque I'action cOtoie un groupe en
deuil ? La musique et les rituels liés a la mort pour chaque population ne
permettent pas ce genre de cohabitation de manifestations. C'est donc vers des
salles privées dionysiennes*?® que les associations musicales notamment se sont
tournées : le Moon light, salle d’'un restaurant prés du bowling ou le Club 128. Bien
gue payantes, ces salles rendent plus facile I'organisation de la manifestation.
Occasionnellement, sous couvert d’accord et d’organisation d’un projet via le Pole
intégration, certaines associations ont pu bénéficier des terrains a Champ-Fleuri
ou du front de mer a défaut d’avoir une salle communale. De plus, la location des
salles communales implique de rendre gratuit I'objet de la manifestation (pas de
diners dansant par exemple). Il y a encore quelques années, il était possible a ces
associations de parvenir a organiser ce genre de manifestations en faisant preuve
de quelques subterfuges. Mais dans la continuité du travail sur la tranquillité du
voisinage (notamment le dimanche), les criteres d’attribution des salles
communales ont également changé et I'électricité de ces salles est dorénavant

coupée automatiquement a 18h.

428 7 . . .
Il est également arrivé que ce genre de manifestations se fassent sur « le front de mer

Jamaique » en plein air, 1a ol les groupes de musiques font habituellement leurs répétitions et
c’est a cet endroit que j'avais pu rencontrer un certain nombre d’entre eux. Mais cet emplacement
nécessite une autorisation préalable.

341



c) Business associatif et relation avec I'ailleurs.

La démocratisation et I'’émergence des manifestations récréatives des
associations, mais aussi l'augmentation des associations communautaires,
notamment celles musicales, ont permis la création d’un « business associatif
informel » au sein de ce réseau associatif — dionysien notamment — aupreés duquel
j’ai pu travailler.

Tous les week-ends, se sont donc plusieurs manifestations qui ont lieu en
méme temps et a plusieurs endroits de I'lle. Pour les groupes musicaux, dont les
tarifs varient selon I’endroit et la durée, organiser des mbiwis ou des mrengue leur
permet d’avoir une rémunération qui compléte les fins de mois, ou pour certains,
leur permet d’en vivre. On I'a vu, I'organiser et faire passer I'information est aussi
une forme lucrative pour I'’économie réunionnaise : c’est un investissement de
plusieurs centaines d’euros lorsqu’on accumule les frais autour des viandes, des
tissus, des bijoux, du charbon et autre matériel nécessaire a la préparation. Les
groupes musicaux investissent également beaucoup dans l'achat de sono,
instruments, tenues. Si le groupe n’a pas de camion pour transporter le matériel,
c’est la location d’une camionnette qui est requise. Malgré I’'avancement de ces
frais, les bénéfices a la fois financiers et identitaires sont non négligeables pour la
construction de la mémoire collective mahoraise malgré les jalousies et la

concurrence qui peut se faire entre groupes de musique.

J'ai abordé dans le chapitre 5, les notions de commérages et de jalousie qui
conditionnent en grande partie les relations entre femmes. Toutefois, cette
concurrence se retrouve dans les groupes musicaux, surtout quand un groupe « a
plus de succes » qu’un autre. Les chamailleries entre femmes de musiciens en sont
le parfait exemple, mais lorsque j'enquétais sur la visibilité des associations
mahoraises sur les réseaux sociaux, un évenement m’a particulierement marqué

et révélait particulierement la concurrence entre groupes :

342



Un de ces groupes en question organisait un grand rassemblement sur le front de
mer de la Jamaique. Comme a I’'accoutumée, il était question de faire un mbiwi a
5€ euros, puis un mrengue en soirée a 3€ avec vente de boissons et de brochettes.
Un groupe concurrent se propose de faire la méme soirée, mais gratuitement ce
qui améne le premier groupe a revoir son organisation et a confirmer la soirée,
mais également gratuite. Le méme soir, ce sont donc deux groupes, deux soirées

pour le méme genre de manifestations.

La concurrence et les jalousies sont présentes, ce que les pseudos des
groupes mettent régulierement en avant soit dans les commentaires soit en
pseudos, en indiquant qu’il faille arréter « les rumeurs » et que la manifestation
d’aujourd’hui est bien prévue, en ajoutant un complément « c’est gratuit » ou
« c’est payant ». Pour contrer cette concurrence et ces ladilafé, les groupes de
musique les plus actifs ont créé une chaine youtube sur laquelle ils postent via FB
les vidéos de leurs manifestations (a ceux qui feront danser le plus de monde), de
leurs répétitions, de leurs clips langant par la méme occasion des concours pour
recruter un « futur shama de femmes » pour intégrer le clip.

C'est donc a la fois de réelles stratégies commerciales et de management
informel que les associations musicales développent pour animer la population
mahoraise a La Réunion, dont la fréquentation se base aussi sur la notion de
don/contre don : « si je viens a ta manifestation que ton shikao organise, tu viens
a la mienne », ce qui implique que souvent, les associations envoient une
« délégation de représentantes » aux manifestations des autres. Cette relation a
I'autre est une notion centrale dans le réseau associatif mahorais, quelle que soit
sa forme (shikao, shama...) et quelles que soient ses motivations. En effet,
I’échange associatif entre La Réunion, Mayotte, les Comores et la Métropole est
régulier.

Lorsque I'association des Femmes Mahoraises de Montgaillard et de La Chaumiére
sont parties a Mayotte, c’est sous la forme d’un échange associatif que cela c’est

fait : les bénéficiaires ont été accueillis au sein d’un shikao a Mayotte, pour lequel

343



nous avons participé a une journée gastronomique en vendant des pizzas, et ou

guelques mois précédents cet échange, c’est I’Association Femmes Mahoraises de

Montgaillard qui avait accueilli a La Réunion cette méme association en organisant

un debba. Ce genre d’échanges se fait régulierement puisque I'association de

Montgaillard a réitéré cet échange avec une autre association de Mayotte, et cette

fois-ci en participant également au tourisme a La Réunion : location de bus pour

faire le tour de I'ile, visite du volcan, organisation de vule...

Cette relation avec lailleurs se fait aussi par I'intermédiaire des groupes musicaux.

Hexagone

Madagascar

0 500 Km

Les Seychelles 0\6“
\

s MASCAREIGy ¢

Rodrigues
Maurice

La Réunion

Figure 66: Carte des relations des associations mahoraises entre La Réunion, Mayotte, Les Comores et La

Meétropole

344



La carte ci-dessus résume les échanges associatifs entre La Réunion et
I’extérieur, notamment avec les associations musicales qui n’hésitent pas a partir
en tournée a Mayotte ou en Métropole, ce qui est non négligeable dans la

représentation du groupe vis-a-vis des « fans » :

« Tu te rends-compte, ils sont partis en Métropole, c’est pas rien, c’est
gu’ils sont connus la-bas, ils sont vraiment bons, c’est pas comme les

autres ». [Femme, 25 ans, quatre enfants avril 2015]

Régulierement, des échanges se font sur le méme principe de don/contre
don : le groupe de Métropole est accueilli par une ou deux associations locales*??,
qui organisent des manifestations payantes sur plusieurs semaines afin de
rémunérer le groupe, ce qui permet au groupe venu de Métropole de travailler,
d’animer des soirées auprés d’'un public de plus en plus nombreux et visiter I'lle
en méme temps. Cet échange se fait aussi entre La Réunion et la Métropole ol les
groupes musicaux de I'lle partent dans plusieurs villes métropolitaines pour faire
« une tournée ». Les Mahorais, et notamment les femmes sont trés demandeuses
de ce genre d’échanges, puisque c’est I'occasion pour elles, quelques soient leur
lieu d’habitation (La Réunion ou La Métropole) de retrouver le groupe qu’elles

aimaient écouter avant leur déménagement.

429 . . . / N « g
Shama ou des shikao de femmes notamment qui travaillent régulierement avec une association

musicale de La Réunion. Souvent, si cette coorganisation se fait et fonctionne, c’est qu’une voire
plusieurs conjointes de musiciens représentent le shama. Les hommes se chargent de
I'organisation musicale et les femmes de I'organisation des boissons et des brochettes.

345



Conclusion

D’abord fondé sur le systeme traditionnel d’entraide a travers le shikao, le
réseau associatif mahorais se développe de plus en plus a La Réunion. Jeune,
dynamique, il s’organise officiellement pour répondre davantage aux
problématiques rencontrées par les Mahorais ou par les collectivités qui
n’hésitent plus a passer par le systeme associatif pour travailler sur un certain
nombre de problématiques rencontrées. Le public visé par le réseau est aussi
divers que ses objectifs et ses lieux d’implantation. Le besoin de s’identifier et
d’étre identifié améne ces regroupements a se déclarer pour pouvoir se
développer et bénéficier d’avantages communaux.

Le terrain accompli au sein de l'association Femmes Mahoraises de
Montgaillard a permis de rencontrer et de c6toyer d’autres associations de ce
réseau et de mettre en évidence les notions de territoire-économie-identité qui se
connectent et se négocient lors des journées récréatives quotidiennes. D’abord
créées pour divertir et se retrouver, ces manifestations sont rapidement devenues
les principales ressources économiques pour les associations organisatrices, et un
complément de revenus pour les groupes musicaux qui ont su développer une
véritable économie informelle autour de ce qui était un travail sur la mémoire
collective mahoraise a la Réunion. Et, au-dela de cet aspect économique qui
motive la plupart de ces associations a organiser ces journées, c’est surtout la
valorisation identitaire et la construction de la mémoire collective qui se jouent a
travers ces journées.

L'appropriation de lieux assez grands et propices a ces actions a amené les
associations mahoraises a se revendiquer le droit de disposer de ces lieux selon
leurs envies, autant pour valoriser la culture mahoraise que pour financer le
réseau et ses actions a destination de ses membres. S’étant attribué
symboliquement ces lieux, la population mahoraise percoit négativement les

modifications imposées par la collectivité dont I'objectif est le maintien d’une

346



cohésion sociale dans Saint-Denis, conduisant les Mahorais a se sentir a la fois
dépossédés d’un droit et d’un ancrage identitaire.

Ceci est percu comme une rupture dans la construction identitaire, puisque le
droit a pratiquer est réduit, tout comme la capacité a créer des liens et a partager
avec autrui. Le triple sentiment d’appartenance, d’appropriation et de
revendication se construit au travers de ces marqueurs dans lesquels les enjeux
économiques et identitaires s’entremélent. Sous couvert d’'une dimension
affective et symbolique propre au réseau, ces espaces publics sont devenus des
espaces-temps « privés » et « réservés » au réseau associatif mahorais, dérogeant
ainsi avec les fonctions premiéres de ces lieux, a savoir la dimension publique et
communale des terrains sportifs.

Ce processus de construction est donc amoindri, mettant ainsi en péril la
visibilité culturelle du groupe. La question financiére est également jouxtée a cette
crainte. Si les pratiques culturelles sont bridées (réduction du temps donc
impossibilité d’accueillir du monde au-dela d’une certaine heure rendant ainsi
impossible la pratique du mrengue), la question de la survie économique du
mouvement associatif est posée.

Ces marqueurs territoriaux revétent une attention particuliére pour les
Mahorais dans la mesure ou ils permettent a la fois I'affirmation identitaire du
groupe et le développement économique associatif. En ce sens, ils sont de
véritables outils culturels. Ces espaces devenus territoires permettent la
production, la diffusion et le renforcement de l'identité collective du réseau
associatif mahorais tout en permettant de s’adapter au contexte réunionnais. De
ce fait, pour contrer cette rupture ressentie, les associations mahoraises ont réussi
a s'implanter dans d’autres lieux, qu’ils soient payants ou communaux — en
passant par le POle Intégration notamment — et surtout assez grands afin d'y
accueillir les membres toujours de plus en plus nombreux. Au fil des années et de
I’'accommodation a La Réunion au travers des nouvelles formes de territorialité

mahoraise, la population migrante a su comprendre le fonctionnement associatif

347



républicain et le mettre a profit au sein de son propre systéme associatif,
développant ainsi au cceur de La Réunion, de fagcon presque invisible, une
économie informelle et une construction identitaire collective qui vont bien au-

dela des frontiéres de La Réunion.

348



Chapitre 8 : Se construire a La Réunion : entre enjeux
identitaires et confrontations institutionnelles

« Ce que veulent les mamans®® c’est quoi ? La réussite,
et I'’éducation. Cela doit aussi passer par l'instruction
religieuse, car les parents veulent que les enfants soient
sages, écoutent et respectent » [Kadhi, septembre 2015].

« La Mahoritude, c’est une chose spécifique mahoraise
gue personne ne connait et qui devrait étre reconnue.
C’est comme une sorte de codes bien spécifiques qui ne
peuvent se comprendre qu’entre mahorais, méme avec
un Bac + 20 » [Homme, la trentaine, marié, salarié dans
une association]

[Extrait journal de terrain, 22 novembre 2015]%%,

Aujourd’hui se déroule la premiére conférence organisée par |’ Association de
La Chaumiere. Ce sont les mamans et le Kadhi [médiateur socioculturel] de la
Délégation de Mayotte (DMR) qui ont trouvé le titre**?. C’est de leur initiative. C'est
bon signe apres trois ans d’existence et deux ans de partenariat avec la DMR. Le
début est & 14h**. Ca doit finir & 17h. On avait rendez-vous avec les autres & 13h.
Il est 13h15 et y’a personne. J'appelle les filles, ¢ca ne répond pas. J'essaye, j'envoie
des sms. Au bout de vingt minutes, une réponse : « on arive ». Une heure plus tard,

il est 14h37, les gens commencent a arriver, sauf les filles. L’angoisse !

430 ., . . . N N sz o
L’éducation et le soin des enfants reviennent d’abord a la mére dans la société traditionnelle

mahoraise. Méme si les peres de famille se sentent concernés et participent — a degrés variable
selon les individus — a I'’éducation des enfants, la mére reste la principale autorité dans les
représentations et dans le déroulement de son application : répondre aux convocations, aux
rendez-vous... Elle reste la principale gestionnaire de cette éducation, mais pas forcément
décisionnaire.

1 Cette conférence sera décrite et analysée plus en détail dans la 2° partie de ce chapitre

Titre de la conférence : « Famille et parentalité : s’épanouir individuellement et se respecter
mutuellement pour cultiver notre harmonie familiale ».

3 Les Mahorais s'amusent a dire gu’ils ne connaissent pas la ponctualité. Du coup, le choix de
I’horaire a été établit en fonction du retard potentiel des bénévoles mais aussi du public. L’horaire
de 14h était pour un début a 15h. L’horaire de 13h correspondait a 14h. De maniére générale, les
horaires donnés lors des actions associatives correspondaient a I’heure précédant I’heure réelle.

349

432



Il'y a trois personnes, des jeunes filles, des djaula®** comme ils les appellent. Des
jeunes filles trés religieuses. Deux autres petites arrivent avec une dame. L’une est
en tenue de Madrasa, I'autre comme pour aller a I’école. Comme elles voient le
Kadhi, la dame lui donne un chdle pour se couvrir la téte. En paralléle a cette scéne,
des hommes sont arrivés et installent la sono qu’on a louée. Certains sont en tenue
traditionnelle, comme les Imams (3), d’autres non, mais ils ont soit le kofia®*’, soit
rien. Il est 14h45. La musique est lancée « pour faire venir les gens, hein | » me dit
le propriétaire de la sono, responsable associatif également.

Mélanie Mezzapesa : « Oh mon Dieu ! [le tient ? me répond-il avec humour]. C’est
quoi cette musique ? Des chants religieux ? »

A ce moment-1a, j’ai tout un tas de connexions neuronales qui se mettent en place :
Conférence — Délégation — Mairie — CAF — Subventions — Parentalité — On est
dimanche, c’est moi la présidente !!

Kadhi : « Mélanie, relaxe, c’est un madjilis436, C’est comme ¢a, on accueille les gens,
tout va bien se passer, tu vas voir | »

On se regarde. Je lis dans son regard sa bienveillance habituelle. Il a dii comprendre
mes craintes dans ma facon de dire les choses, et a di lire dans mon regard une
certaine inquiétude éthique vis-a-vis de ce cadre républicain qui régit les
associations et leurs financements.

M.M « C’est vrai, tu as raison. Des fois je me dis que je suis trop a cheval sur les
régles. J'ai aussi peur du cadre. Désolée ».

Je retourne m’asseoir au fond de la salle. Je me dis qu’apres tout, c’est leur
moment. C’est eux qui ont organisé tout ¢a. Je leur ai toujours fait confiance alors
pourquoi cela changerait ? Et puis, si on veut tout que les choses changent comme

tout le monde [les institutions réunionnaises ou mahoraises, les interlocuteurs eux-

B4 A Mayotte et dans les représentations mahoraises, un(e) djaoula est une personne qui pratique

I'lslam de maniere plus rigoureuse et fondamentaliste que I'lslam pratiqué a Mayotte. Le terme
djaoula vient d’un mouvement religieux né en Inde et basé sur la prédication.
435 .
Bonnet brodé.
436 ~ . . ..
Célébration religieuse.

350



mémes] s’accorde a dire si bien, il faut aussi savoir leur laisser gérer les choses a

leurs maniéres, avec leurs moyens, leur vécu et leur vision.

Cet extrait donne un apergu de I'articulation entre l'univers laic et I'univers
religieux qui régule le quotidien des Mahorais en fonction des contextes dans
lesquels ils se trouvent. Dans I'objectif d’une conférence sur la famille au sein
d’une association loi 1901, les organisateurs et les participants mahorais ont utilisé
ce cadre pour renforcer des valeurs familiales empreintes de religion. Cette
modulation des univers leur apparaissait nécessaire afin de faire « passer un
message » et pour améliorer le quotidien des familles a La Réunion.

L'lslam®’ est la religion des Mahorais et des Comoriens, et elle propose une
vision et un rapport musulman au monde « qui marque[nt] tous les individus dés
la plus tendre enfance, car [elle] leur est transmise [...] par les premiers agents de
socialisation, les parents, le maitre coranique et I'entourage social »**%. Dés leur
plus jeune age, les enfants mahorais fréquentent I’école coranique®® en paralléle
a I'école républicaine. Les agencements pour conserver la fragile cohabitation
culturelle et cultuelle sont nécessaires et réciproques. Ainsi, pour comprendre les
modulations effectuées par les Mahorais entre ces deux mondes, les écoles
coraniques et républicaines sont abordées dans ce chapitre sous I'angle des
stratégies d’accommodation réciproques.

Le madijilis et le carnaval exposent de maniere globale les injonctions entre
les univers, les frontieres qui s’établissent et se meuvent pour |'adaptation
mahoraise en territoire d’accueil. Ce n’est pas une étude des constructions
identitaires dans les instructions mais comment a partir de deux univers, les
références identitaires prennent-elles place dans la société et quels sont les

moyens mis en ceuvre par les familles ? Dans quelles mesures I'individu mahorais

437 . s
Musulman sunnites de mouvance chaféite.

**% Dans Sophie BLANCHY, op.cité, p.181.

9 A La Réunion, cette scolarisation religieuse se fait aux ages identiques de la scolarisation
républicaine : 3 ans. Mais parfois, I'enfant est considéré un peu trop jeune et peut étre amené a
interrompre I’'enseignement pour le reprendre autour de 4-5 ans.

351



se construit-il — religieusement et socialement — a La Réunion ? Quelle vision et
qguel rapport entretiennent-ils avec les différentes formes d’école a La Réunion ?
Et quelles sont les relations établies entre ces deux champs au sens entendu par
Bourdieu ?

De nouvelles formes de parentalité sont a acquérir, et il n’est pas toujours
facile pour les familles mahoraises et comoriennes de comprendre les attentes de
I’école républicaine et le role qu’elles ont a assurer [Zakaria, 2000 ; Said-
Mohamed-Girard, 2009]. Il s’agit aussi d’évoluer dans une société ou il faut
s’adapter au systéme d’enseignement coranique proposé et réduit au vu de ce que
les parents ont connu a Mayotte. Les ressources apportées par I'organisation
sociale traditionnelle (chapitre 5-7) et les stratégies langagiéres des parents
(chapitre 6) trouvent appui dans les valeurs traditionnelles et religieuses qui sont
fondatrices du groupe mahoro-comorien. Et c’est aussi en écho a ce fondement
que les stratégies d’adaptations au contexte réunionnais des Mahorais sont

abordées dans ce chapitre.

1) Socialisation primaire et Ethos mahorais a La Chaumiere : de I'alternance

a la complémentarité ?

La socialisation premiére des enfants passe par la famille et est primordiale
pour la transmission du systéme culturel. Dans les familles mahoraises et
comoriennes, cette socialisation premiére entre rapidement en relation de
complémentarité, de conflits ou de rapports de force avec les écoles coraniques
et républicaines. A La Réunion, les enfants mahorais et comoriens sont ainsi au
centre d’interactions de plusieurs univers — familial, religieux, républicain — et pour
lesquels correspondent des codes et des normes spécifiques avec lesquels il est

nécessaire de s’adapter a un systéme déja organisé.

352



a) Les enjeux des écoles coraniques et républicaines

Les écoles républicaines et coraniques ont été deux champs d’études qui se
sont rapidement imposés a moi dans |'observation du quartier tant ces deux
mondes s’imbriquent dans le quotidien des Mahorais. Si le premier a été un lieu
d’interactions et d’observation quotidienne di a mes roles sociaux™®, I'entrée
dans le second a été un peu moins évidente. En effet, je n’ai pu accéder a

I'observation des séances dans la structure religieuse officielle et dirigée par des

441 2

zarabs**'. Etant femme, zoreil*?, chercheure, présidente, I'accumulation de ces
différents statuts rendait difficile I'entrée au sein de cette structure, et les
observations au moment des cours n’ont jamais pu se réaliser**. Toutefois, des
rencontres formelles et informelles ont eu lieu dans le quartier ou dans le cadre
associatif entre 2013 et 2015. J’'ai eu aussi quelques discussions au téléphone avec
les responsables, croisé quelques enseignants avant leurs cours, observé leur
présence et celle des enfants dans le quartier et autour de I’école coranique avant
et aprés les séances. J'ai aussi réalisé des entretiens auprés des représentants du
Culte Musulman de La Réunion et du responsable pédagogique de la grande

Mosquée de Saint-Denis afin de comprendre I'organisation de I'enseignement qui

sz , . T , . 444
a été recommandée auprés du Ministere de I'Intérieur™".

0 cf, chapitre 2.

Réunionnais d’origine indo-musulmane.

Peut-étre aussi le fait d’étre non musulmane et de ne pas dépendre de mon réseau de
connaissances religieuses.

3 Au début, la prise de contact a été facile, ponctuée par plusieurs rencontres dans des cadres
différents. Au moment ou j’ai voulu observer, la porte s’est « refermée », malgré mes différentes
relances par mail, téléphone et les recommandations des imams que je connaissais. J'ai préféré ne
pas insister et continuer mes observations sous d’autres angles.

% Une délégation du Culte Musulman et des représentants pédagogiques de la Mosquée de Saint-
Denis se sont rendus en Métropole pour présenter leur cadre pédagogique et les méthodes de
I'enseignement de I'lslam utilisés dans leurs écoles coraniques conventionnées et associées.
L'objectif pour le ministere était d’entamer une réflexion sur les modalités d’encadrement et
d’organisation de I'’enseignement de I'lslam en France. D’un point de vue local, les autorités
religieuses musulmanes réfléchissent aux modalités de mise en ceuvre de cet enseignement
« structuré pédagogiquement par des méthodes » a I'ensemble des écoles coraniques de l'ile.
Depuis 2016, ils travaillent a regrouper au sein d’une association tous les enseignants de toutes les
écoles coraniques pour les former mais aussi les recenser. Ceci intervient dans un contexte post
attentat de lutte contre la radicalisation et le terrorisme, et d’un point de vue local d’une lutte

353

441
442



Pour les autres types d’écoles — les écoles coraniques informelles, les
shioni** en shimaore — les échanges et observations ont été plus faciles : des
rencontres réguliéres avec un fundi**® jusqu’a son départ en 2015 et des
observations lors des moments de fétes ont été menées Il y eu aussi de
nombreuses discussions avec les familles, les enfants et le premier fundi du
guartier. Une observation non négligeable aussi, mais qui s’est déroulée avant la
these : celle de I'actuelle salle de priere aux Bananiers**’, salle qui servait aussi
d’école coranique aux enfants du quartier jusqu’en 2013. Chaque jour, les chants,
les récitations, les prieres montaient jusqu’a mon appartement pourtant situé de
I'autre coté du batiment*®. Je pouvais entendre ce qui se déroulait durant les

cou FS449.

Cette préobservation imprégnée a particulierement été instructive
lorsqu’il a fallu comprendre ce champ et les différents confrontations et conflits

qui découlent de cet univers indissociable de la vie mahoraise*°.

contre les écoles coraniques informelles, notamment chez les populations en provenance de
Mayotte et des Comores.

> Ecole coranique : « la o il y a le Livre ».

¢ Le maitre, celui qui représentante le savoir. Pour évoquer I'enseignant religieux, il faudrait dire
fundi wa shioni, « le mafitre coranique ». Mais les Mahorais et les Comoriens n’emploient jamais
cette expression, et n’utilisent que fundi. Selon le contexte du discours, il est facile de se
comprendre a quel type de maitre I'interlocuteur se réfere (soigneur, masseur...).

et figure n°21, p.129 dans le Chapitre 3.

Le syndic de copropriété du batiment a négocié avec le propriétaire de la salle pour arréter les
cours qui dérangeaient les voisins proches : « je n’entendais méme pas les infos », mais conserver
cette salle pour la priere, a condition de respecter le voisinage.

9 Les sons répétés en choeur peuvent étre une récitation d’'une Dua (priére) ou d’une sourate de
bénédiction avant et apres le cours.

% Certaines familles souhaitaient mettre leurs enfants au centre aérée aprés I'école ou pendant
les vacances, mais le fundi s’y est opposé, car I'enfant ne pourrait participer a I'instruction
religieuse. Pour le soutien scolaire, cela est différent, car les enfants bénéficient d’autres horaires
rotatifs pour les cours de Madrasa. Pour les vacances, I’Association La Chaumiére 974 a adapté les
horaires des activités en fonction de I'heure de fin des écoles religieuses lorsque le nombre
d’inscrits étaient principalement des enfants allant au shioni.

448

354



L'islam est le pilier de la société mahoraise. Cette religion unit tous les
habitants de I'archipel des Comores et de Mayotte, et correspond aux fondements

de leur construction identitaire :

« L'identité mahoraise est liée a I'lslam, on ne peut pas étre vraiment
Mahorais si I'on n’est pas musulman. Parce qu’il représente un cadre de
comportement et de vie, I'lslam rythme la vie de tous les jours : naissance,

. . s . . 451
mariage, divorce, répudiation, partages »*".

.. .. . - 452
La religion prenant ainsi une place particuliére dans leur rapport au monde*? :

« La complexité de ’'Homme mahorais est simple : c’est celle d’'un étre

musulman ». [Homme, mahorais, la quarantaine, Imam, ao(t 2014]

L’école coranique a donc une place particuliére dans la vie de I'enfant
mahoro-comorien, et un role primordial dans son éducation. Elle est garante d’une
ressource morale. De cette scolarisation religieuse, les parents attendent
beaucoup, d’autant plus qu’ils sont en contexte migratoire et que |Ia

4 ..
53. La transmission des

départementalisation est effective depuis 2011
connaissances religieuses associées a celles des valeurs de la société mahoraise
. .. . . 454
est le motif principal de cette scolarisation™".
Toutefois, les écoles coraniques a La Réunion different de celles de

4 s . . s
Mayotte®® et se présentent sous plusieurs formes. D’une part, il y a les écoles

1 Dans Guy FONTAINE, Mayotte. Paris : Karthala, 1995. p.38.

Lorsque dans nos conversations avec les enfants du quartier nous abordions les soucis du
quartier et d’intrusions dans I’école, ceux-ci me répondaient : « nous on ne ment pas et on ne vole
pas, car on est des musulmans ».

3 Les bouleversements sociétaux engendrés par ce processus statutaire commencent a étre remis
en cause par de nombreuses personnes rencontrées et interrogées. Sont régulierement abordés
la perte des valeurs et des repeéres, les problémes fonciers qui engendrent des conflits de voisinage,
familiaux et économiques. Est régulierement reproché le manque d’intérét étatique et le
sentiment de traitement inégalitaire.

#>% Ce constat est similaire aux travaux de Houssen ZAKARIA et Nicole SAID-MOHAMED-GIRARD sur
les Comoriens a Marseille et en lle de France.

*> pour une meilleure lecture des écoles coraniques a Mayotte, voir les travaux de Sophie
BLANCHY, ou dans un contexte plus contemporain, voir I'article de Mahfoud MAHTOUT, « Quand

355

452



coraniques encadrées par les indo-musulmans*>® — formés le plus souvent en Inde
ou a l'institut musulman de La Réunion. Et d’autre part, les écoles coraniques
informelles — shioni — encadrées par des fundi mahorais et/ou comoriens.

A La Chaumiére, malgré la présence de la madrasa®’ officielle située le long
du Boulevard Saint-Francois, plusieurs shioni existent ou ont existé. La durée
d’existence est incertaine et dépend fortement de la mobilité de la personne qui
la crée. Ces écoles marron sont souvent situées dans le logement du fundi. Le
niveau d’instruction de ces maitres n’est pas contrélé. Un homme ou une femme,
qui connait le Coran, les rudiments de la langue arabe et posséde un savoir a des
niveaux variables peut étre fundi a la condition d’étre reconnu comme tel par ses
pairs. Le montant de la cotisation au shioni du quartier est généralement de
10€/mois et par enfant. Selon le fundi, les cours ont lieu tous les jours de la
semaine apres I'école, les mercredis, samedis et dimanches matin ou aprés-midi.
Cela dépend du nombre d’éléves inscrits, des ages, de la disponibilité du fundi**®
et de la scolarité des éléves, mais aussi de la capacité d’accueil. Les parents qui
recourent a ces écoles marron le font souvent par commodités (connaissance du
fundi) mais aussi dans un souci identitaire, surtout lors des premiers temps de leur
installation a La Réunion : dans ces écoles, la culture et la langue mahoro-
comoriennes sont transmises, et les rites traditionnels conservés. Il n’y a pas ce

souci de perte de « repéres face a la culture indienne des autres medersa ».

I’école laique rencontre I'école coranique a Mayotte : une approche sociolinguistique », dans
Foued LAROUSSI, op.cité, 2017.

¢ Associées ou non 2 la Mosquée de Saint-Denis. Des enseignants mahorais et comoriens sont
aussi recrutés par ces écoles pour faciliter 'enseignement et la communication avec les enfants
mahorais ou comoriens. A savoir aussi que les Indo-Musulmans ne sont pas du méme rite que les
populations en provenance de Mayotte et des Comores. Certaines tensions ont eu lieu sur la tenue
a revétir au madrassa. Par exemple, les Mahorais et les Comoriens revétent plus facilement une
tenue laique pour les cours (hormis le kishali pour les filles, et le kofia pour les gargons) alors
gu’une tenue plus cultuelle est importante pour les zarabs. Cependant, cette tendance s’est
inversée avec la tenue plus ou moins imposée par les écoles tenues par des indo-musulmans et
donc qui s’appliquent a différents degrés sur les écoles mahoraises.

*’ Nom arabe signifiant I'école coranique.

Un des fundi accueillait par rotation 80 enfants chez lui. Il avait installé son frigo dans la cage
d’escaliers. Avant son départ, il a enseigné dans la structure officielle du boulevard Saint-Frangois.

356

458



Pour I'école formelle, des rotations d’enseignements sont également réparties sur
la semaine pour faire face a la demande en fonction des ages et des horaires des
établissements scolaires. Les cours ont lieu tous les jours aprés I'école, les
mercredis et les samedis matins ou aprés-midi. Le dimanche est un jour de repos,
ce qui a été reproché par les familles mahoraises qui souhaitaient que les

enseignements soient quotidiens :

« On travaille tous les jours. On a mis le dimanche comme jour de repos,
parce gqu’on en a besoin, mais les familles sont pas contentes. On ferme

aussi trois semaines sur I'année pour des congés, et ¢ca ne convient

pas »"*° [Homme, zarab, enseignant, avril 2014].

Dans tous les cas, I'enseignement religieux est primordial. Déroger a cette
instruction, c’est prendre le risque de se faire traiter d'illettré (nyombe)*®. Les
carences en lecture et écriture coraniques sont mal percues et, étre considéré

. . . . 461
comme nyombe est une des pires insultes existantes en shimaore*’.

Méme si I'objectif principal de ces écoles et des shioni est la connaissance
du Coran, les modalités d’enseignements différent selon les structures. En ce qui
concerne les shioni, méme si chaque fundi a son propre mode de fonctionnement,
I'accent est mis sur l'apprentissage de la lecture du Coran, par répétition
syllabique. Chaque éléve a son niveau, mais chacun doit apprendre les sourates
avant de les réciter devant le fundi, seul ou a plusieurs. Lorsque la lecture est

commune, les élévent répetent en choeur et en criant. De plus, les

459 . . P . ) . .
Ceci sera arrangé au cours des années suivantes par le recrutement d’enseignants mahorais ou

comoriens, qui habitent ou non dans le secteur.

*%% Boeuf. Voir notamment le travail de Sophie BLANCHY, et I'article de Mahfout MATHOUT, op.cité.
Certains enfants se font renvoyés des shioni ou de I'école coranique formelle pour mauvaise
conduite ou pour non-paiement mensuel. Dans ce cas-13, la famille doit trouver un autre lieu.
Lorsqu’il s’écoule un certain laps de temps sans école coranique, les enfants sont plutot contents,
carils ont plus de temps pour jouer. Toutefois, cela est assez mal pergu par les familles du quartier,
qui considerent que c’est un délaissement. La place des commérages étant centrale, des
rapprochements entre cet événement et les tenues vestimentaires des enfants, les cheveux non
tressés des filles, les dettes que la famille peut avoir, sont faits afin d’accentuer ces manquements.
Généralement, cela concerne les familles en grande précarité avec des enfants en décrochage
scolaire et suivis par des éducateurs spécialisés.

461

357



recommandations prodiguées par les fundi mahorais ou comoriens permettent
d’orienter I'enfant vers le statut attendu par les parents : celui de I'enfant bien

462 s .
%2 Pour les écoles coraniques formelles — les medersa — le

éduqué et instruit
fonctionnement d’apprentissage est différent et se rapproche des formes de
transmissions des savoirs de I'école républicaine. Les classes sont composées
d’éléves de méme niveau et la pédagogie est fondée sur I’histoire du Prophete en

463

plus de I'apprentissage du Coran™". Il s’agit pour les éleves de comprendre le

Coran pour apprendre a le lire.

L’'Ethos mahorais se forme ainsi par I’éducation musulmane et cet ethos ne
confere pas d’'importance a lI'individu, mais au groupe (Blanchy, 1990). Respecter
I'lslam et les valeurs de la société mahoraises c’est s’assurer le maintien dans
I'unité, et donc une formation de l'individuel dans le collectif. Pourtant, cette
construction doit non seulement s’adapter aux changements sociétaux de

464 . N . . . . . .
Mayotte*®* mais aussi a la situation migratoire des Mahorais et des Comoriens.

L’école coranique a La Réunion est aussi une des raisons qui poussent

certaines familles a rester et a ne pas aller en Métropole :

« C’'est vrai, je pars en Métropole, c’est bien pour les enfants de voir leur
papa et d’étre enfin réunis. Mais y’a un truc qui me géne a partir la-bas
[...], c’estla Madrasa. C'est pas comme ici. Ici ¢c’est mieux. Bon, c’est mieux
a Mayotte ou aux Comores, mais au moins, ici ils ont cours tous les jours.
La-bas, des fois, tu ne trouves méme pas d’école » [Femme, comorienne,

31 ans, 3 enfants, juin 2015]

« Je n’ai pas vraiment eu de cours de coran. Je ne suis pas tres religieuse.
Je crois en Dieu et tout, mais je ne sais pas faire tout ca. En fait, je connais

qguelques prieres, mais je ne sais pas le lire [le coran]. Y’avait pas d’école

462 N « .
Méme s’ils enseignent dans une medersa.

%3 Le responsable pédagogique de la Grande Mosquée de Saint Denis m’expliquera que les cours
se font a I'aide d’un diaporama, de films et de longues explications du texte pour comprendre le
Coran et I’histoire du Prophete.

*®% pour le fonctionnement des shioni 3 Mayotte, voir les travaux de Sophie BLANCHY notamment.

358



qguand j’étais petite en Métropole. Et c’est vrai que c’est ici que les enfants
ont appris a aller au shioni. Maintenant qu’on repart [en Métropole], on
verra bien comment on va faire. » [Femme, Mahoraise, 23 ans, deux

enfants, janvier 2015]

« Ma belle-sceur voudrait que je lui envoie ma fille [en Métropole].
Comme elle a pas d’enfant, et qu’elle I'aime bien, elle voudrait la prendre.
Moi j’aurai bien aimé ; mais la ou elle est, le madrasa y’en a pas, c’est pas
comme chez nous. Doncg, tu vois, c’est juste pas possible pour moi de faire
¢a ». [Femme, Mahoraise, 24 ans, séparée, quatre enfants, septembre

2016]

Cette inversion du temps d’instruction est conscientisée par les parents et le
rapport a I'école républicaine dépend aussi de leur propre vécu scolaire, les
parents esperent néanmoins que les enfants réussissent dans les deux systémes
scolaires. D’un cOté, I'école républicaine représente le salut ici-bas tandis que
I’école coranique est le salut dans I'au-dela [Blanchy, 1990] : I’école républicaine
comme émancipation sociale et économique, l'instruction religieuse comme

garante d’un ordre moral et d’'une bonne conduite.

L’école républicaine aspire a former I'éleve a la citoyenneté francaise par la
transmission de valeurs et par le contenu de ses programmes. L’école républicaine
a La Réunion est aussi le lieu de socialisation primaire ou les enfants mahorais
passent la majeure partie de leur temps hors période de vacances. Ceci contraste
avec les habitudes originelles que leurs parents ont connues au méme age puisque
I’école républicaine ne concernait que quelques heures dans la journée. Le temps

passé a I'école coranique primait sur le temps passé a I’école républicaine®®.

465 3 . . . N
A Mayotte, c’est toujours plus ou moins le cas selon les communes et les écoles, ou les enfants

sont scolarisés par un systéme de rotation qui empéche les enfants d’avoir une scolarité
républicaine a temps plein. Ce systeme renforce aussi le désir de migration pour les parents.

359



L'école de La Chaumiére constitue un des endroits importants de ma
recherche, elle est le lieu ou les interactions et les observations ont été
nombreuses, tant les roles sociaux s’y sont entremélés : accompagner mes enfants
a I'école, participer aux réunions de rentrée et aux journées portes ouvertes, aux
conseils d’école, accompagner les sorties scolaires, animer une séance aux
enseignants lors de leur journée de formation, travailler avec le directeur et le
CASNAV sur des projets a destination des parents. Les observations du quotidien
et les discours retenus m’ont permis d’analyser les enjeux qui se développent au
travers de I'école. Car I'école n’est pas que le lieu olu les relations
intergénérationnelles et interethniques sont constamment conflictuelles, mais le
lieu dans lequel la stigmatisation influe sur la maniére dont cette derniére peut se
développer.

A I'école de La Chaumiére, ce sont entre 350 et 380 éléves inscrits selon les
périodes et les années de I'enquéte : les inscriptions et les radiations*®® sont
réguliéres en cours d’année, et importantes au début et a la fin de I'année scolaire.
Etudier les inscriptions et les radiations de I'école de La Chaumiére a été un
excellent moyen de confirmer les mouvements migratoires du quartier abordé

467 N \ . .
® La Chaumiére — a quelques exceptions — est un quartier

dans le chapitre 4
transitoire dans le projet migratoire des familles.

Toutefois, jai observé quelques familles dont les enfants, malgré le
déménagement, continuaient leur scolarité dans I'école de La Chaumiére. Soit
jusqu’a la fin de I'année scolaire (ou jusqu’en CM2) — pour éviter une trop grande
rupture dans le parcours — soit par commodité, I’école de La Chaumiére étant une
école primaire — la maternelle et I'’élémentaire sont regroupés dans le méme

batiment — ce qui permet aux familles de déposer leurs enfants dans le méme

groupe scolaire.

“%% Entre 60 et 40 inscriptions/radiations chaque année.

467 \ . , . s P . . ;
Acceés au registre de |'école, croisé avec les données sur les parcours migratoires recensés.

360



M Eleves parlant
Francais et créole

M Eleves parlant
Francais et shimaore

Eleves parlant
francais et malgache

Figure 67: Type de langues parlées par les éleves™®®

Ce schéma comptabilise le nombre de langues parlées par les éleves. Si 46%
des éleves, dont les parents ont répondu au questionnaire transmis par le
CASNAV, maitrisent le francais et le créole, ils sont 36% a parler le francais et le
shimaore et 11% a parler frangais, créole et shimaore soient 47% des enfants des
familles répondantes certainement en provenance de Mayotte et/ou des
Comores. De ce fait, méme si aucune statistique officielle sur le nombre d’enfants
mahorais et comoriens n’a été faite, I'importante visibilité des familles maho-
comoriennes dans I'espace du quartier pousse de nombreux parents du secteur
— surtout ceux ayant de bons revenus — a inscrire leur enfant dans d’autres écoles
de Saint-Denis, principalement des écoles privées. De plus, de nombreux
enseignants du premier degré — notamment les néo-titulaires — élaborent des
stratégies lors de leur saisie de voeux*®® pour ne pas étre affectés a La Chaumiére.
Les représentations et les discours discriminatoires provoquent ainsi une
stigmatisation de I'établissement*’°. Bien que ces représentations perdurent,

celles-ci tendent a étre dépassées par le travail quotidien mené par la direction et

%8 Source CASNAV de La Réunion (cf. chapitre 6).

Selon un syndicat d’enseignants.

En février 2017, un acte d’attouchement qui s’est déroulé dans les WC a été médiatisé par
quelques parents d’éleves. Les deux enfants protagonistes sont deux fillettes. L’'une des deux est
issue d’une famille d’origine mahoraise. Une enquéte a été ouverte et le suivi psychologique du
rectorat a été activé pour accompagner les familles. Mais cet évenement a engendré des
représentations ethniques qui ont alimenté les discours haineux et racistes envers les familles
mahoraises et comoriennes du quartier. Conduisant des parents a se questionner sur la réinsertion
de leur enfant dans cette école pour la prochaine rentrée.

469
470

361



certains membres de I'équipe enseignante, relativement stable*’* depuis 2014.
Ces enseignants, désireux de travailler avec les familles mahoraises et
comoriennes, ont choisi de travailler dans cette école et ont, de ce fait, un autre
rapport aux éleves qui la fréguentent, et tentent, par diverses méthodes et
stratégies, d’améliorer les relations familles et école en réduisant les conflits. Car
I’école ne souhaite pas s’arréter a ces moments d’'incompréhensions et de conflits
entre institution et familles, elle souhaite aussi faire partie du quotidien des

familles.

b) Confrontations et adaptations aux écoles

Le champ du religieux et celui de la république se c6toient au quotidien. Mes
observations sur les stratégies d’acces aux ressources familiales pour favoriser la
réussite éducative de I'enfant ont permis de mettre en évidence les enjeux et les
modalités des interactions quotidiennes des familles et des institutions.

L'objet n’est pas d’étudier la réussite éducative, mais les modalités et les
stratégies d’adaptation des familles et des institutions pour cohabiter.

L'importance des relations familiales et avec le groupe est primordiale, car
c’est au sein de cet univers social que se transmettent les valeurs fondatrices de
la culture d’origine [Said-Mohamed-Girard, 2012]. Mais ces valeurs fondatrices

trouvent leur formation ultime dans les shioni qui transmettent I’éthos mahorais

"1 Entre 2012 et 2014, de nombreuses tensions existaient entre les familles et les enseignants, qui

pour beaucoup, étaient excédés par le quartier et sa population. Ainsi, jusqu’en 2014, il y avait un
important turn-over d’enseignants chaque année. Depuis 2014, I'équipe est plus stable, et méme
si des conflits sont toujours présents, ceux-ci sont rapidement maftrisés grace a la politique de la
direction qui préne le dialogue, au travail des enseignants et aux nombreux projets menés par
I’école via la mairie et d’autres institutions sportives et/ou artistiques. De plus, le travail porté par
I’école et I'Association de La Chaumiére 974, en collaboration avec le CASNAV, a permis la création
d’un espace de dialogue pour les familles, ainsi que l'intervention de partenaires sociaux et
éducatifs qui ont permis d’accompagner I’équipe et les familles en cas de besoin. De plus, entre
2015 et 2017, une Agente Territoriale Spécialisée des Ecoles Maternelles (ATSEM) en CUI-CAE et
d’origine mahoraise a été recrutée par la mairie et affectée a I'école de La Chaumiere, ce qui a
permis d’accompagner certaines familles dans le besoin et en rupture avec l'institution scolaire,
d’améliorer les relations familles/école dans le cadre d’interprétariat et de faciliter I'accueil des
enfants mahorais et comoriens le matin. En avril 2017, une médiatrice interculturelle recrutée par
I’Association du quartier de La Chaumiére 974 a pris ses fonctions a mi-temps au sein de I'école.

362



(Blanchy, 1992). Cette instruction religieuse va guider quotidiennement les
enfants mahorais. Cet aspect est d’autant plus articulé au quotidien avec I'univers
de I’école qui le forme a sa citoyenneté et qui lui assure une place dans la société
d’accueil.

Ces cadres d’expériences institutionnelles, de socialisation quotidienne,
structurent le rapport des familles dans la société d’accueil des familles. Mais aussi
les institutions vis-a-vis de leur public, qui conditionnent des relations de
cohabitation et de dialogue réciproques sans cesse réajustés.

Le fundi tient une place particuliere et primordiale dans la formation de
I’enfant mahorais. Son role consiste a transmettre la force morale*’? (Blanchy,
1990). Avec la migration, la place du fundi est renégociée et I'univers de I'école
prend peu a peu une dimension quasi exclusive dans la vie de I'enfant. Les parents
doivent également renégocier leur réle a La Réunion, car les formes de parentalité
ne sont pas les mémes (chapitre 5) : le fundi perd de son autorité dans le suivi
d’instruction des enfants au profit des parents.

Au début de I'année scolaire 2014, le fundi mahorais du quartier a rencontré
la direction de I'école pour se présenter et expliquer en quoi il pouvait s’avérer
utile dans les relations avec les familles. Présentant sa liste d’éleves, il souhaitait
étre appelé lorsque I’école rencontrait un probleme avec un de ses éléves, il
proposait de le gérer lui-méme, étant garant de I'autorité. Autorité religieuse
certes, mais la demande n’a pu aboutir, car I'autorité parentale dépend des
parents. Néanmoins, lorsque la famille en formulait la demande, il a pu étre
présent pour accompagner les parents dans une démarche de dialogue et de
compréhensions des codes de |'école.

La direction de I'école rencontre également, au cours de I'année scolaire
2015/2016, les enseignants de I'école coranique formelle pour comprendre et
envisager des solutions a mettre en place dans le suivi de certains éléves souvent

exclus de I'école... Et qui le sont tout autant de I’école coranique...

472 A
Le roho, 'ame.

363



Ces incompréhensions quant aux réles a tenir sont récurrents dans les
univers des écoles, mais les problématiques sont différentes et les institutions
comme les familles développent des stratégies pour s’adapter. Dans l'univers
religieux, les tensions ont surtout concerné les horaires des madrasa pour les
familles. Linstitution, représentée par les indo-musulmans, s’est adaptée en
recrutant des enseignants comoriens ou mahorais et d’assurer des plages horaires
qui conviennent a tous en fonction des attentes de chacun et des moyens poury
répondre. En 2016, Thama, 31 ans, mariée, 3 enfants, a inscrit sa fille au centre
aéré du quartier. Mais elle a d( la retirer a la demande du fundi, car sa fille
mangquait les cours coraniques. Les horaires du centre aéré imposaient une venue
avant 9h, la fille de Thama ne pouvait assister aux cours qui finissaient a 10h30.

Lorsqu’il a fallu choisir, Thama a privilégié I'’enseignement religieux :

« Je voulais la laisser, mais le fundi ne voulait pas qu’elle manque les
cours. Moi ca m’embéte, je voulais qu’elle s’occupe pendant les vacances.
Elle reste la avec moi, elle a rien a faire. La-bas, au moins, elle pouvait
jouer et sortir toute la journée. La, elle va juste au shioni jusqu’a 10h(30),

apres elle fait rien ».

Les familles ont dG répondre aussi a I'obligation d’une tenue réglementaire
pour les enfants, s’alignant avec les traditions des indo-musulmans, permettant
ainsi de séparer les univers des formations. L'institution républicaine s’adapte
aussi au calendrier musulman pour 'organisation des évenements scolaires. Pas
de photos scolaires lors des fétes calendaires. Et lorsque le ramadan se déroule
vers la fin de I'année scolaire, la kermesse de I'école est déplacée avant le début
du jeGine pour assurer la présence des enfants et des parents mahorais lors de
cette manifestation, surtout quand cette féte coincide avec une vente pour

< 47
récolter de I'argent®’>.

73 ’Association du quartier de La Chaumiére 974 (cf. chapitre 9) a adapté aussi ses horaires

d’activités en fonction des horaires de I'école coranique a laquelle participe les enfants inscrits :
généralement, pas d’activités avant 10h.

364



Certaines familles ont d{ faire face a des confrontations avec le fundi du
guartier présenté dans ce chapitre. Ainsi, 'adaptation réciproque entre |'autorité
morale, les parents et les enfants, s’est faite dans une logique de conflits

, . . s s 474
accompagnés de formes de violence plus ou moins « tolérée »™'" par les parents,

. , 47 .
mais reprochée par les enfants*’ et les jeunes parents :

;. . . . . . . . 47
« Il m’a tapé, j’ai pris mes affaires et je ne suis plus jamais revenue »*’®

[llma, Mahoraise, 10 ans, habitante du quartier jusqu’en 2014].

« Mélanie, s’il te plait, appelle fundi pour lui dire que je suis avec toi !
Sinon, il va me taper parce que je ne suis pas allée au shioni [...], Mélanie,
tu es slre que tu as dit a fundi ? Maman est d’accord, mais si fundi me
voit rentrée tout a I’'heure et que j’étais a la danse avec toi, je vais me faire
disputer ! » « Oui, t'inquiete, je lui ai laissé un message parce qu’il ne
répondait pas. Bon apres, si tu as vraiment peur, je peux venir avec toi

pour lui expliquer ! » [décembre 2013].

Ce fundi est aussi respecté que craint. Autant pour ses méthodes
d’apprentissages que sa facon d’impliquer les parents dans I'instruction religieuse.
Pour lui, le shioni est la réponse aux probléemes que les Mahorais rencontrent a La

, . . , . . . 477
Réunion, et il a trouvé des astuces pour mieux impliquer les parents™ ":

« Il faut les éduquer. Y’a plus de repéres, ni rien pour ces jeunes. Moi je
préfere les prendre chez moi, faire les cours comme ¢a, ils [les jeunes] ne

trainent pas dehors et boivent pas, et ne se droguent pas » [juin 2013]

47 Sophie BLANCHY parle d’éducation « a la dure » dont I'objectif est de développer la maitrise de

soi. Les coups apportés en cas de désobéissance ou parce que la lecture du Coran est peu maitrisée,
op.cité, p.121. Cette méthode d’apprentissage appliquée par certains fundi est de plus en plus
contestée par les parents et les enfants. Cette méthode ne se pratique pas dans I'école coranique
tenue par les zarabs. Du moins, aucun fait ne m’a été témoigné.

73 Ainsi que par la plupart des jeunes parents, et/ou les autres parents ayant été scolarisés.

%7% Les enfants peuvent recevoir des coups de fouets ou de batons s'ils récitent mal le Coran. Ce
genre de pratiques ne s’applique pas aux écoles coraniques indo-musulmanes.

*7 |1 m’a conseillé de faire la méme chose dans le cadre associatif.

365



« Faut que tu les éduques les mamans toi aussi ! Moi quand je leur
demande de venir, elles doivent venir, sinon elles paient 20 euros
d’indemnités. Tu vois, elles font ¢a une fois, peut-étre deux, mais apres
elles viennent parce qu’elles ne veulent pas payer tout ¢a. Faut leur tirer

les oreilles aux mamans, moi je les connais !!!! » [septembre 2013]

Mais pour certaines familles — surtout les plus jeunes parents — ses
méthodes sont jugées trop « radicales » et ne correspondent plus a la société

actuelle :

« Au début ¢a allait avec le fundi, mais I'autre jour il est venu reprocher a
ma sceur des trucs, comme quoi fallait pas qu’elle s’habille comme ¢a a

47 Y . . . A
8 1l a dit & ma sceur, et aux autres filles qui les voyaient. Il a méme

I'école
dit aux autres enfants du quartier qui vont dans ses cours de surveiller les
filles, et de Iui dire si elles s’habillaient pas bien [jupe, short court et
débardeur] pour aller a I'école [...] moi je veux plus qu’elle retourne la-
bas*’®. Il est fou celui-1a » Leila, 22 ans, deux enfants, responsable de ses

deux petites sceurs, septembre 2013.

Si les parents — généralement les mamans — doivent s’adapter aux exigences
du fundi, celui-ci s’est aussi adapté a son public. D’une part, il limite les conflits et

d’autre part, il laisse une certaine autonomie aux mamans :

« Faut bien que tu comprennes qu’il faut pas faire de réunions dans

I'aprés-midi. T’auras personne. Déja y’a la priere, mais en plus y’a la

478 . . . are , . ; .
Les discours tenus dans ce shioni sont critiqués par les parents car jugés trop fondamentalistes

(c’est également le cas pour d’autres shioni non présentés dans ce travail et présents sur
I’ensemble du territoire réunionnais) au regard des valeurs de la société mahoraise. Sont reprochés
la question des liens entre les personnes de confessions différentes et le fait de rentrer dans un
autre lieu de culte que la Mosquée, le role de 'homme et la place de la femme, écouter de la
musique.... Afin de « lutter contre les dérives et la radicalisation », et contrer ces discours qui vont
a 'encontre des valeurs musulmanes réunionnaises, le Culte Musulman de La Réunion tend a
recenser tous les enseignants coraniques et les fundi, pour éviter ce genre de discours.

% parfois c’est I'enfant qui se fait renvoyer et dans ce cas-la, il faut trouver un autre shioni.
Quelques familles laissent tomber I'enseignement religieux, mais c’est assez rare.

366



telenovelas et la sieste a faire. Déja qu’elles font briler les marmites, alors

venir a une réunion !! »

Bien que dit sur le ton de I'"humour, cette phrase n’est pas vide de sens, car
elle démontre ces stratégies d’adaptations réciproques qui sont nécessaires
autant aux univers de socialisation qu’aux individus qui les c6toient. Ce qui rejoint

ce qu’un principal d’un collége m’a demandé au travers de mes interventions :

« C'est pour mahoriser les enseignants et réunnionniser les éléves
mahorais. Que cet apprentissage des codes soit facteur de réussite

scolaire pour ces éleves [mahorais] »

N 4 . N , %
Les roles*® et les places de chacun doivent étre renégociés. De nouveaux
enjeux apparaissent. De nouvelles stratégies de dialogue et d’adaptations
émergent des conflits. Une modélisation des rapports qui se fait dans la réciprocité

des échanges et a degrés variables.

Au début de la rentrée 2014, il n’y a pas de confiance entre I'équipe
enseignante et les parents. Chaque groupe étant sur la défensive vis-a-vis des
probléemes de caillassages et d’intrusions dans I'école de la part des jeunes du
quartier, et les divers problemes d’hygienes qui peuvent s’en suivre et qui nuisent
au bon déroulement de la journée d’école jusqu’en 2016. En 2014, la plupart des
enseignants sont au bord de I"asphyxie®®, et c’est une des raisons des nombreuses
mutations, qui permettent ainsi le renouvellement de I'équipe durant I'année
scolaire 2014/2015, comme I'explique cette formatrice intervenue dans I'école

pour exposer aux enseignants des méthodes pédagogiques spécialisées en

480 Accompagner son enfant au a I’école coranique et, a défaut, comment la structure va s’adapter
aux parents et demander a I'enseignant de raccompagner les enfants dans le quartier.

1 pour résumer la situation, les enseignants —d’un point de vue pédagogique, de gestion de classe
et de relations avec les familles — éprouvent de grande difficulté a composer avec les éléves
originaires de Mayotte et des Comores.

367



contexte plurilingue. Cette formation consistait a amener des outils aux

. 482
enseignants*® :

« Cette formation a été un vrai défouloir. Les choses devaient sortir et il
fallait que ca sorte. Certains sont au bord de I'amalgame, et il y a de
grosses tensions entre habitants, usagers de I'école et enseignants.
Beaucoup de choses ont été dites sur I’hygiene, la violence et le racisme.
Il'y a beaucoup de psychose sur la représentation du Mahorais et les

difficultés rencontrées, mais il fallait que ¢a éclate ».

Ce vécu est a prendre en compte dans I’évolution des relations familles-
écoles, de I"’évolution du quartier et de ses habitants et la baisse du niveau scolaire

imputée aux Mahorais habitants*®* :

« Les parents se bataillaient pour faire venir leurs enfants ici, et c’était la
secrétaire qui choisissait les éléves : toi oui, toi non ! » [Homme,

Réunionnais type malbar, la quarantaine, deux enfants, parent d’éléves].

Les migrants mahorais et comoriens de La Réunion — a I'image de leurs
coreligionnaires en Métropole — sont ethnicisés et sont confrontés a de nombreux
sentiments d’injustice lors de leur investissement dans la scolarité : le sentiment
de dénigrement qui les dévalorise et I'inégalité d’accés aux ressources scolaires
(zakaria, 2000). Pourtant, ces deux systémes scolaires et culturels sont différents
et se compléetent autant dans la construction nécessaire de I'enfant, que dans

I'implication des familles migrantes.

82 |a mallette pédagogique du CASNAV pour ouvrir a I'enseignement plurilingue.

Le ressentis de nombreux enseignants vis-a-vis de |"école rejoint le discours de nombreux
habitants du quartier (cf. chapitre 3). A I'école, en 2014, de nombreux enseignants ayant exercé
durant « I’'age d’or » de La Chaumiére sont encore présents. lls exercent avec une certaine nostalgie
et les relations avec les familles mahoraises sont difficiles. Certaines mamans ressentent du
racisme et préferent ne pas s’investir ni dans I’école, ni dans la scolarité. D’'un c6té, il y a ce
sentiment de ne pas étre bienvenus et de ne jamais étre capables de répondre aux attentes de
I’école, et d’un autre c6té, il y a la motivation de s’éloigner de I'institution scolaire qu’elles estiment
ne pas étre de leur ressort (pas de diplomes), « eux ils enseignent, ils savent ».

483

368



Des implications qui sont variables et modulables, en fonction des enjeux
gu’ils décodent, mais aussi de la relation qu’ils entretiennent avec I'école. Des
relations qui sont déterminées a la fois par leur parcours scolaire, mais aussi par
les relations entretenues, chaque année, avec les enseignants et la direction de
I’école. Des relations pacifiques ou conflictuelles qui rendent une mobilisation
parentale aléatoire et évolutive.

Pour améliorer le sentiment d’appartenance des parents a l'institution
scolaire, des mesures ont été menées par la nouvelle direction : favoriser les
relations familles écoles et lutter contre I'absentéisme scolaire. Depuis la rentrée
2014, le directeur accueille chaque matin les parents d’éléves au portail principal
de I'école. De ce fait, les parents ayant un souci ou une question a poser ont la
possibilité de le faire directement aupres de la direction. Ce qui est plus facile que
traverser la cour de I'école, aller au bureau de la secrétaire et se trouver face aux
enseignants en train de faire des photocopies. Cet espace d’accueil ne favorise pas
le dialogue tandis que la présence du directeur rassure et invite a I'échange. En
cas d’absence, c’est un personnel communal qui le remplace. Des enseignants
sont aussi de surveillance au du portail de la cour de la maternelle et de I'école
élémentaire : une maniere de surveiller les entrées et les sorties tout en
rencontrant également les parents*®*. D’autres types d’actions ont été menés
pour faire venir les parents tels que des activités portes ouvertes. L'objectif de ces
actions était de présenter le travail des enfants aux parents, mais aussi de changer

485

leurs regards sur l'institution™. L’école n’est plus un sanctuaire dans lequel ils

n‘ont pas accés, mais un endroit dans lequel les familles et I'équipe peuvent

484 . . . T
En maternelle et en fonction du souhait de I'enseignant, les parents sont invités a emmener

directement I’enfant dans sa classe.

% cela dépend beaucoup de I'enseignant et de la maniere dont le personnel pédagogique souhaite
interagir avec les familles, et pas seulement les familles issues de I’archipel des Comores. Certains
enseignants sont plus enclins aux échanges et dialogues que d’autres, qui préferent minimiser les
rencontres. En 2014/2015, les parents restaient dans la cour de maternelle avec les enfants jusqu’a
ce que la sonnerie retentisse. Ce systeme a été abandonné, car certaines mamans restaient dans
la cour pour discuter alors que les éléves étaient en classe.

369



construire une confiance au travers de moyens de communication favorisant une
place pour les familles, dans laquelle elles ont un réle a jouer, méme si de
nombreuses difficultés persistent encore*®.

Ces difficultés sont moindres lorsque I'enseignant met en avant une relation
famille-école apaisée et ouverte, comme pour cette enseignante qui lance les
invitations pour les réunions de rentrée en francais, créole, shimaore, malgache,
les quatre langues principales de I'école. Cette communication interculturelle
permet la mise en place d’actions de lecture et de découvertes de contes
régionaux avec les parents de sa classe. Cette communication interculturelle a
aussi de nombreux effets positifs sur I'implication des parents dans sa classe : lors
de ses réunions de rentrée, elle ne dénombre qu’un ou deux parents absents alors
gue certains de ses collegues ne réussissent a obtenir la présence que d’un parent
sur trois.

La relation que souhaite établir I'enseignant avec les parents détermine
aussi grandement la maniéere dont la famille va, d’une part, suivre la scolarité de
I’enfant, mais aussi répondre aux attentes de I'enseignant. L’accueil et I'ouverture
au dialogue interculturel apparaissent ainsi pour les familles comme une marque
de reconnaissance que l'institution leur porte. Reconnues, écoutées, soutenues si

87 Et la perception de I'accueil

probleme il y a, les familles se sentent bienvenues
dans celles-ci est déterminante dans leur relation avec I'école. Plus le parent et
I’enseignant ont une bonne relation entre eux, plus I'enfant développe un
sentiment d’appartenance a sa classe, a l|'école et accorde davantage

d’importance a ce qui se passe dans son environnement. La proximité linguistique,

486 . . « . .
Décrochage scolaire, rupture de dialogue avec certaines familles, placement de I'enfant,

violence intrafamiliale, violence et problemes de comportements chez certains enfants
provoquant ainsi de récurrentes convocations des familles aupres du directeur ou de I'inspecteur,
favorisant ainsi la rupture de dialogue pour certaines familles qui se sentent stigmatisées.

7 |’absentéisme scolaire en a été réduit. Et ce taux d’absentéisme, selon la direction, est stable
autant pour les enseignants que pour les éleves. De plus, les parents sont de plus en plus nombreux
a venir aux réunions. Cette augmentation s’explique autant par le dialogue et I'ouverture de la
direction et des enseignants que par le travail mené par I’Association du quartier La Chaumiére 974
et les bénévoles.

370



sociale et relationnelle est d'importance pour les familles. Cela dépend aussi du
capital social et scolaire de la famille et de la relation que les parents entretiennent
avec leur propre scolarité et leur propre vécu.

En effet, I’école républicaine est pour les familles mahoraises le lieu de tous
les espoirs de mobilité sociale et de réussite professionnelle. Selon la configuration
familiale dans le territoire d’accueil et le capital scolaire et social des parents, ceux-
ci transmettent a leurs enfants — avec plus ou moins de facilité — les normes et les
valeurs pour affronter le jeu scolaire. Les parents ne contestent ni 'utilité ni
I'importance de I'école et ne remettent pas non plus en cause la légitimité des
enseignants. Car le sentiment d’infériorité qu’ils ressentent envers les enseignants
fait qu’ils ne savent pas comment se positionner vis-a-vis d’eux. C'est une forme
de violence symbolique qu’ils percoivent et ressentent face a une domination

culturelle du pays d’accueil.

2) L'Ethos mahorais au travers de deux manifestations

Les deux manifestations présentées dans cette partie ci-dessous ont retenu
mon attention afin d’analyser ces passerelles entre les deux mondes — le religieux
et le républicain - et les renégociations nécessaires pour s’adapter. Le fil
conducteur de ces deux analyses se place dans la continuité des travaux de
Fredrick Barth (1969, 1995).

Si le carnaval a I'école est un événement qui permet de conforter les
différenciations culturelles et de les exprimer face au contexte d’accueil, la
conférence décrite évoque les stratégies élaborées par les Mahorais pour investir
le cadre républicain et le comprendre. Pour Philippe Poutignat et Jocelyne Streiff-
Fenard (1995) théoriser I'ethnicité permet « d’examiner les modalités selon
lesquelles une vision du monde « ethnique » est rendue pertinente pour les

acteurs.

371



a) Le Carnaval de I’école, inscription et revendications identitaires

Le carnaval est un moment festif particulierement intéressant pour analyser
la dynamique de l'ethnicité et les frontiéres qui se créent avec le choix des
costumes. Dans la perspective du travail de Christian Rinaudo sur les fétes de
rues’®, je souhaite analyser I'usage des identifiants ethniques proposés par des
enfants d’origine mahoraise et comorienne durant le défilé du carnaval de I'école.

Al'école de La Chaumiere, une des volontés de I'équipe pédagogique est de
faire venir les parents dans I'école*®. De ce fait, dans la période du carnaval, le
défilé a lieu dans le quartier™® avant que parents et enfants se retrouvent au sein
de I"école pour partager un goliter commun.

L'objet d’analyse au travers du carnaval scolaire — dans la continuité de
nombreux travaux sur |'ethnicité et les frontiéres ethniques (Barth, 1969) — est
cette structuration identitaire mobilisée avec le choix du costume et du
magquillage. Un évenement fondamental de la scolarité puisqu’il est réitéré chaque

/ N N ;. 491 . . . .
année a la méme période** et qui va, progressivement, s’installer comme un rite

*®8 Dans Christian RINAUDO, « Fétes de rue, enfant d’immigrés et identité locale. Enquéte dans la

région nicoise », Revue Européenne des Migrations Internationales, n°16, 2000).

*® Ceci concerne le projet d’école ainsi que les projets avec le CASNAV dans le cadre du dispositif
« ouvrir I'école aux parents pour la réussite éducative des enfants (OEPRE) qui s’adresse aux
parents primo-arrivant, immigrés ou étrangers hors de l'union européenne et il vise I'acquisition
de la langue frangaise, la connaissance des valeurs de la République et leur mise en ceuvre dans la
société francaise, la connaissance du fonctionnement et des attentes de I'Ecoles vis-a-vis des
éleves et des parents. Dans le cadre de La Réunion, ce dispositif s’adresse essentiellement aux
parents en provenance de Mayotte et des Comores. De plus, a La Réunion, ce dispositif a ses
spécificités du fait que les parents mahorais sont Frangais et que pour beaucoup la maitrise de la
langue reste difficile. Dans I’école, via ce dispositif en place depuis la rentrée 2015, I'objectif est
d’offrir, dans un premier temps, un espace de paroles aux parents (Kfé Paroles) et leur permettre
ainsi de mieux appréhender le monde de I'école et leur rdle dans la scolarité de I'enfant.

% suite aux attentats de 2015 et dans le contexte de I'état d’urgence, I'école ne défile plus dans
le quartier, mais dans la cour et invite les parents a accompagner les enfants durant ce défilé.

1 J’aurais tout aussi pu prendre en analyse les kermesses de fin d’année qui correspondent a une
période de féte, de spectacles de danses avec des costumes confectionnés pour I'occasion et la
participation massive des familles et des enseignants lors de ces événements. Ces fétes se
déroulent dans le méme esprit, mais la manifestation est plus cadrée avec des thématiques
choisies préalablement. De plus, fait intéressant, les dates du calendrier musulman impactent les
choix concernant la kermesse car il faut s’adapter pour pouvoir associer les familles a ce projet : si
la période du ramadan tombe vers la fin de I'année scolaire, la date de la kermesse est décalée
comme ce fut le cas pour les années 2016 et 2017. Mais dans le cadre de ce travail, il fallait faire
un choix d’analyse, et le mien s’est focalisé sur la période du Carnaval, ou les costumes refletent

372



attendu par les enfants. Le carnaval a I'école est d’autant plus un événement qui
permet de conforter les différenciations sociales et culturelles que les conditions
qui permettent I'expression du rapport a la société et a I'institution. Ainsi, il s’agit
d’examiner « les modalités selon lesquelles une vision du monde « ethnique » est
rendue pertinente pour les acteurs »*?? lors de la manifestation. De quelles
maniéres ces familles mahoraises répondent-elles a l'invitation de I'école ?
Quelles sont les accommodations effectuées pour participer — ou non — a cet
évenement collectif ? Riches d’une identité plurielle, comment les enfants
mahorais et comoriens jonglent-ils avec leurs références identitaires et quelles
stratégies mettent-ils en place pour mobiliser telle ou telle figure identitaire ? Et
guels sont les enjeux ?

Les costumes sont laissés a I'appréciation des familles, qui les choisissent ou
qui accompagnent le choix de leurs enfants. Certaines classes proposent parfois
des thémes et créent un masque qui sera porté pour I'occasion. Pour nos familles
mahoraises, du moins les enfants rencontrés, ce temps de carnaval est a la fois
une maniére de divertissement, mais aussi I'occasion de se (re)définir et d’établir
son rapport avec les autres. En effet, si certains ont des costumes en lien avec
I'univers enfantin (princesse, personnage de dessins animés, de BD ou héros :
Batman, Zorro, Superman, Pirates..) beaucoup se revétent de tenues

494 . 4
i*** musindzano®>

traditionnelles mahoraises ou musulmanes : saluva®®, kishal
pour les filles, tenues de I'école coranique et kofia pour les garcons. En somme, le
choix de cette tenue est double. D’un c6té, il permet de participer a cette féte sans
étre exclu parce que la famille n’a pas les moyens d’un costume spécialement

congu pour I'occasion. De I'autre, il valorise I'identité mobilisée dans un contexte

les constructions identitaires des enfants mahorais et leur maniére de renégocier leur place dans
la société.

*? Dans Philippe POUTIGNAT et Jocelyne STREIFF-FENARD, Les théories de I'ethnicité, 1995, p.17.
Sorte de chale utilisée par les femmes comme voile de téte.

% Tenue traditionnelle portée par les femmes faite d’un tissu cousu sur le coté qui est enfilé puis
attaché.

*%° Bois de santal ou autre bois parfumé que I'on ponce et dont la poudre légerement mouillée est
utilisée comme masque de beauté et maquillage par les femmes.

493

373



institutionnel et migratoire. Il s’agit donc de se confronter a autrui, en ayant le
sentiment de pouvoir pleinement assumer sa mahorité dans un cadre républicain
qui usuellement, ne permet pas cette expression identitaire.

Pour les jeunes filles, la préparation commence dés les invitations lancées
avec le choix du tissu. Afin d’éviter un coup financier trop important, les meres
recyclent des saluva qu’elles ne mettent plus. La veille du carnaval, c’est une
grande organisation qui commence. Cette préparation ressemble grandement aux
préparations que les femmes effectuent plusieurs jours avant leurs manifestations
associatives (chapitre 7). Les filles sont coiffées, tressées, avec des rajouts ou non.
On retrouve la méme dynamique de préparation que pour les ainées. Le matin,
ces jeunes filles se font maquiller. Cet événement est un moment magique et de
grande importance pour ces jeunes filles qui s’habillent et se maquillent comme
pour les moments de fétes, les mariages, surtout si c’est la premiére fois qu’elles
y participent, et pour celles qui obtiennent I'autorisation de se déguiser ainsi*®.

Pour ces jeunes filles qui revétent le saluva, c’est I'occasion pour elles de se
considérer comme pleinement mahoraise et d’arriver a un sentiment de

considération qu’elle n’obtiendrait qu’une fois adulte :

« Je suis contente, demain je vais pouvoir me déguiser. Je vais étre
habillée en mahoraise, je vais étre comme une vraie mariée, avec le
maquillage et tout ». [Natalia, Mahoraise, 10 ans, ainée d’une famille de

six enfants, mars 2014].

Cet événement marque pour Natalia — tout comme pour ses camarades qui
le font — une sorte de rite de passage. C’'est accéder a un univers qui jusque-la peut

étre interdit, méme pour les fétes de mariage ol certaines filles ne peuvent se

496 . LN . . .. A
Certaines mamans préféerent que leurs filles ne s’habillent pas ainsi, n’ayant pas I'dge. Dans ce

cas il peut ne pas y avoir de déguisement, faute de pouvoir en acheter un. Dans le cas contraire,
cela peut-étre une perruque, le masque confectionné a I'école, un déguisement acheté. Au
costume populaire, peut s’ajouter des motifs au musindzano, inscrivant ainsi la jeune fille dans un
processus de revendication identitaire collectif. On peut aussi y ajouter d’autres éléments de
maquillage tel que des sourcils redessinés au crayon noir apres les avoir épilés presque
intégralement.

374



magquiller ou s’habiller parce qu’elles n’ont pas I'age*®” ou que leurs parents ne
veulent pas*®. Le musindzano permet aussi d’établir une différenciation
identitaire avec les filles non mahoraises de I'école, bien que le costume soit
inexistant ou fantaisiste. Cette mise en scéne identitaire se recoupe avec les
enjeux territoriaux et identitaires des fétes associatives mahoraises (chapitre 7).
Le carnaval devenant ainsi un évenement d’expression identitaire pour les enfants
d’origine mahoraise et comorienne, qu’il modifie, adapte ou remodeéle en fonction
du choix du costume. Un choix conditionné par la situation sociale et économique
des parents. Pour les mamans, c’est également la possibilité de faire la féte, de
discuter, de complimenter ou se moquer des autres sur les costumes de leurs
enfants, de la réussite du maquillage et/ou de la mise en valeur des tresses et
autres coiffures réalisées pour I'occasion. Loin d’étre une activité négative, c’est
le moment aussi pour ces mamans de valoriser leurs savoir-faire aupres de leurs
filles, ou de celles de leur réseau.

Pour les garcons, I’enjeu n’est pas le méme et la valeur apportée a ce défilé
est d’un tout autre registre. Certains ne voient la qu’une mascarade et préférent
ne pas se déguiser, de peur du ridicule et ne se sentant pas concernés par cette
activité au sein de I’école. lls sont donc moins enthousiastes que les filles sur les
guestions du costume, et sur I'envie de paraitre et de défiler, surtout dans les
Cours Moyens de premiére et deuxieme année (CM1 et CM2). Toutefois, certains
revétent leurs tenues de madrasa. Une autre maniere de valoriser l'identité

mahoraise par les modalités d’expressions de I'identité religieuse.

497 . . . . . N . .
Qui ne sont pas encore réglées. Certaines familles mahoraises organisent, lorsque leurs filles

ont leurs premieres regles, une grande féte comme il est coutume aux Comores. Les traditions
festives comoriennes permettent généralement d’accéder a un statut social. Ces fétes qui étaient
peu pratiquées chez les Mahorais le deviennent de plus en plus. Et les sommes dépensées sont
également de plus en plus conséquentes. Par exemple, le mariage mahorais est désormais réalisé
sur le modele du grand mariage comorien avec des sommes pharaoniques pour les familles,
notamment celles du marié. Et les attentes des invités sont de plus en plus exigences et imposent
des besoins qui jusque-la n’existaient pas dans les mariages, et les fétes mahoraises.

8 Ceci différe bien évidemment d’une famille a I'autre, et parfois, au sein d’'une méme famille,
d’un enfant a I'autre. Cela dépend du contexte (financier, social...), de I'’événement, mais aussi de
I’envie de la famille sur le moment.

375



Figure 68 : Exemples de costumes pour le
carnaval de février 2014.

376



Cette journée du Carnaval avec le défilé du matin est assez bien percue par
les familles et les enfants malgré les obstacles d’accés au déguisement que
peuvent rencontrer certaines familles, que ce soit d’'un point de vue financier ou
des valeurs familiales. Le godter partage apres le défilé au sein de I’école, permet
aux familles de fournir boissons, crépes, bonbons, de manger avec leurs enfants
et d’investir les lieux de I"école dans un cadre moins institutionnalisé qu’au

quotidien.

b) Madijilis**

La manifestation organisée par la structure associative de La Chaumiére en
novembre 2015 par les bénévoles mahoraises de la structure et le médiateur
socioculturel de la Délégation de Mayotte, refléte le cadre religieux du quotidien

90 | es bénévoles mahoraises

et les multiples interactions entre les deux mondes
se sont associées au médiateur — fonctionnaire territorial — dont le statut culturel
et religieux est d’étre Kadhi. Cette fonction de médiateur est a la croisée du monde
républicain et du monde religieux. Méme s’il est reconnu comme un médiateur
socioculturel par les institutions, il est surtout connu, reconnu, appelé comme

étant le Kadhi. Il est un intermédiaire entre ces deux mondes, il est garant des

interactions entre les deux mondes et les protagonistes qui les cotoient :

« Je suis le Kadhi. Le K-a-d-h-i | Mais je suis surtout un facilitateur. Un
facilitateur dans le dialogue et les échanges. Je suis la pour connecter les
gens, bzzzz [en joignant I'extrémité de ses doigts] se faire comprendre les

uns des autres »

9 cérémonie religieuse, correspondant a I'origine a I'une des cérémonies du Grand Mariage aux
Comores. Le terme a été récupéré par les migrants mahorais pour désigner les soirées religieuses
ou culturelles qu’ils organisent, pour récolter des fonds pour une association religieuse ou
culturelle... Ici, ce terme est repris pour désigner la conférence.

>% | e début de cette conférence est présentée en introduction de ce chapitre.

377



L'analyse de cette conférence conclut ce chapitre sur ces passerelles mises
en place par les institutions et les stratégies d’adaptation — personnelle ou
collective — développées par les Mahorais et les Comoriens dans le territoire
d’accueil. Dans le cadre associatif d’'une conférence, les individus ont renégocié ce
cadre pour le transformer en madjilis. Ce milieu affectif bercé de références
culturelles et religieuses a permis de mieux appréhender les objectifs généraux et
secondaires de |'action définie par la fiche action rédigée par les deux instances —
la Délégation de Mayotte et I’Association de La Chaumiere 974.

Dés le début, le cadre est posé et la conférence devient un madjilis. Les
chants religieux accueillent les participants, qui sont a leur tour invités par le Kadhi
a s’asseoir. S'ils adaptent le cadre et juxtaposent les codes des deux mondes, j'ai

d( moi aussi m’adapter a ce changement et a sa nécessité :

La conférence commence vers 15h30. Alors que je pensais rester
tranquillement au fond de la salle a observer, jai été priée par le Kadhi d’aller
m’asseoir a la table des présentateurs. Tout comme mon amie Pierrette,
enseignante, qui souhaitait simplement assister a la conférence, comme moi, dans
« I'anonymat le plus total » pour mieux observer... Du coup, c’est raté ! J'observerai
de devant, avec tous ces yeux braqués sur Pierrette et moi de gens que je ne
connais pas et qui qui nous disent : elles font quoi ces deux muzungu a la table du

Kadhi ?

Le positionnement de la salle est trés intéressant. Il refléte ces deux mondes

et la hiérarchisation qui caractérisent le jeu des relations sociales au sein de la

société mahoraise.

378



A la table des animateurs, d’un cété il y a les femmes — Pierrette et moi, et
de l'autre les hommes. Le Kadhi faisant ainsi office de séparation entre ces
représentations républicaines et religieuses. Du cété des hommes, les fundi ouvrent
la ligne. A leur cété se trouve Hamidou, un président d’une association de quartier
a Saint-Benoit [association culturelle réunionnaise dont I'objectif est aussi
d’améliorer les liens entre habitants dans le quartier]. Lui aussi venait pour la
conférence et il se retrouve avec nous. C’est un ancien directeur d’école a la
retraite. C’est un « grand fundi ». Pas au sens religieux, mais comme il parle
plusieurs langues — francais, créole, malgache-kibushi, shikomorien, shimaore®®,
qu’il était enseignant et qu’il est trés actif dans le monde associatif, il est donc un
fundi. C’est aussi un médiateur bénévole, car il s’occupe d’accompagner les enfants
mahorais et comorien dans leur scolarité, et il essaye d’aider les écoles et les
familles dans son quartier de Saint-Benoit.

La conférence-madiilis s’ouvre par une priére et commence par un kwezi°%

03 |e Kadhi explique aussi que les personnes peuvent

pour saluer I'assemblée
choisir la langue dans laquelle ils veulent parler : le francais ou le shimaore. I/ dit
aussi que le shimaore, « c’est la langue de cceur, la langue qui permet de s’exprimer
correctement et d’exprimer correctement les sentiments. Si c’est plus facile, alors

. 4
parlons shimaore »°

501 . Iy .
Pour la question des langues, se référer au chapitre 6.

Marque de respect pour dire bonjour notamment envers les ainés. Aujourd’hui, il est de moins
en moins utilisé. Je I'utiliserais toujours pour saluer le Kadhi, ce qui me vaudra quelques remarques
aupres du Kadhi « Pourquoi Mélanie elle te dit toujours kwezi » « Parce qu’elle a compris qu’elle a
la hiérarchie des ages pour dire bonjour et qu’elle respecte les gens ». D’autres commérages seront
aussi fait en disant « le Kadhi de Mélanie », juste pour accentuer sur le fait que les commérages
conditionnent aussi les relations sociales.

> Environ 80 personnes.

*% Dans les faits, et cela est sirement influencée par la présence de Pierrette et moi, les discours
alternent entre le frangais et le shimaore. Le Kadhi et les personnes qui interviennent faisant
I'effort de traduire ce qu’ils venaient de dire.

502

379



Cette conférence sur le theme des relations familiales est un exutoire pour
les participants — hommes ou femmes — qui expriment leur désarroi face aux
difficultés familiales, et la question de la « délinquance » et de l'irrespect est

constamment abordée sur fond de départementalisation et de la vie a La Réunion :

« On a laché la corde. On nous a arrétés dans notre autorité » [Homme,

mahorais, 50 ans].

Les échanges sont construits sur le modéle d’éducation ol le respect est
entiérement accordé « a celui qui sait », et pour lequel on s’en réfere. Ainsi, le

public s’exprime et demande des solutions :

Tout a I’heure, le Kadhi a rappelé I'objet de la conférence et a bien insisté sur
le fait que les solutions devaient étre trouvées ensemble, mais que c’était surtout
eux, les parents qui avaient les réponses. Les discours sont assez tranchés. Autant
du public (surtout les mamans), qui retrace les difficultés avec les enfants
notamment les gargons, Ggés entre 12 et 18 ans, et les fundi, qui expliquent ce que
les parents doivent faire. Deux sont particulierement « crus » dans leurs paroles et
ca me rappelle le fundi de La Chaumieére et son histoire de tirer les oreilles des

parents :

« Plus personne ne dit kwezi maintenant. On dit tous salam, alors que
kwezi marque le respect. Si on veut que nos enfants nous respectent,
montrons-leur le respect et a commencer par dire kwezi. On peut dire

salam, mais faut donner et montrer le respect »

« Pour que les enfants aient une bonne éducation, faut les envoyer au

shioni. L’éducation c’est pas la télé ».

« Comment tu veux qu’ils apprennent si on leur montre a mentir ?
[Déclaration monoparentale a la CAF]. La femme elle a oublié qu’elle avait

un mari a Mayotte !»

380



« Avant, on se levait tous dans la méme maison. Maintenant faut régler
le probléme parce que les parents dorment et les enfants se levent [pour
aller a I’école coranique, dans certains shioni, I’heure est trés matinale].

Les parents ne peuvent pas dormir et les enfants étre dehors ».

Deux thématiques de discours émergent : l'instruction religieuse et la
parentalité. L'expérience quotidienne des individus est a observer avec la religion
musulmane comme vision du monde (Blanchy, 1992). Le dialogue engagé est
ponctué de citations et de références religieuses. La parentalité est également

expliquée selon la lecture du Coran :
« Ne rendez pas vos maisons comme des tombes »
« Un parent musulman doit étre un parent bienveillant »

« La famille doit étre stable. Le papa et la maman ont des obligations. [...]
OU sont les péres qui discutent avec les enfants ? Allah a créé le
musulman. Allah est comme un modéle pour les musulmans [...]. Les
enfants sont comme des coquilles. Comment voulez-vous que les autres

aiment I'lslam si nous sommes les derniers a montrer I'exemple ? »

« Nous sommes Francais, vous étes Francais. Vous n’étes pas des
étrangers, vous étes égaux. Soyez conscients de vos responsabilités et de
la responsabilité, qui est celle de protéger vos enfants. Car se sont des

cadeaux de dieu. Les enfants sont les bienfaits d’Allah »

Le rapprochement est constant. Les fundi abordent la place des parents dans
Iinstruction religieuse des enfants, mais aussi dans |’éducation a la maison.
L’éducation a la mahoraise, a I'islam comme ordre moral. Il n’y a pas de référence
a I’éducation républicaine, mais ce gu’ils disent se retrouve dans les discours des
enseignants, et dans I’Education Nationale sur la famille comme coéducateur dans
les apprentissages scolaires. La mise en perspective se travaille aussi sur les

obligations. Ce sont les mémes. Sauf que la portée du discours parle mieux aux

381



Mabhorais. Le systeme d’identification est plus facile. lls sont tous allés au shioni

mais pas tous a 'école.

De plus, I'instruction religieuse « a pour ambition de faire de tout Mahorais
un musulman fidéle, que Dieu pourra, s’il Lui plait, accueillir en son paradis »°%
tandis que linstruction scolaire francaise incarne I'émancipation sociale. De
nombreuses mamans regrettent les difficultés scolaires et I'abandon d’études
chez certains de leurs enfants. Hamidou prend la parole et explique que les deux
instructions sont importantes pour I'enfant. Et que si I'enfant a des difficultés
scolaires, les parents doivent aller voir les enseignants, ou les associations de

guartier pour faire les devoirs « car si vous n’y arrivez pas, d’autres peuvent vous

aider ».

> Dans Sophie BLANCHY, op.cité, p.120.

382



Conclusion

La socialisation primaire par les écoles est complémentaire et le rapport
entretenu ambigu. D’une part, I'école républicaine — motif migratoire — est percue
comme le moteur d’'une ascension sociale et d’une appartenance citoyenne
renforcée par la réussite. Toutefois, c’est aussi le lieu ou les conflits ressurgissent
fréguemment. Les adaptations réciproques et nécessaires sont ethnicisées pour
permettre une transition des apprentissages en douceur, et que le réle de chacun
— parents, enfants, enseignants, institutions — soit le plus clairement reconnu.
D’autre part, I'école coranique est garante d’une éducation compléte et assure
une place dans I'au-dela en ayant été un bon musulman dans l'ici-bas, méme si cet
enseignement nécessite divers aménagements en fonction du contexte local et de
I'offre proposée. Mais cet ici-bas est conditionné par une instruction scolaire
républicaine réussie, et cette instruction ne se garantit pas sans une obéissance
imposée par la société traditionnelle et inculquée par I'instruction coranique. Car
s’assurer de la transmission de sa confession et favoriser l'intégration des enfants
par la continuité éducative républicaine : étre francais et musulman, c’est aussi
assurer la survie du groupe. Pour favoriser le dialogue, les deux institutions
essayent de construire des passerelles de coéducation.

L'Islam est pour les familles un fondement identitaire qui s’entreméle aux
traditions mahoraises et qui s’adapte aux changements imposés par la migration.
A La Réunion, les enfants mahorais vivent a la croisée de mondes pluriels, distincts,
mais aux objectifs convergents. Les Mahorais se définissent en fonction des
univers culturels, religieux et républicains. Cet ethos mahorais/comorien ou la
religion est centrale permet aux individus mahorais et comoriens de dégager des

représentations collectives communes.

Ces représentations collectives communes se construisent aussi dans les
activités organisées, soit par les Mahorais, soit par les institutions. L’expression

des formes du religieux s’inteégre a ces cadres républicains pour développer des

383



ressources nécessaires autant a la construction individuelle et collective qu’a
I’adaptation du groupe. Ainsi, une conférence devient un madjilis et I'expérience

du carnaval devient I'expression d’une appartenance collective.

384



Chapitre 9 : Association de quartier La Chaumiere 974 :
dynamiques associatives et mobilisation de l'identité
mahoraise ?

La construction de cet espace de proximité differe d’un
individu a l'autre, car les représentations que les individus
ont de leur environnement résultent en partie de leurs
pratiques, mais aussi de leur histoire individuelle, de leur

parcours résidentiel et de leur insertion sociale dans cet

espace”®.

L'étude délimitée du quartier de La Chaumiere a permis d’analyser
I'implantation des migrants a La Réunion avec I'émergence de territorialités
mahoraises pour s’adapter au contexte d’accueil. Cette adaptation ne se fait pas
sans confrontations et peut alors devenir un moteur d’engagement social dés lors
gu’elle est accompagnée par des actions publiques dont le but est de préserver
une cohésion sociale par la création de liens dans le territoire d’habitation.

Ainsi, la migration mahoraise percue comme visible, mais passive trouve dans
une association de quartier une forme de visibilité active. Le quartier d’habitation
pose ainsi la question de I'engagement social et des manieres d’habiter au sein de
son territoire. L'ancrage se construit aussi dans les formes d’engagements
collectifs et sociaux, au-dela des formes d’engagements collectifs traditionnels
(chapitre 7). Parallelement, pour faire face a ces mutations, au développement
urbain, a I'effritement du lien social, la ville de Saint-Denis investit dans les
associations de quartier, les associations culturelles et sportives pour faire face a

ces enjeux de cohésion sociale. Au travers d’un groupe de femmes, ce chapitre

>% Dans France GUERIN-PACE, « Le quartier entre appartenance et attachement : une échelle

identitaire ? » in Le quartier : enjeux scientifiques, actions politiques et pratiques sociales, Jean-
Yves Authier, Marie-Héléene Sacque, France Guérin-Pace, Paris : La Découverte, coll.
« Recherches », 2007, p.151-162.

385



souhaite aborder les effets des pratiques identitaires et sociales des Mahorais en
rapport avec les politiques urbaines sur la dynamique de quartier et la création de
liens. En d’autres termes, comment un groupe de femmes, amies, habitantes, se
mobilisent et s’organisent pour s’engager de maniére citoyenne ? Ainsi, je me suis
demandé dans quelle mesure I'association pouvait-elle éclairer les rapports des
Mabhorais, a la ville, aux autres, aux institutions ? Et dans quelle mesure ces

femmes s’inséraient-elles dans une logique d’émancipation ?

De la crise a I’Association de quartier La Chaumiere 974

Dans cette partie il s’agit d’aborder la formation d’une structure associative
dans le quartier de La Chaumiére au travers d’un processus de revendication
d’égalité de traitement par un groupe de personnes qui se sentaient stigmatisées
au sein du quartier. Le premier signe de cette revendication a été le point de
rupture entre l'institution scolaire et les femmes mahoraises. Cet évenement a

ainsi marqué une prise de conscience du pouvoir de I'action.

a) Création associative et frontiéres ethniques

Ce matin du 12 novembre 2012, je me suis trouvée avec de nombreux parents
d’éléves, bloqués au portail de I’école qui avait été cadenassé par une quinzaine
de mamans mahoraises. Ces dernieres avaient délibérément enfermées I'équipe

7
97 sur

éducative dans I’école et empéchaient les parents de déposer leurs enfants
des cartons — qu’elles brandissaient ou qu’elles avaient accrochés au grillage —
étaient inscrits des slogans reflétant leur sentiment d’injustice et la situation pour

laquelle elles manifestaient : « Non au racisme a I’école » !

507 1 , , .
Les parents d’éléves de I'école ont parlé de « prise d’otage ».

386



Cette manifestation prévue depuis la veille®® au soir émanait d’une altercation
entre un éléve — le fils d’'une des manifestantes — et son enseignante. L'éléve, jugé
comme « perturbateur » aurait refusé de sortir de la salle de classe et
I’enseignante, en lui demandant de le faire, aurait déchiré son tee-shirt. Ce énieme
évenement de dispute entre ces deux protagonistes et la convocation de la mére
ont provoqué cette manifestation. Ces manifestantes, dans cet acte ultime pour
se sentir écouter a la fois par les enseignants, par les autres parents d’éléves, par
la Mairie et le Rectorat, exprimaient leur mécontentement face a un sentiment

d’injustice et de racisme constant qu’elles ne comprennent pas :

« Depuis qu’il est rentré a I'école on le renvoie et on me dit qu’il ravage.
Quand il est rentré a I’école, j'avais acheté des baskets nike. Et y’a les
maitresses et les dames de I"école qui ont dit “depuis quand un mahorais
a les baskets nike”’. Méme s’il ne fait rien, on s’en prend toujours a lui. En
fait, on est la pour dit gu’on en a marre que nos enfants soient toujours
punis. C'est vrai qu’ils font des bétises parfois, mais c’est pas toujours eux.
Et c’est pas parce qu’ils sont Mahorais qu’ils doivent toujours se faire

disputer. On nous aime pas, on ne veut pas de nous. Donc on en a marre ».

[Femme, mahoraise, deux enfants, novembre 2012]°%.

Cet extrait illustre la perception qu’ont les Mahorais d’étre identifiés comme
appartenant a un groupe a part et sujet a différents stéréotypes. Il montre bien
comment les meres entretiennent le sentiment que les enseignants jugent plus
négativement leurs enfants, et qu’elles ressentent alors comme défavorisés par
rapport aux autres éléves. Au début, ces comportements et ces événements
étaient simplement identifiés comme des situations isolées. Mais, ils se sont
progressivement reconfigurés. Passant d’une échelle inter individuelle a une
échelle collective avec une problématique qui touche a l'identité d’un groupe.

Aussi, j’ai pu observer le passage d’une volonté individualisée d’amélioration a des

508 . P , . . e , . N
Solidarité entre femmes d’un réseau amicale et de voisinage réunies autour d’'une méme cause.

*% Maman de I'enfant protagoniste de |'altercation.

387



comportements ou stratégies visant a améliorer et défendre la perception du
groupe d’appartenance. L'objectif des personnes impliquées s’est affirmé au
travers de la recherche d’une identité sociale positive. Ainsi, les meres se sont
organisées autour des enjeux constitués par cette premiéere manifestation. L'idée
étant pour elles de défendre leur intérét et les valeurs qu’elles estiment bafouées
par une institution en laquelle elles ont déposé un certain nombre d’espoirs en
migrant : la réussite scolaire de leurs enfants, I'’émancipation sociale a laquelle
elles aspirent.

La formation de I'association marque le passage d’une minorité passive au
statut de minorité active. D’un réseau communautaire a I'élaboration d’une
structure associative organisée autour d’objectifs communs et dont j'ai été la
présidente de novembre 2012 a janvier 2017.

Par ailleurs, cette manifestation a profondément cristallisé les relations
famille-école durant la suite de I'année scolaire et les départs des enseignants a la
fin de I’année scolaire 2012/2013 ont été nombreux>'°. Les années suivantes, les
relations, parfois encore tendues avec les enseignants se sont améliorées grace au
travail acharné du directeur de I'école, arrivé a la rentrée 2013 afin de remplacer
son prédécesseur parti en congé maladie quelques semaines aprés I'événement

de 2012.

Durant la matinée de ce mois de novembre 2012, un certain nombre de
représentants institutionnels et de services se sont déplacés pour faire face a la
situation et trouver une issue a cette crise. Il s’agit entre autres de la Mairie de
Saint-Denis, linspectrice de circonscription, la Police municipale, les
Renseignements Généraux, les représentants des parents d’éleves ainsi que deux
figures associatives reconnues par la ville et militants au Parti Socialiste. Il s’agit

du président du Club Animation Prévention (CAP) — structure paramunicipale, et

510 . , T . . . .

Un article émanant de parents d’éléves est paru sur un site informatique local. Dans ce courrier,
il est dit « [...] une bande de guenons en furies se déchainait devant le portail d’'une école
primaire ».

388



de la présidente de I’Association Femmes Mahoraises de Montgaillard®**. Je
connaissais le président d’avant cet événement. Je I'avais rencontré lors des
Assemblées Générales du quartier. Propriétaire et ancien habitant, il me soutenait
dans mon désir de « faire quelque chose pour le quartier » et m’avait, en ce sens,
présenté cette femme présidente d’association. Toutefois, rien n’avait pu se
concrétiser avant ce mois de novembre 2012.

Le dimanche suivant I'incident, la maman mahoraise protagoniste du conflit
est venue chez moi accompagnée d’une voisine — une femme originaire des
Comores, mariée, trois enfants dont deux scolarisés dans I’école que je nommerai
Zaliha — et un jeune ami de Zaliha, également d’origine comorienne et étudiant en
doctorat a I’'Université. Cet aprés-midi de travail était consacré ala création d’'une
structure dans le quartier, des éventuelles actions qui devaient étre mises en place
et le recensement des personnes susceptibles de la représenter. Nous étions donc
guatre. La maman représentait les femmes mahoraises du quartier. Zaliha,
incarnait la figure de porte-parole®® des Mahorais et des Comoriens de La
Chaumiére. Son ami, homme, diplomé, lui permettait de ne pas étre isolée dans
cet échange. Et moi, zoreil, habitante-propriétaire®™, représentant la classe
dominante, le lien entre les institutions et les habitants, le lien entre les locataires
et les propriétaires*®, entre ceux qui vivent g et ceux qui possédent Id.

J'avais déja rédigé une premiére ébauche de statuts pour cette réunion, afin
de clarifier les objets de la structure qui avaient été élaborés en fonction de ce que

. . . . 1 . . s
les habitants du quartier souhaitaient>*. Il fallait donc organiser une assemblée

511 . , . ; . .
Elle sera par la suite engagée par le CAP pour animer des réunions avec les femmes du quartier.

Puis, elle deviendra Adulte-Relais sur le secteur de Montgaillard et interviendra sur La Chaumiére.
>12 Apprenant que j'avais obtenu un « Master en Anthropologie et Sociologie des Sociétés de
I'océan-Indien », elle me dira « Ah, je suis comme vous ! Moi aussi je suis sociologue ! ».

> Mon mari.

Un role réciproque puisque cette perception I'était autant de la part des femmes mahoraises,
que des institutions et des représentants associatifs.

> Des discussions a I'école avec les parents, des voisins... Cet événement a enclenché une prise
de conscience et l'institutionnalisation de cette cohabitation difficile jusque-la ignorée et qu’il
fallait résorber.

514

389



générale constitutive afin de voter les différents membres du bureau, et
d’officialiser cette structure naissante.

Dans la semaine suivante, je me rendis avec Zaliha a la Maison des
Associations de la commune pour voir comment nous pourrions concrétiser
associer notre envie commune de créer une association. Outre I'envie d’améliorer
notre cadre de vie, les enjeux étaient différents pour elle comme pour moi. Pour
elle, il s’agissait de se faire une place dans le quartier, auprés des femmes
mahoraises. Pour moi, les motivations faconnant cet engagement convergeaient
vers des motifs économiques inavouables ? Des stratégies d’insertion sociale
versus des motifs économiques sous-jacents ? Nous avions aussi des appuis
différents dans nos démarches respectives. Zaliha était soutenue par I'élue des
associations de la commune, une élue originaire de Madagascar. Zaliha et cette
élue avaient également I'appui du directeur>*® du Club Animation Prévention®"’
(CAP). Pour ma part, j’étais soutenue par le président®® du CAP, ainsi que par la
responsable pédagogique’*® de cette méme structure que je nommerai Aline, et
qui aura un role administratif dans la déclaration de I'association.

Dés les prémisses de ce regroupement lié par un objectif commun d’intérét
public, des logiques de concurrences et des enjeux de réles se sont dessinés, et
n’ont pas desservi la nécessité de I'action collective. Ces représentants associatifs
et ce personnel issus de la méme structure étaient également en compétition.

520

Tout comme Zaliha vis-a-vis de moi.”*" Lors de cette réunion, I'employée de la

Mairie au pOle associatif m’a demandé les statuts de la structure qu’on avait

516 ,
Créole blanc.

Voir chapitre 1 et 2 pour la présentation de cette structure.

Réunionnais type Kaf.

Créole blanche.

Ces logiques de concurrences sont apparues tout le long de ce travail. Autant dans la vie
associative et sociale avec des partenaires ou des personnes cotoyant la structure ou le quartier,
gue dans le domaine scientifique ou le quartier de La Chaumiere a bénéficié d’un fort intérét pour
I’étude des populations quile compose. Ces logiques ont eu de nombreux impacts sur mon rapport
a I'engagement associatif, mais aussi avec mon objet d’étude. Des logiques concurrentielles et des
enjeux sociaux éprouvants. Ceci m’a amené a élaborer un travail personnel de distanciation afin
de restituer ces éléments dans ce chapitre, rendant complexe son écriture (cf. chapitre 2).

517
518
519
520

390



retenu pour les photocopier. Dans une logique de partenariat et de transparence,
je me suis acquittée de cette tache. En sortant de la réunion, je croisais Aline. Les
bureaux du CAP et de la Maison des Associations étaient dans le méme batiment.
Je lui racontais I'entretien et lui fis part de mes craintes : le partenariat semble
difficile pour Zaliha, car le travail sur le conflit qui doit étre mené se transforme en
logiques concurrentielles et donc conflictuelles. Je fais part de I'entretien aux
mamans mahoraises qui me croisent en rentrant chez moi. Elles sont six ce jour-
la, étant toutes liées par des réseaux villageois ou amicaux préexistants a
I’évenement. Elles étaient en train de discuter sur les escaliers de la cage voisine a
la mienne. D’emblée, le ton est donné et elles percoivent I'attitude de Zaliha
comme une trahison. Elles ne souhaitent plus continuer le travail collaboratif
entamé encore fragile. Elles la considérent comme une opportuniste, au fait de

21
21 Une

ses aspirations et du soutien politique qu’elle bénéficie au travers de I'élue
assemblée extraordinaire est organisée rapidement afin de valider définitivement
les statuts et le bureau. Aucune des mamans ne veut prendre place au sein du
bureau, ne se sentant pas a l'aise avec des différentes fonctions. Aprées ma
proposition de candidature, je suis élue présidente, Aline est trésoriere et mon

mari est le secrétaire. L’association est déclarée le 19 novembre 2012 sous

> Ceci sest apparenté a une forme de clientélisme. Par la suite, Zaliha a adhéré au Parti Socialiste
et a beaucoup milité ailleurs et dans le quartier pour les élections municipales. Une des logiques
d’action du Parti Socialiste est de faire du terrain et d’aller a la rencontre des personnes. Lors des
élections municipales de 2014 (mais cela est aussi valable pour les autres types d’élection), le Parti
Socialiste avait pour habitude d’organiser des réunions chez I’habitant. Lorsque Zaliha a organisé
ce meeting chez elle, une des mamans mahoraises est venue me chercher chez moi. Les mamans
mahoraises a I'origine de la manifestation, et qui sont aussi le noyau fondateur de I’Association du
Quartier de La Chaumiére ne voulaient pas y aller sans moi. Elles ne voulaient pas aller « chez La
Comorienne » sans que je sois la. Pourtant, c’était une voisine de I'une d’entre elles. Je pourrais
évoquer longuement la surprise de Zaliha en me voyant débarquer chez elle avec les femmes
mahoraises, tout comme le Maire I'a été, I'accueil bienveillant de Zaliha que je percevais comme
de I’hypocrisie, mon mal-étre d’étre chez elle parmi I'assistance, d’autant plus qu’un interlocuteur
(lié a Zaliha) a longuement parlé de moi en des termes assez péjoratifs en shikomorien. Pas la peine
de parler la langue pour remarquer le ton employé et tous les yeux rivés dans ma direction pour
comprendre qu’il parlait de moi. Au bilan, je retiens de cet événement que j'étais dans cette piece
en tant qu’habitante, mais percue comme une rivale, un obstacle, une concurrence pour Zaliha, et
sGrement pour d’autres.

391



22 .
>22 Quelques mois plus

I'appellation Association du Quartier de La Chaumiére 974
tard, alors que nous avions entamé notre travail avec des partenaires, I'association
de Zaliha®® est déclarée en février 2013 sous le nom Association Pour le
Développement de La Chaumiere, avec des statuts similaires aux notres, et des
membres du bureau originaires des Comores. Au centre de la création d’une

structure associative se trouvaient des logiques concurrentielles personnelles et

institutionnelles tintées d’enjeux autour des relations interethniques.

La question des frontiéres ethniques et des logiques de pouvoir a été
instituée directement et surtout malgré moi. Les protagonistes de ce processus
sont issus pour la plupart de la migration. Les soutiens institutionnels relévent
d’acteurs réunionnais a une exception pres. Ces enjeux de pouvoir ont aussi
amené a travailler sur les représentations entourant I'association, et le fait qu’une

« Zoreil représente les Mahorais et les Comoriens » :

>?2 Cette nomination choisie en 2012 permettait d’englober I’'ensemble des habitants du quartier,

sans distinctions d’origine, de genre, d’age... Sous cette appellation, I'objectif était d’amener les
habitants vers un sentiment d’appartenance et une identification au quartier. Ceci était un
avantage comme un obstacle financier. En effet, territorialement identifié, la structure ne pouvait
bénéficier de financements annexes de la part de la Politique de la Ville en raison de son statut de
quartier de veille active effectif en 2015.

L’objet de I'association est de « Promouvoir le civisme et le sens citoyen des enfants, des jeunes et
des adultes du quartier. Sensibiliser au respect de I'environnement sonore et écologique, au tri des
déchets par l'intermédiaire de nombreuses actions. Il s’agit aussi de favoriser les liens
intergénérationnels, interhabitants et intrafamiliaux dans le quartier de La Chaumiere ». Toutefois,
ces statuts pourraient étre redéfinis au vu des évolutions et de meilleurs diagnostics effectués par
la suite dans le cadre des politiques de financement.

> Grace a I"'analyse de ces logiques concurrentielles et des dynamiques associatives qui ont suivi
le conflit, il apparait dans cette situation que mon engagement associatif m’a fait prendre parti
dans le quartier, et m’a fait épouser la cause d’un groupe de femmes pergcues comme minoritaires.
De ce fait, je pourrais me référer au concept d’ « enclicage » popularisé par Jean-Pierre OLIVIER DE
SARDAN, et que je développe dans le chapitre 2, puisque mon positionnement situé dans le
quartier est conditionné par « I'enclicage ».

392



« Pourquoi c’est elle ? Pourquoi c’est pas une Mahoraise ou une

Comorienne » ; « Et pourquoi pas ?! Pourquoi ¢a ne serait pas une

Zoreil ? »**,

La société réunionnaise est une société ou la hiérarchisation sociale et de
phénotype conditionnent encore les relations. Percue comme leader par les
Mahorais parce que je représente cette classe dominante, la sceur nourriciere
(Blanchy, 1990), je ne suis pas légitimée par le camp adverse composé de leaders
comoriens et malgaches, car extérieure a cette culture india-océanique. Pour les
personnes mahoraises, la leader comorienne ne peut représenter le groupe
mahorais, car elle n’est pas liée par cette francité qui les différencie, mais qui me
rapproche des Mahoraises. De plus, elle est politisée ce qui traduit pour les
femmes mahoraises le recours a des logiques d’influences et de clientélisme pour

. , . . , 2
s’insérer auxquelles elles n’ont jamais prétendues®”.

>2 Propos recueilli en mars 2013 aupres d’une autre élue de la commune. Cette question d’étre
une présidente zoreil au sein d’une association dont les principaux adhérents sont originaires de
Mayotte est récurrente. Courant 2013, un des fundi du quartier créé lui aussi une association — Kan
na pi na encor — dont les objets sont similaires avec une vocation d’animation, de dynamisme et
d’accompagnement des habitants. D’autres volets sont plus spécifiques a Mayotte et aux Comores
puisqu’il s’agit d’organiser des évenements pour promouvoir ces cultures. En 2016, six associations
a vocation culturelles étaient référencées dans le quartier de La Chaumiére : Association Culturelle
et Educative de La Chaumiére (2010), Association des jeunes mahorais de La Chaumiére (2011),
Association du quartier de La Chaumiere 974 (2012), Association Pour le Développement de La
Chaumiere (2013), Kan na pi na encor — quand il y a plus d’espoir il y en a encore — (2013) et
I’Association Ibadat Kahani a vocation cultuelle et culturelle (2013). Sur ces six structures, seules
I’Association de La Chaumiére 974 bénéficie de subvention communale et d’un agrément délivré
par la Caisse d’Allocations Familiales. Les autres associations sont en sommeil, « fantomes ». Mise
a part I'association Kan na pi na encor, qui a réalisé quelques actions collectives avec les enfants
(nettoyage du parc, pique-nique, courses a pied...), aucune des autres associations n’a pu émerger
de maniére visible et sur 'ensemble du territoire. Ceci pourrait s’expliquer par les difficultés a
rassembler, a I'implication des bénévoles, aux carences dans la gestion administrative et financiere
pour I’élaboration des subventions. L’Association de La Chaumiere 974, en collaboration avec la
Politique de la Ville, a réalisé quelques actions communes avec la structure Kan na pi na encor.
L’objectif pour la PV était aussi de réunir en une seule structure ces deux associations pour
mutualiser les moyens humains et financiers et éviter les doublons d’actions. Toutefois, le
déménagement des représentants, et le manque de structuration ont fait que cette association —
bien qu’existant encore — n’ceuvre plus.

>2 A ce moment-la. Parce que les observations et les entretiens ont révélé que pour les élections
municipales de 2014, la plupart de ces femmes avaient pris une adhésion au Parti Socialiste. Une
adhésion remise en question lors des départementales de 2015, car aucune n’avait obtenu un
emploi ou un logement social avant le passage aux urnes.

393



L’Association du quartier de La Chaumiere 974 s’est ainsi créée a la suite de
plusieurs conjonctions et rencontres. Notamment celles que je pouvais provoquer
en tant qu’habitante du quartier, en tant que Mélanie, élément moteur de cette
création. Tout d’abord, comme expliqué dans ce travail>*®, jai ressenti I’envie de
m’investir dans mon quartier I'année précédant le début de ma thése. Je voulais
comprendre les raisons des tensions et des conflits interhabitants qui se
développaient dans le quartier. Notamment les discours qui ethnicisaient les
habitants originaires de Mayotte et des Comores. Quels étaient les projets de ces
familles mahoraises et comoriennes lors de leur migration ? D’autant plus que la
simple existence des prestations sociales — non présentes dans le pays d’accueil —
ne pouvait a elle seule étre le seul motif migratoire. En parallele a cet
investissement citoyen, le conflit initié entre les familles mahoraises et I'équipe
éducative a permis l'impulsion de cette création, rassemblant ainsi différents
acteurs du quartier et hors du quartier. Ce conflit et I'initiative de la manifestation
ont révélé le besoin et I'envie des femmes mahoraises du quartier a s’investir et a
vouloir changer une situation dans laquelle elles se trouvent prisonniéres et
gu’elles ne supportent plus. En outre, elles m’ont choisie comme présidente alors
gue je n‘avais eu jusque |3, pas réellement de contacts avec elles hormis se croiser
dans le quartier, a I’école, et donc s’identifier mutuellement sans jamais se parler.
Enfin, a la suite de ce conflit, les institutions ont compris qu’il fallait travailler sur
le quartier pour éviter que cela se reproduise. De surcroit, la création rapide de
cette structure et le role que je pouvais représenter sont arrivés au moment
propice.

Anthropologue, je pense avoir développé des compétences me permettant
d’accompagner les projets, mais aussi un positionnement favorisant ma
reconnaissance par les habitants mahorais du quartier avec lesquels il est difficile

de tisser des liens. Je me suis ainsi retrouvée a l'interface entre les institutions

>26 Chapitre 2, et le début de cette partie.
394



locales et un groupe de Mahorais et d’habitants du quartier qui m’ont considérée

comme leur porte-parole.

b) Logiques partenariales et développement de [’Association de quartier La

Chaumiere 974

Les premieres activités associatives démarrent en 2013. Dés le début, c’est
la perspective d’un travail en réseau qui caractérise |'association. De ces logiques
partenariales, deux phases constituent le développement : la phase de création —
2012-2013 — et la phase d’institutionnalisation — 2014-2017 — pour laquelle la
structure bénéficie d’une reconnaissance puis d’'une émancipation, a mon départ.

A ces débuts, les six femmes mahoraises®?’ qui organisent la manifestation
adhérent a I’association et participent aux activités. Les adhésions a la structure
se font par familles. Jusqu’en 2014, le tarif est de 5€ pour les adultes, et 2€ par
enfant (1€ a partir du troisieme). Ces tarifs initiaux permettaient aux familles
d’adhérer a une structure officielle gu’elles ne connaissaient pas sans réel impact
financier’?. De la petite dizaine de familles mahoraises en 2013, la structure passe
a dix-huit familles en 2014 (quinze familles mahoraises, une originaire de
Madagascar, une de La Réunion et la mienne de I'Hexagone). Fin 2016,
I'association compte vingt-six familles adhérentes dont dix-neuf originaires de
Mayotte et des Comores, deux de La Réunion, quatre de Métropole et une dont la
cheffe de famille est originaire de Tahiti>*°.

Comme pour le systéme associatif traditionnel, les adhésions chez les

familles mahoraises se font par réseaux. Les personnes viennent parce qu’une de

527 . . 4, . . . . o
Lors de cette manifestation, elles étaient au moins une quinzaine de mamans. En décidant de

bloquer I'école, elles avaient réussi a regrouper d’autres mamans mahoraises.

> pour comprendre leurs motivations dans l'investissement sur le long terme, et non sur le court
terme, je me suis demandé ce que leur adhésion pouvait bien leur rapporter ?

% pour 2016, les chiffres se composent ainsi : 118 adhérents dont 36 enfants de moins de 6 ans,
29 enfants de 6 a 12 ans, 24 enfants de 12 a 18 ans et 29 personnes de plus de 18 ans. Ce qui est
assez peu au regard du nombre d’habitants dans le quartier.

395



leur amie est bénévole. Parfois, ce sont les enfants qui font adhérer les parents
parce que leurs copains-copines participent aux activités. Et de leur réseau jusque-
la exclu, proviennent d’autres adhérents. Les membres de la structurent changent
au gré des mobilités résidentielles. Mais certaines familles continuent toujours a
adhérer a la structure, notamment pour le noyau constitutif : des six femmes,
guatre sont encore adhérentes dont deux qui n’habitent plus sur La Chaumiere en

2017.

Impulsée par le conflit et I'apparition des différentes institutions, la création
de la structure a permis d’institutionnaliser, dans I’action publique, un certain
nombre de problématiques qui relevaient, jusque-Ia, de faits isolés. A la demande
de la Délégation de Mayotte a La Réunion (DMR) en 2013, un premier diagnostic
a été réalisé par la structure afin d’identifier les problématiques rencontrées par
les familles mahoraises dans le quartier. L’objectif pour la DMR était de recenser
les soucis liés a I’habitat, aux difficultés financiéres et scolaires des familles
mahoraises. Ce diagnostic s’articulait aussi autour de deux enjeux majeurs. D’'une
part, il s’agissait de voir, en tant qu’institution mahoraise a La Réunion, de quelles
maniéres elle pouvait accompagner les migrants mahorais sur le territoire. D’autre
part, il s’agissait de préparer la venue d'une délégation de conseillers
départementaux de Mayotte, et de leur faire visiter les zones résidentielles dans
lesquelles les Mahorais vivaient. Ce premier diagnostic effectué a I'échelle du
guartier a donné une base de travail a I'’Association de La Chaumiére 974. Mais
pour la DMR, cette prise de contact correspondait aussi a un processus de
recensements « des problématiques mahoraises »>>° en vue de préparer un état
des lieux général a La Réunion sous forme d’Ateliers-Débats dont la thématique
était « I'Insertion socioprofessionnelle des populations en provenance de Mayotte

a La Réunion »3. Ces ateliers qui ont duré trois jours (24,25 et 27 février 2014)

530 . Y o , ,
Terme qui a été régulierement évoqué lors de ce colloque.

Organisé par le Conseil Départemental de Mayotte, en collaboration avec le Conseil
Départemental et le Conseil Régional de La Réunion pour I'accueil au sein de leurs locaux. Il est

396

531



ont regroupé I'ensemble des partenaires qui ceuvraient pour/avec/aupres des
. . 2 . s A s . .
migrants mahorais®°. La journée de cldture de ces débats a eu lieu en avril 2014,

avec pour finalité les Trois ans de la Départementalisation de Mayotte.

Dans I'objectif de dynamiser le quartier et d’améliorer les relations entre les
habitants, I'association a lié des partenariats avec d’autres structures qui
ceuvraient sur le quartier’®. La finalité était également d’accompagner les familles
de I'école dans le quartier, gu’il y ait une continuité dans le suivi. L’événement
fondateur enclenché par ces femmes mahoraises a permis que le Club Animation

Prévention organise I'accompagnement des éléves du CE2 au CM2 tous les soirs

534

aprés |"école au sein de I'établissement™”. Le CAP, agréé par les dispositifs du

Contrat Local d’Accompagnement a la Scolarité (CLAS) et d’Espace de Vie Sociale

(EVS) de la Caisse d’Allocations Familiales, intervenait sur deux volets

535

I'accompagnement éducatif pour les enfants et lI'accompagnement a la

parentalité>*® pour les familles de ces enfants :

« Avec cette histoire qui a eu, lI'urgence est de pouvoir harmoniser les
relations avec les familles. Parce que les enseignants, ils en peuvent plus
guand méme ! Voila, apporter du soutien a la fois aux parents, aux éléves
et a I'équipe éducative qui est débordée. Nous on est quand méme une

association paramunicipale, ¢a fait longtemps qu’on fait ¢a, on a des gens

difficile de faire la liste de tous les partenaires de la DMR présents a ces jours de débats. Toutes les
structures, associations, collectivités, institutions dont les champs d’action relevent de la justice,
de la santé, de I'économie, du social, du scolaire, de I'associatif.... J’ai été sollicitée par la DMR pour
faire une intervention lors d’'une séance.

*32 Dans la continuité de ce travail, la DMR a été restructurée et un Pdle Social a été créé afin de
travailler en réseau avec les institutions réunionnaises et étre l'interface entre les professionnels
réunionnais de la santé et du social principalement.

>* Dans un premier temps, I’école et le Club Animation Prévention.

>3 Dispositif encore en place pour I'année scolaire 2017/2018.

>* Les enfants bénéficiaires étaient choisis sur proposition des enseignants.

Selon le cahier des charges de la Caisse d’Allocations Familiales (CAF), la politique de soutien a
la parentalité est de répondre aux conditions de I’exercice de la fonction parentale : d’étre et de
vivre le fait d’étre parent. Ceci consiste a épauler les parents dans leur mission, a proposer un
réseau d’écoute et des services d’accompagnement afin qu’ils puissent exercer pleinement leurs
roles.

536

397



formés pour. Du coup, I'objectif c’est vraiment d’apaiser les choses pour
que tout le monde finisse bien I'année scolaire sans se taper dessus »

[Salariée du CAP, créole blanche, mars 2013]

Ainsi, jusqu’en juillet 2013, c’est un accompagnement socioculturel,
périscolaire et parental qui a été apporté aux familles du quartier. Cet appui
consistait a accueillir le mardi et le jeudi, de mars a juin 2013, les mamans dans le
local de la structure — un local appartenant a la copropriété des Bananiers®’ et
mis a disposition de |'association gracieusement. Ces réunions étaient animées par
un éducateur du Club Animation Prévention et une salariée d’origine mahoraise
engagée par cette dite structure pour la mise en pratique de ce dispositif. Cette
figure associative connue et reconnue a été ensuite recrutée en tant qu’Adulte-
Relais (AR) du secteur de Montgaillard de juillet 2013 a juillet 2016 par la Politique
de la Ville>®®, Ces réunions, dont la durée n’excédait pas une heure de temps,
avaient pour objectif d’offrir un espace de parole pour les mamans, et de les laisser
libres de choisir le sujet et les activités proposées. Ces réunions ont permis a deux
actions collectives de voir le jour : des pique-niques.

Le premier a eu lieu durant les vacances de mai 2013. Cette sortie au parc
Bois Madame a Sainte-Marie était constitué de deux ateliers : un pour les parents
et un autre pour les enfants. L'objectif était d’offrir un espace de parole aux
539

parents pendant que les enfants étaient encadrés par des animateurs™”. C'était

>* Un ancien studio transformé en local. Il n’y avait pas de point d’eau, ce qui freinait certains types

d’activités mises en place. Des alternatives ont été trouvées comme la mise a disposition des locaux
de I'école. En 2017, I'association a loué un studio aux Bananiers. Composé d’une piéce principale,
d’une cuisine et d’une salle de bain avec WC, ce nouveau local a clairement contribué a améliorer
I"accueil des habitants, et le déroulement des activités.

>* Son contrat n’a pas été renouvelé. Plusieurs raisons ont été avancées par les protagonistes : elle
et la commune. Pour la population mahoraise du quartier, c’était une sanction de la part du Parti
Socialiste, car lors des élections départementales, une grande majorité des Mahorais de La
Réunion ont soutenu une élue mahoraise dionysienne du Parti Socialiste qui avait décidé de se
mettre sur la liste d’un représentant du PS (Patrick Lebreton) autre que le Maire de Saint-Denis
(Gilbert Annette pour lequel elle a été sur la liste lors des municipales) qui avait choisi de soutenir
Huguette Bello.

>* Animateurs socioculturels et éducateurs spécialisés.

398



aussi pour elles I'occasion de restituer la broderie confectionnée lors des

réunions :

Figure 69: Broderie confectionnée par les mamans mahoraises de La Chaumiére et représentant les liens
entre La Réunion et Mayotte

Si les ateliers ont été instructifs pour les parents, le moment du repas a été

jugé négativement par les parents lors de la session de bilan la semaine suivante :

« Vous avez pas mangé avec nous »

« C’était un pique-nique partage et vous avez fait bande a part. Les

parents avec les parents, et vous, ailleurs »

Le piknik partaz présenté lors des sessions de rencontres consistait a ce que
chaque famille apporte son repas, et que toutes mangent ensemble. Les familles
pouvaient se partager les plats si elles souhaitaient. Lors du repas, les familles ont
mangé ensemble, s’asseyant selon les affinités individuelles de chacune. Le
copartage des plats s’est fait sur la base des logiques de réciprocité, de don, de
partage et de convivialité qui caractérisent les interrelations de la société
traditionnelle mahoraise.

Mais les animateurs, regroupés entre eux dans un coin reculé du groupe,

avaient apporté chacun leur plat ou leurs sandwichs.

399



La deuxiéme sortie a été organisée en juillet 2013, 'objectif était de cloturer
le dispositif mis en place depuis mars 2013, et d’atteindre les objectifs généraux
non finalisés en mai, avec I’évaluation négative du moment du partage de repas

par les participants.

Ainsi, les mamans ont organisé cette deuxiéme sortie en fonction de leurs
cadres de références : un vule confectionné sur place, a base de bananes et de

>% Tout en faisant les ateliers proposés par les éducateurs du CAP. Si

brochettes
les mamans ont été satisfaites du pique-nique, les organisateurs de la sortie ont
été plutot décus de la journée. Les ateliers ont été annulés, car les préparations
culinaires ont duré plus de temps que prévu. Toutefois, les ateliers se sont
déroulés de facon informelle durant les échanges pendant les préparations
culinaires. En effet, connaissant le theme, et se rendant compte du retard pris, les
femmes mahoraises ont lancé les débats sur les themes de la sexualité, des
relations dans le couple, de la place de la femme, des études... Bien que non
cadrés, les échanges ont été nombreux. La parole a été plus libre du fait que le
déroulement s’apparentait a une activité des relations sociales traditionnelles.
Entre femmes, avec des éducatrices femmes (juste un homme), les enfants

occupés a jouer, ces femmes ont évoqué des choses de l'intimité qui n"auraient

sGrement pas pu se dévoiler dans un cadre trop formel.

Cette période de création marque le début d’un travail partenarial avec un
. . N cpp s . 41 ..
certain nombre de structures qui relévent de différents univers>*!. L’association a

ceuvré pour que 'isolement administratif de La Chaumiére ne se traduise pas par

542

un isolement territorial. Ces champs d’action du milieu du sport™*, éducatif,

> De beeuf et de poulet.

Les partenariats ont été nombreux et fructueux. Cependant, au bout de quelques années,
certains ont développé des logiques de concurrences en termes d’évaluation et de quantification
des activités. Une concurrence due au soudain intérét pour le quartier, aux restrictions
budgétaires, et au travail scientifique que je réalisais sur ce quartier.

>*2 Convention avec des structures sportives (Judo, Fitness, Foot) afin d’apporter des activités aux
parents, mais aussi aux jeunes par un encadrement dans I’école ou en dehors du quartier.

541

400



14 . ..
I>**... — permettaient ainsi de proposer une grande

artistique543, ou institutionne
diversité d’activités®® et d’accompagnement dans et hors du quartier, pour les
familles adhérentes, et, dans une plus large mesure, les habitants du quartier
lorsque les actions collectives se déroulaient dans le quartier (comme les actions
de nettoyage par exemple). L'accompagnement structurel de I'association a été
grandement facilité par la Politique de La Ville. En effet, jusqu’a la fin de I'année
2014, le quartier de La Chaumiere relevait de la géographie prioritaire, et pouvait
donc prétendre a un certain nombre de dispositifs gérés par la Politique de la Ville
(cf. chapitre 1). Début 2015, le secteur dont fait partie La Chaumiéere évolue di a
un redécoupage métropolitain et devient un Quartier de Veille Active (QVA).
Relevant partiellement de la géographie prioritaire, le critere de revenu par
habitant n’a pas été retenu par I'Etat. Le secteur est donc considéré comme un
guartier moins prioritaire que les quartiers de la Politique de la Ville (QPV). La
Chaumiere étant entourée par des villas, et ayant une couche de population de
salariés et de retraités, les critéres retenus I'en ont exclue malgré les indicateurs
socio-économiques d’une importante part des habitants bénéficiaires des
minimas sociaux. Toutefois, malgré ce changement, I'association profite d’un suivi
par un chef de projet, et I’attention constante de I’élue du secteur et du service de
cohésion sociale de la Préfecture. L'objectif étant de ne pas isoler le quartier, ses
habitants et de soutenir la dynamique d’animation et de création de liens en court.

L'agrément Espace de Vie Sociale (EVS) délivré par la Caisse
d’Allocations Familiales en février 2015 a permis a la structure de bénéficier de

subventions supplémentaires, en plus de celles délivrées par la Mairie a la suite

> |’association LERKA notamment et des artistes associés a des projets relevant de la musique

ou de I'art visuel.

>4 Mairie, Caisse d’Allocations Familiales (CAF), Préfecture, Délégation de Mayotte a La Réunion
(DMR), Direction de la Jeunesse et des Sports et de la Cohésion Sociale (DJSCS), Centre Académique
pour la Scolarisation des enfants allophones Nouvellement Arrivés et des enfants issus de familles
itinérantes et de Voyage (CASNAV), Collége de Montgaillard et Ecole de La Chaumiére...

>*> De nombreuses activités sont en ligne sur la page Facebook de I’Association du quartier de La
Chaumiere ou dans I'établissement des rapports d’activités validés par les AG et transmis aux
financeurs de la structure (Caisse d’Allocations Familiales et Mairie de Saint-Denis).

401



des demandes effectuées. Le projet de la structure qui s’intitule « Familles et
Enfance a La Chaumiére » a été reconduit en 2016 et 2017, autant par la commune
qgue par la Caisse d’Allocations Familiales. Ce projet s’articule autour de
problématiques référencées par les bénévoles de la structure par un diagnostic
effectué aupres des habitants, et pour lesquelles la structure envisage des actions
de remédiation et d’amélioration des liens interhabitants, intrafamiliaux et
intergénérationnels, au travers d’'une multitude de partenariats qui se sont
élaborés au fur et a mesure des années et en fonction des rencontres, des
demandes et des besoins. Un projet qui est également basé sur la dynamique

associative, sociale et culturelle de la vie de quartier.

Depuis la réélection du Maire Gilbert Annette aux élections de 2014, la ville
de Saint-Denis s’est organisée en établissant un projet social®*® dont la thématique
est renouvelée chaque année. Ceci permet une concentration d’interventions et
d’interactions entre partenaires publics et privés, ainsi qu’un nombre important
d’activités et de manifestations sociales, culturelles, sportives a destination des
familles dionysiennes. De ce fait, I'association, dans un objectif de dynamisation
du territoire de La Chaumiére et afin de répondre aux cahiers des charges de ses

financeurs, s’est également placée dans la continuité des projets proposés par la

>* Renforcer le sentiment d’appartenance a la ville en offrant un service de proximité de qualité
(disponibilité des élus, ouverture des mairies annexes le samedi matin sur rendez-vous pour
rencontrer les élus et les conseillers de secteur, création de conseils de quartiers, I’émission
dialogue dionysien chaque samedi matin avec le Maire sur une radio locale, page FB et autres
réseaux sociaux, I’émission dionycité chaque mercredi qui recense les actualité de la commune,
dionymag édité mensuellement...). Ces initiatives communales régulieres et de grande envergure
émergent a la suite du premier mandat du Maire 2008-2014, ou tout un travail sur la rénovation
des établissements scolaires a été effectué, avec la jeunesse dionysienne au coeur de cette
premiére mandature ol un Projet Educatif Global a été instauré entre 2008 et 2014 (Plan Anglais,
activités dans les écoles...) et renouvelé lors de la deuxiéme mandature en élargissant les
compétences et les secteurs d’application. Avec la réforme des rythmes scolaires, I'accent a été
mis sur le recrutement de plus d’une centaine de jeunes en contrat civique et en partenariat avec
la Ligue de I'enseignement pour que les activités dans les écoles — sur le temps du midi et apres
I’école — soit maintenues et développées. Les projets entrepris par la Mairie sont conséquents et
ont pour objectifs de mettre le Dionysien au cceur du projet municipal pour qu’il puisse se
reconnaitre et étre au coeur de sa ville de résidence. Chaque année, une thématique est trouvée :
les dirigeants associatifs, les seniors, les jeunes...

402



ville (ou par des structures implantées a Saint-Denis) en y participant afin d’ouvrir

le quartier et ses habitants sur la ville.

La question de la cohésion sociale s’impose aujourd’hui comme une
préoccupation essentielle des collectivités locales ; notamment pour les
communes dont les compétences territoriales régissent de nombreux domaines
de la vie quotidienne de leurs administrés (Avenel, 2013). Les politiques de
développement du territoire sont ainsi portées vers la proximité et la cohésion
sociale afin de rétablir, sur le territoire d’action, une cohabitation fragile, effritée
par I’étalement urbain collectif et I'apport d’'une nouvelle migration stigmatisée.
Et le conflit créateur de la structure associative a La Chaumiere démontre cette
cohésion sociale fragile dans ce quartier ethnicisé par la visibilité des familles
mahoraises qui 'investissent (cf. chapitre 3). Des discours et des attributs qui
dévalorisent le quartier et sa population : quartier pauvre, populaire®®’, quartier

sensible, difficile, de Komor...

Ainsi, a la suite du chapitre 3 ol les formes de reterritorialités mahoraises sont
analysées, je me suis demandé comment le territoire de La Chaumiére —au travers
de ses dynamiques sociales et de ses synergies associatives établies — engendrait-
il un sentiment d’appartenance pour les familles bénévoles mahoraises ? Et
comment, au travers des actions que ces familles proposaient et organisaient,
participaient-elles a la valorisation de celui-ci ? Quelles étaient les attaches des
habitants vis-a-vis du quartier ? Que mettaient-ils en avant lors de la promotion

de celui-ci ?

547 3 . « g / . . , .
A ce propos, le premier intitulé de ce travail comportait ce terme pour évoquer le quartier.

403



1)

L’Association du quartier de La Chaumiere 974 : vecteur

d’émancipation ?

a) De I'animation socioculturelle a la médiation

D’un point de vue global, la structure s’est entourée de partenaires divers et

., 54 , erp s , . . . . ,
variés>*® pour répondre aux différentes problématiques et besoins diagnostiqués.

Ce diagnostic a été effectué des le début par les membres de I’Association du
quartier549. Des réunions de travail avec I’Adulte-Relais, I'élue du secteur, les
représentants de la Préfecture et de la Politique de Ville ont permis de compléter
ce diagnostic. Ces logiques d’animation et de partenariats constants ont permis a
I’Association du quartier de La Chaumiére 974 d’obtenir des financements
communaux dés 2014, puis I'agrément Espace de Vie Sociale®*°(EVS) en 2015, afin
de répondre aux besoins référencés lors du diagnostic établi pour la Caisse

d’Allocations Familiales :

> pour les principaux et sans exhaustivité : la Caisse d’Allocations Familiales (CAF), la Mairie de
Saint-Denis, la Politique de La Ville, I'école de La Chaumiere, le Centre Académique pour la
Scolarisation des éleves allophones et Nouvellement Arrivés et des enfants issus de familles
itinérantes et de Voyageurs (CASNAV), la Délégation de Mayotte a La Réunion (DMR), LERKA :
espace de recherche et de créations en arts actuels.

>* Dans un premier temps, entre les bénévoles, puis avec les autres habitants du quartier, le
personnel de I'école... Je suis également partie a la rencontre des habitants du quartier en me
baladant. Ceci a permis de croiser les données provenant des familles mahoraises avec celles des
autres. N’ayant pas encore commencé mon doctorat, j’étais tout de méme dans une démarche
d’enquétes de terrain.

> selon le guide méthodologique établit a destination des associations qui souhaitent obtenir cet
agrément, « les Espaces de Vie Sociale ont vocation a renforcer les liens sociaux et les solidarités
de voisinage en développant, a partir d’initiatives locales, des services et des activités a finalités
sociales et éducatives. lls concourent a la politique d’animation de la vie sociale des Caisses
d’allocations familiales. » Pour développer un EVC, six conditions sont nécessaires : « 1) engager
une réflexion préalable au lancement de la démarche, 2) établir I'état des lieux-diagnostic,
3) déterminer les modalités d’élaboration du projet social, 4) définir le contenu du projet social et
le formaliser dans un document, 5) rechercher des partenaires et des ressources du territoire pour
son développement, 6) réaliser chacun des documents attendus du dossier administratif ». Pour
plus d’informations au sujet des modalités d’agrémentation, voir le Guide Méthodologique EVS
disponible sur le site internet de la Caisse d’Allocations Familiales.

404



« Ce quartier est composé de cing immeubles d'une centaine
d’appartements chacun, d’une vingtaine de villas et d’'une école. Ces
résidences sont toutes en gestion privée. Rien ne reléve du logement
social. A sa construction, ce quartier jouissait d’un certain standing et
d’une importante population salariée. Ces vingt derniéres années, le type
de population a changé amenant au gré des flux migratoires la présence
d’un certain nombre de familles originaires de I'océan Indien (Réunion,
archipel des Comores, Madagascar, Maurice...) et souvent bénéficiaires
des minimas sociaux. Ce changement, souvent mal percu par les
locataires ou propriétaires habitant sur le secteur depuis de nombreuses
années. Ce changement amene aussi un certain nombre de conflits entre
habitants, syndic et population mahoraise du quartier, notamment sur les
oppositions mode de vie/réglement de copropriété : déchets
permanents, dépdbts sauvages, non-respect des jours de collecte,
probléemes de nuisances sonores, de jeux d’enfants a des endroits
inappropriés, d’étendage de linge sur les pelouses, de non-respect des
biens privés et communs (graffitis, tags, dégradations...). De plus, ce
quartier manque d’un lieu de référence et d’accueil journalier en continu
ou chacun des habitants de ce secteur pourrait trouver renseignements,
activités et lieu de vie (point info, bibliothéque, accueil social...). Il s’agit
donc de développer, a long terme, une Maison de Quartier, principal désir
de I'ensemble des habitants qui aspirent a trouver a La Chaumiére plus

d’activités pour favoriser les liens »

[Extrait du diagnostic effectué en septembre 2014 pour obtenir
I’agrément Espace de Vie Sociale de la Caisse d’Allocations Familiales lors

des demandes de subventions 2015].

405



Le projet associatif « Familles et Enfance a La Chaumiére » de I’Association

1
>5! || sert de base aux demandes

de quartier La Chaumiére 974 est rédigé dés 2014
de financement de la Caisse d’Allocations Familiales et de la Mairie de Saint-Denis,
en fonction des compétences financieres de ces deux institutions. Ces logiques
d’animation de travail répondent a plusieurs axes dont les finalités générales sont
« de dynamiser le quartier et de favoriser la cohésion sociale par la (re)création

des échanges intergénérationnels et intrafamiliaux ». Ces activités sont ainsi

choisies et organisées en fonction de la demande des adhérents.

Ces volets d’intervention relévent de différents champs d’actions réalisées a
I’échelle du territoire de La Chaumiére, ou a I’échelle de La Réunion>>2.

Le premier concerne « les activités et sorties pédagogiques, culturelles et
artistiques ». L'objectif général étant de favoriser les apprentissages scolaires par
des activités annexes, lutter contre l'isolement et découvrir le patrimoine
réunionnais. La structure participe ainsi aux différents festivals et organise des
sorties familiales dans les musées. Le second volet concerne « la cohésion sociale
et la dynamique de La Chaumiére ». Les objectifs tendent a la lutte contre
I'isolement social et I'’émergence de liens entre les habitants et au sein des

familles. Ainsi sont proposées des permanences d’accés aux droits, des journées

>! Renouvelé chaque année et reformulé selon les évaluations trimestrielles et annuelles des
actions. En 2017, la Caisse d’Allocations Familiales a demandé a ce que ce projet soit construit sur
une période d’au moins deux ans, et non annuel.

>*2 parfois au-dela des frontieres réunionnaises. En 2014, I’Association du quartier de La Chaumiére
974 a effectué un voyage a Mayotte du 1* au 13 ao(t, avec 20 enfants et 5 parents. En 2016, au
travers d’un projet proposé par I'association et sélectionné dans le cadre d’un projet piloté par le
Ministere de la Ville, de la Jeunesse et des sports « Tous préts. Euro 2016 », ce sont 7 enfants qui
sont partis pour 7 jours a Paris. Le projet concernait « Les corps en Mouvement » : projet artistique
(photographie et vidéo) et culturel (exposition, dimension identitaire) autour du football. Dans ce
voyage, les enfants ont alterné des visites culturelles et activités artistiques. Lors des séances
d’activités, il a été question de visiter les lieux et batiments principaux de Paris, dont la Cathédrale
Notre-Dame de Paris. Les enfants se sont horrifiés a cette idée et ont manifesté clairement leur
désapprobation : « on a pas le droit », « c’est interdit »... Pour éviter toutes incompréhensions, le
Kadhi est intervenu lors d’une réunion avec les parents pour expliquer les liens culturels et cultuels
qui existent entre les différentes religions et I'importance des échanges. Les partenaires de ce
projet ont été LERKA et Mounir Allaoui. Ce projet a été financé conjointement par I’Association de
quartier de La Chaumiere 974 et le Ministére des outre-mer.

406



de sensibilisation dans le quartier (nettoyage, santé, alimentation...), des séances
de sport et autres activités pour les parents (cuisine...). Le troisieme volet — qui est
aussi celui du fil conducteur — concerne tout ce qui reléve de la parentalité. Les
objectifs étant d’accompagner les parents dans leurs roles, de favoriser les liens
intrafamiliaux, mais aussi les relations familles/école. Le kafé paroles coorganisé
avec I'école de La Chaumiere et le CASNAV propose des temps de paroles aux
parents dans I'école, et les conférences avec le médiateur de la Délégation de
Mayotte permet aux familles mahoraises d’avoir un espace de paroles hors des
murs du quartier.

C’est donc sur une logique partenariale de dynamique du territoire que la
structure a basé son fonctionnement. C'est aussi dans l‘objectif d'une
capitalisation des expériences et de savoirs restitués sous forme de
réciprocités formelle et informelle : « que peuvent nous apporter les institutions

et les structures, et que pouvons-nous leur apporter ? »

Cette méthodologie appliquée, ces formes de recherches-actions sont
devenues des véritables leviers d’émancipation et d’actions collectives.
Produisant du lien social entre les acteurs et les structures elles-mémes, ceci a
renforcé le maillage territorial qui s’était peu a peu dilué dans I'étalement urbain
et la démographie grandissante. Ainsi, dans la continuité de ce qu’appelle Cyprien
Avenel « I'approche ascendante de I’action publique », |la politique d’intervention
de la structure était la continuité d’un projet local territorialisé impulsé par les
financements communaux et ceux de la Caisse d’Allocations Familiales qui, chaque
année, permet de « concilier deux conceptions finalement différentes de la ville :
la ville « créative » (Florida, 2002), tournée vers le marketing territorial, et la « ville

553

citoyenne », tournée vers la cohésion sociale »””°. Une dynamique toutefois

fragilisée par la nécessité constante et fastidieuse de rechercher des financements

>>* Dans Cyprien AVENEL, op.cité, p.5.

407



et une gestion administrative et humaine complexe pour une structure dont

I’encadrement repose sur du bénévolat.

Au bilan, I’Association du quartier de La Chaumiére 974 a donc émergé de ce
contexte particulier d’effritement de lien social, de conflits interhabitants et
intergénérationnels souvent ethnicisés par les habitants eux-mémes et les
représentations collectives apportées par I'extérieur du quartier.

Cette phase de création institutionnelle a trouvé son point de
reconnaissance par la création d’'un emploi conventionné avec I'école et le
CASNAV en avril 2017°>*. Ce poste de médiateur interculturel en milieu scolaire et
éducatif>® a une double spécificité. D’une part, il s’agit d’apporter soutien aux
familles, aux éleves et a I'équipe éducative dans leur mission respective. D’autre
part, il s’agit de continuer de développer les activités de I’Association avec les
dirigeants bénévoles. Ce poste a pris la forme d’un changement dans la continuité
puisque quelques mois plus tard, je déménageais et je laissais ma fonction
bénévole de « coordonnatrice de projet » a la présidente de I’association et a cette

médiatrice.

554 . ;. .. . .. .
Je ne suis plus présidente, mais je reste membre du conseil d’administration. De plus, dans la

convention signée avec le Pole Emploi dans le cadre de ce contrat, je suis tutrice de cette
médiatrice.

> Dans le jeu des relations et des concurrences, cette médiatrice est apparue comme une figure
similaire a la mienne, comme un « double » de moi-méme avec lequel j’ai dii renégocier des
positions. Femme, habitante du quartier, malgache, diplomée, 3 enfants, mariée a un zoreil mais
plus agée que moi, ses roles sociaux ont été ainsi similaires aux miens. Ce statut professionnel
differe de mon statut de bénévole sortante. Ainsi, il a fallu aussi que les membres de la structure,
les membres dirigeants et les partenaires renégocient leurs positions face une salariée qui
reprenait ma position de leader associatif vacante depuis janvier 2017. Cette position est appuyée
par la confiance des femmes mahoraises qui elle-méme est motivée par un complexe d’infériorité.
Certains partenariats ont continué et ont été renforcé, tandis que d’autres ont été abandonné aux
profits de nouveaux.

408



b) L’ancrage territorial des Mahorais a La Chaumiére : entre investissement et
perspectives d’émancipation au sein de I’Association de quartier La Chaumiére

974

Pour [I’Association de quartier La Chaumiére 974, la participation et
I'implication des habitants reste le leitmotiv des dispositifs financiers et des
missions de la structure du quartier. Une politique a la fois urbaine et sociale qui
est basée sur la logique d’équité du dispositif d’accompagnement des « Territoires

> Et les interventions par la promotion d’une conception

a problémes »
ascendante et participative de I’action publique prennent appui sur les ressources
locales existantes>>’ afin de pouvoir résoudre la difficulté par la mobilisation des
ressources locales engendrées par les habitants. Ainsi, en 2016, une secrétaire,
d’origine mahoraise et habitante du quartier, a été recrutée en CUI-CAE>>® pour
un an. L’association du quartier de La Chaumiére a aussi participé a la formation
du Brevet d’Aptitude aux Fonctions d’Animateurs de deux mamans pour qu’elles
puissent participer pleinement a I'’encadrement des activités de la structure, mais
aussi leur permettre de faciliter I'obtention d’'un emploi. De plus, lorsque cela est
possible, le vivier des encadrants est recruté dans le quartier. D’une part, cela
permet aux personnes du quartier d’investir un champ d’action au sein de leur lieu
d’habitation et, d’autre part, cela permet de valoriser la mobilisation territoriale
du secteur.

Le territoire de La Chaumiére est donc percu — par la structure elle-méme,
ses membres, et les institutions qui la financent — comme un point d’ancrage au
développement de la vie associative. Pourtant, les visions sur le long terme sont

occultées par le court terme, et la nécessité de survie par des financements de

plus en plus précaires, si incertains et par des logiques concurrentielles qui

>*® Dans AUTES, M, « Les sens du territoire », Recherches et Prévisions, n°39, 1995.

> Ibid.

>*% Contrat Unique d’Insertion-Contrat d’Accompagnement dans I’'Emploi est un « contrat dans le
secteur non marchand qui facilite, grace a une aide financiere pour I'employeur, I'accés durable a
I'emploi des personnes sans emploi rencontrant des difficultés sociales et professionnelles
d’insertion. Il permet des recrutements en CDD ou CDI. Source travail-emploi.gouv.fr.

409



deviennent ainsi des menaces économiques et sociales. Mais ces menaces
deviennent des leviers d’opportunités du moment que les membres parviennent
a se structurer et a saisir les opportunités de formation. En 2016, les membres
volontaires de I’association du quartier de La Chaumiéere ont bénéficié d’un suivi
administratif et comptable piloté par le Dispositif Local d’Accompagnement>>°.
Cette formation sur plusieurs mois a permis de développer des outils comptables
et administratifs. Il s’agissait aussi de faciliter la gestion administrative des
membres et de conforter les actions collectives qui développent un ancrage
territorial, ancrage appuyé par I'augmentation des activités de la structure dans et
hors du quartier et leur répétition d’années en années. Le développement des
actions collectives des femmes mahoraises, par exemple, répond a des logiques
territoriales impulsées par les formes de réseau traditionnel. Ainsi, les enjeux de
la territorialisation mahoraise sont mis a profit dans la structure de loi 1901 par
I'organisation des ventes de broshetti**® dans le quartier pour récolter des fonds.

Mais cette action rémunératrice est paradoxale. Si son organisation permet
de récolter des fonds pour mener a bien des activités qui favorisent le lien social,
elle renforce aussi la question des conflits dans le quartier lorsque cette action est

mise en place le week-end :

« Non, mais Madame Mezzapesa !! Vous vous rendez compte ! Elles font
encore des barbecues dans le parc et je me prends toute la fumée dans la
gueule. On est en weekend, les gens travaillent, on a envie de se reposer

. . 1 .
pas de se faire enfumer ! Y’a du temps la semaine®®, elles peuvent faire

>>9 Dispositif créé en 2002 par I'Etat et la Caisse des Dépéts, avec le soutien du Fonds Social

Européen, rapidement rejoints par le Mouvement associatif. Le Dispositif Local
d’Accompagnement (DLA) permet aux structures d’utilité sociale employeuses (associations,
structures d’insertion par I'activité économique, coopérative a finalité sociale) de bénéficier
d’accompagnements dans leurs démarches de création, de consolidation et de développement de
I’emploi. C’est un dispositif public présent sur tout le territoire. Source www.indo-dla.fr.
>% Brochettes de beeuf ou de poulet. Cf le chapitre 7.
561 . ) . ; .

Mais c’est surtout moins rentable en termes de temps et économique.

410



¢a quand on est pas la » [Homme, créole blanc, la cinquantaine,

propriétaire].

A La Chaumiére, cette mobilisation oscille donc entre une lutte contre la
stigmatisation et la revalorisation du quartier au travers de nouvelles synergies
internes et extérieures au quartier. Le travail bénévole au sein de I’Association du
quartier de La Chaumiére a également été renforcé par la création d’un certain
nombre d’emplois en contrats aidés et/ou vacataires. Permettant ainsi la
multiplication des champs d’action, des activités et de la répartition du travail a
effectuer au sein des membres et du personnel. Cette logique de management a
ainsi facilité la visibilité de la structure aupres des partenaires, des habitants, et
ladite professionnalisation des membres bénévoles qui acquiérent par cet
engagement un certain nombre de compétences qui sont aussi développées par
le travail conjoint d’avec les salariés. En effet, certaines compétences — juridiques,
gestionnaires et financieres — demandées par une administration de plus en plus
lourde® nécessitent bien souvent le partage des tiches entre bénévoles et
salariés. L'expérience acquise au cours de I'engagement apparait comme une
ressource non négligeable pour les bénévoles dirigeants, d’autant plus que cet
engagement permet a certains de pouvoir postuler a des emplois au sein des
collectivités territoriales au regard de leur engagement et de leur connaissance du

territoire et des populations qu’ils cotoient.

>%2 Comptabilité, rédaction de bilan, subventions... En plus de I'accompagnement DLA dont la
structure a été bénéficiaire, le POle Intégration de Saint-Denis a mis en place ce type de formations
a destination des représentants associatifs originaires de Mayotte et des Comores. La Caisse
d’Allocations Familiales a fait de méme pour les dirigeants associatifs des associations agréées EVS.
Les nouveaux membres dirigeants de la structure ont ainsi bénéficié de ces accompagnements.

411



Méme si La Chaumiére est un quartier stigmatisé par I'extérieur, ceux quiy
vivent ou qui y ont vécu, gu’ils soient Mahorais ou autres, se réclament de ce lieu

auquel ils sont attachés :

« Je suis habitante de La Chaumiére. Je vis ici depuis 1992. Et je suis bien
a La Chaumiere. Je suis fiere d’habiter a La Chaumiere. Jaime La
Chaumiére. Et pour rien au monde je veux déménager » [Femme, créole

blanche, 61 ans, mars 2017]°%

« C’'est vrai que La Chaumiére n’est pas ce que c’était. Mais on y est bien.
C’est vrai que les enfants crient, parfois y’a des soucis avec les familles,
c’est dégradé. Mais c’est pas que la faute des Mahorais. C’est nous aussi,
propriétaires, avec tous ces soucis administratifs comme vous avez
expliqué. Maintenant c’est a nous de faire changer les choses. Mais en
tout cas, c’est vrai aussi, a La Chaumiere c’est mieux qu’y’a deux ans ».

[Homme, 65 ans, métropolitain, propriétaire, mars 20177°%

A La Chaumiére, les Mahorais font en sorte de vivre leur vie en s’inscrivant
d’une maniére ou d’une autre dans ce territoire et ce, quelle que soit la forme que
cela prend, et les tensions que ces maniéres de vivre, de faire et d’étre peuvent
engendrer. Ainsi, ces diverses formes d’investissement dans le quartier

développent ce sentiment d’attachement, comme I'explique cette interlocutrice :

« On est les mamas de La Chaumiére. On est |’association des mamas

mahoraises de La Chaumiére.

M.M : Les mamas mahoraises ?

563 _ P . . . . N
Propos recueillis lors d’une conférence que je faisais sur le quartier de La Chaumiere a la

Bibliotheque Départementale de La Réunion le 21 mars 2017. Quelques propriétaires habitants et
anciens habitants étaient présents.
564 .

Ibid.

412



Ben oui. Enfin ! On représente les mamans de La Chaumiere. Toutes les
mamans, mémes celles qui viennent pas parce qu’elles ont peur des
Mahoraises (éclats de rires) ». [Femme, Mahoraise, 30 ans, trois enfants,

juin 2015]

Cet attachement au territoire est accompagné d’'un investissement
préexistant par des formes de réseaux communautaires. Investissement qui, lui,
met en évidence les relations affectives que peuvent entretenir les habitants
mahorais avec le quartier et avec la structure : relations toutes teintées

d’ambivalence traduisant des rapports a la fois conviviaux et conflictuels :
« Tu sais que tout le monde dit qu’on est une association de Mahorais ? »

M.M : « Qui, je sais. Mais c’est pas grave, faut leur dire que c’est pour tout

le monde, pour tous les habitants »

« C'est ce que je dis, mais ils me croient pas. J'aimerais bien qu'y ait
d’autres personnes aussi. Y’a un peu de malgaches, des zoreils, y’'a V. qui
est tahitienne®®, mais y’a pas assez d’autre monde. Faut qu’on se parle,
faut qu’y ait plus d’adhérents. On vit tous ici, on est tous de La

Chaumiere » [Femme, Mahoraise, 29 ans, trois enfants, avril 2014}

565 p . s . . s
Fréquentait déja la structure mais sans y avoir adhérée.

413



L’ancrage territorial des familles mahoraises permet ainsi d’étre abordé au
travers des mobilités résidentielles et de la maniére dont les habitants, ex-
habitants mahorais, peuvent étre amenés a s’'impliquer dans les structures
associatives de leur quartier ou de leur réseau. Dans la continuité de certains
travaux sur la place et la fonction de la proximité des formes de parenté dans les
choix des parcours résidentiels des nouveaux urbains (Sencébé, 2002), les logiques
d’implantation des familles mahoraises et comoriennes leur permettent d’étre a
la fois investies dans des structures sociales de type républicain ou des
structures associatives de type traditionnel (shama, shikao).

Protagoniste du conflit exposé dans ce chapitre, cette jeune maman
mahoraise de 31 ans, mariée, 3 enfants®®, illustre bien cet exemple. Aprés s’étre
investie des le début dans I’Association de quartier La Chaumiére 974, elle a assuré
—au fil des ans — la vice-présidence, la trésorerie avant de prendre la présidence
en 2017. Bien qu’ayant déménagé quelques mois aprés sa prise de fonction, elle
reste profondément attachée au quartier et poursuit son engagement associatif
pour accompagner ses amies, mais surtout pour que les choses « changent pour
nos enfants. Et puis, on va bien faire les choses pour que quand tu rentres, tu sois
fiere de nous »°°’. Elle a également été recrutée de 2015 a 2017 comme Agent

Territorial Spécialisé des Ecoles Maternelles en CUI-CAE>®®

pour remplacer un
poste laissé vacant. Quel chemin parcouru depuis ce jour du 12 novembre 2012
ou elle bloquait I’école avec ses amies pour crier sa colére contre une institution
qui semblait ne pas la comprendre ! Dans tous les cas, identifiée en tant que
membre active de I'association, habitante du quartier, mahoraise, sa présence

dans I’école a permis de faire le lien avec les familles et I'institution.

566 | ;4 . a P . . ;.
L’age retenu des interlocuteurs s’arréte en décembre 2016. Son parcours migratoire est décrit

dans le chapitre 4.
> La présidente de I'association de quartier La Chaumiére, 4 juillet 2017. Discours lors de mon pot
de départ et de I'inauguration du nouveau local.
568 ~: ape ey 2
Dispositif op.cité.

414



L'attachement gu’elle exprime demeure a I’échelle des relations et des
connexions entre les réseaux concernés (France Guérin-Pace, 2007). Et elle n’est
pas la seule, puisque la secrétaire de I’Association, mariée, 5 enfants a déménagé
en 2015. L'analyse du quartier a I'échelle de I'engagement associatif et de
I’'ancrage se rapproche des travaux des sociologues Francois Dubet et Didier
Lapeyronnie (1992), de Michel Korkoreff (2003) et Cyprien Avenel (2013). Bien que
leurs travaux portent sur des habitats de type social dont les habitants sont
d’origines diverses, leur analyse sur la densité des relations sociales qui se
configurent dans ces quartiers leur permettent d’affirmer qu’il s’agit 1a d’'une sorte
d’enveloppe protectrice associée a la relation familiale.

La structuration de I'association du quartier de La Chaumiére a trouvé son
origine dans une forme de liens préexistants®® incarnée par les formes de réseaux
communautaires. Toutefois, ces formes de réseaux communautaires préexistants
se sont élargies par I'encadrement loi 1901 de la structure et par I'arrivée d’autres

membres mahoro-comoriens ou non.

La référence au quartier, appuyée par l'investissement associatif est un
facteur important d’ancrage et d’émancipation pour les bénévoles du quartier>’°.
Car I'’engagement des individus dans le territoire, qu’il reléve d’un investissement
social, associatif ou financier est d’autant plus important que ceux-ci objectivent
leurs parcours migratoires comme temporaires, mais dans lequel il s’agit de

s’investir :

> Les chapitres 5 et 7 évoquent particulierement cette notion de réseau chez les Mahorais et les

Comoriens.

>% Dans cette analyse, je n’ai traité que des membres de cette association. Mais je ne néglige pas
les autres formes d’engagement qu’il a y pu avoir a La Chaumiere au travers des autres tentatives
associatives dans le quartier. Ces autres formes d’engagement constituent des configurations qu’il
faudrait analyser dans un travail ultérieur. Du fait de la notion d’enclicage, je n’ai pas intégré ces
formes a mon analyse.

415



« Ce qu’a fait Mélanie c’est pas pour elle, c’est pour nous. Pour nos
enfants. Parce qu’on l'aurait pas fait. Alors, maintenant c’est a nous de

. 71
prendre sa place et de faire les choses pour nos enfants ».’

Début d’année 2017, j’ai remis ma démission en tant que présidente. D’un
point de vue personnel, il était temps pour moi de me consacrer a la fin de mon
doctorat. En tant que présidente, le relais devait étre transmis afin d’assurer une
nouvelle dynamique a la structure, mais aussi au quartier par la mobilisation pleine
et active des membres. Elles sont trois femmes mahoraises a avoir présenté leur
candidature pour étre membres du bureau. Les deux femmes au poste de
présidente et de secrétaire sont des membres initiateurs du conflit et qui ont
accompagné la structure depuis sa création. Elles étaient déja membres du
bureau, alors que la trésoriére est une nouvelle adhérente, choisie pour ses
compétences en comptabilité. Je restais toutefois membre du Conseil
d’Administration afin d’accompagner les membres du bureau dans la transition et
dans le passage des responsabilités et des compétences. Comme l'association
était structurée, organisée et financée, la prise de poste a été facilitée. De plus, les
membres ont bénéficié, depuis 2016, d’un certain nombre de formations qui leur
permettait d’avoir les bases de la gestion associative’’’. La médiatrice
interculturelle a constitué mon double puisqu’elle a été amenée a travailler sur
des volets que je pilotais et que ses réles sociaux étaient similaires aux miens. Peu
a peu elle m’a remplacée dans bien des domaines que je lui ai laissés. La transition
a été facilitée aussi par I'obtention d’un nouveau local loué par I'association.
Comme la vie associative était développée et prolifique, j’ai remis a la présidente
lors de mon départ un « guide de survie » dans lequel se trouvaient toutes les

informations nécessaires a la bonne gestion administrative et comptable. La

>"! La présidente de I'Association de La Chaumiére, 4 juillet 2017.
>’2 ce dont je n’ai pas bénéficié en prenant la présidence en 2012, devant ainsi apprendre « les
ficelles du métier ».

416



transition s’étant faite en douceur, mon départ a été le levier d’'une émancipation
sociale.>”

De plus, le fait d’habiter, de s’engager et de s’inscrire dans un quartier qui
est stigmatisé, assigné de maniére négative autant de l'intérieur que de
I’extérieur, permet a ces femmes mahoraises « qui s’y investissent d’éprouver un
sentiment d’attachement plus fort que ceux qui ne font qu’y vivre » [Di Méo,
1998]. Ces engagements associatifs — républicains ou communautaires — montrent
une certaine forme de construction citoyenne, mais aussi la volonté de participer
a la vie et a la dynamique du quartier. Méme si I'implication et la démonstration
de l'investissement ne sont pas conformes aux attentes, la participation des
familles aux activités et 'émergence des initiatives pour dynamiser le quartier et
améliorer le cadre de vie démontrent I'ancrage territorial et I'attachement que

peuvent avoir les familles mahoraises et comoriennes du quartier.

573 . . " T .
Ce parcours associatif a été en quelque sorte un parcours initiatique vers un univers dans lequel

je n"aurais jamais pu penser travailler. Si I’association est facteur d’émancipation pour ces femmes
parce qu’elles développent des compétences et cherchent a se former pour mieux exercer leur
fonction, ce « rite initiatique » a également été pour moi un facteur d’émancipation et de
formation professionnelle, me permettant ainsi d’étre recrutée en tant que coordonnatrice
socioculturelle au Service Pénitencier d’Insertion et de Probation de Polynésie Frangaise. On
retrouve, comme pour elles, cette notion de réciprocité : « I'association de quartier m’a apportée
autant que j’ai pu lui apporter ».

417



Conclusion

Créée a partir d’un conflit dans un environnement particulierement tendu,
I’Association de quartier La Chaumiére 974 a fait en sorte de mutualiser les moyens
financiers et humains pour dynamiser son territoire d’action et renforcer la
cohésion sociale.

La migration mahoraise est souvent abordée — par les habitants du quartier
et les institutions — sous I'angle des dysfonctionnements ressentis et des difficultés
éprouvées. Bien que déconsidérée, la population mahoraise de La Chaumiére
utilise les nombreuses ressources dont elle dispose pour faciliter son adaptation a
La Réunion. Les formes d’engagement au sein de I'Association de quartier La
Chaumiére 974 permettent aux personnes militantes et bénévoles d’acquérir et
de développer des compétences qui peuvent étre jusque-la ignorées. Ces formes
d’engagements deviennent des formes d’émancipation au service d’'une action
collective.

L'étude de ces modalités d’émancipation au sein de I’Association de La
Chaumiére 974 permet de comprendre comment se développent des formes
d’appartenance et d’attachement au quartier — dans et pour lequel les femmes
bénévoles militent. Mais le poids de I'engagement différe selon les femmes et
leurs compétences, et les enjeux des retombées sociales ne sont pas les mémes.
D’autant plus que La Chaumiere est un quartier stigmatisé et dénigré et que le
sentiment d’appartenance oscille entre fierté et sentiment d’exclusion. De ce fait,
cette territorialité engagée améne la question des identifiants chez les individus.
Des identifiants sociaux, nationaux, ethniques, territoriaux qui prennent forme
dans cette construction associative et sociale, permettant d’offrir a la fois des
ressources identitaires et d’ancrage aux individus. Sachant aussi que I'adhésion a

I’Association du quartier de La Chaumiére 974 pour les familles mahoraises®”* est

574 . . . . . ) g
Et je rajouterais comoriennes au vue de la tentative de création d’une association par une

femme comorienne.

418



fortement recommandée, influencée par le(s) réseau(x) communautaire(s). Et de

surcroit, c’est a partir de ces mémes valeurs que |’association s’est créée.

419



Conclusion

Mes questionnements initiaux concernaient la compréhension des
catégorisations ethniques dont les Mahorais sont victimes a La Réunion, et des
influences que cela avait sur leur construction identitaire. L'étude de ces
représentations m’a amenée a analyser les trajectoires migratoires et les logiques
d’implantations dans les territoires d’origine et d’accueil des habitants du quartier
de La Chaumiére.

En ce sens, I'étude ethnographique du quartier de La Chaumiére s’est
avérée particulierement pertinente. Elle n’a été possible que grace a ma position
singuliére dans le quartier, cumulant plusieurs réles et fonctions, que j’ai explicités
dans cette these. Toutefois, afin de proposer une analyse anthropologique, j'ai
construit une distanciation dans mon travail ethnographique. Et il m’a fallu
développer des stratégies au moment de I’'enquéte pour « protéger » mon terrain :
de la dissociation et du compartimentage [Cohen, 2002]. Cela m’a conduite a
présenter tout d’abord dans cette these les différents roles qui ont été les miens
sur le terrain ; ceci était nécessaire si je voulais explorer la complexité de mes réles
sociaux et leur influence sur mon objet d’étude. Ma démarche ethnographique
s’est ainsi articulée aux multiples situations personnelles qui m’ont fait passer de
la joie a la tristesse, de I'amitié aux conflits. Ce processus de recherche a été ainsi
ponctué de différentes crises personnelles douloureuse. Par exemple, le travail
associatif et I'expérience anthropologique se sont entremélés, m’amenant dans

I'univers intime et familial des interlocuteurs, a La Réunion ou a Mayotte.

Au terme de cette réflexion sur les trajectoires, il apparait que les Mahorais
et les Comoriens sont d’une grande mobilité entre les territoires nationaux et les
zones résidentielles dans le territoire d’accueil.

Cette mobilité est motivée par le désir d’accés a une vie meilleure que le
territoire d’origine ne peut offrir. Dans le projet migratoire, le processus de départ

se construit avec I'idée d’une perspective de retour. Ainsi, cette mobilité apparait

420



comme structurée, autant dans les choix que dans sa mise en exécution. Les
aspirations individuelles se bousculent et s’entremélent avec les aspirations
communes et collectives des Mahorais que des études ont pu mettre en avant il y
a une dizaine d’années (Cherubini et Roinsard, 2009). Les motifs migratoires
concernent davantage |'accés aux formations et a I'emploi, a la scolarité des
enfants plutét qu’au seul but de gagner des prestations sociales.

Cette structuration de la mobilité est le fruit des réseaux familiaux, amicaux
ou villageois qui fondent le systéeme de relation entre les personnes de Mayotte
ou des Comores. Derriére un projet individuel, des stratégies issues des réseaux
se mettent en place pour accompagner le projet migratoire de l'intéressé. De plus,
ces réseaux permettent l'implantation dans le territoire d’accueil et la
structuration identitaire au travers de la reterritorialisation de pratiques
collectives ou individuelles.

L’analyse de ces territorialités m’a conduite de La Chaumiére a La Réunion, et
au-dela des frontieres pour aborder les constructions identitaires qui découlent

de cette reterritorialisation par les réseaux.

Dans un premier temps, I’espace délimité de La Chaumiére est apparu comme
un carrefour de plusieurs univers qui se rencontrent et qui se connectent. Il a fallu
les identifier, les observer et comprendre les enjeux identitaires, relationnels,
sociaux, économiques... que représente le quartier.

Ce quartier est pour les Mahorais ou les Comoriens un quartier transitoire,
mais dans lequel il faut s’adapter pour s’'implanter a La Réunion. Investir I'espace
physique du quartier, permet de conserver a la fois cet univers relationnel qui
caractérise la société mahoraise, mais aussi s’adapter a I'environnement urbain de
Saint-Denis. Dans ce quartier, les réseaux mahorais s’organisent, se créent, se
disloquent, évoluent, se complétent. Grace a ces réseaux — familiaux, villageois,
amicaux — au shama et au shikoa, les Mahorais trouvent un appartement, de la

solidarité, du soutien, de I'accompagnement. Ces réseaux s’établissent avec le

421



degré des relations qui conditionnent ces échanges, allant de la connaissance a la
parenté symbolique. Avec ces réseaux, on se connecte a d’autres réseaux —
mahorais, comoriens, réunionnais, mauriciens — pour établir des activités
économiques formelles ou informelles, des stratégies d’achats et d’économies.
Ces réseaux mahorais a La Réunion révelent surtout des réseaux économiques
transnationaux et souterrains. Des réseaux qui assurent des survies économiques,
mais, surtout la circulation des biens et des marchandises de maniéres organisées.

Ensuite, I'espace de La Chaumiere permet de développer un sentiment
d’appartenance plus ou moins forgé a celui-ci. Un sentiment engendré par
I’'ancrage et I'investissement physique dans le quartier, autant par les familles, les
enfants et les jeunes qui se I'approprient. L'approche analytique des processus
ethniques chez les Mahorais et les Comoriens questionne ces ressources
communautaires, personnelles et collectives de ces groupes. Les analyses sur les
tags et les productions artistiques démontrent comment ces enfants et ces jeunes
vivent ce quartier. L'expression de leur colére ou de leur désarroi appuie ces
constructions identitaires fragiles. Ces formes d’expression libre permettent de
renverser ces sentiments d’injustices sociales, économiques et ethniques en une
ressource identitaire. Un emprunt mélangé afin de s’adapter au contexte local. lls
manient l'art de juxtaposer, d’alterner les diverses langues et les différents
registres, créant ainsi des compositions et des manieres de parler spécifiques avec
un accent qui leur est propre. Méme si I'on constate que la langue premiere — le
shimaore — représente la langue distinctive et le lien indéfectible avec le territoire
d’origine, elle permet de créer ainsi des compositions nouvelles d’expression
langagiére et des maniéres de parler spécifiques avec un accent qui leur est
propre. Ainsi, les migrants mahorais et comoriens construisent leurs identités au
travers d’une ethnicité qui se transmet par la langue. La pratique du créole et du
francais permettent des échanges économiques et de s’insérer provisoirement ou

a long terme dans la société d’accueil.

422



De plus, le quartier de La Chaumiere permet la reproduction de cet ethos
mahorais qui caractérise la construction identitaire des Mahorais. Les écoles
coraniques et les shioni présents a La Chaumiére permettent d’instruire les
enfants a la religion musulmane. Toutefois, ce fondement identitaire se renégocie
puisqu’il s’agit de s’adapter aux changements imposés par la migration et aux
contraintes horaires et organisationnelles des établissements. Cet ethos mahorais,
cet ici-bas, se compléte avec l'instruction scolaire républicaine représentée par
I’école du quartier. Considéré comme un des principaux motifs migratoires,
cOtoyer le monde de I'école c’est se confronter a un univers institutionnel. C’est
aussi composer avec de nouveaux codes qu’il faut apprendre et s’approprier. Si les
migrants mahorais et comoriens doivent s’adapter, I'institution s’adapte aussi
pour que le public qui la cotoie se sente libre de I'investir. De nouvelles stratégies
sont testées pour favoriser les liens familles/école du quartier. De ce fait, les
Mabhorais vivent a la croisée de mondes pluriels et distincts. lls se définissent en
fonction des univers culturels, religieux et républicains dans lesquels ils doivent

trouver leur place.

Enfin, La Chaumiere c’est aussi le territoire d’actions collectives dont la base
de travail se situe sous l'angle de la cohésion sociale pour répondre aux
problématiques d’ethnicisation du quartier et a I'effritement des liens sociaux. Les
femmes mahoraises bénévoles de cette structure disposent de nombreuses
ressources. Mises a profit essentiellement dans et pour le réseau associatif
mahorais informel, ces compétences émergent au sein de I’Association de quartier
La Chaumiére 974. Ces femmes, avec les autres bénévoles et salarié(e)s,
s’organisent pour améliorer leur situation et celle de leurs enfants a La Réunion,
en ouvrant les champs d’intervention des familles mahoraises. Ce fonctionnement
associatif républicain complete I'ancrage territorial des Mahorais du quartier,
puisque cet investissement développe un sentiment d’appartenance a La

Chaumiere et permet I'émancipation des personnes dans I'espace républicain.

423



Dans un second temps, I'analyse de I'ethnicité mahoraise au travers des
notions de réseaux et de territoire, m’a conduite vers d’autres espaces de
socialisation. Les réseaux associatifs culturels mahorais déclarés sont aussi
porteurs d’enjeux territoriaux, économiques et identitaires. Les manifestations
gu’ils organisent sont rapidement devenues les principales ressources
économiques pour ces associations, tout en renforcant la mémoire collective
mahoraise a La Réunion, parce ce que ces autres espaces-temps mettent en valeur
la culture mahoraise et renforcent collectivement et individuellement I'identité du
territoire d’origine. Le triple sentiment d’appartenance, d’appropriation et de
revendication lors de ces journées se construit au travers de marqueurs
territoriaux dans lesquels les enjeux économiques et identitaires s’entremélent,

facilitant de ce fait I'accommodation en territoire d’accueil.

Ainsi, il y a nécessité a prendre en compte ce processus de reterritorialisation
mahoraise pour repenser la cohabitation réunionnaise. Les flux migratoires en
provenance de Mayotte — méme s’ils sont stables ces derniéres années —
pourraient augmenter dans les prochains mois au regard des derniers événements

7 , , . . . .
>’> De plus, I'étude de ces réseaux migratoires au sein du quartier de La

a Mayotte
Chaumiéere démontre que cette migration a acquis une certaine autonomie dans
sa structuration et son implantation, générant ainsi de la mobilité qui alimente ce
processus migratoire par d’autres mobilités. Ces réseaux sont ainsi devenus des
ressources migratoires pour reprendre les termes d’E. Ma Mung (1999), se

576

rapprochant des réseaux migratoires haitiens en Guyane’’”. Ces comparaisons

permettent ainsi de mieux comprendre les dynamiques migratoires, les stratégies

>’ La crise sociale de Ille qui paralyse I'ensemble du territoire par des manifestations, et des
barrages routiers depuis le 20 février 2018.

>’® Bernard Cherubini et Nicolas Roinsard ont également noté de nombreux rapprochements entre
ces deux différentes migrations.

424



d’adaptation et les constructions identitaires des Mahorais et des Comoriens a La
Réunion.

De surcrott, il serait intéressant d’approfondir I'étude des réseaux migratoires
et leur logique d’'implantation et de constructions identitaires a La Réunion, en
élargissant sur une étude comparative au sein d’un autre type de quartier situé
dans une autre commune réunionnaise. Je pense principalement au quartier de
Terrain Fayard — quartier rural et malbar de Saint-André — qui a vu sa démographie
exploser avec I'arrivée des Mahorais et des Comoriens dans les logements sociaux
que la ville a construits. Cette mobilité résidentielle n’est pas impulsée par une
dynamique de réseaux, mais par une attribution institutionnelle et conditionnée
par les revenus du ménage. De ce fait, il apparait pertinent de travailler sur cette
reterritorialisation des réseaux et des pratiques de I'habitat d’un quartier social
récent au sein de cette zone bien établie par une ethnographie. De plus, la
guestion des liens entre les Mahorais et les Comoriens pourraient étre interrogés
au sein de ce contexte d’habitation qui est produit par une logique de placement
des familles. De maniére sous-jacente, cela permettrait d’approfondir I'étude sur
le rapport qu’entretiennent les Mahorais et les Comoriens avec la Politique et leur
position de « réservoir électoral » qui sous-tend des logiques d’adhésion et de
militantisme comme levier d’insertion, afin de faire face a la concurrence pour

I'obtention d’'un emploi ou d’un logement social.

Pour conclure ce travail, j'ajouterai que s’il y a nécessité de repenser la
cohabitation réunionnaise au travers du processus de reterritorialisation
mahorais, c’est que cette cohabitation est bouleversée par les changements
sociétaux opérés en France continentale. Dans un contexte post-attentats et de
crispations identitaires a La Réunion, prendre en compte la reterritorialisation
mahoraise permettrait de mieux identifier les contours du lien gu’il y a entre

I'lslam et la République a La Réunion, mais aussi chez les Mahorais et les

425



Comoriens, et comment ces liens se renégocient en contexte migratoire et

influencent la société réunionnaise.

426



Bibliographie
Généralités, sciences sociales

ABELES, Marc, ROGERS, Susan Carole., « Introduction » in « Anthropologie du
proche », L’Homme, Tome 32, n°121, 1992, p.7-13.

AGARD, Olivier., « Contributions juives a I’ethnographie urbaine : Simmel,
Kracauer et I'Ecole de Chicago », Revue Germanique Internationale [En ligne],
n°17, 2002, p. 127-146.

ALIOUA, Medhi., « La migration transnationale des Africains subsahariens au
Maghreb : I'exemple de I'étape marocaine... Maghreb-Machrek », Eska, 2005,
p.37-58.

ALPHANDERY, Pierre, BERGUES, Martine., « Territoires en guestions : pratique des
lieux, usages d’un mot », Ethnologie francaise, N°XXXIV, 2004, p.5-12.

ALTHABE, Gérard., « Ethnologie du contemporain et enquéte de terrain », Terrain
[En ligne], n°14, 1990, p.126-131.

ALTHABE, Gérard, MARCADET, C, DE LA PRADELLE, M, SELIM, Monique.,
Urbanisation et enjeux quotidiens. Terrains ethnologiques dans la France actuelle,
Paris : Anthropos, 1993.

AMSELLE, Jean-Loup., « L'anthropologie, ¢a sert a qui ? », Cahiers d’études
africaines [En ligne], n°68, vol.17, 1977, p.633-637.

AMSELLE, Jean-Loup., Vers un multiculturalisme francais : 'empire de la coutume,
France : Flammarion, 1996.

AMSELLE, Jean-Loup., Logiques métisses : anthropologie de I'identité en Afrique et
ailleurs. Paris : Payot, 1999.

AMSELLE, Jean-Loup, M'BOKOLO Elikia., Au cceur de I’ethnie: ethnies, tribalisme et
Etat en Afrique, Paris : La Découverte, 1999.

ANAUD, Lionel., Les minorités ethniques dans I’'Union Européenne, Paris : La

Découverte, coll. « Recherches », 2005.

427



AGGOUN, Atmane (dir)., Enquéter auprés des migrants : le chercheur et son
terrain, coll. « Logiques sociales », Paris : L'Harmattan, 2009.

ARBORIO, Anne-Marie, FOURNIER, Pierre., L’'observation directe : I'enquéte et ses
méthodes. Paris : Armand Colin, coll. »128 », Troisieme Edition, 2010.
ARSENEAULT, Catherine, ROBERGE, Martine., « Réflexions sur le rite
contemporain des fiancailles : vers une hybridation des rites matrimoniaux ? »,
Ethnologies [En ligne], n° 2, vol. 28, 2006, p. 29-51.

AVENEL, Cyprien., Sociologie des « quartiers sensibles », Paris : Armand Colin,
2004.

AVENEL, Cyprien., « La politique de la ville et ses destinataires. Une politique de
gestion d'un sentiment d'abandon ? », Informations sociales [En ligne], n° 141,
2007, p. 136-147.

AVENEL, Cyprien., « La politique de la Ville en quéte de réforme » [En ligne :
www.laviedesidees.fr].

AVENEL, Cyprien., « Les villes et la fabrique de la cohésion sociale : la montée d'un
nouveau paradigme de |'action municipale », Informations sociales [En ligne], n°
179, 2013 p. 48-56.

AVENEL, Cyprien., « La réforme de la politique de la Ville a I'épreuve du
développement social territorial », Informations sociales [En ligne], n°179, 2013,
p. 98-106.

AVENEL, Cyprien, SAGOT, Adeline., « La politique de la Ville : Repéres », [En ligne :
www.laviedesidees.fr].

BABY-COLLIN, Virginie, SASSONE, Susana., « Mondialisation de la Virgen de
Urkupifia ? : Religiosité, fétes populaires et territoires urbains des migrants
boliviens, de Buenos Aires a Madrid », Autrepart [En ligne], n° 56, 2010/4, p. 111-
132.

BARTH, Fredrik (1969, éd. 1995), Les groupes ethniques et leurs frontieres, in
Théories de I'ethnicité, POUTIGNAT Philippe, STREIFF-FENART Jocelyne, Paris :

Presses Universitaires de France.

428



BAUBEROT, Jean, Le Cercle des Eseignant.e.s Laiques., Petit manuel pour une
laicité apaisée ; a I'usage des profs, des éleves et de leurs parents. Paris : Les
Editions La Découverte. 2016.

BAUBEROT, Jean., Les sept laicités frangaises : le modéle francais de laicité n’existe
pas., Paris : Maison des Sciences de I’'Homme, coll. « Interventions », 2005.
BAUSSANT, Michele.,, « Les migrations : synthése de [I'évolution des
problématiques traitées dans la revue Ethnologie francaise », Colloque du 40°
anniversaire d’ Ethnologie francaise, Université de Nanterre : Société d’Ethnologie
francaise, EASA, 21 et 22 juin 2011.

BAUSSANT, Michéle., « Entre quéte et enquéte : la distance dans le terrain
ethnographique : la distance dans le terrain ethnographique », Ateliers du LESC
[En ligne], n°33. 2009.

BATHAIE, Azita., « La Gréce, une étape cruciale dans le parcours migratoire des
Afghans depuis la frontiére iranienne jusqu’en Europe », Méditerranée [En ligne],
n°113, 2009, p. 71-77.

BATHAIE, Azita., « Les relations familiales a distance. Ethnographies des migrations
afghanes », Autrepart, n°57-58, 2011/1, p. 59-75.

BATHAIE, Azita., Boro jolo !: ethnologie des migrations afghanes en Iran et en
Europe. Thése de doctorat en Ethnologie sous la direction du Pr JAMOUS
Raymond, soutenue le 30 octobre 2012.

BAZIN, Jean., « Questions de sens », Enquéte [En ligne], n° 6, 1998, p.13-34
BELHADJ, Marnia, « Quelle professionnalisation dans le travail social pour les
dipldmés descendants de migrants ? », Formation emploi [En ligne], n°94, avril-
juin 2006, p.73-91.

BELHEDI, Amor., « Territoires, appartenance et identification. Quelques réflexions
a partir du cas tunisien », L'Espace géographique [En ligne], n°4, 2006, Tome 35,

p. 310-316.

429



BENSA, Alban., « Un ethnologue en Nouvelle-Calédonie. Morale de I'engagement
et pratique ethnologique. Entretien », Communications, n°. 1, vol. 94, 2014, p. 149-
160.

BERTHELEU, Héléne., « Sens et usage de « I’ethnicisation. Le regard majoritaire sur
les rapports sociaux ethniques », Revue Européenne des Migrations
Internationales [En ligne], n°2, Vol.23, 2007, p.7-28.

BERTHELEU, Héléne., « A propos de I'étude des relations interethniques et du
racisme en France », Revue européenne de migrations internationales [En ligne],
n°2,vol.13, 1997, p.117-139.

BERTRAND, Monique., « Du logement a la ville : nouvel agenda urbain et
guestionnements scientifiques », Autrepart [En ligne], n°25, 2003, p 5-19.
BIDOU-ZACHARIASEN Catherine., « Rénovation urbaine et stratégies familiales :
une étude de cas », Sociétés contemporaines : Aspects des modes de vie de
I'insertion dans une communauté a l'usage des outils ménagers [En ligne], n°17,
mars 1994, p. 11-27.

BILION, Pierre., « Travail social en milieu ouvert et altérité : histoire de rendez-
vous manqués », in CRENN, Chantal, KOTOBI, Laurence et GILLET, Jean-Claude.,
Les animateurs professionnels face a la différence ethnique, Paris : L’'Harmattan,
coll. « Animation et territoires, 2008, p.61-78.

BIZEUL, Daniel., « Les sociologues ont-ils des comptes a rendre ? Enquéter et
publier sur le front national », Sociétés contemporaines [En ligne], n° 70, Tome 2,
2008, p. 95-113.

BLANC-PAMARD, Chantal, QUINTY-BOURGEOIS Laurence., « Introduction », in
Joél BONNEMAISON, Luc CAMBREZY et Laurence QUINTY-BOURGEOIS, Les
territoires de l'identité, le territoire, lien ou frontiéres, Paris : L'Harmattan, coll.
« Géographie et Cultures », Tome 1, 1999, p.11-20.

BLANCHARD, Marie-Madeleine., « Croisement de savoir et pratique en contexte
interculturel », Hommes et Migrations : Médiation et travail social, n°1249, mai-

juin 2004, p.63-76.

430



BLUM, Alain, FILIPOVA, Elena., « Territorialisation de I'ethnicité, ethnicisation du
territoire. Le cas du systéme politique soviétique et russe », L'Espace
géographique [En ligne], N°4, Tome 35, 2006, p. 317-327.

BOISSEVAIN, Katia., « Décalages et robles mal ajustés dans le travail
ethnographique », Ateliers du LESC [En ligne], n°33, 2009.

BONNEMAISON, Joél., CAMBREZY Luc., « Lien territorial. Entre Frontiéres et
identités », Géographie et Cultures, n°20, p. 7-18.

BONNEMAISON, Joél, CAMBREZY, Luc, QUINTY-BOURGEOIS, Laurence., Les
territoires de l'identité, le territoire, lien ou frontiéres, Paris : L'Harmattan, coll.
« Géographie et Cultures », Tome 1, 1999.

BONNEMAISON, Joél.,, La géographie culturelle, (dirigé par LASSEUR Maud
LASSEUR et THIBAULT Christel), CTHS, 2000.

BOTH, Anne., « L'anthropologue en quéte de terrain : le cas d’une étude dans des
petits commerces, commanditée par un cabinet de consultants », Journal des
anthropologues, n°108-109, 2007, p.49-68.

BOUCHER, Manuel., Les internés du ghetto : ethnographie des confrontations
violentes dans une cité impopulaire, Paris : I'Harmattan, 2010.

BOUMARD, Patrick., Des ethnologues a I’école. Paris : Teraedre, coll. « Anthropo.
Au Coin, 2011.

BOURDIEU, Pierre., La misére du monde, Paris : Seuil, 1993.

BOURDIEU Pierre., Esquisse d’une théorie de la pratique, Paris : Seuil, coll. « Point
Essais », 2000.

BRAMY, Alexandrine, « L’acculturation : étude d’un concept », DEES, p.54-63,
Octobre 2002.

BRUBAKER, Rogers., « Au-dela de I'identité », Actes de la recherche en Sciences
Sociales [En ligne], n°139, 2001/4, p. 66-85.

BRUNEAU, Michel., « Les territoires de l'identité et la mémoire collective en

diaspora », L'Espace géographique [En ligne], 2006/4, Tome 35, p. 328-333.

431



CALVO, Emmanuel., « Migration et alimentation », Cahier de sociologie
économique et culturelle [En ligne], 1985/4, p.51-97.

CAMILLIERI, Carmel et al., Stratégies identitaires, Paris : Presses Universitaires de
France, 1990.

CAPONE, Stefania., « Repenser les “Amériques noires” : Nouvelles perspectives
de la recherche afro-américaniste », Journal de la société des américanistes [En
ligne], coll. « Les Amériques noires », vol.91-1, 2005, p.83-91.

CARNET, Pauline et al., « Circulation migratoire des transmigrants », Multitudes
[En ligne], n° 49, 2012/2, p. 76-88.

CARTRON, Damien., « Le sociologue pris en sandwich : retour sur une observation
participante dans un fast-food », Travail et Emploi [En ligne], n°94, avril 2003, p.59-
64.

CEFAI, Daniel., « La construction des problémes publics. Définitions de situations
dans des arenes publiques », Réseaux [En ligne], n°75, vol.14, 1996, p. 43-66.
CHAPOQULIE, Jean-Michel., « Le travail de terrain, I'observation des actions et des
interactions et la sociologie », Sociétés Contemporaines [En ligne], n° 40, 2000, p.
5-27.

CHIOUSSE, Sylvie., « Les chefs de culte du candomblé: des travailleurs sociaux
comme les autres? », Esprit critique [En ligne], n°4, vol.6, p.104-127.

CIARCIA, Gaetano., « Notes autour de la mémoire dans les lieux
ethnographiques », Mémoire des lieux [En ligne], n°4, 2002.

CLAVEL, Maité., La sociologie de I'urbain, Paris : Economica Anthropos, coll. «
Anthropos Ethno-Sociologie, 2004.

COHEN, James., « Entre Caraibes et Métropole : parcours diasporiques et
citoyennetés », Diasporas Caribéennes [En ligne], n°1237, mai-juin 2002, p.6-12.
COLLOMB, Gérard, JOLIVET, Marie-José, « Histoires, identités et logiques
ethniques », Cahiers d’études africaines [En ligne], n° 204, 2011.

CORNUAU, Frédérique, DUNEZAT, Xavier., « L'immigration en France : concepts,

contours et politiques », Espace populations sociétés [En ligne], n°2, 2008.

432



COULON Alain, L’école de Chicago, Paris : Presses Universitaires de France, coll.
« Que sais-je », 2007.

CRENN, Chantal, KOTOBI, Laurence (dir), Du point de vue de I'ethnicité : pratiques
francaises, Paris : Armand Collin, 2012.

CUCHE, Denys., La notion de culture dans les sciences sociales, Paris : La
Découverte, coll. « Grands repéres », Cinquiéme Editions, 2016.

CUCHE, Denys., « L’homme marginal » : une tradition conceptuelle a revisiter pour
penser I'individu en diaspora », Revue européenne des migrations internationales
[En ligne], n°3, vol. 25,2009, p.13-31.

DE LA SOUDIERE, Martin., « L'inconfort du terrain », Terrain [En ligne], n°11,
novembre 1988, p.94-105.

DE RUDDER, Véronique., « Identité, origine et étiquetage. De I'ethnique au racial,
savamment cultivé », Journal des anthropologues, n°72-73, 1998, p.31-47.

DE RUDDER, Véronique., Autochtones et immigrés en quartier populaire : du
marché d’Aligre a lilot Chdlon, Paris ; L'Harmattan, coll. « Migrations et
changements », 1987.

DESDOUITS, Anne-Marie, ROBERGE, Martine., « L'ethnologie du proche »,
Ethnologies [En ligne], n°2, vol.26, 2004, p.5-19.

DEVEREUX, George., De l'angoisse a la méthode dans les sciences du
comportement, Paris : Flammarion, 1980.

DI MEO, Guy., « Lidentité : une médiation essentielle du rapport espace/société »,
Géocarrefour [En ligne], vol.77-2, 2002, p.175-184.

DI MEO, Guy., « Epistémologie des approches géographiques et socio-
anthropologiques du quartier urbain », Annales de Géographie, n°577, t. 103,
1994. p. 255-275.

DI MEO, Guy., « Identités et territoires : des rapports accentués en milieu urbain
?», Métropoles [En ligne], n°1, 2007.

DI MEO, Guy., « Le rapport identité/espace. Eléments conceptuels et

épistémologiques » [En ligne : HAL], 2008.

433



DI MEO, Guy., L'homme, la société, I'espace., Paris : Anthropos, Coll.
« Economica », 1991.

DUFOULON, Serge, SAGLIO, Jean, TROMPETTE, Pascale., « Marins et sociologues a
bord du George Leygues, interactions de recherche », Sociologie du travail, n°1,
vol.41, 1999, p.5-22.

FAVRET-SAADA, Jeanne., Les mots, la mort, les sorts. Paris : Gallimard, 1998.
FAVRET-SAADA, Jeanne., Corps pour Corps. Enquéte sur la sorcellerie dans le
bocage, Paris : Gallimard, Coll « Témoins », 1981.

GALLANT, Nicole., « Communautés francophones en milieu minoritaire et
immigrants : entre ouverture et inclusion », Revue du Nouvel-Ontario, n°35-36,
2010, p.69-105.

GALLANT, Nicole, TRAISNEL, Christophe, VIOLETTE, Isabelle., « Les minorités
francophones canadiennes face a [|'immigration : particularismes et
représentations de la diversité ethnoculturelle dans les milieux associatifs »,
Minorités linguistiques et sociétés [En ligne], n°2, 2013, p.9-28.

GALLENGA, Ghislaine., « L'empathie inversée au coeur de la relation
ethnographique », Journal des anthropologues [En ligne], n°114-115, 2008, p.145-
161.

GALLENGA, Ghislaine., « Une ethnologue dans la gréve », Ethnologie francgaise,
n°4, vol.35, Paris : Presses Universités de France, 2005, p.723-732.

GARNIER, Edwige., « La reterritorialisation de la population francaise d’Algérie ou
comment conserver un particularisme culturel et identitaire », in colloque Espaces
et sociétés aujourd’hui, 21 et 22 octobre 2004.

GARNIER, Edwige., « Une contribution a I'approche du territoire et de la ressource
territoriale : le cas du marqueur territorial, notamment pour les populations
déterritorialisées », Montagne, n°20, décembre 2004, p.25-33.

GARNIER, Edwige., « La population francaise d’Algérie, une nouvelle territorialité ?
un réseau aux échelles nationales et transnationales autour de la méditerranée »,

Revue d’Economie Méridoniale, n°209-210, vol.53, 2005, p.49-57.

434



GARNIER, Edwige., « Territoire et migration : le réle de la territorialisation dans la
construction identitaire et culturelle d’un groupe social se vivant en exil : les Pieds-
Noirs aujourd’hui », These de doctorat en Géographie, sous la direction d’Hervé
Gumuchian, Université Joseph Fourier, Grenoble 1.

GELL, Simeran., « Le double mariage », Terrain [En ligne], n°21, octobre 1993,
p.111-128.

GERMAIN, Annick., « La sociologie urbaine a I'épreuve de I'immigration et de
I’ethnicité : de Chicago a Montréal en passant par Amsterdam », Sociologies et
sociétés, n°452, 2013, p.87-109.

GERMAIN, Annick., « Capital social et vie associative de quartier en contexte
multiethnique : Quelques réflexions a partir de recherches montréalaises », RIMI,
n°2, vol.5, 2004, p.191-206.

GERMAIN, Annick et al.,, « Mixité sociale ou inclusion sociale ? Bricolages
montréalais pour un jeu d’acteurs a acteurs multiples », Espaces et sociétés, n°141-
142, vol.1, 2010, p.143-157.

GERMAIN, Annick et al., Les pratiques municipales de gestion de la diversité a
Montréal, Montréal : INRS-UCS, 2003.

GERMAIN, Annick, LELOUP, Xavier., « Les jeunes des habitations a loyer modique
(HLM) : un probléme de cohabitation interethnique ? », Institut National de la
Recherche Scientifique — Centre Urbanisation Culture et Société.

GERMAIN, Annick, LELOUP, Xavier., Il était une fois dans un HLM... : Portrait de
I'intervention communautaire dans quatre HLM de type « plan d’ensemble » de
I'arrondissement Mercier-Hochelaga-Maisonneuve, INRS-UCS, 2006.

GERMAIN, Annick, LELOUP, Xavier, RADICE, Martha., « La cohabitation
interethnique dans quatre quartiers de classes moyennes a Montréal », Diversité
urbaine, n°141, 2014, p.5-24

GEHRIG, Tina, MONSUTTI, Alessandro., « Territoires, flux et représentations de
I’exil afghan : le cas des Hazaras et des Kabouli, A contrario [En ligne], n°1, vol.1,

2003, p.61-78.

435



GIAFERI, Natasha., « Violence de la relation ethnographique », Terrain, n°43,
septembre 2004, p.123-140.

GILBERT, Claude, HENRY, Emmanuel., « La définition des problémes publics : entre
publicité et discrétion », Revue frangaise de sociologie [En ligne], n°1, vol. 53,2012,
p. 35-59.

GOFFMAN, Erwing., La mise en scéne de la vie quotidienne. La présentation de soi.
Paris : Editions de Minuit, 1973.

GUBER, Rosanna, MILSTEIN, Diana, SCHIAVONI, Lidia., « La réflexivité ou I’analyse
de données. Trois anthropologues de terrain », Recherches qualitatives [En ligne],
vol. 31-3, p.130-154.

GUENIF-SOUILAMAS, Nacira., « Le balcon fleuri des banlieues embrasées »,
Mouvements [En ligne], n°44, 2006, p. 31-35.

GUENIF-SOUILAMAS, Nacira., « La fin de I'intégration, la preuve par les femmes »,
Mouvements [En ligne], n°39-40, 2005, p. 150-157.

GUERIN- PACE, France., « Sentiment d'appartenance et territoires identitaires »,
L’Espace Géographique [En ligne], n°4, Tome 35, 2006, p. 298-308.

GUERIN- PACE, France., « Lieux habités, lieux investis : le lien au territoire, une
composante identitaire ? », Economie et statistique [En ligne], n°393-394, coll.
« Histoires de vie », 2006, p. 101-114.

GUERIN- PACE, France, GUERMOND, Yves., « Identité et rapport au territoire »,
L'Espace géographique, n°4, Tome 35, 2006, p. 289-290.

GUERMOND, VYves., « L'identité territoriale : I'ambiguité d'un concept
géographique », L'Espace géographique, n°4, Tome 35, 2006, p. 291-297.
GUIDROUX, Linda., « Les représentations d’une appartenance culturelle en
contexte de migration : le cas des Bretons migrants au Québec depuis 1950 »,
Ethnologies, n°1, vol. 33, 2011, p. 259-293.

GUIDROUYX, Linda., Appartenances culturelles et ethnologie des migrations : Les
Bretons migrants au Québec depuis 1950. Thése de doctorat en anthropologie et

ethnologie en cotutelle sous la direction de Laurier Turgeon (Université de Laval)

436



et Jean-Francois SIMON (Université de Bretagne occidentale). Thése soutenue en
juin 2011.

GUILLOU, Anne-Yvonne, SELIM, Monique., « Clinique d’un terrain sur
I'immigration », Journal des anthropologues [En ligne], n°116-117, 2009, p.291-
311.

GUTNIK, Fabrice., « Autour des mots : “Stratégies identitaires”, “dynamiques
identitaires” », Recherche et formation [En ligne], n°41, 2002, p.119-130.
GUTWIRTH, Jacques., « L'anthropologie urbaine en France. Un regard
rétrospectif », [En ligne : HAL], 2007.

HAMISULTANE, Sophie., « La nécessaire distanciation du chercheur par I'analyse
de son implication », Revue interrogations : Implication et réflexivité — Entre
composante de recherche et injonction statutaire, n°18, juin 2014,

HELL, Bertrand., « Ouvrir le poing. Ecoute, parcours initiatique et possession
(Maroc, Mayotte), Cahiers d’ethnomusicologie [En ligne], n°18, 2006, p.161-178.
HELLY, Denise, VATZ-LAROUSSI, Michele, RACHEDI, Lilyane., Transmissions
culturelles aux enfants par de jeunes couples immigrants : Montréal, Québec,
Sherbrooke, Québec : Bibliothéque Nationale du Québec, Bibliothéque Nationale
du Canada, Mars 2001.

HENRY, Emmanuel., « Construction des probléemes publics », in Dictionnaire des
mouvements sociaux, in FILLIEULE Olivier et al., Paris : Presses de Sciences Po, coll.
« Références », 2009, p. 146-154.

HERT, Philippe., « Le corps du savoir : qualifier le savoir incarné du terrain », Etudes
de communication [En ligne], n°42, 2014, p.29-46.

HERVE, Caroline., « Analyser la position sociale du chercheur : des obstacles sur le
terrain a I'anthropologie réflexive », Les cahiers du CIERA [En ligne], n°6, 2010, p.7-
25.

HILY, Marie-Antoinette., « Immigrés et espace d'origine : le village des Portugais »,
in Espace, populations, sociétés, n°2-3 : « Immigrés et enfants d'immigrés », 1996,

p. 507-512.

437



HILY, Marie-Antoinette, ORIOL, Michel., « Deuxiéme génération portugaise : la
gestion des ressources identitaires », Revue européenne des migrations
internationales, n°3, vol. 9 : Trajets générationnels — Immigrés et « ethniques » [En
ligne], France et Québec. p. 81-93.

HILY, Marie-Antoinette, POUTIGNAT Philippe., « La famille maghrébine entre
visibilité et invisibilité : variations selon les contextes locaux », Revue Européenne
des Migrations Internationales, [En ligne], n°3, vol. 14, p. 7-26.

HOVANESSIAN, Martine., « Territoires et mémoire : les Arméniens en région
Parisienne », Espace, populations, sociétés, n°2-3, Immigrés et enfants d'immigrés
[En ligne], 1996, p. 377-384.

HOVANESSIAN, Martine., « La notion de diaspora », Journal des anthropologues
[En ligne], n°72-73, 1998.

JAMOULLE, Pascale., Par-dela les silences, Paris : La Découverte, 2013.

JOURNET, Nicolas., « Quand le terrain s'impose, le récit aussi », Ateliers LESC [En
ligne], n°33, 2009.

JUTEAU, Danielle., L’ethnicité et ses frontiéres, Montréal : Les Presses de
I’'Université de Montréal, coll. « Trajectoires Sociales », 1999.

KUCZYNSKI, Liliane, RAZY, Elodie., « Anthropologie et migrations africaines en
France : une généalogie des recherches », Revue Européenne des Migrations
Internationales [En ligne], n°3, vol. 25, 2009, p. 79-100.

KOKOREFF, Michel., « Ghettos et marginalité urbaine. Lectures croisées de Didier
Lapeyronnie et Loic Wacquant », Revue franc¢aise de sociologie, n°3, vol.50, 2009,
p. 553-572.

LABORDE, Catherine et al., « Trajectoires et événements marquants, comment
dire sa vie ? Une analyse des faits et des perceptions biographiques », INED
Population, n°3, vol.62, 2007, p.567-585.

LAHIRE, Bernard., Pour la sociologie, et pour finir avec une prétendue « culture de
I’excuse », Paris : La Découverte, 2016.

LAPLANTINE, Francois., L’anthropologie, Paris : Seghers, 1987.

438



LAVILLE, Jean-Louis., « L'association comme lien social », Connexions [En ligne],
n°77, 2002 p. 43-54.

LELOUP, Xavier, APPARICIO, Philippe, DELAVAR ESFAHANI, Fahimeh., « Ethnicity
and Homeownership in Montréal, Toronto and Vancouver: Measuring Effects of
the Spatial Distribution of Ethnic Groups Using Multilevel Modeling in 1996 and
2001 », n°12, 2011, p.429-451

LEFEVRE, « Quartier et vie de quartier », Cahier de I'lAURP, vol.7, 1967.
LEMERCIER, Elise, PALOMARES Elise., « La disparition. Le traitement de la
“question raciale” dans [l'action publique locale de Ilutte contre les
discriminations », Revue Asylon(s) : Radicalisation des frontiéres et promotion de
la diversité [En ligne], n°8, juillet 2010-septembre 2013.

LEMERCIER, Elise., « Les arrangements de la médiation interculturelle », Plein droit
[En ligne], n°73, 2007, p. 39-42.

LEPOUTRE, David., Cceur de Banlieue : codes, rites et langages. Paris : Odile Jacob,
1997.

LE WITA, Béatrix., « Familles dans la ville », Terrain [En ligne], n°3, octobre 1984,
p.32-37.

LOSONCZY, Anne-Marie., « Du corps-diaspora au corps nationalisé : rituel et
gestuelle dans la corporéité négro-colombienne », Cahiers d'études africaines : La
Caraibe. Des jles au continent, n°148, vol. 37, 1997, p. 891-906.

MA MUNG, Emmanuel., « Non-lieu et utopie : la diaspora chinoise et le territoire »,
L’Espace géographique [En ligne], Tome XXIIl, n°2, 1994, p.106-113.

MARTINEAU, Stéphane., « L'observation en situation : enjeux, possibilités et
limites », Recherches qualitatives, Hors-séries/2, actes du colloques
L’instrumentalisation dans la collecte de données, UQTR, Association pour la
recherche qualitative, 2005.

MEINTEL, Deirdre, GELINAS, Claude., « Introduction. Nouveaux regards sur la

religion et I'intégration », Diversité urbaine, n°122, 2012, p.5-11

439



MEINTEL, Deirdre, PICHE Victor, JUTEAU Danielle, FORTIN, Sylvie., Le quartier
Céte-des-Neiges a Montréal : les interfaces de la pluriethnicité, Paris : L’'Harmattan,
1997.

MERCIER, Guy., « Etude de I'insularité », Norois : lles et sociétés insulaires », n°145,
1990, p. 9-14.

MESMIN, Claude., Les enfants de migrants & I’école, Paris : Editions La Pensée
Sauvage, 1993.

MOLINIE, Antoinette., « Anthropologue prends garde ! Trois assignations
périlleuses sur trois terrains andins », Ateliers du LESC [En ligne], n°33, 2009.
MONDHER, Kilanie., « L’anthropologie de terrain et le terrain de I'anthropologie.
Observations, description et textualisation en anthropologie », Réseaux [En ligne],
n°27, vol.5, p.39-78.

MONSUTTI, Alessandro., « Itinérances transnationales : un éclairage sur les
réseaux migratoires afghans », Critique internationale [En ligne], n°44, 2009/3, p.
83-104.

MONSUTTI, Alessandro., « En suivant les réseaux de Kaboul a New York : quelques
réflexions méthodologiques sur la recherche ethnographique parmi les
migrants », Ethnologies [En ligne], n°1, vol 27, 2005, p.33-53.

NEVEU, Catherine., « Les enjeux d’une approche anthropologique de la
citoyenneté », Revue Européenne des Migrations Internationales [En ligne],
n°3, vol.20, 2004, p. 89-101.

NEVEU, Erik., « L'approche constructiviste des “problémes publics”. Un apercu des
travaux anglo-saxons », Etudes de communication [En ligne], n°22, 1999, p. 41-58.
NOVELLO, Emmanuelle., « L'amitié dans la relation ethnographique. Traitement
de I'individu et rapport a I'autre dans les groupes locaux de Hijra (Delhi, Inde) »,
Ateliers du LESC, n°33, 2009.

OLIVIER DE SARDAN, Jean-Pierre., « La politique du terrain », Enquéte [En ligne],
n°1, 1995, p. 71-109.

440



OLIVIER DE SARDAN, Jean-Pierre., « Le “je” méthodologique. Implication et
explicitation dans I'enquéte de terrain », Revue frangaise de sociologie [En ligne],
n°41-3, 2000, p. 417-445 ;

OLIVIER DE SARDAN, Jean-Pierre., « La rigueur du qualitatif : les contraintes
empiriques de I'interprétation socioanthropologique », Anthropologie prospective
[En ligne], n°3, Laouvain-La-Neuve : Academia Bruylant, 2013.

PAGEZY, Héleéne., « Démarches méthodologiques en anthropologie alimentaire »,
Bulletins et Mémoires de la Société d’anthropologie de Paris, XIVe Série, n°1-2,
Tome 5, 1988, p.15-34.

PALOMARES, Elise., « Le racisme : un hors-champ de la sociologie urbaine
francaise ? », Métropolitiques [En ligne], 11 septembre 2013.

PALOMARES, Elise., « Contester le racisme en mode mineur. Engagements
associatifs de femmes originaires du mali », Sociétés contemporaines [En ligne],
n°70, 2008/2, p. 45-69.

PALOMARES, Elise, RABAUD, Aude., « Minoritaires et citoyens ? Faites vos preuves
I », L'Homme et la société, n°160-161, 2006/2, p. 135-160.

PALOMARES, Elise, TERSIGNI, Simona., « Les rapports de place dans I'enquéte : les
ressources du malentendu », Langage et société, n°97, 2001/3, p.5-26.
PASTINELLI, Madeleine., « De la culture comme “produit” a la culture comme
expérience : retour a I'ethnographie », Ethnologies [En ligne], n°1-2, vol.29, 2007,
p.5-48.

PATUREL, Dominique., « L'implication au coeur d’un processus de recherche »,
Pensée plurielle, n"°19, 2008/3, p.51-61.

PEATRIX, Anne-Marie., « Du texte au terrain : temps, durée, assignation dans la
relation d’enquéte », Ateliers du LESC, n°33, 2009.

PETONNET, Colette., On est tous dans le brouillard, Paris : Editions du Comité des

travaux Historiques et Scientifiques, 2002.

441



POIRET, Christian., « Les processus d’ethnicisation et de raci(ali)sation dans la
France contemporaine : Africains, Ultramarins et « Noirs » »., Revue Européenne
des Migrations Internationales [En ligne], n°1, vol.27, 2011, p.107-127.

POKAM, Hilaire de Prince., « Migrants chinois et construction/reconstruction du
territoire camerounais », Ateliers des Cahiers, n°2110-6142/13, coll.
« Asie/Afrique », p. 67-85.

PORTES, Alejandro., « La mobilisation par le bas ; I'’émergence des communautés
transnationales », Actes de la recherche en sciences sociales [En ligne], n°129,
1999, p.15-25.

POURCHEZ, Laurence., «  Traditions  disciplinaires nationales et
réflexivité : pourquoi I'approche réflexive est-elle si peu valorisée en France ? »,
Cahiers de sociolinguistiques : Réflexivité herméneutique. Vers un paradigme de
recherche, Rennes : Presses Universitaires de Rennes, 2010, p.67-84.

PREBIN, Elise., « Trouver la bonne distance : étrangére, marginale, ethnologue et
parente en Corée du Sud, Ateliers du LESC, n°33, 2009.

QUERRIEN, Anne., « Transmigrants et diasporas », Multitudes [En ligne], n°49,
2012/2, p. 40-41.

QUIMINAL, Catherine., « Nouvelles mobilités et anciennes catégories », Ville-
Ecole-Intégration Enjeux [En ligne], n°131, décembre 2002, p 9-20.

QUIMINAL, Catherine., « Construction des identités en situation migratoire :
territoire des hommes, territoire des femmes », Autrepart, n°14, 2000, p.107-120.
QUIMINAL, Catherine., « Entreprendre une anthropologie des migrations : retour
sur un terrain », Revue Européenne des Migrations Internationales [En ligne], n°3,
vol.25, 2009, p.115-132.

RAULIN, Anne., Anthropologie urbaine, Paris : Armand Colin, coll. « Cursus », 2012.
REBEYROLLE, Marie., « La capacité de migrer », Journal des anthropologues [En
ligne], n°116-117, 2009, p.429-442.

REUMAUYX, Francoise., « Sociabilité et socialité urbaine chez Park. Sur les traces de

Simmel ? », Sociologies [En ligne], coll. « Théories et recherches », 2008.

442



REY-HULMAN, Diana., « L'africanité dans la littérature orale : un enjeu identitaire
? », Cahiers d'études africaines : « La Caraibe. Des iles au continent », n°148, vol.
37,1997, p. 953-973.

RINALDY, Alicia., « “Voyons si nous nous comprenons’” : la réflexivité comme
processus et expérience partagée dans l'enquéte ethnographique », Revue
Interrogations : Implication et réflexivité, n°18, juin 2014.

RINAUDO, Christian., L'ethnicité dans la cité. Jeux et enjeux de la catégorisation
ethnique, Paris : L'Harmattan, coll. « Logiques sociales », 1999.

RINAUDO, Christian., « Fétes de rue, enfants d'immigrés et identité locale.
Enquéte dans la région nicoise », Revue Européenne des Migrations
Internationales : Fétes et rituels dans la migration, n°2, vol. 16, 2000, p. 43-57.
RINAUDO, Christian., « Fétes et dynamiques identitaires de Nice a Cartagena », in
Virginie BABY-COLLUN, Delphine MERCIER (dir), Sud a Sud. Dynamiques sociales et
spatiales, Amérique Latine, Méditterannée [En ligne], Aix : Publications de
I’'Université de Provence, 2008, p.259-276.

RINAUDO, Christian et al., « Féter », in Elizabeth DORIER-APPRILL, Philippe
GERVAIS-LOMBONY, Vies citadines [En ligne], Belin, 2007, p.171- 190.

RIVOAL, Isabelle., « Un huit clos ethnographique ou I'impossible enquéte chez un
ancien milicien libanais », Ateliers du LESC, n°33, 2009.

ROBERGE, Monique., « Emergence d’une ethnologie contemporaine plurielle a
I’'Université Laval : bilan des terrains approches et méthodes », Ethnologies [En
ligne], n°2, vol. 26, 2004, p.139-178.

ROBERGE, Monique., « En guise de conclusion : pour une relecture de nos rituels
dans la société contemporaine », Ethnologies [En ligne], n°2, vol. 28, 2006, p. 213-
222,

SAFI, Mirna., « Penser l'intégration des immigrés : les enseignements de la
sociologie américaine », Sociologie [En ligne], vol. 2, 2011/2, p. 149-164.

SAEZ, Jean-Pierre., Identités, culture et territoires, Paris : Editions Desclée de

Brouwer, coll. « Habiter », 1995.

443



SAGNES, Sylvie., « Cultiver ses racines », Mémoire généalogique et sentiment
d'autochtonie, Ethnologie francaise [En ligne], vol.34, 2004/1, p. 31-40.
SAKOYAN, Juliette., « L'éthique multi-située et le chercheur comme acteur pluriel.
Dilemmes relationnels d’'une ethnographie des migrations sanitaires ».
Ethnographiques.org [En ligne], n°17, novembre 2008.

SAYAD, Abdelmalek., « Les maux a mots de I'immigration. Entretien avec Jean
Leca », Politix, n°12, vol. 3, 1990/4, p. 7-24.

SAVIDAN, Patrick. Le multiculturalisme, Paris : Presses Universitaires de France,
coll. « Que sais-je », 2010.

SCUBLA, Lucien., « A propose du regard éloigné de I'ethnographe ou les rapports
entre la théorie et I'observation », Ateliers du LESC, n°33, 2009

SEGAUD, Marion., Anthropologie de l'espace : habiter, fonder, distribuer,
transformer, Paris : Armand Colin, 2010.

SEMIN, Jeanne., « L'ethnologue dans les réseaux économiques des femmes
migrantes : modes de présence simultanée entre la France et I'Afrique », Revue
Européenne des Migrations Internationales [En ligne], n°3, vol. 25, 2009, p. 101-
113.

SEMIN, Jeanne., « L'argent, la famille, les amies : ethnographie contemporaine des
tontines africaines en contexte migratoire », Civilisations [En ligne], n°56, 2007,
p.183-199.

SENCEBE, Yannick., « Etre ici, &tre d’ici : formes d’appartenance dans le Diois
(Dréome) », Ethnologie frangaise [En ligne], vol.34, 2004/1, p.23-29.

SIMMEL Georg., Sociologie, études sur les formes de la socialisation, Paris : Presses
Universitaires de France, coll. « Quadrige, Grands textes », 2010.

SIMON Pierre-Jean (et al), Vocabulaire historique et critique des relations
interethniques, Paris : L’'Harmattan, coll. « Pluriel recherches ». 1993 (N°1), 1994
(N°2), 2000 (N°6-7), 2001 (N°8).

SIMON-BAROUTH Ida, SIMON Pierre-Jean (al), Les étrangers dans la ville, Paris :
L’'Harmattan, 1991.

444



SINGAINY, Patrick, MORIN, Edgar (dir), La France une et multiculturelle : Lettres
aux Citoyens de France, Paris : Fayard. 2012.

STREIFF-FENARD, Jocelyne., « Les recherches interethniques en France. Le
renouveau ? », Migrants-Formation [En ligne], n°109, juin 1997, p. 48-65.
TABOADA-LEONETTI, Isabelle., Les immigrés des beaux quartiers, Paris : Broché,
1987.

TABOADA-LEONETTI, Isabelle., « Chapitre Il : Stratégies identitaires et minorités :
le point de vue du sociologue », in Stratégies identitaires,

TABOADA-LEONETTI, Isabelle., « Cohabitation pluriethnique dans la ville :
stratégies d’insertion locale et phénomenes identitaires », Revue Européenne des
Migrations Internationales [En ligne], n°2, vol.5, p.51-70.

TARRIUS, Alain., « Territoires circulatoires et étapes urbaines des transmigrant(e)s
», Regards croisés sur l'économie, n°8, 2010/2, p. 63-70.

TARRIUS, Alain., « Une forme migratoire autre : réseaux et sociétés des migrants
en Méditerranée occidentale », Ville-Ecole-Intégration Enjeux, n°131, décembre
2012.

TARRIUS, Alain., « Au-dela des Etats-nations : des sociétés de migrants », Revue
Européenne des Migrations Internationales [En ligne], n°2, vol. 17 : « Débats
contemporains », 2002, p. 37-61.

TARRIUS, Alain., « Des transmigrants en France : un cosmopolitisme migratoire
original », Multitudes [En ligne], n°49, 2012/2, p. 42-52.

TARRIUS, Alain, MISSAQUI, Lamia, QACHA, Fatima., Transmigrants et nouveaux
étrangers : Hospitalités croisées entre jeunes des quartiers enclavés et nouveaux
migrants internationaux, Toulouse : Presses Universitaires du Mirail, 2013.
THIEBLEMONT-DOLLET, Sylvie.,, « Témoignages de femmes immigrantes et
construction d’un probleme public », Questions de communication [En ligne], n°4,

2003, p. 107-126.

445



TISSOT, Sylvie., « Identifier ou décrire les « quartiers sensibles » ? Le recours aux
indicateurs statistiques dans la politique de la ville », Genéses [En ligne], n°54,
2004/1, p. 90-111

TRONG HIEU, Dinh., « Pratiques alimentaires et identités culinaires », Ethnologie
frangaise, 1997/1, p.25-38.

TURNER, Terrence., « Representing, Resisting, Rethinking: Historical
Transformations of Kayapo Culture and Anthropological Consciousness », Colonial
Situations: Essays on the Contextualization of Ethnographic Knowledge, 1991,
p.285-313.

WAQUANT, Loic., « Corps et ame », Actes de la recherche en sciences sociales,
vol.80, novembre 1989, p. 33-67

WAQUANT, Loic., « Repenser le ghetto. Du sens commun au concept sociologique
», Idées économiques et sociales [En ligne], n°167, 2012/1, p. 14-25

WAQUANT, Loic., Parias urbains : ghetto, banlieues, Etat, Paris : La Découverte,
2007.

WEBER, Florence., Journal de I'ethnographe. Presses Universitaires de France,
2009.

WITHOL DE WENDEN, Catherine., La Question migratoire au XXle siécle, France :
Presses de la Fondation Nationale des Sciences Politiques, 2010.

WITHOL DE WENDEN, Catherine., Les Nouvelles Migrations : lieux, hommes,

politiques, Paris : Editions Ellipses. 2013.

446



Océan Indien, Sociétés créoles et outre-mer

ANDOCHE, lJacqueline., Le regard réciproque, ethnographie des désordres
psychologiques a I'lle de La Réunion. These d’anthropologie sociale et culturelle
sous la direction de Jean Benoit a I'Université d’Aix-Marseille. Soutenue en 2002.
ANDOCHE, Jacqueline, HOAREAU, Laurent, REBEUROTTE, Jean-Francois,
SOUFFRIN, Emmanuel, « La Réunion. Le traitement de I'étranger en situation
pluriculturelle : la catégorisation a I'épreuve des classifications populaires »,
Hommes & Migrations, n°1278, 2009, p.218-231.

AUBOURG (PERRETANT), Valérie., L’Eglise & I’épreuve du Pentecétisme : une
expérience religieuse a I'fle de La Réunion. Thése de doctorat en anthropologie et
ethnologie sous la direction de Bernard Champion. Université de La Réunion.
These soutenue le 25 mars 2011.

BAGGIONI, Daniel, Martine, MATHIEU., Cultures Empiriques et identités culturelles
a La Réunion, Saint-Denis : Services des publications de I'Université, 1985.
BENOIST, Jean., « Métissage, syncrétisme, créolisation : métaphores et dérives »,
Etudes créoles [En ligne], n°1, vol XIX, 1996, p. 47-60

BLANCHY, Sophie., Dictionnaire Mahorais/Francgais- Francais/Mahorais, Paris :
I'Harmattan,1996.

BLANCHY, Sophie., « Le statut civil de droit local a Mayotte : une imposture ? ».
Droit et société [En ligne], n°80, janvier-mars 2001, p.117-139.

BLANCHY, Sophie., « Matrifocalité et systéme d’age a Mayotte. Notes pour une
étude comparative de I'organisation sociale dans I’Archipel des Comores »,
Taarifa : revue des Archives Départementales de Mayotte [En ligne], n°3, 2000,
p.9-21.

BLANCHY, Sophie.,, « Francaise a tout prix », Ethnologie francaise [En
ligne], 2002, p.677-687.

BLANCHY, Sophie., « Thérapies traditionnelles aux Comores », Cahiers Sciences

Humaines, n°29, 1993, p.763- 790, 1993.

447



BLANCHY-DAUREL, Sophie, La vie quotidienne a Mayotte, Paris : L'Harmattan, coll
« Reperes pour Madagascar et I'océan Indien », 1990.

BONNIOL, Jean-Luc., « Situations créoles, entre culture et identité », in Situations
créoles. Pratiques et représentations, CELIUS, Carlo, Québec : Editions Nota bene,
Coll. « Société », 2006, p. 49-59.

BONNIOL, Jean-Luc., La couleur comme maléfice : une illustration créole de la
généalogie des Blancs et des Noirs, Paris : Albin Michel, coll. « Bibliothéque de
synthése », 1992.

BONNIOL, Jean-Luc, BENOIST, Jean., « La diversité dans l'unité : la gestion
pragmatique du pluralisme dans les sociétés créoles », in La diversité linguistique
et culturelle et les enjeux du développement, ABOU, Sélim, HADDAD, Katia,
Beyrouth : Université St Joseph et Montréal, AUPELF, 1997, p. 161-172.

BRETON Didier et al., « Quitter Mayotte pour aller ou ? », Informations sociales
[En ligne], n°186, 2014/6, p.56-66.

CHANE-KUNE, Sonia., Aux origines de l'identité réunionnaise, Paris : L’harmattan,
1993.

CHIVALLON, Christine., « Du territoire au réseau : comment penser l'identité
antillaise », Cahiers d'études africaines : La Caraibe. Des iles au continent, n°148,
vol. 37, 1997, p. 767-794.

CHIVALLON, Christine., « De quelques préconstruits de la notion de diaspora a
partir de I'exemple antillais », Revue Européenne de Migrations Internationales [En
ligne], n°1, vol.13, 1997, p. 149 - 160.

COHEN, Patrice., Le cari partagé : Anthropologie de I'alimentation a I'lle de La
Réunion. Paris : Karthala, 2000.

COHEN, Patrice., « Nourritures dans la religion hindoue a I'lle de la Réunion. Un
langage alimentaire, support d’identité et d’altérité », dans Revue Historique de
l'océan Indien : Alimentation, rituel des repas et art de la table dans les pays du
Sud-Ouest de l'océan Indien depuis le XVllle siécle, n°10 : Saint-Denis de La

Réunion : Edition Graphica, p.69 a 92.

448



COHEN, Patrice., « Le chercheur et son double. A son propos d’une recherche sur
le vécu des jeunes face au sida », in De I'ethnographie a I'anthropologie réflexive :
nouveaux terrains, nouvelles pratiques, nouveaux enjeux, Paris : Armand Colin,
2002, p.
DIRECHE-SLIMANI, Karima, LE HOUEROU, Fabienne., Les Comoriens a Marseille,
d’une mémoire a I'autre, Paris : Editions Autrement, coll. « Monde/Francais
d’ailleurs », 2002.
DUPONT, Guy., Saint-Denis de la Réunion, ville tropicale en mutation, Paris :
L’Harmattan, Editions du Tramail, Coll. « Recherches Universitaires
Réunionnaises », 1990.
EVE, Prospére., La laicité en Terre réunionnaise, Réunion : océan Indien, coll.
« Histoire », 2005.
FONTAINE, Guy., Mayotte, Paris : Karthala, 1995.
FUMA, Sudel., L’esclavagisme a la Réunion, 1794-1848, Paris : L’Harmattan,
Université de La Réunion, 1992.

Histoire d’une passion, le sucre de canne a La Réunion, Stella
Matutina : Océan Editions.
GHASARIAN, Christian., Anthropologies de La Réunion, Edition des archives
contemporaines, 2009.
GHASARIAN, Christian., De I'ethnographie a I'anthropologie réflexive. Nouveaux
terrains, nouvelles pratiques, nouveaux enjeux, Paris : Armand Colin, 2002.
GHASARIAN, Christian., « Réflexions sur la production anthropologique a La
Réunion (ou la nécessité du champ large) : mélanges offerts a Jean Benoit », in Au
visiteur lumineux : des iles créoles aux sociétés plurielles, BARNABE, Jean, BONNIOL
Jean-Luc, CONFIANT, Raphaél, L'ETANG, Gerry, Petit-Bourg (Guadeloupe) : Ibis
Rouge, 2000.
GHASARIAN, Christian., « La Réunion : acculturation, créolisation et réinventions

culturelles », Ethnologie francaise [En ligne], n°4, vol.32, p.663-676.

449



GIRAUD, Michel, « La créolité : une rupture en trompe-l'ceil », Cahiers d'études
africaines : La Caraibe. Des iles au continent, Vol. 37, n°148. 1997, p. 795-811.
GRIMA, Marie-Annick., « Re-panser » la vulnérabilité psychique observée chez
certains enfants de migrants », Thése de Doctorat en psychologie sociale sous la
direction de HAMON Jean-Francois, Université de La Réunion. Soutenue le 17 juin
2006.

GRIMA, Marie-Annick., « Quitter les lieux... », Cahiers critiques de thérapie
familiale et de pratiques de réseaux, n°37, 2006, p. 107-120.

HACHIMI ALAQUI, Myriam, LEMERCIER, Elise, PALOMARES,
Elise., « Reconfigurations ethniques a Mayotte », Hommes et migrations, n° 1304,
2013.

HO HAI, Quang., Contribution a I’histoire économique de I’ile de La Réunion (1642-
1848), Paris : L’'Harmattan, 1998.

JAUZE, Jean-Michel., « L'urbanisation de I'lle de La Réunion : évolutions et modéles
de ville », Cahier de géographie du Québec, vol.42, n°116, 1998, p.195-221.
JOLIVET, Marie-José., « Introduction a la question des “ethnies” et des frontiéres
en Guyane », Question d’identités comparées [En ligne], Orstom, 1989, p. 117-131.
JOLIVET, Marie-José., « Entre autochtones et immigrants, diversité et logique des
positions créoles guyanaises », Etudes créoles [En ligne], n°XIll, vol.2, 1990, p11-
32.

JOLIVET, Marie-José., Logiques identitaires, logiques territoriales, coll. « Cahiers
des sciences humaines », n°14, IRD : Editions de I"aube, 2000.

JOLIVET, Marie-José., « La créolisation en Guyane [Un paradigme pour une
anthropologie de la modernité créole] », Cahiers d'études africaines : La Caraibe.
Des iles au continent [En ligne], n°148, vol. 37, 1997, p. 813-837.

JOLIVET, Marie-José., « Libres, Marrons et Créoles, ou les Amériques noires
revisitées », Cahiers d'Etudes Africaines : La Caraibe. Des iles au continent [En

ligne], n°148, vol. 37, 1997, p. 993-1003.

450



JOLIVET, Marie-José., « Des “tribus’” marginalisées aux communes “ethniques’ ou
les enjeux territoriaux du développement en situation multiculturelle », in
ANTHEAUME, Benoit, GIRAUT, Fréderic., Le territoire est mort : vive les
territoires ! : une refabrication au nom du développement, Marseille : IRD Editions,
coll. « Objectifs Suds », 2005, p. 223-244.

JOLIVET, Marie-José, LENA, Philippe., « Des territoires aux identités », in JOLIVET,
Marie-José, Logiques identitaires, logiques territoriales, Autrepart [En ligne], n°14,
2000, p.5-16.

JOLIVET, Marie-José, REY-HULMAN, Diana., Jeux d'identité. Etudes comparatives a
partir de la Caraibe, Paris : L'Harmattan, 1993.

LABACHE, Lucette, MEDEA, Laurent, VERGES, Francoise., Identité et Société
réunionnaise : nouvelles perspectives et nouvelles approches, Paris : Karthala,
2005.

LAETHIER, Maud., Etre Haitien et migrant en Guyane frangaise, Thése de doctorat
en Ethnologie et anthropologie sociale sous la direction JOLIVET Marie-Josée,
Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris, soutenue en 2007.

LAETHIER, Maud., Etre migrant et Haitien en Guyane, Paris : Editions du Comité
des travaux Historiques et Scientifiques, 2011.

LAETHIER, Maud., « Le Surinam, passages vers la Guyane. D’un pays a I'autre dans
la circulation migratoire des Haitiens », Cahiers de I’Urmi [En ligne], n°1, 2011, p.1-
12.

LAROUSSI, Foued, LIENARD Fabien (dir)., Plurilinguisme, politique linguistique et
éducation quels éclairages pour Mayotte, Rouen : Publications des Universités de
Rouen et du Havre, 2011.

LAROUSSI, Foued., « Le plurilinguisme en milieu scolaire a Mayotte », Glottopol
[En ligne], n°18, Laboratoire LiDiFra, Université de Rouen, 2011.

LEVENEUR, Bernard., Dans 60 ans de culture urbaine. Co-édition : SIDR/4 épices.
2010.

451



LUCAS, Raoul., Sociétés plurielles dans Il'océan Indien : enjeux culturels et
scientifiques, Ouvrage issu du colloque intitulé « Sociétés plurielles et enjeux
interculturels » (mai 1999), Saint-Denis de la Réunion : Karthala, Université de La
Réunion, 2003.

MALBERT, Thierry, Les représentations de I’hérédité en situation interculturelle a
Iile de La Réunion, Thése de Doctorat en Science de I'Education sous la direction
de Bernard CHERUBINI, Université de La Réunion. Soutenue en 2006.

MALBERT, Thierry, LATCHOUMANIN, Michel., Famille et parentalité : roles et
fonctions entre tradition et modernité. Paris : L'Harmattan. 2007.

MEDEA, Laurent., Délinquance juvénile @ La Réunion, Sainte-Clotilde : Zalor
Editions, 2011.

MEDEA, Laurent., « La construction identitaire dans la société réunionnaise »,
Journal des anthropologues, n°92-93, 2003.

MEZZAPESA, Melanie.,, « Mahorais a La Chaumiére : entre implantations et
perspectives de retour », in Identités, migrations et territoires, actes de colloque,
Observatoire des Sociétés de I'océan Indien : Université de La Réunion, 2013, en

ligne :http://osoi.univreunion.fr/fileadmin/Fichiers/0SOI/Textes/PDF/IMTOI/14. MEZZAPESA V

._Courte_.pdf

MEZZAPESA, Melanie., « Les enjeux du réseau associatif mahorais a La Réunion:
dimensions territoriales, économiques et identitaires », in Insularité, langue,
mémoire, identité, Laroussi, Foued (dir.), actes du colloque international
« Insularité, langue, mémoire, identité », lle de Djerba, 26-28 septembre 2014,
Université de Rouen-Université de la Matouba, Paris : L’Harmattan, 2017.

MEZZAPESA, Melanie, PRAX-DUBOIS, Pascale, ANRABIYOU, Nabia., « Evolutions et
négociations des pratiques langagiéres des jeunes mahorais a La Réunion : du
camouflage aux revendications identitaires », in Identités en contextes pluriels,
Roland, Yvon, Tardieu, Jean-Pierre, Kanté, Issa, Samouth, Eglantine, Mezzapesa
Melanie (dir), Université de La Réunion, Paris : L’'Harmattan, coll. « International »,

2017, p.243-262.

452



MULOT, Stéphanie., « Je suis le pere, je suis la mere ! », 'énigme matrifocale.
Relations familiales et rapports de sexes en Guadeloupe. Thése de doctorat en
anthropologie sociale et ethnologie sous la direction de Maurice Godelier. Ecole
des Hautes Pratiques en Sciences Sociales, Soutenue le 27 janvier 2000.

MULOT, Stéphanie., « Politiques identitaires et conscience historique dans le
carnaval guadeloupéen : mise en scéne et représentation d’une identité créole »,
Anthroepodes lll, n°2, p.2-14.

POURCHEZ, Laurence., « Comportements alimentaires, petite enfance et grande
distribution : in- corporation de nouvelles normes a I'lle de la Réunion », Journal
des anthropologues [En ligne], n° 106-107 : « Des normes a boire et a manger.
Production, transformation et consommation des normes alimentaires », 2006,
p.145-197.

POURCHEZ, Laurence., « Du soin au rite dans I'enfance », Ramonville Saint-Agne :
Editions ERES ; Paris : Edition IRD, Coll. « Petite enfance et parentalité », p. 301-
306.

PRICE, Richard, JOLIVET, Marie- José., « La question créole. Essai de sociologie sur
la Guyane francaise », Journal de la Société des Américanistes [En ligne], Tome 75,
1989, p. 234-237.

ROINSARD, Nicolas., La Réunion face au chémage de masse : sociologie d’une
société intégrée, Rennes : Presses Universitaires de Rennes, coll « Le sens Social »,
2007.

ROINSARD, Nicolas.,, « Le 101° département », 8 mai 2012, [En ligne
www.laviedesidees.fr].

ROSENFELD, Lola., Les Frangais d’origine comorienne en fle-de-France. Place de
I'identité ethnique dans I'implication politique. Thése de doctorat en sociologie et
en anthropologie sociale sous la direction de Francoise Lestage. Université Paris-

Diderot. Soutenue le 7 octobre 2013>”’.

577 . . . . o \
Je remercie I'auteure qui m’a cordialement transmis le manuscrit de sa thése

453



SAID-MOHAMED-GIRARD, Nicole., « Ressources familiales et parcours scolaires. La
situation des Comoriens de Marseille », La revue internationale de I'éducation
familial [En ligne], n°31, 2012, p. 55-72.

SAKOYAN, Juliette., Un souci « en partage ». Migrations de soins et espace
politique entre I'archipel des Comores et La France. These de doctorat en
anthropologie sous la direction de Yannick Jaffré. Ecoles des Hautes Etudes en
Sciences sociales, Marseille. Soutenue le 26 novembre 2010.

SAKOYAN, lJuliette., « Les frontieres des relations familiales dans I'archipel des
Comores », Autrepart [En ligne], n°57/58, 2011, p.181-198.

TAGLIONI, Francois., « Mayotte s’ancre dans la République francaise : un contre-
sens de I'histoire ? », Echogéo [En ligne], coll. « Sur le Vif », 20009.

TIBERE, Laurence., L’alimentation dans le « vivre ensemble » multiculturel :
I’'exemple de La Réunion, Paris : I’'Harmattan, 2009.

VIVIER, Géraldine., Les migrations comoriennes en France: Histoire de migrations
coutumieres, coll. « Les dossiers du CEPED », n°35, 1996.

VERGES, Francoise, MARIMOUTOU, Jean-Claude Carpanin., Amarres. Créolisations
India-Océanes, Paris: L’Harmattan, 2005.

WOLFF, Eliane., Quartier de vie : approche ethnologique des populations
défavorisées de I'lle de La Réunion. Paris : Méridiens Klincksieck. 1991.

WOLFF, Eliane., « Famille en mutation, familles en question », in La Réunion, une
société en mutation, Univers créoles 7, Paris : Economica, coll. Anthropos, 2010.
ZAKARIA, Houssen., Familles comoriennes face au college : entre I'école et la

tradition, Paris : ’'Harmattan, 2010.

454



Rapports

AHAMADI, Daroussi., « L'évolution de la participation de la société civile au
développement selon le modéle traditionnel mahorais a I'heure de la
départementalisation : entre le Passé, le Présent et I’Avenir », Communication au
Congreés International du GIS, Paris, 2011.

CHERUBINI, Bernard, ROINSARD, Nicolas., Stratégies migratoires et enjeux de la
protection sociale a La Réunion et a Mayotte : conflits et concurrences dans les
espaces sanitaires et sociaux, Rapport a la MiRe-DRESS, programme « Migrations
et protection sociale », 2009.

CREDOC/ODR (2004), « La situation des populations migrantes originaires de
I’océan Indien », Rapport final, décembre 2004

INSEE., Les Mahorais vivant a La Réunion, 12 septembre 2001.

INSEE., « Des flux migratoires multiples qui modifient les structures de la
population », Economie de La Réunion, n°136, 2006, p.16-19.

INSEE., « Evolutions démographiques depuis 60 ans », Analyses, n°25, ao(it 2017.
INSEE., Réunion-TER, « Economie générale », 2014, p.115

INSEE., Enquéte Emploi, 2014.

INSEE., Enquéte Emploi, 2015.

INSEE, RP 2008 et RP 2013, « exploitation principale ».

455



Résumé

Fondée sur une ethnographie de longue durée a La Chaumiere, cette these souhaite prendre
pour objet I'analyse de la migration mahoraise dans les processus de constructions identitaires
propres a La Réunion. Les migrants mahorais deviennent alors un enjeu et un objet des politiques
locales qui questionnent leur place au sein de la société réunionnaise. A partir d’'une imprégnation
guotidienne, I'analyse d’un territoire délimité — La Chaumiére — permet de comprendre a 'échelle
départementale les modalités de migration, les stratégies d’adaptation et I'émergence de nouvelles
territorialités des populations en provenance de Mayotte et des Comores en contexte réunionnais.
En effet, ce choix d’analyser un groupe dans un cadre territorial bien délimité dans une ville ou la
politique locale tend a la mise en valeur de sa diversité ethnico-religieuse, permet ainsi d’évaluer
les différentes modalités de construction des projets migratoires et d’implantation de ces familles
francaises originaires de Mayotte. Venue du dernier département francais, la majorité de sa
population est musulmane, dite de tradition bantoue, et émigre massivement vers La Réunion
depuis les années 2000. Les modalités de migration et les stratégies d’adaptation sont complexes,
et interpellent la cohabitation culturelle et cultuelle réunionnaise. Un multiculturalisme
constamment réinterrogé par les différentes problématiques d’habitat et de chémage,
I'augmentation des conflits et des discours racistes, et par les réflexions sur I'identité réunionnaise.

Mots-clefs : La Réunion — Migration mahoraise — Territoire — Ethnicité — Réseaux

Summary

Based on a long-term ethnography in La Chaumiére distric, this thesis wants to analyse the
mahorese migration and the identity construction processes in Reunion island. For the local
policies, it poses a question of what place for the mahorese migrants in the Reunion society.
Starting from a daily observation, these analysis of a delimitated territory — La Chaumiere — makes
it possible to understand the methods of migration, the adaptation strategies and the emergence
of new territorialities of this population who comes from Mayotte Island and Comoros Union to
Reunion Island from a departemental point of view. Moreover, this choice to study a group within
a territorial framework delimited in a city where the local policy tends to develop this cultural and
religious diversity allows to evaluate the various methods of migratory projects construction and
the establishement of these french families from Mayotte island. Coming from the last French
department, the majority of its population is Muslim, with some bantu traditions and emigrates
massively in Reunion island since the 2000’s. These migration methods and these adaptation
strategies are complex and challenge the cultural and cultual Reunion island cohabitation. A
multiculturalism constantly questioned by the living place and unemployment problems, the
increase of racist conflicts and speeches, and by the reflection of the reunion identity.

Keywords: Reunion Island — Mahorese migration — Territory — Ethnicity — Network

456



