| Communauté
& UNIVERSITE Grenoble Alpes

THESE

Pour obtenir le grade de

DOCTEUR DE LA COMMUNAUTE UNIVERSITE
GRENOBLE ALPES

Spécialité : SOCIOLOGIE

Arrété ministériel : 25 mai 2016

Présentée par

Diata Mariame BODIAN

Thése dirigée par Jacques BAROU, DR émérite, Université
de Grenoble Alpes, CNRS, Sciences Po Grenoble

Préparée au sein du Laboratoire Politiques publiques,
Actions politiques, Territoires

Dans I'Ecole Doctorale Sciences de ’lhomme, du Politique
et du Territoire

Enjeux de pouvoirs et rapports au
pays d’origine dans les associations
d’immigrés diolas en France

Thése soutenue publiquement le : 28 février 2018

Devant le jury composé de :

Madame Ewa Bogalska Martin

Professeur de sociologie, université de Grenoble Alpes (Présidente)
Monsieur Christophe Daum

Maitre de conférences HDR en sociologie, université de Rouen, (Examinateur)
Madame Odile Journet-Diallo

Directrice d’études, Ecole Pratique des Hautes Etudes (Rapporteure)
Monsieur Mahamet Timera

Professeur de sociologie, Université de Paris VII Denis Diderot (Rapporteur)



Dédicace

Je dédie cette thése a deux hommes dont je salue ici la mémoire :

A Mon oncle Salif Siriak Bodian, qui m’a guidée a travers le pays diola. Il m’a aidé a
décrypter les codes d’une société qui n’a pas fini de livrer ses secrets.

A Mon cousin, Sidy Kamanter Coly, qui s’était investi et m’avait encouragee a vivre ma
passion de la sociologie.



Remerciements

A mon directeur de thése, Jacques Barou a qui j’adresse mes sincéres remerciements pour sa patience, ses
conseils et son investissement total. Le moment est en effet venu pour moi de lui dire toute ma satisfaction,
satisfaction parce qu’il a toujours été 1a pour m’aider et me guider a chaque fois que de besoin.

Je remercie également les membres du Jury qui ont bien voulu accepter malgré leur charge, de lire mon
travail et d’étre membres du Jury.

Mes remerciements vont également :
Au laboratoire PACTE et a mon équipe Justice sociale.

A Mme Odile Journet-Diallo qui m’a accueillie dans ses cours et m’a accompagnée de son expérience du
terrain et de ses conseils.

Je voudrai également dire tous mes remerciements a mon pere M. BODIAN Ansoumana, qui a fait de moi ce
que je suis devenue et qui m’a toujours guidé et appris que chaque difficulté rencontrée est une étape vers la
réussite. Je lui rends un vibrant hommage, pour tous les conseils qu’il n’a jamais cessé de me donner.

A ma mére Mme Fatou Tibo COLY (épouse BODIAN), ma « vraie fausse » jumelle, ma fidele muse qui a
toujours su étre présente, malgré la distance. En mére, mais surtout en maman, tu m’as toujours accompagnée
soutenue et aidée dans mes objectifs malgré le poids des idées sociales qui releguent parfois les filles a un
rang secondaire.

A vous deux, papa et maman, je vous dis toute ma considération et ma fierté de vous avoir comme parents.
Acceptez mon humble, modeste et sincére reconnaissance

A mon époux Chérif Djiba, j’exprime toute ma reconnaissance. Tu m’as redonné la confiance et la force de
finir ce travail. Merci pour la relecture.

A Mme et Mr Diédhiou et a la famille Dieédhiou de Gentilly qui m’ont accueilli et soutenu (Bassirou, Diatou,
Mamadou, Nana)

A ma famille a Thigs, particuliérement & mes trois fréres Moussa, Malick et Badou et & ma sceur Ndeye sans
qui rien n’est possible.

Aux membres du Club Atome de Baila, particuliérement & Abba Bodian pour votre travail de précurseurs.

Au village de Baila et a ses différentes associations de migrants en Europe, et au Sénégal, qui m’a servi de
modeéle de base, I’honnéteté intellectuelle est aussi une forme de loyauté.

Au comité des sages des femmes diolas (Awa, Arame, Diagha, Khady, VVéronique), merci d’y avoir cru

A T’association Batiyay-Femmes diolas (Adama, Binta, Fanta, Georgette, Ndeye Fatou Seynabou, Sira...)
A Mme Thérése Mérimée pour son soutien inestimable

A I’association Santé Afrique Caraibes Pacifique en particulier Dr Cheikh Coly

A ceux qui m’ont encouragé dans ce travail en particulier Chérif Bodian, Adama Coly, Abi Coly, Maleyni,
Kadialy, Mami Diémé, Fily, Rokhaya, Sadibou Pedro, Samuel Diémé, Palace, Ousseynou, Souley, Kéba
Sonko, Bara Badiane, Christel, Pascal, Ysée...)

A la communauté diola en France qui m’a ouvert ses portes pour me permettre de faire mon travail de terrain.

A tous ceux qui de loin ou de prés, m’ont encouragé et m’ont accompagnée dans ce parcours initiatique
qu’est la thése



SOMMAIRE

DIBUICACE ...ttt bbbt b e bRt b e bbb bbbt n b et b s 2
REMEICIBIMENTS ... bbbttt b b bbb ene s 3
SOMMAIRE ...t e e re e n e nne e 4
INTRODUCGTION ...ttt ne e e nne e 8
PrODIEMALIGUE ...t e e e e te e s e e nreenee s 14
VL aToTo (o] (oo [ SRS 17
PARTIEI: Présentation des diolas .......neeneensssesesssesssssessssssssssssssssssssees 20
1.4  CHAPITRE 1 Espace géographique : le pays diola........cuomenennenenseneenens 20
Figure 1 Représentation Village diola...........ccooeiieiicic i 25
[.L1.1  Etymologie du mot diola : Difficultés de définition........couuerrvrrenrirsrirs 26

1.2 Laterre des Diolas.... e sssssssssssssssssssssssssssssssssassans 31

[.L1.3  Les diolas et ]1a CaSAmMAaNCE ......c.cvereureureureurerreuresesesessessessesesessessessessesssssessessenns 32

1.2 Chapitre 2 Ethnie, traditions, coutumes et, civilisations........ccoceereereereenseneenne 45
[.2.1  Rites et FeligIonS. ..o snaens 45

1.2.1.1  Division des sexes et de I'€SPaCE ......ccccuereeeiiiieeeciiee et 52

1.2.1.2  Vie, MOrt €t MIGratioNS...ccccueiiieeeeee ittt e e e s ssiiree e e e e s s s ssarreeeeeeeeeas 62

Figure 2 AULEl HUTTIA.......c.oiiiie e 65
U Bttt bbb bbb 66
1.2.1.3 REINCAINALION c..eiiiiiieiieee et 67

1.2.2.4  Croyances iOlas ......cccccuieeiiiiiiii ettt 70

[2.2 L’eNfant VOYANT ... cececeeeeeeeeeeesesessessesesssesssssssessessssssss s ssssssssssssssssssssans 76

1.2.2.1  L’imposition du nom, acception de I'individu...........ccccueiieiiieieeciiee e, 83

1.2.2.2  Infertilité et palliatifs.........cocciiiiiiiie e e 86

1.2.2.3  Infertilité féminine et rites de kafalen ... 87

Figure 4 1 ANAIENA BN FIaNCe.......coiiiiiiie ittt 100
Figure 5 : Afialen en Europe (Frankfurt) ..........ccccooveiii e 101
.3 CHAPITRE 3 Vie, Famille et Civilisation diola .......cccorrveecveerseesccsesenenns 101
[.3.1 Transmission, filiation et aNCrage ... 104

1.3.2 Relations inter-ethniques, construction identitaire........cccureeeeneereens 107

[.3.3  Les civilisations du riz, peuples de la mangrove ..........rerereenenn. 112

4



[.3.4  Traditions et MiGratioNns .....ccrerereereenesneeneses s ssessesssssessessesssssenns 118

[.3.5  Les angoisses identitaires ......curenrenenenenssnesensessssssessssssesssssssesssssssenses 122

[.3.6  Relations inter-villageoiSes ... sessessessessessessenns 130

[.3.7  Rites d’'intégration, prérogatives des femmes........ccoveermerreereereeseerseeneens 136

[.3.8 LA NAISSANCE ... 136

[.3.9 Le mariage diola ... 140

[.4  CHAPITRE 4 Codes, Communications et régulateurs sociauX..........ouuee: 145
[.4.1  Outils de tranSmiSSION ... 152

[.4.2  Les femmes diolas : gardiennes et protectrices.......mmreninneen: 166

[.4.3  Les ukin, protecteurs de la personne.........nsesenn: 166

Figure 6 Femme diola lors de la journée des femmes le 23 avril 2016............cccccoveeveennns 169
[.4.4  Ambac: avenir de 1a SOCIELE ... s 171
PARTIEII:  Les Migrations diolas : Originalité des migrations diola...........ccoceuuu. 178
I.1 Chapitre 5 : Les migrations SEN€galaisSes.........umrnensensenssnsssesssssessssens 181
Figure 7 Itinéraire migrants diolas a I'intérieur du Sénégal .............ccooviiiiiiiiiiicninnn 185
[.1.1 Role et importance des assOCIAtIONS .......ocerererererensesesssersssses s 186

[.1.2 Desrapports de genre en changement........couvererereeressesnessessessessessessenns 190

[1.1.3  Les migrations INtEINES......orenrnesenesesssssessss s sssssesssssssssses 197

[.2 CHAPITRE 6 La question de la transmission de la culture d’origine.......... 201
[1.2.1  La QUELE de I'€SPACE ...t ssssssssssses 204

[.2.2  Les divers sous-groupes diola ........rrerenenerenesnenesnessessessessessessessessenns 208

| 7200 T o 00 0 10 L 0 d ) o 211

I.3 CHAPITRE 7 : Dynamique migratoire......umrneseenesssessssssessesssssessssssesssseens 215
[.3.1 Migrations continentales d’AfriqUe ... 220

Figure 8 Itinéraire migrant diola a I’intérieur de I’ Afrique ..., 236
[1.3.2  Migration Vers VEUIOPE......cueeeneeeseesessesssssessesssssssssesssssssssssssesssessssssens 237

Figure 9 itinéraire migrant vers I’OcCident ............cceiiiiiiiiiiniciicee e 240
[1.3.3  Autres Migrations ... ———— 241

[.4 CHAPITRE 8 : VECU MIGratoire ......ccoueererreerersereessersessessessssssssesssesssssssssssssessssssens 248
[1.4.1 Contexte et structures d’acCueil.......omrrerrererersneneseseeseseesesseseens 248

[1.4.2  Associations et Qutres GroupPesS...... 254
SCNEMA L. s 258
SCNEME 2. s 286
IL.5 CHAPITRE 9 : Transformations de I'identité diola.......ccomemeeneeneeneerncennens 287
IL5.1 Qu'est-ce qUE I'Identité ... sssssesssssssssssssssssesns 289

5



[.5.2 Facteurs de Chan@ements ........oereneenenesnessessessessessessessessesssssessessesssssenns 294

[I1.5.3  Perception identitaire . ......curvenereneneseneinesessssesess s sssssesssssssessssessenses 299
[.5.4 Laplace de lalangue dans la quéte identitaire ........ccoreneerreereerseereeneens 300
| TR T 1000 =) o =1 (0 ) o T 302
[.5.6 L’influence de I'environnement social.........ccoouorereenreneeneenernseseeseensesseeneens 302
[.5.7 Lamigration des « DONNES »......crrerererneeneenenesnessessessessessessessessessessessessenns 306
[.5.8  SUrsaut identitaire.. ..o sesses e ssssenns 309
[.6  CHAPITRE 10 Migrations et transformation des rapports de genre.......... 312
[1.6.1 Relations interethniques, rapports de classes ... 313
[L6.2  Traditions INtEZIEES ... ssssssssens 314
[1.6.3 Levillage : symbole du repli identitaire ... 317
[1.6.4 Lelourd tribut du Migrant ... 318
ST T T ¥ o3 = 1 LT 319

[1.6.6 La quéte identitaire des jeunes nés en France ou I'’émergence d'une
NOUVEILE IAENTILA. ...ttt 322
[1.6.7 Une nouvelle ossature familiale.........ccooumrreneneneneneseseseseseseesesseeneens 324
PARTIE III:  1eS eNjeux d€ POUVOIT ....rererrersersisssssessssssssesssessssssssesssssssssssssssssssssssssses 325
1.1 Chapitre 11 : Création, typologie des associations ..........uenerneeseerennnns 327
[II.L1.1 Fonction des asSOCIatioNS.......ureureereereereeneereesessessessessessessessesssssesssssessssssssssseans 330
[I1.1.2 Relations entre migrants et leurs parents ... 331
[I1.1.3 Lelien ala terre ancestrale....... o nneneneneeseneeseseesesseesessessessssseens 337
[11.2 CHAPITRE 12 Formes traditionnelles d’expression du pouvoir ............ 338
[IL.2.1 Le pouVOir VEIrtiCal ..o sssssssssssssssssssssssnes 338
[I1.2.2 Le pouvoir horiZontal.......sess s sssssessssssssnes 339
I11.3 CHAPITRE 13 Les nouvelles formes d’expressions du pouvoir............... 341
[I1.3.1 Le pouvoir familial ... esssssssssssssssssssssssssses 341
[I1.3.2  Le pOouvOir ECONOMIQUE.......oueurereeerrerseesseesesssessssssessesssesssssssssessssssessesssessssssens 342
[11.3.3  Le pouvoir SOCIO POLItIQUE....cuuereeeerererieseeseresses e sssessssseens 343
[11.3.4 Le Village : enjeu de POUVOIT .....coceereeemrmenemmserssssessessesssssesssesssssssssessssssssseens 346
[I1.3.5 Structuration des associations et partenariat ... 351
CONCIUSION ... bbbttt b b 359
ANNEXES. ...ttt et ekttt b e e e bt e b e e e bt e nae e e b e e e e anre e 363
Figure 10 Carte Administrative SENegal ..........cccoviiiiiiiiiiie e 363
Figure 11 Image d’EDaraay .........cccccvviiiiiiiiiiiiicc e 364
Figure 12 IMage KaJENAU .......ccveiieiieieieese ettt ae e e enee s 365

6



Figure 13 Image de KUMPO €N CaSAMANCE .......ccveivreieieerieeiesieesieeeestaeseeseessaeseesseesseeseens 366

Figure 14 image Kumpo en Europe (Frankfurt, 2016) .........cccccvevviieiieie e 366
Figure 15 Animation culturelle des AFBF en juin 2013 féte de la ville de Gentilly......... 367
Figure 16 Stand de 1’association AFBF juin 2014 Gentilly ..........ccocvviieiiiiiiiiniiiienen, 367
Figure 17 Image Participation des femmes de Baila le 21 juin 2016 a Gentilly ............... 368
Figure 18 image Afalena dans ses ceuvres @ Gentilly .........ccccovvviiiiiiiiiiciiie 369
Figure 19 Image avec ambassadeur du Sénégal en France JFD 26 avril 2016.................. 369
Figure 20 Image Accueil de la maire de Gentilly...........cccooiiiiiiiiiiiic 370
Figure 21 Tableau recapitulatif des migrations Diolas............cccooriiiiiiiiininiicccee 371
Les six jours de la semaine diola fOfi & .......ccoeiveiiiiiiiiecc e 372
BIBLIOGRAPHIE ..ottt 373
RESUME ET MOTS CLES ..ot e 382
SUMMARY AND KEY WORDS .......cotiiiiiiiirieiisiee ettt 382



INTRODUCTION

Les questions migratoires ont mis du temps a intéresser les sciences sociales. Les
Etats unis, pionniers en la matiere et largement en avance sur ces études, ont été parmi les
premiers pays a voir se développer des analyses sur les migrations. Cela peut se
comprendre par le fait, que c’est un état jeune, créé et peuplé par des migrants a partir du
15éme siécle. Il était donc normal, que trés tot les chercheurs étatsuniens integrent les

migrations dans leurs études.

Il est difficile de faire une étude de sociologie de I’immigration, sans mentionner 1’école de
Chicago®.

Pionniére en la maticre, I’école de Chicago, a tres tot initié entre les années 1910 et
1940 les premiers travaux sur les questions migratoires. Nous ne pouvons ignorer gque la
naissance de la sociologie de I’immigration pourrait étre liée comme en France a une crise
des immigrations. Il s’agissait pour 1’école de Chicago d’analyser le laboratoire social
qu’est la ville de Chicago et d’interroger les questions ethniques et raciales. Certes, les
Etats unis ont assumé, voire revendiqué le fait d’étre un pays d’immigration. Mais il faut
aussi considérer le fait que les premieres heures de la sociologie de 1’immigration
coincident avec des fortes affirmations raciales et de Iégitimité des primo migrants. 1l faut
souligner le fait que le phénomene de I’immigration est d’abord lié aux problémes qu’il
pose. La question du travail et les questions sociales liées a la cohabitation entre les

différents groupes vont se poser.

Il y’a plusieurs types de migrations : peuplement, économie, et une migration de
survie, notamment pour les ressortissants de pays en crise. A I’exclusion des migrations de
peuplement, comme ¢’est le cas pour les Etats Unis, le Canada, les pays d’ Amérique latine,
I’ Australie ou encore la Nouvelle Zélande, la plupart des migrations sont pensées pour un
temps bien défini, tant du point de vue de I’émigration que de I’immigration. Il est

rarement question d’installation définitive pour le candidat a I’émigration, dans son projet

1 Ecole de Chicago : courant de pensée sociologique apparu aux Etats Unis au début du 20éme siécle qui a développé
plusieurs concepts de la sociologie des migrations.

8



de départ. Celui-ci inclut généralement un retour triomphal de I’enfant du pays. Nous
verrons que les choses ne se déroulent pas toujours de cette facon. Les Etats unis ont
dépassé le cap de la construction et donc du besoin en main d’ceuvre justifiant 1’arrivée de
vagues migratoires massives pour peupler le nouveau monde. Nous sommes dans une
période qui a vu les deux grandes guerres, notamment la deuxieme, entrainer une plus
grande implication de ce pays. Il y’a aussi la crise économique des années trente qui
justifie une plus grande fermeté et surtout une reconstruction socioéconomique. Nous ne
pouvons donc nier qu’il y’ait eu une matiere premiere en termes de relations inter
ethniques due aux peuplements divers, a Chicago. L’histoire de leur pays est liée aux
vagues migratoires qui sont parties a I’assaut du nouveau monde, mais aussi & 1’esclavage.
Analyser I’immigration revient a se pencher sur les migrations et l’installation des
migrants. La pertinence de la sociologie de I’immigration intervient a partir du moment ou
nous sommes dans un contexte de migrants ou d’immigrants installés suffisamment

longtemps pour que surviennent les problémes liés a I’immigration.

Les différentes migrations modernes sont principalement liées au travail. Elles sont
d’abord lues et acceptées parce qu’il y’a d’abord un besoin. Elles deviennent visibles dés
que nous amorg¢ons la phase d’installation. Il y’a une visibilité assez brutale qui survient
dés lors. Nous ne sommes plus en face de travailleurs mais de migrants qui ont des besoins
et des attentes. Cette visibilité se traduit par la création des associations de migrants
notamment. La France comme les Etats Unis a trés longtemps ignoré les migrants sur son

territoire et s’est surtout occupée de ses travailleurs étrangers.

En effet, c’est la question du travail qui intéresse au premier plan, ’employé et non
I’histoire qui se cache derriere ce travailleur. Le travailleur a une valeur qui occulte
totalement son humanité. Alors que le migrant est chargé, d’une histoire familiale dans un
premier temps, et a aussi son réseau qui se concretise dans des associations qui font le lien
avec son lieu d’origine. Il a une histoire liée a son identité. Il est émigré avant d’étre
immigré. Dans cet aspect de migrant, plusieurs sujets sont contenus dedans. S’intéresser au

migrant, c’est interroger plusieurs questions sociales.

Ce qui n’est pas le cas du travailleur qui tant qu’il a la santé est capable de

monnayer sa force de travail.



L’acceptation ou [’auto identification d’un pays comme é&tant un pays
d’immigration est en ce sens important pour encourager les recherches dans ce domaine. Il
ne s’agit cependant pas dans cette thése de faire une apologie des politiques migratoires
des Etats Unis, mais de contribuer a 1’étude des populations migrantes en France. Il est
d’ailleurs important de noter a ce propos, que les Etats Unis sont aussi confrontés a des

problémes liés a I’immigration.

Les migrations sont tres présentes en France, a I’image de beaucoup d’autres pays,
comme [’Italie, I’Espagne, et 1’Allemagne Mais [’acceptation du phénomene est trés
tardive dans son cas. La France a de ce fait, tardivement et timidement intégré les apports

de I’immigration dans son évolution.

L’histoire de la sociologie de I’immigration en France est liée entre autres aux
travaux d’Abdel Malek Sayad? certes, mais également aux travaux de Maryse Tripier® et de
Catherine Quiminal* 4 I'université Paris Diderot. L’URMIS® (Unité de recherches

Migrations et Sociétés) est d’ailleurs, une référence en sociologie de I’'immigration.

En France, I’intérét pour la sociologie de I'immigration d’Abdel Malek Sayad a
ouvert la voie a une plus large exploration de la question. En effet, dés les premieres heures
de ’immigration, la France s’est orientée vers des migrations de travail. Il n’a jamais été
question a ce moment-la d’une installation dans le pays d’accueil. Il s’agissait de traiter
une main d’ceuvre étrangére qui €était destinée a repartir. Dés lors, il n’y avait pas d’intérét
a étudier ou a s’intéresser a ces populations. Les politiques migratoires ne se sont pas
préparées a gérer des migrants. C’est a partir du moment ou, les migrants se sont installés
et ont fondé leurs familles & la faveur du regroupement familial dés 1976° que les
problémes d’insertion ont commencé a se poser. A partir de 13, la question de savoir qui

étaient ces migrants, de connaitre leurs histoires, s’imposent. Le travailleur étranger cede la

2 Abdel Malek Sayad: sociologue spécialiste de I’immigration
% Maryse Tripier : Professeur émérite 2 "URMIS

4 Catherine Quiminal : Professeur émérite a I’'URMIS

5 URMIS : Unité de recherches Migrations et sociétés

® Lois sur le regroupement familial : lois instaurées depuis 1947 et encadrées par la loi depuis 1976

10



place a I'immigré. La négation des migrations avait occulté les immigrés, et en
conséquence tout ce qui est en relation avec eux, notamment et plus particulierement leurs
enfants. Nous verrons plus loin, les crises survenues avec ce que les politiques appellent les

« jeunes issus de /'immigration ».

Les premicres études ont mis I’accent sur I’immigration maghrébine. Il est vrai
qu’une certaine politique migratoire s’est plus ou moins développée avec les travailleurs
importés du Maghreb pour aider a la reconstruction de la France de 1’aprés-guerre. Yamina
Benguigui’ dans « Mémoires d’immigrés » a bien retracé cette histoire qui présente des
générations d’immigrés d’ailleurs, principalement du Maghreb. Les chercheurs comme
Jacques Barou®, Christophe Daum® ou encore Mahamet Timera'® se sont penchés sur la
problématique des migrants issus de 1’ Afrique subsaharienne. De ce fait, il y’a une avancée
certaine pour les études sur les migrations africaines, mais plus précisément, celles des
grands groupes comme celles de 1’Afrique du nord, du Mali et de la Vallée du fleuve
Sénegal.

Nous n’ignorons pas que le terme « migrations » est tres chargé et peut étre sujet a
débat. Il n’est pas simple de questionner ce phénoméne. En effet, les migrations sont
tellement importantes dans les évolutions et les mouvements de populations actuelles,
qu’elles deviennent incontournables dans tout projet politique. Les migrations sont tres
politisées a I’heure actuelle. C’est une des raisons qui justifient beaucoup de recherches
faites sur le sujet. Cependant, I’aspect politique occulte 1’essence des déplacements des
personnes. Et a ce jour, les personnes politiques s’y intéressent souvent par stratégie, sans
nécessairement s’appesantir sur les résultats des chercheurs, et en tirer les conséquences,

de fagon a les intégrer dans leurs propositions de politiques de migrations.

"'Yamina Benguigui : cinéaste et femme politique francaise
8 Jacques Barou : Directeur de recherches émérite au cnrs.
® Christophe Daum : Maitre de conférences & ’université de Rouen

19 Mahamet Timera : Professeur de sociologie a I'université Paris Diderot

11



L’intérét porté a I’immigration a beaucoup évolué. Le musée de I’histoire de
I’immigration en est un exemple. Quelle que soit sa raison d’étre ou les objectifs politiques
de ses initiateurs, ce musée a eu le mérite de mettre le focus sur un phénomene jusque-la
nié et oublié. Ce projet porté depuis le début des années 1990 par une association de
chercheurs donne une visibilité a I’immigration et surtout aux immigrés. Certes, on peut
spéculer sur les raisons de la création d’un tel musée, mais I’intérét pour les chercheurs est
que les migrations deviennent un sujet porteur et suffisamment pertinent pour les médias.
La médiatisation d’un projet permet a un sujet d’étre a la une et de pouvoir étre soutenu par
les politiques. Un musée de I’histoire de I’immigration sort les migrants de leur
clandestinité dans un sens, méme s’il s’agit de toutes les histoires des migrations de la
France, et que le sujet reste a ce jour inexploré. En d’autres termes, nous pouvons dire
qu’avec une telle institution, le débat est exposé sur la sphére publique une fois de plus et
sort du cadre universitaire pour rencontrer les populations qui sont en inter action en

contexte migratoire.

Notre propos n’est pas d’apporter une solution politique, ce n’est pas notre role de
sociologue, mais de contribuer a faire connaitre les migrations, en suivant la lancée des
pionniers sur la question. Il s’agit pour nous, d’apporter des éléments nouveaux sur les
migrations des groupes diolas, plus précisément. D’ou notre sujet de thése « Enjeux de
pouvoirs et rapports avec le pays d'origine dans les associations d'immigrés diola en

France »

Une question s’impose a nous des lors qu’on parle de migrations. Il faut donc
questionner les mouvements migratoires. Qu’est-ce qu’une migration ? Nous pouvons la
définir comme des déplacements de personnes. Mais nous n’allons pas revisiter toutes les
mobilités dans le monde. Nous ne pouvons que souligner le fait, que ces migrations sont
une partie intégrante de 1’histoire de tout pays dans le monde. Chaque population actuelle
est pratiguement constituee de plusieurs vagues migratoires qui vont composer les nations
modernes. Nous verrons d’ailleurs, que la création des nations ne peut ignorer ces
populations entrantes sur le territoire. Les migrations sont mentionnées dans les plus vieux
récits de fondation et d’installation des populations. En les analysant de plus pres, nous
pouvons constater que les raisons et motifs de migrations sont sensiblement les mémes. Il
y’a un fait récurrent dans ces narrations, les conflits entre populations migrantes et
populations locales sont fréquents. L’intégration de populations est assez difficile, a

I’image d’un corps étranger qui vient se greffer sur une entité déja constituée. Cela veut

12



dire, qu’il y’a des risques de rejets, quand le corps récepteur n’est pas préparé a recevoir la
greffe. Les premiéres migrations dans le monde sont généralement des invasions, ou
résultent de guerre. Les mouvements de ces populations modernes, méme s’ils sont
pacifiques et réglementés par des politiques, peuvent néanmoins, étre ressentis comme une
invasion. Ce sentiment est d’abord lié aux facteurs économiques compte tenu que de nos
jours les rapports a I’immigration sont systématiquement vus sous 1’angle économique, par
les populations locales. Quel que soit I’accueil, il y’a un choc de rencontres de cultures non
négligeable. L’aspect culturel et religieux intervient dans ce ressenti aussi. Il est ainsi
important de voir comment sont gérées les migrations dans les pays et dans le cas qui nous

intéresse la France.

Nous allons, dans ce travail, souvent user du terme « migrant » qui & notre avis,
interpelle aussi bien 1’émigré que I’'immigré. Cela rejoint la thése de Sayad, que nous
partageons, qui rappelle que I’'immigré n’est pas un étre sorti du néant, mais un étre avec
une histoire en dehors de son parcours migratoire. Cette histoire est souvent décisive dans
le projet migratoire et donc constitue le levier du parcours migratoire du candidat a la
migration. Ignorer le passé du migrant revient a I’amputer d’une partie déterminante et tres
importante de son histoire. Or I’individu qui arrive dans un nouveau pays est
« culturellement constitué », un peu comme un «produit culturel fini» qu’il faut
désormais adapter a d’autres « produits culturels ». Mais il importe actuellement, de parler
du futur de 'immigré, en plus de son passé. Cela se traduit par les actions des associations
de migrants conjuguées a celles des coopérations. Il est clair que le Co développement ou

coopération bilatérale est une donnée incontournable dans la gestion des migrations.

13



Problématique

La question est pourquoi les gens partent ? Nous nous attellerons a trouver des
éléments de réponse tout au long de cette eétude. 11 nous semble qu’analyser la société de
départ, pour en extraire et comprendre les facteurs favorisant 1’émigration est une
introduction a une meilleure connaissance des mouvements migratoires. Les premiers
chercheurs qui se sont penchés sur les questions migratoires, ont beaucoup suivi les grands
groupes a tendance migratoire, comme les maghrébins, les groupes des soninkés et les
autres ressortissants de la vallée du fleuve du Sénégal, en Afrique subsaharienne. Il
importe de souligner que ce sont des migrations pensées et portées par un groupe et que ce
phénomeéne s’est inscrit trés tot dans les cultures de ces groupes. L’organisation sociale du
groupe de départ influence beaucoup le projet et le parcours migratoire. Partir était un ideal
et un devoir envers la communauté dans ces circonstances. A partir de 1a, I’émigration
devient un projet collectif, pensé et congu au sein d’une entité plus large, la famille, voire
le village. Nous verrons dans la gestion de ce projet, dans les implications des immigrés
dans le développement de leur lieu d’origine I’importance du projet de départ. Il nous
apparait important de cerner la construction identitaire et la perception de 1’individu par sa
société. Chaque groupe a une approche différente de la personne, et cela influe grandement
dans les comportements de chacun en contexte migratoire. Mais au-dela de ce construit
identitaire, il faut souligner le fait que les politiques migratoires ne sont pas une invention
moderne, mais incorporée de fait dans le fonctionnement de tout groupe, et de facon plus

génerale, dans I’histoire de I’humanité.

La question du pouvoir intervient dans les modes de gestion de tout groupe. Elle est
centrale dans le fonctionnement et I’existence des états ou régions, ou tout autre
regroupement humain. Les relations entre membres d’un méme groupe sont trés souvent
régies par les questions de pouvoir. Etudier le pouvoir dans les associations de migrants
diolas en France, permet de cerner les processus d’intégration et d’identification de ces
migrants et de leurs descendants. Le pouvoir, tel qu’il est défini dans le dictionnaire
juridique, est un outil de gestion d’un groupe. La question du pouvoir étudiée sous un
angle sociologique introduit la question de I’existence d’une société. Elle a été jusque-la

abordée par les politologues. Or, a mon sens cette question du pouvoir, ou plutét la

14



complexité des modes de gouvernement révele beaucoup sur les individus et les sociétés, et
en ce qui nous concerne, les migrants diolas. Les sociétés traditionnelles ou modernes, sont
régies par des lois et des regles, qui permettent une certaine bonne entente entre les
individus concernés. A un niveau macroscopique, 1’appareil de 1’état pense un mode de
gouvernement qui lui parait le meilleur pour régir le peuple. Dans les villages, ce
fonctionnement s’appuie souvent sur des regles héritées d’une tradition commune. Chez les
diolas, nous le verrons, si on peut se permettre de parler de gouvernement, les régles sont
érigées par la tradition de I’initiation masculine, qui donne les moyens de gouvernance et

donc un mandat en quelque sorte pour gouverner le village diola concerné.

Les migrants diolas, installés en France ont apporté avec eux un mode de
gouvernement différent de celui du pays d’accueil. Etudier les modes de gouvernement des
diolas dans leur milieu d’origine permet de mieux cerner la construction de I’identité diola.
Il faut d’abord, un mode de pensée, ou une philosophie, pour asseoir, un mode de
gouvernement, ou une conception du pouvoir, dans une société. L’intérét d’étudier le
pouvoir dans les associations de migrants diola, introduit la question subjective de
I’appartenance a un groupe donné. Comment s’identifient les personnes migrantes ? La
communalisation, telle qu’elle est comprise, est réduite au village. Les communautés diola
ont une tradition du pouvoir, dite, acéphale. Cette construction d’une ethnie repose sur des
traits communs, qui ne sont pas tout le temps revendiqués par les populations diolas. I
arrive que des sous-groupes valorisent des traits phénotypiques, qui les différencient
d’avec d’autres sous-groupes. Le pays diola s’étend du nord de la Guinée Bissau au sud du
Sénégal, en incluant la Gambie. Cela ne favorise pas pour autant, une communalisation. Il
n’y a pas une fédéralisation autour du concept, de 1’ethnie diola, a ma connaissance, en
France. Cette ethnie existe, parce qu’elle a été pensée par les premiers européens qui ont
découvert ces populations. Il y’a cependant de plus en plus, une revendication, des jeunes
diolas, autour de cette ethnie diola. L’ethnie diola, telle qu’elle est congue par les
politiques coloniales, est repensée au sens barthien du terme, par les jeunes génerations,
qui revendiquent, une appartenance ethnique commune, et qui contestent I’exclusion de
certains groupes, comme les Bainouks, qu’ils incluent dans cette nouvelle ethnicisation.
Cette revendication ne concerne que les nouvelles générations, parce que de la part des
plus agés, il ne saurait étre question, par exemple, d’inclure 1’ethnie Bainouk, dans le
groupe diola. Du co6té des plus agés, les différences sont pointées, construites autour d’une

légende, légitimant I’exclusion des Bainouks du groupe des diolas.

15



On ne saurait donc, étudier cette question du pouvoir, sans aborder celle de I’ethnie,
puisqu’il est question ici d’une ethnie, celle des Diolas. La création d’une ethnie, a permis,
dans un premier temps, de contréler des populations. En les nommant, on les intégre dans
un seul groupe. Ce n’est pas sans rappeler, la tentative de fusion des associations de
villages diolas, dans un seul ensemble, et cela dans le but d’optimiser des relations de
coopération. L’ethnie devient de ce fait, un moyen de contrdle et donc de gouverner des
populations circonscrites dans une méme aire géographique. Certes, I’exemple du groupe
des diolas est assez illustrateur de la construction d’une ethnie, mais ne constitue nullement
un des exemples d’ethnicisation les plus violents de 1’histoire coloniale. Qu’est ce qui fait
d’une population une ethnie ? Quels sont les critéres pour intégrer des peuples dans un
méme groupe ? Ils dépendent, en ce qui concerne I’administration coloniale, des
puissances en place, et des territoires concernés. Il est plus simple, de former des groupes,
ou des régions, qui vont dépendre des mémes autorités. Ces divisions font penser aux
divisions administratives actuelles. Les populations, ne se retrouvent pas forcément dans
ces divisions administratives. Un exemple, de ces divisions, est la situation du village de
Baila, qui se trouve a la périphérie de deux collectivités locales. Les criteres sont peut-étre
arbitraires, mais il en résulte des groupes ethniques, encore, de nos jours. Ces populations
se sont le plus souvent identifiées et s’identifient comme étant de ces groupes ethniques
construits. 1l est cependant, plus pratique de partir de ces divisions pour asseoir une
autorité, ou plus simplement un pouvoir communal. Cela nous conduit, a nous intéresser, a

la construction d’un groupe.

16



M¢éthodologie

Nous avons privilégié, pour cette thése, 1’observation participante. Etant sujet et
objet d’études, c’était la méthode idéale pour entamer notre étude. Dés le premier contact,
notre nom de famille identifie une femme diola et non une doctorante en sociologie. Dans
un groupe, ou les identités villageoises sont encore trés fortes, il était difficile d’obtenir la
confiance des migrants diolas ressortissants d’un village autre que celui dont nos parents

sont originaires.

La premicére étape était de faire accepter 1’¢tudiante en sociologie, trouver une place
de chercheure au sein d’un groupe auquel nous appartenons. Comment étre une étudiante
en sociologie, parmi les siens ? Il était difficile de rester dans la neutralité axiologique
requise. Le processus d’objectivation, est des lors enclenché depuis le début de 1’enquéte.
Face a certaines situations, il était tentant de se faire oublier. Nous n’y sommes pas arrivée.
Nous ne I’avons pas essayé non plus. Le plus important pour nous était de rester une
femme diola, qui a vécu dans le nord du Sénégal et sociologue. C’était en soi une
contradiction. Cela implique le théme de ce qu’on pourrait appeler la « diaspora ». Certes,
le terme diaspora est inapproprié ici. Mais il est utilisé pour faire référence, aux
populations diolas, se trouvant en dehors du pays diola, et qui continue de s’identifier
comme des diolas. On ne saurait étre diola et du nord du Sénégal. C’est du moins, la
perception des diolas de la Casamance, a 1’égard des diolas du nord, qui leur semblent
détachés des réalites de la région du sud. Mais c’est aussi, 1a toute la richesse qu’apportent
les migrations. Cette revendication, est en quelque sorte le refus d’étre cloisonnée dans un

lieu géographique, et par la, dans une identité fermée.

Ce travail, nous I’avons abordé avec toutes les contradictions héritées des
migrations de nos parents du sud au nord du Sénégal, et de notre immigration personnelle

du Sénégal, a la France.

Bien qu’ayant pu tisser des relations cordiales avec les populations diolas en
France, nous n’avons pas pu accéder aux assemblées générales des villages, autre que celui
de Baila, qui nous a donc servi de modeéle type. Pour pouvoir assister aux assemblées

génerales des autres villages, il aurait fallu, étre du village en question, ou ne pas

17



appartenir au groupe diola. Le fait d’étre diola, nous inclut, dans les rapports de pouvoir,
entre villages. Dans ce contexte, le sujet et I’objet d’étude se confondent, d’ou la difficulté

parfois.

En ce qui concerne les entretiens, pour les hommes, c¢’était généralement dans des

cafés, tandis que les femmes acceptaient plus facilement de nous recevoir chez elles.

I1 y’avait deux attitudes contradictoires. D’un c6té, un encouragement certain, parce
que une thése sur les diolas c’est bien, mais d’un autre, une sorte de réserve et de mise en
garde. C’est un terrain miné, qui peut étre dangereux. Il y’a eu des attitudes trés
protectrices. La difficulté majeure, de ce sujet, a été de fixer des gardes fous, notamment
pour les questions politiques, qui n’ont pas manqué de surgir, au cours de ’enquéte. Il n’y
a pas de méthode préconcue, applicable a chaque terrain. Pour ces recherches, nous avons
travaillé surtout, avec une observation participante. Cette méthode nous a été imposée par
le terrain lui-méme. Il y’ a eu des murs d’incompréhension, quand nous avons manifesté
notre volonté d’étudier les migrations diolas. Il était trés difficile d’obtenir des entretiens.
C’est ce qui a justifié le choix de la méthode d’observation participante. Il fallait intégrer le
groupe, trouver notre place, et étre des leurs, pour pouvoir étudier les migrants diolas. Il
y’a également une difficulté qui survient au moment de la rédaction. La crainte de trahir les
siens, peut provoquer un réflexe d’auto censure inconscient. D’autre part, le fait d’étre
incluse dans le sujet, introduit une sorte d’évidence pour soi, qui ne I’est pas pour les

personnes, qui ne sont pas dans le sujet et qui ne sont pas du méme groupe étudie.

Notre statut de doctorante, nous oblige a une distanciation. Mais le processus
d’objectivation n’était pas simple. Il est parfois tres douloureux, de se détacher du sujet, de
rédiger, sans se sentir, comme une traitresse. Etudier, la communauté diola migrante, a été
une plongée, au ceeur des histoires de vie, de personnes trés proches et lointaines, a la fois.
Ce qui, a la fin, change, aussi bien pour eux, que pour nous chercheure, la facon, de
percevoir I’autre. Nos entretiens sont individuels et parfois collectifs. Dans une société ou
la parole est sacralisée, répondre a des questions n’était pas systématique. Il y’a de ce fait,
une certaine réticence, a se faire enregistrer de la part des migrants diolas. Nous avons,
néanmoins, réussi a instaurer une relation de confiance avec la communauté diola,
hommes, femmes et jeunes, au fur et a mesure que notre terrain avancait. Les expériences
de Florence Weber et de Jeanne Favret- Saada, nous ont aidée dans ma démarche. Nos
contacts sont cependant au courant, de notre étude. Cette méthode, a nécessité une

immersion totale sur le terrain. Ce qui impligue une participation aux activités associatives,

18



tontines de femmes, tournois de football. Cela nous a conduit a participer aux activités
associatives, a initier des actions qui sont devenues un outil de travail. C’est le cas de
I’événement de la journée des femmes diolas. Les activités associatives, ont été presque

une extension du travail de terrain.

Compte tenu de la méthode de travail privilégiée dans cette recherche, a savoir

I’observation participante, nous avons préféré I’usage du « nous » dans notre texte.

Notre terrain est transnational a I’image des migrants diolas, objet de notre thése.
Nous avons donc fait nos enquétes au Sénégal dans les villages diolas suivants : Baila,
Diattang, Diaboudior, Niankite, Suelle et Talloum dans la commune de Suelle, et Abéné,
Albadare, Babadinka, Birassou, Kafountine dans la commune de Kafountine, et Coubanao,
Coubalan, Ouonck dans la zone des Kalounayes, Oussouye et Kabrousse dans le
département d’Oussouye, et les départements de Bignona et de Ziguinchor. Nous avons

suivi les migrants diolas a Dakar et & Thiés.

En Europe, nous nous sommes intéressée a la France, principalement en lle de
France (c’est la base de notre étude), a Lyon, Marseille et 8 Bordeaux. Nous avons suivi
des activités collectives dans le cadre associatif ou tout simplement individuel, des
immigrés a Bilbao en Espagne, & Lempddlé en Finlande et a Francfort en Allemagne.

19



PARTIE|: Présentation des diolas

Cette partie nous permet d’introduire ce groupe et de le présenter pour mieux
appréhender son évolution dans le temps et en contexte migratoire. Les diolas pour
emprunter le titre de la monographie de Louis Vincent Thomas sont un groupe de

populations situées en Afrique de 1’ouest.

Un peuple, c’est un espace géographique, une langue, une histoire et une culture.
Le groupe diola, comme vous allez le voir dans les différents chapitres de cette premiére
partie de cette thése, sont d’abord une terre, qui va lui donner son essence, son existence et
surtout son identité. Notre travail est principalement axé sur les diolas de la zone Fofi. Il
est logique donc, que les faits et histoires rapportés concernent d’abord ce sous-groupe

diola, méme s’il existe des généralités dans 1’entité diola.

.4 CHAPITRE 1 Espace géographique : le
pays diola

Que peut-on appeler le pays diola ? Quelles sont ces limites ? La question a tout son
sens du fait de I’importance des frontieres dans les actes de ces populations. Nous
précisons que cette expression de « pays diola » est utilisée dans un cadre purement

sociologique au méme titre que « pays peul » dans notre thése.

Dire qu’il y’ a un lien fusionnel entre les diolas et la Casamance, n’est pas une
hyperbole au vu des confusions entre les deux que nous avons rencontrées au cours de nos
enquétes. Les associations que nous avons suivies vont jouer sur cet amalgame. Il y’ aura
des appels a une grande Casamance. La question en filigrane c’est qu’est-ce que la
Casamance ? La réponse n’est pas évidente. Il y’a d’abord le fait que la Casamance
administrativement n’existe plus. Il ne serait pas inintéressant de s’interroger sur la
division administrative du Sénégal et surtout sur les décisions qui ont abouti dans un

premier temps a diviser la Casamance en deux régions, mais surtout a gommer le nom

20



Casamance de la carte du Sénégal en 1984, Mais nous voyons, que les décisions
administratives ne sont pas forcément suivies par les populations. En fait, ce sont les gens
qui font I’histoire. Et dans ce cas précis, il y’a une forte résistance a une implosion de la
Casamance. Nous en avons pour preuve les hésitations dans les désignations. Entre la
Casamance naturelle™ et la Casamance historique™, il y’a de quoi se questionner. C’est
tout un débat qui trahit les positions des uns et des autres. En divisant la Casamance en
deux régions, un des objectifs était d’apporter une solution au conflit qui perdure dans la
région, un autre était de retailler une région qui avait une taille supérieure a la Gambie
voisine, et donc la taille d’un état potentiel. La diviser, revenait en conséquence, a lui
donner la taille raisonnable d’une région. Il ne faut néanmoins pas occulter le fait que, les
divisions administratives, les limites régionales administratives issues des indépendances
au Senégal ont subi des mutations profondes au gré a la fois des intéréts politiques et de
I’accroissement naturel de la population. En ce sens, la Casamance n’est pas un cas isolé
méme si dans ce cas précis de la Casamance, on ne peut nier la volonté politique de
résoudre la crise par les modifications des limites administratives. Existe-il une Casamance
diola, typiquement, telle qu’elle est politiquement pensée actuellement? Notre
interrogation repose sur le fait que nous n’avons pas de témoignages de grands empires
diolas dans I’histoire. Les archives ne mentionnent nulle part un empire diola. Nous avons
plutdt eu des rapports sur des groupuscules, des forces de résistance géographiquement
limitées. C’est ce qui d’ailleurs a beaucoup géné 1’expansion coloniale qui n’a pas pu
s’appuyer sur les grands royaumes a I’exemple de ceux wolofs ou manding. En effet, les
rapports de vassalité que les rois avaient, facilitaient une implantation des comptoirs
commerciaux™*. Ce qui pouvait difficilement se faire dans le sud du Sénégal, ou il y’avait
surtout des petits groupes indépendants les uns des autres. Comment s’est construite la
Casamance, et donc la terre des diolas dans ce cas alors ? Il existait plutdt des ensembles
qui n’avaient que des frontiéres abstraites : Foiii, Bluf, Kasa.... Mais sans aucun pouvoir

central, ni rapport de vassalité. Peut-étre que la conscience d’une Casamance est liée a la

1 Acte de décentralisation : il y a & ce jour 3 actes de la décentralisation au Sénégal qui ont agi sur le découpage
administratif du Sénégal et le fonctionnement des collectivités locales (1972, 1996 et 2013) en réforme de la loi sur la
création de la premiere commune du Sénégal en 1872.

12 Casamance naturelle : elle englobe les trois régions de Ziguinchor, de Sédhiou et de Kolda
13 Casamance historique : elle s’étend jusqu’a la région orientale du Sénégal suivant les revendications des séparatistes.

14 Comptoirs commerciaux : ce sont les lieux et endroits qui ont servi de points de rencontre et d’échange pendant la
colonisation

21



colonisation. Ces peuples n’avaient peut-Etre tout simplement pas conscience de 1’étendue
que I’ensemble des groupes occupaient par manque d’information et de communication ?
C’est peut-étre la colonisation, la mise en place de 1’état et les réseaux routiers qui ont
permis a chaque groupe de villages de comprendre 1’étendue des espaces occupés par les
peuples fréres. On peut se permettre d’avancer qu’elle est trés récente, et qu’elle date

comme |’ethnie diola des premiers comptoirs européens.

La notion d’espace en milieu diola est intéressante a analyser. L importance de la
terre pour cette société de riziculteurs est centrale dans la pensée diola. On a toujours
insisté sur le fait que les Diolas méme s’ils ne vendent pas la terre, prétent volontiers et
cedent I’usufruit a celui a qui ils la prétent. Mais c’est parce que la notion de propriété
privée des terres n’est pas un mode de gestion chez les diolas. La terre appartient a une
collectivité, généralement, un patrilignage, et est gérée de facon collective. Mais, on ne
saurait ignorer le fait, que 1I’occupation et le découpage de ’espace est fait de telle sorte,
que I’étranger qui vient s’installer est encerclé, et n’est généralement pas mis aux frontieres
du village. Cela est également valable pour la personne qui vient se réfugier dans le
village. Nous pouvons lire, a partir de 13, les différentes phases de peuplements de la
plupart des villages diolas. Les fondateurs sont souvent ceux qui habitent dans les
quartiers, qui sont a la périphérie et non au centre du village, contrairement a ce qu’on
pourrait croire. Ainsi, si dans la vie de tous les jours, le centre économique d’un village
reste le centre, ou se concentrent tous les étrangers, le centre névralgique du village, ou se
prennent les grandes décisions du village reste le fait des autochtones, qui eux sont souvent
dans les quartiers situés aux extrémités, qui correspondent aux frontieres du village. Cette
occupation stratégique sécurise en méme temps le village. Mais aussi, les rizieres et les
foréts sont a la lisiére du village. C’est peut-étre un choix stratégique d’habiter a proximité

des champs et des bois.

Il importe de comprendre le découpage territorial chez les Diolas. Les limites du
village ne sont pas visibles pour un étranger. Ce sont souvent des personnes agées qui en
connaissent les frontiéres. Le territoire n’est pas un espace figé. Il est flexible et peut
s’agrandir ou se rétrécir selon les circonstances. Chaque village « esuk » est le premier
référent pour I’individu. Par I’identification a ce lieu, il décline son identité, son histoire.

C’est ce qui permet de le rattacher a sa famille. L’importance que les Diolas accordent aux
22



associations villageoises s’explique justement par cette nécessité de se rattacher a
« esukey ». Tout doit partir du village. Tout autre référent doit venir apres ce premier
identifiant. Il est compréhensible que tout autre regroupement autour d’un autre identifiant

que le village soit difficile a intégrer pour ces gens.

Le village est le réceptacle de I’ame du diola. Les rites sont pensés justement pour
vivifier ce territoire et construire un groupe, une identité commune a tous les villageois. Le
découpage territorial obéit a un construit identitaire qui permet de fondre les originaires
d’un village en une seule entité. Il y’a dans chaque village, en plus des différents quartiers,
une place forte du village, qui rallie tout le village lors des moments les plus importants de

son existence. Nous pouvons définir cela comme 1’ame du village.

Le village diola est la personne morale garante de tous les enfants du village,
quelque-soit leur lieu de résidence. Il est courant que ses derniers I’interpellent comme un
individu. Cette importance accordée a son « esuk » implique une autonomie, voire une
indépendance de chaque village diola. Il n’est pas dit qu’il n’y ait pas de relations entre
villages voisins. Mais la gestion de chaque entité dépend en priorité de ses habitants. Il n’y
a pas une chaine qui les rattache les uns aux autres. D’une certaine fagon, 1a vassalité est
absente de la gouvernance des villages diolas. Il peut étre question de pacte temporaire,
d’entente rituelle ou une autre forme de partenariat, mais la dépendance qu’accompagne la
vassalité d’un lieu envers un autre est absente des modes de gouvernement des diolas. Le

découpage d’une terre revét trois aspects : physique, social et rituel.

Le decoupage physique comprend les quartiers et sous quartiers, qui ont leurs
fonctionnements et organisations sociales, d’ou un découpage social. Le découpage rituel
est plus difficile a décrire. Nous rentrons dans la sacralité. Mais retenons que chaque
famille, chaque sous quartier et chaque quartier a sa place forte ou se déroulent les rites
collectifs, en dehors des autels de « ukin » pour les villages qui les ont encore conserves.
Malgré les nouvelles religions, il y’a encore des restes de ces autels, notamment le

« kanew » qui est I’une des derniéres instances supérieures survivantes.

23



REPRESENTATION VILLAGES DIOLA

#| FORETS

g mE
=]
......................... || € g 8
............. - b= gl =
.............. 23] ) £ &
............................. = g gl =
............. < = a | <
..................... u < v -] e
........ _— m m N <
............. - 5 v H H v
..... = s Bl <[ £] £
- & - | = «| B E
e > = ] =3 4 « «
v ] Z S c a| E| =
y " « 73] S| = | €] <
£ 5 y (=)
Z £ ; ,
g < g - "
— < 35 N _
< =4 ] - 2
v v
m £
g £
< P
c

Quartiers

| Chamne de enltnrec an

CENTRE VILLAGE :

Quartiers

P

FORETS

ers

......

Quart

FORETS

Chamne de enltnrec an

ETENDIIE VILLAGE

24



Figure 1 Représentation Village diola

A partir de cette thése, nous pouvons nous permettre d’inviter a plus interroger

I’histoire de la Casamance et de sa construction.

La forme de gestion a changé a partir des arrivées des Européens, les pouvoirs étant
partagés entre les différentes autorités gérant ces entités nouvelles. A 1’heure actuelle, trois
régions composent la Casamance : Kolda, Sédhiou et Ziguinchor, et neuf départements, a
raison de trois par région. Vingt-cing arrondissements et vingt et une communes, et quatre-
vingt-sept communautés rurales. Sur ces trois régions, la région qui est considérée comme
le cceur de la Casamance et la capitale du pays diola par excellence c’est Ziguinchor, ou ils
sont majoritaires et qu’ils ont occupé 4 la suite des Bainounks'>. Mais précisons néanmoins
que par moments, il nous a été difficile de bien distinguer les frontiéres ethniques.
L’histoire prouve que ces populations ont eu des influences les unes sur les autres, au point
que nous retrouvons les traces culturelles sur chaque groupe. Il n’y a pas a proprement
parler de territoire entierement diola, comme il n’y a pas de territoire fonciérement
manding. Certes, les villages affichent leurs identités ethniques, mais les cohabitations font
qu’immanquablement les autres cultures y figurent a travers certains rites. Mais, méme s’il
y’a une influence des ethnies les unes sur les autres, on est loin d’une assimilation
profonde pouvant aboutir a un groupe homogene. Il est plus simple de parler d’inter
culturalité en ce qui concerne cette partie du sud du Sénégal et du nord de la Guinée

Bissau.

15 Bainounks : groupe reconnu comme autochtone de la Casamance

25



.1.1 Etymologie du mot diola : Difficultés de définition

Les Diolas®® sont un peuple traditionnellement situé dans le sud du Sénégal, le nord

de la Guinée Bissau et la Gambie.

Il convient cependant, de s’interroger sur la notion de groupe et de construction du
groupe. Notre étude porte sur les Diolas. Qui sont-ils ? La question n’est pas superflue si

nous considérons les débats sur les formations de 1’ethnie.

Ces interrogations sont suffisamment pertinentes pour intéresser des chercheurs
comme Elikia Mbokolo®’ et Jean Loup Amselle’®. Les théories de I’ethnicité reviennent
sans cesse et opposent donc, trés souvent les sciences sociales qui trouvent le prétexte
d’une opposition plus subtile entre les différents courants. L’ethnicité s’appuie sur un
ensemble de croyances communes, des ancétres communs, le partage d’une langue
commune, une histoire commune et la transmission de valeurs qui sont le ciment de cet

ensemble.

Selon le sociologue Max Weber'® (1864-1920), I'ethnicité est le sentiment de
partager une ascendance commune, que ce soit a cause de la langue, des coutumes, des
ressemblances physiques ou de I'histoire vécue (objective ou mythologique). Cette notion

est le fondement de la notion d'identité.

Comment s’est construite I’ethnie diola ? Sur quels critéres peut-on logiquement

s’appuyer pour désigner une communauté ?

En fait, la question de la construction ethnique et partant, de la construction

identitaire nous interpelle. D’autant plus que le groupe étudi¢ dans cette thése permet cette

16 | es diolas : groupe de populations traditionnellement situées dans le sud du Sénégal
7 Elikia Mbokolo in Au coeur de I’ethnie en collaboration avec Jean Loup Amselle
18 Jean Loup Amselle in Au cceur de I’ethnie en collaboration avec Elikia Mbokolo

19 Max Weber in Economie et société

26


http://www.toupie.org/Dictionnaire/Identite.htm

interrogation. Qu’est ce qui permet de définir un groupe et de le désigner comme une

ethnie, et non un clan ou une tribu ?

Il y’a cependant un fait que nous ne pouvons nier, c’est le fait de se considérer
comme ¢tant diola ou pas. Plus que cela, nous ferons face a I’authenticité telle qu’elle est
percue par les individus diolas. Qui est diola et qui ne I’est pas ? Nous ne sommes pas loin
d’une idée de pureté qui s’invite selon qu’on se situe plus au sud de la Casamance, voire le
nord de la Guinée Bissau ou pas? Nous sommes tentés de penser a un berceau auto
proclamé des civilisations diolas. C’est plus ou moins la pensée des gens se réclamant
diolas. La complexité de la construction du groupe diola rejoint les subtilités de la
construction identitaire. Qui est diola ? A partir de quand peut-on se penser et se définir ou
étre consideré comme un diola ? La question, de prime abord, anodine, prend tout son sens,
si nous nous plagcons dans un contexte de crise identitaire favorisé par I’irrédentisme
casamancais. Il y a une revendication forte qui prévaut surtout au sud de la Casamance
quant a ’authenticité de 1’histoire et de la culture. Mais nous sommes tentés de questionner
la légitimité de I’ethnie diola ? De quand date cette ethnie diola telle qu’elle est pensée
actuellement ? Qu’est ce qui permet d’inclure dans le groupe diola, les Bayot?® et les

Fofii #*? On pourrait en dire autant des autres groupes ?

Pour reprendre les propos d’un diola, la base qui constitue 1’ethnie diola et qui en
fait un seul et méme groupe, c’est justement le « bukut »*?que 1’on retrouve dans tous les
sous-groupes diolas. Cette approche est partagée par la plupart des diolas. Qu’est ce qui
permet de cimenter une société diola, si ce n’est I’initiation ? Nous ne pouvons cependant
ignorer que cette méme initiation, bukut, perd de sa sacralité dans les régions a forte

influence mandingue.

En fait, I’existence de I’ethnie ne saurait étre remise en question, pour suivre les

propos de Danielle Juteau®. Elle constitue un fait social, encore plus pertinent, qui est trés

2 | es Bayot : sous-groupe diola
2 |_es Foni : sous-groupe diola

22 | e Bukut : cérémonie d’initiation diola

27



vivant, et évolue au contact des autres cultures, et avec I’influence des événements et des
années. Il est tentant de voir en 1’ethnie, un concept individuel puisqu’elle questionne
I’identité individuelle et sociale de chaque personne. La pertinence de I’approche de Juteau
insiste sur la complexité de 1’ethnie en proposant de prendre en compte les dimensions
objectives et subjectives du concept de I’ethnicité?. Cette approche est compatible avec les
migrations et ses conséquences. Les personnes issues de I’'immigration®, peuvent-elles étre
catégorisées d’une ethnie bien déterminée ? Surtout, si nous considérons le fait que 1’ethnie
a pour principale caractéristique la culture ? Celle-ci ne devient-elle pas hybride, voire ne

s’efface-t-elle pas au gré des traversées migratoires de 1’individu ?

Nous ne saurions faire une étude sur les migrations diolas sans nous pencher sur ces

populations. Il est cependant difficile de faire une présentation des diolas.

Le groupe ethnique diola nous apparait ainsi comme une création coloniale. Les
affrontements entre ressortissants de villages voisins témoignent de concepts identitaires
différents. En fait, 1’histoire ethnique des diolas n’est pas sans rappeler celle des
populations africaines. Les divisions administratives ont été faites par des chercheurs non
africains, qui trés souvent n’ont pas tenu compte des ressentis et des vécus des personnes.
L’ethnicisation s’est faite sans une consultation préalable des populations concernées. Les
histoires, les cultures et les cultes qui participent de la construction d’un peuple n’ont pas
tous été déterminants dans la délimitation ethnique. C’est le cas chez les diolas. 1l y’a un
premier obstacle que les diolas réfractaires a une ethnie plus élargie mettent en avant. Il
s’agit entre autres, des différences linguistiques. Il ne s’agit pas ici de petits mots ou de
prononciations qui varient d’un sous-groupe a un autre, mais de différences qui font que
deux sous-groupes diolas voisins n’arrivent pas a se comprendre, et donc a communiquer.
D’autre part, méme si les rites se ressemblent, d’un village a un autre on voit de grandes
différences dans le déroulé des rites. Cela nous améne a questionner les théories de
I’ethnie. Comment peut-on définir I’ethnie et comment celle des diolas s’est construite ?
Nous avons mentionné les approches de certains chercheurs. Mais concernant le groupe

des diolas, nous ne pouvons pas ne pas comparer avec la construction de 1’ethnie Bété en

2 Danielle Juteau in ethnicité et ses frontiéres

% personnes issues de I’immigration : migrants et leurs descendants

28



Cote d’ivoire. Dans 1’Afrique coloniale, la délimitation des frontiéres ethniques bien
qu’arbitraire a donné naissance a de nouvelles identités. De la méme fagon que les Bétés,

les diolas sont devenus une réalité ethnique, et une seule composante®.

Méme si elle est hétéroclite, il n’en demeure pas moins, que la revendication d’étre
du groupe préfabriqué est présente. La conscience d’appartenir a I’ethnie diola n’est pas
remise en cause. Elle est bien intégrée dans le quotidien et le fonctionnement de ces
populations. Ces gens ont pu évoluer en se construisant une histoire commune. La
formation d’une ethnie est comme celui de tout autre groupe. Nous sommes dans le
registre de I’identité, de 1’appartenance. La construction identitaire du groupe obéit a
plusieurs facteurs. Il y a certes ceux qui relévent de tout processus d’identification. Sur
quoi pouvons-nous nous appuyer pour délimiter un groupe ? On peut légitimement se
demander a partir de quand on peut passer de I’identité de groupe a celle de société. Nous
parlons de société qui englobe plusieurs groupes. Celle des diolas, si nous tenons compte
de tous les sous-groupes inclus dedans, est tres large. L hypothése d’une identité plurielle

peut se défendre ici.

La conscience d’appartenir au méme groupe, n’est pas évidente. A un niveau
microcosmique, 1’individu adhére a des valeurs qui vont I’intégrer dans une entité. En
contexte migratoire, les diolas migrants et leurs enfants nés dans leurs terres d’adoption ont
le choix d’étre du groupe ou de ne pas y étre. C’est stirement le cas pour tout autre groupe,
mais d’une certaine fagon, la question identitaire est plus accrue dans ce contexte

migratoire.

La premiére étape de cette construction identitaire est la famille. Or nous constatons
que les migrations ont déconstruit le noyau familial diola. Les certitudes et les croyances
qui ont forgé la cellule de la famille ont éclaté ou se sont érodées au contact des nouvelles

valeurs du pays d’adoption.

Ce chapitre dont 1’objectif est de présenter le groupe des diolas, a premiere vue
parait si simple, mais au fil des entretiens, nous nous sommes rendu compte de la

complexité de ce groupe. L’absence d’une entité plus large, et surtout plus soudée avec un

% Jean Loup Amselle, Elikia Mbokolo/ Au ceeur de I’ethnie

29



pouvoir centralisé, a I’'image des grands empires africains, n’a pas facilité la connaissance
de ce groupe. En fait, il s’agit plutét d’une autre forme d’expression du pouvoir. Les diolas
forment des groupes qui sont a premiére vue indépendants les uns des autres. Mais nous
verrons, qu’il y’a un ensemble de liens qui favorise une communication, et donc une
interdépendance entre villages voisins. Nous sommes loin de 1’image de populations
anarchistes que nous pouvons voir de prime abord. D’autre part, nous avons pu constater a
travers les échanges rituels que ces populations partagent un patrimoine et ont donc des
liens autrement plus solides qu’il n’y apparait au début. Il y’a un ensemble de liens qui
relient les villages entre eux, d’'une méme zone. La notion de zone peut étre géographique,

rituelle ou s’appuie sur une histoire commune.

Notre analyse va beaucoup s’appuyer sur les rites en grande partie de ces

populations, pour mieux les cerner.

Il y’a eu beaucoup d’études de chercheurs, historiens, géographes, sociologues et
anthropologues mais aussi des rapports des premiers administrateurs coloniaux sur les
populations de la Casamance sur lesquelles nous nous sommes beaucoup appuyée pour
I’¢laboration de ce chapitre. Nous ne pouvons que suivre ces travaux qui sont les
précurseurs des recherches sur le Sénégal et la Casamance en particulier. Louis Vincent
Thomas?’ est une des références sur ce sujet, si ce n’est la référence sur 1’étude des diolas.
Si certains de ces postulats nous paraissent obsolétes a ce jour, ses travaux demeurent un
classique des études sur les diolas. La premiere classification des groupes diolas lui

revient.

Nous pensons cependant, au vu de nos enquétes au Sénegal et nos observations
qu’il serait délicat de faire une classification des diolas. Dans nos travaux, nous
continuerons de les désigner par les noms qui ont déja été donnés par nos prédécesseurs.
Mais compte tenu du fait, qu’il y’a un rapport a I’identité assez particulier, nous sommes
dans une approche plus déconstructive. En effet, nous avons constaté au sein de ce grand
groupe, des identifications et des auto-identifications, surtout en contexte migratoire, qui

appellent a plus de retenue dans la classification. Cela nous améne a questionner une

2 ouis Vincent Thomas in les Diolas. Essai d’analyse fonctionnelle sur une population de Basse Casamance

30



altérité interne au groupe. Ce qui n’enléve pas I'intérét d’analyser les rapports avec les

autres groupes voisins.

I.1.2 La terre des Diolas

Il est difficile de faire une étude sur les Diolas, sans aborder une partie sur la terre
des Diolas. L’expression « terre des Diolas » prend tout son sens, si nous considérons
d’abord, que la terre a une importance essentielle pour une population trés attachée a la
terre des ancétres. La question de la terre interpelle 1’idée d’une résidence, et donc d’une
existence. C’est la matrice unifiante de la société diola. L’existence d’un peuple prend tout
son sens, a partir du moment ou il peut revendiquer une histoire et surtout un territoire.
Nous ne sommes pas dans un contexte de territoire en pensant a la nation, mais territoire
dans le sens d’une région, d’un espace de vie. Parler de « terre des Diolas » peut sembler
provocant dans le contexte particulier des crises sécessionnistes en Casamance. Il est
néanmoins impossible de traiter une quelconque étude sur les diolas sans une parenthése
sur les troubles dans la région du sud du Sénégal. Ceux-ci interviennent d’une certaine
fagon, dans les transformations et contribuent grandement a 1’évolution identitaire des
diolas méme si la crise en Casamance est le fait de plusieurs ethnies, pas que Des seuls
Diolas. Mais il ne s’agit nullement pour nous de faire un jugement. Nous soutenons
cependant, que les premiéres expertises doivent étre une étude des populations concernées

par les crises indépendantistes.

Certes, 1’actualité politique a mis sous les feux de la rampe ce groupe, du fait de
I’irrédentisme qui s’est déclenché depuis 1982, mais d’autres populations sont issues de
cette zone et ne sont pas moins originaires de cette terre. Le groupe des Diolas est en fait
une des composantes ethniques de la Casamance naturelle. Il est cependant intéressant de
noter que c’est une région qui partage des frontiéres avec la république de Guinée, avec la
Guinée Bissau et avec la Gambie. En ce qui concerne cette derniere, remarquons qu’elle
est enchassée dans la Casamance. Cette proximité avec d’autres états facilite un échange de
populations et favorise de ce fait, les influences culturelles entre ces mémes populations.

31



Mais d’autre part, ces frontiéres ne sont pas sans renforcer les velléités d’indépendance de
la région. Les facilités d’échanges dans la zone vont permettre 1’éclosion d’une culture du
sud. Ce qui est loin d’étre quelque chose de nouveau, puisque nous le verrons au cours de
notre étude, les migrations sont tres anciennes dans cette région. Les déplacements de
personnes ont fortement pesé dans les constructions identitaires des populations, et ont fait
I’histoire de ces régions. Nous verrons que les histoires de ces peuples sont intimement
liées. De fait, le pays diola a une dimension transnationale. Puisque nous verrons que c’est
un peuple qui est recensé aussi bien en Gambie, au Sénégal qu’en Guinée Bissau. Il existe
a ce propos des villages qui sont entre deux états, et qui traversent donc la frontiére pour
exécuter certains rites. Les frontieres entre ces pays étant tres poreuses, il devient aisé de
comprendre la complexité des rapports internationaux et donc la difficulté de gérer la crise
casamangaise. D’autre part, avec les migrations, les diolas se sont beaucoup déplacés et
installés dans les pays limitrophes, fondant de nouveaux villages ou renforcant une

population déja existante

1.1.3 Les diolas et la Casamance

Il nous a semblé qu’il ne saurait étre question de présenter le groupe des
diolas sans proposer une photographie de leurs voisins. Ceci nous permettra
d’observer les rapports sociaux, mais surtout d’analyser les rapports d’altérité. Il est
communément reconnu que les diolas sont d’abord des peuples de la Casamance®,
Nous irons plus loin en précisant qu’il y’a un tel lien envers cette terre, que les autres
populations y résidant sont occultées dans cette région. Plusieurs facteurs font qu'il
y’a une prédominance des diolas en Casamance. Nous irons méme plus loin, en
affirmant qu'’il y’a une sur médiatisation de ce peuple qui en fait I'Ethnie de la
Casamance, et occulte par la méme occasion, tout autre groupe. Les relations inter
communautaires sont plus complexes. Le groupe dominant, les diolas dans cette
région, parle au nom de toute une région. Il faut reconnaitre que les crises

indépendantistes dans cette partie du Sénégal, ont conforté le groupe des diolas dans

28 Casamance : région sud du Sénégal selon le premier découpage administratif en 1958

32



leur réle de leader, de groupe dominant. Les autres groupes ethniques subissent en
méme temps les décisions des populations dominantes. La visibilité est acquise, et a
assis les diolas dans leur role de porte- voix. La presse a joué un role indéniable dans
cette visibilité. Les politiques aussi, ont compris I'intérét de séduire ces peuples, pour
occuper politiquement la région naturelle de la Casamance. L’enjeu politique de
gagner |'électorat de la région du sud passe par ses populations. Cela passe par les
grands rassemblements et regroupements des groupes de la Casamance. Mais
reconnaissons néanmoins, que méme au niveau politique, ce sont les diolas qui vont
représenter la région. Ceci entraine de facto, un oubli, et méme une négation des
autres cultures de la Casamance. La question des rapports inter ethniques se pose.
Elle est cependant trés rarement abordée. Mais nous pouvons constater parfois un
malaise entre ces communautés. A ce propos, nous avons été témoin de la réflexion
d’une jeune femme manjaque® qui précisait qu'il n'y avait pas que des diolas en
Casamance, a I'’endroit des autorités consulaires du Sénégal en France, lors de la visite
d’un ministre de la république du Sénégal, originaire de la Casamance®. Ainsi
d’aucuns pensent que la Casamance est la terre des diolas. Ce qui historiquement
n’est pas le cas, et ne 'est toujours pas si nous considérons la présence des autres
groupes dans la région naturelle de Casamance et I'histoire de leur arrivée et de leur
installation. Nous ne pouvons nier une certaine exposition médiatique des diolas avec
le conflit casaman(;ais3l. Ce qui pourrait en partie expliquer cette confusion de la
Casamance a un « pays diola ». Il y’a en outre, une méconnaissance du sud du Sénégal,
qui amene le reste du Sénégal a penser la Casamance comme un territoire diola. Il faut
aussi reconnaitre qu’a la différence de beaucoup d’autres groupes, comme les
mandingues et les peuls, les diolas sont historiquement cantonnés en Casamance,
sinon dans les autres pays voisins, a savoir la Guinée Bissau et la Gambie. L’expansion
du groupe n’a pas entrainé comme on pourrait s’y attendre, un redéploiement
identitaire du groupe ailleurs. Méme si ces migrants vont s’installer loin de leurs
terres d’'origine, la rupture identitaire n’est jamais entiere. Ce qui contribue a

accentuer leur ancrage régional.

2 paris avril 2013 lors d’une rencontre du ministre de la jeunesse du Sénégal, qui appartient au groupe diola.
% Visite du ministre Benoit Sambou : 20 avril 2013

®! Crise Casamangaise : le probléme du séparatisme s’est déclenché en 1982

33



Etudier les diolas, ne saurait donc se faire en dehors de leurs voisins et des rapports
entretenus avec ces autres peuples. Nous verrons ’'importance de ces liens, surtout en
contexte migratoire, ou il y’a des volontés de construire une grande Casamance et de faire
des actions au nom de cette Casamance. C’est ce qui va ouvrir la voie a la mise en place de
beaucoup d’associations dont I’objectif est de fédérer tous les casamancais. Les objectifs
de ces grands ensembles ressemblent aux premiéres qui ont été créées dés les premiéres
heures de I’immigration. Nous verrons que, Action sud qui est I’une des derniéres nées,
affiche la méme volonté d’unifier et de construire la Casamance que ses prédécesseurs
comme I’ Amicale des Casamancais par exemple. L’ interdépendance entre tous ces groupes
favorise a priori la mise en place d’une grande structure de développement qui
s’intéressera a toute la Casamance. Mais les problémes identitaires assez prononcés de
chaque groupe de cette région, ne vont pas faciliter un rapprochement des communautés
qui y cohabitent. L autre question qui survient dans cette analyse des migrations des diolas,

est celle de la terre des diolas.

Ceci nous permet de revenir sur les primo habitants de la Casamance : les
Bainunks. Qui sont-ils ? Beaucoup de légendes sur fond de vérité historique circulent a
leurs propos. Notre constat est que c’est I'un des groupes les plus méconnus des ethnies de
la Casamance historique, voire du Sénégal tout simplement. lls sont moins visibles et
néanmoins tres présents dans ce qu’il est convenu d’appeler une identité casamangaise. On
pourrait méme avancer, qu’ils constituent le fond identitaire de la Casamance, telle qu’elle
est connue actuellement. Nous avancgons cette hypothése en regard des rites hérités des

Bainunks qui ont été retrouvés chez les autres groupes.

Ils sont souvent réappropriés par ces populations, et a tel point que leur origine se
perd. C’est le cas du kumpo®, qui est devenu un grand symbole dans le panthéon diola
Fofi. Or, certains de nos contacts avancent que, ce masque visuel serait bainunk a
I’origine. Ce qui nous fait penser a cette assertion qui dit que le vrai diola a des racines

bainunks. Il faut, par ailleurs, préciser que les masques sont absents pratiquement des rites

* Kumpo : masque feuillu qu’on trouve dans le folklore diola (voir annexes)

34



traditionnels diolas du sud de la Casamance. Nous verrons ces différences dans les
célébrations diolas du département d’Oussouye. Alors que nous avons une pléthore de
masques Vvisuels et ou sonores dans le pays Fofii et Bluf. L’origine de ces représentations
n’est pas évidente et est souvent liée aux mythes et 1égendes du village ou d’une famille.
La cohabitation & elle seule ne saurait expliquer ces différences entre des sous-groupes.
Ces derniers partagent les mémes voisins. Ce serait simpliste de ramener cette question, a

un probléme d’influence.

Les diolas de Kalunayes avec I’islamisation, ont largement puisé dans le patrimoine
culturel et rituel bainunk et manding. Il nous est apparu que cette région est tres influencée
par les mandingues. Or apres nos entretiens, nous avons surtout une grande présence des
rites bainounks qui sont revendiqués aussi bien par les mandingues que par les diolas
maintenant. Les mandingues avec Fodé Kaba Doumbia sont a la source de 1’islamisation
des diolas. Ce qui fait dire aux diolas situés vers la frontiére de la Guinée Bissau, que les
musulmans diolas sont des mandings. Ils ne sont d’ailleurs pas les seuls, puisque la
référence a la culture mandingue est faite pour parler de I’islamisation diola dans le Fofii,
et, ce y compris par les concernés. La question de I’altérité est ainsi posée. Et si nous

poussons plus loin, nous pouvons penser a la notion d’altération de 1’identité.

En fait, la qualification de manding s’utilise selon une conception de 1’identité
diola. Il se trouve d’ailleurs que la culture mandingue et la religion sont souvent
confondues dans les us et usages des néo convertis. Nous constatons, que les migrations
ont rythmé I’histoire de ces populations. Pour peu, ces gens se revendiquent d’une identité
diola, méme si quelque part, ils ont perdu des valeurs considérées comme intrinseques de
I’identitaire diola. Le cas le plus visible est I’absence de bukut diola dans ces contrées. En
fait, le « bukut » s’est islamisé et s’est acculturé pour suivre I’évolution de la culture diola
dans le Kalounaye. Ce rite qui est le socle de la société diola et qui symbolise les velléités
de survie des diolas face a une perte programmeée, s’est islamisé et on constate 1’apparition
de masques visuels et sonores, certes impressionnants mais quasi absents de la cosmogonie
diola, jusque-la lors de leurs cérémonies d’initiation. Les termes pour les nommer
rappellent les mythes mandings, et ne seraient en fait qu’un héritage bainunk, le
Kankurang, le fambonding sont des masques typiques du Kalunaye. Certes, nous
retrouvons une trace de ces nouveaux modes d’expression dans le Fofii. Ainsi, nous avons

le kumpo, le farara. Ces apparitions sont assez récentes et participent souvent de

35



I’autoprotection des cultures présentes, qui usent de ces masques pour préserver leurs
communautés. Cela n’est pas sans rappeler le secret entourant les rites d’initiations diolas.
Il ne s’agit donc pas de phénomene nouveau, quand on parle de migrations chez les diolas.
Les consequences se font sentir & un niveau culturel, et a large échelle. Nous constatons
avec les entretiens, que les rites jusque-la considérés comme typiquement diolas, sont

souvent constitués des apports des cultures que ces sociétés ont eu a cotoyer.

Les empires Bafiuns®**ou Bainunks étaient trés puissants et avaient une grande
richesse de rites et surtout les masques étaient bien présents dans le fonctionnement de ces
royaumes. Le « kumpo » pour citer cet exemple, n’a pas le méme rdle chez les diolas que
chez les Bafiuns. Cela peut s’expliquer par le fait que les autochtones, Bainunks se sont
fondus dans les différents groupes qui sont venus apres eux, et apres la dislocation de leurs
grands royaumes. Il y’a donc une absorption notoire chez les mandings, les diolas, les
balantes, ou encore les Manjaques. En fait, il y’avait comme une volonté de survivre en se
fondant dans le groupe dominant et en reniant son identité. Les réadaptations de ces cultes
et rites peuvent s’expliquer par le fait, qu’aprés une guerre, les diolas récuperent souvent
les fétiches de leurs adversaires. C’est peut-étre une fagon de s’approprier ce qui est
considéré comme la force de I’adversaire, pour I’empécher de reprendre des forces d’une
part. Nous ne pouvons manquer de souligner que tout en étant absorbés par les cultures de
la Casamance, les Bafiuns ont en fait dominé pour une large part les groupes qui les ont
envahis, en infiltrant leurs rites dans ces cultures. Actuellement, il est difficile de nier leur
influence culturelle sur toute la Casamance. Un de nos contacts nous disait que le vrai diola
a des racines Bafiuns. C’est une assertion qui n’est cependant pas revendiquée par les deux

groupes concernés. Nous en voulons pour preuve une rivalité voire une défiance entre eux.

Dans certaines zones, il est cependant difficile de contester que les diolas aient des
racines bainunks, sinon une influence certaine sur leurs coutumes, surtout que nous
sommes dans une société qui n’a pas de griot, ni autre laudateur pour garder la mémoire

généalogique des populations. Il n’est cependant pas dit, que les traditions orales n’existent

% Bafiun : autre terme pour nommer les bainounks

36



pas. Elles sont plus secretes et se transmettent rituellement. Ces influences concernent tous
les peuples de la Casamance. Les traditions orales sont au cceur du fonctionnement des
populations diolas. Nous voulons pour exemple, le fameux fétiche manjaque « kobiana **»
qui serait d’origine bafiun. Est-ce cela qui accentue la crainte que les diolas ont de leurs

voisins ? Nous pensons plutot que 1’ignorance y a beaucoup contribué.

Il nous apparait plutdt, aprés analyse, qu’il y’a une inter influence entre les
différents groupes qui cohabitent dans les rivieres du sud.

Il est difficile de délimiter les grands ensembles diolas. La premiére catégorisation,
celle de Louis Vincent Thomas, ayant évolué, nous proposons une autre division. 11 y’ a
d’abord au sein méme du groupe, deux grandes divisions, qui proviennent de la
méconnaissance du groupe lui-méme. Nous avons le Fofi et le Kasa. Ces deux
appellations n’ont de sens que pour souligner I’altérité interne au groupe des diolas. Nous
allons d’abord essayer d’analyser ce que les diolas qui sont plus au nord de la Casamance,

dans le département de Bignona, appellent le Kasa.

La dénomination « Kasa » est récente, pour reprendre certaines de nos sources®, et
n’était pas utilisée par les diolas du département d’Oussouye. Cela renvoie plutdt a
I’empire Bafiun, Kasa, qui a donné le nom Kasa di mansa, qui se traduit par la case du roi.
Ce royaume se situait plus a I’est de la Casamance et n’était nullement sur les terres des

« kasa » actuels comme on pourrait le supposer.

Pour revenir a I’analyse des ensembles du département d’Oussouye, il nous semble
intéressant de souligner la présence des royautés, ce qui n’est pas le cas, du département de
Bignona. Nous avons pu relever six grands ensembles, en suivant les royautés et leurs

liens. Nous avons ainsi :

Les Ulufs «ulufaye » du pont de Niambalan au pont. Les Tles sont souvent des

villages récents et ne sont pas considérés dans 1’organisation traditionnelle.

3 Fétiche kobiana

% Jean Baptiste Valter Manga in Une monarchie dans un Etat postcolonial : anthropologie de la royauté & Oussouye
(Casamance/Sénégal), these soutenue en 2015 a Paris

37



Les Esulelu « kasuleluway », de la pointe Saint Georges a Elinkine

Les Kujamat c’est de Efok, Youtou, Kabrousse, Diembering et les villages de

Guinée Bissau.

Les Bandial Enampor, Esil, Bandial, Seleki, Kameubeul, Badiate, Eloubalil,
Batigher 1 et Batigher 2

Les Ehing, entre le pont de Bafican et le pont de Niambalan (Bafican, Dialan,

Kaleane, Bacounoum

Les Bayottes, entre le pont de Etomé, et le bolon®® de Bafican (Nyassia, Etomé,

Etafoun..., Bazéré.

Nous précisons qu’au sein de ces villages, il y’en a qui sont typiquement Bainunks,
comme Djibonker, Brin et qui ne sont versés dans aucune royauté. C’est également le cas
des Tles qui sont des habitats récents et qui sont peuplés par des étrangers ou des gens qui
ont migré des villages environnants. C’est le cas des iles de Carabanes®’, Wendaye,

Diakene wolof.

Ces diolas plus au sud et qui sont vers la frontiere de la Guinée Bissau, pour la
plupart traditionnalistes, sont trés attachés aux valeurs traditionnelles. lls sont souvent
considérés par les autres, comme peu ouverts aux autres cultures. Il est d’ailleurs
intéressant de noter que les conversions de ces populations ont progressé avec les
migrations vers les grandes villes du pays, comme Dakar. Ils ont pour la plupart, gardé
beaucoup de valeurs, comme par exemple la division du temps, qui reste diola®. Cela
participe du fonctionnement de la vie sociétale. Le calendrier n’est pas grégorien. Méme si
nous rencontrons des convertis a 1’Islam ou au Christianisme, le respect des traditions reste
tres fort. Ainsi, un catholique, apres la messe du dimanche, irait aux champs, si ce n’est pas

« iyey*». Alors que le jour de « iyey », qui correspond au jour de repos, otl aucun diola ne

36 Bolon : cours d’eau, sorte de ruisseau ou riviere
37 1le de Carabane : voir carte
% a division du temps diola : la semaine a six jours.

* Jour de repos et de sacrifices : C’est le 6 éme jour

38



retourne la terre, il restera chez lui, pour ne pas transgresser 1’interdit de faire saigner la
terre, lié & ce jour. La semaine a six jours*® dans la culture diola, contrairement & celle du
calendrier grégorien suivi au Sénégal, comme dans la plupart des sociétés du monde. Ce
syncrétisme s’observe dans beaucoup de villages diolas qui sont frontaliers de la Guinée
Bissau, de Kabrousse par exemple, ou cohabitent religions traditionnelles et religions
importées. Nous précisons que le syncrétisme est trés présent dans les autres cultures du
pays, et qu’il ne s’agit nullement d’une particularité diola. Il y’a une cohabitation entre
religions dites révélées et les traditions des peuples sénégalais, qui n’est pas toujours
évidente, et qui peut étre a I’origine de transformations profondes dans les us et usages des
populations concernées. Ainsi, nous assistons a une grande remise en question de 1’héritage
culturel des diolas. C’est le cas du « bukut » et le cas le plus frappant est celui de beaucoup

de villages de « Yamakay ».

Ce groupuscule de villages a célébré la grande initiation en 2010, aprés un rejet
ferme de toutes les traditions et les symboles représentant leurs attaches considérées
comme paiennes, notamment par 1’église catholique. Méme si le « bukut » nous est apparu
au fil de nos enquétes, comme une forme de résistance a un moment de leurs histoires, il
est devenu aujourd’hui I’'un des marqueurs identitaires diolas. En ce qui concerne la
typologie des diolas du nord de la Casamance, communément appelés Fofii, elle est plus
complexe a déterminer. Le principe de la royauté a disparu ou n’existe tout simplement
pas. Le département de Bignona qui est la région Fofii par excellence, est marqué par les

influences des peuples qui I’ont traversé. Ce qui a redessiné les sous-groupes.

Nous sommes tentée de suivre les aires rituelles. Mais cela ne suffit pas, étant
donné que le grand ensemble connu c’est le « Yamakay » que nous pouvons considérer
comme un sous-groupe. C’est d’ailleurs les ressortissants de ce groupe qui ont peuplé

Bignona pour une grande partie. D’aucuns disent que Bignona se trouve sur leurs terres.

En fait, nous pouvons discerner déja trois grands groupes, le Fofii, le Bluf et le

Karone.

40 Les six jours de la semaine diola : voir annexes

39



Au sein du Fofii, on peut citer :

Le Yamakay qui est un ensemble de villages qui va de Diaboudior a Djimakakor,
avec pour point central le village de Kawudiul. Mais il est considéré surtout comme une

aire rituelle et n’est nullement un sous-groupe. Il est surtout compris dans le Kajamutay.

Le Kajamutay au sein duquel on a le Fofii et qui distingue en son sein le Siyat.
Cette appellation ferait référence a I’absence de point d’eau dans les villages concernés, et
qui ont un autre type d’alimentation basée sur le mil, assez différent des autres, du fait de

la rareté des rizieres et de 1’absence de cours d’eau.

Baako, qui signifie 1’autre rive, concerne les villages de Badiana, Diounoung,

Djignaké, Bellay, jusqu’au groupe des villages Karones.

Le Fofii Combo qui concerne les villages frontaliers de la Gambie et les villages
diolas en Gambie de facon generale.

Pour le groupe du Bluf, nous pouvons distinguer plusieurs types :

Thionk Essyl, qui est ’'un des plus gros villages du Sénégal, et qui a sa particularité

linguistique, revendique une migration récente du village d’Essyl du Bandial.

Les villages de Mlomp et de Tendouck, sont aussi dans ce méme cas. Les
ressortissants de Mlomp seraient venus de Mlomp du Kasa, dont ils ont gardé le nom. Il

faut d’ailleurs préciser a ce propos, qu’on distingue Mlomp Bluf et Mlomp Kasa.

Nous avons 1’ensemble des villages de Bassir, Dianki et Karthiak qui ont beaucoup

de similitudes linguistiques.

Le cas de Diégoune est a signaler aussi. Il se rapproche d’un point de vue

linguistique, des villages de Yamakay et du village de Kaparan.

Il faut préciser que le Bluf est constitué de gros villages. Chaque village constitue
en soi une entité particuliere. Il y’a des similitudes linguistiques. Méme si d’un village a un
autre, il y’a des phonemes plus marqués, que dans le village voisin. La distinction
linguistique est a peine perceptible. Ce sont aussi des villages, dont I’immigration récente

du sud vers le nord de la Casamance, est revendiquée. Elle est aussi mieux assumée.

40



Nous verrons que plus au nord, les migrations sont plus violentes, résultant de

guerres souvent, ou a la suite d’épidémies.

Le Fofii compte pratiqguement peu de gros villages, comme Kanaru, Suelle et dans
une moindre mesure Baila. Ce qui explique dans un sens qu’il y’ait plus de différences tant
au niveau rituel, que linguistique entre ces villages. Retenons, donc que les sous-groupes
sont trés élastiques surtout au niveau du département de Bignona et compte tenu des
nouveaux facteurs, nous avons une nouvelle division qui s’¢loigne beaucoup de celle

proposée par Louis Vincent Thomas.

Les divisions administratives ne respectent pas toujours les frontiéres naturelles ou

historiques.

Il faut surtout retenir que chaque village diola est autonome et constitue une entité

qui se distingue des autres villages.

En somme, les sociétés diolas se réinventent et essaient de se reconstruire avec les
nombreuses influences héritées des contacts avec les autres cultures et autres religions.
Mais nous pouvons considérer que c’est un groupe, qui a I’image des autres populations
d’Afrique francophone ont subi une certaine acculturation, voire une aliénation
contrairement aux groupes ethniques, d’Afrique anglophone. Partant de 13, nous sommes
tentée de questionner la forme de colonisation des pays concernés. Les diolas du Sénégal,
francophones donc, apparaissent moins enracinés que leurs parents bissau guinéens

lusophones.

C’est connu, la colonisation frangaise est trés culturaliste, et assimilationniste. Ce
qui n’est pas le cas de ’empire britannique (les anglais fonctionnaient avec le systeme
indirect rules*) ou lusophone. Ceci pourrait expliquer pourquoi il y’a toujours des

probleémes de reperes et d’intégrations dans les anciennes colonies et chez les migrants et

! Indirect rules : systéme colonial indirecte appliqué par les anglais durant la colonisation, consistant & associer les chefs
indigenes dans I’administration de leurs colonies

41



descendants issus de 1I’Afrique coloniale francaise. Si nous comparons avec le modele
anglo-saxon, avec le cas des nigérians immigrés aux Etats unis, il est rare de voir une
assimilation totale au pays d’accueil, et ce, a des générations de migrants. Ce qui
n’empéche nullement de retrouver ces populations dans les plus hautes spheres du pouvoir.
Ils constituent souvent un modele, ce qui est loin d’étre le cas des francophones. Nous
reviendrons sur cela dans les prochains chapitres. La question, que 1’on pourrait se poser,

au-dela de la présentation des diolas, ¢’est qui sont-ils aujourd’hui ?

Cette interrogation nous interpelle également sur 1’évolution identitaire des

populations migrantes de fagon générale.

Les migrants, épousent les nouveaux modes de vie du pays d’adoption. Cette
nécessité de s’insérer dans la vie du nouveau lieu de résidence, va altérer sérieusement des
valeurs héritées de leur origine. Nous parlons d’évolution identitaire, a juste titre, puisque
c’est un ensemble d’éléments qui vont intervenir tout au long du parcours de chaque

individu, parcours que I’on pourrait qualifier de parcours identitaire.

Ce groupe des Bainunks a ainsi influencé trés fortement les groupes envahisseurs
des Diolas, méme si c¢’est malgré lui, et ce a travers ses rites culturels comme le kumpo,
précédemment cité. Nous retrouverons culturellement les Bainounks aussi dans le fameux
« hacira manjaque* » qui rappelle le « kobiana bainunk®® ». C’est dire donc, que les
Diolas, comme la plupart des autres populations de la Casamance ont largement puisé dans
le patrimoine de leurs prédécesseurs. Cette fagon d’agir est assez cohérente, si nous
considérons le fait qu’apres les guerres, les Diolas ont 1’habitude d’intégrer les ukin des
vaincus. C’est une stratégie, il nous semble, pour se renforcer que d’absorber les forces des
adversaires. D’autre part, on pourrait considérer logique de la part des nouveaux arrivants
de s’inspirer des autochtones pour s’adapter aux nouvelles terres. Nous savons, qu’il y’a un
fort lien envers la nature, il était donc naturel pour les peuples forestiers de suivre les traces

des Bainunks pour amadouer et apprivoiser la terre. Les chercheurs conviennent pour la

42 Hacira : fétiche casamancais

43 Kobiana : fétiche casamancais

42



plupart que les Bainunks sont les premiers habitants de la Casamance. Il est donc normal
de considérer que la Casamance est d’abord une terre originelle des Bainunks, les autres
peuples sont venus s’y installer aprés. Leurs rites sont largement réintégrés dans les us et

coutumes des autres peuples.

Cependant, nul ne saurait nier la visibilité et la médiatisation des Diolas au
détriment des autres, au point de faire de cette région, une terre des Diolas. Que peut-on

appeler le pays des Diolas

11 serait difficile d’ignorer I’inter culturalité dans cette région sud du Sénégal. Plus
qu’une suprématie d’un groupe sur les autres, nous ne pouvons que constater les influences

réciproques que les uns ont sur les autres.

Certes, 1’actualité politique a mis sous les feux de la rampe ce groupe, du fait de
I’irrédentisme qui s’est déclenché depuis 1982, mais d’autres populations sont issues de
cette zone et ne sont pas moins originaires de cette terre. Le groupe des Diolas est en fait
une des composantes ethniques de la Casamance naturelle. Il est cependant intéressant de
noter que c’est une région qui partage des fronticres avec la république de Guinée, avec la
Guinée Bissau et avec la Gambie. En ce qui concerne cette derniere, remarquons qu’elle
est enchassée dans la Casamance. Cette proximité avec d’autres états facilite un échange de
populations et favorise de ce fait, les influences culturelles entre ces mémes populations.
Mais d’autre part, ces frontieres ne sont pas sans renforcer les velléités d’indépendance de
la région. Les facilités d’échanges dans la zone vont permettre 1’éclosion d’une culture du
sud. Ce qui est loin d’étre quelque chose de nouveau, puisque nous le verrons au cours de
notre étude, les migrations sont tres anciennes dans cette région. Les déplacements de
personnes ont fortement pesé dans les constructions identitaires des populations, et ont fait
I’histoire de ces régions. Nous verrons que les histoires de ces peuples sont intimement
liées. De fait, le pays diola a une dimension transnationale. Puisque nous verrons que ¢’est
un peuple qui est recensé aussi bien en Gambie, au Sénégal qu’en Guinée Bissau. Il existe
a ce propos des villages qui sont entre deux états, et qui traversent donc la frontiére pour
exécuter certains rites. Les frontieres entre ces pays étant trés poreuses, il devient aisé de
comprendre la complexité des rapports internationaux et donc la difficulté de gérer la crise
casamangaise. D’autre part, avec les migrations, les diolas se sont beaucoup déplacés et
installés dans les pays limitrophes, fondant de nouveaux villages ou renforcant une

population déja existante.
43



Il y’a toujours un code qui régit le mode de fonctionnement de toute population.
Les « ukin **» diolas jouent ce rdle dans la société diola. On pourrait les traduire par des
fétiches, méme si le terme nous apparait trés impropre. Il s’agirait plutot d’instances
supérieures qui interviennent dans la vie quotidienne et permettent de réguler les relations
entre les différentes composantes de chaque village et entre villages. Cette fonction des
fétiches avec les conversions aux religions importées est de plus en plus reléguée a un plan
secondaire, voire devient carrément caduque. Nous reviendrons sur ce reniement des

« ukin » et leurs conséquences sur les transformations identitaires des Diolas.

Les migrations des groupes diolas ne sont pas un phénoméne nouveau. En effet,
méme si la grande majorité des villages diolas revendiquent une authenticité ou une
ancienneté pour bien marquer leur territoire, il n’en demeure pas moins que les fondations
des villages sont retracées lors des grands rites. D’autre part, une observation des faits

quotidiens permet de revenir sur les responsabilités des individus et des villages.

Nous avons pu suivre la trace de certaines populations avec les retours qui se font
pour observer certains rites dans des villages souvent trés éloignés de leurs résidences

habituelles.

4 Ukin : instances traditionnelles religieuses diolas

44



1.2 Chapitre 2 Ethnie, traditions, coutumes et,
civilisations

1.2.1 Rites et religions

Un des exemples les plus parlants est celui des ressortissants des villages de
Yaméakey* lors de leur bukut en 2010. Le village pilote de ce grand ensemble « Kawuijul »
était pratiquement inconnu avant. « Kawujul*® esuk efan »*” a-t-on ’habitude de dire, pour
définir le r6le de ce petit village dans le Fofii et qui est défini comme une extension du
village de Diaboudior, par les ressortissants de ce village. La plupart des villageois ont
migré et résident a Bignona. Il est dit que ces villageois ont fondé le quartier de Bassene a
Bignona, d’ailleurs. Le village de Kawujul est au coeur du bukut de Yamaékey, et est le point
névralgique de cet ensemble de villages. Dans les autres villages qui célebrent 1’initiation
de facon individuelle, il y’a toujours une famille ou plus précisément un groupe de familles
d’un méme patrilignage qui porte 1’initiation, et en est le poumon. Il nous est difficile de
bien définir les organisations des initiations, mais le bukut rappelle dans un sens les places
de chaque groupe de familles, et fait une chronologie des migrations et des arrivées dans le
village. Il est fréquent que le bois sacré appartienne aux pionniers, et de ce fait, leurs
descendants tiennent le role central dans le bukut et doivent donc ouvrir le bois. C’est cette
fonction que détient le village de Kawujul. Tout doit commencer et partir de ce village.
Notre hypothése est que les autres ressortissants de cet ensemble rituel doivent avoir pour
origine ce petit village. Les Diolas, quel que soit leur nouvel habitat, retournent a 1’origine
lors de I’initiation. Tant que les « ukin » n’ont pas été délocalisés, le Diola est tenu de
revenir sur la terre de ses ancétres. Nous comprenons mieux le sens de la question que tout
diola pose & son interlocuteur : « aw bey*® ». Par cette interrogation, il situe rituellement

aussi son parent diola. Mais c’est aussi parce que le Diola s’identifie a travers le village,

5 Yamakey : ensemble de villages diolas
46 Kawujul : village diola
4"Kawuijul est un vieux village

48 Aw bey : tu es d’ou ?

45



puis le quartier et enfin les parents ascendants. On remarque que le Diola commence
toujours par demander le nom de famille*, le prénom accessoirement, puis le village, le
quartier et le pére ou la mére. Le Diola s’identifie donc toujours a travers le village, donc

une terre précise.

Rappelons que ces villages, évangeélisés pour la plupart, avaient abandonné tout rite
et ont di réintégrer le bukut dans leur vie en 2010°°. 1l n’y a donc de ce fait, rien qui
motivait ou encourageait un quelconque retour des populations sur la terre de leurs
ancétres. 1l apparait donc que les traditions contribuent & ancrer les gens dans leurs
villages. Nous en revenons a I’importance de la terre « etamay » chez les diolas. Les
villages christianisés sont intéressants justement parce qu’ils sont le témoin d’une premicre
dé ritualisation du fait de la religion, ce qui a d’ailleurs facilité la rupture de ces chrétiens
avec le village des parents. Les « ukin » sont niés et ont perdu leur fonction de liaison avec
les ancétres, et donc avec la terre. Le village devient ainsi une notion lointaine. Le cas de
« Yamakay » revient sans cesse, et plus précisément celui de Sutu qui est cité en exemple.
Il est dit & propos de Sutu que le « Kareng® » a réagi et s’est manifesté puisqu’il a été
abandonné et maltraité par les gens de Sutu. Pour démontrer la fausseté des croyances
traditionnelles et surtout montrer que la vérité est celle de 1’église, les « ukin » ont été
bralés. Il y’a eu dans un sens un sacrilége que Sutu a payé a travers les gens « propriétaires
du bois sacré » qui ont eu a patir de cet acte. Nous sommes dans le registre des
transgressions rituelles, le « fifii ®*» et qui appellent une déliaison. Le Kareng les a saisis,
comme le disent les diolas. Il faut des rites pour non seulement réparer le tort mais aussi
préserver les descendants du contrevenant. Il faut souligner que dans les rites diolas, toute
personne qui offense les instances supérieures expose sa descendance, puisque les
conséquences seront subies par eux, et non forcément par celui qui a commis la faute
directement parfois. Cela démontre une fois de plus, que I’individu est un €élément actif

d’une méme entité, de la concession au village.

9 Nom de famille : kasaf qui donne un indice clanique
% Réintégration du Bukut dans les villages de Yamakey
5! Kareng : bois sacré

%2 e fiifii : I"interdit

46



Mais nous verrons plus loin qu’a la faveur des migrations, les frontieres deviennent
plus flexibles et les rites sont réadaptés. Il n’est donc pas exagéré de dire que le village se
trouve la ou se trouvent des gens se réclamant de ce village. C’est ce qui donne tout son
sens aux associations de villages et qui leur donne dans un sens plus de poids sur les
migrants que les grosses associations qui se veulent fédératives. Il y’a comme un lien
solide, d’autant plus qu’il est invisible, qui rattache le Diola a son village d’origine. Nous
verrons d’ailleurs, qu’il n’a pas besoin de le connaitre. Ce sentiment d’appartenance
s’exprime de plusieurs fagons, selon les gens. Il n’apparait pas forcément dans les
associations. Mais ce lieu de rencontre favorise 1’expression des frustrations et des

sentiments personnels, qui vont accentuer des tensions déja existantes.

Il est également intéressant de revisiter 1’histoire coloniale de la région depuis la
création des premiers comptoirs portugais et francais des le 16ém siecle qui ont

grandement contribué aux transformations de certains rites diolas.

Nous ne pouvons cerner les migrations diolas, sans d’abord définir le groupe des
Diolas. Qui sont-ils ? 1l y’a d’abord les réponses simplistes qui les présentent comme un
groupe ethnique, présent au Sénégal, en Gambie et en Guinée Bissau. Nous avons aussi les
premiers chercheurs qui les ont étudiés. Les Portugais qui ont d’abord foulé le territoire
diola, les ont baptisés felupos. Ces différentes facons de les nommer, donnent une idée de
la vision que les autres peuples en contact avec eux, ont des diolas. Nous verrons que
I’altérité est trés importante dans cette région, et va beaucoup jouer dans les créations et

fonctionnements des grandes associations.

Ces peuples sont de la grande famille des peuples des riviéres du sud, ou encore
peuples de la mangrove. Ils ont en commun, un lieu de vie hostile au départ, qu’ils ont su
adapter et dompter. Les travaux de Paul Pélissier sont un témoignage sur les agricultures
des zones de la Casamance naturelle, la Gambie et la Guinée Bissau. Les digues pour
canaliser le sel sont un témoignage de la riziculture diola. Cet acquis étant menacé

actuellement, il y’a des associations dont 1’objectif est de lutter contre la salinisation des

47



riziéres.

Mais le savoir-faire ancien semble perdu. Ces associations ne peuvent que compter sur des
expertises extérieures a leurs cultures. Les transmissions de connaissances, sont faites au
compte-goutte chez les diolas. Ce qui, a force met en péril des techniques qui auraient pu

servir & préserver leur environnement.

Présenter les diolas, n’est pas une chose facile. L’ethnic en elle-méme est une
notion assez complexe. Comment la définir ? Qui en fait partie et qui n’en fait pas partie ?
Il arrive que des groupes pensés comme étant d’un méme grand ensemble se considérent
comme étant des étrangers les uns vis-a-vis des autres. De méme, la fagcon de se penser
peut-étre différente de la perception des voisins. Nous constatons que I’histoire des Diolas

n’est pas une exception en Afrique.

Ces complexités sont dues de prime abord au fait que les Diolas ne s’auto
définissent pas forcément comme un seul groupe homogeéne. Ils ne se voient pas forcément
comme une seule entité. Ceci peut expliquer qu’il n’y ait pas une véritable grande Identité
diola. Méme si les revendications d’un état casamangais portées par des diolas peuvent en

donner I’illusion.

Déja, le terme « diola *®» n’était pas & 1’origine un terme qui appartient a cette
population et n’est pas contenu dans le vocabulaire diola. Il convient cependant de préciser
que le Diola appartient au groupe de langues bak, dans laquelle nous retrouvons le
Manjaque, le Mancagne, le Pepel entre autres. Ces populations partagent des rites
similaires en outre. Nous en revenons ainsi a 1’altérité. Plusieurs explications sont données
pour justifier que ce terme s’applique pour nommer ces peuples. Ce n’est cependant pas un
fait isolé en Afrique. En effet, avec la colonisation et les nombreuses incompréhensions
linguistiques, les premiers recensements ont rebaptise beaucoup de groupes. Ces
dénominations sont reconnues comme arbitraires et font souvent I’objet de revendications
de la part de certaines populations soucieuses de revenir aux origines. Ces appellations se

basaient souvent sur un fait, sur un terme que 1’on trouve dans la langue des populations

%3 Diola : pour désigner le groupe ethnique

48



concernées. Cest le cas par exemple, chez les « Bétés >*» en Céte d’Ivoire. Ce n’est par
contre pas le cas chez les Diolas. Puisque ce terme, a I’origine, ne faisait pas partie du
répertoire linguistique diola. Cette qualification est un témoignage des rapports entre ces
peuples avec leurs voisins ou les peuples avec lesquels ils ont eu & un moment donné des
relations. Ces rapports de I’altérité ont beaucoup influencé I’histoire de ces gens. Les
représentations réciproques des peuples cohabitant en Casamance transparaissent ainsi
dans les différentes appellations des uns et des autres. Comment 1’autre est-il percu ? Ainsi,
les Manjaques les ont baptisés « bacuki » qui signifierait « les premiers ». Cette appellation
souligne de ce fait la reconnaissance d’une autochtonie des Diolas en Casamance. Par
contre le terme « na’ariaato » que les Bainunks utilisent pour désigner les Diolas ne nous
est pas familier. Nous ne sommes pas parvenue a en connaitre la signification. « Diola »
est la dénomination officielle actuelle. Cette appellation est aujourd’hui adoptée par les
diolas eux-mémes. Nous allons donc utiliser ce terme pour la suite de ce travail. Nous
partageons ’avis que I’ethnie diola s’est construite a partir du moment ou ce terme les a
identifiés et désignés comme des Diolas. C’est certainement le cas de tout groupe de
populations. Pour suivre la théorie wébérienne, on peut qualifier d’ethnie tout groupe qui
partage des points communs, comme la langue, la couleur ou encore la culture. Ce sont la
I’une des premiéres approches sur les études des ethnies. Nous soutenons pour notre part,
que les ethnies modernes ne peuvent revendiquer une uniformité de couleurs. La survie de
tout groupe ethnique va, en conséquence, dépendre de sa capacité d’adaptation et de son
évolution dans le monde moderne. Autrement dit, pour survivre et ne pas disparaitre,
I’ethnie doit se réinventer. Et cela, I’approche de Weber a ouvert la voie quand elle pense
le groupe ethnique comme comprenant des gens se réclamant d’ancétres communs. Partant
de 1a, il est difficile d’assigner un individu dans une ethnie. Il y’a ainsi une porosité qui
permet a chaque personne de passer d’un groupe a un autre. Un Diola né en France, peut se
revendiquer francais et revendiquer par la méme occasion des traditions francgaises. Pour
revenir sur les mots et leurs implications, I’histoire fait état de rapports tres conflictuels

® sont une des

entre les Mandings d’un coté et les Diolas d’un autre. Les Mandings®
premiéres populations, sinon la toute premiere a avoir conquis ces régions. Mais ce qui est

intéressant, c’est que la suprématie manding a duré dans le temps, et encore aujourd’hui les

5% Bétés : groupes ethniques ivoiriens

% Manding : groupe ethnique de I’ Afrique de 1’ouest

49



cultures mandingues sont encore bien perceptibles dans beaucoup de villages diolas,
surtout dans le Fofii. Plusieurs explications nous ont ét¢ données pour justifier 1’usage de
ce terme. Il semblerait que les Mandings aient usé de ce terme pour nommer les Diolas. Ce
mot qui viendrait de « m be jola » signifie dans leur langue « celui qui prend toujours sa
revanche ». Il paie toujours sa dette. Cette expression définit a elle seule une histoire des
relations entre populations voisines. N’oublions pas qu’il y’a eu un contexte de conquétes
et de résistances. Les chefs mandings, dont 1’un des plus connus, Fodé Kaba Doumbiya,
ont islamisé le Fofii, des le 19ém siécle. Cette grande conquéte ne s’était pas faite sans
résistance. Le terme diola peut s’expliquer donc. Le plus intéressant c’est la
réappropriation de ce terme par les Diolas eux-mémes qui la complétent par une expression
«inje a jola, u san di kafatom, ni san di kafati »*°.La facon dont un peuple se définit, est
tres parlante de la philosophie du groupe concerné. Les Diolas, si nous faisons foi aux
traditions orales concernant leur groupe, se sont toujours appelés « kujamat®” » au pluriel
ou « ajamat » au singulier. Cette auto appellation donne un sens a la notion de personne
chez les diolas. Plus qu’un mot, « Ajamat » est une definition qui nous permet de cerner le

systeme de pensée chez ces populations.

Nous retrouverons ce radical « jam» dans le «kujam®® ». Ce terme globalisant
désigne les lois de la vie de famille. Si les « ukin » sont les garants de la vie des Diolas
dans leur quotidien, nous pouvons méme considérer que c’est une sorte de code de la
famille des Diolas. C’est la notion du « kujam » qui signifie la sanction d’une transgression
d’un interdit fondamental dans les sociétés diolas, et qui marque les divisions entre
hommes et femmes, mais aussi entre ascendants et descendants. Cette particularité nous
enseigne beaucoup sur les processus d’individuation, et sur les places, réles et fonctions de
chaque individu dans la famille. « Kujam » est une sorte de moyen de régulation de la
famille dans la 1égislation diola. C’est la régle du vivre ensemble diola, qui fixe les limites

de chaque individu et lui offre un espace privé, d’ou sont exclues les personnes les plus

%8Je suis diola, si tu souilles mon champ (mon jardin), je souille le tien
5 Ajamat, kujamat : ancien nom pour désigner les diolas

%8 Kujam (ak) : se dit d’un mal qui atteint la personne 4 I’issue d’une transgression des régles de divisions de sexes de la
société

50



susceptibles de menacer ce territoire : les ascendants d’un c6té et de I’autre, le sexe opposé

a celui de ’'individu.

Nous entendons par législation, des régles qui régissent un groupe, une sorte de
notice qui va nous permettre de comprendre une communauté, et 1a, en I’occurrence, la

communauté diola.

Enfreindre les régles de vie, c’est faire une entorse a 1’intégrité de la société et c’est
la notion de personne qui est remise en question. Attraper le « kujam » a ne pas confondre
avec « kujam » pour parler des saisons pluvieuses®, c’est perdre cette faculté de « jam »
qui fait I’étre humain. On dira d’un enfant tétu ou indiscipliné « ajamerit ®». Ce qui
littéralement signifie : «il n’entend pas». Cela renvoie une fois de plus, a la

compréhension, et donc a I’existence, a 1’étre.

Les hommes sont traditionnellement tenus a 1’écart de la maternité. Enfreindre cette
régle fait encourir au contrevenant « kujamak », qui est la manifestation du « kujam ».
Dans ce cas, il est mis en évidence les divisions entre hommes et femmes chez les diolas.
Ce « kujam » permet aussi de réguler les rapports entre les ascendants et les descendants
d’un autre coté. Les rapports hommes/femmes et entre ascendants sont trés importants et
leur compréhension permet de mieux comprendre la société diola. Le « kujam » est au
cceur des rapports sociaux des diolas. Il se manifeste de trois fagons différentes selon nos
sources. La premiére est une toux persistante qui ne lache pas la personne qui est sous son
emprise. La deuxieme forme, qui est celle qui est la plus courante, est une sorte de gastro
entérite. Elle peut se manifester & tout moment de la vie. Une femme du village de Suelle™
que nous avons rencontrée, nous raconte® : « Kujamak te prend par le nombril ». La

douleur part donc du nombril, vestige du cordon ombilical qui relie la mere a son enfant. Il

% Fujam, kujam : hivernage (s)
80 Ajamerit : qui ne comprend rien,
81 Suelle : Village, nom de la commune de Suelle

%2 Paris, octobre 2013

51



n’est donc pas anodin que le fait d’enfreindre les lois régulant les relations sociales soit
sanctionné par une douleur qui a pour point de départ le nombril. L’importance du lien
ombilical est par ailleurs, bien soulignée a travers la métaphore de la douleur du « kujam ».
Cette manifestation est une sorte de manifeste de la maternité, et de son caractere sacré. A
cOté du « bukut », la sacralité de la maternité s’affirme et protége le secret de la naissance
par le phénomene de kujamak. De la méme facon, les rapports entre ascendants et
descendants sont bien régulés ainsi. Il y’a de ce fait une sorte de frontiére imposée par la
conjugalité des enfants. Les parents n’ont pas le droit d’interférer dans le ménage de leurs
enfants. Nous pouvons concevoir cela comme un affranchissement de 1’enfant devenu

majeur par le mariage ou encore comme un respect de la vie conjugale des descendants.

Nous pouvons y voir une sorte de code de la famille. En ce sens que les droits et
devoirs des uns et des autres sont clairement définis dans cette société traditionnelle diola.
Si nous allons au-dela de la forme de sanction, nous ne pouvons ignorer une volonté de
régir les rapports sociaux et surtout de protéger les différentes catégories de personnes.
Nous pensons ici aux plus vulnérables. Avec la crainte du « kujam », les ascendants voient
leur autorité limitée et ainsi les ménages de leurs enfants peuvent bénéficier d’une certaine
liberté. De la méme fagon, les hommes sont cantonnés a leur fonction de paternel et sont

exclus de fait de tout ce qui se rapproche de 1’enceinte de la maternite.

Il est également possible d’y observer une forme de hiérarchisation de la société qui
n’a pas une forme verticale comme nous pouvons le voir dans beaucoup de société. Il y’a
I’interdépendance d’un coté entre ces catégories de personnes, mais en outre il y’a une
séparation marquee entre elles, et surtout un contrdle des instances supérieures qui régulent

donc les sociétés diolas.

[.2.1.1  Division des sexes et de 1’espace

La division des sexes est celle qui est la plus concernée par le « kujam ». Il est donc

intéressant de I’analyser sous le prisme de la modernité et surtout des migrations.

52



En contexte migratoire, mais plus précisement dans les couples mixtes, le respect
de cette division est souvent difficile a conserver. C’est le cas notamment de 1’interdit pour
un homme diola d’assister a un accouchement. Nous ne pouvons ignorer les nouvelles
habitudes adoptées par beaucoup de couples europeens, qui font de la naissance, un
moment & partager par les nouveaux parents. Cette habitude pour les jeunes diolas dont les
conjointes sont frangaises est mise a mal. Il y’en a cependant qui se refusent de faire cette
concession face a leurs épouses étrangeres a leur culture. Mais ces questions ne se posent
pas seulement aux Diolas dont les épouses sont étrangéres a la culture. Elle se pose
également dans un contexte religieux. Que dit la religion musulmane ou chrétienne ? Mais
surtout, comment ces traditions résistent face a la modernité ? Il est tres bien vu de partager
des moments forts lors des naissances, entre nouveaux parents. Cela participe de
I’intégration a la nouvelle société frangaise. C’est aussi un signe de modernité pour ces
gens. Nous avons rencontré ces deux cas de figure. Devant une société qui est tres stricte
quant a la sacralité de la maternité, les Diolas sont dans une position délicate, et peinent a
se conformer aux exigences modernes. Nous ne pouvons ignorer le fait que rien ne doit
sortir des secrets de 1’accouchement. Il n’est déja pas permis qu’une femme soit délivrée
dans I’enceinte familiale. Il y’a donc logiquement une maternité traditionnelle qui est
fermée aux hommes, ou se passent les opérations. C’est ce qui renforce d’ailleurs le
caractere initiatique de 1’accouchement. Notons que la parturiente est prise en charge par
les femmes déja meéres qui I’ont déja préparée avant le jour de sa délivrance. Ainsi, toute
femme diola enceinte sait par exemple que c’est « fiifii ©» que la plus petite goutte de
liquide amniotique tombe dans la maison, a plus forte raison d’y accoucher, et surtout pas a
la vue d’un homme. Il est important de souligner la séparation de 1’espace masculin et

féminin chez les Diolas. C’est ce qui explique ces interdits.

Nous pouvons insister sur le fait que la maternité pour les Diolas reléve de
I’initiation des femmes, de la méme fagon que le bukut I’est pour les hommes. D’autre part,
I’échec d’un accouchement est rituellement pris en charge. L’échec se manifeste par
I’accouchement d’un enfant mort-né, ou dans la pire des hypotheses, la mort de la femme

en couches. Ainsi, cette initiation n’est aboutie que si la femme sort de la maternité

& Nifi ; Interdit

53



traditionnelle avec son enfant vivant. 1l est donc inconcevable de considérer au méme titre
une femme ayant perdu son enfant, ou ayant fait une fausse couche que celle qui a réussi a
mettre au monde un enfant vivant. Il s’agit ici de la maternité victorieuse qui est magnifiée.

Et c’est celle-1a qui est considérée en milieu diola.

Comme toute initiation, la maternité requiert des codes. Une femme en couches est
assistée par des sages-femmes traditionnelles, qui sont en fait des femmes responsables de
ce qu’il est convenu d’appeler le bois sacré des femmes. L’accouchement se passe dans cet
espace. La vigilance est de mise, non seulement pour étre sir que le nouveau-né est un
« humain® », mais aussi pour veiller sur ’accouchée, qui est trés fragile et est donc
ouverte & tout mauvais sort. C’est ce qui arrive quand 1’accouchement survient dans un
contexte conflictuel. Plusieurs situations peuvent perturber la délivrance. Il peut s’agir du
comportement de [’accouchée qui est sanctionné. L’époux, méme s’il n’est pas
physiquement présent, joue un rdle essentiel de facilitateur. Pour peu que des problémes
surgissent, la suspicion peut peser sur la femme. Elle est invitée dans un premier temps a se
confesser si elle est coupable d’adultére pour se libérer. L’époux cocu prend sa revanche

lors de ce moment éprouvant.

L’accouchement est un moment propice aux réglements de comptes, notamment

dans les foyers polygamiques.

A ce propos, lors de nos entretiens, I’histoire d’une femme sur le point d’accoucher,
dont la délivrance était difficile, et treés risquée nous est racontée. L’assemblée invitée, a
enlever leurs pagnes, ’'une d’entre elle a laissé tomber un couteau. Il s’est avéré que c’était
la coépouse de la femme en couche. Des incidents comme celui-ci sont courants. C’est ce
qui explique que la femme enceinte, jusqu’a sa délivrance soit sous la protection des
femmes plus averties. Le couteau bloquait I’accouchement et la finalité était la mort de la
parturiente. Le couteau est un des objets qui interviennent beaucoup dans les naissances
chez les Diolas. Il peut servir a protéger. C’est pourquoi, nous le retrouvons au chevet des

nouveaux nés diola, pour éloigner les mauvais esprits. Mais le couteau est aussi une arme,

8 e nouveau-né est un humain : a I’issue de ’accouchement, les matrones déterminent ’humanité du nouveau-né

54



comme dans le cas cité plus haut. Il y’a un ensemble d’interdits dans I’enceinte de la
maternité traditionnelle. Tout est pensé pour faciliter I’accouchement. Si le travail d’une
future meére traine et se complique, les femmes qui 1’assistent vont chercher les raisons qui
empéchent une bonne issue de 1’opération. Une femme qui meurt en couche est un grand

drame familial et sociétal pour les communautés diolas. Il s’agit de la survie du groupe ici.

La maternité est la porte d’entrée au « furambann » pour les femmes diolas. Il ne
s’agit donc nullement d’une initiation en tant que telle, mais d’une sorte de club des
femmes, ou ne peuvent étre membres que des femmes qui ont procréé, et ont contribué au
développement humain de la communauté. Elles sont méres, et représentent donc le terreau
vivifiant de tout village diola. Elles sont liées a la terre féconde et le fait de mettre au
monde des enfants est un apport a la société. Il nous a été difficile, voire impossible
d’accéder a cet espace ou d’avoir des informations sur cette instance. La sacralité¢ de ce

« furambann » interdit son accés aux hommes ou aux femmes qui n’ont pas encore enfanté.

Les couples mixtes seront confrontés a leurs différences culturelles. Il faut
également souligner que le cas de ces couples mixtes ne peut étre analysé sans un clin
d’ceil a I’histoire commune aux peuples colonises et colonisateurs. Il est difficile de revenir
sur plusieurs siecles de domination. Les conjoints diolas, originaires du Sénégal, qui, bien
qu’état indépendant depuis 1960, est toujours sous influence de la culture francaise, avec
cette conviction profondément ancrée que les civilisations occidentales restent 1I’exemple,
le modele a suivre, peuvent difficilement s’opposer a des rituels qui constituent une forme
d’intégration a la société frangaise. D’autre part, le profil des migrants concernés revéle
qu’il s’agit souvent de personnes qui ont migré et qui se sont installés en Europe, grace au
conjoint francais qui les a sortis de la « misére africaine %%, et qui apparait comme un
sauveur. Pour reprendre les propos d’un migrant qui s’est installé en France depuis 1981°°,
ces hommes diolas mariés a des épouses frangaises, sont venus se marier. Il y’a de ce fait,

un bouleversement des reégles de départ. L’homme n’épouse plus la femme, mais c’est

8 Misere africaine : les migrants sont venus pour des raisons économiques

% |yon 2012

55



I’inverse. A partir de ce moment, les épouses frangaises ont une ascendance matrimoniale
certaine, en plus de celle historique sur le conjoint africain diola. Le choix du foyer

conjugal, et donc, du lieu de résidence du couple, est ici trés déterminant.

La modernisation d’une civilisation mal comprise, peut poser certains problemes
d’adaptation. Ces incompréhensions meénent parfois a des divorces. La mixité dans le
couple intervient deés lors que les conjoints ont des cultures différentes ou ont eu des vécus
dans des pays différents. Ainsi, un couple constitué d’un immigré et d’un Francais, dont les
parents ont migré en France est & notre avis, un couple mixte. Il faudrait d’avantage
s’interroger sur la notion de couple mixte. A partir du moment ou nous sommes en face de
deux cultures différentes, méme si ce sont des cultures sénégalaises ou africaines, ne peut-
on parler de couple mixte ? Sachant que la culture est comprise et vécue difféeremment
d’une personne a une autre. Plusieurs paramétres sont a tenir compte sur la culture d’une
personne. Il nous semble important de ne pas négliger 1’éducation, le lieu de résidence et la
famille d’une personne dans son acquisition de la culture. C’est ce qui nous permet de nous
interroger sur la notion de couple mixte. Il n’est donc pas simple de définir la mixité,
compte tenu de tous les facteurs qui interviennent. Le cas d’un jeune couple diola illustre
bien cette difficulté¢ de définir la mixité. Les deux, I’homme et la femme sont des migrants.
La différence étant que la femme est née en terre diola et a grandi en France. L’homme est
né et a grandi dans son milieu traditionnel. Ils ont donc eu des parcours culturels différents.
C’est dire donc que l’interdit majeur d’assister a un accouchement est ancré et est
intimement 1i¢ a leur vécu. Il n’est pas simple de divorcer d’avec des siecles d’histoire.
L’interdit, « fifii » chez les Diolas commence d’abord par 1’impossibilité de poser la
question, « pourquoi ? ». Toute réponse est encadrée et délivrée dans un cadre bien

réglementée et trés souvent fortement ritualisée. 1l est a la base de la société diola.

Si nous partons du principe que la grossesse et tout ce qui est lié a la maternité sont
gérées par toutes les cultures de fagon différente et de telle sorte qu’il y’a un
accompagnement psychologique du couple qui vient en appui aux transformations
physiques et aux bouleversements physiologiques de la femme, pour amener les nouveaux
parents a faire face a ce changement physique et physiologique qui va impacter la vie de

couple des futurs parents.

56



Il en est de méme de tous les événements importants dans la vie d’un étre humain,
et ce dans toutes les cultures. Les sociétés modernes ou traditionnelles congoivent une sorte

de philosophie pour accompagner 1’évolution de chaque individu.

Différents facteurs viennent influencer ces usages. Parmi eux, il y’a I’apport des
nouvelles religions qui vient s’ajouter aux migrations et a la modernisation qui inclut un

rapprochement des peuples.

Nous avons remarqué I’importance croissante de la religion dans les
comportements des migrants. Le rejet et I’abandon des rituels obéissent aux croyances aux
religions dites révélées qui s’opposent a des rites qui ont grandement contribué a tisser la

trame de la société diola.

Cette division se retrouve méme dans les grandes instances « ukin » diolas, qui ne
sont pas ouvertes a tous. De la méme fagon, I’instance qui régit la royauté, ou la grande
initiation masculine est fermée aux femmes. Chaque catégorie de la population a ses
fonctions, bien distinctes de celles des autres. C’est ce qui, d’une certaine fagon, régule
cette société patrilocale et virilocale. Elle donne, en méme temps, aux femmes du groupe,
un role fondamental, qui leur permet d’intervenir, dans le coeur du fonctionnement de la
société diola. L’acceptation et 1’intégration de I’individu au sein du groupe, se font par les

femmes diolas.

Un pacte avec la terre des ancétres

Le début de I’acceptation d’un individu et de sa construction commence des
I’accouchement de la mére. Nous pouvons méme la situer & la conception. La belle-sceur,
ou « ariman®” » manifeste 1’acceptation de I’enfant a naitre au cours de la grossesse de la

future parturiente. La naissance intégre tout individu dans un groupe. L’enfant diola

87 Ariman : Belle sceur

57



« afil® » est accepté par des rites qui en font un membre & part entiére de la communauté.
Le rituel marquant en milieu traditionnel diola commence par le fait d’enterrer le placenta
dans le village natal et d’origine. Ce geste constitue le premier pacte de 1’individu avec sa
terre. C’est un lien irrémédiable avec le village. Par ce rituel, I’enfant est ancré dans son
territoire. Ce qui peut expliquer quelque part 1’attachement viscéral avec leur village que
les Diolas ont, d’autant plus qu’il ne faut pas oublier que le peuple diola est riziculteur. Par
conséquent tout tourne autour d’une terre bien définie.... Cela peut également expliquer
cet attachement & la terre. Cela crée une identité locale tres forte. Nous pouvons comparer
ce geste d’attachement de ’individu avec un groupe, au baptéme dans les autres sociétés.
Nous pouvons nous interroger sur la naissance hors du village et donc loin de la terre des
ancétres. Comment est reconnu le nouveau-né ? Quel est le traitement du placenta ? Il
semble que certains 1’envoient pour 1’enterrer dans I’enceinte villageoise. Le placenta d’un
étranger ne saurait étre enterré dans le village s’il y est étranger. Nous pouvons d’ailleurs
comprendre que chaque individu est enterré dans le village ou se trouve son placenta. Cette
logique se Vérifie par le fait, que toute société reconnait les siens et les fait adhérer dans
leur communauté par des rites. La religiosité des actes renvoie a la sacralité du pacte entre
I’individu et sa terre, « etamay® ». Cet acte peut étre lu comme une allégeance, une
soumission a la terre des ancétres. A partir de la, I’individu quelque-soit son lieu de
résidence appartient a une instance religieuse, « ukin » a qui il va revenir a la fin de sa vie
terrestre. Le traitement de la mort est d’ailleurs trés significatif. L’au -dela chez les diolas
congoit plusieurs destinations entre autres celle prévue pour ceux qui sont destinés a
renaitre et ceux qui sont voués a errer pour expier leurs péchés. Les modes d’enterrement
sont un bon indicatif de la suite du défunt. Chaque individu selon son état, son age est

traité.

Un musulman ne le devient qu’a partir du moment ou un érudit le reconnait devant
ses autres coreligionnaires. De la méme fagon, un juif ne le devient que lors du baptéme

par le rabbin qui le circoncit.

Ce role d’intégrer ou mieux de reconnaitre est dévolu aux femmes, dans les sociétés

diola, par I’enterrement du placenta chez les Diolas kujamat traditionnels. De la méme

% Afil ; Enfant

% Etamay : La terre

58



facon, chez les Diolas islamisés, ce sont les femmes qui admettent le nouveau-né dans la
cellule familiale. C’est toujours la belle-sceur qui porte dans ses bras, le nouveau-né, lors
de I’imposition du nom, et non la mére, ou un membre de la lignée maternelle. Le lieu
d’imposition du nom est trés important. Il serait mal vu que ce jour ou le patrilignage
accueille un nouveau membre soit délocalisé ailleurs que chez un membre du lignage
paternel, et surtout pas le lignage maternel. La résidence a son importance. N’oublions pas
que c’est une communauté virilocale. Nous ne pouvons ignorer les conditions préalables
cependant a cette admission dans ce groupe. Il faut déja étre de parents, principalement
d’'un pére du village concerné, pour étre reconnu comme un membre. La filiation

maternelle ouvre cependant a d’autres droits.

De la méme fagon, I’enterrement d’un individu signifie son appartenance au lieu ou
il est mis en terre. Un diola ne saurait, en conséquence, étre enterré théoriqguement que chez
lui, 1a ou ses ancétres 1’ont ét¢ avant lui. Nous conviendrons qu’en milieu migratoire, il est
difficile de respecter ce retour a la terre. Des rites permettent de ramener I’individu chez lui
dans ce cas. Cela nous permet de souligner « Etamay », la terre, comme le marqueur
identitaire fondamental diola. 1l est lié a la notion de personne chez les diolas. Le territoire
est intrinsequement lié a I’individu. Nous verrons que partout ou il est, le Diola porte en lui
sa terre. Il sera au cceur de son existence et motivera ses decisions, quelque-soit les
nouveaux identifiants qu’il aura adoptés. « Esukey "®», le village est le premier identifiant &

I’étranger. C’est aussi le premier bouclier du diola.

Cette notion de terre des ancétres prend toute son importance dans le cas de
I’enterrement des étrangers en terre diola. Nous en voulons pour exemple, le cas du village
de Baila’, que nous avons suivi, et qui peut illustrer cette question. Il y’a le cimetiére des
étrangers qui accueillent les étrangers et leurs descendants. Ce cas n’est pas isolé. Puisque
nous retrouvons le méme principe dans beaucoup d’autres villages diolas, ou I’étranger, a

sa mort, est enterré hors du cimetiere des autochtones (dans la conception diola, 1’étranger

™ Esukey : le village

™ Baila : village de la commune de Suelle

59



enterré dans un village repart chez lui. Il est donc logique que ceux qui doivent partir ne
soient pas enterrés avec ceux qui restent pour reconstituer le village dans 1’au-dela..). Si
par contre, il n’y a pas de cimeti¢re d’étrangers, le migrant est enterré au milieu du
cimetiere. Une des explications données, est que celui qui vient d’ailleurs, n’appartient pas
a la terre. Il ne saurait étre ancestralisé en conséquence, dans le village ou il réside. Il faut
néanmoins préciser que nous n’avons pas ici un vrai culte des ancétres comme on pourrait
le trouver dans certains endroits. Les diolas vouent un culte a leurs ancétres, a travers des
rites comme le « kanew’ », le fétiche de la corde de la filiation. Ceci pourrait expliquer
qu’un étranger ne puisse €tre intégré dans ce rituel, puisqu’il n’est pas un élément d’aucun
lignage de son village d’adoption. L’exemple du village de Baila est tres illustratif, compte

tenu du réle historique’ que ce village a joué pendant la colonisation.

Mais au-dela de cet aspect, il y’a le fait qu’il y’a une suspicion de I’étranger qui
vient de I’inconnu et qui peut étre porteur d’une bonne mais aussi d’'une mauvaise aura
pour le village. L’isoler permet de 1’écarter, ou le mettre au milieu est un moyen de le
surveiller. Un autre point important également dans la société diola, est I’espace et son

occupation.

Le village diola est la personne morale garante de tous les enfants du village,
quelque-soit leur lieu de résidence. Il est courant que ses derniers I’interpellent comme un
individu. Cette importance accordée a son « esuk » implique une autonomie, voire une
indépendance de chaque village diola. Il n’est pas dit qu’il n’y ait pas de relations entre
villages voisins. Mais la gestion de chaque entité dépend en priorité de ses habitants. Il n’y
a pas une chaine qui les rattache les uns aux autres. D’une certaine fagon, la vassalité est
absente de la gouvernance des villages diolas. Il peut étre question de pacte temporaire,
d’entente rituelle ou une autre forme de partenariat, mais la dépendance qu’accompagne la
vassalité d’un lieu envers un autre est absente des modes de gouvernement des diolas. Le

découpage d’une terre revét trois aspects : physique, social et rituel.

2 Kanew : le « fétiche » de la corde

3 Réle historique du village de Baila :

60



Le découpage physique comprend les quartiers et sous quartiers, qui ont leurs
fonctionnements et organisations sociales, d’ou un découpage social. Le découpage rituel
est plus difficile a décrire. Nous rentrons dans la sacralité. Mais retenons que chaque
famille, chaque sous quartier et chaque quartier a sa place forte ou se deroulent les rites
collectifs, en dehors des autels de « ukin » pour les villages qui les ont encore conserves.
Malgré les nouvelles religions, il y’a encore des restes de ces autels, notamment le

« kanew » qui est I’'une des derniéres instances supérieures survivantes.

Les Diolas, pour la plupart sont actuellement islamisés ou évangélisés, mais le lien
avec la terre reste trés fort. Les religions ont participé aux nouvelles constructions
identitaires et ont renforcé des différences entre personnes a 1’origine du méme groupe. 1l
y’a une fracture sociale qui est venue s’ajouter et qui est liée a I’appartenance religieuse. Il
y’a d’un coté un rejet des religions traditionnelles de la part des adeptes des religions
importées. Mais au sein méme de ce groupe de nouveaux croyants, il y’a une scission entre
chrétiens d’un c6té et musulmans de 1’autre. Le rejet de I’Islam au début de 1’islamisation
de la Casamance peut se justifier par ces interdits qui s’attaquent a des fondamentaux de la
vie diola. Le porc et I’alcool sont trés présents dans la cosmogonie ajamat. Or ce sont deux
interdits majeurs dans 1’Islam. D’aucuns déplorent également la rapidité avec laquelle est
mis en terre un défunt musulman, empéchant de ce fait, de faire la cérémonie funéraire
diola «kalinten’ », qui s’étale sur plusieurs jours. Les rejets concernent toutes les
religions. Il est peut-étre plus simple de parler de méfiance entre ces nouvelles classes

fondées sur les croyances des uns et des autres.

L’enterrement du défunt diola est une fagon de préparer le retour de I’individu

parmi les siens. Nous avons remarqué plusieurs modes d’enterrement.

Il y’a comme spécifié plus haut une destination pour ceux qui sont admis a revenir
et une autre pour ceux qui sont condamnés. La notion d’un paradis est trés présente ici :

Bukin ou Bukinab, parfois Esunay

" Kalinten : littéralement faire résonner, cérémonie funébre traditionnelle

61



[.2.1.2  vie, mort et migrations

Dans la pensée diola, les personnes qui ont fait le bien de leur vivant, iront apres
leur mort au « bukinab "». Le radical « kin » renvoie a I’idée de I’habitat. Le terme est
plus complexe qu’il ne se présente. Mais I’habitat en question est plus profond. Il s’agit
plus de la fondation de I’habitat qui est soulignée dans ce terme. C’est donc 1’appartenance
a la terre qui est mise en avant. Il n’y a que les bonnes personnes qui doivent retourner a la
terre des peéres et retrouver les leurs. S’agissant du « bukinab », il est courant chez les
diolas de dire que la vie est plus belle lIa-bas. Cela explique certains propos, notamment le
fait de dire a un individu qui ne mange pas qu’il a certainement mang¢ au « bukinab ». De
la méme fagon, une bonne senteur est un rappel de I’existence et de la proximité du
« bukinab ». On peut penser que c’est aussi le Bukinab qui fixe le village de maniére
immuable et qui oblige a revenir sur cette terre. On peut considérer que si les habitants
peuvent déplacer leur maison, ils ne peuvent pas déplacer celui de leurs ancétres qui

occupent le Bukinab, ou Esuney’®.

Si les diolas aspirent a rejoindre « bukinab », leur grande hantise c’est de prendre
I’autre destination apres la mort. Un individu qui a fait le mal de son vivant va revenir
hanter les gens. Il deviendra « apura pur "’». L& également nous avons un radical « pur’® »
qui a lui seul suffit & dire comment est considéré I’individu et comment il a vécu avec ses
parents. Ce terme peut se traduire par « quelqu 'un qui est sorti ». |l est rejeté par la terre et
aussi par les ancétres du Bukinab. Le revenant « apura pur » qui a souillé les terres de ses
ancétres va errer dans son village a la tombée de la nuit, et finira par s’installer dans un
autre village ou il n’est pas connu. Puisque ce paradis diola lui est interdit, il est condamné
a expier ses péchés sur terre. Il y’a d’ailleurs chez les Diolas des récits de familles dont

I’aieul est dit étre un revenant issu d’un autre village et venu se réfugier dans une autre

" Bukinab : le paradis chez les diolas
"® Esuney : on peut traduire ce terme par le sanctuaire des origines d’un village, d’une famille
" Apura pur : un revenant

8 pur : sortir

62



famille et dans un autre village. Dans ces cas, la personne qui est sous la protection d’une
famille est rituellement hors d’atteinte et ne peut plus étre exclue du village. Au-dela de la
vision que les Diolas ont de la mort, il y’a aussi une certaine approche des migrations. Il
faut une raison vitale pour partir de chez soi. La migration ne saurait étre volontaire, si ’on
congoit le migrant comme un errant qui vient se réfugier dans un autre village, loin des
siens. Cela veut dire que I’attachement que le Diola a avec les terres des ancétres est si
profond qu’il ne saurait partir sans une raison valable. Il faut dire que I’un des motifs de
migrations valables est 1’exil. C’est méme le principal au début des migrations diolas. Il
y’a une certaine notion de I’honneur aussi chez les Diolas qui fait que I’individu en rupture
avec les siens s’exclut de facto et abandonne tout pour sa survie. Nous avons répertorié
entre autres raisons d’exil, les crimes de sang. La vision d’un groupe guerrier et
sanguinaire est assez exagérée a notre sens. Nous avons constaté des regles drastiques
concernant les crimes de sang. Le sang est fortement ritualisé chez les diolas. Le premier
interdit a ce propos concerne les non-initiés et les femmes. Il ne leur est pas permis de tuer
par effusion de sang, méme dans un contexte de guerre. A propos des futurs initiés, il leur
est interdit toute effusion de sang, méme du sang animal. Cette coutume a longtemps
perduré et perdure encore chez certains diolas. Nous pouvons comprendre que le symbole
du sang d’une femme et celui de I’initié représente 1’avenir et la survie de la société. Nous
sommes dans un contexte traditionnel, avant I’islamisation et 1’évangélisation des diolas.
Avec les influences extérieures, cet interdit est transgressé par les nouvelles générations,
qui parfois, I’ignorent. En fait, il est tout simplement interdit, de verser le sang en dehors
de tout cadre rituel. La guerre est soumise a des régles que 1’on ne saurait ignorer. Il n’est
par exemple pas permis a un guerrier de tuer plusieurs personnes. En outre, le fait de verser

\ \ . 7
du sang expose 1’auteur et sa descendance a de tres lourds sacrifices °,

Les crimes de sang hors du cadre de guerre sont une atteinte a I’harmonie sociétale.
Le transgresseur de cet interdit de crime de sang est tenu d’ailleurs de faire de trés lourds
sacrifices a I’instance chargée des affaires du meurtre, le restant de sa vie. Il s’y ajoute le

risque d’un bannissement, qui est une punition extréme pour les diolas.

™ Odile Journet : Les créances de la terre, Chroniques du pays jamaat (Joola de Guinée Bissau)

63



Cela serait valable pour les militaires ou les policiers qui dans le cadre
professionnel ont eu a commettre des crimes de sang. Le caractére officiel de leur acte ne
peut les absoudre. Dans le cas d’une guerre entre villages, ou le code qui prévaut, est celui
du « beekin », cette obligation de sacrifice était encore bien prégnante. En fait, les policiers
sont soumis aux mémes contraintes de crimes de guerre. Nous ne sommes cependant pas
face a un groupe qui applique la vendetta. C’est loin d’étre le cas. Les familles de victimes
et de meurtriers ne sont pas enfermées dans des vengeances qui traversent le temps. Bien
au contraire, nous avons pu constater des alliances entre les deux. Ce qui finalement, va
gommer toute rancune entre les deux familles, et mettre éventuellement en péril I’harmonie

de la société.

Il est possible de retracer les histoires familiales et migratoires aussi par les « ukin »
auxquels ils sont dépendants et & qui ils font des sacrifices. Outre les fétiches que nous
pouvons retrouver chez tous les diolas, il y’a des instances de révélations ou de
circonstances si I’on peut présenter les choses ainsi. Retenons que chaque « baekin »
représente un fait de société et constitue un garde-fou contre les dérives qui peuvent
découler de ce fait sociétal. Les sacrifices aux fétiches sont beaucoup craints chez les
Diolas. IIs sont trés lourds et sont surtout a la mesure de la faute commise. D’autre part, ils
engagent toute la lignée. Un crime de sang par exemple, exige des sacrifices tres lourds et a
un caractere suffisamment dissuasif pour les contrevenants, par son caractére contraignant.
Les «ukin» voyagent avec leurs détenteurs. Nous pouvons donc situer rituellement
certains groupes diolas et les relier a d’autres par les rites communs. Il y’a comme un écho
dans certaines pratiques. C’est le cas du « bwkin » de I’entrave, « hujenk» assez répandu
dans le département d’Oussouye, et que nous pouvons retrouver dans certains villages du
département de Bignona, notamment dans le village de Talloum®, qui se trouve en
territoire Fofii. Nous avons pu noter que dans cette société d’apparence égalitariste, il a
existé un esclavage. Comment ? Le trafic des esclaves vers le nouveau monde a bien

fonctionné dans d’autres régions frontalieres. Comment envisager qu’il n’y ait pas eu des

8 Ekilijong : fétiche similaire a celui de hujenk (les entraves) rattaché a ’autel lignager hufila du département
d’Oussouye qu’on trouve dans le village de Talloum. Mais si hujenk sert a I’occasion de certaines grandes funérailles,
Ekilijong dans le Fofii islamisé, ressort lors du bukut

64



villages diolas qui se soient adonnés a ce trafic ? Ce fétiche de I’entrave est généralement
détenu par des familles descendantes de personnes qui ont entravé des gens en vue de les
soumettre a un esclavage. Avec I’islamisation de la Casamance, ce trafic a pris son essor
lors des invasions mandingues avec Fodé Kaba Doumbouya, dans la région Foni. D’autre
part, des récits de captifs ou d’enfants vendus en échange de pagnes nous ont été faits. Par

extension, toute personne, les policiers sont notamment dans ce cas, qui a eu a menotter

une autre personne pour la priver de sa liberte.

Figure 2 Autel Hufila

65



Figure 3

L’individu privé de « bukinab » aprés la mort, comme mentionné plus haut est
condamné a errer. L’errance est un théme bien présent dans la société diola. Elle se
rapproche du bannissement, qui représente la sanction supréme pour le diola, puisque le

reniant et lui refusant sa place dans sa communauté.

Il faut noter aussi, en nous intéressant sur les créations des villages, chaque « fank»
ou concession a son histoire et ses origines. Il n’est pas rare que dans un village, on
rattache les origines d’une famille, a un « apura pur » qui est venu se réfugier auprés d’une
famille, et qui se rattrape et accéde au statut d’ancétre. Ce qui fait que bien qu’il soit exclu
en étant banni de sa société d’origine, il s’est racheté et va se réincarner ailleurs. Il restera
cependant des séquelles, que ses descendants vont garder. En fait, pour ces bannis de leurs
villages d’origine, la survie passe souvent par un pacte matrimonial avec la famille
d’accueil. Mais, on leur donne trés souvent comme épouse, une fille souffrant d’un

66



handicap. Cela permet de résoudre pour les Diolas deux problémes, celui du réfugié et
celui du handicap. Ainsi il arrive, qu’on dise d’un tel individu, qu’il n’est pas dégourdi,
parce qu’il est un descendant d’une déficiente mentale et d’un « apura pur ». Ce sont
cependant des propos qui ne se tiennent pas ouvertement. La protection d’une famille une

fois ritualisée, est validée et ne saurait étre remise en question.

Cela nous raméne a ce propos aux raisons de migrer. Les premiers migrants diolas
sont partis tres souvent a la suite de différents familiaux. Nous ne pouvons manquer de
souligner la similitude dans les motifs d’immigrations des années modernes. La demande
d’asile, telle qu’elle est manifestée actuellement, rappelle cette errance des fameux bannis
diolas, qui viennent se réfugier dans des endroits loin de leurs terres d’origine et y fonder
de nouvelles attaches. A partir de ce moment, 1’individu renait dans son nouveau village et

se recrée de nouveaux ancétres, et partant une nouvelle identité.

1.2.1.3 Réincarnation

Ceci nous améne a introduire la notion de renaissance dans les cultures diolas.
Quand on dit d’un enfant, que c’est un tel ancétre qui est revenu, il s’agit d’une conviction
pour les parents. L’expression « ka wu >, peut étre traduite par le fait de se réincarner.
C’est ce qui démontre I'importance de pouvoir se réincarner en prenant la bonne
destination apres la mort, pour le défunt. Les raisons de revenir dans une famille ou une
autre ne nous sont pas totalement expliquées, mais sont-elles explicables ? On peut penser
que chez les Diolas, la vie est une suite de cycles qui se passent entre les deux mondes. On
passe d’un monde a I’autre et le retour au monde réel est une volonté naturelle pour le
parent de revenir au pres des siens. Nous retenons néanmoins des propos adressés aux
enfants par les plus agés trés souvent, qui cherchent a travers les traits physiques ou des

tics, les signes et preuves de tel ancétre. Dans certains cas, on entend :

81 Kawu : se réincarner

67



« Aw waa nu jaalo ekaan baabe ? Jakum u yoken aniolom. Sofol jak »

« Qu’es-tu venu faire ici ? Ne fatigue pas mon enfant, reste en bons termes avec

elle. 8»

Il s’agit souvent d’un ascendant de la meére de I’enfant qui s’adresse ainsi a ce
dernier. Nous voyons une fois de plus, le regard et la protection des siens sur la fille/femme
mariée ailleurs, et qui va mettre au monde des enfants appartenant a un autre patrilignage.
Interpeler ’enfant est une fagon d’interpeler la belle famille, de lui rappeler que 1’épouse
venue d’ailleurs appartient a un lignage qui veille sur le bien étre d’un élément de son

groupe.

D’un autre coté, on peut s’interroger sur ces ressemblances troublantes. Mais nous
ne pouvons pas ignorer que les enfants peuvent hériter de caracteres physiques ou
d’aptitudes de leurs aieux. Beaucoup d’anomalies liées a la génétique passent ainsi pour
des malédictions ou des sanctions a la suite d’offenses aux « ukin ». La génétique a ses
secrets, que chaque population essaie de comprendre et de percer. On essaie de trouver des
explications. Chez les diolas, comme nous I’avons avancé précédemment, I’enfant est
dépositaire d’un patrimoine génétique, d’un héritage de ses ancétres, et aussi responsable
des dettes de ses aieux. Les malédictions des tiers peuvent tomber sur lui, méme s’il n’en
est pas le responsable direct. Ce que la science analyse et essaie de corriger sur 1’étre
humain est différemment apprécié au regard traditionnel. Il n’est pas dit que les approches
traditionnelles soient erronées, mais le caractere sacré et fortement ritualisé de ce groupe,
fait que certaines choses restent occultées. Les connaissances sont distillées au compte-
goutte, la transmission du savoir est gérée par le groupe, et n’est donc pas systématique. Il
faut étre jugé apte de recevoir la connaissance avant de commencer la formation. C’est le
cas pour toutes les fonctions dans cette société. On ne confie pas au hasard une
responsabilité a une personne. Et plus les responsabilités sont grandes, plus les critéres de

sélection sont exigeants.

8 Toute personne ou toute &me est destinée & se réincarner dans la culture diola

68



D’un autre coté, il y’a des connaissances qui sont considérées comme un bien
familial. Elles sont, en conséquence, jalousement gardees comme tout patrimoine familial.
C’est le cas des « ukin » familiaux, qui concernent le lignage. En dehors des « ukin » que
nous retrouvons dans chaque village, et dans chaque famille, il y’a des instances qui sont
particulieres a une famille, et qui concernent I’histoire de la famille en question. Nous
pouvons aussi, considérer que c’est un pouvoir que détient une famille, et qu’elle a le
devoir d’exercer pour le bien du groupe. D’une certaine fagon, méme si un individu ou
pour étre plus précise, une famille est détentrice d’un pouvoir, cette force revient et
appartient de fait a la communauté. C’est le cas de la royauté chez les diolas. En effet, le
roi diola est au service de son groupe. C’est sa fonction principale. Il ne jouit pas
d’avantages comme on pourrait s’y attendre, mais plutét a des devoirs envers sa

communauté. 1l est lui-méme un objet, et doit étre celui qui détourne les forces négatives

de son groupe.

I1 nous est apparu que I’individu appartient a la terre, et si on parle de droits, il y’a
plutot une dette éternelle envers la terre des ancétres. Cela nous renvoie a 1’ouvrage
d’Odile Journet, Les créances de la terre®®, qui a bien cerné cette problématique de la terre
dans les cultures diolas. Cela peut expliquer aussi pourquoi il y’a une forte identité locale
dans les groupes diolas. Les rites et les traditions sont encore trés présents. Nous sommes
en face de sociétés fortement ritualisées, et dont le quotidien est régi par les rites. Ceux-ci
accompagnent 1’individu depuis sa naissance, jusqu’a sa mort et méme au-dela. Tout est
quasi ritualisé. Nous pouvons comparer ces rites a un code pénal qui veille sur le bon
fonctionnement de la société en codifiant les rapports entre les individus eux-mémes et
entre les individus et les événements qui peuvent survenir dans la vie de chaque individu.
Et ce, quel que soit le lieu de résidence. En fait, il sera intéressant d’analyser les évolutions
des rites au fil des années et des migrations. Penchons-nous d’abord sur les sous-groupes
de diolas. Si nous nous référons aux travaux de Louis Vincent Thomas®, nous pouvons
délimiter les diolas en différents sous-groupes. Ces sociétés ont, en commun, surtout une

riziculture, et des rites. La langue peut étre tres différente d’une région, a une autre, et il est

8 Odile Journet, les créances de la terre : chroniques du pays jamaat

8 |ouis Vincent Thomas : anthropologue frangais, spécialiste de 1’ Afrique, un des premiers & s’étre intéressé au groupe
des diolas

69



courant que pour ces populations, le voisin immédiat soit considéré comme un étranger. En
fait, I’étranger a déja le visage du ressortissant du village voisin. Ainsi, I’idée d’une

identité commune est trés aléatoire.

1.2.1.4 Croyances diolas

Les religions traditionnelles diolas sont monothéistes®, contrairement, a I’idée

véhiculée par les diolas qui ont adhéré aux religions du livre.

Il y’a au sommet Emitey, Dieu, pour comparer avec les autres religions
monothéistes. D’ailleurs, nous n’avons encore pas rencontré le pluriel de ce terme. Pour les
diolas, 1'unicité de « Emitey® » est indiscutable. Il est vu comme un Dieu supréme qui
n’intervient plus dans les affaires des humains, une fois la création terminée. Pour

rejoindre la thése de Robert Baum®’, il ne gére plus le bon ou le mauvais.

Nous pensons €¢galement qu’il y’a une sorte de responsabilisation de 1’humain dans
cette religion. « Emitey » ne vient pas superviser ou contrbler les individus et leurs
relations. Une fois sur terre, « anaw® » la personne est responsable et est tenue de
préserver une harmonie entre les différents éléments de la vie. Il lui appartient de se

prendre en charge et de trouver sa place et de bien se comporter.

Les « ukin » sont garants et sont donc chargés de réguler ces relations entre les

humains eux-mémes, et entre les humains et les autres composantes de la nature.

On ne s’adresse pas a Dieu directement, mais a ses saints qui sont les « ukin ».
Dans les religions dites revélées, les saints sont également invoques, pour intercéder aupres

de Dieu. A I’instar de leurs homologues des autres religions. Il y’a comme une sorte de

% |es diolas croient en un seul dieu, Emitey
8 Emitey : Dieu
8 Robert M. Baum in Shrines of the Slave Trade: Diola Religion and Society in Pre-Colonial Senegambia

8 Anaw: la personne

70



chaine, ou Emitey est au sommet, les saints suivent. En troisiéme position, les défunts,
« kufoka® » suivent cette chaine. Les vivants sont loin d’étre des passifs comme nous
I’avons spécifié plus haut, et sont donc des acteurs de ces religions. C’est la trame de la vie
qui est ainsi présentée. Il y est inclus, les étres humains, les animaux et tous les autres
objets végétaux et minéraux qui participent a la bonne marche de I'univers. Nous
considérons qu’il s’agit d’une inter dépendance entre les différents éléments de 1’univers
diola. C’est pourquoi, il n’est pas étonnant que tout contrevenant, ou toute personne qui
perturbe I’éco systéme, est sanctionnée par les instances supérieures que ce soit les « ukin »

ou « kufokak ». Nous pensons qu’il y’a une sorte d’auto régulation par la structuration des

relations qu’entretiennent tous ces éléments qui partagent le méme espace de vie.

Les « kufokak » sont intimement liés aux vivants avec qui ils partagent le méme
espace. La différence en est que les premiers sont invisibles aux suivants. Il y’ a ainsi des
stratégies d’évitement de la part des hommes pour ne pas géner et vexer ceux qui sont
partis. Certains faits sont justifiés par la présence proche des ancétres. Les diolas
congoivent que les « morts ne sont pas morts » pour suivre les propos de Birago Diop dans

Souffles.

I1 est donc courant que la veille d’une cérémonie, 1’on prévienne les « kufokak » de
ce qui va se passer, et lors des fétes de leur réserver leur part, sous peine de les contrarier.
Ils manifestent leur colére en se servant eux-mémes de la nourriture, ce qui altére celle-ci.
Lors de ces mémes moments de rassemblement, les femmes qui font la cuisine prennent
toujours le soin de prévenir avant de commencer et avant de couvrir leur marmite les
« kufokak » en s’adressant aux concernés, tout en jetant du riz autour du plat sur le feu, en

ces termes :

« kaari, woli esil be ku niolul, si naghas si jak » ce qu’on pourrait traduire par : un
tel, nous faisons a manger pour tes enfants, que ce riz soit bon. Elles protégent ainsi la

cuisson du repas qui sera normale et ne sera pas perturbée par les péres défunts

8 Kufoka : les ancétres

71



D’autre part, les diolas évitent de bloquer le passage des leurs, en se tenant debout
tres longtemps, devant les seuils de leurs maisons. Dans le cas contraire, on risquait une
chute, puisque les ancétres bousculent I’importun pour pouvoir passer et vaquer a leurs
occupations. Ces recommandations et attentions montrent qu’ils sont une partie intégrante
de la vie quotidienne des vivants. Il était courant d’enterrer les patriarches dans la cour
familiale. Cela peut expliquer cette proximité que les diolas ressentent envers leurs

ancétres.

Il est intéressant de souligner que le principe d’ancestralisation n’est pas
automatique. On ne devient ancétre, et donc apte a revenir que si I’on s’est bien comporté
de son vivant. D’autre part, certains types de personnes ne sont pas propices a renaitre et ne
sont pas destinées a devenir des ancétres. Il s’agit par exemple des handicapés. La
survivance de I’espéce ne saurait se faire avec les plus faibles qui sont appelés a s’éteindre.

Il y’a de fait, une sélection de 1’espéce la plus apte a vivre dans un environnement rude.

Il importe de se pencher sur les questions de handicap chez les diolas. Nous
sommes en face d’une société qui valorise la force, une société qui se veut virile. A ce
propos, cette virilisation se voit dans beaucoup de faits et d’actes du quotidien. Ainsi, il
n’est pas rare d’entendre les diolas user de termes qui dénotent du caractere fort et donc

viril ou faible et donc féminin d’une chose.

L’exemple de ce pére qui reproche a son fils de lui parler un diola de femmes, et
non le diola des hommes, est assez parlant. En effet, avec les différences dialectales, il y’a
souvent des railleries entre ressortissants de villages différents. Dans les villages de Bassir
et Dianki par exemple, le diola est assez chantonnant. Pour leurs proches voisins, il est

dévirilisé et n’est pas représentatif du diola et de ses valeurs guerrieres.

De la méme fagon, parler d’un vin de palme féminin quand il vient d’étre récolté, et
d’un vin qui a mari et donc plus corsé destiné aux hommes renforce le caractere valorisant

des qualités méles des cultures diolas.

72



Mais il ne s’agit nullement d’une société qui est plus machiste que les autres,
comme on pourrait le penser de prime abord. Les qualités de rigueur et d’endurance sont
juste, mises en valeur. Il n’y a seulement pas de place pour la faiblesse. Cela peut se
comprendre dans un environnement qu’il a fallu vaincre et dompter pour survivre. La
mangrove n’est pas ce qu’on pourrait dire un terrain favorable a 1a fainéantise. Les rigueurs
climatiques ont forgé le caractere des populations des riviéres du sud. Les individus se sont

adaptés a la dureté de I’environnement, et sont donc a I’image de leur habitat.

La fierté est portée en étendard et est donc en contradiction avec un handicapé qui

pourrait mendier pour sa survie.

Le handicap est parfois considéré comme la sanction d’une faute commise par
I’individu, ou un de ses ascendants. Cela peut expliquer que la pitié soit absente dans ces

cas de figure.

Il peut s’agir d’un handicap de naissance, auquel cas, I’individu atteint, paie la dette
antérieure d’un de ses ascendants ou est venu expier lui-méme, une faute commise dans

une vie antérieure.

Cela démontre une fois de plus, que I’individu reste lié a une chaine, la chaine
familiale, et est responsable de la bonne santé si on peut dire du groupe, ou de la famille.
Toute erreur de sa part va rejaillir sur les autres membres. Puisque, rappelons-le, les
acteurs de la société diola sont liés les uns aux autres, comme des anneaux d’un méme
collier. Ce qui explique pourquoi la colere du « beekin » peut s’étendre sur plusieurs
générations, si elle n’est pas apaisée. Pour cela, tous les membres de cette filiation se
réunissent et cherchent 1’antidote pour calmer le courroux de l’instance offensée. Une
personne qui offense une instance ou un autre individu et fait donc 1’objet d’une plainte
auprés du « baekin » de tutelle, engage la responsabilité de son patrilignage, ou de la

parentele concernée.

73



En général, cette colére se manifeste par une maladie incurable, le plus souvent
sous la forme d’une plaie que I’individu traine toute sa vie durant et qui, telle une croix

sera transmise a un autre membre de la famille, aprés la mort de la victime.

Il nous revient le cas d’un jeune homme qui souffre de ce mal. Apres plusieurs
séjours a 1I’hopital sans résultat, ses parents ont admis I’hypothése d’une plaie d’origine
mystique. Elle atteint généralement la jambe ou le pied qu’elle peut handicaper. C’est un
handicap que le malade porte souvent toute sa vie durant. Ce type de malédiction n’est pas
specifique aux diolas, puisque nous en avons un écho a Kinshasa avec le « mbasu ». Elle
est présentée comme une sanction la aussi, et dans beaucoup d’autres pays d’Afrique. En
fait, cela nous fait penser aux plaies d’Egypte. Mais au-dela de cet aspect mystico
religieux, il y’a peut-étre une maladie tropicale ignorée, 1’ulcére de Buruli®, et qui est
considérée comme une maladie émergente a I’heure actuelle. Cette maladie touche surtout
les femmes en milieu rural, ces derniéres étant les plus exposées. Cela peut s’expliquer par
les activités des femmes en milieu rural qui les mettent en contact avec le virus. En effet, le
mode de transmission est le contact direct avec I’eau contaminée. Cette pathologie
vicieuse, du fait qu’elle est indolore au début, n’inquicte le malade qu’a un stade
inquiétant. C’est ce qui peut expliquer qu’elle soit incurable et justifie une supposée

malédiction familiale.

La difficulté dans ce cas, en est que trés souvent la supposée faute a été commise
par un aieul et qu’il n’y a presque plus de témoins pour rappeler les faits et permettre une
absolution compléte. Les diolas veulent qu’on revienne sur une offense et qu’on I’avoue
pour expier la faute. Le «bekin» peut n’agir que plusieurs géneérations apres.
Malheureusement, tant que le « kasabor Ty n’a pas été fait correctement, I’offense
demeure. Il y’a comme une condamnation ou une malédiction qui épargne souvent le

coupable et s’abat sur sa descendance. Cette incohérence peut se comprendre dans le sens

% Ulcére de Buruli : selon ’OMS, « I’ulcére de Buruli est une infection chronique débilitante causée par la bactérie
Mycobacterium ulcerans. Cette infection affecte la peau et parfois les os et peut entrainer des déformations et des
incapacités permanentes ‘est une infection qu’on trouve en zone tropicale

%1 kasabor : rite de déliaison

74



ou, nous sommes face a une société qui croit, non pas a la réincarnation, mais a une
renaissance. L’étre humain ne meurt pas, il disparait pour revenir selon son mérite, sous
une forme humaine et dans une famille a laquelle il est rituellement lié. La gravité de la
faute commise est déterminante de la nature de la sanction. Plus la faute est grave, et plus il
est difficile d’expier le crime. Les délits les plus répréhensibles sont ceux liés a une
trahison contre village. 1l est question de la sécurité et de la survie de tout le village. Dans
ces cas, le conseil des sages du village se replient dans un endroit qu’on peut présenter
comme le réceptacle de 1’ame du village, pour sanctionner et maudire le contrevenant. Cet
anathéme équivaut a une perpétuité, puisqu’elle condamne toute la descendance du

coupable.

Notre hypothése est que les échecs individuels et sociétaux ont besoin d’étre
justifiés pour étre acceptés par ceux qui les subissent. Les populations diolas ne font pas
exception a la régle. Nous avons en outre constaté que la plupart des accusés sont des
individus & cheval, entre deux villages®, celui du pére et celui de la mére. Ce n’est pas sans
nous rappeler la défiance envers une nouvelle mariée issue d’un autre village. La crainte de
conflits d’intérét et donc de trahison est tres forte. Il est tout a fait normal que les enfants
de ce genre de couple soient parfois regardés avec beaucoup de méfiance. Ils sont craints
parce que sous la protection d’un lignage maternel extérieur au village du patrilignage,
mais ils sont aussi craints parce que susceptibles de trahir pour le compte du village
maternel. Ils ont un réle de pacificateur, qui peut empécher des conflits entre les villages

du paternel et celui de la maternelle.

L’exemple que nous allons vous soumettre est celui de cet homme, dont le village
d’oul est issue sa mére a combattu et décimé le village de ses agnats™. Il est désigné comme
I’espion qui a introduit le produit qui a fragilisé les combattants et permis donc a leurs
adversaires de les défaire. Sa sanction est inévitable. Mais au-dela de cet acte, on ne peut

s’empécher de faire un parallélisme sur les inquiétudes liées aux individus avec des

%2 | a société diola est patrilinéaire, néanmoins le coté maternel était suffisamment important

% |a bataille entre les villages de Baila et Diounoung

75



doubles origines villageoises. Leur loyauté est ici souvent interrogée. Ou vont-ils se situer

lors d’un conflit entre leurs identités ? 1S sont sUpposés rester neutres.

C’est le propre de tous les migrants, qui sont ainsi soumis a un choix, méme si les
enjeux différent, aussi bien par leur société d’accueil, que par la société de départ. Il y’a
comme une obligation de faire de I’identité une seule composante, qui ne saurait intégrer
aucune autre distinction. C’est peut-étre la raison pour laquelle, les diolas dont les parents
sont issus de villages différents sont ceux qui revendiquent le plus leur attachement au

paternel, pour affirmer leur fidélité au pére. La surenchere nous semble évidente.

1.2.2  LU’enfant voyant

Il n’est d’ailleurs pas rare, qu’a la naissance d’un enfant ou dans ses premiers ages,
un adulte reconnaisse en lui tel ou tel aieul réincarné. De la méme facon, un parent agé
peut menacer de revenir hanter I’un de ses descendants en mati¢re de représailles. D’un
autre coté, le défunt qui n’a pas eu de sépulture décente, peut revenir se venger en
bouchant les ovaires des femmes, les exposant a une stérilité certaine ou prendre la place
des futurs bébés a naitre. Il en résulte des enfants qui meurent a tres bas age. C’est ce qui
explique que dans la société diola, lorsqu’une femme est sujette a ce type de malheur, on se
penche tout de suite vers un ancétre malicieux qui revient embéter ses enfants. Il est dit
qu’a sa naissance, ’enfant est toujours entre deux mondes, celui des « kuselak™ » et celui
terrestre. Il est tiraillé entre ces deux mondes. Il y’a cependant des enfants qui sont plus
que d’autres. Ils peuvent étre tentés de faire la navette entre ces deux mondes. Il s’agit des
ames pas des enfants, qui ne n’arrivent pas a se fixer dans le monde terrestre, causant des

souffrances aux parents.

Au bout d’un certain nombre de naissances, le défunt enfant est marqué, souvent

une incision a ’oreille, pour ’empécher de perpétuer sa funeste mission. Les diolas disent

% Kuselak : zone selon les croyances diolas ol vivent les &mes des enfants & naftre

76



que quand il va repartir retrouver ses pairs, il va avoir honte et sera moqué. Ces enfants

« yaradal *» en wolof restent une fois marqués dans leurs familles.

Mais il ne faut pas confondre ces enfants avec les enfants qui tout en n’ayant pas
totalement coupé les liens avec I’invisible restent néanmoins avec leurs familles. Ils sont
considérés comme des « akunga® » des voyants qui sont innocents mais étant trop jeunes
ne pergoivent pas la dangerosité de leurs dons. Ils ont tendance a s’exprimer et a avoir des
comportements atypiques, mais surtout a denoncer par leurs attitudes des gens moins

innocents.

Dans ce cas, il est souvent demandé aux parents de les « éteindre’» pour les
protéger. Dans 1’imaginaire diola, cela évite qu’on entraine cet enfant qui d’innocent va
basculer dans le groupe des «kusay®®» les sorciers voleurs d’ames. La deuxiéme

hypothéese est qu’on élimine mystiquement 1’enfant trop clairvoyant.

Notre hypothése est qu’il s’agit souvent d’enfants précoces ou surdoués ou encore
dotés d’une trés grande imagination, et qui sont dans une société qui ne comprend pas
qu’un enfant puisse comprendre et donc avoir un comportement qui n’est pas de son age.
Le traitement rituel préconisé a pour résultat un choc psychologique qui traumatise 1’enfant
et le fait se renfermer sur lui. Il lui est interdit de s’exprimer et de montrer ses
connaissances, il va se bétifier pour trouver sa place d’enfant dans sa société. C’est une
question de survie, que dans son intelligence précoce, I’enfant va intégrer. Nous avons
discuté avec une jeune femme qui a été un de ces enfants. Elle raconte que sa mere ne

supportait pas ses visions™, et qu’elle lui rapporte certains faits, qu’elle était seule & voir.

% yaradal : se dit d’un enfant né aprés plusieurs naissances infructueuses ou infertilité
% Akungé : individu doté de double vue

%7 Eteindre un enfant : faire selon des rituels en sorte que I’enfant n’ait plus de visions
%8 kusay : sorciers anthropophages

% Visions : ici il s’agit des images que ’enfant voyait. On pourrait comparer cela 4 une imagination débordante de
I’enfant.

77



Un jour, sa grand-meére 1’a donc éblouie et elle s’est endormie pour se réveiller avec des
trous de mémoire. Elle ne se souvenait pas de beaucoup de choses qui lui étaient pourtant
familiers. Nous nous sommes renseignées sur la méthode utilisée. Les gens qui ont subi ce
rituel parlent d’un canari rempli d’anchois fraichement péchés et donc frétillants qu’on leur
demande d’ouvrir, a une certaine heure du jour. N’étant pas préparé a la vision incongrue
de ces petits poissons, 1’enfant effrayé, va sursauter et s’évanouit en général pour tomber

dans un profond sommeil amnésique.

Comme toute société, celle des Diolas a ses croyances, mais surtout sa philosophie
de la personne, «anaw'® » depuis sa conception. Il s’agit ici de I’étre plus que de

I’homme.

Nous avons remarqué 1’aspect individualiste de ce groupe, méme si nous 1’avons
démontré plus haut, ce dernier est enchassé dans un collier de relations familiales. Ce qui

peut expliquer qu’il y’aie certaine naissance qui soit difficilement vécue.

C’est le cas des naissances gémellaires. Les jumeaux sont trés mal acceptés dans la
société diola. L’Etre est unique et ne saurait étre multiple. Il était dit d’ailleurs que trés peu
de jumeaux survivent. Il y’avait un des jumeaux qui ne sortait jamais de la maternité. Etait-
il sacrifié ? La question mérite d’étre posée. Nous ne pouvons que constater la crainte de
naissances multiples et surtout la rareté de jumeaux chez les diolas traditionnels. Est-ce d
a des conditions de vie difficiles sur le fait que les jumeaux ne survivaient pas ? Il faut

101

préciser que la mere de jumeaux avait un « baekin » « bulunt™" » dont elle pouvait étre

I’officiante chez les diolas kujamat. La dualité de la personne est trés mal pergue.

L’enfant diola « afiil*® » n’existait que tardivement aux yeux de son groupe. Nous

pensons que pour les Diolas, il était important d’étre stir que 1’enfant était un humain avant

100 Apaw : I’étre (humain)
101 Bylunt : « fétiche » de la gémellité

102 Afil : Enfant

78



de lui donner un nom, le reconnaissant ainsi comme un membre de la société. C’est
pourquoi nous préférons la traduction de « anaw » par 1’étre et non ’homme. La tradition
diola restait tres prudente sur la question et attendait que 1’enfant soit suffisamment assis
dans son groupe et complétement coupé de son lieu de provenance pour le socialiser dans
la communauté. Dans le cas contraire, il était fréquent d’entendre dire « kanut an'® », CE
n’était pas un humain. Comment étaient traités ces non humains ? La question mérite
d’étre posée. Nous ne pouvons que nous interroger et constater la difficulté d’obtenir des
informations sur la question. Comment reconnait-on qu’un enfant n’était pas un humain ?
Rappelons que nous avons affaire a une société qui ne cautionnait pas le handicap et
rejetait toute faiblesse physique et mentale. Il est tentant d’y voir une sélection tres
discriminante qui sacrifie tout membre déficient qui serait une charge pour le groupe. Nous
ne pouvons pas ne pas penser aux maladies rares qui restent encore inexplicables pour la
médecine moderne. Mais apporter des réponses serait tout aussi expéditif et arbitraire. Ce
n’est pas sans rappeler le traitement des enfants difformes dans la Grece antique et dans
d’autres civilisations anciennes. Il serait intéressant cependant de se pencher sur cette
question délicate. L’infanticide rituel est un sujet que les chercheurs n’ont pas totalement
abordé. 11 est difficile dans ce cas précis d’apporter plus de réponses. Nous sommes
bloquées par la sacralit¢ des rites qui ferme tout accés a I’information. Nous avons
néanmoins pu obtenir quelques informations sur ce phénomene. Tout commence depuis
I’accouchement. Celui-ci se déroulait dans la maternité traditionnelle, espace exclu aux
hommes. La délivrance d’une femme est liée a la vie de la société, comme nous 1’avons
spécifié. La naissance 1’était aussi. Les femmes admises et en charge des accouchements

étaient expérimentées et pouvaient détecter la non humanité'®*

d’un nouveau-né. Si apres
la délivrance de la mere, les plus agées, « ku falum'® » constatent que I’enfant était un
« non humain », elles se concertaient en aparté, puis prenaient une decision. Il était déclaré
que I’enfant est mort-né. Ce sera cette thése qui sera soutenue aupres du groupe, y compris

aupres du pére de 1’enfant. Il y’a plusieurs types de « non humain ».

103 Kanut an : ce n’est pas un humain
104 Non humanité

105 Ky falum : les vieilles

79



Le premier est celui qui sera une charge pour ses parents et sa société. Il est

lourdement handicapé en général.

Le deuxiéme est celui qui va exterminer sa famille, et celui-la a plusieurs fagons de
nuire. Comment le reconnait-on ? Seules les femmes averties peuvent poser un diagnostic a

ce sujet.

La premicre hypothése est qu’il peut boucher les ovaires de sa meére et I’empécher
de procréer, ou encore son ame va faire la navette entre la vie et la mort, pour enquiquiner
ses parents. Il peut aussi, étre celui qui, si on le laisse vivre et grandir, va enterrer toute sa
concession et tuer le lignage. Le nouveau-né repéré a la maternité traditionnelle comme
« kanut an'® » était enterré & la maternité traditionnelle méme, et sur sa tombe, on plantait
un couteau’®’. Les femmes revenaient au village et éloignaient la mére vers un autre
village, pour que le « non humain » ne le retrouve pour revenir dans son ventre. Cela veut
dire, que cet enfant non humain tentera de revenir pour accomplir sa tache, par une future

grossesse de la méme femme qui I’avait porté.

Il arrive que I’on ne repere pas assez tot la non humanité de I’enfant. D’aprés nos
informations, la mére de I’enfant pouvait s’en douter elle-méme, ou finissait toujours par
s’en rendre compte. Dans ces cas, I’enfant ¢tait testé. Les femmes avisées mettaient des
ceufs frais sous le lit maternel. Si effectivement « kanut an », I’enfant rampera sous le lit,
pour les gober la nuit, a ’insu de la meére. D’autre part, cet enfant pouvait avoir par
moment un comportement étrange vis a vis de sa mere. Pendant 1’allaitement, il pouvait
happer I’intégralité du sein maternel, pour faire peur a celle-ci. Il était toujours conseillé a
celle-ci de ne pas réagir et de ne surtout pas montrer sa peur, au péril de sa vie. Il faut
préciser que ces faits se déroulent toujours la nuit. D’autre part, nous sommes dans un
environnement ou évoluent des animaux comme des serpents friands des ceufs. Une fois

qu’il était avéré que I’enfant n’était pas humain, il fallait développer une stratégie pour

108 Lanut an : n’est pas humain

197 |_e couteau : nous retrouvons le symbolisme du couteau

80



I’¢éliminer. Généralement, les officiantes venaient un jour dans la maison familiale pour
I’amener, sous le prétexte de le soigner. Les parents n’étaient jamais présents lors de

I’opération. Ils ne sont cependant pas dans 1’ignorance de ce qui va se dérouler.

L’enfant était jeté dans une termitiere choisie au préalable, dont un morceau du bas
a été préalablement découpé, et réservé pour la suite de I’opération. Ensuite, on bloquait
par ce morceau de termitiére, pour I’empécher de revenir. Il semblerait que quand le rituel
réussit, ’enfant crie toujours : « haha ji moneyam mone, ji babaj sanse, pan i banenul » ce
qui signifie, « ha ha vous m’avez eu, vous avez eu de la chance. Je vous aurai tous
exterminé ». Et la les officiantes répondaient toujours, qu’elles I’avaient démasqué. Mais
tout devait se faire dans le plus grand secret. L’enfant ne doit en aucun cas se douter que
son secret €tait dévoilé jusqu’au sacrifice ultime. Dans le cas ou il en viendrait a se douter
des projets funestes a son encontre, il risquait de se retourner contre I’officiante qui prenait
sa place. Elle risquait donc sa vie dans ce rituel. Il n’y a généralement pas de funérailles

pour ce type de mort.

Nous avons ici une forme d’euthanasie. Les prises de décisions extrémes comme
celle de la fin de vie sont pensées et doivent étre accompagnées. La société diola pour faire
accepter la mise a mort d’un enfant, déculpabilise la meére dans un premier temps et le pere
dans un deuxiéme temps, en mettant I’accent sur la non humanité de I’enfant. Autrement
dit, un enfant qui va étre une charge dans une société ou I’autonomie est tres vite requise,
la survie d’un individu handicapé n’est pas prioritaire. Il importe de préciser cependant que
ce n’est pas le handicap en soi qui constitue le probléme, mais bien parce que ’enfant est
assimilé a un étre maléfique ou a un animal. Le handicap n’est qu’un signe de son « non
humanité. Il s’agit plus d’un sacrifice pour sauver le groupe. Nous ne pouvons pas dans ce
cas de figure ne pas penser au fait, que 1’individu diola est juste un maillon d’une chaine. Il
est absolument nécessaire que tous les éléments qui forment le groupe, soient valides.

Toute défaillance doit étre écartée.

Avec I’adoption des nouvelles religions, les traitements évoluent d’une fagon
différente. D’abord, I’enfant est trés vite intégré dans la société. Il n’est plus un étre
incertain et dont la nature reste a définir, mais un humain. Rappelons que des le huitieme

jour pour les musulmans, ’enfant était nommé. Ce qui lui donne une identité et une

81



existence formelle. Dans la croyance catholique, une fois qu’il a été baptisé, le nouveau-ne
faisait partie intégrante du groupe. En fait, la réalité¢ de I’enfant date d’avant sa naissance.
C’est ce qui fait prohiber I’avortement dans ces religions nouvelles. Ceci dit, il existe
encore des résidus de ces croyances traditionnelles. Le syncrétisme est encore trés présent
dans la communaute diola et ce quel que soit la religion adoptée.

Nous abordons ces questions liées a la naissance, parce que nous considérons que
c’est le meilleur moyen de comprendre la notion de personne dans un groupe, et donc la

construction identitaire.

Les secrets de la maternité sont toujours jalousement préservés, méme si I’évolution
actuelle vient compromettre ce caractere sacré. Chaque village, suivant sa dimension,
disposait d’'une ou plusieurs maternités traditionnelles, qui étaient la chasse gardée des
femmes. C’est le bois sacré par excellence des femmes, ou étaient exclues toute personne
non initiée. La venue d’un étre humain dans le monde n’était pas une chose banale pour le
diola. Outre le fait que I’enfant a naitre pouvait ne pas €tre un humain, ou présentait
d’autres séquelles, il y’avait les risques pour la parturiente. Il est dit, qu'une femme, une
fois enceinte avait sa tombe ouverte jusqu’apres son retour de couches, qui durait quarante
jours, selon une femme migrante ressortissante d’un village Fofii. Nous pensons, cependant
qu’il y’a un certain syncrétisme religieux avec I’Islam. Toutefois, 1’idée qu’une parturiente
était fragile demeure. Il y’a un cycle pendant lequel, elle devait étre protégée. Cette
fragilité est accrue au moment de la délivrance, ou il fallait un ange gardien pour la
préserver des forces funestes et d’éventuelle jalousie. L’accouchement est une initiation, et
comme toute initiation en pays diola, tout était fait pour protéger la future initiée. Dans la
maternité traditionnelle, n’étaient admises que des femmes. Parmi elles, il y’avait des
femmes trés averties et qui sont chargées de la protection de la parturiente. Ces femmes
sont vigilantes quant au comportement de toutes les femmes présentes. Le silence était
requis, et toutes les énergies étaient focalisées sur 1’opération qui se déroulait. Rien ne
devait perturber le cours de I’accouchement. La position des membres de I’assemblée était
importante. Il fallait se décroiser les jambes, pour faciliter I’accouchement. En cas de
complication, tout le monde devenait suspect et trés souvent, on demandait a toutes les
femmes presentes de defaire leurs pagnes, pour voir, si I’une d’entre elle ne gardait pas par

devers elle, un objet, comme un couteau ou autre qui contrariait 1’opération. C’était
82



souvent le fait d’une rivale, d’une coépouse qui profitait de 1’accouchement pour se
débarrasser de sa rivale. Nous I’avions mentionné, la mort en couche d’une femme était un
drame pour le groupe qui se trouvait coupé dans son processus de reproduction. Freiner la

délivrance d’une femme, ¢’était la condamner a mort.

1.2.2.1  L’imposition du nom, acception de 1’individu

L’imposition du nom s’accompagne avec le prélévement des cheveux du nouveau-
né. Il était fréquent de prendre les cheveux de la meére et de ’enfant. Et encore maintenant,
certaines cultures diolas continuent de le faire. Les cheveux occupent une place spéciale
dans la symbolique diola. Il semblerait que les cheveux soient a la fois support de vie et
signe de mort. Ce qui explique que dans les moments importants et surtout qui constituent
une étape de la vie de I’individu, on lui rase les cheveux. La naissance étant le premier
stade, les cheveux sont pour la premiére fois rasés. Méme si de nos jours, les méres gardent
leurs cheveux, et sortent de la maternité avec un nouveau-né qui a ses cheveuy, ils lui sont
enlevés le huitiéme jour. En Europe, seule une méche est enlevée. Mais il n’est pas rare de
voir dans les familles diolas, un rasage complet des cheveux du bébé. Il y’a un cycle de

trois rasages avant que 1’enfant garde ses cheveux, dans la croyance des nouvelles meres.

La symbolique des cheveux n’est pas particuliére aux diolas. Nous retrouvons cela
dans beaucoup de traditions et de religions africaines. Les cheveux sont vus comme une
puissance positive ou destructive selon les circonstances. Ils sont chargés de faire circuler
le flux nerveux et sont synonymes de vie pour eux. Le fait de prendre les cheveux de
quelqu’un et de les confier a un « baekin » revient a lui confier la vie de cet enfant. De la
méme fagon, lors du prélévement des cheveux d’un neveu utérin pendant les rituels du
« bukut », il s’agit pour les parents maternels de veiller rituellement sur leur neveu, mais
aussi de montrer aux parents agnatiques qu’ils sont la pour les surveiller. C’est une forme

de mise en garde et d’intimidation.

83



De la méme fagon, le bukut intégre dans son parcours un préléevement des cheveux
du futur initié au cours des pelerinages dans son matrilignage. Seules les lignées
maternelles du « ambac'® » lui prennent une méche de cheveux. Par lignées maternelles,
nous entendons les matrilignages du pére et de la mére et de toute sa généalogie. Nous
pouvons trouver une justification par le fait que le matrilignage a fonction de protection, et
en prenant une touffe de cheveux de leur neveu utérin, il confiait I’initi¢ au « beekin »
lignager et le prévenait de son statut de « ambac » vulnérable. De la méme fagon, il mettait

en garde ainsi le patrilignage de tout écart et de toute tentation de nuire a leur neveu.

A T’occasion d’une maladie grave, on pouvait enlever les cheveux du patient aussi
pour le prémunir lors d’une séance de « kasabor », purification. Le prélevement des
cheveux est ritualisé. Si lors du baptéme, 1’officiant pour les musulmans c’est ’imam ou
celui qui lui donne le nom, lors des autres cérémonies comme le « bukut » ou lors d’une

maladie, c’est un maternel qui s’en occupe.

L’importance de la mere dans cette société patriarcale est trés marquante. Nous
pouvons relever dans les discours constructifs, des propos qui montrent la place centrale
qu’occupe la mére dans la formation identitaire et le parcours de I’individu. Les diolas ont
une grande crainte de la force maternelle. C’est ce qui explique des propos tel que
« personne ne sait a quel beekin I’a confié sa mére ». Cette formule sonne comme une mise
en garde contre d’éventuelles attaques d’une personne. Cela pourrait expliquer que les
enfants les plus craints sont ceux dont les mamans sont issues d’un village autre que celui
des péres. Faut-il le rappeler les doubles animaux'® d’un individu résident trés souvent

chez les maternels qui se chargent de veiller sur leurs neveux utérins.

Nous avons mentionné plus haut I’usage du couteau au sein de la maternité. Il faut

savoir que c’est un objet qui a un double pouvoir de protection et de destruction.

108 Ambac : futur initié

109 | s doubles animaux

84



Sa fonction de protection fait qu’un nouveau-né a un couteau a son chevet, pour le

préserver des mauvais esprits.

Nous avions souligné le fait que 1’aboutissement d’un étre humain était 1ié a son
initiation. Pour les hommes, c’est le fait de faire le « bukut» et pour une femme, la
maternité lui ouvrait les portes de son groupe. Pour étre acceptée, une femme se devait
d’étre mere. Le rite de passage au statut de femme est donc la maternité. La stérilité était

une tare, que I’on essayait de gérer. Elle était un échec du rite de passage.

85



1.2.2.2 Infertilité et palliatifs

Nous ne pouvons pas ne pas observer que la stérilité masculine était jusque-la tue
voire niée. Il faut d’ailleurs a ce propos rappeler le lien intime entre infertilité et virilité.
C’est ce qui explique qu'un homme ne soit jamais socialement stérile jusqu’a tres
récemment. Le sujet reste tabou. C’est une pratique socialement admise qu’un frére ou
cousin de I’époux se chargeait de faire des enfants dans le plus grand secret a la femme de
son frére, mais pour le compte de ce dernier. Il est évident que ces méthodes sont
difficilement applicables actuellement. Rappelons-le, le mariage ¢était d’abord une action
collective qui impliquait toute une famille. Or le mariage moderne concerne d’abord deux
personnes. Nous sommes loin de ce scenario actuellement. Il est donc difficile de pallier a
une défaillance masculine dans le mariage. Cela a pour conséquence, une hausse de
I’infertilit¢ et de I’impuissance masculine qui deviennent visibles a la faveur de la
modernité et des nouvelles religions. En outre, la science permet de clarifier les raisons de
I’infertilit¢ du couple. La société diola nous apparait trés virile. Il est inconcevable qu’un
homme ne puisse pas concevoir. La frontiere entre fertilité et virilité est trés poreuse. Le
male atteint la plénitude avec la paternité, comme la femme I’atteint par la maternité. Mais
si dans le cas des femmes, le kafialen ritualise et essaie de palier a cette défaillance, dans le
cas d’un homme, ce n’est pas le cas. Tout est fait pour préserver et sauvegarder 1’image

virile de I’homme diola.

Dans cette société ou les divisions de sexes sont trés nettes, il n’était pas courant de
voir ou d’entendre une allusion a une quelconque homosexualité. Nous avons €té surprise
de voir qu’il n’y avait pas de terme précis pour désigner les homosexuels, et encore moins
une activité sociale ou ils sont inclus de fagon ouverte. Ce qui n’est pas le cas dans la
société wolof, ou certaines taches d’animateurs leur étaient dévolues. La société diola
n’inclut nullement une place pour les homosexuels. Aucune ambiguité sexuelle n’est
permise. Nous n’avons pas retrouvé une trace de ce qui est considéré comme une anomalie.

La négation est trés profonde, elle est méme linguistique d’abord.

86



Pour en revenir a ’infertilité, elle est différemment traitée selon qu’on est homme
ou femme. Si dans le cas de ’homme, il y’ a des astuces pour voiler le handicap, dans le
cas de la femme, c’est plus complexe. En fait, chez ’homme, I’infertilité est confondue

avec I’impuissance.

I1 faut surtout retenir qu’il y’a la nécessité d’engendrer aussi bien pour les hommes

que pour les femmes. Les approches sont différentes cependant.

La stérilité n’est pas niée dans le cas de I’homme, mais elle est plus discréte. Nous
ne sommes pas dans une société qui nie une possible impuissance ou stérilité de I’homme.
Mais « les pratiques telles que le lévirat, du vivant du mari, ou le « prét » de I’épouse par
son mari, & un de ses fréres qui pourra I'aider a procréer »*°voilent cette félure dans un
groupe qui magnifie la virilité. Il faut d’ailleurs souligner & ce propos, la paternité
biologique et la paternité sociale, qui peut prendre le pas sur celle biologique dans
certaines circonstances. Le « bukut » permet a chaque fils de faire la connaissance avec son
pére biologique. Puisque chaque fils est tenu de se faire initier dans le méme bois sacré que
son pere. Méme si le fils ne vit pas ou n’a jamais connu son pere, le secret de sa naissance
lui est révélé lors de sa naissance. Cela fait partie des secrets du « bukut ». Aucune
revendication ne peut étre faite a la suite des révélations lors du bukut. Le pére social reste
celui qui est considéré comme pere dans cette situation. En fait, dans la sociéte diola, il est
des contextes qui imposent de faire la différence entre géniteur et pére. Ce qui est

impossible a faire dans le cas d’une femme.

1.2.2.3 Infertilité féminine et rites de kafalen

La stérilit¢ d’une femme est en fait plus visible. Son traitement devient de facto

public et emprunte des formes plus visibles.

“030urnet Odile. La quéte de I'enfant. In : Journal des africanistes. 1981, tome 51 fascicule 1-2. pp. 97-115.

87



Si elle n’est pas ritualisée ou la quéte d’enfant pour I’homme n’est pas rituelle, dans
le cas de la femme, les rites sont pensés dans une forme de socialisation qui renvoie au
groupe. La stérilit¢ d’une femme concerne toute la société. Il importe qu’elle se mobilise
pour trouver des remeédes & ces maux. La maternité est la base du groupe. Ce n’est pas un
hasard si la mort d’une femme en couches est considérée comme 'une des pires pertes
chez les diolas. C’est avec la mort d’un « ambac » les morts les plus craintes dans la
société diola. C’est un drame qui renvoie le groupe a une grande angoisse et qui ’atteint
dans son existence, et en conséquence, sa survie. Au-dela de la personne physique, c’est
tout le groupe qui subit et qui se trouve amputé par cette perte. C’est une mort qui survient
dans un processus de reconstruction identitaire et de reproduction de 1’espéce. Cette mort
est traitée rituellement et I’enterrement de cette parturiente se fait dans I’enceinte de la
maternité rituelle. Il est fait par les accoucheuses qui extirpent d’abord le foetus avant
d’enterrer. En effet, une femme en couche est encore dans le domaine de la maternité et

donc fiifii pour les hommes. Son corps ne peut étre soumis et exposé aux hommes.

Le parallélisme entre la matrice de la terre et I’utérus de la future meére est évident
ici, nous semble-t-il. Les interdits liés aux menstrues des femmes I’expriment bien. Il est
logique en effet, que le sang li¢ a I’absence de fécondation soit impropre et qu’il ne doive
pas souiller « esik » la terre. Les femmes sont donc tenues de ne pas cultiver ou de faire
certains travaux ménagers sous peine de « esik », souiller. Nous retrouverons ce terme dans
d’autres circonstances pour souligner le caractére impur de quelque chose. Pour les diolas,
cette situation est évitable. Ainsi, dans les interdits, il y’a surtout principalement des
processus d’évitement. Autant, il y’a une division des sexes, des ages, il y’a également une
division de I’espace qui va au-dela, et s’applique également aux objets du quotidien. Le
foyer diola respectera donc la division des sexes Dans une maison traditionnelle diola,
hommes et femmes ont des toilettes et douches séparées. Et encore actuellement, nous
retrouvons cette architecture dans les villages diolas. C’est dans cette logique que les objets
usagers comme seaux et pots seront bien distincts et ne peuvent étre utilisés
indifféremment pour la toilette et pour la cuisine. Comme ils disent, le faire, c’est
« kasikor », se souiller et s’exposer a la colére des « ukin ». La crainte du « kasikor » est
tres présente dans le quotidien des diolas. 1l faut souligner a ce propos, que suivant les
mceurs diolas, chaque individu diola avait ses couverts et assiettes, pour respecter cet

évitement. Chaque individu gardait toute sa vie durant son assiette et sa cuillére qu’il ne

88



partageait pour aucune raison avec personne. L’objectif était d’éviter la propagation de
maladie. Ils pensaient que chaque individu avait sa maladie et ne devait pas le transmettre
aux autres. Avec I’islamisation, dans la région « Fofii », 1’assiette est devenue un bol
collectif autour duquel toute la famille s’assoit pour partager son repas. Les raisons
avancées sont de susciter une convivialité et de resserrer des liens entre les gens qui
partagent le méme repas. Or dans le cas des diolas, le fait d’avoir sa vaisselle souligne la
responsabilité individuelle de chacun. D’autre part, cela permet d’éviter une promiscuité

qu’arborent les diolas et qui peut mener a « kasikor » se souiller.

Chaque instance supérieure a donc, ses interdits. Pour revenir au « kafafiak », il
n’est pas permis de mélanger dans un méme plat, de la viande et du poisson frais, sous
peine de se faire attraper™! par le « bakin ». Ces interdits sont plus difficiles & respecter en
contexte migratoire. Si nous prenons le cas des divisions de I’espace, il y’a déja les
contraintes liées au logement. Si la terre ne se vend pas chez les diolas, dans les grandes
villes, elle se vend ou elle se loue. Il n’est pas facile dans ce cas de disposer d’un espace
suffisamment grand pour respecter les interdits liés a la division des sexes. D’autre part, en
Europe, et notamment en France, la priorité est de trouver un appartement ou dormir.
Comment respecter des régles de séparation de sexes quand 1’on est confronté a des
questions d’habitat. La promiscuité s’invite dans le quotidien des migrants diolas, qui vont
devoir apprendre a partager un espace aussi intime que les toilettes, avec les craintes de
« kujamak » et de « kasikor ». Il s’agit des lors pour les diolas de se préserver en trouvant
les antidotes pour contrer les effets du non-respect de ces régles. Alors qu’en milieu
traditionnel, les rapports inter générationnels sont régis par les « ukin » et respectés par les
résidents, en contexte migratoire, cela s’avére impossible. Si la plupart du temps, il n’y a
pas de cohabitation entre parents ou beaux parents et enfants mariés ou gendres et belles
filles, il y’ a une vie sociale qui ne favorise pas les séparations. S’il est dit que le pére ou la
mére ne doivent pas manger dans le méme plat que leurs enfants mariés, doivent éviter la
chambre conjugale de leurs enfants et ne doivent surtout pas s’asseoir sur leurs lits ou leurs
chaises, il convient de souligner qu’il est contraignant de respecter ces regles d’évitement

en contexte migratoire. En effet, lors des rassemblements tels que mariages, baptémes ou

111 Se faire attraper par le boekin : aprés une transgression, on est frappé par le fétiche concerné

89



funérailles ou se cotoient les migrants, il est difficile de s’éviter. Tout dépend du degré de
transmission et des acquis et volontés des enfants d’accepter ces meceurs. Ne négligeons pas
le fait que la société francaise moderne favorise les contacts et les effusions. Or, une fois
marié, ces contacts sont limités entre parents et enfants. Les élans de tendresse doivent étre
réduits. Pour des enfants qui ont évolué autrement et qui sont habitués a des élans de
tendresse, il est difficile de comprendre qu’ils ne puissent pas s’asseoir sur le lit des parents

par exemple.

Ces évitements sont une fagon de signifier aux parents qu’ils n’avaient pas a
intervenir dans la vie conjugale de leurs enfants. Chez certains diolas traditionnels, il était
méme interdit pour un pére et une mere de manger du riz cultivé par leurs enfants mariés.
Dans un contexte moderne, comme le disent souvent les diolas, il a fallu diminuer la

rigueur de certaines regles.

Les questions de fécondation, concernent toute la société. Elle n’est pas un fait isolé
qui concerne un individu mais sa famille et au-dela, son clan. La fécondation de la femme
implique en conséquence, celle de la terre, et donc 1’abondance et la survie du groupe. A
partir de 13, elle concerne toute la communauté, qui se doit de se mobiliser pour pallier a
cet affront de la nature, pour en chercher les causes. Cela démontre une fois de plus, la
place que tient la femme dans cette communauté. Il y’a comme une chaine de vie qui est

pensée, et ou chaque élément a sa place et son utilité.

Le traitement de la stérilité féminine se présente sous forme de rapt rituel, le
« kafialen *2». 11 s’adresse non seulement aux femmes qui ne peuvent concevoir mais aussi
a celles qui sont sujettes aux fausses couches ou dont les enfants décedent a bas age. Le
mal d’enfant dans ce cas, est traité avec une certaine brutalité, vue de I’extérieur. Une
analyse superficielle nous fera présenter ce rite comme une maltraitance de la femme. Mais
il s’agit pour les diolas de traiter la souffrance par la souffrance. En tournant en dérision le
mal que vit la femme en mal d’enfant, on arrive a lui faire supporter son malheur dans une

société qui voit en la maternité un aboutissement.

12| o kafialen : rites de femmes contre I’infertilité

90



Il arrive que la femme choisisse de faire ce traitement thérapeutique rituel, mais la
plupart du temps, la future « afalen » est enlevée de nuit et amenée dans un village
lointain, avec son nouveau-né, si elle en a, sinon seule, dans les cas de stérilité. Elle est
coupée de son environnement, de ses proches et humiliée. Pendant tout le temps de son
séjour, elle est exposée a des souffrances ou on la dépouille de son nom, et par conséquent
de son identité. Il s’agit d’un traitement de la souffrance par la souffrance. Mais il serait
réducteur de s’arréter a ces brutalités. Si ’homme n’est pas présent physiquement pendant
ce voyage thérapeutique, il n’en est pas moins présent. Les recherches pour trouver les
causes de la stérilité de la femme, sont orientées aussi vers le mari. Il arrive qu’il soit
considéré comme étant a 1’origine de I’absence d’enfant. Il peut avoir offensé un ancétre
ou un beekin. Il peut méme étre volontairement coupable de la stérilité de son épouse ou de
la mort prématurée de sa progéniture. Tout est mis en ceuvre par la famille adoptive de la
femme kafialen pour réussir a lui faire enfanter. L’objectif a terme est que la femme
revienne avec un enfant. Nous ne pouvons pas ne pas mentionner qu’au terme d’un long
séjour, la femme revient avec un enfant, en cas de réussite. Méme si les époux sont séparés
pendant ce séjour, des visites du mari sont autorisées. Elles sont sous le contrdle des

femmes qui initient la nouvelle « afialen ».

Quand il s’agit d’un « kafialen » pour préserver un enfant déja né, la femme doit
rester dans I’abstinence sexuelle pendant toute sa réclusion, méme si elle a un mari rituel.
Nous en déduisons qu’il y’a deux types de « fufialen ». Le premier concerne les femmes
qui n’ont jamais eu d’enfants. Les conditions sont plus dures et rien n’est laissé au hasard

pour gque la femme soit enceinte.

Dans le deuxiéme cas, la femme perd ses enfants a trés bas age. Dans ce cas de

figure, il y’a aussi deux options.

La premiére option est I’enlévement de la mére avec son enfant, qui, tous les deux
seront protégés dans un autre village, loin du domicile conjugal. Autant, tout est mis en

ceuvre pour la protéger, et autant elle est tenue pour premiere responsable de cet enfant.

91



Elle peut étre brutalisée si ’enfant est malade ou s’il lui arrive quelque chose. Cet enfant
reste toute sa vie durant dans son village adoptif ou sa famille adoptive. Mais ce qu’il faut
noter dans ce type de situation, c’est la place qu’occupe I’enfant dans le projet de
« kafnalen ». II est présent et donc est acteur. Il est méme I’acteur principal de ce projet de
vie. Il arrive que ’on le sépare de ses parents pour le préserver. C’est le principe du
« kafilen'™® » qui consiste a confier I’enfant a une autre famille, le couper de sa famille,
pour le sauver. Cet ¢loignement de 1’enfant ne se fait pas sans souffrance pour les parents
et I’enfant. Ce dernier est confié parfois toute sa vie durant a sa nouvelle famille. Il ne doit
plus revenir chez ses parents. La pratique du « kafilen » sans étre aussi rigoureuse est trés
éprouvante et contraignante pour I’enfant et les parents. Il faut préciser que c’est un enfant
issu du « kafialen » qui est confié a une tierce famille. Il est estimé que son patrilignage
représente un danger pour lui. Dans ces cas, il lui est interdit de consommer de la
nourriture de sa famille, ou de passer la nuit chez ses parents. Il est tres rare de voir un
retour. Si I’enfant devenu adulte décide de rentrer auprés des siens, il est tenu de procéder a
des rites qui vont lui permettre de rentrer auprés des siens. De la méme facon, pour sa
protection, son vrai prénom est tenu caché et il n’est appelé que par son prénom d’enfant
de « kafialen ». Le changement de prénom matérialise la nouvelle identité de la femme et
de son enfant. Cela fait partie de sa protection, comme la canne qui est remise a la femme

« afalen » a la fin de sa formation.

De méme que la mere « afialenaw » qui est soumise a ce rite est rebaptisée, et porte
un prénom qui va souligner sa nouvelle identité d’animatrice, ses enfants issus du kafialen
auront toujours des prénoms qui vont marquer cette quéte d’enfants. Les prénoms comme
« Linguére » la reine, ou encore « Autorail », s’inspirent de 1’actualité mais aussi d’autres
qui vont souligner le désespoir de cette femme en quéte d’enfant, comme « Ngaybe » la
maudite. Il y’a aussi les prénoms impudiques qui montrent le caractére de bouffon et
grivois du « fufialen ». La violence de ce rite peut s’expliquer de plusieurs fagons. Dans un
premier temps, il s’agira de traiter la souffrance par la souffrance. Dans cette société qui
porte les valeurs de force, et qui n’est pas portée sur la pitié, il faut tourner en dérision la

malchance. D’autre part, la croyance diola avance le fait que les bouffonneries de la femme

113 Kafilen : éloigner un enfant de sa famille dans ’espoir de le sauver

92



qui fait le kafialen ont pour conséquence d’attirer les enfants a naitre. C’est le monde de
I’innocence qui est interpelée ici. Les enfants aiment le rire et sont naturellement attirés par

les jeux et amusements.

Donner un prénom de dérision a un enfant de « kafialen » n’est pas spécifique aux
diolas. Nous retrouvons le méme procédé dans d’autres cultures comme par exemple, la
culture wolof. Ainsi, prénommer un enfant « yadikone » c’est toi qui était venu chez les
wolofs a un écho chez les diolas, avec des noms comme « kabure », le cimetiere ou
« kamanter » qui souligne 1’essai, peut étre que 1’enfant va survivre. Il arrive également

que I’enfant né du kafalen prenne le nom de son village protecteur.

Le fait de trouver un autre prénom aussi bien a la femme «afialen » qu’a ses
enfants est une forme de protection. Ces noms loufoques forment le bouclier qui va barrer
tout mauvais sort et tout mauvais esprit. Il arrive que certains enfants de « kafalen »
devenu adulte, récupére leurs prénoms de baptéme. Ce qui est trés mal accepté dans le
milieu diola traditionnel. 1l s’agit tout simplement d’un rejet de la protection et des
sacrifices qui ont été consentis pour sa survie. D’autre part, en reprenant son nom, 1’enfant
se dévoile et devient visible. 1l reprend une identité qui était dangereuse pour lui. Ce qui est
un risque énorme. Il y’ a eu souvent avec les influences de la vie moderne et des nouvelles
religions des cas similaires. Lors du décés brutal d’un homme, enfant de « kafialen », haut
cadre vivant en contexte migratoire, il a été dit qu’il s’est montré imprudent en reprenant
son ancienne identité, crevant ainsi sa bulle de protection. Il est devenu vulnérable,
permettant aux esprits qui ’ont pourchassé dans son enfance de le retrouver. Il faut
souligner qu’on est enfant du « kafialen » pendant toute sa vie. Il n’est pas question de
s’affranchir de cette identité au cours de sa vie, a 1’age adulte, sous peine de crever la bulle

de protection que constituent le surnom et tout le rituel lié a ce processus de kafialen.

Quel que soit le type auquel on est confronté, la femme est aussi bien victime
qu’accusée. Les sacrifices et recherches sont faits dans ce sens. On s’interroge sur cet
échec. Aurait-elle commis une quelconque faute ? A-t-elle commis un adultere ? Est-elle
une femme comme les autres ? La question est plus complexe, dans le sens ou on

s’interroge sur les attributs féminins de la femme. Ce questionnement est dirigé aussi vers

93



I’homme. Il est d’ailleurs courant dans la société diola de s’interroger sur la virilit¢ d’un
homme qui tarde & se marier. Ses proches lui demanderont souvent si « roruto ***? » Cette
question fait référence non seulement aux attributs de 1’homme, mais surtout a sa virilité et
a sa puissance d’homme. Autrement dit, est-il un homme ? C’est cette méme interrogation
que nous retrouvons ici en ce qui concerne les femmes « kafialen ». Dans son cas, c’est son
statut de femme qui est mise a mal. Est-elle une vraie femme, capable de procréer ? Est-

elle capable de procréer ?

I1 est d’ailleurs dit, que la captation rituelle n’intervient que quand dans son village
natal ou marital, tout a été fait en vain, en termes de guérisseurs et de sacrifices pour
I’aider a étre mere. La décision d’enlever une femme est prise par des femmes
responsables de « ukin ». Il est cependant arrivé que des femmes s’enfuient d’elles-mémes
dans leurs désespoirs pour chercher protection, en général dans leur maison maternelle. Ce
n’est pas particulier aux femmes « kufialenak » de trouver refuge dans le matrilignage. Il
est fréquent chez les diolas de se réfugier chez les maternels dans les moments de crise, en
cas de maladie tres grave par exemple. Faut-il le rappeler, dans beaucoup de société diola,
les « siwum™® » sont dans la famille maternelle de I’individu qui doit les protéger, et par

conséquence veiller sur leur niéce ou neveu.

Le rite de « kafialen » accompagne la femme et ses enfants tout au long de leurs
vies. Il faut retenir que la femme et les enfants du « kafialen » ont une nouvelle identité qui

prime sur celle qu’ils avaient avant.

A la fin de cette formation, la femme placée sous la protection de ce village,
bénéficie de certains avantages, notamment le fait qu’elle ne peut traditionnellement, étre

divorcée par son époux.

Il y’a eu beaucoup d’études sur ce phénomene de « kafialen », mais retenons les

travaux de Odile Journet Diallo, qui I’a beaucoup questionné.

114 Roruto : est-ce 12 ?

15 Eywum, siwum : doubles animaux

94



Il est dit que si la femme est bousculée pour endosser son nouveau réle, tout est mis
en ceuvre pour attirer les faveurs de la maternité. Ses protecteurs vont chercher le degré de
responsabilité du mari et de sa famille d’abord. Cette quéte d’enfant suppose de voir ce qui
empéche la naissance ou la survie d’un enfant. Elle nécessite des investissements pour

trouver I’origine de ce malheur.

Quel que soit I’issue de ce séjour, la patiente revient transformée. Elle est
totalement désinhibée et endosse le réle de bouffonne, que contredisent tres souvent les
sens des mots de certaines de leurs chansons. Dans I’imaginaire diola, les enfants sont
attirés par la joie et les rires, d’ou ce comportement loufoque de la femme en mal d’enfant,

qui va incarner le rire et la gaité pour séduire les enfants a naitre.

L’époux paie un lourd tribut pour le « kafialen » de son épouse. Il faut d’ailleurs
souligner que les hommes sont intégrés dans la maternité, d’une certaine fagon, notamment
en sacrifiant aux « ukin » aprés un accouchement. Mais la plus lourde charge c’est lorsque
I’épouse meurt en couche. Il y’a une sorte de parallélisme avec les frais supportés par les

hommes dans les baptémes aussi chez les diolas musulmans.

Certes, il y’a beaucoup de railleries dans leurs chansons, mais au-dela, elles
reviennent sur des relations sociales et réglent leurs comptes avec leurs époux et leurs
belles familles. Nous pouvons comprendre qu’elles soient craintes, tant elles peuvent
asséner des vérités dans leurs chansons, qu’elles sont seules a pouvoir et a avoir le droit de
dire. C’est le propre des chants diolas qui sont le moyen d’expression par excellence des
émotions, dans une société peu démonstrative. Nous soulignions le caractére insouciant de
leurs accoutrements et de leurs comportements. Quel que soit le sérieux d’une situation, la
femme «afialen » peut la tourner en dérision. N’est-ce pas le but de leur voyage
thérapeutique ? Elles ont su prendre le dessus sur leur douleur par le « kafialen », elles
peuvent voir le ridicule dans le sérieux. Par contre les themes de leurs chansons, sont

empreintes de tristesse, et leurs permettent d’évacuer leurs souffrances. Les problémes de

95



couples, I’infidélité, 1’ingratitude, mais aussi le mal d’enfant sont les thémes qui sont

abordes le plus souvent.

Ainsi, I’une d’entre elles, Linguére Tamba du village de Coubanao, disait sa peine
dans une de ses chansons, qu’elle n’était pas considérée, elle était comme « efunukey » ou
guiera senegalensis de son nom scientifique qui est la plante utilisée pour les rites
mortuaires, parce qu’elle n’avait pas d’enfant. En analysant plus profondément cette
chanson, nous ne pouvons que supposer que le fait de ne pas avoir d’enfant, faisait d’une
femme, une terre morte. Elle a échoué dans sa fonction premiere, celle de donner la vie. Ce
qui fait qu’elle est comme « efunukey ». La symbolique de cette plante rappelle la fertilité
qui est tarie dans ce cas. Nous retrouvons d’ailleurs cet arbuste dans d’autres chansons de
« kafhalen » comme celle de Siabatou qui compare les femmes fluettes a « efunukey ». Le
caractere fréle de cette plante en fait un objet de comparaison de prédilection pour les
femmes qui vont user de cette fragilité pour pleurer leur sort. Sur le théme de 1’infidélité, il
y’a aussi cette chanson d’une « afialen » qui s’adresse a sa rivale dans sa chanson en des

termes tres crus :

« Yakoney ni nganemaa
Yékoney ni nganemaa
Yati fukaray ni nganefia
Fimen o fimen

Fimen o fimen

SO Si rerer cererer

Fimen »'1®

Que I’on pourrait traduire par :

1183e pleure le seul, celui de la nuit. Couvre-toi, ils sont tous pareils

96



« Je pleure le seul, celui de la nuit. Couvre-toi, ils sont tous pareils »

La, nous sommes dans le cas d’'une femme qui régle ses comptes avec son mari et
sa rivale qui la prive de « celui de la nuit ». La connotation sexuelle est trés subtile, et c’est

le cas des chansons de ces femmes qui sont trés codées.

Les chants de « fufialen » sont un défouloir pour ces femmes. Ils sont le dérivatif
par excellence dans une situation chargée émotionnellement. Les diolas utilisent beaucoup
le chant comme moyen de communication. Le chant diola raconte une histoire et joue le
role de transmission. A travers les chants, on peut retracer ’histoire d’un individu, d’une

famille, d’un village. Chaque chant a ses spécificités.

Le chant « kafialen » est un véritable outil destiné au traitement psychologique des
populations. A travers le chant, I’indicible est dit. Les femmes en mal d’enfant profitent de
ces moments de triste complicit¢ pour dire leur souffrance. C’est une forme de

psychothérapie. Un chant trés populaire, par exemple, en milieu diola dit :

Woy inje karano

Woy inje karano

lyo ebajey afilaw karano

Woy inje karano

Woy inje karano

Injo ebajey afilaw karano

Ebajey afilaw karano

Afiilaw nu jukmifia afiilaw a nomeriti

Afilaw anomeriti

97



Il nous est difficile de situer 1’origine de ce chant, a I’instar de beaucoup de chants
populaires diolas. Mais il exprime le désir d’enfant qui constitue la base méme du rite du
« kahalen ». La chanteuse dit son envie d’enfanter. Elle souligne les difficultés qu’elle
rencontre dans sa quéte d’enfant. Il est comme beaucoup d’autres chants, devenu un
patrimoine diola. Il voyage de village en village, a I’instar des femmes « kafialen » qui
promenent leurs peines en espérant un soulagement. Le chant diola permet de contourner le
caractére pudique des diolas. Dans une société qui ne met pas en avant les individualités,
les femmes du « kafialen » se démarquent. En fait, elles sont plus des personnages et
appartiennent a la culture, et sortent du registre individuel. Elles sont conteuses,
animatrices, chanteuses et jouent le role des griots dans d’autres sociétés. Ce n’est pas pour
autant qu’elles vont gagner leurs vies dans leurs roles. Elles sont responsables de la culture
et appartiennent au groupe. Leurs chants sont de plus en plus récupérés par les chanteurs
diolas modernes. Leurs noms sont trés connus. Il y’a encore des femmes célébres par leurs
chants et qui ont su marquer leurs communautés. Dans leurs chants, il arrive qu’elles
s’adressent a elles-mémes et racontent leurs déboires. Quand nous écoutons la chanson de

« Balom dabo » une grande « afialena » du village de Diattang qui dit :

Balom dabo kalolay ku monewo

Kuneno de bira

Ce qu’on pourrait traduire par : Balom Dabo, le quartier de Kalolaye (du village
voisin de Baila) I’a prise pour la confier aux femmes. Elle revient ainsi sur le rapt dont elle

a été la victime pour faire le « kafialen ».

98



99



Figure 4 : Afalena en France

iﬂ\l[lﬂ“ﬁi :
N B

100



Figure 5 : Afalen en Europe (Frankfurt)

1.3 CHAPITRE 3 Vie, Famille et Civilisation
diola

La famille traditionnelle diola est a I’image des autres mod¢les africains. Nous
sommes loin du mod¢le de la famille nucléaire européenne. Or 1’architecture de la famille
diola ne se résume pas aux seuls parents directs. Elle est plus large et concerne la parenté.
Le systeme de parenté diola permet de comprendre le mode de fonctionnement des
communautés migrantes diolas. Le péere et la mére ne sont pas les seuls responsables et
garants de 1’éducation de leurs enfants par exemple. La ou la gestion de la famille est
collegiale traditionnellement, on est dans un contexte ou les droits sont réservés aux seuls
parents biologiques. Les enfants nés en Europe ont un autre modele d’éducation et ne
peuvent reconnaitre une autre autorité que celles des parents biologiques. Ceci pourrait
expliquer pourquoi il n’y a pas les mémes motivations de participer dans les associations
villageoises. Les solidarités que les natifs des villages ont entre eux ne peuvent se
manifester de la méme fagon. Nous avions mentionné I’interdépendance construite entre
les ressortissants d’un méme village, du fait d’'une méme éducation et d’un contexte social
qui favorise une conscience collective qu’on ne peut retrouver en contexte migratoire. La
structure familiale est remplacée par d’autres formes de gestions des individus et des
problémes familiaux. Les services sociaux ont remplacé les autorités de la famille. La ou
les parents s’adressent a leurs fréres ou sceurs pour régler les problémes relatifs a leurs

enfants, d’autres autorités vont prendre le relais.

Nous verrons beaucoup d’incompréhensions dans les familles, a ce propos. Les
migrants sont souvent confrontés a des crises qui surviennent du fait d’'une incompatibilité
entre les mode¢les traditionnels et ceux du pays d’adoption. Les enfants vont avoir plus de
pouvoirs dans leurs nouveaux pays. D’autres chercheurs se sont penchés sur la question de
I’adaptabilité des parents face aux nouvelles régles de leurs pays. La communauté diola est
confrontée aux mémes problemes que les autres groupes migrants. Nous ne pouvons pas ne
pas revenir sur les projets migratoires. Au départ, il n’y a pas eu de politiques en ce qui

concerne les projets familiaux. Les premiers & étre partis sont des hommes qui ont quitté

101



leurs villages, souvent dans la force de 1’age. Méme si nous avons rencontré beaucoup
d’entre eux qui se sont mariés avant de venir en France, ils ont fait venir avec le
regroupement familial, des enfants trés jeunes. De ce fait, nous pouvons avancer que les
enfants des migrants sont pratiquement tous éduqués dans le milieu migratoire. Nous ne
pouvons pas négliger le fait, que la premiére vague migratoire met en évidence des failles
dans I’insertion de ces nouveaux venus dans leurs localités. Il y’a un apprentissage de faits
des immigrés qui va aller de pair avec 1’éducation de leurs enfants. Cela nous rameéne a
notre entretien avec un jeune venu trés jeune avec ses parents''’. Les méres fraichement
arrivées de leur pays sont confrontées a des problémes linguistiques qu’elles essaient de
gérer tant bien que mal. La premiére stratégie est de se fondre dans ce nouveau milieu.
Comme nous I’avons mentionné plus loin, copier les comportements et les manicres des
résidents de la ville d’adoption donne I’illusion d’une aisance matérielle que 1’on recherche
en partant. Les femmes diolas vivant a Dakar, ont adopté la langue wolof. De la méme
facon, les femmes diolas en venant en France, vont apprendre le francais et ce, a travers
leurs enfants. Dans cette méthode d’apprentissage, on omet le fait que les enfants ont eux-
mémes besoin d’étre suivis et d’étre repris. Or leurs parents ont leurs propres lacunes
linguistiques. 1l y’a donc logiquement une transmission des erreurs de parents a enfants.
Les enfants vont se retrouver avec une langue hybride qui va étre réinventée avec les
différentes communautés qui vont cohabiter. On pourrait parler de dialecte de migrant.
C’est aussi le cas, dans les autres pays européens ou méme des autres continents ou nous
retrouvons les populations migrantes diolas. Nous n’avons pas suivi ces personnes dans
leurs nouveaux pays de résidence, mais notre intérét pour une radio communautaire online
nous a permis de suivre les migrants, a travers leurs interventions lors des émissions. Nous
avons d’abord remarqué au niveau des participants, qu’il y’avait un intérét plus marqué par
les pays les plus éloignés, et ou les immigrés sont moins nombreux. Nous en avons déduit
que la solitude dans laquelle se trouve le migrant lui fait rechercher le contact avec les
siens. Un média qui leur permet de communiquer dans la langue du pays, est une aubaine,
et permet une thérapie pour ces individus éloignés des leurs. En outre, les migrants dans
leurs expressions, ont adopté dans leur majorité, des expressions du pays d’adoption. Pour

exemple, un diola vivant dans un pays anglophone, va user d’un diola qui va beaucoup

Y7 paris, juin 2011

102



puiser dans I’anglais, tandis que son parent vivant dans un pays hispanique, vont largement

colorer leur diola d’expressions espagnoles.

Les conséquences de ces méthodes d’éducations mal assimilées vont se voir quand
les enfants vont grandir, dans les années 2000. Il est cependant difficile de s’appesantir sur
la question. Les problémes sociaux auxquels sont confrontées les familles diolas, sont trés
rarement abordés. Il y’a une sorte d’omerta qui est de mise. Certains foyers comptent un
enfant en prison ou sont confrontés a des problémes de drogues ou d’alcoolisme. Mais
I’admettre serait, accepter un échec. Il arrive que selon les relations, les amis ou parents
interviennent dans des problémes relationnels entre les enfants et leurs parents. Il n’en
demeure pas moins que les structures mises en place vont prendre le pas sur les droits que
les parents pensent avoir. Nous parlons des lois qui vont primer sur les lois ancestrales. Il
est fréquent d’entendre les parents se plaindre d’étre démunis. Il est connu que des
numéros de téléphones sont mis a la disposition des enfants, qui ont ainsi des moyens de
pression et de chantage sur leurs parents. Des enfants qui trainent leurs parents devant la
justice sont une nouveauté et un drame dans la vie de ces gens. 1l y a eu de ce fait, des
enfants qui ont été ramenés au pays, en guise de sanction, parce que les parents ont perdu

toute autorité sur leur progéniture, mais parfois, dans 1’espoir d’une meilleure éducation.

Pour la premiere fois, des peres se retrouvent défiés par leurs enfants. Les cas des
problémes de familles recomposées nous ont interpelée a ce propos. C’est pour dire que les
valeurs familiales ont changé. Alors que ’autorité parentale est assurée par les parents
biologiques et leurs freres et sceurs et leurs camarades d’age, ce n’est pas le cas dans le
nouveau pays d’adoption, qui reconnait a ’enfant des droits. Il faut néanmoins préciser que
les droits ne sont pas niés dans les cultures diolas, mais ils ne sont pas les mémes et
peuvent méme étre incompatibles avec ceux du pays d’adoption. Il faut aussi souligner que
chez les Diolas, la vie au quotidien se passe au sein du groupe auquel on releve et non au
sein de la famille comme c’est le cas en Europe. Il n’est pas superflu a ce propos
d’interroger le mode de vie quotidien chez les diolas, pour mieux comprendre cette
communauté. 1l est inconcevable pour des familles africaines de fagon générale, que leur
progeniture leur soit arrachée, qu’une structure autre que celle familiale, ou villageoise ait

un droit de regard sur 1’éducation de leurs enfants.

103



Si en terre européenne, les institutions, comme la DDASS®

, prennent le relais
quand les parents sont défaillants, ce n’est pas le cas chez les Diolas. Il n’est pas dit que
des problémes relationnels entre ascendants et descendants n’existent pas. Mais ils sont
gérés dans un cadre légiféré autrement. La société est pensée de telle sorte, que si des
risques de maltraitance sont avérés dans une famille, le probléeme est réglé, avec comme
principal objectif de ne pas briser totalement le lien familial. Il n’est pas rare dans certain
cas de conflit qu’un oncle, une tante ou un grand pére ou une grand-mere récupére I’enfant

chez eux et ainsi mette fin a tout conflit. Cette solution permet de préserver la cohésion

familiale.

1.3.1 Transmission, filiation et ancrage

La question de la transmission est clairement posée ici. Peut-on logiquement
avancer que les cultures africaines ne sont pas transmissibles en contexte migratoire ? La
réponse est apparemment évidente, au vu des constats faits sur le terrain. Les enfants des
immigrés diolas ont tres rarement hérité des valeurs culturelles des parents comme nous
I’avons avancé plus haut. Mais, la transmission n’est devenue un probléme, que ces
derniéres années. Les générations des enfants d’immigrés, face a leurs angoisses
identitaires interpellent leurs parents sur cette question. Si par contre, les descendants
reprochent a leurs géniteurs de ne leur avoir rien transmis, les parents ne 1’acceptent pas
aussi simplement. Ils n’arrivent surtout pas a expliquer pourquoi ils n’ont pas essayé
d’inculquer a leurs enfants les bases culturelles. Il y’a peut-étre une absence de
communication entre générations, ou entre parents et enfants. Nous ne pourrons nier cela.
Mais cela nous semble trop simpliste. Pour transmettre, il faut maitriser. Or, pour avoir
interrogé beaucoup de migrants diolas, les acquis culturels sont plutét superficiels et cela
peut expliquer, ce défaut de transmission. La chaine est rompue, en fait, par ignorance,
assez souvent. N oublions pas que beaucoup sont arrivés en Europe jeunes, et n’ont donc

pas assimilé totalement les secrets de leur culture. 1ls sont également partis trop longtemps

18 DDASS : Direction départementale des affaires sanitaires et sociales

104



pour suivre 1’évolution de leur culture. Il ne faut cependant pas s’arréter a ces facteurs. Il
y’a sGrement d’autres parameétres, qui interviennent. La parole est sacralisée, et la
transmission en conséquence, est ritualisée, a travers des cerémonies d’initiation, ou dans

la vie quotidienne entre les différents acteurs de la société.

Nous pouvons aussi, nous pencher sur I’hypothése selon laquelle, il y’a une
opposition entre des méthodes qui auraient peut-étre pu étre complémentaires, si elles sont
étudiées et comprises par les concernés. Nous revenons sur cette assertion que nous
partageons, que I’immigré a son passé d’émigré avant de devenir immigré et de devoir
adopter d’autres lois. Le rejet de son histoire, ne lui permet pas d’avoir une meilleure
compréhension de sa nouvelle culture. Faut-il souligner une fois encore la pluralité de

I’identité de 1’étre humain ?

La société diola est patriarcale et virilocale. Néanmoins, il faut préciser que la
filiation maternelle a un grand pouvoir sur ses utérins. En dehors du « bukut » ou se voient
et se confirment ses droits, il y’a d’autres circonstances qui permettent aux maternelles
d’user de leurs privileges. La famille maternelle d’un individu a, plus qu’un droit de
regard, un devoir de protection envers ses nieces et neveux utérins. Plusieurs cas peuvent
étayer cette disposition du code de la famille en pays diola. En cas de défaillance des
parents biologiques, il arrive que la famille maternelle prenne le relai. C’est ce qui justifie
que I’on puisse parler de famille sociale et de famille biologique. C’est d’ailleurs, la
famille maternelle, le premier recours. Pour une meilleure compréhension, il faut avoir un

apercu du village type diola traditionnel.

Le village diola type est constitué de quartiers qui sont tres représentatifs des
familles et qui témoignent de la généalogie dans le village. Le lieu de résidence d’une
famille indique son appartenance, son lignage. Les exceptions sont des familles dont 1’aieul
a éeté confié a la branche maternelle. Ces cas de figure surviennent dans différentes

situations. Quand nous parlons de défaillances, il y’a plusieurs formes.

105



Il existe une premiére forme qui inclut la mort d’un ou des deux ascendants. Dans
le cas ou le pere décede, I’enfant est logiquement confié a un frére du pére, sachant que par
frere on comprend un membre de la famille paternelle. Il arrive, dans des cas isolés, que
I’enfant soit confié¢ a une femme du patrilignage. Nous parlons de I’hypothése ou le pére
est decedé. Mais les cas de maltraitance dont nous avons écho surviennent dans des
situations ou c’est la mére qui n’est plus. Rappelons que la branche maternelle, a
commencer par la mére a un devoir de protection pour I’enfant. Le rasage119 lors du
« bukut » est un rappel de ce droit du matrilignage. La défaillance de ce systeme de
protection survient lors du déceés de la mere donc. Il est arrivé, que I’enfant resté dans le
patrilignage, ne soit plus dans des conditions confortables. Il est important de souligner que
la maltraitance n’est pas systématique dans les cas de déces. Il y’a eu des gestions plus
heureuses par les familles paternelles. Mais dans les exemples que nous vous présentons, la
famille ne réussit pas a pallier ’absence de la mére. Dans ces cas, la solution la plus
fréquente, est de confier ’enfant au lignage maternel. Il est arrivé que D’enfant aille
volontairement, se réfugier chez ses oncles. La concession maternelle est un refuge dans ce
cas. C’est le principal refuge du diola. Selon le degré de gravité du probléme, 1’enfant peut
finir par intégrer totalement sa famille maternelle. Le retour d’un individu confié ou qui
s’est réfugié chez ses maternels, dans son lignage paternel est bien encadré aussi. Il peut se
faire apres plusieurs générations. Les raisons du retour difféerent selon les motifs de départ.
Mais dans tous les cas, I’enfant de retour est mis sous la protection d’un « beekin » de ses
oncles maternels qui va veiller sur 1ui?®. La protection maternelle est intemporelle. La
lignée maternelle assume les fonctions d’une institution de la protection de 1’enfance,
comme la DDASS en France. La différence ici étant que la famille est au cceur de ce
systeme de protection. Tout est pensé dans le cadre familial et villageois. Nous pouvons
méme aller au-dela du cadre villageois, si la parenté dépasse les frontieres villageoises.
Cette mise sous tutelle est plus complexe et exige plus de cadrage. Un enfant méme s’il est
confi¢ a d’autres lignages, ne saurait jamais appartenir a d’autres qu’a ses paternels, a
moins d’une cause grave. L’adoption n’est pas un phénomene banalisé en pays diola. On
peut méme avancer que I’adoption n’existe pas dans cette société. Un enfant est confié ou

placé sous la protection d’un tiers, mais on ne saurait parler d’adoption. En fait, on peut

119 e rasage : rituel durant lequel est prélevé une touffe de cheveu sur le crane

120 Devoir de protection des oncles maternels envers leurs neveux utérins

106



envisager une mise sous tutelle, puisque 1’adoption est totalement exclue et n’existe pas
chez les diolas. Il n’y a pas de perte ou de déchéance du pouvoir patriarcal. L’autorité
parentale est toujours préservée. En fait, I’appartenance d’un individu a sa lignée paternelle
est d’abord un ancrage dans la filiation du pére. Il en a les droits et les devoirs. Et comme
ses autres parents agnatiques, il est soumis aux « ukin » lignagers qui le protégent et lui

assignent sa fonction et son role dans son groupe familial.

Il apparait apreés études, que les groupes des rivieres du sud, de fagon générale, ont
des rites communs. Déja le fait d’étre fortement ritualisés les rapproche énormément. Ce
qui ne les constitue pas forcément en une seule entité. 1l s’agit ici des Diolas, des
Mancagnes, des Manjaques, des Balantes. Ce sont les plus grands groupes connus. Nous
retrouvons cependant d’autres minorités qui ont des usages similaires. Nous ne nous
permettons, cependant pas de nous focaliser sur ces ressemblances, pour généraliser et
trouver une origine commune a ces groupes voisins. Cela est trés important, dans la mesure
ou la question des origines s’est beaucoup invitée dans les grands regroupements de
migrants diolas. La notion de migration encourage cette quéte de repéres et peut justifier la
création de certains types d’associations que nous avons eu a suivre. Se reconnaitre d’un
groupe ne fait pas de la personne un membre reconnu du groupe. L’identification interpelle
plusieurs facteurs qui incluent tous les participants acteurs ou non de la société concernée.
Nous avons pointé les différences qui peuvent survenir entre sous-groupes, et qui peuvent
permettre de soutenir la thése d’une non appartenance au méme groupe, en 1’occurrence,
les diolas. Mais cela suffit-il a justifier une pluralité de groupes au sein d’un groupe, fut-il
d’une construction coloniale. Ce qui importe, nous sommes tentée de le croire, c’est

I’historicité de I’ethnie.

1.3.2 Relations inter-ethniques, construction identitaire

Nous ne justifions nullement, 1’existence ou la construction de 1’ethnie. Le terme en
soi est sujet a débat. Les sciences sociales ’ont interrogé. Des théories s’opposent sur ce
concept d’ethnie. Certes, I’ethnie a ¢été un outil de classification coloniale. Les
anthropologues ont d’abord prété main forte a 1’administration coloniale en catégorisant

des groupes, suivant des critéres assez subjectifs et qui ne tenaient pas compte du ressenti

107



des concernés. Mais nous ne saurions nier I’existence de groupes ou de communautés et ce
quel que soit le terme qui est utilise pour les nommer. En fait, il nous a été difficile
d’échapper au débat sur I’ethnicité, au cours de nos recherches. Nous verrons ainsi selon
les positions sur I’identité, qu’il est difficile de concevoir I’ethnie suivant une seule théorie.
Nous en sommes a suivre 1’idée de repenser I’ethnie avec de nouveaux facteurs qui
interviennent, notamment les migrations qui nous intéressent ici. Faisons néanmoins un
rappel sur I’ethnie telle qu’elle est pensée par des chercheurs comme Max Weber. L’ethnie
weébérienne se concgoit ici dans le sens ou elle introduit la notion du sentiment
d’appartenance a un groupe, qui est une des prémices a la nationalité. Elle a le mérite de
susciter ’intérét sur les groupes. Elle est déja une révolution dans sa conception en ce sens
qu’elle ouvre a une vision plus large de 1’ethnicité. Quel est le role de ’ethnie dans la
construction d’une nation, peut-on se questionner ? Le probléme de I’irrédentisme
casamangais est bati sur une base ethnique, ne 1’oublions pas. L’approche wébérienne nous

semble assez pertinente ici.

L’ethnie selon Barth prend d’une certaine fagon, une suite logique. C’est la
qu’intervient la philosophie de Barth qui laisse une grande marge aux acteurs. L’ethnie
selon Barth nous semble plus moderne puisqu’elle n’enferme pas les acteurs dans des
groupes préconstruits, mais surtout inclut les groupes voisins de celui concerné. Elle
interpelle en conséquence sur la continuité et les frontieres de 1’ethnie. En d’autres termes
ces deux notions interrogent sur ce qu’est une ethnie ? Quels sont les facteurs qui écrivent
I’ethnie ? Somme toute, nous ne pouvons nier une certaine part de subjectivité dans la
construction de I’ethnie et donc de 1’identité. Si nous concevons 1’ethnicit¢é comme un
ensemble de valeurs communes, il sera difficile de suivre la vision de Barth. L’intérét
d’étudier des groupes comme les diolas, qui sont d’abord réunis par des valeurs, une
histoire commune, nous semble assez faible dans ce cas. En méme temps, cela nous
interpelle sur les frontieres que I’ethnie peut ériger autour des populations et constituer des

obstacles dans le cadre de la construction des nations.

11 est difficile donc ignorer I’ethnicité telle qu’elle est pensée par ces deux auteurs.
Ces deux visions seront complémentaires dans notre analyse. Nous ne pouvons manquer de
souligner au niveau de ces deux philosophies, la remise en question du fonctionnalisme

dont faisaient preuve les premiers anthropologues. Au-dela de ces théories, la question que
108



I’on peut se poser, c’est la pertinence de 1’ethnie dans une société moderne. Les nouvelles
données qu’introduisent les migrations redéfinissent I’ethnie. Celle-ci n’est pas assise dans
un territoire bien déterminé et doit se réinventer pour survivre. Elle est transnationale et de

ce fait, est trés fragile.

Peut-on parler d’ethnie dans les sociétés évoluées ? Il est d’ailleurs curieux de noter
que le fait d’user du terme ethnie en parlant des groupes européens semble &tre un
anachronisme ou plutdt, un fait impropre. Les termes varient selon que 1’on analyse un
groupe ou un autre. L’ethnie n’est-il donc qu’un concept qui ne peut s’appliquer qu’a des
populations inconnues ou découvertes et considérées comme inférieures ou pour user d’un
euphémisme courant, des populations exotiques, dés les premiers moments de leur contact
avec les sociétés européennes ? Nous sommes plus sensibles a une approche identitaire et
non ethnique. A y regarder de preés, la couleur ne saurait definir une ethnie, ni le vécu
historique. 1l faut plut6t définir les ethnies par une approche différentielle. Ce qui difféere
une ethnie d’une autre c’est la langue et les pratiques, us et coutumes. La question est donc
de savoir pourquoi la coloration ethnique ne s’applique pas aux occidentaux présentant des
caractéristiques différentiels identiques a ceux des groupes ethniques africains ? Pour notre
part, la complexité de I’identité fait qu’il nous est difficile d’enfermer un groupe dans les

parametres de 1’ethnie et encore moins de 1’exotisme.

L’ethnie est devenue une réalité africaine, et celle diola n’y échappe pas. La

construction ethnigue ne peut étre abordée sans celle des identités.

En ce qui concerne 1’ethnie diola, nous la situons donc dans les premicres heures de
la conquéte de la Casamance par les Portugais. L’histoire des Diolas intégre en

conséquence ces premiers rapports avec les Européens.

Les archives que nous avons pu consulter, mentionnent les groupes « felupos » ou
« diolas » depuis la découverte de la Casamance. Ce qui démontre d’une certaine fagon,
plus de similitudes dans les us et usages visibles de I’extérieur, que les populations
étudiées ne le congoivent. Nous parlons d’entités pour nous démarquer de I’ethnicité telle

que congue par les idéologies coloniales. Cela nous permet d’analyser avec les mémes

109



criteres que pour n’importe quelle population, qu’elle soit européenne ou amérindienne.
Nous étudions dans cette these, les diolas au méme titre que des populations alsaciennes le
seraient. Il ne s’agit donc nullement ici, d’un encouragement a un exotisme ou d’un
voyeurisme intellectuel. Faire une étude des migrations diolas, n’est qu’un chapitre dans le

grand livre des migrations et des populations mondiales.

Nous allons nous appesantir dans ce premier chapitre, sur I’ethnie diola, telle
qu’elle est définie et analysée, hors du contexte migratoire, qui nous le verrons, va
beaucoup édulcorer les marqueurs sociaux qui nous permettent d’user du qualificatif
« diola ». Ce terme a été vulgarisé avec la scolarisation et est de ce fait le nom usuel pour
désigner ce groupe, depuis les dix neuviemes siecles. Le nom «kujamat» qui est
I’appellation originelle des diolas est désormais réserve a un sous-groupe de diolas du nord
de la Guinée Bissau et des villages frontaliers tel qu’Esana et Youtou. Nous verrons que la
construction méme de ’ethnie, reste problématique encore dans sa composition. Il y’a déja
les différences dialectales profondes, et parfois rituelles, méme si des points communs sont
notés dans les sous-groupes qui constituent le grand groupe des diolas. Mais il convient de
remarquer que dans les présentations, il y’a des fortes distinctions internes qui interpellent
quant a la constitution et a 1’unicité¢ de ce groupe. Nous en voulons pour exemple, deux
sous-groupes de I’ethnie diola : les Bayotes et les Karones ou Karoninka'?. Au-dela du fait
qu’il y’a une grande incompréhension dans la langue, il y’a aussi 1’auto identification, qui
fait que les membres de ces deux sous-groupes se présentent trés souvent comme des
Karones ou Bayotes, du nom de leurs sous-groupes et non des diolas. Méme si nous
retrouvons les mémes noms de familles par ailleurs, et une cohabitation de plus en plus
fréquente, il n’en demeure pas moins une frontiére marquée qui intervient dans les rapports
entre sous-groupes. C’est d’ailleurs, le cas de tous les diolas qui vont mettre en avant leur
village, leur sous - groupe. Cette fierté transparait de plusieurs facons differentes et surtout
en contexte migratoire. Les activités et initiatives menées par les diolas sont un terrain
d’observation de ces fiertés et de ces affirmations. Plus I’initiative apparait grande aux
yeux des migrants, et plus elle fait ressortir certains traits de culture qui visent a diviser le

groupe. Ces traits sont renforcés et exagérés dans ces cas. Nous avons constaté que ces

121 Bayotes, Karones : sous-groupes diolas

110



clivages ont pris de I’ampleur et font s’opposer ces sous-groupes. Quand un projet est
lancé ou quand une idée est émise, 1’intérét porté sur le porteur de projet s’attarde sur son
origine, plus précisément son village d’origine. Le soutien qui y est apporté dépend aussi
fortement de ’appartenance de la personne qui porte 1’idée. Les alliances entre villages
d’origine, vont s’inviter dans la gestion des initiatives et dans 1’éventuelle contribution des
individus quant a la réussite d’un projet. C’est ce qui explique la difficulté pour les
associations qui essaient de fédérer plusieurs individus issus de villages différents, avec

des histoires différentes qui sont parfois en opposition.

L’expérience d’une radio communautaire initiée par des migrants nous a beaucoup
intéressée. Le nom porté par cette radio va beaucoup influer sur les comportements des

migrants vis a vis de cette initiative??

. A partir du moment ou c’est le nom d’un village qui
est mis en avant, beaucoup de frustrations vont affleurer et méme si les réactions affichées
vont dans le sens d’un soutien a ce projet, nous verrons que les rivalités entre villages sont

plus que jamais présentes.

Au-dela, du construit identitaire, il s’agit ici de convoquer des données
sociologiques et anthropologiques qui vont nous donner des clés d’une découverte
ethnique du groupe diola. Autrement dit, les recherches faites & ce jour, sur les diolas,
mentionnent une ancienneté dans la résidence. Il est difficile de dater I’arrivée des diolas
sur les territoires ou nous les trouvons actuellement. Nous avons pu constater, a ce propos,
que les diolas interrogés revendiquent une certaine autochtonie dans leur village. Quand ils
parlent des déplacements ou de leurs origines, ils ne remontent pas trés loin. Le cas du Fofii
est assez édifiant. Ces populations se disent souvent venues du Kasa, ou de la Guinee
Bissau. Ils auraient remonté le Bluf pour s’installer dans le Foiii. Ils ne franchissent pour
ainsi dire pas la mangrove. Par contre, avec 1’islamisation et surtout une certaine volonté
d’une commune identification, il n’est pas rare d’entendre une théorie des migrations

venues de ’Egypte ou encore de 1’Arabie Saoudite pour les musulmans. Ces hypotheses

122 Radio Tendouck, Paris 2015 : web radio qui a pour audience principale les migrants diolas

111



sont souvent argumentées par des similitudes linguistiques. Mais il n’y a a ce jour pas de

travaux, qui permettent d’accréditer réellement ces theses.

Cependant, une carte portugaise mentionne la présence de populations « felupos »
dans I’actuelle Sierra Leone. Nous n’allons pas trop nous étendre sur la question, mais il
nous importe de souligner qu’il serait présomptueux de limiter la présence de ces
populations dans le nord de la Guinée Bissau, la Gambie et le sud du Sénégal. De la méme
facon, questionner les origines des populations ne nous semble pas pertinent, puisque ne

disposant pas de données historiques suffisamment fiables pour aborder la question.

Il est quasi impossible de présenter ce groupe sans nous intéresser au facteur
géographique qui participe a la constitution d’un groupe. Dans ce cas précis, les peuples

diolas sont reconnus comme sédentaires, ce qui témoigne de I’importance de la géographie.
Mais d’ou viennent-ils ? Quel parcours migratoire ont-ils suivi ?

Les versions sont nombreuses et varient d’une personne a une autre. Nous avons
mentionné plus haut le terme de « peuples de la mangrove » en référence a la mangrove
qui particularise les zones ou on trouve entre autres les diolas et leurs autres voisins
forestiers. Ceci est important a souligner dans la mesure ou des études ont été faites sur la

123

riziculture diola™°, qui implique une maitrise des sols et des obstacles, notamment cette

mangrove au point de faire du riz, un symbole fort des cultures diolas.

1.3.3  Les civilisations du riz, peuples de la mangrove

Nous pouvons, en I’occurrence parler de civilisations du riz chez ces populations (il
est peut-&tre a penser que les diola ont inventé et les techniques et les outils adapté a la
culture du riz, des céréales....). Certes, nous retrouvons en Asie une culture du riz, mais

une civilisation élaborée et une riziculture pensée au point de s’intégrer dans la philosophie

123 paul Pélissier in Les Diolas : études sur I’habitat des riziculteurs de Basse-Casamance

112



du groupe sont tres caractéristiques des diolas. Nous ne pouvons pas ne pas mentionner,
I’outil de culture treés particulier de la zone, et que I’on ne retrouve pas dans d’autres

milieux, le « kajendu *2*

». Cet outil est concu avec des formes relativement différente en
fonction du type de culture pour lequel il est congu, par exemple le Kajendu pour la culture
du riz de repiquage est identique a celui qui sert a cultiver le riz de plateau — variété hative
- mais différent de celui qui est utilisé pour la culture de bas fond. Il y a donc toute une
technique, voir une technologie autour des outils de culture. Il n’y a pas a proprement
parler, une traduction claire de ce terme, a notre connaissance. C’est un outil aratoire,
congu et adapté a la riziculture de ces zones envahies par la mangrove. Il est courant de le
voir attribué aux diolas, mais nous retrouvons un outil similaire chez les populations
voisines, jusqu’en république de Guinée chez les Gbagas'®, qui le désignent sous le nom

de « kop » par exemple. De la a faire un parallélisme entre ces cultures, il est tentant.

Rien ne nous permet d’étayer cette théorie d’un seul groupe, qui se serait éclaté
pour former plusieurs ethnies. Par contre, la notion d’ethnie peut étre remise en question.
Comment comprendre une construction ethnique spécifique a 1’Afrique, qui érige des
frontiéres et enferme des populations dans un groupe en se basant sur des critéres que 1’on

peut considérer comme arbitraires.

Pour en revenir a la géographie, les techniques de cultures, sont assez similaires, et
fixent les populations concernées dans leur environnement, ou mieux leur terroir. Nous
pouvons penser a des phénomenes et traits universels dans la construction identitaire et
I’installation des populations mondiales. Ce qui permettrait plutét de parler de type
européen ou de type africain. Certes, il y’a un fort risque de globalisation ou pire
d’homogénéisation des peuples. Notre regard de sociologue ne peut ignorer néanmoins,
que le concept d’ethnie ne soit que le moyen d’étudier les populations africaines. Les
termes utilisés selon le type étudié posent un certain probléme quant a la fagon d’aborder

une étude.

124 Kajendu : outil aratoire utilisé pour la riziculture diola (voir annexes)

125 | es Gbagas de Guinée : groupe ethnique situé en république de Guinée

113



Pour revenir au « kajendu », son usage et son origine sont encore a analyser. En
effet, cet outil aratoire reste singulier étant négligé dans les études au profit de I’hilaire®®
présenté comme I’instrument de culture emblématique du Sahel. Ce qui rend encore plus

difficile une analyse fondée sur cette pelle béche, des populations I’utilisant.

Il est cependant difficile de parler d’autochtonie, puisque rien ne nous permet
d’avancer que les diolas sont les premiers a s’étre installés dans la zone. Il existe une
certaine légende dans le Fofii, sur la création des outils, le kajendu, dans la riziculture
diola. Il nous a été rapporté, par un détenteur du fétiche de la forge, Kafafi'*’ dans le
village de Diattang'?®, dans le département de Bignona, que c’est I’observation du cochon,
qui a inspiré la fabrication de cet outil aratoire, qui rappelle le groin du cochon, et qui lui
permet de retourner la terre, comme le fait ce dernier. Nous n’avons pas exploré les
Iégendes liées au « kajendu » dans les autres cultures, mais nul doute, qu’il doit y en avoir.
Il est intéressant de s’attarder sur les techniques de maitrise d un environnement hostile. En
dehors du «kajendu », "autre fait frappant dans cette région, c’est la construction de
digues'®®, méme si avec les différents conflits, ceux-ci ont beaucoup souffert. Il faut en
outre signaler, que c’est un travail, qui se fait sur le long terme, et que reconstruire des
digues demande plus de moyens actuellement. Par ailleurs, on peut légitimement

s’interroger sur la transmission des savoirs faire des techniques chez les diolas.

Nous verrons que les digues constituent un souci majeur. Certaines associations,
comme la Fédération des associations casamancaises (FACE), notamment devant la
salinisation des riziéres s’intéressent a la résolution de ce probleme. Il y’a en outre un
intérét politique certain sur la question. Il n’est donc pas surprenant, que des migrants et ce,
quel que soit le pays de résidence, se donnent comme objectif, de lutter contre la

salinisation des terres.

126 Hilaire : outil de culture utilisé en Afrique de 1’ouest
127K afafi : la forge
128 Diattang janvier 2012

129 paolo Palmiéri : Retour dans un village diola de Casamance : chronique d’une recherche anthropologique au Sénégal.

114



Nous ne pouvons pas ne pas souligner la question de I’altérité, dans cette région,
puisqu’il est mentionné le voisinage de plusieurs groupes ethniques. Nous ferons souvent
une parenthése sur cette question de 1’altérité en milieu migratoire. L’intérét sera d’étudier
les cohabitations en pays d’immigration, de populations qui traditionnellement sont
voisines. Nous n’avons cependant, pas encore rencontré de migrants se réclamant du
groupe, Bainunk. Ces derniers sont considérés comme les premiers habitants de
Ziguinchor. 11 existe d’ailleurs des villages, dont les noms rappellent une présence bainunk.
Certaines théories soutiennent que les Bainunks sont du groupe diola. Cette these est par
exemple soutenue, par Docteur Pape Chérif Bertrand Bassene®. Trés peu soutiennent
cette théorie. Cette thése est réfutée et tend plutét a nier la présence antérieure d’un groupe
autre que celui des Diolas avant. Il y’a comme une course a I’autochtonie qui donne une

[égitimité aux revendications de I’irrédentisme casamancais.

C’est d’ailleurs un exemple type d’altérit¢ chez les diolas, qui considerent les
Bainunks comme des gens maudits. 1l est largement véhiculé dans les traditions diolas, que
les Bainunks auraient trahi un de leurs rois, Gana Sira Bana Biaye®, en lui tendant un
piege. Lors d’une grande cérémonie, les populations auraient posé le trone du souverain,
sur un trou préalablement creusé et recouvert d’une natte. Lequel trone se serait enfoncé
sous le poids du roi, qui allait mourir enseveli. Ce dernier, au moment de mourir, aurait
maudit son peuple, en le condamnant a disparaitre. C’est le dernier grand conquérant de
leur histoire et sa mort a signé le déclin des Bafiun. L’objectif caché, n’est-il pas d’anéantir
ce groupe, et de trouver donc en cette légende, une justification. Cette histoire n’est pas

sans rappeler la fameuse malédiction biblique de Cham, par son pere Noé, ou encore plus

130 pape Chérif Bertrand Bassene in L’histoire authentique de la Casamance : « L'identité baynunk était réservée & une
"élite intermédiaire™ dans le systéme atlantique et colonial.

Et quand il a fallu inventer des ethnies antérieures sur les terres exploitables a acheter en respect avec le droit colonial,
il était tout a fait logique de prendre ces "vendeurs d'esclaves et autres populations au service des colonisateurs"
(gurmetes, langados...) comme étant les propriétaires des terres ou elles ne servaient qu'a agrandir I'influence des forces
adventives.

Bizarrement, quand on me dit que Ziguinchor [et autres -or (et pourquoi pas Podor, Diofior, Diongolor, Ebossor et
autres Bakolor....) est un nom Baynunk que I'on ne retrouve que dans la paperasse de la colonisation et que chacun
interpréte a sa guise]; on ne s'intéresse plus a I'idée de savoir s'il existe un autre toponyme pour appeler a I'existence le
méme espace colonisé. »

13! Gana Sira Biaye : le dernier conquérant bainounk connu, mais il est difficile de dater son régne et les archives
coloniales ne mentionnent pas son regne.

115



132

pres de nous, le roi Chaka a son peuple zoulou™*. L’imaginaire diola a pendant tres

longtemps véhiculé 1’idée d’une honte, et méme une tare a se réclamer du groupe Bainunk.

Nous avons néanmoins constaté dans la jeune génération, une revendication de plus
en plus forte d’une appartenance a cette ethnie bainounk, a travers les réseaux sociaux et
les médias. Ils disposent d’une page sur le réseau social facebook'®®. Cela est plutot timide
comme effort, pour juguler une domination des groupes voisins, diolas notamment. Nous
ne pouvons manquer de signaler qu’il existe cependant en France, une grande association
de Bainunk a Evreux. Il y’a des manifestes de cette fierté au méme titre que pour les autres
groupes ethniques sur les réseaux sociaux. Nous avons retrouvé beaucoup de groupes
composant la Casamance sur ces mémes réseaux sociaux*>*, qui se révélent étre des alliés
contre la mort programmée des identités mineures. Concernant, ces derniers, nous ne
pouvons ignorer leur réle majeur dans la construction identitaire des plus jeunes, qui

cherchent a se découvrir a travers les nouvelles sources d’information que sont les médias.

Il est difficile de parler de voisinage, puisque cette population est littéralement
absorbée par les groupes dominants. Il faut rappeler, que les Bainunks ont été refoulés de

leurs terres par les diolas et les autres groupes voisins.

L’exemple d’expropriation sur la question, le plus connu, c’est celui de la région de
Kalunayes.’® Le nom signifie « terre des lun ». Dans la langue diola, « lun » désigne les
Bainunks. L’histoire de ces populations, est un témoignage de 1’histoire des migrations
diolas. Il n’est cependant pas notre objectif de soutenir une quelconque appartenance des
Bainunks au groupe diola. Mais, remarquons, qu’a ce jour, les gens se réclamant de ces

groupes, ont souvent les mémes noms de famille. Ce qui est loin, de permettre de répondre

132 Chaka zoulou : roi zoulou en Afrique du sud

133 Communauté des Jeunes Bainounk du Sénégal, de la Guinée Bissau et de la Gambie. Leur devise : « un peuple en
quéte de son passé glorieux : les Bainounks ou les premiers hommes en Casamance » est suffisamment explicite.

34 Diolas de France, Le journal des Balantes sont des pages que nous retrouvons sur le réseau social facebook

135 Kalunayes : zone d’habitat et qui correspond maintenant & un sous-groupe diola

116


https://www.facebook.com/Bainounk/

a cette question. Puisque, & notre connaissance, les noms de familles, chez les peuples de la

mangrove, sont assez récents.

Les noms de famille rattachent I’individu a un clan. Nous avons vu que les
populations diolas, comme beaucoup de peuples africains ont adopteé tres tard cette forme
de distinction. Il y’avait d’autres outils pour marquer 1’appartenance d’un individu a un
sous-groupe. Avec la colonisation et I’avénement de 1’état civil, les noms de famille sont
venus s’ajouter & une forme de distinction déja présente. Nous verrons que cette
introduction va créer des transformations sociétales, en ouvrant le champ a une autre
catégorisation des populations. Pour certains groupes, notamment dans les anciennes
colonies portugaises, les noms sont a connotation lusophones. Ainsi, les Manjaques ont des

noms de famille, issus du parrain portugais (Gomis, Mendy, Preira, Sylva)*®.

L’exemple type chez les diolas, est celui du village de Kabrousse, ou la majorité
des habitants, ont pour nom de famille, Diatta. C’est le nom de 1’agent de 1’état civil, qui
s’était occupé du recensement, a ce moment-la. Pour en revenir a la similitude des noms de
famille, entre diolas et Bainounks, nous pouvons avancer 1’hypothése d’une proximité
entre les deux groupes. Il est d’ailleurs a noter que la plupart des gens se réclamant du
groupe des Bainunks, parlent le diola. Il reste tres peu de locuteurs bainunks dans le monde
a I’heure actuelle, d’ailleurs. La légende véhiculée sur les Bainunks a permis une
expansion des diolas et une expropriation de leurs terres, par des populations qui se veulent
égalitaristes. Leurs invasions et pillages se justifient ainsi par les péchés des victimes.
Nous allons rencontrer le méme type de justification dans beaucoup d’invasions. Il est
cependant intéressant de noter que les groupes diolas qui ont envahi les terres bainunks

sont parmi les plus acculturés, actuellement®®”.

1% Gomez, Mendez, Pereira : noms de famille hérités de la colonisation portugaise adoptés par les manjaques

137 |_es kalounayes étaient une zone habitée par les Bainounks qui ont été déplacés par des groupes diolas. Ces derniers
s’identifient par le nom de cette zone

117



1.3.4 Traditions et migrations

La complexité de I’identité nous interpelle, d’autant plus qu’elle peut expliquer les
incompréhensions entre des populations qui, a premiere vue, sont du méme groupe. Les
migrants ayant suivi un trajet différent, de ceux restés au pays, pensent preserver des
valeurs, et traits qui leur paraissent €tre essentiels dans leurs cultures. Cela n’est pas
seulement, caractéristique des migrants africains, mais se retrouvent chez les premiers
immigrés en France, la grande vague italienne, des années 1880, au début de la premiére
guerre mondiale. C’est souvent les traditions culinaires qui forment le lien envers le lieu
d’origine, si ce n’est le dernier lien, que 1’on préserve tant bien que mal. Or, ce qui est
négligé dans ce cas, c’est que les choses ne restent pas figées, au moment du départ de
I’émigré. Plusieurs facteurs interviennent dans un sens comme dans un autre. C’est ce qui
peut expliquer ce sentiment d’étre un étranger chez soi, que beaucoup d’immigrés

éprouvent en repartant « chez eux ».

Nous avons constaté avec les diolas arrivés dans les premieres heures de
I’immigration diola en France, qu’ils forment comme une population un peu en dehors des
réalités de chez eux. Ils affichent leur fierté d’étre diola, mais se trouvent désarmés devant
le diola du 21ém siecle, différent de celui de leur enfance et de leur jeunesse au village. Il
y’a d’abord le fait que par exemple, les nouveaux venus, sont nés apres 1960, et donc apres
la colonisation, ce qui constitue une donnée non négligeable, dans la construction
identitaire. D’autre part, nous avons des étudiants, donc plus aguerris d’un point de vue
intellectuel. L’évolution identitaire est différente d’un individu a un autre déja. L’objectif
de départ, n’est pas le méme. Les premiers arrivés a la fin des années 1960, sont d’abord
une force de travail. Ils viennent monnayer leur force, avec pour finalité, le retour au pays,
et pour ambition, une contribution au développement du village. D’autre part, ils n’étaient
pas nombreux, et la nécessité de se regrouper pour retrouver la chaleur des siens était plus
accrue. Les nouvelles communications ayant favorisé le contact avec les pays d’origine,
favorisent d’un co6té le rapprochement entre le lieu de migration et le lieu de départ, mais
peut constituer un isolant pour le nouveau venu, qui n’éprouve plus ce besoin viscéral de

voir du diola, de toucher du noir, comme ’ont témoigné les premiers. Ce sentiment de

118



manque n’est pas vécu par les derniers arrivés. Ils sont moins coupés du pays, et en outre,
il y’a une meilleure préparation au départ. D’autre part, les nouvelles technologies
abolissent les fronti¢res et permettent aux immigrés d’étre au courant et de contribuer aux

dialogues en cours chez eux.

L’apport de la télévision et internet donne I’illusion a I'immigré d’étre toujours un
membre de sa société d’origine, il vit de facon virtuelle les mémes réalités que ses freres et
sceurs du pays. Nous verrons d’ailleurs de plus en plus, des échanges et des incursions dans
la vie et le fonctionnement du village d’origine. Cela accentue d’autre part les situations
conflictuelles par 1’exposition et la visibilit¢é qu’apportent ces nouveaux outils
d’information. L’anonymat des premieres heures de I’immigration avait cela de préserver

les individus. Les échecs et donc les réussites n’étaient pas exposés sur la sphere publique.

Point besoin de philosopher en conséquence, pour constater les évolutions
paralléles des parcours identitaires. En outre, il suffit d’assister aux assemblées générales
des associations, pour voir la grande disparité entre les profils d’'un méme groupe. Selon
I’age, les raisons migratoires, 1’année d’arrivée, mais aussi le point de départ, rural ou

urbain, type d’immigration, les profils identitaires different.

Prenons ’exemple de [’association pour le développement de la communauté
rurale de Suelle (ADECORS). Ce groupe fédére seize villages d’une méme communauté
rurale, pour faciliter le partenariat bilatéral. 1l faut par ailleurs noter que les communautés
rurales ont disparu et que ’administration sénégalaise fait état désormais de communes,
qui ont a leurs tétes des maires élus, a la place des présidents de communautés rurales.
L’interlocuteur de I’association est désormais le maire de la commune concernée. Ces
changements dans 1’administration vont réécrire 1’histoire de la coopération entre ces
localités et leurs partenaires, qui sont amenés a changer les termes et clauses de leur
partenariat. Cela concerne toutes les nouvelles communes du Sénégal, et donc de la
Casamance qui nous intéresse dans cette étude. Mais en dehors des changements au niveau
des coopérations internationales, le changement majeur reste a notre niveau foncier. Il n’est
pas encore bien intégré par les populations, mais il reste bien présent et peut et va
certainement constituer un grand bouleversement social.

119



Les regles qui régissent un village, une commune tiennent compte des lois
traditionnelles. Dans le cas d’'une commune, ’état est bien plus présent et a un pouvoir
foncier plus fort. Les terres d’une commune peuvent étre redistribuées a des tiers, fussent-
ils étrangers a la localité, a partir du moment ou ils veulent s’installer et investir dans la
commune. Le village est assujetti a d’autres lois qui le protégent de cette expropriation de

ses terres.

Or nous ne pouvons ignorer que pour les diolas, la terre est d’abord un bien
collectif, qui lie I’individu a ses ancétres. Il lui est impossible de vendre une parcelle de
terre, puisqu’il n’en a que ’usufruit. Il n’y a pas une grande maitrise des conséquences
judiciaires du passage de communauté a commune pour les ressortissants. L’acte 3 de la
décentralisation*® aura beaucoup de répercussions sur les fonctionnements des villages.
Beaucoup de craintes seront suscitées par ces décisions que les diolas n’auront pas dans

leur globalité sentie venir.

Lors des reunions de cette association, au-dela des idées, sont d’abord confrontés
des caractéres et une pluralité de profils identitaires. La question qui se pose et que
rencontrent toutes les autres associations, c’est 1’absence notoire des plus jeunes, mais
aussi la passivité apparente des femmes dans les grandes réflexions de développement. Ce
dernier point est cependant rarement souligné. Les questions importantes pour les
dirigeants d’associations sont plutot I’engagement des uns et des autres. Et quand on parle
d’engagement, il s’agit surtout des cotisations qui font vivre ces mouvements, et de
I’organisation matérielle. Le constat fait est que sur la plus grande partie des associations
suivies, les femmes ont la commission organisation. La division des taches au niveau de la
famille est copiée dans le mode de fonctionnement des associations. Ainsi, que ce soit, les
associations de villages, les associations plus fédérales, les femmes gerent 1’aspect

domestique, pendant que les hommes s’occupent des grandes questions philosophiques.

138 Acte 3 de la décentralisation : il date de 2012 et finit le processus de communalisation entamé depuis 1872 avec la
création de la commune de Saint Louis

120



Nous avons pu constater une tres grande difficulté de gestion qui peut expliquer
I’essoufflement des mouvements associatifs en France surtout. C’est peut-étre le cas dans
les autres pays de migrations diolas. Cela peut s’expliquer par I’interférence du privé dans
ces regroupements qui sont de 1’ordre du public. Nous avons fait état des associations
comme d’un microcosme des relations inter migrantes. Les frustrations liées au vécu
migratoire, a défaut d’y trouver un apaisement y sont trés souvent réveillées. Dans une
communauté dont les regles traditionnelles régissent les fonctionnements et donc les réles
de chaque individu, I’épreuve de la modernité est assez douloureuse et peine a relier les
uns avec les autres. Le tissu communautaire en est affecté. Les relations d’origine entre les
villages, impactent fortement sur les relations entre les ressortissants en contexte

migratoire.

121



1.3.5 Les angoisses identitaires

Nous avons beaucoup usé du terme individu dans cette étude. Cette notion nous est
apparue tres forte dans la philosophie diola et joue un réle essentiel dans la conception du
pouvoir. Certes, il est présent¢ comme un peuple trés autonome, ou I’individu est tres
indépendant, trés libre, a la limite trop libre. Mais au fil des analyses, nous comprenons,
qu’il est un maillon, fortement enchassé et intégré dans un systéme et qu’il ne saurait
s’échapper de son groupe. Le fait d’appartenir a une terre, et de dépendre d’une aire
rituelle, ne permet pas a la personne de s’imaginer autrement que lié¢ a un terroir. Nous
pouvons concevoir I’identité de I’individu diola, comme étant lié au sang et non au sol. Ce
qui nous fait dire, le droit du sang prime sur le droit du sol. C’est la loi du sang qui va
valider celle du sol. Il n’y a pas de choix quant a 1’appartenance a une communauté
donnée, elle est imposée au diola. C’est siirement le cas de toute personne. Mais ce cas
nous a paru intéressant, par son approche, et par sa fagon de lier 1’individu
irrémédiablement a son groupe. Et ce, méme si ce dernier exprime un rejet ou un refus de
s’apparenter aux siens. Ceci pour dire, qu’il n’y a pas que des irréductibles ou des
passionnés de leurs cultures. Nous avons des résistances face a cet héritage et méme des
dénis identitaires. L’héritage culturel peut s’avérer pesant pour certains, notamment les
migrants et plus encore pour leurs enfants, qui se trouvent ainsi écartelés entre leurs

cultures d’origine et leur culture d’adoption ou de naissance pour les dernieres cités.

Nous pouvons expliquer les angoisses identitaires par le fait, qu’il y’a de nouveaux
facteurs qui ne sont pas réellement intégrés par les migrants, et méme par les diolas qui
sont restés dans le village des ancétres. Nous avons parlé plus haut des religions, qui ont
fortement bouleversé les certitudes identitaires des diolas, mais aussi les influences des
autres cultures, tant africaines qu’européennes. L’avenement de la mondialisation impose
aux différentes cultures de se renouveler pour survivre au risque de disparaitre. Cette
angoisse culturelle se ressent au niveau des franges les plus fragiles de chaque
communauté. Il n’est pas inadéquat de considérer que les migrants sont parmi les plus
exposés et donc les plus fragiles de chaque communauté. Cette fragilité peut se

comprendre par le fait que la distance ne leur permet pas de se nourrir du patrimoine

122



culturel et donc de se renforcer pour faire face aux autres cultures. Méme si les migrations
peuvent étre considérées comme un moyen de se nourrir des autres et de s’insérer dans la
mondialisation, et par conséquent de survivre. Cela reste néanmoins un dilemme. 1l faut
déja appréhender la mondialisation, se la réapproprier. Ce qui est loin d’étre évident pour
des populations, dont I’histoire s’est abreuvée de soumission par les acculturations
apportées par les différentes colonisations. Lors de nos recherches, nous avons surtout
rencontré des gens dont I’ambition était de se fondre dans une civilisation européenne.
Méme si le discours de préserver les cultures d’origine était tenu, il n’en demeurait pas
moins, que c’était présenté¢ sous un angle d’exotisme. Les traditions nous sont apparues
comme une touche livresque. Il est difficile de parler de mondialisation dans ce cas de

figure. Le terme de globalisation nous semble plus approprié.

Nous avons vécu I’expérience avec 1’organisation d’une journée des femmes diolas
en France. Cet événement annuel a suscité beaucoup d’interrogations, tant au niveau des
populations ciblées que de leur entourage immeédiat. Pourquoi ne pas fondre ce mouvement
et en faire une grande journée pour la Casamance ? Nous revenons au réve identitaire
d’une grande Casamance. Il est présent dans la plupart des initiatives des ethnies de la
région. Le grand probléme, c’est de s’accorder sur les vraies limites de la Casamance.
L’hésitation dans les qualificatifs accolés a cette Casamance, historique ou naturelle sont
des preuves d’une absence de consensus autour de la trés médiatisée question

casamancaise.

Le défi est immense dans la tenue d’une journée des femmes. Elle s’adresse non
seulement a une ethnie dans un contexte politique délicat, mais elle pose la question du
genre au sein d’un groupe qui a régi dans ses régles de vie les divisions du sexe. Mais
surtout, il y’a une nouvelle définition des places de chaque personne avec les religions qui
prennent de plus en plus de place dans la vie des migrants. Il y’a aussi et principalement les

migrations qui ont redessiné les espaces sociaux.

Les associations de migrants diolas que nous avons trouvées, méme si elles sont des
regroupements de femmes, sont des extensions des associations de villages ou des petits
groupes de femmes. Les grandes décisions sont la prérogative des hommes. Nous en

123



voulons pour argument, le bukut qui est fermé aux femmes, et qui est la base secréte de

tout village.

Les organisations des cérémonies respectent la division des sexes et de 1’espace tel
que nous pouvons le voir dans la société diola. Or, avec une journée des femmes diolas,
pensée et organisée par les femmes, il y’ a une exclusion de fait des hommes. Les craintes
exprimées d’un féminisme ne font que refléter une réalité a laquelle font face les migrants
diolas. Nous verrons que lors de I’analyse des parcours de vie et des vécus migratoires, il
y’a une différence quant a la réussite des parcours. Il y’a une autonomie acquise avec
I’immigration que les femmes ont gagnée. Les femmes diolas ont perdu avec 1’avénement
des nouvelles religions une certaine liberté. Il semble qu’elles ont retrouvé certaines

prérogatives avec les migrations.

Cependant malgré un épanouissement sur le volet économique des femmes, la
sphere publique reste largement contrdlée par les hommes. Le discours est porté par les
hommes, méme si nous nous sommes rendu compte que souvent les initiatives sont

féminines.

Il y’a en fait d’un c6té ce besoin d’homogénéiser de la part des migrants, voire de
s’intégrer dans la communauté francaise, et de ’autre cette crainte d’étre dissout dans le

magma des communautés immigrées en France.

Nous pointons ces hésitations que rencontrent les diolas en France, au méme titre
sirement que d’autres groupes. La question en filigrane de toutes ces questions, c’est
comment étre, comment exister en pays etranger. Il faut le dire, plus que le refus, la crainte
d’étre différent, est trés présente. C’est ce qui justifie cette nécessité de s’intégrer dans la
nation francaise ressentie par les migrants et leurs enfants. En cela, les diolas ne sont pas
differents des autres. Nous retrouvons les mémes angoisses dans les autres groupes
migrants. Nous pouvons I’admettre au vu des politiques migratoires et des politiques de
gestions des questions relatives aux migrants. Au-dela, il y’a comme un besoin d’étre
invisible que nous avons ressenti au contact des personnes rencontrées. Ne pas se faire

remarquer est devenu une regle tacite pour les migrants diolas, pour ne pas géner les

124



« francgais de souche ». Mais cette discrétion est décrite comme une qualité chez les diolas.
Il faut s’effacer et s’intégrer. Il nous revient la crainte de ne pas déclencher de pétition de
la part des francais. Les migrants ont trés tot intégré la nécessité de se rendre invisible aux
regards des populations locales. Cette volonté est facilitée par le fait que ces migrants ne
vivent pas ensemble et sont en contact avec d’autres groupes. Les relations interethniques
sont a ce propos, assez intéressantes. Nous ne pouvons manquer de souligner la

contradiction entre intégration et existence en tant que groupe.

La survie de I’individu est donc intimement liée a celle du groupe. Et cela, méme si
les velléités d’échapper a cet héritage existent de plus en plus. En somme, 1’angoisse
existentielle des migrants diolas est tres forte, et trés marquée par le fait de vivre en terre
étrangere. Elle sera transmise aux descendants et va étre un élément fondamental dans le

mode de fonctionnement des immigrés et dans leurs rapports internes et avec les autres.

La crainte de disparaitre constitue de ce fait, un frein a la création de grandes
associations fédératives. En fait, il est tentant de parler de conscience du risque de la
disparition de la langue et des cultures diolas. Le village reste le dernier noyau dur, qui
rattache 1’individu a son terroir. C’est le symbole de son importance. Car qu’est ce qui fait
I’individu, si ce n’est un ensemble de valeurs, une histoire qu’il a acquis de ses ascendants
et qu’il va transmettre a ses descendants ? Nous pouvons donc comprendre que s’intégrer
peut-étre vécu comme une forme d’aliénation pour une grande majorit¢ de diola.
L’individuation chez les diolas est certes tres forte, mais ne fait qu’insister sur une
interdépendance des individus entre eux. Ce qui nous fait penser a une certaine négation de
I’individu dans les sociétés diolas. Nous sommes de ce fait loin de I’individu indépendant,
anarchiste que peut-nous autoriser une rapide lecture superficielle des coutumes diolas.
Nous insistons sur cet aspect, qui nous semble étre la base de la construction identitaire du
diola. La ritualisation a tous les niveaux de la vie, et de I’individu et de son environnement

sont les fondements de 1’existence des villages et donc de la survie de I’individu.

125



L’importance du village chez le diola est déja soulignée par d’autres chercheurs. La
question «aw bey™®» que pose tout diola & son vis-a-vis, renvoie a 1’appartenance
villageoise, mais aussi a la question identitaire. En demandant a son interlocuteur, « de
quel village tu es ? », le diola lui soumet un questionnaire qui lui permettra de 1’identifier
et de le situer par rapport & un systeme de parenté, et a des aires rituelles. La réponse a
cette question va lui ouvrir tout un pan de I’histoire de son « frere diola ». C’est également

ce qui va lui permettre de se comporter comme il sied avec cet autre diola.

L’altérité au sein du groupe prend toute son importance. Un diola du village de
Suelle n’aura pas la méme réaction face a un diola du village de Kadjinole, que face a un
diola du village de Katoudié. Les différences de coutumes prennent tout leur sens dans ce
cas de figure, et apparaissent dans ces cas. D’ou la difficulté de retrouver des grandes
associations fédérales comme celles que 1’on retrouve chez les migrants de la vallée du

fleuve Sénégal.

Nous nous sommes permise d’interroger 1’altérité chez les diolas. Ce point s’est
invité dans nos recherches. Il nous a permis de mieux comprendre des non réponses face a
certaines questions. Il est vrai que le fait d’appartenir au groupe des diolas peut ne pas étre
un avantage dans certains contextes. Les différences culturelles peuvent étre tres marquées
au sein d’un méme groupe. Les diolas du département d’Oussouye et ceux du département
de Bignona peuvent ne pas se fréquenter en raison de différences culturelles qui perdurent
malgré le contexte migratoire, et peut étre du fait de ’immigration. Il nous a semblé méme
que ces différences sont cultivées en terre migratoire. Nous en voulons pour exemple,
I’observation des manifestations organisées par des diolas en France. Les origines des
participants dépendent fortement des villages d’origine des organisateurs. Il est rare ainsi
de voir dans une méme célébration des diolas ressortissants du département de Bignona et
des diolas originaires du département d’Oussouye. De la méme fagon, les mariages
internes sont assez rares entre ces deux ensembles. Il n’y a pas d’interdit spécifique, mais

une habitude héritée des histoires de ces différentes faces d’un méme groupe. Les raisons

¥ Doon tu es ?

126



de ces réticences a un échange matrimonial entre personnes d’une méme communauté
insistent sur des coutumes qui ne sont pas acceptées dans les différents sous-groupes. Il n’y
a pas d’interdit spécifique ou bien énoncé en ce sens. Il y’a des méfiances qui sont nées
d’un cumul de facteurs, qui vont ériger une distance entre des gens d’un méme groupe. Ces
facteurs sont d’ordre religieux et culturel. Nous pouvons déja voir une division religieuse.
Le sud est catholique et de surcroit semble plus ancré dans une culture traditionnaliste.
Mais nous verrons dans nos observations qu’elle est aussi trés occidentalisée, surtout en
contexte migratoire. Il est vrai que la religion catholique est percue comme une forme de
modernité. Elle est trés européenne, et pour les diolas qui 1’ont adopté, une fagon pour eux,
de s’occidentaliser. C’est la religion du pouvoir et elle confere a ses adeptes une certaine
puissance d’abord, mais surtout est un signe apparent d’intégration a la société européenne.
Ce qui peut expliquer que le nord de la Casamance musulmane soit la région des diolas
non seulement acculturée méme si le fait d’avoir adopté la religion occidentale est aussi
une forme, mais a une époque ou I’Islam dérange et fait beaucoup parler, elle est la religion
des gens qui sont contre ’occident et contre toute forme de modernité. Ce qui est
intéressant c’est que par la religion, on verra des philosophies naitre qui vont opposer
davantage les freres d’un méme groupe. Le sud reprochera aux diolas du nord
« mandinguisés » de n’avoir aucun respect pour les femmes et de les traiter comme des
objets. Dans cette relation, c’est aussi les relations avec les mandings qui sont indexées.
N’oublions pas que ces rapports ont ¢té conflictuels dans 1’histoire de 1’islamisation des

diolas.

L’un de nos contacts, originaire d’un village du département d’Oussouye justifiait
son refus d’épouser une femme du département de Bignona, une «fille Fofii » pour
reprendre I’expression, par le fait qu’elles sont réputées étre des femmes légeéres. Cette
méfiance vis-a-vis des femmes du Fofii comme il I’a dit, date de leurs péres. Cette
assertion surprenante, vient de la méconnaissance de certains rites, comme Ebuney, qui est
célébreé dans certains villages diolas du département de Bignona. Pour le profane, c’est une
forme de libertinage. Or si ce rituel implique une femme, elle a pour fonction de confier un
« boekin » a une femme. La légéreté dénonceée fait partie des écarts que nous pouvons
trouvons en marge de chaque grand évenement, et ce quel que soit la société concernée.

Les frontieres internes sont trés présentes, et peuvent étre plus marquées que les frontiéres

127



entre différents groupes ethniques. La religion si elle a une responsabilité dans ces

distanciations, elle ne vient qu’appuyer des traditions déja présentes.

Mais au-dela de ces différences entre sous-groupes diolas, il existe beaucoup plus
de points communs dont le plus important est le bukut. Les clivages au sein du méme
groupe sont exagerés en contexte migratoire. Si la classification des sous-groupes diolas
est plus variée, trois grandes entités sont plus visibles dans leur volonté de se différencier.
Une certaine rivalité non dite apparait lors des rencontres des migrants diolas. Le premier
constat est que le groupe dit « kasa » issu du département d’Oussouye est rarement présent
dans ces grands rassemblements. Mais d’un autre coté, les deux grands groupes Bluf et
Fofii sont dans une concurrence latente. Un projet ou une association est labellisée selon
I’origine des dirigeants ou des initiateurs. Un de nos entretiens nous soulignait que pendant
trés longtemps dans I’histoire, le Bluf a dominé le Fofi. Cela a un impact dans les
fonctionnements et les interactions dans les associations. Cela apporte des explications sur
la difficulté de fédérer les diolas dans une méme association. Il est méme difficile de parler
de ces sous-groupes, de les nommer dans les grands rassemblements. Le terme diola
réconcilie finalement ces sous-ensembles et permet de gommer superficiellement les
aspérités ethniques. Parler de diola est une fagon d’unifier et de présenter un groupe lisse,

avec une vision commune.

Nous en revenons au concept de 1’ethnie. Comment a été créée cette ethnie diola ?
Cela n’est pas sans rappeler les bétés de Cote d’ivoire, qui au début, étaient plusieurs
groupes qui ont fini par avoir une réalité ethnique. En ce qui concerne les diolas, leur auto
identification insiste sur le territoire, le village, et ce méme du point de vue linguistique.
C’est pourquoi, le diola du village de Kaparan, va se présenter comme un ressortissant de
ce dit village et qui parle le dialecte de ce village. C’est aussi le cas des autres diolas qui
vont se définir comme des enfants de leurs villages. Il y’a, finalement, autant de groupes
que de villages diolas, pouvons-nous avancer. Il est donc naturel de parler des villages
comme des véritables blocs identitaires. Les revendications actuelles d’un grand groupe
soudé, bien que fortement visible du fait de la rébellion casamangaise, ne sauraient effacer

ces clivages au sein de 1’ethnie.

128



Il n’est pas question pour nous de nier I’existence de cette ethnie. A partir du
moment ou des individus se reconnaissent du groupe, on ne saurait remettre en question
I’ethnie diola. En se disant diolas, ils se sont reconnu une histoire commune, méme si
chaque sous-groupe va revendiquer 1’authenticité au détriment des autres. Mais n’est-ce

pas le cas de tout groupe d’individus ?

Certes, nous sommes a une ére, et dans un contexte migratoire qui laisse penser a
une possible disparition des petits groupes. L’heure est a la civilisation universelle, mais
aussi aux résistances identitaires et également aux colonisations culturelles, qui empruntent
souvent un manteau cultuel. C’est le cas notamment pour les cultures islamiques, qui vont
fortement influencer les néo convertis et les adeptes de la religion musulmane, et qui sont

traditionnellement d’une culture autre que celle de la péninsule arabique.

La migration est un vivier idéal de la mondialisation ou encore de la globalisation,

compte tenu de la cohabitation entre plusieurs cultures..

Ainsi donc, mondialisation ou globalisation ? Les deux concepts vont nous suivre

tout au long de notre étude.

Comment est définie la mondialisation ? Si & la chute des deux grands blocs, la
mondialisation a surtout concerné des politiques économiques et des échanges de
commerces entre les peuples, de plus en plus, elle questionne les cultures des peuples

concernés. C’est également le cas de la globalisation.

A partir du moment ou 1’aspect culturel s’est invité dans ces politiques, il devient
inévitable pour les peuples de développer des stratégies pour ne pas s’effacer de I’échiquier
culturel mondial. Nous en revenons toujours a la question de la survie culturelle des

populations.

En somme, pour paraphraser les préceptes de I’ethnie telle qu’elle est pensée par les
chercheurs, les diolas, c’est un ensemble de rites et de valeurs qui constituent les

129



fondements d’un groupe en évolution, et qui est en contact avec d’autres populations, par

les migrations et qui est en construction permanente, avec les apports de la modernité.

Dans le cas des diolas, nous voyons plus une globalisation qui en a fait un grand

groupe ethnique qui constitue le quatriéme, d’un point de vue numérique au Sénégal**°

1.3.6 Relations inter-villageoises

Dr’ailleurs, pour revenir a la configuration des assemblées générales, I’occupation
de I’espace est tres significative et démontre la place de chacun dans 1’association. De
fagon plus ou moins consciente, les membres sont assis par villages d’abord, par genre et
par classes d’age. Mais ce qui interpelle surtout I’observateur c’est de voir des groupes
bien marqués avec des prises de position quasi similaires selon le groupe d’appartenance. Il
y’a une solidarité de fait qui s’affiche lors de ces rencontres. Cela ne veut pas forcément
dire que ces groupes sont d’accord sur les points débattus, mais s’imposent une solidarité
qui leur interdit de contredire leur camarade, a moins d’une question grave. Cela peut se
comprendre. Nous avons une solidarité inconsciente que nous pouvons retrouver dans
quasiment toutes les associations qui rassemblent des membres plus ou moins hétérogénes.
Le paradoxe dans ces regroupements ou associations, c’est qu’elles sont censées mettre en
commun les intéréts de tous, mais finalement les uns et les autres défendent les intéréts de

leur quartier, de leur village etc.... ou des fois de leur génération.

Les débats interpellent assez souvent « les jeunes », les « femmes ». Ce qui renforce
les rivalités au sein d’un méme groupe. Le discours de gommer les différences s’adresse
surtout aux villages, mais ne se penchent pas réellement sur les relations de genre ou d’age.
Ceci peut s’expliquer par le fait que cela apparait normal dans une société¢ qui,

traditionnellement divise les taches et les fonctions dévolues a chaque groupe selon son

140 es diolas : 4 éme groupe ethnique d’un point de vue numérique au Sénégal

130



sexe, et son age. Cette facon d’interpeller deux franges de la communauté, qui sont
présentées comme les plus fragiles et sont, en conséquence prises en charge par les
institutions du pays d’accueil, pointe une fois de plus les problémes relationnels au sein du
groupe. En fait, le fait de mettre le focus sur des groupes bien déterminés n’est pas

conscient et sirement pas assumé.

Au-dela de ces clivages basés sur 1’dge ou le genre, les parcours migratoires et les
réussites d’un individu a un autre, impactent fortement les fonctionnements des
associations. Si les associations révélent ces rivalités, les événements familiaux et
organisés par les associations dévoilent encore plus les antagonismes et permettent a la
faveur du stress occasionné par ces rassemblements 1’éclosion de beaucoup de rancceurs.
Les amitiés résistent moins facilement avec les épreuves de la migration. Si au début des
mouvements migratoires diolas, les gens se rapprochaient et nouaient des relations pour
faire face a leur nouvelle vie, il n’en est pas de méme actuellement. Les transformations
familiales et sociétales vont beaucoup peser sur ca. Les réussites des parents intégrent
celles de leurs enfants. Ces derniers vont étre la source de beaucoup de distanciation et de

conflit entre leurs parents et leurs freres et sceurs de migration.

Les fonctionnements des associations de migrants diolas hésitent entre un modele
traditionnel et un autre plus moderne, qui va s’inspirer des associations déja présentes dans
le pays d’accueil. Or si nous sommes dans des structures loi 1901, les membres des
associations sont unis par des liens qui peuvent entraver une évolution plus moderne des

associations. Il en est des activités qui doivent rythmer la vie associative.

Nous avons déja ciblé les types d’associations. Cette typologie met en évidence le
rapport village, individu. Les associations villageoises ont occupé et occupent encore une
place essentielle dans les priorités des migrants. En théorie, nous pouvons dire qu’il y’a
autant d’associations que de villages présents symboliquement a travers leurs ressortissants
en France. Nous ne pouvons ignorer le fait que chaque village diola veut affirmer son
autonomie et tient donc a fonctionner comme une entité indépendante. Les besoins de la
famille et du village imposent ces regroupements. Mais cette forme se heurte a une autre
réalité qui force les migrants a se regrouper et a militer dans des grandes associations. La

131



réalité qui fait du village une spécificité bien africaine et archaique commence a s’imposer
aux diolas d’Europe. Elle est cependant difficilement intégrée par beaucoup de

ressortissants des villages.

Partant de 13, il faut instaurer un autre type. Les nouvelles formes de coopérations
qui accompagnent les projets de développement s’adressent a des entités plus larges, et
ciblent plus de populations. Ce que ne peut offrir un village diola. Nous évaluons la taille
moyenne d’un village diola entre 1000 et 3000 résidants. Il y’a des villages qui en
comptent beaucoup moins. D’autre part, les activités des associations de migrants
manquent de pertinence en ce sens qu’elles sont d’abord festives et pour se démarquer et
intéresser les bailleurs et d’éventuels sponsors, il est nécessaire de repenser les activités
associatives. La transition entre le premier objectif de se retrouver et les réalités modernes
de concrétiser et de réaliser des projets de développement est difficilement intégrée par les
associations de villages. La question revient sans cesse lors des assemblées générales des
associations. Il est difficile pour ces groupes de se repenser et de fixer des priorités quant a

la nature des projets a défendre.

Aux premieres heures associatives, au début des années 1980, les soirées culturelles
ont ¢€té les principales formes d’expression pour les migrants. Certes, il y’avait toujours un
objectif clairement affiché de participer au développement du village d’origine. Souvent, il
était organisé une soirée pour financer 1’achat d’un matériel, tel que décortiqueuse ou des

médicaments.

Pour obéir a la nouvelle conception, il faut plutét accompagner le développement et
donner les outils nécessaires aux villages concernés et donc aux résidants, les moyens de se
développer. Ces grands programmes ne peuvent donc s’adresser a un seul village. La
survie des associations villageoises est assimilée non seulement a la survie des villages

eux-mémes, mais aussi a la survie des natifs.

A partir de la, les communes ont commencé a se créer une identité commune et a

penser des projets qui peuvent intéresser les bailleurs et donc susceptibles d’étre financés.

132



Ces mises en place ne se font pas sans heurts. Les villages qui tres t6t se sont lancés dans le
partenariat se retrouvent confrontés a un partage auquel ils ne s’étaient pas préparés. Les
partenaires ne se penchent plus sur un village, mais sur une entité administrative. Et cela, la
majorité des migrants peinent a suivre ce changement de données. Nous pouvons
comprendre qu’il y’ait des couacs dans le fonctionnement de ces associations fédératives.

D’autant plus qu’il s’agit de villages frontaliers qui ont souvent eu des histoires communes

difficiles.

Pour en revenir a la question des activités associatives, les structures peinent a
exister. Et 1a, nous assistons a un lobbying médiatique, a une sorte de quéte effrénée de
visibilité des migrants. Elle est d’abord individuelle, méme si, elle est présentée comme
une nécessité collective. Nous ne pouvons manquer de souligner les rapports entre individu
et collectivité. Le discours tenu est quasiment le méme dans toutes les associations de
villages. 1l faut se sacrifier pour le village. Nul ne doit exister en dehors du Village. C’est
la devise des natifs. Nous sommes loin des sociétés hiérarchisées qui magnifient les actions
individuelles. Mais dans ce contexte migratoire, et avec les influences modernes, ces
assertions sonnent faux devant les frustrations des membres des associations. Car en
dehors des actions menées au sein de leurs structures, il n’y a aucune autre occasion pour
ces gens, ces fils et filles du village d’exister. La reconnaissance des siens sera toujours un
point qui va beaucoup jouer sur les comportements et les engagements des uns et des

autres.

Cela peut étre aussi une explication quant au non engagement des plus jeunes, qui
ont eu un autre vécu et qui ont surtout d’autres attentes. Si leurs parents ont besoin de la
reconnaissance du village d’origine, les enfants des immigrés sont dans une démarche
d’acceptation de leur pays de naissance, la terre d’immigration de leurs parents. Les

intéréts divergent donc.

Il ne s’agit pas de la seule raison de cette distanciation des plus jeunes vis a vis des

associations villageoises.

Les nouvelles formes de communications isolent de plus en plus et mettent I’accent
sur l’individualisation. La structure familiale dans les familles des migrants s’est

transformée. Il n’y a quasiment pas de vie familiale. Les parents et leurs enfants partagent

133



un espace sans se connaitre. Nous sommes loin de I’image traditionnelle d’un repas
convivial entre membres d’'une méme famille. De la méme fagon avec la pluralité des
programmes de télé et I’accés facile a internet, il y’a un encouragement certain a une vie
plus individualiste. Le cercle familial a explosé au profit d’un cercle virtuel. De ce fait, il

n’y a pratiquement plus de transmission de quelque sorte qu’elle soit.

Les problémes principaux des associations sont de trouver des activités qui puissent
mobiliser et intéresser a la fois les ressortissants des lieux d’origine des migrants et attirer
en méme temps des bailleurs et des sponsors. Or comme précédemment souligné, la
pertinence des projets est une condition sine qua non d’un sponsoring ou d’une subvention.
Les arguments pour intéresser des structures qui vont financer les activités mettent d’abord
en avant le nombre de personnes attendues et ciblées par les activités. Il est donc difficile
pour une association de village de viser un grand nombre de personnes et donc de présenter

cet argument pour I’organisation d’un événement.

Nous avons rencontré ce cas avec les opérateurs téléphoniques. Lycamobile!**, par

exemple qui a pour cible les populations migrantes, ne financent pas d’événements qui
mobilisent moins de cinq cents personnes. Il s’agit pour eux aussi d’une opération

¢conomique. Il y’a logiquement I’attente de retombées.

Nous reprenons I’exemple de 1’association des ressortissants de la Commune de
Suelle, qui lors de ses assemblées générales peinent a atteindre trente participants, pour une
structure qui fédére seize villages. Nous sommes a une moyenne de deux représentants par
village, sachant que certains villages n’ont pas de présence dans cette association. Il faut
souligner que les nouvelles divisions administratives ont beaucoup impacté sur les profils
des associations de ce type. Le passage de communauté a commune va changer les
données. Il n’est pas évident pour les individus de suivre les nouvelles évolutions

politiques et sociales qui vont avec ce nouveau tracé géographique du pays. D’autre part,

141 |ycamobile : opérateur téléphonique virtuel dont le siége social se trouve au Royaume uni

134



ces changements ont réveillé sinon renforcé I’ambition de certains villages a devenir des

communes.

Ce type d’associations suscite souvent un rejet et la crainte de ne plus exister. Il y’a
d’abord ceux qui pensent qu’ils sont 1ésés par une telle structure et qui veulent plutot se
cantonner aux associations villageoises, et ne trouvent pas leur place dans une entité plus
large. Nous ne pouvons nier la dimension humaine dans ces situations. Nous avons des
gens qui sont confrontés a des faits auxquels ils ne s’étaient pas préparés. En plus de se
fondre dans leur structure villageoise, il leur est demandé de sombrer dans 1’anonymat
d’une plus grande structure. Cette attitude n’est pas typique des diolas. Rappelons que le
sentiment nationaliste est quelque chose de bien présent chez tous les peuples et n’est pas
facilement géré. Il s’exprime a travers les crises que rencontrent les nations dans leur
formation. La volonté d’étre particulier et de ne pas étre seulement un élément d’un grand
ensemble homogeéne. Il est curieux de voir cela chez des peuples qui pronent 1’égalité a
tous les niveaux. L’endogamie est comprise dans la formation identitaire. Elle s’exprime a
travers les implications des individus dans les activités qui concernent le village. On peut
comprendre que I’identité soit vécue d’abord a un niveau microcosmique. La premicre
étape est familiale et la derniére étape est logiquement la nation, voire a une dimension

transnationale.

Le parcours migratoire et I’aboutissement ou non du projet migratoire interpellent

plus d’un, puisqu’ils interviennent dans tout rassemblement.

La difficile cohabitation entre ces personnes dans un contexte migratoire peut
s’expliquer aisément, ayant hérité d’une culture qui ne les prédispose pas a la mixité. Les
grands événements qui sont aussi des moments de retrouvailles entre les migrants diolas

permettent d’observer les interactions entre ces populations.

135



1.3.7 Rites d’intégration, prérogatives des femmes

Nous disions donc qu’étre diola c’est depuis la naissance. Il y’a une reconnaissance
et acceptation dans la communauté, qui fait de chaque individu un membre de sa sociéte.
Ne négligeons pas cependant 1’acceptation de 1’individu. Nous verrons que ¢’est un facteur
important surtout pour les diolas qui sont nés en contexte migratoire, fut ce en Europe ou
méme dans les autres régions du Sénégal. 1l ne suffit plus de naitre diola, il faut aussi
accepter d’étre de ce groupe. C’est dire qu’on ne nait pas diola, on le devient, et on
apprend a I’étre de la méme fagon qu’on ne nait pas femme, on le devient, pour reprendre
les propos de Simone de Beauvoir*®. Cela est d’autant plus vrai quand on est loin du

territoire diola, et donc des outils locaux de construction identitaire diola.

Chaque communauté a ses rites d’intégration. C’est aussi le cas chez les diolas.

Nous avons suivi certaines de ces procédures dans les organisations lors des

grandes cérémonies qui rythment la vie familiale en France.

|.3.8 La naissance

La premicre étape est, nous le pensons, la naissance. C’est sirement le cas, pour
beaucoup de cultures. 1l nous aurait été peut-étre possible de remonter cette reconnaissance
lors de la conception ou encore a partir du moment ou la future mere se rend compte de son
état. Mais la pertinence des rites lies a la naissance a perduré dans le temps et nous
semblent plus parlant a I’heure actuelle. Les rites se sont édulcorés a la faveur du temps et
la distance d’avec le pays d’origine qu’impose la migration. Toutefois, il importe de
souligner que, quel que soit le moment choisi, la naissance ou la grossesse, reste dévolue

aux femmes du patrilignage. La maternité est un domaine réservé aux femmes.

142 Simone de Beauvoir in Le deuxiéme sexe

136



A la naissance d’un individu, ses tantes I’introduisent rituellement dans le
patrilignage, et ce quel que soit les convictions religieuses des parents. Il serait plus
adéquat de dire que I’individu est accepté comme un membre du patrilignage. Cette partie
qui consacre la « diolaité » du nouveau venu est trés importante. En contexte migratoire, il
arrive que pour des raisons liées a la distance, 1’on prenne une femme se rapprochant du
lignage pour officier lors de la cérémonie d’acceptation du nouveau-né. Nous verrons ici
I’importance des nouvelles associations liées au patronyme. Ces nouvelles formes de
regroupement appelées « jamoral » vont palier a I’absence de famille dans certains cas. Le
terme utilisé « filaf » pour les désigner insiste sur ’appartenance a une filiation commune,
et en appelle a I’origine des membres qui seraient issues d’une méme famille au départ. En
effet, avec la distance d’avec le lieu d’origine et donc du groupe de départ, la famille est

réinventée, et de nouveaux liens se créent a la faveur de I’'immigration.

Plus qu’un terme, « filaf » est un concept qui fait directement appel a la filiation.
Nous retrouverons d’ailleurs cette philosophie de la filiation dans des associations reposant

sur le nom de famille et donc la généalogie en France.

Cette fonction des femmes va au-dela des religions. Ce qui nous permet d’avancer
que c’est une tradition typiquement diola. Le statut des femmes en milieu diola est assez

complexe.

Prenons le cas d’une famille diola musulmane. Lors du baptéme, c’est une ariman,
cousine du patrilignage du pere de I’enfant qui porte le nouveau-né dans ses bras, lors de
I’imposition du nom. Il ne s’agit donc nullement de la mére, ni d’un quelconque membre
de sa famille. L’enfant appartient au pere. Il est donc normal que ce soit ses « asom »
tantes paternelles qui I’accueillent dans la famille. Mais il est difficile de comprendre si

I’on ne se référe pas au systéme de parenté tel qu’il est pensé chez les diolas.

La filiation chez les diolas est la base de la parenté. C’est peut-étre le cas pour la
plupart des sociétés. Nous allons néanmoins analyser celle de la communauté diola. 1l faut

déja definir la notion de « ariman » ou belle-sceur. Le terme générique « kuriman » désigne

137



I’ensemble des femmes du patrilignage. Le terme le plus globalisant, « furimanaf » va plus
loin et integre au-dela des femmes, les fonctions et les droits et devoirs de ces femmes. Au
sein de cette catégorie de personnes dans la famille, il y’a une catégorisation selon la
parenté, qui sépare les nicces, les petites filles et les tantes. C’est donc la tante paternelle
du nouveau-né qui le porte dans ses bras, lors de son baptéme. Ce n’est presque jamais la

sceur du pére, mais une cousine de la méme concession, « fankaf 143

», qui joue le role de
marraine de I’enfant. Dans les usages diolas, les parents les plus proches, comme les fréres
ou les sceurs ne sont pas les plus visibles lors des grands événements comme les mariages
ou baptémes. C’est une fagon, de mettre en avant la grande entité qui compte le plus, la
concession, mais aussi de souligner I’importance du patrilignage, et donc de consolider les
liens qui unissent les membres du patrilignage. C’est peut-étre une fagon aussi de prévenir
la subjectivité liée au fait qu’en tant que parents directs, on n’est souvent pas assez

objectif.

Il importe de distinguer « fankaf » la concession de « filaf ***» qui est la filiation. A
ce propos, il est intéressant de préciser que le mot « filaf » est construit a partir de « fil »
qui désigne le sein maternel. De 14, a supposer que nous sommes en face d’une société qui,
bien que reconnue comme patriarcale et virilocale, repose sur la lignée maternelle. Nous
comprenons mieux la place qu’occupent les « kuriman®*® » dans ce systéme de parenté.
D’autre part, nous ne pouvons pas ne pas penser a la parenté biologique que traduit « filaf »

et la parenté sociale qui est plus représentée par le « fank ».

Si nous revenons sur les belles sceurs, il faut percevoir la notion d’usufruit, qui est
vehiculée par le radical « ri » qui signifie : manger. La belle-sceur c’est celle qui a le droit
de « manger » et qui doit le faire. « ariman'*®» , a-ri signifiant qu’clle mange. De la

méme fagon, le pluriel «kuriman » conjugue ce droit et devoir de manger « qu’elles

43 Fankaf : la concession
144 Filaf : le patrilignage
145 H .
Kuriman : les belles sceurs

146 Ariman : la belle sceur

138



mangent ». Et quand on prend le terme « furimanaf **'», elle est encore plus explicite par
son prefixe, « furi » qui veut dire manger en diola. Nous comprenons par ces désignations
les prérogatives dévolues aux belles sceurs du patrilignage. Ceci n’est qu’une forme
d’équilibre entre enfants du méme « fank ». Nous sommes cependant, loin d’une toute
puissance des belles sceurs, au détriment des épouses. Il y’a une volonté d’équilibrer les
relations qui est trés manifeste, a notre avis. Il faut relever d’ailleurs les suffixes
accompagnant les appellations des belles sceurs en diola. « Ariman », « kuriman », ou
encore « furimanaf », dans ces termes, il y’a la désinence « man », qui est le début d’une
action. Il nous semble que ce soit I’action de partir. La belle-sceur a le droit de manger et le
devoir de partir. En fait, nous partons du principe que D’appellation réelle, serait
« arimanajaw », ce qui pourrait se traduire par « qu elle mange et qu’elle parte ». Ce terme
a lui seul définit les prérogatives et devoirs de chaque élément de la famille, et prévoit les
inter actions entre membres d’un méme « fank ». Les femmes devant quitter la famille, une
fois mariées, reviennent pour manger leur part en quelque sorte lors des cérémonies. Il faut

d’ailleurs préciser qu’a ce propos, que 1’on ne devient « ariman » qu’une fois mariée.

Le statut de «ariman» ou belle-sceur est une étape que la fille du patrilignage
acquiert avec le mariage. C’est la socialisation des femmes qui est symbolisée par le
concept de belle-sceur. Cela participe de 1’équilibre familial et du partage des taches dans
la société. Cela conforte une fois de plus que le rite de passage au statut de femme diola

passe par le mariage et surtout par la maternité.

YEyrimanaf : tout ce qui est lié aux belles sceurs

139



1.3.9 Le mariage diola

On intéegre le groupe par le canal du mariage aussi. Ca concerne surtout les femmes.
Faut-il le rappeler, c’est une femme qui intégre un foyer, et partant un lignage. Nous
sommes en face d’une société virilocale, d’ou cette intégration d’une femme dans un autre
groupe. Les rites différent selon 1’origine de la future épousée. C’est plus simple quand il
s’agit d’une femme issue du méme village que le futur mari. Les choses deviennent plus
complexes quand la femme a accueillir vient d’ailleurs. Nous le voyons lors des

cérémonies de mariage.

Il y’a deux parties qui concernent les deux familles des futurs conjoints. La
procédure traditionnelle nécessite plusieurs étapes. Le mariage chez les diolas, comme
chez beaucoup de groupes traditionnels, engagent la collectivité. Ce n’est donc pas une
affaire entre individus, mais un contrat entre deux entités. On peut analyser cette situation
comme une demande et une acceptation et ce des deux cotés. Il y’a des codes communs au
groupe. Mais comme pour beaucoup d’autres cérémonies, d’un village a un autre, il y’a des
variations. Méme si nous sommes face a un groupe qui revendique une égalité, il n’en
demeure pas moins que les échanges matrimoniaux sont bien étudiées et ne sont donc pas
aussi systématiques qu’on pourrait le croire de prime abord. Ainsi, en parlant de demande
et d’acceptation, cela concerne les deux parties. Le coté du futur conjoint, s’il est
visiblement dans une démarche de demande pour intégrer un membre, par I’épouse a venir,
dans son lignage, il y’a une autre partie moins évidente, d’acceptation de ce membre dans
le groupe. Cette partie ne se fait pas aussi simple, s’agit-il de diolas. A partir du moment ou
les deux fiancés sont ressortissants de deux villages différents, la prudence reste de mise.
L’importance de I’appartenance a son terroir prend tout son sens ici. Le devoir de
protection des siens et partant de son village est encore plus important ici. Car pour les
diolas, le lignage est d’abord une structure qui prend ses racines depuis les ancétres et qui
n’est pas le fruit du hasard. En conséquence, accepter un membre ne va pas de soi. Il faut
étre siir que le membre entrant n’est pas un ¢lément qui va perturber I’harmonie du groupe.

C’est comparable a un organe qu’on veut greffer sur un corps déja construit et structuré. Il

140



n’est donc pas certain que la greffe puisse tenir. Dans ce cas, les conséquences peuvent étre

dramatiques pour I’intégralité de ce corps.

C’est le patrilignage du futur mari¢ qui s’occupe de la demande. Mais comme nous
I’avons déja précisé, la lignée maternelle est toujours importante et a son role a jouer dans
la vie de I’individu. Mais 1a en 1’occurrence, le pére est mis en avant. Les émissaires
envoyés aupres des parents de la fiancée sont du lignage du pére. Ce dernier n’est jamais
présent physiquement. Ce sont toujours ses freres de la méme concession qui doivent
s’occuper de cela. Cela signifie que les enfants appartiennent au groupe, et il revient a
celui-ci de s’occuper d’eux. Le retrait du pére ne fait que renforcer les liens internes au
groupe. Ce n’est nullement une fuite de responsabilité. Il est encore plus présent par cette
distanciation. C’est aussi valable pour la mére. Le mariage diola, est un des événements
qui permettent de réécrire 1’histoire des familles. Pour les générations modernes, c’est
I’une des occasions, sinon la premicre qui va leur dérouler leur généalogie. Le systéme de
parenté est assez complexe pour guelqu’'un gui ne le connait pas. Lors des mariages, la
place de chaque membre va lui assigner un réle. 1l y’a d’abord le pe‘re/parrain148) du
mariage qui va se charger des démarches auprés de la future belle famille. Son réle ne se
limite pas a demander la main de la jeune fille pour son fils/filleul. Il ne s’arréte pas non
plus a la cérémonie. Une fois la demande acceptée, c’est encore lui qui est chargé d’aller
chercher la mariée pour la ramener a son fils. Une mariée est traditionnellement remise au
patrilignage a travers le parrain du marié. Cela signifie qu’il est garant de la réussite du
ménage, et est le premier interlocuteur sinon, le principal, s’il arrive des crises au sein du
couple. Une fois mariée, la femme peut exprimer ses ressentiments aupres du pére/parrain
de son mari, pour qu’il intervienne. C’est 1’ultime recours pour sauver le couple. C’est
encore lui qui est chargé de ramener symboliqguement une fille a ses parents, quand il y a

divorce. La en I’occurrence, il s’agit du divorce selon les coutumes diolas.

Concernant la future épousée, c’est €également son patrilignage qui va recevoir la

demande en mariage et accorder ou refuser sa main. Elle est avant tout la fille de son

198 pere/parrain : ¢’est un oncle du prétendant issu de son patrilignage qui en sera le représentant auprés de la belle
famille

141



lignage paternel qui doit céder une de ses membres. Mais la aussi, comme pour le futur

époux, la lignee maternelle a ses droits et veillera sur ses enfants.

Si actuellement, les mariages diolas se nouent avec des noix de cola, dans la
tradition, ¢’était le vin de palme qui scellait le mariage. Il fallait plusieurs voyages avant de
conclure le contrat de mariage. Il y’a ce qu’il est convenu d’appeler les présentations et les
salutations aupres de la belle famille. C’est la premiére étape qui enclenche la procédure du
mariage en tant que tel. Mais avant celle-ci, dans la famille de ’homme a marier, il y’a un
accord formel entre le pére et son fils. C’est lui qui va informer ses fréres et les autoriser a
faire les démarches de demande en mariage. L’acceptation est familiale, mais I’autorisation

est paternelle. Il y’a plusieurs consultations dans les deux familles au préalable.

Une fois la prise de contact faite entre les deux, la famille de la femme accepte le
cola de salutations pour ouvrir les discussions. Cela ne signifie pas que la demande est
acceptée, mais c’est une sorte de pré accord. A partir de 1, les consultations au sein de la
partie de la future conjointe sont ouvertes. Cette derniére est consultée par ses parents qui
vont la sonder et lui présenter officiellement la demande de son prétendant. La question lui
sera posee trois fois avec un temps de réflexion a chaque fois. Pendant ce temps, le reste de
la famille va faire ses enquétes et consulter le reste de la famille. Aprés ces concertations,
la famille demandeuse va étre appelée pour lui donner la réponse a sa requéte. Si elle est

positive, on leur soumet les conditions pour sceller 1’alliance.

La condition commune aux diolas, c’est le futur foyer qui doit étre matérialisé par
une maison. Cela explique pourquoi le futur marié construit généralement sa maison
I’année précedente le mariage sur une parcelle de son choix sur les terres du quartier. Avec
I’urbanisation, cela devient difficile. Les choses ont évolué autrement bien évidemment,
sachant que le colt de la vie a haussé. Ces conditions sont plus exigeantes quand il s’agit
d’un homme ressortissant d’un autre village. Dans ce cas, les siens vont chercher une sorte

de compensation, parce que le village perd au profit d’un autre.

142



Quel que soit I’origine du futur époux, la dot dans le mariage diola est commune.

Elle est pensée de telle sorte qu’elle implique tous les membres de la famille.

Il y’a d’abord un préalable a la dot. Le fiancé doit cultiver les terres de ses beaux-
parents pendant une année pour indemniser la future perte de la main d’ceuvre que
constitue sa fiancée. Cette coutume n’est pas toujours respectée ou trés peu actuellement. 11

faut constater que les rites s’effritent au gré de la modernisation des sociétés diolas.

Nous en revenons a la dot en elle-méme. Nous parlons bien entendu de la

conception diola de la dot.

La dot diola est un ensemble, constitué de plusieurs éléments qui sera demandée au

prétendant.

Le premier élément, est le boubou du pére de la future mariée. Le deuxieme est le
pagne de la mére et ensuite la nourriture des fréres. Chaque élément de la dot a une

signification.

Le boubou du pére représente ’autorité paternelle, mais en offrant ce vétement au
beau pere, 1’époux témoigne de sa volonté d’assumer les fonctions de protecteur et de
responsable, justement dévolues au patriarche. Il y’a comme un transfert d’une autorité

paternelle a une autorité conjugale a travers ce boubou.

Le pagne de la meére, renvoie a la maternité. Les femmes diolas, a I’instar de
beaucoup de femmes africaines, accordent beaucoup d’importance au pagne de I’enfant :
« e bamburang 149, C’est la maternité qui est pointée ici. Le pagne dans la dot peut avoir
une double fonction. La premiere est un rappel de ce pagne de la maternit¢ que 1’on
rembourse a la meére. La deuxiéme fonction du pagne est une sorte d’incantation a une
fécondité abondante pour la mariée. Il faut noter, a ce propos, que ce pagne est trés

précieux pour la mére.

La part réservée aux fréres, généralement une chevre, vient compenser le départ de
leur sceur. Le futur gendre devait en outre cultiver pendant un certain temps les riziéres de

ses futurs beaux-parents. Nous sommes dans une logique de compensation. Par le mariage,

1% e bamburang : ¢’est le pagne utilisé pour couvrir les bébés déja attachés au dos de la maman. Ce terme est utilisé pour
parler de la fécondité du couple aussi

143



un patrilignage, celui de la femme, perd un membre et surtout une force de travail. Il est

donc cohérent que le patrilignage qui va I’accueillir indemnise sa famille.

Mais avec I’ére moderne, les deux ¢léments qui résistent aux influences de la
modernité sont le boubou du pére et le pagne de la mére. De plus en plus, il y’a une

compensation financiere a la place de ces objets.

Dans le milieu diola musulman, la mariée rejoint le domicile conjugal au coucher
du soleil. Cette dévolution de la mariée a son mari est bien encadrée et sous le contrdle

strict des deux familles concernées.

Il y’a pendant le mariage, des joutes oratoires entre les parents des maries. Ces
joutes atteignent leur pic au moment du départ de la mariée pour rejoindre sa nouvelle

famille.

La mariée fait sa toilette nuptiale, sous la supervision d’une épouse du patrilignage,
qui est une sorte de conseillére et qui doit la guider dans ses premiers pas d’épouse. Les
« kuriman » sont tenues a 1’écart de ce rituel. Les méres vont s’occuper de leur fille a partir
de 13, la conseiller et exercer leurs droits. Nous assistons la a des échanges souvent trés
houleux entre les familles. Mais il n’y a rien d’hostile en cela. Les femmes vont réclamer

une taxe matrimoniale, « so balanta'®

». Le terme est d’origine manding et souligne la
résistance et la difficulté de la nouvelle mariée a partir de chez elle, et a se séparer de ses

siens.

Un autre moment fort est celui ou le pére de la mariée va la couvrir du pagne blanc
et la bénir pour qu’elle puisse rejoindre son nouvel époux. C’est une forme de libération
paternelle. Par cet acte, il confie sa fille a un autre lignage et coupe le lien patriarcal envers

sa fille.

150 50 balanta : c’est une sorte d’indemnité compensatoire que les femmes mariées dans le patrilignage de la mariée

144



Les neveux et nieces du patrilignage ont leur réle aussi dans cet événement. lls vont

revendiquer leur droit de « kusampul ***

» aupres de la famille du marié. Ils s‘expriment
souvent en cachant la mariée, jusqu’a ce que les amis et parents du marié les consolent en
leur offrant des cadeaux. La mariée est accompagnée par les siens avec des chants et des
danses sous la forme d’un cortége. Elle est recouverte du pagne blanc qu’elle gardera
précicusement, et d’un pagne tissé. Une femme épouse du lignage sera son guide et la
portera symboliquement au dos. En Vérité, elle marche derriere elle, a petits pas, suivant le
rythme imposé par ses camarades, amis et proches. La procession est trés lente et prendra

son temps avant d’atteindre le nouveau domicile de la mariée.

Pour une meilleure compréhension de la société diola, il est important de
questionner les religions de ce groupe. Il n’y a pas de terme spécifique pour le faire.
D’aucuns parlent d’animisme ou de religions paiennes. Ces appellations nous paraissent
impropres, dans le sens ou les disciples de ces croyances ne s’auto définissent pas ainsi.
Notre propos n’est pas de juger mais d’apporter un éclairage qui va nous permettre de

mieux suivre 1’évolution identitaire des diolas.

.4 CHAPITRE 4 Codes, Communications et
regulateurs sociaux

Le chant chez les diolas, est un récit des faits sociaux et des relations sociales.
Beaucoup de themes sont abordés, comme le mariage dans sa globalité. Les regles de vie
communes et les rapports sociaux internes a la vie de couple, reviennent sans cesse. C’est
aussi le cas des « kuriman 2 » qui sont & la fois craintes et qui sont fréquemment raillées
dans ces chansons populaires. Concernant les belles sceurs, il n’y a pas que les femmes du
« kafnalen » qui les critiquent dans leurs chants. La forme d’expression par excellence pour
les femmes diolas, reste le chant. Lors des grands moments de féte familiale comme les
baptémes, « kuli » ou les mariages « buyab », les épouses de la famille profitent de ces

occasions pour exprimer leurs fatigues des incursions de leurs belles sceurs dans leurs

151 Ku sampul: les neveux et niéces utérins

152 Ariman, Kuriman

145



ménages. Ce controle de la belle-sceur démontre sa toute puissance et est la preuve que la
force du patrilignage repose sur « furimanaf ». Il n’y a pas de rassemblements festifs sans
qu’il n’y ait ces interpellations des épouses aux femmes du patrilignage. Il arrive qu’elles
s’adressent nommément a une « ariman » quand elle juge celle-ci plus difficile. La regle
voudrait que la belle-sceur accepte, méme si elle proteste pour dire son innocence. Sous
couvert de jeu, ces moments sont une occasion pour exprimer les difficultés rencontrées
dans leurs foyers. Il faut néanmoins noter qu’en s’adressant a la belle-sceur, 1’épouse
interpelle indirectement son époux. En fait, «arimanaw » représente 1’époux dans
beaucoup de circonstances. Elle est son pendant féminin. Ainsi un époux violent peut
entendre sa femme chanter toute sa fratrie qu’elle va accuser de maltraitance. Sans citer le
nom du concerné, elle attire I’attention de sa belle-famille sur ces problemes de couple.
Cette interpellation étant publique, elle impose une réaction future des concernés, qui vont
ainsi éviter de se voir railler en public dans le futur. Un exemple de ces petits chants :

« Woye ji rambenom
Arimanom Adji Badiane

Loi yola etambi tambi

Ikori jaapani lam b6t »**3

Le chant intervient également dans la construction du groupe. Il est comme un
hymne qui resserre le lien communautaire. C’est le cas du chant kelumak que les migrants
originaires du village de Baila entonnent dans les moments solennels et quand ils sont en
face d’un autre groupe. En contexte migratoire, il est comme un rappel des origines.

L’auteur de ce chant était un migrant originaire du village de Baila, a Dakar.

Chant Kelumak®

5%\Woye ji rambenom : wooo aidez moi

154 Chant Kelumak, ceuvre de Bourama Diédhiou dit Bra de Paris, I’un des précurseurs du théatre et du scoutisme dans le
village de Baila. Il est interprété dans le cd joint, par les membres de 1’association Union pour le développement de Baila
en France le 15 novembre 2015 lors d’une émission radiophonique (Radio Tendouck)

146



Ejamaatey elaakofia, nu saaful (bis)
Sifiayoli, sampoli nu saaful
Kufii Bayla ka wonku di kelumii

Emitey kaan ji ba kasumaay

Ebaj upaa di fiaay atuwa kaane (bis)
Eman fili fan on mi atuwa kaane
Ubaa buyejet man jilako di kutiyi

Pan uba kawu kasume

Kuwak jibonket man ji palum (bis)
Akinori abe mukulool nu gandenol
Ati na futul nu wangenool

Pan uba kawu kassumay

Kuwak ji janten si loboli (bis)
Upa agami di nayi nu jantenor
Uba musanay de lupi nu rinkenoor

Pan u ba kawu kasumay

Kuwak ji janjam si loboli (bis)
Sinayoli sampoli si lawola law
Ku niil ji yito man urookal esukoolaal

Kasamaas atoua kane (bis)
147



Traduction littérale de cette chanson kelumak du village de Baila

Nous saluons 1’assemblée (diola)
Nous saluons nos meres, nos peres
Les enfants de Baila vous invitent sous leur arbre a palabre

Que la paix soit avec vous

Avoir un pere et une mére est une bénédiction (bis)
Aimer son peuple est une bénédiction
Aie le coeur de vivre avec tes fréres et sceurs

Tu auras une bonne réincarnation

Les ancétres s’il vous plait soyez amical (bis)
Si ton voisin est en pleurs, tu le soutiens
Si ton frére ou ta sceur a de la joie, tu I’accompagnes

Tu auras une bonne réincarnation

Les ancétres, écoutez nos propos
Ton pere qui te conseille, tu I’écoutes
Quand rien ne va chez toi, souris

Tu auras une bonne réincarnation

148



Les ancétres, vous avez entendu nos propos (bis)
Nos péres et nos meres nous ont prié
Enfants (de Baila) levez-vous et travaillons pour notre terre

Casamance sois bénie (bis)

Dans le cas d’un handicap accidentel, il peut étre le résultat d’une offense aux

« ukin » ou a tout autre élément du cosmos.

L’exemple des lépreux est assez illustratif. Le « bakin » de la forge, « kafafi »
protége tous les gens placés sous sa protection. Il est détenu par les familles Diédhiou et
Sambou, en général. Il frappe par la lepre ou des maux qui atteignent les yeux de

I’individu.

Dans le cas de la Ieépre, par exemple, il s’agit d’une action vengeresse. Le « beekin »
exprime sa colére et punit le contrevenant qui a offensé 1’'un de ses protégés. 1l faut savoir,
que c’est le fétiche de « kafafiak » qui agit et donne la lépre a un individu, dans le milieu
diola. La maladie est vue comme une sanction. Quand on offense quelqu’un qui est sous la
protection de ce « bwkin », ce dernier revient bien des années aprés frapper 1’importun.
C’est pourquoi il est affublé du sobriquet, « ajaa balamuk », littéralement celui qui vient
par derriére. Les effets de cette instance font qu’elle s’attaque aux articulations pour

handicaper I’offenseur.

A la mort du Iépreux, il y’a un traitement spécial de son corps. Il n’est pas enterreé,
mais jeté selon un certain rituel et dans le silence sans autre témoin que les exécutants qui
courent se purifier au marigot apreés le rite. Sa maison est brilée ainsi que tous ses biens.
Ce qui est logique dans le sens ou, il appartient au « baekin ». Le nom donné a cet endroit
ou est déposé le corps du lépreux porte un nom qui traduit la marginalisation du défunt,
« fubeten *°». C’est le lieu ou on jette les dépouilles considérées comme impures. Elle

traduit I’opprobre qui s’est abattu sur le malade.

155 Sorte de dépotoir

149



De la méme fagon, 1’épouse d’un homme dont le « beekin » lignager est celui de la
forge, reste propriété du « beekin » et ne peut se remarier avec un autre homme, si elle n’est
pas déliée par le « kafaf » aprés son veuvage. L’appartenance a une filiation particuliére se
manifeste par des qualités spécifiques. Les « kuriman » Diédhiou, de la forge sont réputées
étre des femmes qui ont la chance d’avoir des ménages heureux, méme si elles ne sont pas

prédisposées a porter beaucoup d’enfants.

Le handicap chez les diolas est un manifeste des « ukin », qui se rappellent au bon

souvenir des hommes. C’est la preuve de ’existence d’autres forces dans la nature.

La fierté est liée a la question de I’identité, chez les diolas. Cette fierté qui est un
marqueur identitaire fort, fait que la mendicité est réprouvée dans ce groupe. Il était rare de
rencontrer un diola qui fait la manche. Dans les récits des diolas vivant hors de leurs
villages, il était souligné cette qualité, ce principe. Quel que soit les difficultés auxquelles
les diolas pouvaient étre confrontés, il ne leur était pas permis de quémander. C’était
contraire aux valeurs transmises par les ancétres. Rappelons-le, la vertu premiére est le
travail. C’est une honte pour un diola de se laisser surprendre a mendier. Nous verrons
cependant que cette pudeur va s’effriter au fil du temps et surtout quand le lieu d’origine
est loin. En Europe, avec les obstacles liés aux problemes de couple, les diolas ne sont pas
épargnés. Il nous est arrivé de rencontrer des sans domiciles fixes diola. Leur décrochage
social est lié le plus souvent a un divorce difficile, a une difficile insertion dans la société
d’accueil. La plupart de ces personnes qui ont vécu ces situations n’ont pas su préserver
leurs relations familiales et ont généralement vécu a 1’écart de leurs plus proches parents.
Les échecs de I’immigration se lisent aussi dans la rue a travers ses hommes exclus de
leurs domiciles. La aussi, les migrants font face a une situation impensable dans leurs
cultures d’origine. Une épouse ne saurait exclure son époux du domicile conjugal, puisque
celui-ci lui appartient. Or c’est rarement le cas en France notamment. Les valeurs du pays
diola s’effacent devant les difficultés de ’immigration. Mendier, préserver sa dignité et la

dignité d’autrui, n’ont plus le méme sens que dans le pays d’origine.

C’est une vertu qui est mise en avant. Les dons doivent rester anonymes. Le
nécessiteux ne devait jamais savoir qui était le généreux donateur qui est venu déposer

nuitamment devant le pas de sa porte un panier de riz ou autre offrande. Il était question de

150



préserver la dignité de celui & qui on donnait, puisque la mendicité était une tare, mais
aussi d’¢éviter de porter aux nues un individu. Les principes égalitaristes des diolas ne
pouvaient cautionner I’image d’un homme ou d’une femme qui serait au-dessus des autres.
Il faut d’ailleurs souligner cette différence de comportements dans les autres sociétes, ou
toute action est valorisée et surtout permet de reconnaitre et de chanter les louanges de
celui qui en est 1’auteur. Mais n’est-ce pas le propre d’une société qui refuse et ne
reconnait pas de griots ? Le laudateur qui pérennise les bonnes ceuvres de 1’individu et de
sa famille a trés peu de pouvoir dans la société diola. Il n’apparait qu’a la faveur de
I’islamisation et I’incursion de la civilisation mandingue dans les us diolas. Le statut du
griot, n’est pas une fonction héréditaire. Chaque individu pouvait créer des chansons, les
interpréter ou étre un danseur émérite. Mais il ne saurait avoir un role de griot et vivre de
cette fonction. Ce ne pouvait étre qu’un loisir, et pas un travail. C’est ce qui explique que
méme actuellement, les dons d’argent aux artistes sont trés marginalisés chez les diolas. Le
réflexe de « battrer’>® » pour marquer sa satisfaction, & I’endroit d’un chanteur n’est pas
inné dans la société diola. Or dans les autres groupes a tradition griotique, il est normal et
méme obligatoire de distribuer des liasses de billets a 1’artiste qui chantent les louanges de
quelqu’un. C’est le principe de « battrer » de ’argent comme on le dit dans le milieu
sénégalais. Cela va a ’encontre des habitudes diolas. Faut-il le rappeler, la discrétion est
requise lors d’un don. Les traditions de ces populations recommandent de rester discret, au
point de ne méme pas faire un don ouvertement. Méme le bénéficiaire du don devait

ignorer I’identité du donateur.

Il n’est cependant pas dit, que rien n’est fait pour garder la mémoire collective.
L’oralité tient bien sa place. Mais ’aspect sacré y est d’une grande importance. Les secrets
du village et des familles, sont encore transmis aux comptes gouttes et cette transmission
est fortement ritualisée. Ce n’est juste pas I’apanage d’une famille ou d’un individu, mais

la transmission est du ressort du groupe qui devait en fixer les regles.

156 Battrer : le fait de décompter une liasse de billets en guise de cadeaux

151



1.4.1 OQutils de transmission

Le mode de transmission le plus célebre est I'initiation. C’est d’ailleurs ’outil de
transmission par excellence chez les diolas. Au-dela de 1’aspect folklorique, il y’a toute
une philosophie qui est inculquée aux natifs ou tout simplement aux enfants du village.
L’initiation peut étre vue comme un code du village dont chaque ressortissant est

responsable.

Si, lors du Bukut, on insiste sur I’importance de courir (faire le bukut gu on appelle
littéralement « courir le bukut »...) le bukut dans le méme bois que le pere biologique,
pour un fils, c’est aussi pour pouvoir transmettre les régles de bonne gouvernance et les

secrets de défense du village, dont le futur homme sera dépositaire.

De la méme fagon, la future parturiente se fait initier hors des regards non-inities,

sur son role et sa fonction de femme et de mere du village.

Tous ces secrets distillés ne sont pas destinés a étre divulgués et sont considérés
comme nécessaires a la survie de la terre qui est confiée aux nouveaux initiés, surtout

concernant les hommes.

Il y’a a coté¢ de ces formes de transmissions, d’autres plus communes et
universelles, comme les devinettes, les jeux et les contes, qui obéissent a un certain code de
transmission suivant le public ciblé. Elles sont destinées a former des jeunes cerveaux tres
souvent et dans la société diola, a tisser un lien inter dépendant entre les ressortissants d’un

méme village.

Nous avons souvent entendu de la part des générations ayant évolué ensemble au
village, des histoires revenant sur une education qui mettait en évidence les rapports inter

générationnels, mais surtout le pouvoir que détenait une génération sur une autre.

Ainsi, ce que nous pouvons considérer comme des classes d’age, s’auto éduquaient
et avaient une liberté et un droit de regard sur les autres classes d’age cadette. Cette
formation reposait sur le principe que « une seule chévre ouvrait I’enclos pour permettre la

fuite de toutes les chévres ». Autrement dit, tous les membres d’une classe d’age étaient

152



coresponsables d’une faute individuelle. En conséquence, la punition était toujours
collective. A charge pour le groupe de surveiller chaque individu et de le sanctionner si
besoin. La volonté de souligner I’importance d’une bonne cohésion sociale est manifeste

ici. Une seule défaillance individuelle pouvait causer la perte de tout le village.

Rien ne filtrait de ces expéditions punitives, sous peine de sanctions plus severes. Il
y’avait une fonction des plus 4gés qui pouvaient décider de remettre au pas, un autre plus
jeune. Les parents n’avaient aucun droit d’intervenir, et ce méme s’ils remarquent quelque
chose. L’omerta était bien respectée. C’est en méme temps le signe d’une hiérarchisation

de la société.

Une femme diola vivant en banlieue parisienne nous raconte :

« Notre camarade d’age avait tellement recu de coups qu’elle n’a pas résisté et est
partie en courant raconter en pleurant qu’'une des plus grandes filles les a tapées. En
retour, tout le groupe a été amené au bord de la riviere ou on nous a rappelé brutalement
les vertus du silence. Rien ne doit filtrer de ce qui se passe hors de la vue des parents.

Nous sommes rentrées chez nous sans un mot a nos parents qui avaient tout compris. »

Il ne faut jamais rapporter quel que soit ce qu’on subit. Il faut apprendre a protéger
les siens quel que soit la douleur des coups. Il en va de la survie du groupe, et plus tard, de
la communauté. L’endurance est une vertu et une valeur cultivée et bien valorisée chez les

diolas.

Une petite chansonnette était toujours fredonnée en plus de ces punitions physiques,

a I’intention des contrevenants a cette régle du silence :

« Sanora ji kokol etaling, kamunjoeng, kamunjoeng nen ji jekel » 137

57 Fixez au menteur une clochette, kamunjoeng, kamunjeong comme un chevreau

153



C’est a dire, attachez au menteur (rapporteur) une clochette, et qu’il court comme
un petit bouc. Dé¢s lors que 1’individu n’arrivait pas a se maitriser, il était considéré comme
le petit du bouc, fou, et indiscipliné a qui il faut mettre une clochette, pour prévenir les
gens de son arrivée. Puisqu’il ne sait pas garder un secret, il faut se méfier de lui et se

garder de parler devant lui. Il est vu comme un risque pour son groupe.

Ce n’est pas la seule comparaison au bestiaire diola de celui qui a failli et qui
rapporte. Ainsi, quand on dit 4 quelqu’un « asanora apuralie nen emuna »**%, on souligne
le caractere impulsif et lourd du rapporteur. Il est comparé au canard qui est vu comme une
béte matinale, et sale. Ce sont la quolibets et moqueries que le pauvre menteur recevait

pendant une longue période.

Nous comprenons pourquoi, il est difficile d’aborder un sujet d’étude chez les
diolas. La parole est sacralisée, et tout propos est filtré. Ce qui ne facilite pas les entretiens.
En effet, pour les diolas, il ne s’agit pas seulement de garder un secret, mais on est dans le
registre de la protection et de la survie. Ne rien dire, permet de protéger les siens et de

préserver le village.

D’autre part ’absence de communicateurs traditionnels dans cette société constitue
un handicap dans nos recherches. Mais nous ne pouvons manquer de souligner d’autres
formes d’expressions orales comme celles précitées. Le jeu intervient beaucoup dans
I’éducation collective. Nous avons pu le constater lors de nos enquétes dans les villages

diolas, a Baila, notamment.

I1 faut néanmoins noter I’apparition de griots dans les cultures diolas islamisées. Par
contre ces derniers étaient coptés pour chanter sous la direction de celui qui voulait étre
magnifié. Ce qui était en rupture avec les valeurs pronées par les diolas. Ce qui était
I’occasion de scénes treés cocasses et qui provoquaient des altercations entre voisins ou

entre fréres d’un méme patrilignage.

158 Un menteur matinal comme un canard

154



L’un des plus connus parmi ces griots, Jaounteung™ avait I’habitude de voyager et
de visiter les villages apres les récoltes. A la tombée de la nuit, les villageois se
réunissaient autour du musicien qui jouait de sa kora. Chaque homme se levait, lui donnait

de I’argent et déclamait sa force et sa richesse.

Trois présentations nous ont marqué, ayant traversé les années et sont encore

racontées, tombant dans le registre des légendes du village.

Deux cousins appartenant au méme patrilignage se sont présentés, lors d’une de ces
veillées folkloriques, et en ont profité pour régler leurs comptes. Le premier s’était
présenté comme un riche cultivateur, travailleur, qui n’avait pas besoin d’étre assisté et qui
assistait plutdt les autres. Le deuxiéme a son tour, a répliqué qu’il avait beaucoup
d’enfants. A quoi bon une bonne récolte, une richesse qui ne profite pas a une
descendance ? 1l semble que le probleme a été réglé par la suite dans le secret des familles.
Ce qui est mis en avant ici, c’est deux valeurs de la culture diola, c’est le fait d’étre un
travailleur et d’avoir une descendance. Or ces deux qualités ne font que renforcer la virilité

qui est la qualité ici.

L’introduction est souvent la méme : « jali, inje kone mi ande »*®°, griot ¢’est moi
un tel. Apres s’en suivent les réalisations de I’individu. La différence ici, c’est que le griot

est un témoin et arbitre d’une joute oratoire entre des hommes qui vont s’auto glorifier.

Il n’est que le porte-voix des hauts faits de celui qui vient de le gratifier. C’est
d’autant plus surprenant que la société diola récuse justement la mise en avant d’un
individu en particulier. Ces soirées vont permettre de flatter et satisfaire les égos avec
I’avénement des nouveaux griots. Nous sommes loin de I’image du griot généalogiste.

C’est plus un commerce qui est basé sur le chant dans ce contexte.

159 Jaounteung : troubadour diola des années 1960

180 Griot, ¢’est moi un tel

155



Avec I’islamisation, nous avons pu constater 1’adoption de faits culturels qui seront
considérés comme relevant de la religion. Nous ne pouvons nier une certaine acculturation

des diolas, permise par les nouvelles religions.

C’est le cas de ces modes de célébrations qui rappellent les soirées dans les grands
empires mandingues. Mais aussi, fait trés marquant, c’est I’introduction de 1’excision dans
les rites diolas du Fofii, qui en ont fait une sorte de baptéme, d’introduction et de
confirmation de la foi musulmane. Sous le manteau religieux, une coutume qui serait
autrement rejetée, est acceptée et méme inscrite dans les rites obligatoires de ces néo
convertis. Faut-il le rappeler, les religions diolas arborent toute forme de mutilation du
corps humain. On peut comprendre que dans certaines zones, I’interdit de 1’excision soit
d’abord rituel. Avant les campagnes de lutte contre 1’excision, parrainées par les ONG
comme TOSTAN™., il y’a eu d’abord I'interdit des «ukin». Outre les villages du
département d’Oussouye, dans le sous-groupe Bluf, le village de Tendouck peut étre
considéré comme une poche de résistance dans une région qui a fait sienne cette culture. Il
reste 1’'un des rares villages de cette zone a ne pas appliquer ’excision. Cette pratique est
arborée dans ce village. L’individu doit étre enterré intact pour favoriser son retour, et sa
réincarnation. D’autre part, n’oublions pas que toucher a I’intégrité¢ du corps était d’abord
une sanction. C’est le cas des enfants qui renaissaient inlassablement pour fatiguer leurs
meéres'®®. 1ls étaient mutilés pour les décourager dans leurs cruels projets. Or avec
I’adoption de I’excision et la circoncision, les Diolas intégraient une altération de leur
intégrité physique. Si la circoncision a fini par étre accepteée par les diolas aussi bien
Mmusulmans que non musulmans, ce n’est pas le cas de ’excision, qui est arborée par les
diolas traditionnalistes, pour qui elle représente une malédiction. Rien ne doit marquer le
corps humain. Il n’est pas facile de situer dans le temps la premiére circoncision chez les

diolas.

161 TOSTAN : voir le site de cette ONG https://www.tostan.org/fr/

162 Enfants yaradal : voir yaradal

156



Au-dela d’une mutilation du corps, il s’agit du tissu social qui est concerné. Le
refus d’enterrer une femme excisée sous peine de souiller la terre, nous fait penser a un
besoin de protéger la société qui repose sur les femmes. Les bois sacrés des femmes,
« kareng » sont d’abord des maternités traditionnelles, qui sont un lieu pour donner la vie,
mais aussi le réceptacle des placentas, des cheveux de tout ressortissant du village.
Toucher au corps humain revient a altérer le corps social, et donc I’harmonie du groupe.
Rien n’est prévu pour 1’excision dans les religions diolas. Nous en avons pour preuve, les
chansons d’initiation de I’excision pour les villages qui 1’ont adoptée. La culture
mandingue est fortement exprimée dans ce type de cérémonie. Les premiers chants
d’excision en terre diola se déclament en langue mandingue. Le « kasus »103  est I’initiation
des femmes en milieu bluf et fofii a forte influence mandingue. Dans un village du
département de Bignona, 1’opposition d’un chef coutumier a empéché la célébration de
cette grande excision dans son village, jusqu’en 1986. C’était offenser les « ukin » que de

le faire. Ce qui accrédite I’idée d’une influence extérieure a la culture diola.

Il est difficile de rejeter I’hypothése des influences de pratiques religieuses sur la
religion traditionnelle diola. Ces influences peuvent étre des conséquences de leurs

parcours migratoires et des contacts divers qu’ils ont eus avec d’autres populations.

Le « bukut » est bien pensé pour initier les hommes, mais la seule initiation d’une
femme est la maternité et ses dérivés, notamment le rite du « kafialen ». Tout tourne autour
de la maternité chez les femmes diolas. L’excision ne peut donc étre vue que comme une
amputation. Ce qui renvoie a une forme de handicap. Or nous savons que les diolas voient
le handicap comme une punition, ou encore comme une sanction. On n’ampute pas

quelqu’un sans vouloir le marquer.

I y’a les officiants qui s’occupent des « ukin ». Ces derniers le deviennent souvent
non pas de leur plein gré, mais par révélation. Les pouvoirs chez les diolas, nous I’avons

constaté, sont dévolus par captation. On ne choisit pas d’€tre un chef, un officiant de beekin

163 Kasus : Cérémonie d’excision en milieu diola islamisé

157



ou tout autre responsable, mais on le devient, parce que désigné par un procédé ou une
révelation. C’est le groupe qui confie la responsabilité par le canal des « ukin» a
I’individu. De la méme fagon, nul ne peut se nommer chef, y compris dans les associations.

La chefferie est ’aboutissement d’une véritable initiation.

Il existe plusieurs instances supérieures. Nous évitons de parler de divinités,
puisque dans la conception des diolas, ce n’est pas le cas. Ces « ukin » sont de différents
types. lls sont assez significatifs et trés parlants. Il s’agit plus de forces de la nature. Faut-il
le rappeler, les éléments de la nature sont liés les uns aux autres comme des anneaux reliés
les uns aux autres. L’homme est intégré dans cet enchassement universel. Les « ukin »
présentent ainsi un tableau de la sociét¢ diola qui permet d’en comprendre le
fonctionnement et démontrent 1’inter dépendance des éléments qui forment la cosmologie

diola.

Nous pouvons définir trois grandes catégories de « ukin ».

Les grandes instances qui régissent les relations humaines et extra humaines sont

assez complexes et tres présentes dans le fonctionnement des villages.

Nous avons choisi de présenter le baekin du lignage « kanewak » trés représentatif
des identités diolas. Ce bwkin de la parenté, ou encore du lignage « kanewak » est tres
présent dans toutes les familles diolas, et ce quel que soit leurs sous-groupes. Ce terme
« kanewak » qui signifie, la corde, est trés parlant. C’est la corde qui consacre, purifie et
bénit toutes les personnes qui ont le méme ancétre. Mais, plus important, il réunit tous les
membres du lignage dans le méme cercle familial et les encercle de sa protection. Il est

important de revenir sur la fagon dont se manifeste ce fétiche, et comment il est invoqué.

Les ukin, protecteurs de la personne

Qu’est-ce qu’un patrilignage ? Nous pouvons le définir comme un ensemble qui
regroupe toute personne née dans un groupe de lignages et reconnue comme étant un

membre de ce groupe qui partage les mémes rites. Chaque patrilignage a ses instances

158



supérieures qui régulent les fonctionnements et resserrent les liens entre membres de ce
groupe. Il y’a les «ukin», qui sont propres a chaque «fil » et les «ukin» qui sont

communs et que chaque patri groupe a pour intervenir pour ses membres.

Il inclut tout fils ou toute fille ou tout neveu utérin ou toute niece utérine.
L’officiant est toujours un homme du patrilignage concerné. Il connait les ancétres du
lignage, qu’il va invoquer pendant 1’opération. La personne qui va se faire laver le
« kanew*® », y va & la tombée du jour, en prenant un chemin dérobé pour aller rejoindre le
lieu des opérations. Ceci s’explique par le fait que le candidat au rituel ne doit parler a
personne a I’aller comme au retour. Une fois qu’il sort de sa chambre, il va en silence
rejoindre I’officiant. Une fois sur place, il attend nu dans certaines circonstances, que ce
dernier aille puiser I’eau dans un puits pour respecter le rituel. Il va ensuite verser 1’eau sur
I’individu accroupi, qui va se frotter avec. Une fois les ablutions terminées, 1’officiant va
d’abord souffler dans chaque oreille de la personne, puis prendre une corde, d’ou le nom
« kanew » pour frapper I’individu. Chaque coup est rythmé par une litanie qui fait le tour
des précédents officiants de ce « bakin », et précise 1’appartenance de la corde aux
ancétres cités. De ce fait, il marque I’appartenance et la reconnaissance de 1’individu qui
subit le rituel a cette entité familiale. Il faut par ailleurs noter que tous les éléments
nécessaires pour 1’opération sont proches de I’officiant. Aprés ce rituel, ’enfant de la
famille repart chez lui et va rentrer d’abord dans sa chambre, s’asseoir sur son lit avant de
ressortir pour pouvoir communiquer a nouveau. Pendant tout au long de I’opération, les
deux intervenants ne communiquent pratiquement pas. Cela est valable également pour
I’accompagnant éventuel d’une personne qui s’en va faire les rites du « kanew ». Ce rituel
a plusieurs fonctions et se fait, en dehors d’une manifestation du « baekin » sur 1’individu
selon la demande, a la veille d’un mariage par exemple, une personne en quéte de travail
ou des grands événements qui rythment la vie du diola, comme le « bukut » pour les futurs
initiés. Se faire laver le « kanew » c’est d’une certaine fagon, renouveler le lien entre
I’individu et les siens par la corde des ancétres communs qui les lie tous ensemble. Ce
fétiche se manifeste souvent par une éruption cutanée et de fortes démangeaisons. Dans un
groupe, qui n’est apparemment pas hiérarchisé, ce rituel de « kanew » permet de revisiter
I’arbre généalogique de I’individu qui se purifie, et de la placer ainsi sous la protection de

ses ancétres.

164 |_e kanew est connu, mais chaque village a sa fagon de faire son rituel. Nous avons donné un exemple.

159



Nous avons choisi ce fétiche de lignage, parce qu’il nous semble emblématique de
I’appartenance familiale d’une personne, et qu’on le retrouve dans toutes les familles
diolas. C’est le premier indicateur des membres d’une filiation. Dés lors qu’on
n’appartenait pas au lignage, on était exclu de facto de tout rituel lié a celui-ci. Ainsi,
quand il arrivait qu’on doive sacrifier a un « beekin » toute personne étrangére a celui-ci
¢tait écartée. Ainsi, s’il arrivait qu’il y’aie un enfant étranger vivant dans la famille, il était

envoy¢ au loin, sous un prétexte quelconque, pour ne pas assister a 1’office.

Nous tenons & préciser cependant que 1’'usage du terme « fétiche » est impropre
dans le contexte diola, mais nous n’avons pas d’autres mots pour mieux parler des « ukin ».
Ces instances supérieures font partie intégrante de la vie des diolas, et interviennent dans le

quotidien des populations.

Nous précisons que cette instance du « kanew » est sous la responsabilité d’un
homme, ce qui n’est pas le cas des autres rituels de reconnaissance d’un membre du
lignage. Autant, la naissance et le décés mettent tres souvent des femmes sur le devant de

la scéne.

La notion de personne n’est pas simple chez les diolas. Elle introduit des faits et des
données qui permettent de comprendre la trame sociale diola, ou tout au moins d’en donner

des pistes de compréhension.

Les doubles de chaque personne font partie de sa vie depuis sa naissance. Leur
importance dans la vie d’un individu est tres grande dans la société diola. Le double,
« ewum » est une sorte d’ange gardien de I’individu. Mais cette traduction est impropre,
dans le sens ou le destin de « ewum » est intimement lié & celui de son alter ego humain.
Chaque diola herite a sa naissance des doubles des patrilignages de ses parents. Mais il a
son double personnel, qui vit une vie similaire a la sienne dans le monde des doubles. Le
double est concu en méme temps que son alter ego humain. En général, les gens ne
connaissent pas leurs doubles. En fait, I’on ne s’y intéresse réellement que quand 1’individu

est trés mal en point, et que I’on diagnostique que son double est trés mal en point. En

160



général, les deux sont liés. Lors des grands maux ou quand le destin d’une personne
semble chaotique, il est de convenance de chercher la source du probleme au niveau du
double. Dans ce cas, il est fait des recherches pour traiter rituellement 1’humain atteint.
Nous disions que les destins des deux sont liés, a tel point, qu’il arrive que I’on puisse ne
pas distinguer quand des diolas parlent de leurs doubles, ou des personnes elles-mémes. La

mort d’un double équivaut a la mort de son double humain.

Qui est double ? Le double ou « ewum » se présente sous la forme d’un animal.
Mais nous sommes loin de toute forme de totem. Ce serait d’ailleurs réducteur de se limiter
a une totémisation de cette société. Un diola qui a pour double une biche, ne se privera pas
de manger de la biche, par exemple. L’explication en est que pour les diolas, c’est que si le
double se présente sous la forme d’une biche, il n’est pas réellement une biche. Il y’ a trés
peu de risque de confondre une biche « ewum » d’une biche gibier. Tous les animaux ne
sont pas susceptibles d’étre des « ewum ». Ainsi, on n’entendra pas des doubles qui
prennent la forme d’insectes. C’est souvent des mammiféres qui ne sont pas trés
nombreux. Comme double, ’hippopotame «ekaw » est toujours considéré comme un
« ewum ».Ce qui explique que la chasse a 1I’hippopotame soit fortement ritualisée et qu’on
lui organise des funérailles pareilles a celles des humains. Ce qui est intéressant, c’est de
voir que le phénoméne des « siwum » permet en outre de réguler d’une certaine fagon
I’environnement. Il est dit que les huitres sont la nourriture des doubles. A ce titre, la péche
des huitres est fortement réglementée en pays diola traditionnel « ajamat ». En fait, le
constat est que de fagon générale, les interdits observes sous un angle sociologique révélent
une grande volonté de protection du milieu naturel des diolas. Les mondes des humains,
des animaux et des végétaux sont complémentaires et interdépendants. C’est ce qui impose
des regles strictes aux humains qui ne peuvent disposer de leur environnement sans

respect.

Méme si le double n’est pas considéré comme un animal ordinaire, il peut arriver
des accidents de chasse. Un double peut étre atteint, ce qui a immédiatement un impact sur
son alter ego humain. Ce qui explique que la chasse traditionnelle soit bien réglementée
dans les sociétés diolas, pour éviter d’atteindre le« ewum» de quelqu’un. Il peut arriver que
le double soit aussi responsable de torts que son alter égo humain est tenu de réparer. Si un

double hippopotame saccage les terres de quelqu’un, le propriétaire du champ peut aprés

161



avertissement s’en prendre a lui, et donc a ’humain. Dans une analyse plus actuelle, nous

pouvons voir en cette approche de doubles, un respect de 1’écologie.

Selon les sous-groupes diolas, les doubles peuvent avoir des résidences difféerentes.
Mais le point commun en est que, les doubles sont sous la protection de la famille utérine
de I’individu. Retenons que dans le Foi, le double principal, a la naissance de 1’enfant
reste dans la maison maternelle. Il va cependant migrer et s’installer dans sa famille
paternelle pour la fille qui va se marier tandis que le fils restera toujours chez ses oncles

maternels.

Cet aspect souligne la fonction de protection dévolue aux femmes de la famille. La
femme mariée et donc « arimanaw », a un role de garant de la famille. 1l est donc normal
qu’elle prenne ses fonctions, par le retour de son double dans la famille de son pére, pour
veiller sur cette famille qu’elle va quitter par le mariage. Nous pouvons considérer qu’elle

réintégre sa famille par le retour de son « ewum » dans le « fank'®

» de son patrilignage.
Ce retour de la belle-sceur se fait systématiquement lors des grandes occasions. Dans un
sens, les femmes ne quittent pratiquement jamais leur famille. Le lieu de résidence des
«siwum166 » équilibre les réles de chacun. Les hommes en restant dans leur famille
utérine, soulignent une fois de plus, le role de protection des femmes. C’est une forme de

compensation dans un systéme patriarcale et virilocale.

Nous pouvons noter que dans des cas extrémes, tel qu’une maladie trés grave, il est
tres courant que I’individu revienne dans sa famille maternelle. En général, c’est en fin de
vie, que nous avons constaté ce fait. Est-ce pour mieux protéger le mourant, ou le

rapprocher de son « ewum » ? La question se pose.

Il est plausible de soutenir que la fonction de protectrice que les femmes détiennent

dans leur famille est confirmée par cette théorie sur les doubles. La femme mariée en

165 Ewum de la fille dans son patrilignage

188 Sjwum : pluriel d’ewum qui signifie double

162



devenant « ariman » revient dans le patrilignage pour protéger sa famille. Alors que

I’homme reste chez sa mere et sous la protection de la lignée maternelle.

Les destins des doubles et de leurs alter egos humains sont tres liés. Ce qui a pour
conséquence que s’il arrive quelque chose au «ewum» d’un individu, il lui arrive
fatalement la méme chose. 1l arrive donc qu’une personne soit trés mal en point, parce que
son double est dans cet état. Dans ce cas de figure, il y’a un rite pour délier les deux et

sauver |’humain d’un destin funeste.
Comment est fait ce rite ?

Cela nous permet de parler du fameux « kajupen **’». C’est un rituel utilisé pour
sauver une personne atteinte mystiquement par les « kusay », dans le Fofii principalement.
Il est également utilisé comme thérapie pour des gens sortis de leurs @mes. Comme le
disent les diolas « ku rupo rup » on I’a déraciné, on a enleveé son ame. Il s’agit trés souvent
de personnes en perte de repéres ou déboussolée par un événement brusque survenu dans
leur vie et qui n’ont pas su faire face. Dans ce cas, ce rituel fait office de psychiatrie, pour
ramener le malade a sa place. En fait, il s’agit d’un traitement pour rassurer ou calmer les
angoisses du patient. Il arrive cependant, qu’il y’aie une fréquence de ces séances
d’exorcisme. Mais ce qui nous a marqué, c’était une vaste campagne collective de
« kajupen » au plus fort des troubles en Casamance dans les années 90. Le Fofii et le Bluf
ont opéré beaucoup de jeunes dans la fleur de 1’dge et dans la force de 1’age. La version

k% » avaient décidé de faire une razzia

officielle était que des mauvaises ames, « kusaya
pour féter leur roi fraichement élu. Il fallait donc dans l’urgence diagnostiquer les
personnes atteintes pour les sauver. Notre analyse est que ces rites sont pensés pour
rassurer une société malade des crises séparatistes. Quelle solution apportée a ces guerres
qui mettaient en péril les sociétés diolas ? En effet, les premiéres cibles étaient les jeunes,
qui étaient enr6lés et dont I’avenir était hypothéqué. Sauver ces gens, c’était sauver la
société. Notre hypothese repose sur le fait que c’est un rituel qui intervient souvent, quand

il y’a une crise sociale trés grave. Nous n’osons dire que ce soit inconscient, mais

187 Kajupen : littéralement action de tremper

168 Kusayak : les sorciers

163



I’inquiétude est perceptible dans ce rituel. Nous avons été témoin au courant de 1’année
1991 quand il y’a eu ces opérations. Cela correspondait a une période ou il y’avait
beaucoup de prisonniers et d’exécutions sommaires de diolas, supposés étre des rebelles ou
des collaborateurs de I’armée sénégalaise, mais aussi des pertes dans I’armée sénégalaise
qui compte beaucoup de soldats diolas. Cela n’est pas sans rappeler les rumeurs de
maladies transmises par les puissances européennes dans 1’Afrique coloniale. Chaque
société essaie de trouver une parade pour se sortir des crises que les saignées dues aux

conflits armés lui infligent.

Il faut, en outre constater que les termes utilisés pour exprimer cette perte de
reperes, renvoient a la terre, et surtout font référence a un univers paysan. Cela fait écho a
la civilisation et a I’importance de la terre pour les diolas. Un diola sans terre n’existe pas.
Un diola qui n’est pas ancré¢ a la terre des ancétres est un errant. L’enracinement est
central, et ¢’est pourquoi I’individu déboussolé est vu comme quelqu’un qui est déraciné
au méme titre qu’un émigré. Nous voulons signifier par-1a, qu’il est comme quelqu’un qui

avait perdu son ame, et donc n’existe plus.

Quand une société est touchée dans son intégrité, comme c’est le cas du pays diola
a partir de 1982, avec I’irrédentisme casamangais, elle cherchera des solutions pour panser
ses plaies. Il est dit que le « kajupen » est un rite pour réintégrer ’ame de 1’individu qui est
sorti de son corps. Dans ce cas de figure, en touchant la jeunesse, c’est I’ame de la
communauté qui est atteinte. C’est la question méme de la survie sociétale qui est ainsi

posée.

Comment se fait ce rite ? Tout repose sur un transfert d’ame, et donc de destins. Il
fallait échanger I’ame du « malade » contre celle d’un animal, généralement une chévre.
Cela rappelle d’ailleurs les rites pour délier un individu de son « ewum » mal en point. Il
y’a comme une sorte de transfert des destinées qui se fait, dans la volonté de sauver
I’humain. Ce type de rituel n’est pas quelque chose d’exclusivement diola. Beaucoup de
sociétés ont connu dans leur histoire, des formes d’exorcisme ou de déliaison qui sont
surtout une fagcon pour le groupe concerné de se reconstruire face a 1’adversité. Méme Si
dans les religions catholique et musulmane, ces rites sont appliqués a un individu, ils

164



mobilisent toute la collectivité. La possession est présentée comme une gangréne qui
atteint le groupe, et dont il faut se debarrasser. Sinon, ce mal va finir par détruire tout le
groupe. C’est ce qui justifie les déliaisons de groupe comme le « kajupen » pour ancrer a

nouveau la communauté dans sa terre.

Trés souvent, dans les sociétés africaines, il s’agit d’une confrontation a une
nouvelle religion, c’est le cas avec la christianisation et 1’islamisation de I’Europe, ou avec
une nouvelle culture. Dans ces cas, la figure hostile de 1’étranger est le mal inconscient a
¢radiquer. Par contre, en contexte migratoire, ce sont les repéres de I’individu qui sont
menaces. Lui, I’étranger, est fragile, et ne peut pas compter sur son groupe pour répondre
aux bouleversements sociaux qui s’opérent en lui. En fait, ¢’est la question de la survie de
I’individu, mais aussi de la cohésion du groupe qui est pointée ici. Car, nous ne pouvons
ignorer que le départ et donc I’éloignement d’un membre du groupe, peut étre considéré
comme une forme d’amputation qui peut étre douloureusement ressentie par le reste du
groupe. A partir de 1a, il importe pour I’ethnic de se reconstruire, et de récupérer
rituellement I’organe manquant de son anatomie. Il n’est pas impossible de voir cela
comme une forme de résistance de I’ethnicité. Le contexte migratoire permet de voir
I’ethnicité confrontée aux réalités des transformations sociales. Nous pouvons dire que
c’est I’un des facteurs qui permet a une ethnie de se construire pour se conformer a I’ethnie
telle qu’elle est pensée par Barth. Certes, dans ce cas, il y’a toujours le risque de
survalorisation des rites. Mais c¢’est souvent parce que avec les nouvelles religions, il y’a
une déperdition des valeurs de ’ethnie. Il y’a un instinct de survie qui se manifeste et
favorise la crispation identitaire. 1l est intéressant de noter que le terme utilisé pour décrire
I’état du malade signifie « il est sorti ». Cette expression « il est sorti » est assez souvent
utilisée dans le cas d’un émigré aussi, « na pupur ». Cette analogie met ’accent sur la
situation du migrant qui est écartelé entre deux cultures, et qui a besoin de béquilles pour
sauvegarder son identité. Au méme titre que le malade qui est « sorti » de lui-méme, c’est
I’intégrité du migrant qui est malmenée et ce dernier a donc besoin d’étre réintégré. Nous
pouvons expliquer les projets et programmes autour des immigrés, notamment les

associations comme des moyens pour réintroduire I’immigré dans son entité naturelle.

165



1.4.2 Les femmes diolas : gardiennes et protectrices

Au-dela de la personne, il s’agit surtout de la société qui a besoin d’étre soignée et

de garder son entité intacte. Elle concoit des scénarios pour renforcer sa cohésion.

Les femmes interviennent pour ainsi dire beaucoup dans les rites congus pour
sauver I’individu. Ainsi pour conjurer le sort ou pour mettre en garde, les femmes diolas
peuvent faire le tour du village en enlevant leur pagne pour chasser les mauvais esprits.
Cette opération est trés crainte. Aucun homme ou aucune femme n’ayant pas connu la
maternité ne doit y assister. En général, les populations non concernées, sont prévenues et
se barricadent lors de ces séances. Ceci montre que la nudité d’une femme est tres
fortement ritualisée. Elle ne doit pas étre exhibée sans raison. Dans ce cas, elle est une
arme dont se servent les femmes quand le groupe est en danger. Nous pouvons remarquer
une certaine image donnée aux femmes. Celle-ci obéit aux fonctions traditionnelles
dévolues aux femmes diolas. Elles sont une piéce centrale dans la notion de personne chez
les diolas. Et cela d’autant plus qu’elles sont reconnues femmes avec la maternité. En
dehors de ce réle de reproduction de la société, il est difficilement concevable pour une
femme d’étre considérée dans la société diola L’homme est abouti avec le bukut, la femme
avec la maternité. Il est donc logique qu’elle soit au coeur de la construction de la personne.
La division des sexes est bien exprimée ici. Il est bien normal qu’il y ait des sanctions en

cas de transgression.

1.4.3  Les ukin, protecteurs de |la personne

Certes, il y’a une division des sexes, qui assigne a chaque personne une fonction
bien définie. Certes, il y’a le fameux fifii qui veille sur le respect de ces régles, mais
n’oublions pas qu’il s’agit de régles qui concernent les deux sexes. Il est fait mention dans
beaucoup de travaux sur les diolas, qu’il y’a tant chez les diolas traditionnalistes que chez
les diolas musulmans, un interdit frappant les femmes en état de menstrues. Les rites diolas
arborent le sang menstruel. 1l faut par ailleurs noter que le sang est fortement ritualisé dans

les sociétés diolas.

166



Une femme qui a ses régles ou ayant fraichement accouchée est mise a I’écart des
«ukin». C’est un interdit que nous retrouvons dans certaines religions révélées,
notamment musulmanes. Mais peut-on voir en cela une volonté d’asseoir une suprématie
des hommes ? Nous pensons que non. Les divisions des sexes concernent les deux parties.
Il y’a donc des interdits qui touchent les hommes, comme il y’en a qui s’adressent aux
femmes. Ainsi D’interdit d’accoucher dans 1’espace domestique va plus loin, puisqu’il
interdit aux hommes diolas de s’occuper de tout ce qui est maternité. C’est ce qui explique
que les diolas traditionnalistes n’assistent pas a un accouchement, sous peine d’étre frappé

de « kujamy.

Chaque sexe a son espace qui est fermé a 1’autre sexe. C’est le cas du « bukut » qui
est exclusivement masculin et de la maternité qui est réservée aux femmes. N’oublions pas
que nous sommes en face d’un groupe fortement ritualisé, et qui inclut une initiation
séparée des deux sexes, le masculin comme le féminin. Les diolas pensent que la sagesse
est acquise a la suite du bukut pour les hommes, et de la maternité pour les femmes. Il faut
cependant préciser que ces deux rites s’ils délimitent bien les genres, interpellent 1’autre
genre de fagon indirecte. Les femmes, si elles n’ont pas acces au bois sacré, ont leur role a
jouer dans le déroulement de I’initiation. C’est aussi valable dans la maternité. C’est une

affaire de femmes, mais intéressent les hommes fortement.

Il y’a un autre espace des femmes diola qui commence a disparaitre dans le
département de Bignona. « Furambaen ***» est trés mal connu, I’initiation mandingue ayant
pris le pas sur cette initiation diola des femmes. Il y’a une complémentarité entre les deux
sexes, qui se rejoignent dans I’érection d’une administration sociétale. Nous pouvons aller

plus loin, en parlant de genres dans cette société.

A partir de D’initiation, la définition de genre prend tout son sens. On devient
homme, « anene » une fois initié, comme on devient femme « asek » une fois mere. A
partir de I’initiation, nous pouvons avancer que le sexe biologique céde la place au genre.

La maternité donnait I’acces au « furambaeen ».

18 Furambeen : lieu d'initiation traditionnelle des femmes diolas

167



Quant & la réclusion lors des regles des femmes, au-dela du fait que c’est un repos
pour les femmes qui travaillent, il faut noter que la symbolique du sang n’est pas a sens
unique. Si nous nous référons au fait que 1’on ne saurait faire saigner la terre, en ayant ses
menstrues. Nous avons 1a un exemple de I’interdit du cumul des identiques de Francgoise
Héritier. C’est le cas aussi des hommes lors du jour « iyey »*"°qui est le jour de repos ou il
est interdit a tout diola de labourer et de faire saigner donc la terre en pays kujamat au sud
de la Casamance et au nord de la Guinée Bissau, quand on doit sacrifier aux « ukin ». Rien
ne permet de penser que les femmes sont assignées a une place subalterne. Nous avons a ce
propos remarqué dans les sociétés diolas qui sont restées traditionnelles une différence de
comportement avec celles islamisées par exemple. Les femmes par le biais de ’initiation
héritée des mandingues, « kasus'’* » nous sont apparues plus soumises, notamment par des
expressions physiques comme la génuflexion qui est une marque de respect dans beaucoup
de populations ouest africaines, et particulierement celles relevant de I’empire mandé.
Dans le sud de la Casamance, nous avons constaté que les femmes ne s’agenouillent
jamais, ce qui n’est pas le cas de leurs sceurs du Fofii et du Bluf. Celles-ci vont d’ailleurs
utiliser des termes spécifiques pour s’adresser a leurs conjoints. Elles vont les appeler par
leurs noms de familles ou dans le Fofii, les appeler « coto »'"? grand frére en mandingue.
Les femmes diolas du département d’Oussouye n’obéissent pas a ces régles. Il n’y a pas
d’expression linguistique notable pour marquer une supériorité¢ quelconque de I’homme sur
la femme. Si les femmes wolofs obéissent aux mémes régles, en appelant leurs époux par
leurs noms de familles ou en I’appelant « Nijaay », mon oncle, ce n’est pas le cas dans la
tradition ajamat. Le statut des femmes dans le mariage les intégre dans leur nouvelle
famille, en leur reconnaissant une alliance de fait avec la belle-meére qui devient ainsi la

sceur du pere de 1’épousée, une assom, faisant de I’époux un cousin.

Les femmes diolas essaieront d’incarner ce role de gardienne et de protectrice en

contexte migratoire.

170 |yey : jour de repos chez les kujamat
171 kasus : cérémonie d’initiation des filles excisées

172 Coto : mon ainé en manding

168



Figure 6 Femme diola lors de la journée des femmes le 23 avril 2016

Si nous partons de cette histoire, la place que les femmes tiennent, malgré elles
dans ce processus de reconstruction identitaire n’est pas a négliger. Celle-ci se référe aux
fonctions dévolues aux femmes dans la philosophie diola. En fait, les défenseurs d’une
identité¢ diola s’appuie sur une perception de ce que doit étre et représenter une femme
diola. Cela n’est pas sans rappeler les idéologies nationalistes du mouvement des forces
démocratiques de la Casamance'’®. Cette utilisation de I’image des femmes n’est pas
exclusive des diolas. A ce propos, on peut faire le parallélisme avec les vertus vantées des
femmes dans les religions chrétiennes et musulmanes. L’icOone présentée comme un
modéle pour les femmes diolas, c’est Aline Sitoe Diatta'’®. Son histoire est utilisée pour
inciter les femmes diolas a revenir chez elles. Les migrations féminines sont un phénomeéne
déja ancré dans les meeurs dans le département d’Oussouye. Cette dame prétresse dans le
village de Kabrousse est revenue dans son village pour résister aux colonisateurs
européens. Elle s’est imposée comme une sauveuse dans son village et dans toute la
Casamance. C’est cette fonction de Femme qui veille sur la survie de son espéce, que les
jeunes diolas évolués vont vanter aux jeunes femmes migrantes. En effet, ils leur
reprochent de ne plus assumer leur fonction de gardienne des traditions et des valeurs. Le
sacrifice de la femme pour sa société n’est pas sans rappeler la vertu de la vierge Marie ou
de Khadija épouse du prophéte. Ce sont les deux grandes religions qui ont bien édulcoré
les sociétés diolas. La question de la survie identitaire est, des décennies apres, encore un

probleme pour les immigrés diolas, en France.

178 Idéologie du MFDC s’appuie sur des qualités supposées de la Femme diola, garante des valeurs et des traditions.

174 Aline Sitoe Diatta : prétresse, résistante diola

169



Les femmes cristallisent les angoisses identitaires des migrants. Il est donc aisé de
comprendre que les actions, pour sauver le groupe soient d’abord pensées pour les femmes,
et a leur endroit. Cette position va étre beaucoup discutée. On peut hésiter entre fonctions
attribuées aux femmes pour les honorer, et obligations ou encore contraintes. En effet, ce
role de femme icone de la société va étre utilisé largement pour réprimer des femmes
diolas dans le département de Bignona. Ce contréle des femmes se fera avec ou sans la

complicité des parents restés au village.

Quand une société est en crise, les femmes « kuriman » reviennent pour préserver
la communauté. Et c’est ce qu’Aline Sitoé Diatta a fait. Les fonctions des « kuriman » ne
s’arrétent pas au mariage. Il y’a la question essentielle de la survie d’une communauté
comme nous le spécifions. Il y’a a ce propos, des marches de femmes quand elles jugent la
société en crise. 1l est par ailleurs intéressant de noter que lors de ces moments, toute
personne n’appartenant pas a cette catégorie se retire et évite de se mettre en travers du
chemin de ces femmes. Il s’agit essentiellement des hommes et des femmes non mariées.
Nous n’avons jamais été¢ témoin de ce type de marche, qui est a mettre dans le cadre des
« ka sabor*™ » ou « ka saten 1"®». Mais il est connu que les femmes jettent leurs pagnes en
méme temps pour marcher vers la place qu’elles veulent purifier. La nudité des femmes
diolas est quelque chose de trés terrifiant pour les gens concernés. La nudité tombe sous la
sacralité et est de ce fait Aifii pour les autres. Nous parlons de femmes ayant atteint ce statut
par la maternité. C’est le méme interdit que nous retrouvions concernant les hommes lors
du bukut. 1l est interdit & une femme ou un non initié de voir un futur initié « ambag ». En
effet, il est convenu que les femmes et les non-initiés évitent scrupuleusement la vision des
initiés en cours, sous peine de mort. Une fois de plus, la division des sexes est trés marquée

ici. A chague genre, ses attributs.

La guerre a remis en question I’identité des populations. Avec les migrations
croissantes, les villages se dépeuplaient de leur jeunesse, et donc de leur force de
reproduction. Les femmes principalement en partant dans les grandes villes, remettaient en

question la division des sexes telle qu’elle est pensée dans le Fofii, d’une part. Mais d’autre

175 Conjurer

176 Conjurer avec des paroles

170



part, ces femmes qui partent s’installer & Dakar, en ayant d’autres exemples sous les yeux,

vont avoir des influences et d’autres modéles.

1.4.4 Ambac : avenir de |la société

Certes, il y a une similitude entre la situation d’une femme diola et d’un non initié
en temps de guerre. Il est formellement interdit de verser le sang d’un non initié¢. Comme il
lui est également interdit de faire saigner, fut-ce un animal. La difficulté de notre analyse

se trouve dans ce fifii, qui interdit de poser certaines questions.

Dans le cas du « ambac » non initié, il y’a une régle de la réciprocité qui est
appliquée. Le futur initié est placé sous la protection des « ukin ». Il représente la survie de

la société au méme titre que la femme si nous considérons sa fonction de reproductrice.

I1 faut rappeler que 1I’évolution de la personne chez les diolas obéit aux rites qui lui
conferent des droits et des devoirs spécifiques a son grade. Depuis la conception, il y’a des
strates que I’individu est tenu de suivre et franchir pour arriver au stade de personne. Si
I’enfant a sa naissance, n’a pas de nom, « ambac » n’intégre réellement la société qu’une

fois initiée.

En effet, ’attente de I’imposition du nom est une procédure normale dans le sens
ou on attend de savoir si le nouveau venu fait partie des hommes ou n’est pas appelé a

rester.

Pour revenir a I’initiation, nous pouvons reconsidérer ¢a sous I’angle de la majorité.
A partir du moment ou I’on a été initié, on peut prétendre a toutes les prérogatives
dévolues aux hommes majeurs. L’initi¢ a le droit de se marier, de concevoir, de faire
saigner, et chose plus importante est garant de sa société. Lors de son initiation, il lui est
transmis les secrets pour préserver sa société. Il est majeur parce qu’il aura subi et réussi a

endurer les souffrances. Le groupe peut compter sur lui. Une comparaison a un service
171



militaire nous a été faite par un de nos contacts. Pour justifier le «bukut», il nous
expliquait que les épreuves de la grande initiation préparaient les jeunes hommes a une
endurance dans la souffrance. Leur fonction premiere est la sécurité du village. Ils sont

comme des officiers de réserve qui doivent étre préts a se sacrifier pour le village.

Il serait donc réducteur de penser I’initiation diola comme uniquement une simple

épreuve pour avoir le droit de se marier. Chaque interdit, et chaque droit obtenu a son sens.

Il y’a déja le fait que la transmission prépare a une passation des pouvoirs et des

devoirs envers la terre.

La terre, pour en revenir a elle, est 1’élément central de I’identité diola, comme nous
I’avions spécifi¢ dés le début de cette thése. On peut comprendre que le sang d’un
« ambac » ne puisse 1’abreuver. Quand nous parlons de faire saigner, il s’agit de quelque
maniére que ce soit. Le saignement a une connotation symbolique dans plusieurs cas de
figures. Cela peut expliquer pourquoi un non initié ne peut se marier, puisqu’il n’a pas le
droit de faire saigner une femme par I’accouchement par exemple. Certes il y’a des
transgressions dans ce cas, mais les initiés déja péres sont rituellement absouts lors de
I’initiation. De la méme fagon, le drame d’un futur initi¢ abattu a la guerre, avec effusion
de sang nécessite un traitement rituel. En fait, la mort d’un futur initié constitue une
énorme perte pour son groupe. D’ailleurs il est enterré sous un ronier dont les fruits seront
interdits a toute femme et a tout non initié. Puisqu’il reléve du bois sacré qui est un espace
spéecifiquement masculin. Mais ceci concerne un initié qui est mort avant le repli des futurs
initiés dans le bois sacré. Celui qui décéde dans I’enceinte du bois est enterré sur place.
C’est d’ailleurs I’objectif de la présentation des néo initiés aux femmes. Ce rituel permet a
chaque mere de se rassurer que son fils soit toujours vivant. Ce moment du bukut est tres

fort en émotions

De la méme fagon, les fruits des arbres se trouvant dans I’enceinte d’une maternité

apme

traditionnelle, sont Aifii & tout homme.

172



C’est ce méme cumul des interdits qui peut éclairer sur le « kujam'”” » qui est un
élément primordial dans la société diola. Nous verrons les situations dans lesquelles

« kujamak » intervient.

D’autre part, nos recherches sur les mariages en terre diola, notamment dans le
Fofii, nous permettent de rejeter le fait que les femmes soient reléguées en une position de
citoyenne de seconde zone. En effet, nous avons eu connaissance du fait, qu’il était tres
facile pour une femme non satisfaite de divorcer en milieu diola traditionnel. Ce qui
explique quelque part, qu’il y’ait eu beaucoup de mobilit¢é matrimoniale des femmes.
Puisque c’étaient-elles qui divorcaient le plus souvent. Le divorce était aussi parfois le fait
des méres qui trouvaient que leurs filles n’étaient pas bien traitées dans leur foyer conjugal.
Ceci dit, avec les nouvelles religions, cette coutume a pratiquement disparu dans cette

région.

Néanmoins, les différences entre les hommes et les femmes, ne peuvent étre
ignorées. Ces points apparaissent par exemple en linguistique dans les appellations. Le
terme « an » désigne la personne chez les diolas. Le mot « anare », autre terme utilisé dans
le diola des Bluf pour désigner la femme. Ce terme globaliserait une philosophie, et une
facon de voir. Ce mot signifierait « une personne limitée ». Il nous semble cependant
important de ne pas s’arréter sur cette définition sans 1’analyser beaucoup plus. Quand on
ne parle de « personne limitée », s’agit-il de limites physiques ou intellectuelles ? 1l nous
apparait que ce sont les limites physiques, qui sont pointées ici. Puisque nous avons
constaté qu’au niveau des responsabilités, il y’a une division, un partage entre les deux
sexes. D’autre part, il s’agit d’un terme qui n’est pas général. Suivant les villages, il est

employé. D’autres zones vont utiliser d’autres mots pour désigner les femmes.

Nous ne faisons nullement le procés de ces religions, mais il importe de souligner

les influences qu’elles ont eues sur les traditions des diolas.

Y77 Kujam : ¢’est un mal qui atteint I’individu 4 la suite d’une transgression des régles de division du sexe

173



Il y’a eu des transformations apportées par les nouvelles religions adoptées par les
diolas, et qui ont contribué a une nouvelle position des femmes dans la société. Il n’est plus
loisible a une mére de provoquer le divorce de sa fille. Les religions musulmanes et
catholiques qui sont les deux religions largement adoptées par les diolas ont d’autres
visions sur le mariage et sur le divorce. Il faut néanmoins reconnaitre que dans le cas du
divorce en milieu diola, il s’agit surtout d’une libération. Il y’a toujours des faits et des
preuves concrets avant qu’une mere ou un membre de sa famille, se permette de venir
libérer une femme des liens du mariage. En fait, la mére de la fille demande a son gendre
de lui rendre sa fille, puisqu’il ne sait pas s’en occuper correctement. Nous pouvons
avancer que le mariage diola s’il exige des ascendants un respect de la conjugalité de leurs
enfants, il ne leur renie pas un droit de regard. C’est ce contrdle ou protection qui donne
I’aval a une meére de venir récupérer son enfant. Ce n’est pas un hasard si le terme
« rendre » est utilisé. On ne donne pas sa fille en mariage, on la confie a une autre famille.

Il est donc normal de récupérer son enfant s’il n’est pas dans des conditions confortables.

Lors d’un déces d’un individu, les femmes de son lignage interviennent pour délier
le défunt de sa descendance. Ce qui est curieux par contre, c¢’est que ce rite de déliaison se
fait par les tantes maternelles des enfants du défunt ou de la défunte. Mais il peut arriver
que les « ku riman » opposent leur veto a ce qu’un enfant soit délié¢ lorsqu’elles ne le
reconnaissent pas comme un des leurs. C’est ce qui est arrivé lors du déceés d’un homme
dans un village diola du département de Bignona. Au moment de la déliaison des
descendants du défunt, ses sceurs ont refusé qu’une de ses filles subissent le « esis'’® »,
arguant qu’elle n’est pas la fille biologique de leur frere. Il y’a une rencontre entre les deux
lignages de I’individu a qui on fait le rite de déliaison. Il est intéressant de noter que c’est
un rituel qui interpelle les femmes des filiations maternelles et paternelles. Il y’a ainsi un
contrdle, sinon, une approbation des femmes de la lignée paternelle dans ce «esis ». Cet
incident nous permet, par ailleurs, de marquer la différence entre la famille biologique et la
famille sociale d’un individu. Il n’est pas rare qu’une personne soit confiée a une autre
famille et y grandisse, ou encore qu’une femme accorde la paternité de son enfant a un

autre homme, en géneral son époux. Il n’y a pas de test ADN pour confirmer ou infirmer la

178 esis : se traduit par saler, est un rituel de déliaison

174



paternité d’un homme. Il ne reste que la femme pour désigner le pére de son enfant. Elle
peut, comme dans cet exemple précité, attribuer la paternité a un autre. Mais ces cas de
figure, il y’ a toujours une réhabilitation lors du décés d’un des protagonistes. La paternité
biologique reprend toujours ses droits lors des grands moments de la vie d’une personne.
Le droit du sang est trés important et se manifeste a travers des rites. C’est pourquoi, il
importe de distinguer la paternité sociale de la paternité biologique. Il est donc
presqu’impossible de priver un pere de son droit de pére, méme s’il n’en a pas assumé les
devoirs. C’est ce qui justifie que dans cette société patriarcale, est diola celui dont le pére
est diola. Cette appartenance étant ritualisée des la naissance, ne permet pas a I’individu de
s’échapper de son groupe. On pourrait s’interroger sur ce rejet d’une paternité que le
défunt a de son vivant accepté. Il n’y a pas de raison de délier ce qui n’est pas lié. Mais la
raison avancee est que délier un enfant qui n’est pas du patrilignage expose ce dernier a
une extermination de la lignée. C’est un peu voler le sang d’un autre patrilignage. Les
« ukin » ne I’admettent pas. Il est d’ailleurs courant de trouver des astuces pour éloigner
toute personne étrangére au « baekin » lors des rites qui imposent la participation de tous
les membres du lignage, surtout si cette personne ignore son statut d’étranger. Il ne s’agit
plus d’une décision individuelle, mais sociale. Pour I’unité pour une bonne cohésion
sociale, I’individu ne peut s’approprier un enfant qui n’est pas sien, sous peine d’exposer
sa lignée. C’est la preuve encore que l’individu soit juste un élément d’un cosmos, le
groupe manquer de préciser que cela concerne aussi les neveux et nieces. Méme si dans la
culture diola, le frere du pere est appelé « papa » et qu’il joue ce rdle de pére en apparence,
on ne peut qu’admettre qu’il est surtout un parrain pour les enfants de ses freres. Il ne
saurait étre le pére, puisque lors des rites de déliaison, seuls ses enfants biologiques sont
concernés. De la méme fagon, pour la mére, ce principe s’applique. Les liens biologiques
reprennent le dessus dans certaines circonstances. Cela implique des considérations qui ne
s’arrétent pas sur les relations sociales. Il y’a trés souvent des frustrations et des vexations

qui vont survenir parfois lors des séances de « esis ».

En d’autres termes, 1’ethnie revendique et marque de son sceau ses membres
biologiques. Il n’est donc pas étonnant que les révoltes casamancaises aient un cachet
ethnique. L’acceptation de I’individu est donc trés importante. La notion de personne prend

tout son sens dans la communauté diola. A la naissance, et aux premiers ages de I’enfance,

175



on reconnait a I’individu sa qualité d’humain. Ce statut est tres important. Nous sommes
dans un registre de pureté qui rejette tout handicap. Quand on estampille un enfant comme

« non humain » ou « kanut an »*'®

, 1l y’a un traitement rituel qui est appliqué. Ce sujet est
difficile a analyser, puisque les informations sur la question ne sont pas a la portée de non
initiées. Retenons cependant que le diagnostic d’un enfant non humain, est fait par
plusieurs experts, et trait¢ d’une certaine fagon. Il est d’abord conseillé¢ aux parents de
I’enfant de s’¢éloigner de leurs lieux de résidence habituelle et de séjourner ailleurs que
chez eux pendant un certain temps, avant 1’opération et aprés 1’opération. Ce repli est
nécessaire pour que I’ame de 1’enfant ne les retrouve pas. Il est dit que ce genre d’enfant
s’est fixé comme objectif de venir torturer leurs parents et de faire de leur vie un enfer. Il
ne cédera pas facilement et ne se laissera pas €loigner de sa cible. La mort de ces enfants
n’est pas considérée comme un deuil normal, et en tant que tel, il n’y a pas de deuil ou de

funérailles comme dans les cas habituels. Ils sont d’ailleurs jetés dans « fubeten'® » et non

enterrés dans un cimetiere. Comment est reconnu un enfant qui n’est pas un humain ?

Nous venons de parler du rite de déliaison. Il nous semble normal d’en parler,
puisque c’est un des moments les plus importants dans la vie d’un individu. Nous avons
parlé du « beekin » de la corde qui lie I’individu a son groupe, de la naissance qui lie le
nouveau-né a sa famille. Il est donc normal qu’a la fin de la vie, les liens soient dénoués

entre le défunt et le reste du groupe, notamment ses descendants.

Autant la naissance, est I’occasion pour les tantes paternelles de montrer leur
importance dans le patrilignage ; lors d’un déces, ce sont les tantes maternelles qui
viennent superviser les rites. Il faut surtout préciser qu’elles ont une fonction de protection.
Il est courant de dire dans la société diola, que le défunt peut étre tenté d’amener avec lui
dans sa vie d’au-dela ses enfants préferés. Il est donc important que le rite de déliaison soit
bien fait pour éviter, que le défunt ou la défunte emporte avec lui son enfant. C’est une
forme de deuil qui est ainsi exprimée. Il y’a d’autres rites de déliaison qui concernent les
épouses et les époux. Nous y reviendrons. Mais tous ces rites se font sous le contrdle des

« kuriman ».

17 kanut an : ce n’est pas un humain

180 Fybeten : cimetiére des enfants « non humains » et des lépreux

176



Le terme « esis™® », signifie saler. Il est utilisé parce que la base du rite de déliaison

c’est le sel. Dans les traditions diolas, le sel a un symbolisme tres fort™2.

L’importance de ce rite dans la société diola, est si grande que tout contrevenant

s’expose a avoir « kujamak'® ».

181 Esis : saler, rituel de déliaison apres le décés d’un ascendant ou d’un enfant
182 | e sel a une grande symbolique dans les croyances diolas

183 K ujamak : voir kujam

177



PARTIEIl: Les Migrations diolas :
Originalité des migrations diola

Il est difficile de dater le début des migrations africaines en général et diolas en
particulier. Mais les mouvements vers I’Europe sont a inscrire des le début du 19ém siecle,
méme si ¢’était un épiphénomeéne. Ces déplacements sont mentionnés comme des 1égendes
et ont servi plutdt a décourager toute ambition migratoire du moins vers I’Europe des
jeunes diolas, plus particuliérement ceux qui sont originaires de la région Fofi'®. Le
traitement migratoire, le comportement face aux migrations ne sont pas homogenes dans
les sociétés diolas. C’est a I’image de I’hétérogénéité des groupes étudiés. Nous avons
deux grandes visions qui s’opposent. Autant vers le nord de la Casamance, ce qui est
communément appelé le Fofii, les migrations sont découragées, voire décriées, et autant,
les mouvements migratoires font tres tot parti du quotidien des populations dans le Kasa, et
y sont encouragés. Nous en avons pour preuve les messages véhiculés dans les chansons

popularisées pendant ces moments de premiers départs.

Aborder les migrations diolas dans cette thése, est pour nous une contribution aux
études déja entamées sur les migrations africaines. Nous nous inscrivons dans la continuité

des chercheurs africanistes.

Nous proposons d’analyser des sociétés qui ont une autre vision de I’individu, une
autre construction identitaire et qui tout en étant des populations trés mobiles, le font d’une
facon différente. Cet apport aux études de migrations, ne peut que renforcer et ouvrir a une
meilleure compréhension des migrants diolas, et au-dela, de mieux cerner les problemes

que posent les populations migrantes ou les nouvelles générations issues de I’immigration.

184 |_e Fofii: sous-groupe diola

178



C’est dans cette optique que nous proposons de présenter le groupe des Diolas. Il
y’a, bien évidemment, un contexte de départ, une géographie, une culture qui participe a
forger la personne. Il y’a aussi I’histoire que nous ne saurions ignorer et qui joue un role
prépondérant dans le devenir de ces personnes. Nous avons puisé dans le répertoire des
chercheurs qui nous ont précédés, mais aussi des rapports et livres des administrateurs
coloniaux, qui ont ét¢ les premiers étrangers a entrer en contact avec les diolas. L’histoire
de ces premiers contacts nous parait tres importante. Ces administrateurs ont beaucoup
participé a I’écriture de I’histoire des diolas et aux transformations sociétales. Les facteurs
historiques et psychologiques ne sont pas a négliger dans I’histoire migratoire des
populations. C’est une partie que nous allons analyser également. La dynamique migratoire
est un ensemble qui commence dans le groupe de départ. La question principale est : quels
sont les facteurs qui encouragent ou découragent au départ les individus. Chaque peuple a
sa propre histoire migratoire et sa propre politique migratoire. Les gens ne partent pas de la
méme facon, suivant qu’ils sont diolas ou peuls. Au sein d’'un méme groupe, nous avons pu
observer des différences d’un village a un autre. Ce qui, nous, ame¢nera a revoir les
formations des groupes ethniques, et en méme temps des frontieres ethniques tres
élastiques. Le vécu migratoire que nous verrons dans le troisiéme chapitre, permettra de
mieux comprendre les transformations identitaires des diolas en France. Comment se sont-
ils adaptés dans un pays étranger et comment ils ont adapté leurs cultures ? L’immigration
des diolas si elle est plus discrete, plus individuelle, il n’en demeure pas moins que nous

constatons un groupe treés présent numeériquement et qu’il est intéressant de suivre.

Les archives que nous pouvons trouver sur des groupes intéressants d’un point de
vue politique, sont absentes sur ce point. Les diolas font partie de ces groupes qui
paraissent trés peu attractifs pour des chercheurs. Il y’a plusieurs explications possibles a
cela. Nous ne pouvons ignorer le fait que d’un point de vue numérique, ce n’est pas le
premier groupe de populations migrantes. C’est un type de population qui a surtout
intéress¢ d’abord les ethnologues. Nous sommes tentée de qualifier ces groupes comme
étant trés exotiques, d’un point de vue non Seulement européen mais aussi africain. Le

traitement et 1’approche sont logiquement ethnologiques.

D’un point de vue sociologique, la question si elle est intéressante, impose une
analyse ethnographique avant une dissection purement sociologique. Cela est loin d’étre

inintéressant, puisque permettant aussi bien, au chercheur, qu’aux personnes intéressées

179



par la question de faire une plongée dans les méandres de la société diola, pour mieux
cerner les philosophies migratoires. Les perceptions du groupe ressortent mieux, ou plut6t,

sont mieux comprises par les analystes.

L’intérét d’une thése sur I’immigration diola, réside au fait, que c’est aussi un
groupe dont, les différences, entre les sous-groupes, sont exacerbées, en contexte
migratoire. C’est peut-€tre un point commun aux populations étrangeres de s’agripper a
des traits et des marqueurs qu’ils pensent étre les plus représentatifs de leur identité

culturelle.

Il n’est pas évident pour le chercheur de situer son objet d’étude dans un premier
temps. La raison, on pourrait la trouver dans la complexit¢ d’une hiérarchie sociale
¢galitariste. Nous sommes bien loin des grands ensembles qu’offrent les groupes a pouvoir
centralisé. Les études de migrations se sont beaucoup appuyées initialement sur des
critéres et des faits qui permettent de comparer et d’analyser les phénoménes migratoires.
Il y’a notamment les endroits, plusieurs fois étudiés, et considérés comme des lieux de
retrouvaille des immigrés. Il y’a par exemple, les foyers sociaux, endroit par excellence et

qui ont servi plusieurs fois, de terrain aux sociologues.

Dans le cas de 'immigration diola, ces lieux d’études manquent. Les foyers sont
considérés, ainsi, comme réservés aux maliens. Ce qui nous fait avancer que ces
considérations sont un indicateur identitaire tres fort. Cela ne veut pas dire, que les diolas
ne résident pas dans les foyers. Mais ces habitations, sont vues comme des endroits
temporaires, et représentent un échec pour ceux qui y résident de fagcon permanente. A ce
jour, les diolas qui ont parlé de cette expérience, parlent de dépannage. Dans leur
conception, un homme n’est abouti, que s’il construit sa maison. Dans le contexte
migratoire, il s’agit de se trouver un logement, et d’y loger avec sa famille. Il y’a ici la
notion d’un ancrage réel qui apparait a travers cette obligation de se construire une maison.
Nous en revenons au territoire individuel, a la terre. Le lieu par excellence de
regroupement des diolas est donc 1’association. Les migrants diolas ont grandi avec cette
notion d’association. Ils en ont la culture. C’est un lieu neutre et qui symbolise le village

d’origine. C’est donc le terrain propice a notre étude.

180



Cette population a une longue tradition associative. C’est une forme de
rassemblement qu’ils développent depuis 1’enfance. C’est dire, que les associations font
partie de I’histoire des Diolas. Nous aurons 1’occasion de revenir sur ce point. Les
associations nous apparaissent de ce fait, comme le terrain incontournable pour étudier
I’immigration diola. L’inconvénient c’est que ces structures ne sont pas des endroits fixes
et permanents. La plupart n’ont pas de locaux. La vie associative est trés ponctuelle. Elle
est rythmée par des événements. Mais ce qui est intéressant, c’est que malgré ce fait, elles
restent une micro société et offrent 1’occasion d’analyser les migrations des diolas. Les
associations, sont une réponse logique, a beaucoup de questions liées a 1’isolation des
migrants. Mais elles sont encore trés informelles, méme si ce sont des associations loi 1901

pour la plupart.

I est quasi impossible d’aborder la question des migrations diolas, sans faire une
premiére approche de celle des sénégalais de fagon générale. Nous n’ignorons cependant

pas que les diolas sont une population qu’on trouve aussi en Gambie et en Guinée Bissau.

1.1  Chapitre 5 : Les migrations Sénegalaises

Les premiéres migrations sénégalaises se sont inscrites dans le cadre de /’4OF*®
(Afrique occidentale francaise). Elles sont plus difficiles a quantifier, sachant que les
premiers entrants, étaient de nationalité francaise. Mais tout porte a croire, que les premiers
devaient étre les ressortissants des quatre communes®®, Dakar, Gorée, Rufisque et Saint
Louis. En effet, seuls ces derniers étaient recensés comme des citoyens francais, le reste du
Sénégal étant indigéne. Ils avaient, avec la citoyenneté francaise, plus de mobilité que ceux
des autres régions du Sénégal. Cette notion de la citoyenneté excluait de facto, tout autre
groupe en dehors des quatre communes. Il y’a bien évidemment des cas isolés

d’immigration. Mais cela reste dans le cadre de I’anecdote. D’autre part, les quatre

18 AOF : Afrique Occidentale Francaise

188 |_es 4 communes du Sénégal : Dakar, Gorée, Rufisque et Saint-Louis

181



communes ont bénéficié de structures qui favorisent la formation d’une élite qui était
appelée a occuper de hautes fonctions. Leur émigration a été facilitée par le systeme

colonial.

Jusque-13, nous avons pensé que I’'immigration diola est une des plus récentes. Elle
est, certes, comme nous I’avons déja constaté, moins médiatisée, mais a commencé des le
19ém siécle. Ces departs sont restés dans la mémoire des témoins et sont narrés comme des
légendes. Il faut dire, que nous étions a une époque ou les communications étaient loin
d’étre développées, de méme que les transports. L’immigré de cette période était plus
marginalisé, et n’avait qu’une solution, c’était de se fondre dans la société d’accueil. Ce
qui a été le cas de beaucoup d’entre eux. Les traces qui restent de cette immigration, sont
souvent des récits et des noms de famille que 1’on retrouve en France dans des familles qui
n’ont aucune attache avec le lieu de départ de 1’aieul étranger. Souvent, ils n’en ont jamais
eu. L’aieul qui a migré, ayant coupé les ponts parfois, surtout, quand I’immigration s’était

faite a la suite d’un conflit familial.

Il y’a eu ensuite, les migrants qui sont restés, aprés les 1lére et 2éme guerre

mondiale, et qui ne sont pas retournés chez eux.

Ceci pour dire, que I’histoire des migrations est encore méconnue et a encore des
choses a nous révéler. Certes, il y’a eu plus de cas de citoyens francais de Saint Louis qui
nous ont été rapportés. Mais les autres régions du Sénégal, si nous nous référons a
I’histoire des colonies de I’AOF, ont eu leurs départs aussi. Il faudrait pour cela, avoir des
archives sur les africains en France, depuis le début des colonisations. Les migrations, sont
une forme de relations entre points géographiques. A partir du moment ou, il y’a eu des
¢changes entre deux pays, on peut logiquement penser qu’il y’a eu des déplacements de
personnes entre les deux pays. Ces mouvements ont donné naissance a des courants
idéologiques de défense des causes noirs, notamment la négritude, méme s’ils sont d’abord
universitaires. Nous les relions aux migrations, puisqu’ils ont été portés par des migrants.
Mais de la méme fagon, qu’on a eu des étudiants noirs célebres, tel que Senghor ou des

hommes politiques comme Blaise Diagne, il y’a eu des anonymes qui ont contribué a

182



187 "est 1a pour

écrire I’histoire de I’immigration en France. Le cas de Louis Battling Siki
attester qu’il y’a eu des départs, qui ne sont pas le fait des élites, mais qui sont des

aventures, ou tout simplement le fait du hasard, si on peut le voir ainsi.

Nous avons affaire a un groupe, qui a des traditions associatives. Mais la question

est quel type d’association ? Qu’elle est leur conception d’une association ?

Cette these a également, pour objectif d’analyser les enjeux de pouvoir dans les
associations d’immigrés, et partant, les relations envers les lieux d’origine. La disparité du
terrain, nous a conduite, a nous intéresser, d’abord aux associations. L’accent sera mis,
dans ce travail, sur celles de type plus fédéral. Ce qui, a notre sens, offre 1’opportunité
d’avoir une vision des rapports sociaux et des conflits sociaux, qui peuvent survenir en
contexte migratoire. 1l nous était impossible de suivre tous les regroupements. Le temps

imposait une sélection et un cadrage plus exigeant du terrain.

Notre analyse sera plus axée, en conséquence, sur les diolas migrants issus des
sous-groupes Fofii, avec une incursion de temps en temps sur les autres groupes Blufs et

Kasal®

Il importe de cerner et d’étudier ce qu’est une association dans la culture diola. Les
diolas sont un groupe ethnique, qui, traditionnellement, occupe le sud du Sénégal, le nord
de la Guinée Bissau et la Gambie. Il y’a aussi plusieurs appellations de ces populations.
Les portugais les ont appelées « felupos ». Une vieille carte coloniale, mentionne ce groupe
en Sierra Leone. Mais rien ne nous permet d’affirmer a ’heure actuelle, la présence de
diolas, au-dela de la Sénégambie et de la Guinée Bissau. Ce que nous pouvons par contre
affirmer sans risque, c’est que cette ethnie appartient a un groupe plus large, qui a en
commun des pratiques culturelles, des techniques de riziculture, et qui a su adapter un
milieu hostile au départ. Les Diolas font partie de ce que les ethnologues appellent, les
peuples de la mangrove. Les populations concernées, les mancagnes, les manjak, les

balantes, par exemple, se retrouvent parfois dans des associations plus larges, a objectif

187 1 ouis Battling Siki: boxeur frangais d’origine sénégalaise

188 B|ufs, Kasa, Fofii: sous-groupes diolas

183



plus fédéral. C’est le cas, par exemple, des associations avec des projets de logements dans
la région naturelle de la Casamance, ou encore avec des projets de désalinisation des eaux,
tel que la FACE (Fédération des associations casamancaises de [’extérieur a I’Etranger)
ou plus réecemment, Action Sud Sénégal. En fait, les gros projets sont souvent accompagnés
par des associations, plus ouvertes et plus larges donc. Cela ne veut pas dire, qu’elles
soient mieux structurées. Loin de la, elles peinent souvent a convaincre et a rassembler.
D’autre part, elles sont plus fermées, dans le sens ou, elles se focalisent sur la région, et ne
s’appesantissent pas forcément sur les migrants et leurs besoins en Europe. En général, ce
sont des associations transnationales, qui interpellent trés souvent trois pays, la France,
I’Espagne et I’Italie. Il n’est pas dit que la carte migratoire des diolas se résume a ces trois
pays, loin s’en faut. Les migrants diolas se retrouvent dans pratiquement toute 1’Europe.
Mais a défaut de statistiques bien fiables, il est trés difficile d’approcher un chiffre.
Retenons néanmoins un facteur déterminant qui est celui des relations entre pays d’origine
et pays d’accueil. Nous remarquons par ailleurs, 1’absence de I’ Allemagne dans ces projets
associatifs transnationaux. C’est pourtant un état qui compte une assez importante colonie
de migrants diolas. Mais nous verrons qu’il y’a plusieurs facteurs qui freinent des alliances
entre les immigrés vivant dans différents pays européens. Il y’a notamment la question de
la nationalité d’origine qui va se poser. Mais en plus de cela, nous verrons que selon le
statut et le poids politique de leurs nouveaux pays, les immigrés auront aussi des rapports

qui vont beaucoup copier les rapports entre les pays européens ou ils résident.

184



ITINERAIRE-MIGRANTS-DIOLA--A-L'INTERIEUR-DU-

saint-Loua
y

Louga
Matam

By Oiowrbal

" GUINEE-BISSAU | GUINEE-

ZONES-ET-VILLES-
PAYS-LIMITROPHES*

Figure 7 Itinéraire migrants diolas a I’intérieur du Sénégal

185



II.L1.1 ROle et importance des associations

La conception de I’association en terre diola renvoie a la filiation. Une association
est un regroupement de personnes qui ont une filiation paternelle commune et qui ont le
méme territoire : le Village. Nous allons constater au cours de notre analyse que les
associations diolas, quel que soit leur type, auront pour intérét commun : le village

d’origine des membres.

I y’a plusieurs types d’associations. Nous distinguons les associations qui ont une
orientation politiqgue de celles a caractére culturel et social. Quoique méme les
mouvements politiques revendiquent des objectifs sociaux. Les associations typiquement
sportives ne sont pas les plus typiques de la communauté diola. Par contre, les
regroupements culturels, pour atteindre la frange la plus jeune du groupe, s’investissent

dans les organisations sportives, notamment a travers des tournois de football.

Il convient de préciser, que la plupart des associations sont accompagnées dans
leurs projets, par des structures ou organismes qui encouragent la coopération bilatérale. La
FACE™ est accompagnée ainsi dans ses projets, par un organisme humanitaire italien, |
CARE. Ce genre de projets est assez délicat a analyser. Il y’a certes, une facilité de se
réinstaller chez soi. Il y’a aussi le fait que les associations encouragent au retour, mais les
relations entre migrants et locaux sont intéressantes a observer. Ce genre de projets congoit
des constructions, qui vont changer la physionomie des villes. Les immigres vont occuper
des lots voisins, et dans le long terme, nous allons assister a la naissance de quartiers, voire
de villes d’immigrés. Comment sera pergue 1’arrivée de ces nouveaux ? Mais surtout, il se
pose le risque d’embourgeoisement de ces migrants qui vont étre plus isolés que jamais. Il
y’a une construction d’une nouvelle classe sociale, que nous ne pouvons ignorer. La
rupture entre les migrants et leurs parents restés au pays est largement exprimée ici. Il n’est
pas rare que des immigrés déclarent ouvertement qu’il leur est impossible de cohabiter

avec les leurs. Cela se comprend mais n’est pas simple a intégrer aussi bien pour les

189 FACE : Fédération des associations casamangaises de I’extérieur

186



migrants que pour les parents restés au pays. Ils n’ont plus les mémes réalités, ni les
mémes visions. Mais surtout, ils ont suivi des chemins d’évolution différents. 1l est
également intéressant de noter que ce sont des associations de migrants qui travaillent avec
des organismes non gouvernementaux et des structures d’aide au retour, ou encore des
structures qui menent une politique de maintien des populations dans leurs pays. Nous
Verrons que ces organismes souvent considérés comme des sauveurs dans les villages

d’origine des migrants viennent en appui a une politique de régulation des migrations.

L’intérét d’étudier I’immigration, ou plutot les migrations de ce groupe, réside au
fait que c’est aussi un groupe plus connu, et donc étudié, dans une migration interne au
Sénégal et surtout en ce qui concerne I’immigration féminine. La premiere immigration
des diolas au Sénégal s’inscrit donc dans le cadre de I’exode rural. Ce phénomeéne
concerne les populations rurales, qui rejoignent les grandes villes, dans 1’espoir de trouver
un emploi. Cette forme d’immigration revét plusieurs formes. Elle a tres souvent un
caractére saisonnier. Les jeunes filles quittent leurs villages pendant la saison séche, pour
travailler a Dakar, Thies et les autres villes du Sénégal, pour revenir chez elles, lors de
I’hivernage, pour les travaux champétres. Les diolas et les séréres sont les populations les

plus concernées par cet exode.

Les raisons de ces migrations, ne sont pas différentes de celles qui poussent les
gens a quitter leur pays pour un autre. La quéte d’une meilleure vie est la base de tout
déplacement. Les jeunes filles des milieux ruraux partaient en ville, tres souvent, pour se
préparer leurs trousseaux matrimoniaux et soutenir leurs parents. En effet, la secheresse
gagnait de plus en plus les terres diolas. Les riziéres ne suffisaient plus a nourrir les
populations. Et de plus en plus, les diolas ont commencé a consommer du riz importé. « La

terre a commencé a mentir »%°.

190 | a terre ne ment pas : cette expression diola valorise le travail des champs. Mais avec la sécheresse, le seul travail de

la terre ne suffisait pas a nourrir les populations. Et la terre a commencé a mentir.

187



Les migrations des jeunes femmes diolas vers les grandes villes sont saisonniéres.
Elles s’inscrivent dans un programme prédéfini. Il n’était pas question d’installation pour
ces jeunes. C’est un principe bien partage par les primo migrants. On partait pour travailler
et revenir chez soi, au village aupres des siens. Il était impensable de s’installer en terre
migratoire. Les diolas se voyaient comme étant de passage. C’est ce qui justifie que les
diolas aient trés peu investi dans I’immobilier d’abord dans les grandes villes du Sénégal et

ensuite en Europe. L’idée du retour est fortement ancrée en eux.

I s’agissait donc pour les jeunes filles parties échanger leurs forces de travail en
ville, de travailler pendant la saison séche et de revenir dés les premieres pluies pour
prendre part aux cultures et aux activités du village. 1l est important de relever que la vie
du village était en léthargie pendant ces périodes. Tout était figé dans D’attente des
vacances qui correspondait au retour des collégiens et des jeunes partis travailler en ville.
C’est 1a que prend tout son sens 1’organisation des regroupements de jeunes, mais aussi
I’organisation de la vie du village. Nous en avons pour témoin les récits, des femmes
parties trés tot a Dakar pour travailler comme employée de maison. Il n’était pas question
de rester au-dela d’une certaine date pour revenir au village, sous peine d’une amende a
payer a 1’association de leur village. Ainsi, tous les gens valides rentraient pour cultiver et
soutenir les parents dans les travaux de la terre. Cela s’inscrivait dans un contrat tacite
entre le village et les émigrés. Les premiers migrants contribuaient ainsi a investir la terre
de leurs ancétres™™, et n’avaient pas cette dette non soldée que les émigrés actuels ont
envers leurs terres. 1l faut dire que des réflexions et des actions étaient menées dans le sens
de décourager tout abandon du village. Mais nous ne pouvons omettre le fait, qu’il s’agit
des premiers départs. Ce sont les premicres heures de 1’émigration, I’attachement a la terre
natale est donc encore trés fort. Les candidats a 1’exode ont été faconnés dans un
environnement, qui a grandement contribué a une identification au village. Il ne saurait y
avoir une autre terre que le village. Tout autre lieu de résidence ne saurait étre que
temporaire. D’autre part, il s’agit d’une migration interne, donc les modes de déplacement
sont plus a la portée que s’il s’agissait d’une migration vers I’extérieur du pays. Cela ne

veut pas dire que les nouvelles migrations soient inscrites des le départ dans une

191 Jnvestir la terre des ancétres

188



perspective d’installation. Trés peu de migrants décident de partir s’installer pour ne jamais
revenir chez eux. Mais les traditions sont intégrées chez ces populations de telle sorte que

le retour était systématique.

Tout était fait pour obliger les éventuels a ne pas rester. Il y’a d’abord une
¢ducation qui enracine profondément I’individu sur son terroir. D’autre part, nous 1’avions
specifie, le village se trouve la ou se trouvent des ressortissants de ce village. Et ce, par le
canal des associations et petits regroupements qui cimentaient des liens entre membres du
méme village et constituaient un rappel des devoirs envers le village. Il y a une sorte de
micro reconstitution des villages a travers les associations. A ce propos, il y’a eu des
mouvements de dissuasion tres dynamiques qui intervenaient auprés des jeunes femmes
qui étaient tentées de rester en ville. Ces bandes de garcons se sont surtout fait remarquer a
Dakar et dans les autres grandes villes du Sénégal, comme Saint Louis, Thiés et Ziguinchor
ou ils ont eu a organiser des rapatriements de jeunes filles vers leurs villages d’origine. Ces
retours forcés résultaient des actions des organisations sous la tutelle des nouveaux
fonctionnaires, les « évolués » pour utiliser le terme employé par Vincent Foucher. Nous
verrons que cette catégorie de migrants interviendra tres souvent dans les associations de
migrants. 1ls se sont donné une fonction de régulateur communautaire en terre
d’immigration. En fait, il y avait parfois des fonctions dans 1’organigramme des

associations réservées au retour des filles.

Le role des fonctionnaires ou évolués est tres notable dans le milieu des immigrés,
et plus spécialement dans les associations qu’ils essaieront de contrdler, et ce aussi bien
dans les villes du nord du Sénégal ou on compte une plus forte communauté diola qu’en

Europe, en France notamment.

Il faut pourtant nuancer ces actions répressives. Les migrations des femmes diolas
sont différemment pergues au sein du groupe diola. Selon que 1’on se situait plus au sud,
les mouvements des femmes étaient non seulement tolérés mais s’inscrivaient largement

dans les meeurs. Les retours forcés que nous rapportent Vincent Foucher ont surtout

189



concerné le Bluf, notamment les villages de Diégoune, Kafiobon, Balinghor'®?. Les
témoignages des femmes qui ont vecu les premiers départs vont dans ce sens. Partir
pouvait étre un motif de divorce entre les parents de la jeune fille qui migrait. Les jeunes
filles profitaient des sorties de leurs associations, a I’occasion d’une séance de culture

collective, ou de récolte pour fuguer.'*®

Les candidates au départ planifiaient leurs voyages, et profitaient de ces sorties
collectives alors pour s’en aller a Dakar. La ville faisait réver. Les échos des primo
migrantes, leur retour triomphal avec des vétements et d’autres biens matériels faisait réver

leurs camarades, et effacait la faute commise a 1’encontre du village.

Ces fugues étaient chérement payées par les méres de ces filles. Les fugues sont
tres souvent imputées aux mamans. Ces dernieres sont parfois répudiées, a la suite des
fugues de leurs filles. Nous assistons a des conflits de générations, mais aussi a une remise
en cause de 1’autorité paternelle. Le « méle » commence a s’inquiéter pour sa position. Il
n’est plus celui qui décide et dont les décisions font loi. Nous pouvons dire dans ce
contexte qu’il y’a une forme de rébellion féminine que les « évolués » de Foucher essaient
de baillonner. La méme question de dévirilisation se posera en Europe. Mais il nous
semble plus simple de parler de récupération d’une autonomie perdue a la faveur des

multiples influences culturelles.

I1.L1.2 Des rapports de genre en changement

En effet, a I’image de beaucoup de sociétés africaines, le groupe diola a une
organisation fondée sur un partage des taches qui respecte une division des sexes. Il y’a un

équilibre, qui, nous le pensons a été perturbé par les influences des cultures colonisatrices.

192 Diggoune, Kafiobon, Balinghor : villages diolas situés dans le Bluf

193 | es récoltes et cultures collectives

190



La gestion de I’espace en milieu diola, inclut une connaissance et un respect des divisions

des sexes.

Il 'y a les mandings qui ont une autre structure de la société, qu’ils vont transmettre
en méme temps que I’islam aux néo convertis. Ce n’est pas spécifique aux mandings si
nous considérons toute transmission religieuse comme une autre forme d’aliénation d’une
communauté ou une sorte de colonisation. Cela implique deux volets : cultuels certes, mais
aussi et surtout culturels™®. L’aspect culturel prend de plus en plus le pas, surtout dans
I’Europe du troisiéme millénaire (quelque chose manque ici). Dans le cas de I’influence
culturelle des mandings, nous en voulons pour exemple, la culture du riz en pays diola et
en pays manding. Les rizieres sont une belle photo des divisions des taches. Les hommes
diolas cultivent avec le « kajendu » et les femmes repiquent le riz. Ce partage n’est pas
anodin. II est une représentation sociale des roles de chaque groupe dans la société. C’est le
schéma méme de la reproduction en milieu diola. Les hommes avec le « kajendu » font
« saigner » la terre. Cet outil aratoire est le prolongement matériel du male dans les
rizieres. C’est leur fonction d’homme de la famille qui est donc montrée ici. Cela est une
de leurs prérogatives, comme aussi celui d’utiliser une arme lors des guerres, qui leur
donnent le droit de faire saigner. Cette complexité n’a pas que des connotations sexuelles,
mais plutdt reproductives. L’homme est celui qui est habilité a faire saigner, la terre, faire
saigner la femme et donc faire couler le sang. Le fait de creuser et de faire des sillons qui
vont recevoir le riz que les femmes vont repiquer, n’est pas sans rappeler I’acte sexuel qui
a une finalité de fécondation et donc de reproduction. Nous pouvons ainsi comprendre
I’interdit pour les femmes de travailler dans les rizieres familiales lors de leurs menstrues.

Le sang des menstrues est impur puisque non productives.

La riziere est une continuité du foyer conjugal. C’est un espace qui assigne a
chacun son role dans la société. Ce partage des taches dans les riziéres est un miroir des
fonctionnements de ce groupe. Ainsi, quand les hommes occupent les riziéres, la gestion de
I’espace domestique familial est partagée de la fagon suivante. Les femmes les plus agées
s’occupent de la creche familiale en prenant soin des plus petits, que chaque jeune mere

vient déposer avant de partir aux champs, les vieux dans une moindre mesure. La cuisine

194 Cultuel et culturel : nous marquons la différence entre ces deux qualificatifs dans les comportements et rites des diolas

191



est généralement assurée par 1’une d’entre elles qui sera chargée de nourrir les travailleurs
en leur portant le repas. Ce qui est intéressant dans ces sociétes présentées comme
patriarcales, ¢’est de voir qu’il n’y a pas un interdit formel aux hommes de faire la cuisine.
Quand toutes les femmes sont occupées aux champs, notamment lors des cultures de mil
ou d’arachide ou de petit maraichage, les hommes, les plus jeunes principalement se
chargeaient de faire la cuisine. Nous avons constaté qu’avec les nouvelles religions et
I’influence des autres cultures voisines, les partages des tiches ont été bousculés. Un
homme dans une cuisine était moqué. Il perdait son statut d’homme, tout au moins son
aura masculine subissait une sérieuse entorse. Il n’est donc pas rare de voir les hommes
diolas, a I’instar de leurs congéneéres des autres groupes sénégalais avancer qu’un homme,
« un vrai », n’a rien a faire dans une cuisine. L’urbanisation a accentué ce fait. Les travaux
champétres n’existant pas, il est courant de trouver dans une maison, un seul homme, en
général le chef de famille, qui va travailler et subvenir aux besoins de sa famille, le reste
des résidents males trés souvent dans 1’attente d’un emploi, ne vont pas aider aux travaux
domestiques, puisque ceux-ci sont du ressort des femmes. Méme si la maitresse de maison
a un emploi, elle est tenue d’assumer ses travaux domestiques, de veiller sur le bon
fonctionnement de cette maison. Seules les filles vont aider, les hommes sont exemptés de
cette corvée. Il est donc normal de croiser plus facilement les hommes dans I’espace

publique, les femmes étant occupées a gérer la sphere privée.

Ce schéma change dés qu’on arrive dans les villages a forte influence manding. Il
y’a d’abord Iintroduction d’un outil de travail « e baray'®® », que les femmes utilisent pour
cultiver les rizieres. Ce ne sont plus les hommes qui font saigner la terre, mais les femmes.
Ils perdent ainsi aux yeux de leurs fréres des autres villages diolas, une qualité majeure de
leur virilité. 11 est courant d’entendre les diolas qualifier ces diolas des villages
« mandinguisés », de paresseux comme des mandings. La femme assume la fonction de
I’homme de nourrir la famille, dans ’attente de la bénédiction de son époux. Elle devient

196. Il

la servante de son époux, qui détient la clé de son paradis y’a une image qui revient

souvent dans ces narrations, c’est celle des femmes de retour des riziéres. Elles viennent

195 E baray : outil de culture du riz qu’utilisent les femmes, voir photo dans glossaire)

1% Selon les croyances de ces diolas, I’homme peut ouvrir ou fermer les voies du paradis 4 sa femme. Cette derniére se
mettra en quatre pour mériter son paradis

192



faire la révérence a leur époux qu’elles saluent et remercient. Ce dernier les bénit pour les
rassurer. Les scenes entre conjoints dans les premieres heures de 1’islamisation des diolas
illustrent bien ces croyances. Il arrivait qu’au cours d’une scéne de ménage, I’homme dise
a sa femme: «je vais jeter ta clé ». C’était une sorte de malédiction pour 1’épouse
désavouée. Cela signifiait que son époux était mécontent d’elle et qu’il ne lui ouvrirait plus
les portes du paradis. Dans des cas comme ¢a, la femme suppliait et demandait le pardon.

Elle pouvait méme demander des intermédiaires pour aller demander pardon a son mari.

Mais en filigrane, I’homme en cédant son «kajendu» perd sa qualité de
reproducteur, puisqu’il ne saigne plus la terre. Il est donc incapable de féconder. C’est une

forme d’émasculation symbolique de I’homme qui abandonne ses rizieres a ses femmes.

L’influence européenne se voyait, quant a elle, d’abord dans 1’octroi de roles
importants aux hommes dans la société. L’école, méme si, elle est théoriquement ouverte a
tous, a été le premier élément discriminant. Dans les villages diolas, a I’image de 1’ Afrique
coloniale, les garcons ont été les premiers a aller a 1’école. Dans la distribution future des
postes de responsabilité, ils seront mieux servis que les femmes, en conséquence. Avec la
nouvelle donne de la colonisation, les hommes diolas comme la grande majorité des
hommes africains ont vu leurs prérogatives renforcées. De la a dire que les nouvelles
puissances les ont avantagés, il n’y a qu’un pas. Les abandons des taches
traditionnellement dévolues aux hommes vont beaucoup desservir les traditions diolas et
les femmes aussi. Avec I’avénement de 1’école occidentale, les femmes sont maintenues
dans des fonctions paysannes. Le savoir est masculin et va étre une qualité masculine. Les
premiéres femmes intellectuelles vont étre confrontées d’ailleurs a cette problématique.
Etre une femme va étre incompatible avec les prédispositions cartésiennes. La question se
pose encore a I’heure actuelle. Les fonctions généralement dévolues aux femmes sont
celles d’assistantes mais pas de chefs disposant d’un pouvoir décisionnaire. Le leadership

féminin est encore trés mal accepté.

Il faut également préciser que les intellectuels se sont plutdt adjugés une fonction
de redresseurs et d’éducateurs qui ne plait pas tout le temps et qui trés souvent agace les
autres membres des associations. Nous avons noté ce point parce que c’est une catégorie

qui va beaucoup intervenir dans le fonctionnement des regroupements, et leurs créations en

193



contexte migratoire. Nous ne saurions ignorer le fait qu’il y’aie une opposition, voire une

rivalité entre des évolués et les autres.

Les exemples les plus notables sont, d’abord a Dakar et dans les autres grandes
villes du Sénégal, ou les jeunes évolués ont eu a influer sur les vies des migrants, au point
de mener une surveillance des migrants. Cela commence d’abord par une prise de
conscience de la part de ces évolués, et une tentative de partager cette prise de conscience
avec les autres non évolués. Il y’a ensuite ’infiltration et la prise en charge du mouvement

pensant des associations de migrants.

Un exemple assez parlant que nous avons rencontré lors d’une réunion de diolas
migrants en Espagne, édifie cette vision de ’intellectuel perturbateur que les autres

membres de la communaute ont. Les intellectuels sont qualifiés de faiseurs de troubles.

« Le drame de [’association c’est qu’il y’a trop d’intellectuels. lls ne prennent

jamais de postes de responsabilité et ne sont la que pour tout critiquer »**.

Cette vision reste encore d’actualité. Il y’a une grande incompréhension entre les
gens instruits et les autres ouvriers, qui pourtant, ont souvent les mémes préoccupations de
développer le terroir d’origine. Tout vient dans la maniere d’aborder les problémes et les
projets des associations. D’autre part, se pose la question de hiérarchie du groupe, entre les
intellectuels qui s’estiment plus avertis et les primo migrants qui sont détenteurs d’un
savoir ancestral. Il y’a en outre d’autres facteurs, comme celui du genre et de 1’age qui

interviennent dans le fonctionnement des regroupements de migrants.

Si les migrations vers I’Europe, se sont féminisées avec les regroupements
familiaux, ce n’est pas le cas avec les migrations internes et les migrations vers la Gambie.

Il n’est pas rare ou inconcevable pour une femme diola d’émigrer pour chercher du travail

97Bilbao Avril 2012

194



et subvenir aux besoins de sa famille. Ceci explique que ce soit 1’un des premiers groupes a
admettre des migrations dites d’aventure de femmes seules. Il convient cependant de noter,
que c’est une migration souvent facilitée par le fait, que ce sont des femmes déja, en
contact avec le monde du travail. Elles ont souvent travaillé & Dakar, avec des européens.
Ce qui est une formation et un tremplin vers I’Europe. D’ailleurs, la plupart de ces femmes
sont venues en France, avec leurs employeurs. Il existait donc une migration de travail plus
discréte déja. Ces migrations saisonniéres ont encore une certaine coloration ethnique au
Sénégal. Les fameuses « bonnes a tout faire » venues de leurs villages diolas ou séréres

continuent de nourrir le marché du travail des employées de maison en zone urbaine.

L’église catholique a Dakar a également beaucoup contribué a ces déplacements.
L’¢lite sénégalaise passait souvent par 1’église, pour recruter des employées de maison.
C’¢était un gage de sérieux et d’honnéteté. L’église a une action sociale au sein de la société
sénégalaise plus discréte et trés présente néanmoins. Les transmissions religieuses
impliquent une grande partie culturelle comme nous 1’avons mentionné plus haut. L’église
catholique n’est pas en reste. L’évangélisation a été faite par des européens, qui ont ainsi
apporté avec eux leurs civilisations. Il est donc normal, que cette religion soit par
excellence celle des colons occidentaux. Encore aujourd’hui, cette religion est critiquée par
certains traditionnalistes, parce que représentant pour beaucoup celle des envahisseurs

europeens.

Des jeunes femmes sous la protection des religieux chrétiens sont formées et
insérees dans la vie active comme employees de maison. Il est arrivé que des migrantes
soient ameneées par leurs employeurs en Europe, par ce canal. Nous pouvons comprendre
que ce soit en majorité des jeunes femmes chrétiennes qui soient concernées par ces
migrations. Les jeunes casamancgaises, plus précisément venues du département
d’Oussouye ont longtemps alimenté le vivier ouvrier des paroisses. Nous ne pouvons

ignorer les formes de rassemblement sous 1I’égide de 1’église catholique.

La Jeunesse ouvriere catholique (JOC) a permis de regrouper et de suivre de pres
des jeunes dans leur travail de femmes de ménage, ou de « bonnes » selon le terme donné a

Dakar. Nous aurions pu citer d’autres mouvements comme celui du guidisme ou encore de

195



la jeunesse étudiante catholique (JEC) et de la jeunesse agricole catholique (JAC). Ces
regroupements de jeunes, sont intéressants dans le sens, ou ils ont d’abord permis de
construire une identité commune, religieuse certes, mais qui revendique certaines valeurs
qui vont beaucoup faciliter 1’insertion de ces jeunes dans le monde du travail, et ouvrir la
voie a des migrations discrétes a 1’image de 1’église senégalaise. 1l y’a aussi le fait, qu’il
y’avait 1’aspect évangélisation, qui faisait que certaines congrégations, ont facilité le départ
vers I’Europe de certains diolas. C’¢était le cas d’enfants défavorisés qui étaient sous la
protection de I’église. Les orphelinats au Sénégal sont d’abord catholiques. Nous en
voulons pour exemple, les orphelinats tenus par les sceurs franciscaines dans les villages
d’Oussouye et de Kabrousse'®, dans la région de Ziguinchor. Il faut rappeler que nous
sommes dans un pays qui, avec les influences des religions et des traditions, interdit
I’avortement médical. Il y’a donc beaucoup d’avortements clandestins et d’infanticides
mais pour ce qui nous intéresse, beaucoup d’abandon d’enfants, qui deviennent ainsi des
pupilles de I’église. Ces enfants ont parfois profité de parrainage dans les pays développés,
et ont bénéficié¢ des réseaux migratoires de 1’église. Les pupilles de 1’église ont pu étre

scolarisés grace a la solidarité chrétienne.

Ce n’est pas spécifique en Afrique ou au Sénégal tout simplement. Le cas le plus
connu, est celui des femmes philippines. Parmi les pays demandeurs de personnel de
maison par 1’église, I’Italie est bien placée. Il est en effet, bien connu, que pour pallier a
I’absence de personne disponible pour assister leurs parents ages, les italiens recrutent des

migrantes pour s’occuper a domicile de leurs parents agés.

Nous avons relevé le cas de 1’église catholique qui nous a paru bien structurée et
historiqguement bien avancée dans les solidarités envers les plus démunis. Cela n’exclut

nullement les actions des autres religions.

1% Orphelinats Sainte Thérése d’Oussouye et de Cabrousse

196



L’Islam, nous le constatons, va s’exprimer d’une facon différente, dans I’entraide.
Cependant, nous insistons sur 1’église qui a notre avis, a mieux pensé les formes de soutien

et d’accompagnement des populations et ce, a chaque age.

En ce qui concerne les premicres heures de I’'immigration féminine diola en France,
nous avons rencontré & Marseille, une femme, trés tot arrivée dans le nord de la France,
seule avec sa fille, en 1958, pour travailler comme employée de maison. Elle est un
exemple de cette immigration favorisée par 1’église dont nous parlions. Son cas est
d’autant plus intéressant que c’est une femme issue d’un milieu musulman. Mais le soutien
de I’église va I’amener sur les chemins de I’immigration. C’est aussi une des particularités

des familles diolas, d’étre pluri religieuses.

II.1.3 Les migrations internes

Il est dit, que les populations sénégalaises sont trés mobiles. Mais il faut reconnaitre
que cette mobilité est moins exprimée par les ressortissants du sud du pays, et surtout leur
migration est moins visible. En effet, les conditions climatiques et donc de vie, sont moins
hostiles que dans la Vallée du fleuve, par exemple. Ces conditions comptent beaucoup sur
les motivations des migrants et sur leurs projets migratoires. D’ailleurs, les villages les plus
représentés ou qui, trés tot, se sont lancés dans I’immigration chez les diolas, sont ceux qui
souffrent le plus de conditions géographiques et climatiques plus hostiles. En méme temps,
nous ne pouvons ignorer le fait que ’immigration peut étre aussi une fagon d’échapper a

un quotidien rude, et I’espoir d’un meilleur avenir.

Cela ne veut pas dire, que les autres ne se sont pas intéressés par 1’immigration.
Mais la, le type différe. L histoire de ces villages est révélatrice du type d’immigration.
Les premiers a étre scolarisés sont trés présents dans les grandes villes du Senégal. Ils sont
cadres dans ’administration sénégalaise. Il est intéressant d’interroger 1’immigration
scolaire. Apres les indépendances, il y’a eu un flux migratoire d’¢éléves de la Casamance
vers Saint Louis et ses lycées techniques. Ils sont surtout concernés par 1’émigration

d’¢lite, pour leurs études ou pour des formations supérieures. Mais ils sont souvent revenus

197



pour occuper des hautes fonctions. Cela est d’autant plus favoris¢ que Monsieur Emile

199

Badiane,™" alors ministre de I'Enseignement technique et de la formation des cadres, aura

beaucoup favorisé ces migrations scolaires.

Par contre, ceux qui se sont lancés dans 1’aventure, ne sont pas dans ce cas. Il est
courant d’avoir beaucoup d’illettrés dans ce groupe. Ce n’est en outre pas un hasard si la
plus grande vague d’immigration est celle de la fin des années soixante avec les gréves de
1968°°. 11 y’ a eu un pic a ce moment, la plupart fuyant un mouvement inédit pour eux. Il
y’a eu des bouleversements sociaux, qui ont motivé beaucoup de futurs migrants. Mais
retenons, que les raisons sont d’abord économiques pour eux. Les diolas venus a Dakar
pour travailler se sont trouvés confrontés a une crise sociale et économique qui les poussait
a partir. C’est ce qui s’est pass¢ avec la crise des années trente, qui a suscité un vaste
mouvement migratoire des pays européens vers les Etats Unis. Il y’a eu en méme temps, le

contact avec des groupes plus portés a la mobilité comme les soninkés et les toucouleurs.

Les entretiens avec certains des premiers migrants montrent que les raisons de leurs
départs sont trés souvent d’ordre familial. Ces derniers ont tourné le dos aux leurs, méme
s’ils n’assument pas ce rejet de leurs origines. Ils vont par contre transmettre ce ressenti a
leurs descendants. Dans le cas de ces étrangers en Europe, on note surtout une sorte de
malaise lié & leurs origines. Il a fallu attendre les années 80 pour voir la naissance d’une
quéte des origines. Ce retour est du fait des enfants. Généralement, les familles diolas en
France, sont dans un curieux paradoxe de déni des cultures et de crispation identitaire en
méme temps. Si les parents diolas considérent que leurs enfants sont étrangers a leurs
cultures, on ne peut nier que rien n’est fait concretement, pour les rapprocher ou les
réconcilier avec la culture d’origine des parents. La plupart d’entre eux, ont connu le pays
de leurs parents a un age avancé. Il y a d’autre part, la fagon dont leurs parents leur parlent
de leurs lieux d’origine. Souvent, dans le discours des migrants, le pays d’origine est

présenté¢ sous une forme assez rébarbative. Il n’est pas rare d’entendre des parents,

1% Emile Badiane : ministre de I’enseignement technique et de la formation des cadres du Sénégal en 1960

20 Crise de 1968

198



envisager d’envoyer leurs enfants au pays d’origine, en guise de sanction. Le bled®®*, pour
user du terme que les migrants utilisent pour parler de leur pays d’origine, est comme le
laisse entendre la connotation négative, un lieu ou se cristallisent tout ce que les immigrés
ont voulu fuir. 1l traduit les représentations négatives que les migrants se font de leurs
terres d’origine. Il représente pour certains parents un recours notamment quand ils sentent

démunis face a leurs enfants, surtout pour les problemes éducationnels.

Les descendants d’immigrés ont une vision d’un endroit démuni, appauvrie. La
transmission de la culture est trés tardive et trés déformée, nous semble-t-il. Cette image
est en outre renforcée par les images véhiculées dans les médias. L’ Afrique est la terre des
miseres par excellence. L’intérét pour elle ne peut donc qu’étre humanitaire. Il est tardif, et
le lien que les parents souhaitent créer, ne s’exprime que de fagon lointaine. Ce qui peut
expliquer pourquoi les descendants sont moins impliqués dans les associations d’immigrés.
En effet, le regard des enfants est déja subordonné par les parents eux-mémes qui déplorent
une distanciation de leur progéniture vis a vis des intéréts du pays d’origine. Cet
éloignement est a noter également dans les familles qui ont migré trés t6t dans les grandes
villes du Sénégal. Leurs enfants se trouvent dans la méme situation que leurs fréres nés en

Europe. Ce n’est slirement pas la seule raison, mais elle est assez importante.

Ainsi, le premier constat lors des assemblées générales, qu’elles soient villageoises
ou plus large, c’est d’abord 1’absence des « nés en Europe » ou « grandi en Europe ».
Nous ne pouvons ignorer une autre absence qui est celle des ressortissants villageois qui
ont évolué a Ziguinchor ou a Bignona. Ce fait assez parlant lui-méme trahit des relations
tendues entre ceux-la des grandes villes de la région casamangaise et le village d’origine de
leurs parents. Il faut noter a ce propos I’existence d’associations de ressortissants de
Ziguinchor ou de la diaspora de Bignona, comme on peut le voir sur leurs pages facebook
et les autres réseaux sociaux. Ces derniers desertent en grande majorité les rencontres
villageoises. Cette marginalité peut s’expliquer d’abord par la proximité entre le village

des parents et la nouvelle résidence. Il y’a ainsi comme une volonté de se démarquer et de

201 | e bled : il désigne le lieu d’origine pour les immigrés.

199



s’urbaniser justement de crainte de se faire absorber par le village trés proche. 1l faut dire
que méme si pour beaucoup d’entre eux, le village des parents reste un endroit inconnu, il
reste trés présent par les vagues incessantes de nouveaux venus qui viennent s’installer
chez les pionniers. Bignona et Ziguinchor sont les premieres destinations des candidats a la
migration. Il n’est pas difficile de voir que la capacité d’accueil est mise a mal par la
violence de I’immigration. Nous usons de ce terme, puisqu’il est souvent pergu comme une
violation pour les accueillants. Ce qui va fortement impacter les relations entre proches
issus du méme village d’origine. La question de la promiscuité va se poser au fil des

vagues migratoires.

Les cas de ces villes du sud du Sénégal®®, sont intéressants dans le sens ou ces
villes posent déja les problemes de transmissions et de releve que se posent les migrants. Il
n’est pas rare de voir déja des ressortissants de ces villes adopter comme langue de
communication, la langue du lieu de migration. Cela ne veut pas dire qu’ils ne
comprennent pas leur langue maternelle. Mais ils endossent par la langue utilisée une
nouvelle identité. Autrement dit, ils se sont réinventé une autre culture. Certes, 1’on ne
saurait négliger le fait que ce soit des villes de rencontres. Si nous prenons I’exemple de
Ziguinchor, c’est la ville pluri ethnique et multiculturelle par excellence, au Sénégal. Nous
incluons la dimension religieuse dans la culture @ ici. Il est donc difficile pour les
ziguinchorois de rester prisonniers d’une identité qui exclut par la notion de village, les

apports des autres cultures qu’ils véhiculent souvent de fagon inconsciente.

22 Bjgnona, Ziguinchor

203 pour rappel, I’islamisation des diolas est faite par les Mandings.

200



1.2 CHAPITRE 6 La question de la
transmission de la culture d’origine

La question de la transmission est trés souvent abordée, lors des rencontres et
cerémonies des diolas. Mais elle est tres peu testée dans les familles, elles-mémes. La
transmission est un point difficile a gérer pour les populations migrantes. On ne peut
transmettre que ce que nous avons. Dans le cas des diolas, le profil des migrants influe
largement dans leur comportement vis a vis de leur origine. Il s’agit d’une gestion de sa
propre histoire d’immigré. Il y’a une bonne partie d’acceptation de sa condition d’immigré.
Ce statut est attribué a I’individu par le lieu d’accueil, que ce soit en Afrique ou en Europe.
Le diola qui vient s’installer a Dakar, va rester étranger puisque représentant I’individu
venu d’un ailleurs moins au contact avec le colonisateur, et donc plus brute. Les
représentations sont trés fortes. L’affirmation identitaire ou le rejet identitaire va intervenir

suivant I’individu et son acceptation.

D’autre part, nous ne pouvons pas ne pas penser au fait, qu’il n’y a réellement pas
de politique de transmission, ou plut6t, pas de projet élaboré pour transmettre les cultures.
Si nous avons pu Vérifier au niveau des autres communautés, des méthodes et de veritables
politiques de transmission, dans ce groupe ou les traditions orales ont du mal a se
perpétuer, ce n’est pas le cas. L’absence d’un griot, dépositaire de I’histoire du groupe, va
beaucoup desservir les diolas. Il faut cependant nuancer sur ce propos. Le griot diola n’est
pas issu d’un lignage comme on le trouve dans les autres communautés. Il n’est donc pas
exempt de travaux et est tenu de subvenir lui-méme a ses besoins. Son art est un plus et
n’est nullement une ressource principale. La figure du griot actuelle chez les diolas, est

héritée des cultures voisines, comme les mandings.

Les familles diolas que nous avons suivies, ont pour langue de communication
principale, le francais, pour les migrants vivant en France, ’espagnol pour ceux qui
évoluent en Espagne et 1’italien pour les migrants diolas en Italie. Méme si dans ces deux

derniers pays, 1’effort est plus accentué¢ pour apprendre le diola aux enfants nés en dehors

201



du pays diola. Cela peut s’expliquer par le fait, que pour les diolas qui sont dans un pays
non francophone, il y’a un risque d’exclusion linguistique plus évident. Le Sénégal étant
un pays francophone, la seule issue pour les diolas italiens, allemands ou espagnols est de
parler diola, pour pouvoir communiquer avec les parents restés au pays. lls le
reconnaissent eux-mémes d’ailleurs. Une mére de famille diola en Espagne, nous disait
qu’il était essentiel pour leurs enfants de parler diola, puisque le castillan n’était pas a la

portée de tous les sénégalais.

Pour revenir a la mobilité des jeunes filles diolas, elle peut étre comprise, compte
tenu des fonctions et roles sociaux des femmes diolas. 1l est d’ailleurs important de voir
comment s’auto définissent les femmes diolas. Elles revendiquent une autonomie, qu’elles
ont eue et qu’elles ont & cceur de garder dans un monde moderne, influencé par les
religions et les philosophies modernes. Elles aiment a rappeler qu’elles ne sont pas des
victimes, et qu’elles ont plus perdu de leur liberté avec la modernité. Lors de la journee des
femmes diolas®™, elles le démontrent dans leurs témoignages sur leurs parcours. La
plupart, méme si elles sont sur le territoire francais, par le canal du regroupement familial,
elles travaillent plus facilement. Elles constituaient déja au Senegal, la majorité de main
d’ceuvre des employées de maisons. Cela s’explique, si ’on se réfere a leur histoire.

D’ailleurs une des icones des femmes diolas, Aline Sitoé Diatta®®

a connu I’immigration
interne et a été¢ docker a Dakar. Ce qui est loin d’étre courant chez les femmes des autres
groupes africains. Mais la question de la transmission, en pose d’autres. On peut les
résumer, a la conception de ce que signifie, étre diola, pour chaque migrant. Que transmet-
on, et que veut-on transmettre ? Il y’a déja le fait, que chaque personne transmet a son insu,
des valeurs de par son mode de vie. La premiere chose, que les enfants recoivent de leurs
parents dans ce cas de figure, c’est leurs angoisses et un certain sentiment d’insécurité. La
plupart des gens qui ont tardivement découvert le pays de leurs parents ou qui ne le

connaissent tout simplement pas, avancent la raison de ’insécurité. Elle est liée d’une part,

a l’irrédentisme en Casamance, qui a débuté en 1982. Cette crise politique, avec le

20% Journée des femmes diolas en France initiée depuis mars 2010 par BODIAN

205 Aline Sitoé Diatta : prétresse diola du village Cabrousse. Son cas est sujet a débat. Elle est considérée comme I’arbre
qui cache la forét. Des femmes détentrices de « beekin » sont Iégion chez les diolas. Ce qui leur confére un certain
pouvoir et casse la vision de femme africaine opprimée véhiculée par certains spécialistes du genre.

202



concours des médias a beaucoup d’écho a 1’étranger, au niveau des migrants. Il faut aussi
savoir, qu’en ce qui concerne ce probléme, il est attisé par le fait, qu’il y a, puisqu’ on parle
d’association, 1’aile extérieure du mouvement MFDC (Mouvement des forces

démocratiques de Casamance)®®®

, qui fonctionne comme une grande association, avec ses
membres et ses sympathisants. Ce sont les mémes personnes que nous retrouvons, dans
différentes autres associations. Ce qui peut créer un sentiment de suspicion, d’autant plus

que tous les membres n’affichent pas toujours leur appartenance au mouvement.

Il est ainsi courant, de voir les migrants partir en Casamance, sans prévenir de peur
d’attirer D’attention sur eux. Il semblerait que la prudence recommande de partir
discreétement. Il y’a la crainte d’étre la cible de coupeurs de route. Nous comprenons, que
les parents souhaitent mettre a 1’abri leurs enfants, en les ¢éloignant de chez eux. Cette
question de I’insécurité n’est pas franchement abordée lors des entretiens. Elle apparait

comme un conseil ou une mise en garde.

La deuxi¢me forme d’insécurité, est plus subtile et moins exprimée. C’est peut-étre
la plus réelle pour les migrants diolas. C’est le fait que les migrants sont déconnectés des
réalités de leurs pays d’origine. Ils se sont réapproprié les préjugés qui circulent en pays
étrangers et qui font de I’ Afrique, un continent obscur et mystique. En dehors des questions
d’hygiene, les crises familiales ont un écho dans ces méfiances vis a vis d’une famille
restée au pays, et qui serait un danger permanent pour I’immigré et ses enfants. Ce qui
nous fait repenser, a cet homme originaire d’un village diola du sous-groupe bluf?’,
résidant a Dakar, qui soutenait I’hypothese que les diolas ont travaillé 1’imaginaire collectif
et ont fait de sorte de cultiver une peur pour empécher un éventuel retour de ceux qui sont
partis. L’émigration serait encouragée pour régler les questions de distribution des terres.
Nous ne sommes plus a I’époque, ou il suffisait d’envahir un autre village, pour spolier ses
habitants de leurs terres. Des questions d’héritage commengaient a se poser, pour les

familles, avec I’augmentation de la population villageoise. Or, le fait de partir, apportait

206 MFDC, aile extérieure : Mouvement des forces démocratiques de la Casamance

27 Dakar janvier 2012

203



une solution a cette question épineuse. Un immigré qui rentre est en droit de réclamer sa
riziére, sa terre. Cela signifie, non seulement un probléme d’autosuffisance alimentaire,
mais aussi, un probléme d’occupation de I’espace. Il faut néanmoins souligner le fait que la
gestion des terres chez les diolas reste communautaire. En général, on a un droit d’usufruit
des terres. Ce mode de fonctionnement est encore vrai a ce jour méme si la notion de terre
privée est entrée dans les pratiques. La terre reste certes « priveée ». Mais en general, les
familles ne cultivent que suivant leur besoin et le reste est prété aux autres membres de la
communauté. Cependant, la question du retour pose de plus en plus de problemes, surtout

avec lacte 3 de la décentralisation®®,

11.2.1 La quéte de l'espace

D’ailleurs, cette question est si importante, que nous voyons que, beaucoup de
diolas partent, non seulement en Europe, mais aussi vers des terres plus généreuses et, si on
peut dire, plus libres. C’est le cas des terres de Karones dans 1’arrondissement de
Kafountine. Des villages entiers sont recréés, avec des gens qui se réclament toujours d’un
autre village. Ils continuent a contribuer, au méme titre que les autres migrants des grandes
villes du Sénégal ou d’Europe, au développement de leur village. Nous constatons un
phénomene classique de pionniers ou de grands conquérants. La zone de Kafountine est
occupée par des retraités, des émigrés de retour ou encore par des jeunes au chémage. Un
ancien émigré en France revenu s’installer a Birassou”®, disait qu’il fallait investir la terre.
Celle-ci n’est pas ingrate et rendait tout ce qu’on lui confiait. Pour reprendre une
expression tres utilisée par les diolas dans les meilleurs moments de la riziculture, « la
terre ne ment pas ». Il faut cependant préciser que la notion d’appartenance au village,
reste plus que jamais forte dans ces nouvelles implantations. Lors de nos visites dans cette
zone en janvier 2012, nous avions constaté, cette identification au sein des plus jeunes, qui
se présentaient comme étant d’un village bien déterminé, et non comme étant du village

d’adoption. Cette zone est connue comme étant un territoire Karone. Nous pouvons

208 Acte 3 de la décentralisation : c’est la refondation majeure de I’action territoriale de 1’Etat a travers le projet de
réforme dénommé « Acte 111 de la décentralisation ». 1l date de janvier 2013

29 Birassou : Village de la commune de Kafountine

204



observer le fait que les nouveaux résidants sont les premiers a se considérer comme des
étrangers. Il est vrai que la terre d’accueil et les nouveaux arrivants appartiennent au méme
groupe, et sont régis par les mémes regles de vie et les mémes lois. Il n’y a de fait pas de
parallélisme entre la résidence et ’appartenance a une terre. Les diolas résidant hors de
leurs villages d’origine seront les premiers a se positionner et a se comporter en étranger,
méme si le lieu de résidence est une terre diola. Ce statut d’étranger est encore plus marqué
dans ce cas précis. Puisqu’ il s’agit néanmoins d’une migration nouvelle, et qui, au fil des
générations, pourrait, a ’image des autres migrations plus anciennes, s’intégrer totalement
dans les populations autochtones. Mais cette absorption dans leur nouvel habitat est
difficile dans le sens ou I’appartenance est d’abord rituelle. La société diola étant
virilocale, I’identité est définie par le « kareng %% du pére. La proximité géographique
favorise un enracinement. Ainsi, on constate que les gens a I’image des migrants en
Europe, s’identifient par leur village, dans ces nouvelles terres. C’est un territoire divisé en
plusieurs villages frontaliers. Les diolas se réunissent suivant les événements, dans un
village, chez un des leurs, pour décider de leurs participations aux projets de leur localité
d’origine. Nous avons pu rencontrer au village de Djannah®* des ressortissants du village
de Baila, lors d’une réunion de préparation du Maouloud®*? dans leur village d’origine.
C’est dire donc, que quel que soit son lieu de résidence, le migrant existe au gré des

événements et contribue a la vie du village de ses ancétres.

On peut aussi penser que ce travail sur I’imaginaire collectif a des conséquences sur
le migrant lui-méme. Puisque celui qui est parti se retrouve dans une position de perte de
reperes si profonds qu’il ne peut plus se penser dans un collectif 1’incluant dans son lieu
d’origine. Il n’est pas impossible que ce soit un mécanisme de défense face a I’inconnu que

représente le village des parents.

L’occupation de I’espace demande une stratégie, et s’ invite dans les regroupements

associatifs. Lors des grands événements, rencontres et réunions, nous pouvons observer les

210 Kareng du pére : bois sacré du patrilignage
21 Djannah : village de la commune de Kafountine

212 Maouloud : commémoration de la naissance du prophéte Mohamet par les musulmans

205



différentes stratégies pour occuper 1’espace et peser sur les décisions. Les fonctions
dévolues aux uns et aux autres sont respectées suivant la maniére dont ils ont été adoubes.
Il y’a ceux qui se proposent et qui vont demander a étre désignés, et ceux qui vont étre
choisis. Entre les deux, nous constatons un respect des fonctions qui est différent de la part
des autres membres, mais aussi une défiance plus ou moins ouverte de la part des autres
candidats potentiels. La reconnaissance d’un individu par le reste de la communauté n’est
pas sans poser la question de I’acceptation de I’autorité dans cette communauté. Le fait de
se proposer équivaut & se mettre en avant dans une société qui n’accepte pas les
affirmations individuelles. L’homme est pensé dans un systéme identitaire que constitue
son village. Il ne peut s’en extraire pour occuper une place qui ne lui est pas attribuée par

ses pairs. S’adjuger un role ne saurait étre bien vu chez les diolas.

Les religions ne sont pas en reste dans la gestion des migrations. Elles influent

chacune, a sa fagon dans ces phénomeénes, en les accompagnant trés souvent.

Le role de ’église catholique dans I’immigration n’est pas a négliger, comme nous
I’avons déja mentionné. Le phénoméne existe d’ailleurs toujours, avec les nouvelles

églises pentecétistes par exemple, qui ont pris le relais.

Cette migration s’est redéployée en Europe, tout en se masculinisant, de plus en
plus. Nous trouvons ainsi une forte communauté de diolas ailleurs en Europe, notamment
en Italie, en Espagne, au Portugal, en Allemagne, aux Pays Bas. La France concentre la
plus forte colonie, suivie de I’Italie. L’immigration diola peut étre vue sous un angle
villageois. Nous trouvons ainsi des gros villages présents dans certains pays, et d’autres
moins. Au niveau de la France, la plus grosse communauté actuelle se trouve étre celle
issue du village de Mandégane?®'®, situé dans le Bluf. 1l faut cependant souligner que ce
village a une longue histoire migratoire, et donc représente 1’exemple, par excellence de
I’immigration diola. Les mouvements migratoires se sont construits a la faveur des études

coraniques. Ce village, Mandégane, a été tres tot islamise, et a ce jour reste le village

213 Mandegane : village diola du sous-groupe bluf

206



religieux par excellence. Ceci a été encouragé par un érudit de ce village, Arfang Kémo
Sagna®**qui continue d’influencer la vie des gens de Mandégane. Ce terroir reste celui qui
reste replié sur lui-méme, I’endogamie étant fortement recommandee par ce chef religieux.
Nous reviendrons sur cet aspect en étudiant les échanges entre diolas, surtout en contexte
migratoire. Cette endogamie se retrouve, curieusement de fagon assez subtile, dans les

relations entre les diolas a 1’étranger.

Les migrations de Mandégane, ont d’abord intéressé Lambert dans « Longing for
Exile »*!°.Le désir d’exil souligne 1’aspiration des diolas a chercher fortune dans d’autres

contrées supposées plus accueillantes.

A I’image des grands mouvements de la vallée du fleuve Sénégal, ce grand village
est un lieu de départ. Il a une tradition migratoire. Ces migrations se sont construites avec
les études coraniques d’abord. Il est difficile de ne pas faire de comparaisons avec les
réseaux migratoires catholiques. Les diolas de cette localité présents en France sont venus,
en passant par le Maghreb, par ou ils sont passés pour les études islamiques. La Tunisie est
une étape importante dans leur parcours migratoire. Il y’a eu beaucoup de diolas qui sont
passés par le Maghreb. Les étudiants arabisants constituent une bonne partie de cette
catégorie de migrants. Ils ont commencé pour la plupart, avec les frontiéres poreuses dans
les années soixante-dix a quatre-vingt, par des vacances chez des proches ou des jobs d’été.

Au fur et a mesure, le projet de s’installer se fait et se réalise.

Nous avons mentionné plus haut, I’influence d’un chef religieux de ce village,
Arfang Kémo Sagna. Ce dernier a beaucoup favorisé les études islamiques au détriment des
études laiques, dans son village. Cela explique pourquoi, la forte communauté présente en
France est dans une grande majorité analphabéte. Nous parlons bien entendu, des premiers
migrants. Il faut également préciser qu’il s’agit d’illettrisme dans les études frangaises, ou

laiques. Dans un autre registre, ils sont considérés comme des érudits. C’est celle qui

214Arfang Kemo Sagna: Chef religieux du village de Mandégane

215 | onging for Exile/Michael Lambert

207



s’occupe, par contre des affaires religieuses des diolas musulmans en France. Il convient

cependant d’aborder cette étude, en esquissant 1’ethnographie de la communauté diola.

I est plus pertinent de parler de migrations au pluriel que d’une immigration. La
complexité des immigrations diolas impose une grille d’analyse plus pointue des

déplacements des personnes.

Pour revenir a la typologie des groupes diolas en France, nous pouvons revenir sur
leur présence dans 1’hexagone. Ces populations se trouvent principalement en Ile de
France, dans une grande majorité. Marseille et Bordeaux comptent également une grande
présence. Nous les avons répertoriés en Normandie, principalement a Evreux. La région
Rhone Alpes, notamment Lyon et Grenoble, sans étre ignorée par les diolas, n’est pas la
plus attractive pour ces diolas. La Cote d’Azur est trés peu représentée. Nous avons pu
recenser cependant quelques familles a Nice. Le choix des lieux de migration sont les
mémes qu’on retrouve dans les autres groupes. Il y’a toujours une préférence pour des
villes ou il y’a déja des connaissances. Mais ce qu’on peut observer c’est le fait que les
villes portuaires comme Marseille et Bordeaux sont des choix privilégiés. La capitale, et sa
banlieue, du fait des opportunités de travail concentrent logiquement beaucoup

d’immigrés.

Remarquons qu’il est difficile de faire des statistiques sur les migrants diolas. Cette
absence de chiffres résulte une certaine négligence dans le suivi des registres associatifs.
En méme temps, tous les ressortissants, n’étant pas des membres actifs, leurs noms peuvent
ne pas figurer dans les listes associatives. Les cahiers ne répertorient que les cotisations.
Les gens qui ne cotisent pas, ne sont donc pratiquement jamais recensés. Il n’y a en outre
pas de recensement ethnique, ce qui ne facilite nullement des statistiques. La France est
résolument contre toute forme de catégorisations officielles. Le débat sur les statistiques

ethniques continue.

11.2.2  Les divers sous-groupes diola

208



D’autre part, les diolas forment des sous-groupes, que Louis Vincent Thomas avait
déja classés. Il n’était pas aisé de les suivre. Ces sous-groupes se retrouvent plus accentués
en France notamment. Nous avons eu par moment I’impression, d’avoir affaire a des
groupes ethniques différents. C’est 1a ou la construction ethnique prend tout son sens.
Prenons I’exemple des diolas Kasa et des Fofii, ou encore des Bandials. Ces trois entités ne
se retrouveront pas facilement dans une méme cérémonie. Cela part d’une différence de
conception et de philosophic. Qui est diola et qui ne 1’est pas? La question de
I’acculturation, ou encore de 1’islamisation et les autres influences, est sous-jacente ici.
Nous avons d’un coté des diolas qui sont plus en contact avec d’autres cultures et qui ont
trés vite adopté des us et coutumes des autres. C’est le cas, par exemple du Fofi et dans
une moindre mesure du Bluf. 1l y’a de fait, une transposition des rivalités entre les deux
poles, Bluf et Fofli. D’un point de vue numérique, le Bluf prend domine déja assez

largement.

D’un autre c6té, nous avons des diolas radicalement attachés a ce qu’ils considérent
comme typiquement diola. Ce sont généralement les diolas Kasa et les diolas bandials. Ils
sont situes plus au sud et sont frontaliers de la Guinée Bissau. Ces derniers considérent que
les autres diolas musulmans ont plus ou moins renoncé a leur identité diola, en adoptant
I’Islam ou le Christianisme. La conséquence logique, c’est qu’il y a un abandon, des

« ukin®®

» par exemple. D’ailleurs, ils appellent les diolas islamisés, des mandingues, en
référence aux responsables de leur islamisation. Les transformations dues au temps,
combinées aux migrations des diolas, ont recréé d’autres valeurs, qui de ce fait, ont créé
d’autres relations. Nous pouvons noter par ailleurs, que les religions dites révélées, ont
beaucoup contribué aux divisions internes aux diolas. Les rapports a la religion différent de
méme, selon qu’il s’agit de 1’islam ou du christianisme. Nous avons souligné une forme de
stigmatisation des diolas islamises par leurs parents qui sont au sud, vers la Guinée Bissau.
Cette défiance est réciproque. Mais ce qui est intéressant, c’est que ce rejet de la religion

musulmane se justifie par le fait, qu’elle s’oppose a des symboles forts de la spiritualité

diola, tel que le « bunuk #*"» — le Bukut et le porc. Nous ne pouvons que nous attarder sur

216 Abandon des « ukin »

217 Bunuk : vin de palme

209



ce qui est actuellement considéré comme les fondements de 1’identité diola. Il n’est pas dit
que la religion catholique soit plus tolérante vis a vis des religions traditionnelles. Nous
avons d’ailleurs mentionné a ce propos, les cas des villages chrétiens de Sutu*®. Ces

derniers ont beaucoup rejeté les traditions, les jugeant incompatibles avec leur nouvelle foi.

Comme dit dans I’introduction, nous avons axé notre sur les diolas a travers leurs
associations. Le travail de fond se faisant donc au niveau associatif, les recherches se sont

plus accentuées en Tle de France, Marseille, Bordeaux, Evreux et Lyon.

Nous avons insisté sur ces villes, compte tenu de I’importance de la présence des
migrants dans ces lieux. Les modeles associatifs sont pour ainsi dire intéressants a analyser
et sont un bon indice d’évaluation des relations internes aux groupes, et nous permettent
d’étudier la sociographie et la sociologie des immigrés diolas. Les associations constituent

une matrice idéale pour suivre les interactions entre membres d’un méme regroupement.

L’objet de cette theése est dans un premier temps d’étudier les rapports de pouvoirs
qui se révelent au sein des associations, d’une fagon générale. Le choix de se focaliser sur
les associations se justifie par le fait, que ce sont les lieux par excellence, qui permettent de
suivre les populations a étudier. En effet, les diolas, peut-étre du fait d’une absence de
centralisation des pouvoirs et donc d’une absence de hiérarchisation de la société en
question, ne se retrouvent que lors d’événements ou de circonstances particuliéres. Les
associations jouent ainsi une fonction régulatrice et fédératrice chez les diolas. Elles sont
de ce fait un creuset de passions, de frustrations, et surtout révélatrices des projets et
parcours migratoires des uns et des autres. Il nous apparait qu’il y a plus une négation du
pouvoir, une sorte de nivellement par le bas, plutét qu’une absence de pouvoir. Il est trés
présent, voire omniprésent, comme nous avons pu le constater dans les associations de

ressortissants de villages et dans les événements ou se déroule un véritable jeu de pouvoir.

218 Sty a renoué avec le Bukut en 2010

210



11.L2.3  Pourquoi migrer ?

Les précédentes études dont nous avons connaissance sur les diolas, insistent sur les
migrations saisonniéres des femmes diolas du sud du Sénégal vers les grandes villes du
nord, principalement. Ces chercheurs ont beaucoup analysé les raisons et les conséquences
des déplacements saisonniers des diolas. Jean Martin Coly, dans sa thése sur les diolas a
Bordeaux, s’est beaucoup questionné sur I’immigration des diolas en France. Les
conséquences de ces migrations sur la riziculture ont été étudiées par Lamine Diedhiou

dans Riz, symboles et développement chez les Diolas de Basse-Casamance.

Nous ne pouvons faire ce travail sans nous interroger sur les raisons de migrer.
Pourquoi on part ? Plusieurs réponses peuvent étre proposées. Mais elles different selon les
individus, les peuples et les périodes. L’histoire des peuples diolas a beaucoup influé sur

leur migration.

On pourrait aussi s’intéresser sur les histoires des migrants, sur les récits de leurs
parcours et vies. Il est intéressant d’observer ces populations, leurs habitations, leurs
professions, mais aussi leurs habitudes associatives. Nous constaterons que hormis les
étudiants, la grande majorité des migrants est arrivée a la suite d’un échec ou a cause d’un
chdmage. Trés peu d’entre eux ont quitté un emploi régulier pour rejoindre 1’Hexagone.
Cette typologie des populations migrantes diolas fait ressortir deux groupes, en dehors des
femmes qui sont pour la plupart dans le ménage. Les villages de Mandégane et de Suelle
qui sont parmi les précurseurs en migration diola, comptent beaucoup d’ouvriers
boulangers. Ces derniers travaillant surtout la nuit, ce sont donc des gens que nous
retrouverons tres peu dans les activités associatives. Nous ne pouvons cependant pas parler
de niche ethnique, puisque nous n’avons pas pu rencontrer d’entreprise ou de structure
diola qui fédere ces boulangers. D’autre part, nous n’avons connaissance d’aucune
politique, qui viserait a soutenir ces activités, ou encore a favoriser les maisons de ces
diolas. Lors des événements des diolas en France, par exemple, il n’y a pas de commande,
a I’image des autres groupes ethniques, aupres de ces boulangeries. Il y’a véritablement ici,
une relation a distance, et un soutien plutét superficiel et virtuel. Nous avons relevé un cas
qui nous semble parlant. Le concours de la meilleure baguette de Paris a été remporté deux

211



fois par un jeune descendant d’immigré, Djibril Bodian en 2010%*° et en 2015%%°. Il faut
souligner que ce lauréat est fils de boulanger aussi. Ce qui n’a pas été un avantage a un
quelcongue encouragement. Le seul soutien visible, a été un sentiment de fierté partagé par
I’ensemble de la population diola en France. L ouverture de la boulangerie de ce jeune, n’a
nullement été encouragée par un quelconque soutien matériel des parents diolas en France.
C’est a I’'image de la société diola qui est tres fondée sur le mérite individuel. Il n’y a pas
d’action collective destinée a propulser une personne en particulier. Tout est pensé pour la
collectivité. L’individu est nié et ne saurait donc s’appuyer sur un appareillage sociétal
pour se réaliser individuellement et en dehors de son groupe. Le rejet d’une suprématie en
dehors de celle des « ukin » est manifeste. Dans ce contexte migratoire, les nouvelles

religions ont pris la place des « ukin ».

Deux types se sont dégagés au cours de notre analyse : les associations générales,
qui ne sont pas des regroupements qui ciblent une ethnie, que I’on peut trouver dans les
villes ou il n’y a pas une forte présence diola, comme Lyon, Grenoble par exemple, et les
associations ethnicisées que 1’on trouve surtout en ile de France. Il y’a une subdivision qui
intervient dans ce découpage, par ailleurs. Les associations sont souvent régionales. La
Casamance est mise en avant dans ce type de regroupement. Les associations villageoises,
plus courantes et plus nombreuses sont en concurrence avec d’autres associations qui se
veulent fédératrices. Ces associations réunissent des diolas originaires de villages
différents, et de ce fait réveillent plus facilement les rivalités entre individus. Ces rivalités,
qui souvent sont alimentées par les histoires des villages, de leurs implantations, des terres,
sont exacerbées par les réussites ou échecs des projets migratoires. Les programmes de
coopérations viennent s’y ajouter et constituent un moyen d’expression des enjeux de
pouvoirs. Il serait judicieux de cerner les enjeux de pouvoir en question. Il y’a certes les

motivations affichées des ressortissants de chaque village, qui ne sont rien d’autres que les

219 http://www.lexpress.fr/styles/saveurs/la-meilleure-baguette-de-paris-est-dans-le-
18e_857424.html

220 http://www.lexpress.fr/styles/saveurs/la-meilleure-baguette-de-paris-2015-est-le-

grenier-a-pain_1665589.html

212



objectifs que 1’on retrouve sur les statuts de chaque association de village ou association
inter villageoise. Mais au-dela, il y a les objectifs non-dits de chaque individu, au sein de
ces regroupements. Ces motivations sont souvent révélatrices des idéaux de chacun, du
besoin d’exister de chaque personne. Cela nous rameéne, a faire une bréve analyse sur la
conception de I’individu chez les diolas. Qu’est ce qui fait d’un individu une personne chez
les diolas ? Qu’est ce qui en fait un membre du groupe ? Les réponses a ces questions ne
sont pas évidentes. Mais retenons, qu’elles sont a la base de I’engagement d’un individu.
Etre du groupe et ne pas perdre sa place. Ces réponses ne peuvent résulter que d’une étude
plus approfondie ou de la mobilisation des résultats des travaux anthropologiques sur les
diolas. Les rituels, les us et usages peuvent nous aider a définir la personne diola. Cette
définition doit, en outre inclure de nouveaux facteurs, tel que la résidence, ou encore les

déplacements des personnes, les facteurs politiques.

La définition du diola donne un apercu de sa conception de I’humanité. Etre, c’est
avoir la capacité de comprendre pour les diolas. On aurait pu se contenter de cette analyse
linguistique. Mais ce serait ignorer la richesse culturelle et philosophique diola, et par
extension casamancaise. Faut-il le rappeler, les sociétés diolas ont largement puisé dans les

autres cultures voisines.

La philosophie diola, est d’autant plus difficile a aborder, qu’elle tourne autour du
« fiifii ». Ce terme qui se traduit littéralement par « interdit » en diola revient dans tous les
actes de la vie quotidienne et n’a pas facilit¢ nos recherches. Mais il nous apparait
réducteur de s’arréter a cette notion d’interdit. C’est surtout et plus un concept qui permet
de réguler et de rythmer la vie quotidienne. Frangoise Ki Zerbo, dans Les Sources du droit
chez les diolas dit que « !l’interdit est une maniére de dire ['unité du visible et de
Vinvisible?®* ». L’interdit est un déterminant de la société diola. C’est le fondement méme
de la société diola Ce terme porte en lui toutes les regles et tous les modes de
fonctionnements de cette société diola. Ce terme voudrait aussi dire —avoir ou ne pas avoir

le droit- une sorte de socle du droit diola. Le diola quand il s’entend répondre : « fiifii » ne

22! Frangoise Ki Zerbo, Les sources du droit chez les diolas

213



va pas s’arréter a ’interdiction, mais a ce qui a engendré I’interdit et quelles en sont les
conséquences s’il lui arrivait d’enfreindre le « fiifii ». Il est conscient que faire une entorse
aux regles et les conséquences qui en découlent, n’engagent pas que lui, mais c’est toute sa
descendance qui sera prise en otage par une dette rituelle difficilement solvable notamment
dans le cas d’interdit lié « aux croyances mystiques. Cette dette est liée a la terre et
contribue a ancrer davantage le diola dans son terroir. 1l lui est ainsi difficile de s’échapper
de sa contréee, parce que le diola a un rapport a son terroir tres fort, et en conséquence de

son identité.

Qu’est ce qui fait ’identité d’une personne ? L’identité construit la société et en est
le socle. Elle intervient dans 1’appartenance de la personne a sa société. S’identifier a une
société est d’autant plus important chez les immigrés diolas, et plus encore chez leurs
descendants, que cela pose inévitablement la question de I’intégration. La question « qui
suis-je ? Cela est vrai surtout pour les descendants et dans une moindre mesure pour les
immigrés eux-mémes puisque pour la plupart arrivent totalement constitués et construits
socialement ou culturellement...)» est récurrente chez les immigrés et leurs enfants. Cette
question apparait en filigrane dans les politiques sociales au sujet de ces personnes. Elles
mettent I’accent sur une crise ou plut6t un conflit de reperes chez les étrangers. Cette crise
est d’autant plus accrue que les gens réagissent différemment face a cela. Nous ne pouvons
manquer de souligner les problemes de transmissions de cultures et de valeurs qui
reviennent dans les debats avec tous les acteurs concernés. Les communautés et les
personnes étrangéres ou pas dans une certaine mesure abordent différemment le sujet de
transmission selon leur rapport envers leurs cultures. Nous reviendrons plus largement sur

cette question.

Cette étude posera donc en toile de fond la question de la construction identitaire
chez les migrants diolas. Elle aura I'intérét de suivre les évolutions et les parcours

migratoires des diolas en France.

214



1.3 CHAPITRE 7 : Dynamique migratoire

Les phénomenes migratoires ne sont pas un fait récent chez les diolas. Certes, il n’y
a pas une tres grande littérature ou encore beaucoup de recherches sociologiques sur la
question, comme on en trouve pour I’immigration de la Vallée du fleuve Sénégal, par
exemple. Mais les mouvements de populations ont accompagné 1’évolution des groupes
diolas, et font donc partie de I’histoire diola. Nous avons pu les situer tres tot. Elles

participent dans les constructions et histoires de ces populations.

Les migrations des diolas ont revétu plusieurs formes différentes. Il faut souligner
que leur mobilité n’est pas récente. Il y’a eu plusieurs types de migrations. Mais si les
diolas ont commencé a se déplacer trés tét, leurs migrations étaient surtout temporaires et
obéissaient a des regles trés strictes. En fait, la discrétion de I’immigration diola s’explique
par son caractere individuel d’abord. C’est un projet individuel et non collectif, comme on
le retrouve dans beaucoup d’autres groupes voisins. I faut cependant distinguer
I’immigration telle qu’on la congoit actuellement, du bannissement ou de I’exil. Ce sont
des mouvements migratoires, méme si nous ne pouvons ignorer leur caractere forcé. Ces

deux cas existent dans la société diola.

Le bannissement est I’action de bannir, d’exclure un individu d’un groupe ou d’une

communauté.

Il résultait trés souvent d’une transgression de 1’individu aux regles sociétales. De

ce fait, il était exclu de sa société d’origine.

Dans la société diola traditionnelle, le bannissement s’inscrivait dans un rituel qui
en dessinait les contours et le régularisait. Il y’a eu quelques exemples de bannissements
qui sont difficilement abordés. Le bannissement peut revétir différentes formes. 1l y a une
sorte de mise en quarantaine a I’intérieur d’un méme village. Le « banni » est dans ce cas,

plutét un réfugié. Ce dernier va trouver protection dans un autre quartier, et suivant les

215



raisons de son déplacement, il changeait d’identité ** Les cas plus fréquents de cette forme
de bannissement, concernent des gens qui voulaient fuir 1’autorité coloniale, a la suite
d’une faute commise a son encontre. Il ne s’agit pas de bannissement au sens propre du
terme mais plutdt d’une fuite de ’autorité coloniale. Cette fuite peut survenir aussi, a la
suite d’une offense ou d’un conflit au sein de son quartier d’origine. On pourrait définir ce

type de bannissement comme un exil.

Mais ce qui définit réellement le bannissement, c¢’est quand 1’individu est éloigné
de son terroir d’origine, avec une rupture intégrale des liens avec les siens. Ce
bannissement va s’étendre sur sa descendance, puisqu’il ne sera plus enraciné dans sa terre
de naissance. Il ne pourra plus jouir de quelconque droit li¢ a son identité¢ d’origine. Ce
sujet assez difficile a traiter n’est pas facilement abordé, et les questions relatives a ce
phénomene sont rejetées. Le bannissement pur est trés rare en milieu diola. C’est la

sanction supréme.

Quant a I’exil, méme s’il est volontaire, il survenait a la faveur d’un désaccord entre
I’individu et les siens. L’exemple qui nous est donné est celui de MG du village de Baila,
et qui est encore raconté dans ce village. MG, un jeune homme, se serait exilé, parce que
ne pouvant vivre librement son amour avec celle qu’il aimait. Les interdits liés a la
consanguinité le privant d’épouser sa cousine, cet homme « MG?? », ayant prévenu ses
parents, serait parti en Europe, plus précisément a Marseille, et a coupé tout lien avec les

siens.

Le phénoméne migratoire, « kasama®** », de par son appellation en diola donnait la
définition de ces mouvements. « kasama » ou séjourner supposait un retour aprés un long
séjour hors du village d’origine. C’est le premier mode de migration volontaire chez les
diolas. Nous faisons, bien entendu la différence entre les visites que se faisaient des parents

ou des amis. Ce type de séjour, « kasama » est intéressant dans le sens ou nous avons déja

2221 *individu se faisait appeler par un autre nom que celui qu’il avait toujours eu
223 MG

224 Kasama : long séjour

216



les premiers migrants de travail. Dés lors, qu’un diola parle de faire « kasama », le travail
était sous-entendu dans ce concept. Il y’a derriére ce terme un véritable projet migratoire,
pensé dans un objectif bien défini. Le retour est inclus dans ce projet, comme dans la
plupart des projets migratoires modernes. Les mouvements migratoires sont certes moins
nombreux, mais nous constatons déja les écueils liés a I'immigration moderne. Cette idée
de retour était tellement forte, que les premiers migrants diolas n’ont pas investi dans
I’immobilier dans leurs villes ou pays de résidence. Pourquoi acheter une maison ailleurs
que chez soi, alors qu’on avait sa terre qui attendait ? La phrase, « nous allons rentrer?®® »
rythmait le quotidien des migrants diolas, et les rassurait sur leur identité qui leur
¢échappait. Il y’avait une certaine contradiction dans cette volonté dite de repartir chez soi,
de rentrer dans le village d’origine, et parfois les réalités migratoires. La complexité
commengait par ces mémes personnes qui avaient fondé des familles en ville. D’une
société rurale, nous passons a une communauté qui s’urbanise malgré elle. Cette difficulté
d’insertion dans une société nouvelle va d’ailleurs creuser une distance culturelle plus forte
que la distance géographique entre des populations qui ne sont pas aussi éloignées. Nous

comprenons la notion de «distance structurelle®

» définie par Evans Pritchard. Point
besoin de partir jusqu’a Dakar pour voir ce phénomene. Les migrants diolas qui se sont
installés a Bignona et & Ziguinchor, illustrent ce propos, a notre avis. Avec 1’urbanisation,
I’éloignement de ces migrants de leur village est beaucoup plus marqué, que parfois ceux
installés a Dakar ou dans des villes, géographiquement plus éloignées. La ville devient un

lieu hostile, qui cristallise toutes les craintes de pertes identitaires.

Nous pouvons observer cette distanciation a travers les descendants de ces
migrants. Ces derniers ont prolongé pour ainsi dire le village dans leur nouveau lieu de
résidence, a travers les associations. Mais méme si, le réflexe associatif fonctionne, et que
les immigrés diolas se regroupent dans une association d’entraide et de soutien au village,
leurs descendances sont le plus souvent coupées, voire indifférentes aux problemes ruraux
du village. Déja, d’autres questions se posent a ces nouvelles générations. Les relations

inter ethniques peuvent se révéler bien plus complexes, et parfois peuvent poser plus de

225 Nous allons rentrer pose la problématique du retour pour les migrants diolas

226 ) 3 distance structurelle d’Evans Pritchard

217



problémes dans le pays d’origine que dans un pays étranger aux différents groupes qui
composent la population. Faut-il le rappeler, la classe sociale des parents venus de leur
petit village de Casamance, n’est pas des plus aisées. Nous n’affirmons pas que tous les
diolas qui sont venus s’installer dans les grandes villes soient des ouvriers, mais la figure
de la « bonne?’ », femme de ménage diola travailleuse, est encore trés fort. Nous avions
souligné que ces femmes, par 1’adoption de la langue locale, se rapprochaient de la classe
des patrons. Il n’est pas étonnant que cette méme femme veuille asseoir sa progéniture
dans la classe aisée, par le canal linguistique. Il ne s’agit, nullement au départ d’une
rupture avec les siens, mais plutét d’une ambition légitime de parents qui souhaitent la

réussite de leurs enfants, de les intégrer dans le groupe dominant économiquement.

Le voyage, en terre diola, est intégré dans la vie sociale et est donc pensé et concu
d’une certaine fagon. C’est un projet qui est toujours préparé. Il est important pour un diola
de ne pas étre une charge pour la personne qui 1’accueille. En fait, le voyage, comme pour

les autres phénomenes de sociéte, est intégré dans le modus vivendi du groupe.

Nous avons relevé, dans ce mode de fonctionnement, un fait important pour ces
gens, c’est la coutume de voyager avec sa provision. Cela confirme la philosophie diola sur
une vie sociale bien pensée. Le voyageur diola se devait de compter le nombre de jours et
de prendre en conséquence le poids équivalent a sa consommation de riz pendant toute la
durée de son séjour. Le voyage était donc préparé. Il y’avait un projet de départ. Il faut
souligner d’ailleurs dans ces différentes appellations les types de déplacements, et donc de

migrations.

Nous avons d’abord, « ajaaburung *®». La définition qui s’approche de ce profil
est le passager. En effet, quand une personne dit qu’elle a « ajaaburung», on comprend
qu’elle a un hote de passage, qui ne va logiquement pas passer la nuit chez elle. C’est juste

un hote de passage, qui va partager un trés court moment avec celui qui ’accueille.

227 |_a bonne : ¢’est le terme utilisé pour désigner une employée de maison

228 Ajaaburung : un voyageur

218



Ensuite, il y’a « ajawaara®*® ». Ce dernier a un séjour plus long. Mais il est tenu de
participer, en apportant sa nourriture. Une fois sur place, il remettait a la maitresse de
maison, sa part de riz chaque jour et ce jusqu’a la fin de son séjour. Il était obligé de
prendre congé et de prévenir ses hotes de son départ, avant la fin totale de sa provision.

C’est d’une certaine fagcon un code du voyageur diola.

Les raisons de voyager peuvent étre variées. Mais nous allons retenir aussi, le
« kasama » dont nous avons parlé au début du chapitre. Il suppose un projet migratoire.

Dans sa forme, il se rapproche de I’immigration moderne, telle qu’elle est pensée.

Les premiers migrants diolas ont financé leur périple par des séjours de travail, dans
des lieux qui ne sont pas leur destination finale. C’est le cas des candidats au pélerinage a
la Mecque, qui sont passés par 1’Afrique centrale et 1I’Afrique de ’est pour atteindre la
Mecque, mais aussi de certains migrants qui rejoignaient 1I’Europe. Ces points de chute ne
sont pas le fait du hasard, mais constituent une étape dans le parcours migratoire. Et méme
si nous sommes a une €époque ou les médias n’étaient pas tres développés, les informations

existaient par le canal des précurseurs.

Le « kasama », méme dans les premicres heures de I’immigration diola, revétait un
certain caractere dur et qui comportait beaucoup de difficultés. Les candidats au
« kasama » étaient conscients des rigueurs de leurs projets. lls encouraient beaucoup de
risques, entre autres de perdre leurs vies ou d’€tre réduits en esclavage. lls pouvaient
rencontrer des coupeurs de routes sur leurs chemins. C’est pourquoi, ils étaient tenus de
respecter certaines régles lors de leurs déplacements, surtout dans des lieux inconnus. Nous
tenons compte du fait que ces premiers voyages se sont tenus pendant des périodes ou les

moyens de communication étaient trés limités.

229 Ajawaara : ce terme se confond avec le premier « Ajaaburung »

219



La dynamique migratoire est également difficile a aborder dans le sens ou on ne
dispose pas de statistiques ethniques. Nous ne défendons nullement 1’idée de chiffrer ou de
recenser en tenant compte du critére ethnique. Mais les données nous manguent pour

suivre 1’évolution des mouvements migratoires dans la société diola.

Notre approche sera surtout qualitative. En parlant de dynamique migratoire, il
importe de revenir sur I’historique des migrations. Elles sont a I’image des autres
mouvements africains. Nous avions mentionné les déplacements des diolas du sud du

Sénegal vers le nord du pays.

Ces mouvements migratoires internes peuvent étre le point de départ pour

beaucoup.

11.3.1 Migrations continentales d’Afrique

On peut parler de migration, a partir du moment, ou il y’a le déplacement d’une
personne, d’un endroit a un autre, d’un village a un autre. Ces mouvements ont beaucoup
influé sur le peuplement de la Casamance naturelle. A ce jour, ils constituent la base des
relations qu’entretiennent les villages entre eux. Il y’a, grace aux migrations, une inter
dépendance des villages qui sont voisins. Nous avons ainsi, des aires rituelles, ou des
territoires historiques, qui ne sont pas simples a comprendre. Si dans certaines zones, ces
entités sont bien cernées comme le Mof éviZ° que Paolo Palmeri a silloné dans son
« Retour dans un village de Casamance %'», ce n’est pas le cas pour d’autres groupes,
comme le « Yamakey » que nous avons eu du mal a bien analyser. Notre statut de femme
nous a fermé certaines portes, notamment sur les questions d’initiation masculine. Les
entités rituelles sont définies par les « ukin » qui déterminent méme 1’existence des villages
qui constituent ces aires. Ces instances sont le « secret défense » des villages, et sont ceux
qui régissent le « bukut » notamment. Nous pouvons cependant avancer qu’a la base de
beaucoup d’aires rituelles, se trouvent une alliance nouée lors d’un rite ancestral que les

contemporains ne peuvent dénouer, puisqu’ils n’en maitrisent pas les regles.

20 Mof évi : ¢’est un ensemble de villages occupés par les sous-groupes bandials

231 paolo Palmieri : Retour dans un village de Casamance

220



Les origines de ces ententes, peuvent avoir pour explication d’étre li¢ au méme
terroir de départ. En effet, avec les contraintes parfois liées au climat, a la maladie, ou a la
nécessité d’exploiter de nouvelles terres tout simplement, des mouvements migratoires ont
eu lieu et ont créé d’autres villages qui resteront liés d’une certaine fagon, a ce point de
départ. Dans le « Yamakey », par exemple tout tourne autour du village de « Kawujul » qui
est considéré comme le point focal de cette entité, surtout lors du « bukut ». Les liens d’un
village a un autre peuvent au fil du temps s’estomper, quand il y’a eu une dé ritualisation
qui permet a des individus de s’implanter dans un nouveau terroir. Il subsiste des traces,
néanmoins qui peuvent interpeller et permettre aux chercheurs de s‘y intéresser. Quand il
trouve un nouvel emplacement, I’individu, méme s’il s’installe et créé un autre village, il
va se raccrocher a son identité d’origine. Il est rare que s’effacent toutes les traces de son
passé. Nous retrouvons ainsi, des quartiers qui portent le méme nom dans des villages qui
ne sont pas voisins géographiquement, ou tout simplement des quartiers qui portent le nom
d’un village déplacé. Ainsi, nous avons I’exemple du nom de quartier « Djannar » qu’on
retrouve dans des villages comme Diégoune, Tendouk et Talloum®? entre autres. Quand
on interroge I’histoire de ces villages, nous nous rendons que ces villages ont des histoires
migratoires communes et qu’il y’a eu des mouvements de populations entre ces villages. A
noter d’ailleurs que le méme patronyme « Diémé ?**» se retrouve dans ces mémes
quartiers. Dans le cas de village déplacé, le quartier de Djiako®* & Suelle a le méme nom
que le village déplacé situé entre les villages de Baila et Diattang®*°. Les populations de ce
village se sont réfugiées dans les villages comme Diattang, Baila, Talloum et Suelle. Si
dans les deux premiers villages cités, les descendants de ces familles restent liés par les
rites du « bukut » a leur ancien terroir, les deux derniers par une délocalisation rituelle, ont
gardé le nom du village pour ceux implantés a Suelle, et ceux de Talloum pour des raisons
propres a ce village, ont di changer leur nom de famille d’origine pour se fondre dans le

nouveau Village d’accueil.

22 Talloum et Tendouck : villages diolas
233 NiAmA - H

Diémé : patronyme diola
23 Dijiiako : ancien village diola

2% Baila, Diattang et Suelle : villages de la commune de Suelle

221



Il y’a d’autres figures de migrations internes modernes comme dans les villages de

Kafountine, Birassou, Albadar, Babadinka, Kokoumba®3®

et d’autres qui sont des terres des
Karones, qui se sont développées ces dernieres années. Il y’a toujours la question de
I’occupation des terres en filigrane. Les populations sont croissantes et les terres ne
suffisent plus a tous les ayants droits. Le profil de ce nouveau type de migrants, est presque
le méme. Ils sont intéressés par des exploitations de la terre, donc 1’agriculture, la péche et
le tourisme. Ce sont donc des gens qui vont investir dans ces trois secteurs d’activité. Ces

migrants se regroupent par village d’origine. Cela s’explique par le fait, qu’ils finissent par

créer des antennes de leurs villages par le canal des associations.

Au gré des quétes de terres nouvelles, il y’a eu d’autres occupations, mais les plus
marquants sont ceux que nous venons de citer. Mais les migrations internes, ont aussi
beaucoup progressé avec I’arrivée de nouvelles religions, modernes, comme 1’Islam et le
Christianisme. Les nouveaux adeptes ont envoyé leurs enfants dans les lieux plus
imprégnés de ces nouvelles religions. Pour la religion musulmane, les villes de Sédhiou et
Kolda ont accueilli beaucoup de Diolas dans leurs quétes spirituelles. En effet, la Basse
Casamance a été islamisée pour une grande majorité par les mandings. Il est donc logique
que ces maitres puissent disposer de disciples chargés ensuite de continuer leur ceuvre
d’islamisation. Il en a d’ailleurs résulté une certaine acculturation due aux influences
culturelles des appreneurs mandings. Ce n’est pas spécifique a 1’Islam. Dans le
Christianisme, il n’y avait pas de Maitre attitré, a I’'image du Maitre coranique qui disposait

de son « daara®’ » ou « karanta®®

» comme il est désigné en manding et par les diolas
eux-mémes, mais de véritables institutions comme 1’église, qui va €tre un tremplin pour
beaucoup d’enfants, et qui a travers I’instruction, [’école moderne va continuer
I’évangélisation des premiers péres missionnaires en Casamance. Les séminaires vont
accueillir beaucoup de jeunes aspirants prétres diolas, qui vont beaucoup se déplacer dans

le pays et méme ailleurs suivant 1’évolution et les besoins de leurs formations.

238 commune de Kafountine
237 . A H
Daara : école coranique

238 Karanta : école coranique en manding

222



Quand nous parlons de migrations internes, nous Yy incluons également, les
migrations inter africaines. Méme si, ce sont des mouvements d’un état a un autre, nous

nous permettons de les inclure dans ce sous chapitre de migrations internes.

Le premier pays concerné par les migrations des diolas, c’est la Gambie. La

position géographique de cet état, en fait une destination de choix.

Nous ne pouvons donc ignorer ces mouvements vers la Gambie voisine. Ces flux
sont importants d’un point de vue historique. Ces migrations ont beaucoup contribué au
peuplement de ce pays. Les traces des frontieres ont beaucoup fagonné les relations entre
cette nation de la Gambie et celle du Sénégal d’une fagon générale et la Casamance en

particulier.

Il faut cependant souligner que d’un point de vue culturel et cultuel, les diolas
gambiens se ruent vers la Casamance quand les questions liées a leurs identités villageoises

sont évoqueées, notamment lors des rites traditionnels, comme le « bukut » ou « futamp ».

La Gambie a été la « ville®®

» la plus proche, pourvoyeuse de travail pour les
diolas. Sa position geographique en fait un acces beaucoup plus facile que les autres villes
du Sénégal. Cela explique qu’il y’ait eu un grand mouvement vers ce pays. Nous avons
utilisé le terme de ville a escient, pour souligner que dans les premiéres heures de
I’immigration vers ce pays, la notion de nation n’était pas suffisamment ancrée. Les
premiers migrants partaient explorer un nouveau terroir et exploiter leurs forces de travail.
La question de migration, dans son sens actuel s’est, & notre avis posée plutdt aux

génerations suivantes. Les relations inter etatiques en dents de scie en sont les premieres

expressions.

2% Comparaison de la Gambie & une ville

223



Les controles d’identités et les contraintes liées aux traversées lors des voyages de
sénégalais a I’intérieur du Sénégal, notamment avec la traversée du fleuve Gambie, vont
bien poser cette notion d’état souverain de la Gambie. D’une porosité des frontieres, on est
passée a une vigilance qui appelle au respect de 1’indépendance de ce petit pays, enfermé

dans le Sénégal.

Les migrations ont pris une dimension politique au milieu des années 90 avec
I’avénement du président gambien, Yahya Diamé**, qui est issu du groupe diola et dont

241

les origines seraient de la Casamance“™". Nous verrons d’ailleurs au niveau des associations

qui se regroupent autour de la filiation par les noms de famille des revendications a son

sujet.2*

Nous avons fait le choix de ne pas nous attarder sur le point de départ migratoire,
puisqu’a notre avis, ce serait une interrogation des origines?”®. Nous n’avons pas

suffisamment d’¢éléments de réponses pour aborder cette question.

Nous allons donc suivre les mouvements migratoires les plus récents.

Les premiéres tendances migratoires des diolas sont vers les pays frontaliers, la
République de Guinée, la Guinée Bissau et la Gambie. Nous n’avons pas étudié ces
mouvements plus profondément. Mais remarquons néanmoins qu’il y’a une trés forte
communauté de diolas dans ces pays. Il est intéressant de relever que nous avons dans ces
cas de migrations, plusieurs issues. Il ne faut pas non plus oublier qu’avec le sud du

Sénégal, la Gambie et le nord de la Guinée Bissau, constituent le pays diola.

En ce qui concerne la Guinée Bissau, la méme question de villages déplacés lors de

la crise casamangaise, s’est posée. Il y’a eu beaucoup de réfugiés originaires des villages

240 yahya Diamé : président de la république de Gambie (1994 — 2017)
241 Origines Yayha Diamé : ces origines sont renvoyées en Casamance
242 Jamora Filaf : littéralement « entente familiale »

243 | a question des origines revient sans cesse en contexte migratoire

224



frontaliers a la Guinée Bissau ou tout simplement qui ont subi beaucoup d’exactions au
plus fort du conflit en Casamance. Ces ruées vers la Guinée Bissau sont aussi logiques
dans le sens ou beaucoup de ces villages sont liées d’une certaine fagon a la Guinée Bissau.
Ils appartiennent parfois au méme sous-groupe diola que ceux qui sont dans les villages
bissau guinéens. C’est le cas de Yutu et de Kagit qui sont comme le village d’Esana issu du
pays Jamaat. Les déplacements vers ce pays ne sont pas chose nouvelle, puisque méme
pendant I’occupation coloniale, suivant les attaques, les villages se réfugiaient dans ce qui

était connue comme la Guinée portugaise.

Pour en revenir aux issues ou conséquences de ces déplacements, il y a une
premiére qui fait que les migrants s’installent définitivement dans le village d’accueil et
donc le pays d’adoption. Ce qui signifie pour les diolas, une migration des instances
protectrices de 1’individu, ou I’adoption de nouveaux « ukiin ». C’est le cas notamment des
nouveaux villages. Il y’a aussi les raisons de migrer qui influent beaucoup sur les modes
d’installation. Nous avons le cas des villages qui ont été rasés apreés une guerre entre
villages voisins. Les ressortissants du village vaincu sont pour ainsi dire absorbés par le
village vainqueur. L’exemple du village de Sanjum, village fantome situé¢ entre les villages
de Baila et Diégoune est illustratif de ce cas de figure. Les ressortissants de cette localité
vaincue apres une guerre, se sont dispersés entre les villages de Niankite, Baila, Diattang,
Baralir, Balin, principalement, en territoire Fofii. Si la plupart porte le nom de famille
Diédhiou et se réclame des origines lointaines communes, ils sont actuellement
complétement incorporés dans leurs nouveaux lieux de résidences ou ils peuvent étre
officiants de « bakin ». Nous avons cité cet exemple, puisqu’étant trés connu dans la
région Foiii et le Bluf. Il en existe d’autres sans doute, puisque nous 1’avons spécifie, les
diolas pour signer la fin d’une guerre, intégrent les vaincus et leurs « ukiin » dans leur
propre village. 1l est par contre malvenu de rappeler aux descendants de ces villages rasés,
qu’ils ne sont pas des autochtones de leurs nouveaux villages. D’ailleurs, ce sont des faits
qui ne sont pas transmis. Les diolas ne révélaient jamais aux plus jeunes quelle famille était
étrangére. A partir du moment ou ces familles sont intégrées rituellement dans le village,
on n’a plus le droit de nier leur appartenance a cette terre. Ce qui peut expliquer le silence
des plus anciens sur les familles qui se sont installées récemment. Lors de nos enquétes de
terrain, il arrivait qu’on nous donne des exemples, mais avec la consigne de ne jamais citer

ces familles, ou en parler publiquement.

225



L’autre raison qui pourrait enraciner le diola dans une terre autre que celle de ses
ancétres, est la fuite. Nous revenons a I’exil. Elle peut étre due a une maladie ou un conflit
familial grave. Ce n’est pas pour autant que ces personnes vont renier leurs origines, loin
de la. La rupture entre I’individu et la terre de ses ancétres est fortement ritualisée. Dans le
cas d’un bannissement, il y’a une rupture de fait. L’individu est rejeté de sa société
d’origine. On pourrait comparer cela a une forme d’ablation, pour la survie du groupe. En
fait, on pourrait dire, que le diola ne s’implante que s’il améne avec lui la terre des
ancétres. Elle est matérialisée par le «bawkin» de la parenté, «kanewak®** »
principalement. A partir du moment ou, I’individu n’est plus tenu de revenir dans son pays
d’origine pour accomplir le rituel du « kanewak » et de faire son bukut dans le bois de son
village d’origine, nous pouvons considérer qu’il est implanté dans son nouveau lieu de
résidence®”. Ce qui nous fait avancer que I’adoption est toujours temporaire pour les
groupes diolas. Il est courant de voir un village entier accompagner un futur initié qui a
grandi en son sein, pour le « bukut » du village de ses parents qu’il ne connait parfois pas
ou trés mal. 11 est bien précisé qu’un homme doit « courir dans le bois de ses ancétres 2*®».
Il ne peut contourner cette regle, que sur autorisation et aprés avoir dédommagé le bois
sacré oll ses péres ont saigné®*’. 1l faut savoir aussi qu’il y’a des ententes rituelles entre les
bois sacrés. Cela veut dire que tous les bois ne sont pas interchangeables. Cela veut dire
aussi que la dérogation de courir dans un bois autre que celui du pere ne concerne que les

bois qui sont compatibles avec celui des ancétres.

Cela signifie qu’il faut des raisons trés graves qui peuvent autoriser et pousser un

diola a se délocaliser.

Quand nous parlons de dynamique migratoire, il y a inclus dans ce chapitre, le

parcours migratoire. Il y’a certes au départ un projet de départ, pensé. Mais il arrive que le

244 Kanewak : la corde en diola, ¢’est le beekin de la parenté.
25 (Cest le cas des nouveaux villages diolas et de beaucoup de diolas de la région de Sédhiou
248 Courir dans le bois de son pére

247 a circoncision traditionnelle

226



candidat a I’émigration révise ses plans initiaux face a certaines situations rencontrées lors

du trajet.

Il y’a eu des départs vers la Gambie voisine. Il est reconnu que ce pays a été en
partie peuplé par les diolas®® de Casamance. Ces populations méme si elles se
reconnaissent diolas du Sénégal, vont se retrouver confinés dans leur pays de migration, la
Gambie. Cela est certes accentue par les crises dans le sud du Sénégal, mais bien avant ces
phénomenes, la Gambie a toujours absorbé des populations du sud du Sénégal. D’ailleurs,
le surnom donné a la Gambie par les diolas sénégalais illustre bien ce caractere de gouffre,
« pak uloro®® ». Une fois que I’on est dedans, on ne ressort plus de ce pays. Nous avons
constaté que ce sont des gens souvent originaires de villages déplacés. Mais comme nous
I’avons déja spécifié, le village demeure dans 1’imaginaire collectif. Nous pouvons méme
avancer qu’un village ne meurt jamais pour les diolas. Il est emporté par ses ressortissants,
et, replanté dans leur nouvelle localité. Nous avons remarqué a ce propos, qu’a la fameuse
question « aw bey » ces migrants diolas donnaient toujours le nom du village d’origine, et
ce, méme s’ils ne le connaissent pas. La Gambie étant proche de ces villages, les
déplacements pouvaient se faire plus facilement lors du « bukut » par exemple. Le village

reste un lieu mythique, comme une terre promise. Il est I’ancrage pour chaque diola.

Le « bukut » reste le rendez-vous unique pour les ressortissants d’un village, quel

que soit leur lieu de résidence. Il a permis a beaucoup de diolas de revenir chez eux.

Un autre pays, la Mauritanie a constitué une étape aussi, sur la route pour I’Europe.
Ce n’est peut-étre pas au départ une étape. Mais le besoin de travailler de la part des
migrants diolas et surtout on ne saurait négliger le besoin de main d’ceuvre, pour les
mauritaniens, favorise une installation et une formation d’une communauté diola en
Mauritanie. Nous avons mentionné 1’islamisation des diolas par les mandings. Ce que nous

h250

avons omis de mentionner, ce sont les chefferies de Cheikh®™ venus de la Mauritanie, qui

#8 | gs diolas de Gambie
29 pak uloro : échappe et tombe dedans. Cette définition exprime le statut des immigrés pris au piége en pays étranger.

20| g5 Cheikh de la Mauritanie

227



ont installé des villages de type féodal, avec un fonctionnement basé sur la chefferie avec
un cherif musulman a la téte. Ces mauritaniens qui portent le nom de famille, Aidara ou
Haydara, sont de la confrérie Qadiriyya, et ils se réclament une descendance du prophéte
musulman Mahomet. A ce titre, ils vont sillonner les villages diolas a la rencontre de leurs
disciples, qui ne ménagent aucun effort pour les satisfaire. Il y’a donc déja une relation, qui
s’est faite. Ce qui est paradoxal pour ces chefferies, mais qui s’expliquer par la
prédominance de la culture mandingue, c’est 1’usage de la langue mandingue comme
langue usuelle dans les localités occupées par ces chefs religieux. Il y’a ainsi des poches
religieuses dans le nord de la Casamance, comme Dar Salam Chérif, Darou Khairoul. Ce
sont des villages ou il y’a beaucoup de diolas, certains étaient venus pour apprendre le
Coran, et ont fini par y séjourner. Mais tous vont adopter la langue mandingue. Cela peut
s’expliquer par le fait que les diolas aprés avoir combattu et rejeté les mandingues, ont
brusquement adopté la religion musulmane et la culture de ceux qui sont venus les
islamiser. Comment les mauritaniens en sont venus & se « mandinguiser ®!» ? Notre
hypothéese est qu’il était plus facile d’adopter la langue des alliés dans I’islamisation pour
asseoir la chefferie. En ce qui concerne les diolas du nord, il y’a encore des localités ou le
Christianisme a résisté. Nous avons ainsi des villages majoritairement catholiques, comme
beaucoup de villages de Yamakey, Balandine, et certains villages du Bluf, comme

Tendouck, Thionk Essyl, Affiniam??

. Les mobilités matrimoniales n’étaient pas impactées
par ces nouvelles religions jusqu’a une date récente. Mais nous verrons de plus en plus,
que les influences de ces religions modernes vont beaucoup influencer les relations de

parenté et les échanges matrimoniaux qui vont intégrer cette donnée dans leurs criteres.

Les migrations vers la Mauritanie vont donc étre une étape pour certains sur la
route de 1’Europe, ou tout simplement une destination. Si en outre, nous prenons en
considération les préjugés, nous pouvons comprendre cette attirance vers la Mauritanie.
Les populations maures sont connues pour leurs activités de commerce. Pour les diolas,
partir en Mauritanie, ¢’est une opportunité pour trouver un travail dont les maures ne

253

veulent pas. Il faut donc convenir que les mauritaniens, par les maures darmanka®”,

n’étaient pas vraiment des inconnus. Par contre, ce qu’il faut noter dans ces migrations,

21 e mandinguiser : adopter la langue et la culture mandingue
%2 Tendouck, Thionk Essyl, Affiniam : villages diolas du Bluf

253 | es Maures Darmanka dont sont issus les familles religieuses mauritaniennes qui vivent en Casamance

228



c’est la déception des diolas qui ont vécu en Mauritanie. D’autres vont revenir sur les
échanges non équitables entre les deux communautés. Pour des gens qui sont sur un
principe égalitariste la découverte d’une société fortement hiérarchisée, et qui ne les
considérent pas comme eux le font avec les parents mauritaniens en Casamance, est rude.
La Mauritanie constitue aussi une étape sur le chemin de I’Europe. Beaucoup de diolas ont
s¢journé en Mauritanie, ont monnayé leur force, pour pouvoir gagner I’Europe en passant
par le Maroc. Il y’a une importante communauté de diolas en Mauritanie. IIs se retrouvent
en association, et sont visibles dans leur région d’origine, a travers des actions de
développement, a I’instar des autres nids d’immigration. D’autre part, avec I’avénement
des cérémonies religieuses, avec le guide religieux, I’imam de Bignona, El Hadji Ousmane

Fansou Bodian®*

, la Mauritanie sort de plus en plus de son anonymat. Les soirées
religieuses de ce guide religieux trés connu au niveau national, et qui est actuellement, le
référent religieux musulman de la Casamance, sont un rendez-vous pour tous les diolas a
travers leurs associations. En effet, les associations religieuses musulmanes des diolas
rallient la ville de Bignona, a cette occasion. Cette manifestation voit surtout 1’intérét des
diolas de Mauritanie et d’Italie, qui sont les plus grandes communautés venues de
I’extérieur du pays, pour y assister. Le migrant est tacitement tenu de justifier son exode, et
de compenser son absence. Qu’est-il parti chercher ailleurs, hors de son village d’origine,
de la terre de ses ancétres ? Que gagne cette terre avec son départ ? Avec ce type

d’événement, nous avons I’opportunité de voir s’exprimer les rapports entre les migrants et

les leurs.

Nous nous intéressons pour cela, a la Mauritanie et a 1’Italie lors de la soirée
religieuse du guide religieux diola. Chaque délégation arrive avec sa contribution a la

réussite de I’événement.

La délégation des diolas de Mauritanie est numériquement plus importante que
celle de I’'Italie. Elle offre du bétail, et la grande attraction, c’est le chameauZSS, qui n’est
pas connu au sud du Sénégal. Et qui est treés représentatif du pays d’accueil de ces enfants

du pays.

2% E| Hadji Ousmane Fansou Bodian : Chef religieux diola, actuel imam de la ville de Bignona

%5 1 "attraction du chameau lors de la soirée religieuse de Bignona

229



L’autre délégation de diolas venus de 1’extérieur, ce sont les diolas d’Italie. Elle est
moins fournie, mais vient de 1’Europe, qui reste un idéal dans 1’émigration. C’est aussi
I’association qui a tissé des liens tres forts avec le guide. Nous ne pouvons ignorer que le

2% est I’un des plus grands pourvoyeurs

village d’origine du chef religieux, Diégoune
d’immigrants diolas en Italie. Le grand prestige de cette délégation c’est de mobiliser un
maire d’une ville de leur pays d’accueil, pour répondre a I’appel de leur guide. Ce fait nous
apparait intéressant, dans la mesure ou il est significatif de I’importance accordée aux
immigres dans cette ville. Le message en filigrane, est que les fils du pays sont respectés et
bien considérées dans leur pays d’accueil. Est-ce réellement le cas ? Nous ne saurions
I’affirmer ou I’infirmer. Mais reconnaissons, que de la position du pays d’origine, ce

respect accordé a leurs ressortissants, a travers la présence du maire n’est pas négligeable.

Il n’y a pas que ces delégations lors de ce rendez-vous religieux. Les autres villes
du Sénégal, les diolas de la Gambie répondent présents également. Mais comme
précédemment souligné, il y’a une compétition qui ne dit pas son nom entre ces

ressortissants, qui vont peser sur la cérémonie et agir pour montrer leur pouvoir.

Nous revenons toujours a la grande crainte du migrant : I’oubli. Il y’a de ce fait, une
concurrence entre migrants de toutes les localités dans les actions en faveur du pays
d’origine qui se manifestent a I’occasion de cérémonies comme celles de 'imam de

Bignona.

La Cote d’Ivoire a dévoilé, avec ses crises, qu’elle a accueillie beaucoup de
sénégalais et de diolas notamment. Il y’a un autre aspect de I’immigration que 1’étape de la
Cote d’Ivoire va nous permettre d’aborder. Dans leurs quétes, beaucoup de candidats a
I’immigration ont été perdus de vue par leurs parents. Ces cas ne sont pas isolés. Mais avec

la guerre en Cote d’Ivoire, le retour de beaucoup de sénégalais a révélé la présence de

%6 | e village de Diégoune

230



nombreux diolas dans ce pays. Que s’est-il passé pour ces derniers ? Les réponses
avancées sont dans un premier temps, 1’échec et en conséquence la honte de revenir, pour
faire face aux siens. Il faut d’ailleurs noter, que pour ces gens, la Cote d’Ivoire est une
étape, et n’a nullement été une destination finale. Mais on ne saurait nier, que pendant trés
longtemps, ce pays a été le poumon économique de I’ Afrique de ’ouest et a logiquement
accueilli beaucoup de migrants de la sous-région, y compris des sénégalais. Les autres
raisons de ce silence des migrants en Cote d’Ivoire, et dans d’autres pays de I’Afrique
subsaharienne, ont leurs réponses dans les motivations de départ. 1l peut arriver que la
personne décide de couper tous les liens avec son pays, et va fonder une famille dans son
nouveau pays d’accueil. Dans la conception du diola, cela ne saurait €tre possible si
I’individu n’a pas subi un lavage de cerveau, ou plus précisément un détournement par les
voies mystiques de la part des esprits ou d’une femme de ce pays d’adoption. Comment
peut-on se détourner de la terre de ses ancétres sans raisons ? Il est difficile donc de
chiffrer 'immigration diola dans ces pays. C’est le cas de la République de Guinée, du

Libéria aussi.

Mais la destination qui est redoutée le plus par les diolas est celle de I’Afrique
centrale®®. Les témoignages que nous avons recueillis des gens qui sont passés par ces
régions, surtout avant les indépendances ou juste apres les autonomies africaines
véhiculent et renforcent les préjugés, qui ne font que souligner 1’altérité entre populations
africaines. C’est ce qui expliquera d’ailleurs les réticences que les diolas ont vis a vis des
ressortissants de ces régions. Méme s’ils se reconnaissent des ressemblances culturelles, il
y’a de fait des hésitations notamment au niveau des échanges matrimoniaux. L’Afrique
centrale est un condensé des mystéres de I’ Afrique que I’immigré diola ne maitrise plus, ou
plutdt refuse d’affronter. D un point de vue géographique, le pays diola est le symbole du
mysticisme au Sénégal. C’est la partie la plus verdoyante du pays, méme si nous sommes
loin de la forét équatoriale. Le migrant, en partant emporte avec lui sa part émigrée, et qui,
au contact de certains faits et certaines réalités®®, rejaillit en lui. C’est le cas de ces

personnes qui sont des populations a initiation et qui ont évolué dans un environnement qui

571’ Afrique centrale

58 es rites de 1’ Afrique centrale

231



insiste sur les secrets identitaires que préservent les bois sacrés. La nature est un grand
déterminant identitaire. Plus on avance dans la forét, plus la sacralité est accrue. Que se
passe-t-il dans une forét ? C’est le refuge des ancétres et de 1’essence d’une région. Nous
avons mentionné la forte présence et leur impact sur les populations des « ukiin ». Il y’a
aussi d’un autre coté, le fait que les premiers départs se sont faits au moment ou 1’image
n’était pas balayée comme maintenant. L’autre, I’étranger, suscitait la méfiance. En outre,
les rumeurs largement relayées par les premiers a avoir traversé ces pays ont fortement
construit une crainte envers ces nations. Nous parlons d’Afrique centrale, mais au-dela des
pays limitrophes du Sénégal, le reste de I’ Afrique devenait une jungle dangereuse pour les
ressortissants sénégalais. Le mysticisme des diolas trouvait un grand écho dans ces pays
forestiers. Cette défiance était encouragée par les pertes humaines enregistrées dans ces
pays. Du fait de la distance et du manque d’informations, il y’a eu beaucoup de jeunes
migrants qui ne sont pas revenus chez eux. Sont-ils morts en chemin, ou victimes de
sacrifices humains comme le pensent leurs parents restés au pays ? C’est une question qui
taraude toujours les familles. Il y’a eu beaucoup de non retours. Les Iégendes sur ces

voyageurs intrépides ont alimenté I’imaginaire populaire.

Mais nous avons eu un témoignage d’un immigré installé en France, qui a traversé

la Cote d’Ivoire, et certains pays de I’ Afrique centrale.

« Dans les pays de grande forét, il fallait éviter de boire ou de manger de la
nourriture du pays. Il ne faut surtout pas rentrer dans les villages. C’était risqué. Leurs
« ukiin » réclament du sang, et l’étranger est une proie de réve. Parfois, on se retrouvait
piége. Il y’a beaucoup de sénégalais restés la-bas. Nous payons un lourd tribut a ces

pays. » >

Il est difficile de décoder. Il faut néanmoins relativiser, étant donné que ces
témoignages nous viennent de gens de passage. Nous ne doutons cependant, nullement des

risques courus. Il y’a d’autre part, les grands mouvements de banditisme que nous pouvons

29 paris 2012

232



rencontrer dans toutes les zones de passage de migrants. On le voit d’ailleurs actuellement

dans le désert libyen®*®

notamment, ou il est question de violences sur les chemins
migratoires. Ces violences sont le fait d’individus ressortissants des régions traversées ou
simplement de personnes versées dans le marché de I’immigration, comme les passeurs. 1l
est difficile d’ignorer cela, a I’heure actuelle. La grande différence en est que les nouvelles
technologies donnent un grand écho aux mésaventures des candidats a I’immigration. Ce
qui lui donne une grande ampleur. Certains propos lors de nos entretiens, nous font penser
a une forte implantation de diolas dans ces régions. Mais avec la distance d’avec le pays
d’origine, le lien s’est rompu. Il convient d’aborder la question du transit et de 1’installation
de diolas dans ces pays forestiers. Les religions traditionnelles étaient encore plus
présentes et avaient encore plus de poids que maintenant. Au-dela de ces points de
religions, on ne saurait nier I’importance de connaitre et donc de respecter les us et usages
de chaque pays. Le premier handicap des aventuriers était justement le fait, qu’ils étaient
sur une terre dont ils ne maitrisaient nullement les coutumes. Ce qui faisait d’eux des
victimes de choix de la violence qu’on peut rencontrer sur le chemin migratoire. Les récits

que nous avons pu recueillir reviennent sur des cas de disparition de jeunes candidats a

I’immigration.

Mais interrogeons-nous sur les raisons de migrer ou de transiter par les pays
d’Afrique centrale. La région en elle-méme, ne constituait pas au début, une destination
privilégiée des migrants. Elle le sera de plus en plus, grace a la richesse de son sous-sol*®*,
avec I’avenement des diamantaires et des orpailleurs. Il y’aura aussi la figure du marabout
Sénégalais262 qui va trouver sa place dans les sociétés d’Afrique centrale, au point de

participer parfois a la vie politique de ces pays.

L’une des raisons pour les migrants ouest africains, de passer par I’ Afrique centrale
est géographique. Nous sommes au début de I’islamisation de 1’Afrique de I’ouest. Les

pays précités sont plus proches géographiquement de 1’Arabie saoudite et donc de la

20 | a Lybie, étape migratoire
21| e Congo, La république centrafricaine, le Gabon, la Guinée Equatoriale

%2 | e Marabout sénégalais

233



Mecque. Ils sont sur le parcours pour le pelerinage. D’autre part, ce sont des pays a riche
sous-sol, qui offraient du travail aux pélerins de passage. On allait péleriner par étape et en
payant son voyage et son séjour par des travaux saisonniers, sur le parcours vers la

Mecque.

Nous ne voulons pas spéculer sur les noms de famille similaires que I’on rencontre
parfois en Afrique centrale. C’est le cas par exemple au Cameroun, ou le nom de famille
Manga qui fait partie des noms types diolas au Sénégal, fait partie du pays. Rappelons qu’il
y’a le phénomeéne des associations fondées sur la filiation a partir du nom de famille : le

« jamoral®®

». Nous y reviendrons sur la typologie des associations. Des recherches sur
I’origine sont faites a ce propos. Nous ne pouvons approfondir la question, mais notons que
I’histoire des noms de famille est assez récente et n’obéit pas toujours a des regles

historiques. Elle peut étre donc, le fait du hasard. Nous y reviendrons.

Pour revenir sur les non retours et les angoisses liées a ce phénomene, les conflits
des derniéres années en Afrique ont révélé bien des secrets. lls ont favorisé des retours de
personnes que leurs familles avaient perdues de vue. Si la Cote d’ivoire est I’'un des
premiers réservoirs de ces sénégalais, et notamment des diolas qui ont tourné le dos a leur
groupe d’origine et ont essayé de reconstruire une autre vie en dehors de leurs familles
d’origine, la république de Guinée, le Libéria et la Sierra Leone ont accueilli des jeunes

aventuriers de passage aussi, et qui ont fini par s’installer et fonder des familles.

Au niveau de I’Afrique centrale, la République centrafricaine, les deux Congo, la
Guinée equatoriale et le Gabon restent des pays qui attirent beaucoup les diolas et sont
particulierement craints, du fait du fort taux de non retours. Plusieurs raisons peuvent

expliquer cela.

Les politiques migratoires et un code de la famille tres contraignant peuvent

contribuer a maintenir ces étrangers dans les pays d’accueil, surtout quand la conjointe est

263 Jamoral Filaf ; ce sont les associations constituées autour de méme nom de famille

234



une ressortissante du pays d’accueil. Le profil courant des candidats a I’immigration fait
¢tat de jeunes hommes dans la force de I’age. Pour peu que le séjour se prolonge dans un
pays d’escale, ils fondent des familles. Il s’agit d’abord de jeunes hommes dans la force de
I’age, qui ont des besoins physiologiques. Il est donc normal, qu’ils cédent & des amours

264

interdits™" auparavant. Or si nous prenons le cas du Gabon, ils ne peuvent aussi facilement

sortir du territoire avec leurs enfants nés de mére gabonaise sur le territoire gabonais®®. II

importe donc de tenir compte des législations en régle dans les pays concernés.

Les migrations ont ensuite évolué vers I’Europe, qui constitue un idéal migratoire
pour les jeunes diolas. A I’instar des autres communautés migrantes, ces aspirants a
I’immigration ont pour premiere destination les lieux ou ils peuvent compter sur des
relations déja installées. Nous verrons que les rapports vont se transformer avec les

difficultés liées aux probléemes migratoires.

264 | _a plupart de ces jeunes migrants ont laissé une fiancée au pays

265 & cas du Gabon

235



ITINERAIRESMIGRANTS<-RELAIS-ETAPES-A-L'INTERIEUR-DE-L"AFRIQUE

TUMISIE
MAROC

ALGERIE

LIEYE EEYPTE

MAURITANIE
NIGER
MAI TCHAD SOUDA
SENEGA
FTHIOPIF SOMALIF
COTE- D°NOIRE
LEGENDE

R RN

DIRECTION- MIGRATIONS

Figure 8 Itinéraire migrant diola a I’intérieur de 1’ Afrique

236



11.3.2 Migration vers I'Europe

La carte actuelle de la migration diola en Europe s’étend dans toute I’Europe. Il y’a
des préférences selon les lieux de départs pour certains pays. Nous en voulons pour
exemple, les diolas venus du Seénégal, qui sont largement installés en France, ancien pays
colonisateur. Le lien entre les anciens pays colonisés et les pays colonisateurs n’est pas
rompu, et se traduit également par un flux migratoire plus important vers ces pays de la
part des ressortissants de ces pays. De méme les diolas ressortissants de la Gambie vont
avoir une préférence pour les pays anglophones et scandinaves. Les diolas bissau guinéens

vont choisir les destinations lusophones, le Portugal notamment.?*°

Ces destinations initiales vont cependant changer au gré des évolutions
¢conomiques. Les crises économiques de 1I’Europe vont beaucoup affecter les migrations
africaines et redessiner une nouvelle carte de la présence diola en Europe. Le premier
impact est une fermeture des ouvertures migratoires. Les politiques migratoires vont étre
plus restrictives. D’autre part avec les crises de I’emploi et les hausses du chomage dans
les pays européens, il y’a eu un autre mouvement migratoire intra européen qui s’opere. En
plus des migrants venus d’Afrique, il y’a un autre flux assez important des diolas des pays
de I’Europe du sud vers I’Europe du nord. Il convient de rappeler que I’espace Schengen
favorise une mobilité des européens, y compris des européens naturalisés. Ceux qui
disposent d’un titre de séjour sont moins concernés par ces mouvements. Il y a une
migration intra européenne qui va développer au gré des crises économiques qui affectent
I’Europe du sud. Les migrants diolas qui ont adopté les pays comme 1I’Espagne et 1’Italie

vont changer de destinations et se tourner vers I’Europe de 1’ouest et le Canada.

L’Allemagne, étant percue comme la patronne de 1I’Europe, attire de plus en plus
les chercheurs de travail. De la méme fagon, le Portugal, 1’Italie et I’Espagne, se vident de

leurs migrants, qui, profitant de I’ouverture des frontiéres dans 1’espace Schengen267 vont

266 | e Sénégal est une ancienne colonie francaise, la Gambie était britannique et la Guinée Bissau portugaise
267 Espace Schengen : voir carte

237



se diriger vers la France et I’ Allemagne. L’ Angleterre®®, bien qu’étant membre de I'union
européenne, n’est pas dans I’espace Schengen et reste donc fermée aux aspirants a
I’immigration. La Suisse, quant a elle, a des politiques migratoires assez contraignantes,
qui ne facilitent donc, pas I’installation de migrants. Il n’en demeure pas moins, qu’il y’a
des migrants diolas bien présents. Il faut néanmoins remarquer que cela concerne surtout
des migrants ne bénéficiant que d’un titre de séjour. Les diolas européens®®®, qui sont donc
d’une nationalit¢ d’un pays européen, que ceux ne disposant que d’un titre de séjour, n’ont
pas les mémes difficultés d’installation. Avec la crise économique, il y’a eu un mouvement
migratoire trés important vers 1’Angleterre aussi. Les pays pourvoyeurs de migrants sont
surtout ceux de I’Europe du sud. L’Espagne et 1’Italie sont les deux principaux pays de
départ vers I’Europe du nord. Avec I’avénement du Brexit?”°, nous pouvons comprendre

qu’il puisse y ‘avoir a moyen terme une influence sur ces flux migratoires.

En dehors de I’Angleterre, certains pays qui ne sont pas des destinations
traditionnelles pour les migrants diolas, comme les pays scandinaves ou encore les pays
comme I’Allemagne que nous avons déja cité ou I’ Autriche. Ces deux pays du fait de leur

passé dans I’histoire du monde, ont jusque-1a, trés peu attiré les migrants.

Il y’a de nouvelles politiques plus rigoureuses quant a 1’accueil de migrants. Nous
avons déja cité le Brexit qui va avoir un fort impact dans la mobilité des personnes. Mais
nous ne saurions parler d’immigration au sein de 1’Europe, sans souligner le fait, qu’il y’a
de plus en plus de non régularisation, et des politiques de retour au pays>'*. Pour ce qui
nous intéresse, le Sénégal est bien concerné par ces probléemes de régularisations. C’est le
cas en Allemagne, qui est en train de developper une politique migratoire tres stricte. Ces
rapatriements ne peuvent se faire sans le concours du pays d’origine de I’individu. Nous

allons développer cet aspect dans le chapitre qui aborde le vécu migratoire.

%68 | a Grande Bretagne
289 Diolas européens : les diolas migrants et leurs descendants
210 Brexit : suite au référendum du 23 juin 2016, I’ Angleterre décide de quitter I’Union européenne.

2% | es processus de régularisations

238



L’immigration diola s’est déployée dans tous les continents. Elle s’exprime a
travers les nouvelles technologies qui nous ont bien aidé dans nos enquétes de terrain. Les
réseaux sociaux sont un palliatif aux associations, et rassemblent plus efficacement les
migrants qui se définissent comme une diaspora. Le terme est récurrent dans les propos des
immigrés. Certes, le mot diaspora cristallise les souffrances des peuples juifs et
arméniennes dans leur errance, mais les populations migrantes se sont toutes approprié ce

mot. Nous allons donc I’utiliser en tenant compte de sa signification premiere.

239



ITINERAIRES MIGRANTS VERS

I FCEND

- = | ITINFRATRES MIGRANTS

Figure 9 itinéraire migrant vers I’Occident

240



11.3.3 Autres migrations

Les migrations ne sont pas uniquement tournées vers I’Europe, méme si I’attention
se focalise sur cette destination. Les pays industrialisés se sont appuyés sur les migrants a

un certain moment de leur histoire.

C’est le cas des Etats Unis, qui ont cependant développé une politique migratoire,
qui leur a permis de canaliser les flux migratoires de 1’Afrique vers I’Amérique. Malgré
des conditions d’obtention du visa assez drastiques, et ce de plus en plus, il y’a une forte
communauté africaine, sénégalaise et diola aux Etats Unis. Ces présences se manifestent,
par les associations. Comme en Europe, les migrants se sont regroupés en association de
développement pour répondre aux besoins de leurs pays d’origine. En outre, la politique
sénégalaise offre de plus en plus une place a la diaspora sénégalaise. Ce qui offre une
visibilité & ses ressortissants’’?. Ces derniers pésent d’une certaine fagon, a défaut d’y
intervenir directement, dans le choix ou le déroulement des élections des autorités de
I’Etat. Il y’a un vrai manifeste identitaire, peut-étre plus visible, compte tenu des théories
raciales qui imprégnent le pays®’®. Nous mentionnons les Etats Unis, sans omettre les
autres pays du continent américain qui ont aussi leur communauté diola. C’est le cas du
Canada qui exprime sa casamancité & travers des associations, comme Casa Espoir®™®, ou
I’Argentine avec son association Karambenor’”®. Dans ces pays, la région est mise en
avant. Ce n’est pas I’ethnie et encore moins le village d’origine. La distance entre les Etats
qui constituent les Etats Unis, la faible densité de populations migrantes originaires d’un
méme village ou d’une méme ethnie ne favorise pas la création et le développement des
associations villageoises ou de regroupements de personnes issues du méme groupe
ethnique. Ces associations sont moins connues et se font moins entendre dans le pays de
départ. Nous assistons, par contre, a une sorte de redéploiement de ces regroupements, qui

vont essayer de se transnationaliser pour mieux exister et ne pas sombrer dans I’oubli. Les

212 Elections législatives 2017, député de la diaspora
213 |_gs Etats Unis et le Colorisme
2% Casa Espoir : association de migrants originaires de la Casamance au Canada

275 Karambenor Argentina : association de migrants originaires de la Casamance en Argentine

241



médias onlines?”® vont beaucoup aider ce type d’action en diffusant les activités, et en
permettant a des leaders de se faire connaitre hors de leur pays d’accueil. Ainsi, ils vont
poser des jalons en Europe, en participant ou en co organisant des événements avec des
associations deja presentes sur le continent européen. Il y a de ce fait, une volonté de
maitriser ce groupe et de le contrbler a travers des forums, des journées de réflexions qui
vont s’organiser a travers les médias ou dans le pays d’origine. Nous en revenons toujours

a ce lien avec le lieu de départ, que le migrant tente de maintenir.

Nous n’avons pas connaissance d’études sur les migrations de diolas dans ce
continent ameéricain. Les premiers mouvements migratoires diolas, africains de facon
générale, sont d’abord tournés en Europe. Cela peut étre une explication au fait que le
focus des études migratoires africaines soit mis sur I’immigration en Europe. Nous pensons
que ce serait judicieux de s’y intéresser, au vu de 1’accroissement du nombre de candidats a
I’immigration. A ce propos, les problémes migratoires qui se posent, quand a la
régularisation des immigrés, vont de plus en plus interpeler I’opinion sénégalaise, y
compris les diolas. Il y’ a eu d’ailleurs, fait plutot rare, des rapatriements de sénégalais des
Etats Unis vers le Sénégal. Ce pays était habitué au charter européen, au refoulement des
leurs par I’Europe. Le cas de I’Amérique, s’il n’est pas inédit, est un fait suffisamment rare
pour attirer I’attention. Il y’ a un durcissement des conditions d’entrée et d’accueil trés fort.
Les contextes politiques mondiaux font que les politiques migratoires des pays comme les
Etats Unis, qui sont une cible privilégiée des terroristes, se sont adaptées pour faire face.
Les rapports entre pays souverains vont étre tributaires de ces probléemes. Cependant, les
chercheurs américains se sont beaucoup intéresseés aux civilisations diolas a défaut des
migrations. Nous avons Marc Schloss?”’ dans le Fofii, Michael Lambert?”® dans le Buluf,
plus précisément le village de Mandégane?”™.

L’autre destination trés peu étudiée est celle des diolas vers 1’Asie du sud comme

les pays de la péninsule arabique.

28 Fm Awania et Radio Tendouck par exemple
1" Marc Schloss
28 Michael Lambert: chercheur américain qui a eu comme terrain d’étude le village de Mandégane dans la zone Bluf

2% Mandégane

242



Il est néanmoins tres difficile d’ignorer les témoignages sur le vécu des migrants
diolas dans les pays de cultures arabo berbéres. De plus en plus, I’immigration vers la
péninsule arabique interpelle et s’invite sur 1’espace publique. Avec la fermeture des
frontiéres européennes, le passage par la Lybie et les pays du Maghreb devient plus

saturée, avec les problémes qu’on trouve dans les zones de transit migratoire.

Les diolas, comme les autres populations négro africaines ont des relations tres
complexes avec les groupes arabo berberes. 1l est dénoncé une hostilité de la part des
peuples du Maghreb et des autres pays arabes vis a vis des migrants venus d’Afrique sub
saharienne. Le poids de I’histoire n’est pas négligeable ici. Les invasions arabo berbéres en
Afrique ont laissé des séquelles dans la mémoire des descendants de cette Afrique sub
saharienne. C’est une partie de I’histoire africaine, qui est difficilement abordée. Il y’a
certains historiens qui s’intéressent & ces phénoménes, & I'instar de Tidiane Ndiaye®®. En
outre, I’islamisation de I’Afrique ne s’est pas faite en douceur. L’esclavage des noirs
africains par les arabes a duré dans le temps et a laissé des traces dans la Mauritanie®®

1282 qui a eu

notamment. 11y’ a eu aussi le conflit entre cette méme Mauritanie et le Sénéga
des incidences raciales sur les deux communautés. Nous pouvons comprendre que les
relations entre des groupes de migrants venus d’Afrique et les autochtones soient plutot
heurtées. Il est reproché des maltraitances de la part des employeurs et des autorités de ces
pays envers les noirs. Il faut noter que la Mauritanie n’est pas un cas isolé concernant cette
question. Ce racisme qui est dénoncé aux médias n’est pas un fait nouveau, mais a plus
d’échos maintenant, grace aux nouvelles technologies. Il y’a un acces a I’information plus
facilité. En dehors, d’une migration de travail, certains de ces pays de culture arabo
berbére, sont des pays de transit vers I’Europe. C’est le cas de la Lybie, du Maroc, de

I’Algérie, de la Tunisie par exemple. Ce sont des étapes initiales pour la voie terrestre ou

maritime dans 1I’immigration clandestine. Avec les printemps arabes 8l y a’ un certain

20 Tidiane Ndiaye : écrivain sénégalais, auteur du livre « Le génocide voilé »
281 | a Mauritanie : pays frontalier du Sénégal

282 Conflit sénégalo mauritanien : il a explosé en avril 1989 et a opposé d’abord les riverains des deux pays. I y a eu des
affrontements ouverts. Ce conflit a duré jusqu’en 1991

283 printemps arabe : En 2010, beaucoup de pays du monde arabe ont connu des contestations politiques et des
revendications populaires tres fortes

243



désordre qui ne permet pas d’asseoir une véritable politique migratoire et donc des ententes
avec la Lybie plus précisément. Le printemps arabe est un fait trés récent qui modifie les
conditions et trajectoires des migrants. C’est a ce titre qu’il peut intéresser les études
migratoires. Il y’a aussi, puisque nous parlons de ce pays, des denonciations de traitements
inhumains des populations noires migrantes de passage, qui sont considérées comme une
main d’ceuvre corvéable a souhait. Nous hésitons a utiliser le terme « esclaves » méme si
c’est le mot qui est largement employé dans les milieux des populations d’origine sub

d®* avec

saharienne. L’absence d’interlocuteur privilégié fait de la Lybie un No man’s lan
toute sa connotation négative. Nous n’affirmons pas qu’il n’y a pas d’autorité dans le pays,
mais cette autorité n’est pas assez forte pour asseoir une vrai politique migratoire et
prendre des mesures de sécurité pour protéger ses populations, y compris celles étrangeres

et prévenir d’éventuelles dérives.

Il faut en fait comprendre que cette étape de la Lybie est fondamentale, pour les

migrants qui souhaitent atteindre 1’Europe.

Le Maroc est le pays d’Afrique du nord arabo berbére qui concentre 1’une des plus
fortes communautés de Sénégalais, et donc de diolas. Des faits de violences sont souvent
déplorés envers les noirs. En aout 2014, un jeune étudiant sénégalais a été assassiné dans
sa chambre & Tanger au Maroc®®. Des agressions contre les étrangers sont fréquemment
dénoncées. Les ressortissants sénégalais reprochent a leurs autorités consulaires un silence
coupable face a ces agressions. Les diolas qui vivent au Maroc, se plaignent de la méme
facon que les autres noirs africains, des actes racistes envers eux. C’est surtout le pays qui
a noué des liens amicaux avec le Sénégal, et qui dispose de beaucoup de ressortissants au
Sénégal. 11 y’a donc une certaine réciprocité dans les échanges. Méme si, en y observant de
plus prés, pour les Marocains qui vivent au Sénégal, leur position sociale n’est pas
déclassée contrairement, aux Senégalais qui vont chercher du travail au Maroc. Autant, une

frange importante des migrants sénégalais au Maroc, y occupe des fonctions subalternes,

284 | a Lybie : une des étapes les plus craintes du parcours migratoire vers I’Europe actuellement

28 Etydiant sénégalais assassiné au Maroc

244



autant les Marocains au Sénégal y occupent une position sociale enviée. lls emploient des
femmes de ménage sénégalaises dans leurs pays et dans le pays d‘accueil, le Sénégal.
L’autre catégorie de migrants sénégalais au Maroc, concerne les étudiants, qui vivent
parfois dans des conditions trés difficiles. Le commerce attire beaucoup de sénégalais aussi
dans ces pays, qui vont se lancer dans I’import-export. La provenance marocaine de

produits est tres prisée par les sénégalais, surtout dans le textile.

Un autre pays arabo berbere est la Tunisie qui a longtemps accueilli les étudiants

arabisants -du Sénégal, et a été un tremplin pour I’Europe, plus particulierement en France.

La Turquie dans le cadre du commerce, est trés attrayante aussi. Mais elle n’est pas
un lieu prisé pour une installation définitive. Nous sommes plutét dans les transits. En
général, les diolas qui s’arrétent en Turquie, ont pour destination finale I’Europe. C’est une

étape dans le trajet migratoire.

Mais les pays les plus réputés pour leur maltraitance envers les populations noires
sont les pays de la péninsule arabique qui semblent échapper a toute Iégislation
internationale sur la question des droits de I’homme. Il nous est difficile de cibler un pays,
mais retenons, qu’il y’a une négation de toute identit¢ autre que celle du pays qui
prédomine dans ces pays, qui sont en général de culture arabe. La problématique du
racisme est difficilement negligeable, méme si la religion intervient beaucoup dans la

gestion de ces pays, et donc des questions migratoires.

Il y’a bien une présence diola dans ces pays, mais celle-ci ne peut s’exprimer

culturellement a I’instar des autres populations étrangéres. Les contraintes religieuses des

1286

pays d’accueil”™ ne favorisent pas certaines expressions culturelles.

28 pays musulmans

245



Le profil des migrants est intéressant a observer, quant au choix de la destination.
Nous noterons que les confessions religieuses peuvent avoir un impact sur le choix
notamment quand il s’agit des pays musulmans. Les diolas non musulmans, ne vont pas
choisir un pays islamique pour une migration. Ou tout au moins, ce ne sera pas leur
premier choix. La procédure migratoire différe aussi suivant le pays d’accueil. En ce qui
concerne ces pays de la péninsule arabique, des campagnes de recrutement de personnel de
maison sont souvent faites pour des particuliers. Ce phénomene est certes présent dans les
pays européens, mais d’une facon différente. Si dans le cas des Europeens, les
recrutements se traitent de particulier a particulier la plupart du temps, en ce qui concerne
les pays arabo berbéres et les pays de la péninsule arabique, il y’ a parfois une autre
méthode. Les recrutements de jeunes filles pour des particuliers passent par des
intermédiaires. Ces derniers sont bien au fait, des lois du pays. Ils connaissent mieux les us
et usages du pays. Ils sont comme les passeurs de clandestins en Europe. lls sont déja un
pied dans le pays d’accueil, et y ont leurs entrées trés souvent. Ils peuvent de ce fait,
contacter des femmes de ménages a qui ils proposeront des offres trés intéressantes. Le cas
d’une jeune femme sénégalaise®®’ | qui risque la peine de mort en Arabie Saoudite a permis
de questionner la migration des femmes dans la Péninsule Arabique. Il y’a des campagnes
de sensibilisation a la traite des noires, comme on le définit. Beaucoup de jeunes femmes, y
compris des femmes appartenant au groupe diola appellent a I’aide, dans un pays dont elles
ne connaissent pas les regles les plus basiques, et surtout dont elles ne maitrisent pas la
langue. Les migrants de cette péninsule arabe, sont dans une grande majorité des ouvriers,
et subissent les affres de 1’exploitation. Mais d’un autre co6té, il y’a une catégorie
d’immigrés lettrés, qui est incriminée dans ce trafic de migrants. Nous n’allons pas nous y
étendre. Cependant, des mises en garde contre les vendeurs de réve sont souvent faites a
I’encontre des jeunes filles. Le profil de ces candidates a I’immigration est sensiblement
pareil. Ce sont des filles issues de milieux populaires, qui ont la charge de leurs familles.
Le besoin de travail est trés présent. Il est donc simple de comprendre 1’engouement
qu’elles peuvent avoir pour les pays réputés riches. Nous ne pouvons aborder cette
question des femmes migrantes d’origine sénégalaise et les difficultés qu’elles rencontrent

dans les pays arabes, sans mentionner le cas de Mbayang Diop. Elle symbolise a nos yeux

87 Mbayang Diop : une jeune migrante sénégalaise qui se trouve dans les prisons saoudiennes suite a I’assassinat de son
employeuse en juin 2016.

246



les problemes et les risques que les femmes de ménage étrangéres encourent dans ces pays.
Avec ce cas, les migrations en Arabie Saoudite sont plus visibles. Les réseaux sociaux vont
relayer les soucis que rencontrent ces femmes. Nous avons parlé de femmes sénégalaises,
sachant que les femmes diolas sont incluses dans ce groupe. Il y’a de fait, une grande
communauté de femmes diolas. Il faut savoir que le fonctionnement de réseaux va

beaucoup jouer dans ces départs.

Dans le cas de ce type d’immigration, le projet de départ est pratiquement le méme.
C’est avant tout une immigration de travail. On va a I’aventure. Les contrats qui sont
proposés sont mirobolants et suffisamment alléchants pour intéresser la personne. On ne
saurait ignorer ’aspect religieux. Les pays de la péninsule arabique sont de confession
musulmane. L’image que se font les musulmans africains de ces pays, jusque- la est assez
idyllique. Partir en Arabie Saoudite, c’est se trouver sur les terres du prophete de I’Islam.
C’est aussi étre a portée de La Mecque, qui est la ville sainte par excellence des
musulmans. Ils ne peuvent donc s’imaginer qu’ils puissent y rencontrer des problémes. Les
questions de racisme sont occultées. Ne sont-ils pas tous des musulmans comme eux ou
elles? Nous pouvons donc comprendre sans peine, la désillusion que les migrants

d’Afrique sub-saharienne vont avoir, une fois sur place.

247



11.L4CHAPITRE 8 : Vécu migratoire

Le chapitre du veécu migratoire intervient dans ce travail pour témoigner dans un

sens de I’expérience migratoire des diolas.

Nous avons revisité dans les parties précédentes des histoires narrées par les primo
migrants. Le vécu migratoire englobe le projet, le parcours mais surtout les résultats de la

migration. L. ensemble est le vécu migratoire.

Il n’est pas présomptueux d’avancer que ce vécu differe d’un individu a un autre.
Cela est d’autant plus logique que le projet de départ n’est pas le méme. Surtout si 1’on
tient compte des moyens de chaque candidat au départ. Les raisons qui motivent les gens a
partir de chez eux sont multiples, nous I’avons spécifié. Si nous tenons compte des facteurs
qui interviennent dans le parcours des migrants, il nous sera plus pertinent de discuter du
vécu migratoire. Nous nous permettrons de parler de réussite du projet migratoire, au vu

des enquétes que nous avons faites et des constats sur le terrain.

11.4.1 Contexte et structures d’accueil

Il aurait peut-étre été plus judicieux de parler d’abord des structures qui
accompagnent le processus d’émigration, dans le pays de départ. Mais n’ayant pas
beaucoup d’éléments sur le sujet, nous ne pouvons-nous permettre de nous y attarder.
Mais, précisons neanmoins, que les pays de départ des diolas, a savoir le Sénégal pour une
grande majorité, il y’a des Consulats et ou ambassades ou les candidats a I’immigration,
doivent aller pour faire les formalités de demandes de visas. Tous les pays n’en disposent

pas, mais ceux qui ont eu des relations d’échanges avec le Sénégal en disposent, comme la

248



Francezgg, la Grande Bretagne, I’ Allemagne, les Etats Unis, I’ Arabie Saoudite, I’Espagne et
I’Italie. La liste n’est pas exhaustive. Mais nous avons cité quelques pays qui ont accueilli
une communauté importante de sénégalais. Le périple administratif migratoire commence
avec ces structures, depuis la prise de Rendez-vous, jusqu’a I’obtention du visa. Il s’agit ici

de migrations légales, qui obéissent et respectent des régles du pays d’accueil.

La France, dont le Consulat se trouve au Centre-ville de Dakar (1 rue El Hadji
Amadou Assane Ndoye - BP 330 — Dakar) a instauré des lois dans le cadre de sa politique
migratoire. Le Consulat n’est pas structure d’accueil ou d’organisation de départ a
I’émigration, mais une structure qui fait faire les formalités en vue d’obtenir un visa
d’entrée. C’est a ce titre qu’il nous intéresse dans le cadre de notre étude. Il y’a plusieurs

types de visas d’entrée.

Le visa touristique, offre a son détenteur 1’opportunité de venir en France pour une
visite et n’excéde pas trois mois. C’est un visa Schengen. C’est aussi la premiére
destination des étudiants sénégalais, qui peuvent bénéficier d’un visa étudiant. C’est un
visa long séjour, qui va permettre a son détenteur, une fois sur place, d’obtenir le titre de
s¢jour étudiant. Il y’ a également le visa travailleur, et le visa de regroupement familial.
Une fois en France, le migrant doit s’adresser aux structures administratives pour étre en

regle. Cette étape est fondamentale, pour son intégration administrative dans le pays.

La premiére institution est la préfecture de police qui va régulariser le migrant. Il y
fera sa demande de titre de séjour. Les formulaires a remplir de demande de titre de séjour
vont spécifier le statut, étudiant, travailleur, ou vie privé vie familiale. Chacun de ces
statuts ouvrent a des devoirs et a des droits. La durée du titre de sejour differe également
selon le type. Pour une premiére demande, I’immigré a généralement droit a un titre de
sé¢jour d’une durée d’un an renouvelable. Pour les étudiants, ils ont tout au long de leur

cursus avec une justification de leur assiduité et de leur réussite, un visa d’une durée d’un

288 procédures de demande de visa long séjour en France

249



an, exception faite de ceux qui sont en doctorat. Il y’a aussi ceux qui sont dans une

démarche d’installation, comme les regroupements familiaux.

Une autre institution est celle de la Caisse de securité sociale, qui va identifier le
migrant et lui permettre d’accéder a des soins selon un certain nombre de conditions, mais
qui va aussi lui ouvrir les portes de I’emploi. Le numéro de sécurité sociale va lui étre
demandé pour beaucoup de demandes (emploi, acceés aux soins, renouvellement titre de
séjour, carte de transport...). Il est donc indispensable pour toute personne vivant en

France. Ce numéro lui donne une existence réelle dans son pays d’accueil.

Il y’a d’autres structures, que le migrant devra solliciter selon les besoins. Nous
avons mentionné la préfecture de police et la Caisse nationale de sécurité sociale, parce
qu’elles sont les deux indispensables et que tout immigré quel que soit son statut devra
d’abord connaitre et ou faire ses demandes pour étre en reégle dans le pays d’accueil. Nous
précisons bien qu’il s’agit de la procédure en France. Ce n’est pas forcément le cas dans
d’autres pays. Nous avons par exemple, le Luxembourg, ou les formalités de demandes
sont presque intégralement enregistrées aupres de la Mairie de la ville d’accueil, ou réside

le migrant.

Ce qu’il convient de retenir, ¢’est que dans chaque pays, il y’a des structures, qui
disposent de services mises en place pour gérer I’accueil des migrants, et d’une certaine

facon, appliquer la politique migratoire mise en place.

Mais au-dela de cet encartement®®

, suivant les besoins et son statut, I’immigré
pourra rencontrer d’autres institutions. Nous nous sommes intéressées a la vision que les
étrangers ont de ces institutions. Il ne faut pas perdre de vue la volonté de codification a
travers ces structures. L’accueil différe selon le profil de 'immigré. 1l faut aussi tenir

compte des capacités d’accueil. Si nous prenons les cas des préfectures, qui outre, les

28 Encartement : processus d’identification

250



services de gestion des immigrés, ont également d’autres services de gestion, on peut
comprendre qu’il soit difficile, suivant le nombre de migrants accueillis de gérer les flots
d’immigrés. Comme le Consulat dans le pays de départ, la préfecture de police n’a pas
pour vocation d’accueillir des migrants, mais elle est un élément incontournable dans la
gestion du migrant, notamment pour les formalités en vue de la délivrance d’un titre de
s¢jour. D’un point de vue humain, la gestion est trés pénible tant du point de vue de
I’administration que des migrants. Sans vouloir citer des préfectures, comparons une
préfecture qui a une forte concentration d’immigrés et une autre qui a une tres faible,
I’accueil ne sera pas le méme. On peut noter comme une sorte d’usure, a force. Pour les
immigres, ils déplorent une insensibilité de la part des agents administratifs. Pour une
petite préfecture qui ne dispose pas des moyens consequents, les immigrés sont obligés de
faire la queue aux heures ou la préfecture n’est pas ouverte. Le nombre conséquent de
personnes, ne permet pas de tous les accueillir, dans les locaux de I’institution, quel que

soit le temps, hiver ou été, pluie ou non.

Quand on parle de structures dans le pays d’accueil, si nous voulons rester dans le
théme du migrant, qui a son histoire d’émigré, on ne peut pas ne pas parler des structures
qui représentent le pays d’origine. En général, dans les pays ou il y’a une forte
communauté, il y’a un consulat qui a pour fonction premicre de gérer les affaires et de
s’occuper de ses ressortissants. Si la démarche auprés de la préfecture ou sous-préfecture
est incontournable pour la régularisation de I’immigré et concerne les personnes qui sont
dans la légalité, celle aupres du consulat du pays d’origine, concerne 1’émigré et permet de
recenser le nombre de ressortissants dans un premier temps, et a une fonction de protection
dans un deuxiéme temps. La procédure d’encartement au consulat n’intervient pas
directement dans la régularisation ou la légalisation de I’individu dans ce territoire
d’accueil. Nous allons prendre 1’exemple du consulat général du Sénégal a Paris. Il est
niché dans le 16 éme arrondissement de Paris a la rue Hamelin. C’est la premicre adresse, a
priori que tout ressortissant sénégalais peut revendiquer. Il est conseillé de s’identifier, afin
d’obtenir une carte consulaire, a I’arrivée. Cette carte ouvre a certains droits, mais elle
permet d’identifier, et ce quel que soit les circonstances, 1’individu, comme un ressortissant
sénégalais. Suivant les accords entre le pays d’accueil et le pays d’origine, il peut y avoir
des échanges de données, en cas de besoin. Si cette démarche est fortement encouragée par
les autorités consulaires et diplomatiques, elle est parfois crainte, quand la personne

251



s’inscrit dans la clandestinité. Il est clair, que pour des raisons d’auto protection, la
personne cherchera plutdt a effacer toute trace de lui. Le cas le plus explicite est celui des
rapatriements ou obligations a quitter le territoire. L’autorité¢ du pays d’accueil a besoin
d’identifier I’individu, principalement identifier le pays d’origine pour pouvoir le rapatrier
dans son pays. Une personne, dont on ne remonte pas la trace, et donc non identifiable,

peut dans la logique étre difficilement renvoyée chez lui.

Mais puisque nous parlons de fonction premiére de protection des ressortissants,
ces consulats sont trés souvent confrontés a des difficultés, face a leur réle de protecteur et
leur devoir de coopération avec les autorités du pays d’accueil, notamment dans les cas de
retour aux frontieres. La complexité de leurs devoirs se retrouve accrue dans des situations
extrémes de déces. En effet, le consulat a entre autres roles de gérer 1’état civil des gens qui
ont la nationalité du pays. Qu’il s’agisse d’un mariage, de naissance ou de déces, le
consulat est une structure concernée et sollicitée pour cela. Nous reviendrons sur la
fonction d’accompagnement du consulat pour les associations. Mais en ce qui concerne la
gestion des personnes, nous verrons que les circonstances peuvent interférer dans son bon
fonctionnement. 1l est important de préciser que le consulat est le lien, voire il symbolise le
cordon ombilical qui lie ’timmigré a son pays d’origine. Cela est encore plus vrai pour les
consulats africains qui peuvent étre un concentré des passions et troubles que vivent les
ressortissants des pays concernés. Pour revenir sur le service d’état civil que doit assurer le

consulat, nous allons questionner les différentes étapes de la vie d’un individu.

Il y’a d’abord la naissance. Jusqu’en 2014% Penfant né de parents sénégalais ne
pouvait étre declaré que par le pere, la nationalité ne se transmettant que par le pere. C’était
un point qui desservait beaucoup les femmes, qui se trouvaient confrontées a ces écueils,
surtout quand il y’avait un conflit ou quand le conjoint n’était pas sénégalais. Des incidents
relatifs a cette question pouvaient surgir. Il convient de s’intéresser a la nationalité

sénégalaise et aux conditions d’acquisition pour comprendre la difficulté’**.En fait, le

290 code de la famille

2! Nationalité sénégalaise

252



consulat est pris en otage parfois dans les problémes de divorces. Il n’était donc pas rare de
Voir se jouer des scenes de ménage dans les locaux du consulat. Le mariage de sénégalais
nécessitait une publication des bans pendant (préciser le nombre de jours) avant d’étre
célébré. Mais ce qui nous intéresse ici c’est le mariage de sénégalais avec un citoyen
francais en France ou de sénégalais avec un natif du pays de résidence. Le ressortissant
doit fournir un certificat de coutume dans son dossier pour pouvoir se marier. Par contre
s’agissant de déces, le cas est plus délicat, puisque le concerné ne peut répondre lui-méme
aux questions qui le concernent. Cette démarche peut étre simple, si la personne est en
régle avec 1’administration et est reconnue comme un ressortissant du pays. Elle devient
tres difficile et tres éprouvante pour les parents du défunt, si ce dernier vivait en marge de
la société ou pour des raisons personnelles avait coupé tous liens avec le pays d’origine, et
donc n’avaient plus ses papiers. Nous avons été témoins de ce cas, en mars 2016 a Paris.
Le défunt, un diola, était un sans domicile fixe, qui avait coupé tous liens avec son lieu
d’origine et administrativement n’était plus rattaché a son pays. Il n’a refait surface
qu’apres sa mort, quand sa cousine a été contactée. Il y’a dans ces situations, une certaine
incompréhension. Autant les organismes qui viennent en aide a ces personnes en rupture
sociale, vont respecter leur volonté, en ne divulguant aucune piste permettant a leurs
proches de les retrouver, autant ces mémes structures vont permettre de remonter vers ces
mémes proches en cas de déces. La difficulté ici, va étre de retrouver les éléments
permettant d’identifier I’individu. Cette procédure dépasse le cadre du consulat, et donc
doit se faire depuis le pays de départ. Ce qui est loin d’€tre évident. Le retour au pays, ne
se fait pas sans douleur dans ce cas précis. Les démarches administratives sont plus lourdes
et prennent plus de temps. Ce qui a pour conséquences, des charges pour les proches qui
peuvent étre trés difficiles & assumer. Nous avons ainsi vu, pour des exemples comme
celui-ci, les proches faire une quéte, pour pouvoir assurer les frais d’obséques et de
rapatriements. La aussi, on peut légitimement s’interroger sur le réle des services sociaux
du consulat. Si nous revenons, sur cette fonction de protection que le consulat a envers ses
concitoyens, il est donc normal qu’il y ait un service qui doit pouvoir venir au secours des
ressortissants dans des moments tres difficiles. 1l nous a toujours été répondu que le
consulat du Sénégal ne disposait pas de fonds pour aider ses ressortissants, en cas de
besoins. Certes, mais qu’en est-il de son role de facilitateur pour les migrants ? C’est la ou
la question de la reconnaissance de I’individu par son autorité de tutelle est importante.
Chaque nouveau venu est tenu de se présenter a son consulat de tutelle pour se faire

enregistrer et avoir sa carte consulaire. Cette carte lui ouvre des droits, qui vont lui

253



permettre, notamment de revendiquer la protection de son pays, en cas de besoins. Or, pour
beaucoup de ces immigrés, la priorité est de se faire régulariser dans le pays d’accueil. Et
dans le cas des immigrés clandestins, il est préférable de ne pas se faire reconnaitre, pour

¢viter de remonter jusqu’a leur nationalité et faciliter ainsi les retours aux frontiéres.

Nous voyons donc, que les rdles et fonctions des structures d’accueil sont
déterminants dans I’insertion du migrant dans son nouveau pays. Mais nous allons voir
aussi que d’autres structures vont jouer un role dans I’accueil et 1’intégration des migrants.
C’est le cas notamment des associations, de certaines antennes administratives ou des

organisations non gouvernementales®*,

1I.4.2 Associations et autres groupes

Nous I’avons dit, les regroupements ont joué¢ dans un premier temps un role de
facilitateur dans 1’intégration des migrants. Il s’agit dans un premier temps, d’un role
d’accompagnateur pour les nouveaux venus. Mais cela ne I’est qu’a partir du moment ou le

regroupement existe.

Les premieres associations de ressortissants diolas, ont commencé a se formaliser
au début des années 80. Cela ne veut pas dire que rien n’existait jusque-la. Les premiers
migrants que nous avons rencontrés, sont arrivés depuis 1953. Mais, ils étaient isolés, et
n’avaient pas connaissance d’un parent ou d’un compatriote qui serait présent dans le pays.
Ils étaient dispersés. N’oublions pas que le contact n’était pas facile, comme il peut 1’étre
maintenant, avec la pluralité des moyens de communication. En 1968, il y’a eu une vague
timide, mais plus importante de jeunes hommes, qui sans étre dans un projet collectif

d’immigration, ont eu des parcours similaires, et se sont déja rencontrés a Dakar. lls ont

292 Exemples de structures d’accompagnements des migrants

254



évolué ensemble et ont souvent milité dans les mémes associations. Créer des associations
en Europe, ne peut qu’étre facilité pour eux. Ce sont des communautés qui ont une

tradition associative.

La premiére structure qu’ils ont mise en place, c’est 1’association 1’Amicale des
ressortissants sénégalais en France vers 1969. Elle n’était pas une association villageoise. 1l
n’y avait pas de village suffisamment représenté pour pouvoir créer une association de ce
type. Les premiers regroupements ont donc été féderateurs. Ils étaient surtout régionalistes,
et concernaient tout ressortissant casamangais, quel que soit son groupe ethnique. On verra
une évolution de ces associations, qui vont étre plus restreintes en ciblant des localités
moins larges. C’est ainsi qu’il y’ aura des associations de ressortissants de Ziguinchor, de
la ville de Bignona. L’éclatement de ce type d’association va intervenir au début des
années 80 avec les vagues plus importantes de migrants. Avec ces nouvelles arrivées, les
villages vont se recomposer dans le pays d’accueil, puisque disposant de plus de membres.
Les gens vont donc se regrouper, non plus seulement par amiti¢ ou par 1’identité la plus
large, mais par 1’identité villageoise. C’est la naissance des associations villageoises. Elles
sont dans un premier temps, informelles, mais vont au fur et a mesure se faire enregistrer
par ’administration du pays d’accueil. Il faut néanmoins reconnaitre, qu’elles ont mis du
temps a se faire reconnaitre 1également dans le pays d’accueil. C’est ainsi que nous aurons,
les associations comme la Jeunesse Cordiale de Baila (J.C.B.) depuis 1984 domiciliée a
Créteil, ’association d’entraide des ressortissants de Thionk Essyl en France (A.E.R.T.F.)
depuis 1992... pour ne citer que celles-ci. En fait, a la fin des années 90, chaque village
présent en France, dispose déja de son association, qui est d’abord une antenne de celle du
pays d’origine. Le fait d’avoir des statuts, et de déclarer la structure a la préfecture
implique des droits et devoirs que les membres et responsables d’associations ne maitrisent
pas tous. Cela est valable eégalement pour les associations non villageoises. Il en est ainsi,
du respect des articles contenus dans les statuts. L’exemple que nous rencontrons trés
souvent c’est le probléme de renouvellement des bureaux gérant les associations. Il est
prévu généralement des élections tous les trois ans, pour respecter les lois régissant les
associations. Mais trés peu d’associations respectent cette regle. C’est d’ailleurs 1’un des
problémes que nous avons constaté. Il s’installe une sorte de routine, un corporatisme qui
finit par freiner I’évolution des associations chez les diolas migrants. Ces associations,

fonctionnent comme les membres eux-mémes le font dans leurs vies quotidiennes et

255



oscillent entre informel et formel. 1l y a une sorte de copie/collé du modeéle traditionnel sur
le regroupement existant. Nous avons vu des associations dont les responsables sont plus
jeunes. Leur management sera trés souvent entravé par leurs ainés, qui auront beaucoup de
mal a accepter le leadership de plus jeune qu’eux. La problématique du pouvoir se pose

déja.

Dans cette sociét¢ ou le pouvoir est trés diffus, les classes d’age sont tres
importantes. Les anciens®® gardent un droit de regard sur la classe dirigeante. De la méme
facon, le facteur genre intervient. Nous n’avons pas rencontré d’associations de migrants
diolas, et encore d’associations villageoises diolas ou la fonction de président est occupée
par une femme. Lors des assemblées générales €lectives, ce role est d’emblée proposé a un
homme, souvent d’age mir. Méme si dans les discours, I’accent sera mis sur la jeunesse. Il
sera toujours dit qu’il faut intéresser les jeunes, surtout ceux qui sont nés en France. Mais
dans les faits, notre constat est que la gestion est pensée sous forme d’ainés donnant les
ordres, et de jeunes les exécutant. Il y’a des associations qui ont eu comme responsables
des jeunes. Mais, I’engouement du début finit toujours par retomber, une fois qu’ils sont
confrontés aux réalités villageoises, qu’ils ne maitrisent pas. Nous entendons par | eunes®®,

pour suivre la pensée diola, jeunes adultes.

En ce qui concerne les femmes, les postes qui leurs sont réservés sont d’abord, celui
de secrétaire a I’organisation. Dans certaines associations, il y a une section féminine qui
est administrée pas les femmes elles-mémes en France. Ce n’était pas le cas, il y a quelques
années, oul le responsable des femmes était un homme?®. Ce poste est celui de I’exécutant
par excellence. Sinon, elles sont vice-présidente, ou adjoint. En fait, le bureau classique
d’une association villageoise des années 2000, est le suivant : le président (un homme dans
la force de I’4ge), une femme vice-présidente, un ou une secrétaire général(e) et son
adjoint(e) (des intellectuels), un trésorier (un homme) et son adjoint qui est plus jeune,

organisation (Femmes et jeunes). A coté de ce bureau, il y’a un conseil de sages, qui n’est

293 | es anciens
2% Jeunes

2% Cf Foucher

256



pas dans le bureau, et qui ne figure nulle part dans les statuts, mais qui se considére comme
le véritable décideur de 1’association. Nous pouvons donc comprendre, que les associations
puissent étre au ralenti a un certain stade de leur évolution. Le mode de gestion traditionnel
était compris par ceux qui ont grandi sous ce modele, mais pas par les autres qui sont nés et
ont grandi en milieu migratoire. Or il y’ a des relations inter générationnelles qui vont
beaucoup influencer le fonctionnement de tout regroupement. La typologie des

associations diolas est quasi similaire. En atteste le schéma suivant :

257



ORGANIGRAMME ASSOCIATIONS DIOLA

PRESIDENT(E)‘

VICE
PRESIDENT(E)

GENERAL(E)
ADJOINT(E)

SECRETAIRE
GENERAL(E)

| SECRETAIRE ‘

COMMISSAIRES

SECRETAIRE
TRESORIER(E) AUX COMPTES ORGANISATION

ADJOINT(E)
SECRETAIRE
ORGANISATION

ADJOINT(E)
TRESORIER(E=

COMMISSION DES
SAGES

Schema 1

258




Les associations villageoises ont cela de particulier, qu’elles sont le premier lien
avec les instances villageoises pour les migrants. Méme si elles sont reconnues dans le
pays d’accueil, méme si elles ont une autonomie administrative, elles restent dépendantes
d’une structure meére?®® qui sera I’association du village et qui a son ancrage au village.
Elle aura le méme statut que toutes les autres associations de ressortissants du méme
village. En théorie, les décisions sont prises par le bureau de I’association mere. Les
consultations sont faites pour la plupart de ces associations, lors des congres des villages.
Ces congres se tiennent au village et convoquent toutes les sections (qui sont des
associations légales dans leurs lieux d’accueil, villes ou pays). Chaque section —
association a des cotisations a verser auprés de l’instance villageoise pour les projets de
développement validés par la structure mere. Nous pouvons comprendre I’enjeu de
contrdler 1’association villageoise. C’est lors du congrés que sont portées a la connaissance
de tout le village des actes posés par chaque section ou méme par chaque individu. Les
sanctions prises le sont lors de cette grande réunion, mais aussi les hauts faits y sont

magnifiés.

Il incombe aux associations de migrants, de gérer les affaires courantes des
ressortissants des villages concernés. Les événements comme mariage, baptéme et décés

sont organisés et méme régis par les associations.

Mais revenons sur le statut de membre de ’association. Il y a le membre de fait*”’

et le membre de droit®®®

. Cette question intéresse surtout les associations villageoises. Tout
ressortissant d’un village est membre de droit de 1’association de son village. Il dispose de

certains droits en tant qu’enfant de ce village, quand bien méme il ne serait pas un membre

2% Structure mére d’une association
27 Membre de fait

2% Membre de droit

259



de fait. Ce dernier va s’acquitter de ses cotisations qui attestent de son adhésion a
I’association. Méme si ce n’est pas €crit dans les statuts, tout ressortissant a une obligation
tacite d’adhérer a 1’association du village. C’est en cela qu’il peut participer au
développement du village. Or de plus en plus, il y a des résistances quant a la facon de

gérer ces dites associations. Il y’a aussi des heurts qui résultent de relations personnelles.

L’association édicte les régles de fonctionnement du groupe, des ressortissants du
village ici. Il y’a ainsi des bases sur lesquelles doivent s’appuyer les individus pour les
événements qui concernent leurs vies. Chaque village aura par exemple, ses exigences
quant a la dot d’une fille du village qui va se marier. Les diolas immigrés sont exogames
comme ceux qui sont restés dans le pays d’origine. Mais cette exogamie a un colt. La dot
est fixée selon 1’origine du marié. Si le fiancé est du méme village que sa future épouse, le
montant de la dot n’est généralement pas trop élevé. Par contre, les deux futurs conjoints
s’ils sont originaires de villages différents, les démarches traditionnelles pour le mariage
sont plus complexes. Le mariage concerne au-dela des individus, des familles mais surtout
des villages. Les relations entre les villages vont beaucoup impacter indirectement
I’organisation du mariage. Le montant de la dot est revu a la hausse et les conditions sont

plus drastiques.

En fait, le mariage en milieu diola est d’abord une alliance entre des familles ou des
villages selon les origines des futurs conjoints. A ce titre, les deux parties concernées sont
au premier plan. Les rapports inter villageois interviennent beaucoup dans ces

négociations.

La demande est faite par les parents du futur marié auprés de ceux de sa future
épouse. Chaque partie constitue une délégation qui va s’occuper des discussions pour ce
qu’on peut appeler ’accord de mariage. Il y’a plusieurs étapes, mais nous en allons en
retenir les trois principales qui sont respectées en milieu migratoire. La délégation du futur
€poux, est constituée du neveu utérin, de 1’oncle paternel qui fait office de parrain, et d’un
deuxiéme oncle paternel. Il arrive que cette délégation ne se compose que des deux

premieres personnes précitées. lls seront regus par les représentants de la future mariée, qui

260



seront normalement 1’oncle paternel, parrain également de la femme, et d’autres membres

du patrilignage apres le premier contact.

La premiére étape de ces démarches, sera de venir saluer les parents de la femme
convoitée et leur présenter la proposition du prétendant. Elle est faite normalement avec
des noix de colas, traditionnellement. 1ls vont repartir et prendre un autre rendez-vous pour

entendre les conditions pour 1’obtention de la main de la concernée.

La deuxiéme étape est celle des conditions. Il sera soumis aux demandeurs les
conditions, qu’ils doivent transmettre au prétendant et a son patrilignage qui donnera son

accord ou non.

La troisieme étape, si les deux parties sont d’accord sur les conditions, sera la phase
de signature orale entre les deux parties. Les parents de la future mariée vont signifier leur
accord aux parents du futur marié. Il appartiendra normalement, aprés concertations, a
cette derniere partie de fixer la date du mariage religieux s’ils sont musulmans et
coutumier. Mais dans un contexte migratoire, nous verrons qu’il sera fait beaucoup de
changements dans ces rites. Nous reviendrons plus longuement sur le déroulé de ce type
d’événement dans le chapitre des transformations de 1’identité. Mais notons que ces

éléments font partie des roles joués pas les associations.

Le baptéme sera aussi sujet a beaucoup de transformations. On lui accordera une

importance moindre. L’événement le plus porté par les migrants reste le mariage

Quant au déces, il reste ce que les migrants eux-mémes définissent comme le projet

commun a tous. Et nous avons pu constater que 1’objectif principal des associations est

f299

justement la question du retour définiti au pays. Les obseques et le rapatriement du

29 Retour définitif

261



corps est la priorité¢ des associations. Il y’a une gestion du deuil qui convoque les deux
parties du migrant. Il interpelle le pays d’origine et le pays d’accueil en général. Les
funérailles mobilisent toute la communauté avec comme maitre d’ceuvre le village
d’origine par le canal de son association. C’est aussi une étape de la vie, durement
ressentie par la communauté qui se trouve confrontée a son intégrité. Il y’a un redécoupage
du groupe qui est amputé d’un membre. Nous verrons suivant le statut du défunt, que le
fonctionnement des associations peut étre tres fortement influencé par les déces. La aussi,
les rites et rituels seront adaptés il y’a des rites qui sont urgents et qui seront faits dans le
pays d’accueil. Mais le diola se réincarne chez lui. Il doit étre retourné aux siens, a ses
ancétres. Il ne s’agit pas du rapatriement en soi. Le lieu de ’enterrement est certes
important, mais c’est surtout les rituels de retour qui sont les plus importants. Nous 1’avons
déja mentionné, et nous ne faisons que constater I’ancrage a la terre de I’individu. Il est un
maillon d’une chaine qui ne saurait étre brisée. Méme si, la personne est enterrée ailleurs
que dans sa terre, il doit étre retourné aux siens, suivant des rituels bien définis. C’est
encore plus visible dans le cas de migrations internes au Sénégal. Nous verrons plus loin
que beaucoup de facteurs vont intervenir dans le choix du lieu d’enterrement, et dans
I’organisation des funérailles. Et en ca, on voit les conséquences de 1’émigration sur les

vies des migrants et de leurs familles.

Nous avons mis en évidence les réles premiers des associations villageoises. Mais
I’organisation sociale dans le lieu de départ interpelle les trois principaux composants de la
société : les hommes, les femmes et les jeunes. Si nous interrogeons la typologie des
associations, nous pouvons voir que ce sont des regroupements qui accompagnent
I’individu a tous les stades de la vie. Il y’a ainsi, a c6té de I’instance dirigeante du village
qui gere les affaires du village, d’autres structures que nous allons qualifier de secondaires

et qui ne sont pas ouvertes a tous.

Il y’a en terre traditionnelle, 1’assemblée des sages, qui est composée, des anciens
du village. Il faut étre un homme initié et étre de la génération des plus agés pour en faire
partie. Ce comité se réunit tres discrétement, suivant les moments importants de la vie du
village. Nous ne pouvons avoir plus d’informations en ce qui concerne sa gestion et son
mode de fonctionnement. Retenons cependant, qu’elle est considérée comme responsable

de la protection et de la sécurité du village. Le Chef coutumier, qui est différent du Chef de
262



village, en fait toujours partie. Ils sont par exemple en avant-premiere de la grande

cérémonie d’initiation, le «Bukut ».

Nous avons aussi, les femmes qui sont dans une organisation sociale, qu’on peut
scinder en deux. Le « furambeune *®» concerne les femmes mariées et déja meres. Il faut
étre une femme pour y étre admise. Elle est gérée également par les ainées, qui sont
responsables de la vie sociale du village, en ce qui concerne les femmes. Il est difficile de
pénétrer son mode d’administration, si on n’est pas considérée comme une femme diola.
La fonction de reproduction de la femme est tres importante ici. Le role de cette instance
ne s’arréte pas aux femmes. Elle est garante de la protection des individus. A travers elle,
on peut comprendre le rdle assigné aux femmes dans la société traditionnelle diola. C’est
une organisation qui est tres respectée par les diolas, hommes et femmes confondus. Il y’a
d’ailleurs des actes posés par ces femmes qui sont tres craints. Ainsi lors de crises affectant
la survie du groupe, les femmes se dénudent et font le tour du village ou du quartier ou
méme d’une maison pour en chasser les mauvais esprits, pour ne pas dire les démons qui

peuvent étre néfastes a la société et a ses membres.

Nous avons ensuite les associations de jeunes, qui sont mixtes et qui sont. Cette
organisation sociale, nous 1’avons retrouvée d’une certaine fagcon en terre d’immigration.
Par contre, I'immigration diola étant relativement récente, ces stratifications sont plus
visibles maintenant. Faut-il le rappeler, les hommes sont les premiers a migrer. Les
mouvements de femmes sont plus tardifs. On comprend aisément que le modéle

traditionnel ait mis du temps avant de se mettre en place.

Les associations de femmes ont commencé a exister en France, a partir du moment
ou les regroupements familiaux ont permis I’installation des familles. On peut les dater
concrétement dans les années 80. Elles sont restées informelles, pratiquement jusqu’aux
annees 2000. En fait, les rapports de genre peuvent étre observes a travers ces associations

de femmes. Méme si elles sont réservées aux femmes, elles sont restées sous la tutelle des

30 Fyrambeune : lieu sacré des femmes

263



hommes. A la différence de leurs sceurs du pays d’origine, les femmes migrantes se sont
tardivement affranchies de la tutelle de leurs époux. Cela s’est ressenti dans les affaires
associatives. Notre hypothése repose sur le fait qu’elles sont venues pour rejoindre leurs
époux. Lors des premieres heures de I’immigration, il n’y avait que I’époux pour les
guider. Les autres composantes de la société qui étaient la pour équilibrer les pouvoirs sont
absentes de ce nouveau schéma sociétal. Le mari aura ses pouvoirs renforcés en
conséquence. Nous verrons qu’au fur et a mesure, les femmes vont trouver des palliatifs

aux structures traditionnelles qui font défaut dans le pays d’accueil.

Cette tutelle des hommes va donc beaucoup interférer dans les gestions des
associations de femmes. Pratiquement, tous ces regroupements auront des confrontations
avec les associations des hommes au moment de déclarer leurs associations a la préfecture
de tutelle. Nous mentionnons, associations des hommes, mais ce type de regroupement
n’existe pas en théorie. Les associations sont d’abord une structure qui rassemble hommes
et femmes qui ont des objectifs communs. Mais dans les faits, les associations sont sous le
contréle des hommes. Une des raisons pour lesquelles les femmes créent leurs associations,
c’est pour disposer d’un espace pour elles. L’association constitue un outil de
communication et une forme de liberté d’expression, dont elles (les femmes) ne disposent
pas souvent dans 1’enceinte familiale et villageoise. Faire enregistrer cette association
(espace) aupres des autorités compétentes, c’est aussi s’affranchir, s’émanciper du tutorat
des hommes (époux). C’est ce qui justifie d’une certaine fagon les réticences des hommes
face a ces nouvelles associations de femmes. A I’heure actuelle, nous n’en avons pas
répertorié beaucoup qui sont sorties du cadre informel. L association des femmes de Baila
en France®® que nous avons beaucoup suivi, bien qu’existant depuis fort longtemps,
n’existe légalement que depuis mai 2003. Elle est 'une des premicres associations

féminines de migrantes diolas Iégalement identifiée aupres d’une préfecture de police.

En fait, les associations de femmes ont acquis une grande visibilité, a partir de

2010. Faut-il y voir I’influence de 1’organisation de la journée des femmes diolas qui se

301 AFBF : Association des Femmes de Baila en France

264



tient annuellement a Paris depuis mars 2010 ? Nous sommes tentées de le croire. Puisqu’au
lendemain de cet événement, nous avons constaté une forte mobilisation des femmes.
Ainsi, I’association des femmes de Kagnobon sera déclarée en 2010, les femmes de

Mandégane, seront connues depuis 2015. Trés peu de villages ont franchi encore ce cap.

Les associations de femmes sont pourtant réputées étre plus organisées et sont
financierement plus solides. Elles sont souvent appelées au secours de 1’instance principale

2

qui peine parfois & remplir ses devoirs®® envers la structure mére qui se trouve au village.

D’autre part, une des associations de diolas qui a comme objectif principal de
fédérer les diolas, en vue de porter des projets qui concernent la région de Ziguinchor, a
d’abord été une association de femmes. Elle a été transformée, et a mis en avant les

hommes®®

. Mais comme dit précédemment, ce type d’association a beaucoup de mal a se
développer. Le premier obstacle est la difficulté de s’identifier a un groupe plus large et qui

franchit les frontiéres du village que chaque migrant diola porte en lui.

Il convient de revenir sur ce principe associatif chez les diolas. Nous ’avons suivi,

pour les diolas, I’organisation de la société passe par les regroupements.

A un &ge trés jeune, ils apprennent a évoluer au sein du groupe. Le collectif a un
mandat de formateur sur 1’individu. Ces petits groupes de générations, sont des clubs qui
vont gagner en autonomie en fonction de leur dge. Il y’a une inter dépendance entre ces
clubs. Le club des petits garcons sera chargé des courses des plus grands, et ainsi de suite.
De la méme facon, le club des petites filles aura la charge des courses des plus grandes.
Chaque club de génération assure la formation et 1’éducation de celle qui est juste en
dessous d’elle. Il se forme ainsi un esprit collectif que ceux ayant grandi hors du cadre
villageois n’ont pas. Ce vécu transparait lors des réunions, trés souvent en contexte

migratoire. Les codes d’appartenance échappent aux autres, qui vont se sentir étrangers au

302 Cotisations

303 5ofora : association

265



groupe. Cela nous amene a penser les fonctionnements des clubs comme une forme
d’initiation. De prime abord, on pourrait penser que les parents ignorent ce qui se passe au
sein des petits clubs de générations. C’est oublier que ces mémes parents sont passes par
ces mémes étapes initiatiques. Ce principe d’identification est transmis d’une certaine
fagon aux générations nées hors du territoire, mais comme nous pouvons 1’observer les
codes ne sont pas transmissibles hors contextes. De ce fait, il y’a parfois un mépris des
«nés hors du village®®* » que nous pouvons constater lors des entretiens ou de certains
événements. Ce mépris est plus exprimé envers ceux qui sont nés dans les grandes villes du
Sénégal. Les enfants nés en Europe ont I’avantage d’avoir contribué a une reconsidération
sociale de leurs parents. Ils sont de ce fait surclassés. D’autre part, ces enfants sont nés en
terre d’immigration, une terre qui a constitué un graal pour la plupart de leurs parents. Ces
derniers ont vécu dans une période coloniale pour certains et post coloniale pour beaucoup
d’autres. Puisque le Sénégal n’était certes pas encore indépendant — colonie francaise -,
mais la colonisation était déja terminée. Les premiers migrants ont encore une grande
idéalisation du frangais. Il est compréhensible que 1’enfant né sur le sol de ceux qui sont
admirés devienne comme eux, et ouvre la porte a ses parents a une intégration sociale. Cet
enfant est différent, et les parents vont cultiver sa différence. « ku fiilak kati France®® », du
terme utilis€é pour décrire une fagon d’étre propre a ces nés en France. Cette expression
excuse en méme temps tout comportement contraire aux bons usages de la société diola.
Le mot que les diolas utilisent souvent en parlant d’un enfant que les parents placent au-
dessus de tous est « & wouma®® ». C’est le terme désigné pour parler du double animal
protecteur de I’individu. C’est pour dire a quel niveau se trouve le statut de ces descendants
d’immigrés. Cette différence qui a une connotation négative pour un né a Dakar est
positivée de ce fait pour celui qui est né en France, en Allemagne, ou ailleurs en Europe ou
en Ameérique. Les associations sont un lieu ou nous avons pu observer cette classification
de la société en terre d’accueil. Le taux de fréquentation des natifs du pays est de loin plus
élevé. lls sont également plus réguliers pendant les assemblées générales des associations
de villages. Cependant, nous constatons une plus grande présence lors des evénements

comme les mariages, et des manifestations plus festives. Ceci dit, leur engagement est

%4 principe de droit du sol
305 Kufiilak kati france: les enfants de la France

306 £ wuma : voir double animal

266



moindre dans 1’organisation d’événements portés par les associations. Il n’y a pas non plus
une grande attente de la part de leurs parents quant a leurs participations. Par contre, pour
des jeunes ayant le méme age qu’eux nouveaux venus, il y’a trés souvent une tres grande
pression de la part des premiers migrants, en ce qui concerne leurs contributions et leurs
engagements dans les activités associatives. On pourrait s’interroger si pour leurs ainés
dans I’immigration ne se voient pas a travers ces derniers. Il y a comme une continuité de
leurs parcours et de leur engagement associatif a travers ces nouveaux venus. Cela ne
saurait s’expliquer par le fait que ces derniers arrivent en terre d’immigration avec une
qualité de membre d’une des sections de 1’association villageois. Chaque projet migratoire
est unique et ne saurait étre une réplique des premieres migrations. En outre, la plupart de
ces nouveaux migrants ne vient pas du village d’origine. Leurs parents ont déja quitté le
lieu d’origine et se sont installés dans une des villes du pays. Ils connaissent parfois trés
peu, ce village de leurs parents. Cette pression de la part de leurs co originaires va finir par
lasser ces jeunes des associations. Nous avons encore les réflexions d’un jeune homme de

la commune de Suelle :

«Je veux bien bosser pour l’association, mais ces mémes personnes qui vont te
demander de travailler pour le pays, ont des enfants souvent plus agés que toi. Moi aussi,

j’ai mavie... »

Ce reproche revient sans cesse. Mais, nous avons toujours été confrontées au
malaise de ces ainés lorsque la question est évogquée. Ces parents vont parfois demander a
leurs neveux et nieces nés hors du pays, de les aider a convaincre leurs cousins nés en
France de s’engager dans les associations. On pourrait se questionner sur cette demande.
Pourquoi cette demande ? S’agit-il de probleme d’age ? Les parents ne pensent-ils pas que
le dialogue est plus aisé entre gens de mémes générations ? Le terme « génération » doit
étre entendu en termes d’évolution sociétale avec les changements induit. Si cela est juste,
il est alors important de s’intéresser sur les écarts possibles liés a 1’évolution et ou a la
différence culturelle des pays d’accueil et de départ. Il y’a pourtant un obstacle majeur,
c’est le degré d’engagement des deux catégories. Ils sont sensiblement de la méme
génération, et ont des vécus paralleles. Ils sont nés hors de la terre des ancétres et n’ont
donc pas évolué dans la méme matrice sociale que leurs parents. Beaucoup des nouveaux

venus sont des enfants de migrants, mais de la migration interne au Sénégal. Souvent ils
267



connaissent trés peu le village des parents. Mais le point qui nous semble trés important,
c’est qu’ils ont grandi dans un environnement multiculturel, a Dakar, a Kaolack,
Ziguinchor, Thi¢s, Saint Louis et dans d’autres villes du Sénégal. Leur « diolaité » est
souvent plus diluée que celle de leurs cousins nes en Europe. Nous verrons dans le chapitre

de la transformation identitaire, les influences extérieures sur ces migrants.

La typologie des associations dans le pays d’accueil, va dans un premier temps se
calquer sur I’expérience des primo migrants. Les premicres associations sont nées pour
répondre aux besoins de retrouver des gens du pays, de s’entraider. Elles fonctionnaient
tant bien que mal, parce qu’il y’ avait moins de gens et donc moins de possibilités de
retrouver des gens issus du méme terroir. On s’identifiait au plus proche. C’était le pays, la
région ou I’cthnie. Il y’a méme une dimension continentale que nous allons voir se
développer avec les nouvelles générations. Tous les africains se considerent comme des
fréres cousins en Europe®”. Mais avec les arrivées de nouveaux migrants, le village
viendra supplanter et reprendre une place qui était sienne, mais étouffée jusque-la, par

I’absence de natifs du méme village.

1308

Les associations sont toutes de type loi 1901, quand elles sont déclarées.

Nous I’avons déja évoque, les premieres associations transcendent les clivages
ethniques. C’est le cas de I’Amicale des sénégalais par exemple, précédemment citée.
Cependant, il est bon de noter que dans ces associations il y’avait une majorité de diolas
qui adhérait. Les projets defendus concernaient la région, comme la construction du mur de
I’hopital de Bignona®®, dans la région de Ziguinchor. A ce sujet, c’est 'un des rares
projets portés par une association de type fédérale en Casamance. Une autre association de
type fédéral va naitre, suite & une scission de 1’amicale. Cette association, ASCORZI
prendra le relai de I’ Amicale, et mobilisera davantage les diolas pendant un certain temps.

Elle s’est brutalement éteinte avec les suspicions de collaboration avec le mouvement

%07 a distance avec le pays de départ rapproche des populations qui ne sont pas géographiquement. Avec I’immigration,
I’ Afrique devient un pays auquel vont s’identifier beaucoup d’enfants de migrants en quéte de reperes.

308 ) 0j 1901

% Construction mur de ’hépital de Bignona

268



irrédentiste casamancais. Il y’a un grand silence sur les raisons des blocages de ces
associations. 1l faut néanmoins remarquer que ces regroupements étaient essentiellement
gérés par des hommes au caractére bien trempé. Les ambitions personnelles et aussi
associatives divergeaient. Il était logique que ces premiéres associations éclatent a court
terme. Ce n’est pas la seule raison de leur échec a rassembler et mobiliser les migrants
diolas autour d’un projet commun. Nous relativisons le terme échec cependant. Puisqu’a
leur création, elles ont répondu aux attentes de leurs membres. Mais, et c’est le cas des
associations diolas que nous avons suivi, I’évolution et la maturité des migrations a un
impact sur le fonctionnement de ces grands groupes qui ne sont pas préparés a une
explosion démographique des populations diolas. C’est ce qui explique par ailleurs, que
I’avenement des associations de ressortissants des villages d’origine des migrants puisse
avoir une influence sur ces regroupements qui vont finalement rester en Iéthargie. Celles-ci
(les associations villageoises) vont étre trés vivantes dans les années 80. Certes la plupart,
sont dans un cadre informel, mais il n’en demeure pas moins qu’elles vont beaucoup
rassembler et participeront pour beaucoup dans 1’intégration de ses membres dans leurs
nouveaux pays. En fait, elles ont permis aux migrants d’avoir une Vvie sociale qui leur
donne I’opportunité d’exister aussi bien dans le pays de départ que dans le pays d’arrivée.
Nous verrons que ce sont ces mémes associations qui vont favoriser un rapprochement
entre des gens qui, initialement ne seraient pas en contact. Les familles vont s’entraider et
fait trés concret, les enfants vont se connaitre, et grandir ensemble. Cet aspect nous parait
intéressant a relever, puisque c’est ce qui va largement contribuer a créer une catégorie de
population au sein du méme groupe. C’est cette catégorie qui va constituer le groupe des
« ku filak kati France », ou « les enfants de la France », comme ils sont désignés par leurs
parents. Les premieres rencontres étaient d’abord des retrouvailles pour sortir de la solitude
et de la routine pour ces personnes venues du méme lieu. C’est la base d’une nouvelle
identification. C’¢était lors des fétes de fin d’année que ces grandes rencontres se faisaient.
Nous pouvons d’ailleurs voir se dessiner les futures associations. Il y’ a trois groupes

principaux qui vont se dégager.

Le groupe principal est celui des hommes, chefs de familles. Ils sont les premiers a
venir s’installer. Ils ont des parcours similaires pour la plupart. Ils sont d’une méme
génération d’age et ont évolué¢ dans les mémes associations a Dakar ou dans d’autres
localités au Sénegal. Ils partagent, en somme beaucoup de choses. Et surtout, pour
beaucoup d’entre eux, ce sont des hommes initiés au « bukut ». 1ls ont les rénes du pouvoir

que leur a conféré leur initiation. 1l est donc normal, qu’ils soient le Sous-groupe qui
269



détermine les regles et qui a le pouvoir de décision sur les fonctionnements des

associations.

Le deuxiéme groupe concerne les femmes, épouses, venues apres les hommes pour
la plupart, meres au foyer a leurs débuts. Elles ont un repére principal, I’époux, qui les a
fait venir de leurs villages ou tout simplement du pays. Le mariage s’est fait au pays. Pour
certaines, ¢’était avant la venue de 1’époux a I’aventure. Ils ont déja fondé une famille.
L’épouse rejoindra plus tard, une fois que ’homme s’est installé. Pour les autres, le
mariage s’est fait aprés que I’homme se soit installé en Europe. Ils vont construire leurs
foyers en Europe, et fait notable, apprendre a vivre ensemble en Europe, sans I’assistance
et la proximité des leurs, qui vont les accompagner de leurs conseils et de leurs

expériences.

Enfin, le dernier groupe est celui des descendants. Les enfants issus de ces ménages
de migrants. Tous ne sont pas nés en Europe. Mais pour ceux qui ne sont pas nés en
Europe, ils sont venus trés jeunes, en compagnies de leurs méres, rejoindre leurs péres dans
un nouveau pays. Dans les débuts des associations, ils sont encore en phase
d’apprentissage, dans les premiers ages de leurs vies. Ces enfants vont donc grandir
ensemble méme s’ils ne vivent pas dans les mémes villes et quartier. Mais ils vont faire
connaissance, a la suite des visites que se rendent les parents, ou encore lors des
regroupements d’associations ou de manifestation festive, et tisser des liens suivant les
affinités, mais seront, comme dit, une nouvelle catégorie. La notion de parenté va se
transformer avec eux. Leurs amis d’enfance vont étre leurs « cousins ». La famille initiale
diola va donc s’adapter aux nouvelles réalités migratoires que sont la solitude de migrants
venus de villages différents ou de quartiers différents quand ils sont des ressortissants d’un
méme village. Ces enfants seront les témoins des souffrances des premiéres heures de
I’immigration, surtout celles de leurs meéres. IIs vont apprendre la langue frangaise avec
leurs meres, ils vont se socialiser avec leurs meres et s’intégrer dans la société francaise

\ . . . . .11 - 310.
avec leurs meres. Il nous revient, a ce sujet, les propos d’une jeune femme marseillaise

319 | es parents sont diolas et ont migré en France en 1977

270



han ! nos mamans la, elles ont Souffert a regarder la télé... Méme Dora en

chinois, elles regardent »

Il y’avait une division des taches lors de ces grandes rencontres festives. Les
hommes faisaient les grandes courses dans les grandes surfaces, pendant que les femmes
s’occupaient de la cuisine et veillaient sur les enfants. Le découpage de 1’espace obéissait
aussi a la division des sexes. Cette occupation spatiale existe encore. Les femmes sont
toujours assises entre elles. Elles seront plus proches de la cuisine ou a c6té des enfants
pour garder un regard sur eux, tandis que les hommes seront devant la télé ou la sono pour
assurer I’animation, tout en débattant de sujets du pays. Les sujets politiques sont tres
prisés d’ailleurs. Le migrant avait de ce fait, une impression de participer encore dans la
gestion des affaires de son pays, ou quand ils sont ressortissants du méme village, des
affaires de leurs villages. Les femmes intervenaient trés peu, lors de ces discussions. Mais
cela peut encore s’expliquer par le fait, que le profil de celles-ci ne leurs permettaient pas
de soutenir un débat politique comme, elles peuvent le faire, et le font actuellement. Faut-il
le rappeler, les hommes ont généralement, un niveau plus élevé que les femmes. En outre,
il y’avait le poids de I’éducation®? qui faisait que ces femmes ne s’autorisaient pas a
débattre avec les hommes. Encore maintenant, certains sujets ne sont pas abordés et
discutés par les deux groupes en méme temps. Le groupe des hommes est supposé étre
détenteur d’un savoir intellectuel. Nous voyons la, le pouvoir financier et le pouvoir de
I’école. Méme si pour la plupart, ils ne sont pas de grands intellectuels, ils le deviennent de
facto, puisqu’ayant fréquenté I’école et sachant lire. Ce qui n’est pas le cas pour beaucoup
de femmes. Cela leur donnait ainsi un ascendant sur ce groupe des femmes. Cela va
changer au fil du temps. Les femmes vont trouver leur place, avec un avantage que les
hommes n’ont pas. Elles seront reclassifiées dans leur nouvelle société. Les premieres
femmes migrantes diolas ont un profil quasi similaire. Elles n’ont pas été scolarisées, et
sont habituées aux emplois de « bonnes » au Sénégal. Méme quand elles n’ont pas fait ce

genre de travail, la division sexuelle des taches chez les diolas les préparent aux travaux

3111 *éducation traditionnelle diola est genrée. Il y’a une division sexuelle des taches, mais aussi des domaines réservés a
chaque sexe. Les hommes sont éduqués pour s’occuper de la gestion politique du groupe. Méme s’il n’y a pas une
interdiction formelle, les femmes ne vont pas débattre de certaines questions avec les hommes.

271



ménagers. Les professions et le travail qu’elles vont trouver dans leur pays d’accueil ne va
pas les contrarier dans leur évolution et leur parcours migratoire. Il y’a une continuité pour
elle. Elle est méme gratifiante, puisqu’elles vont étre payées pour le méme travail qu’elles
ont toujours fait dans leur pays d’origine. Le fait d’avoir une fiche de paie, d’avoir un

pouvoir d’achat valorise ainsi ces femmes, a la différence des hommes.

Les enfants sont a I’écart de ces joutes oratoires. Ce qui est le premier facteur de
cassure dans la chaine de transmission. Si I’objectif de départ est de se retrouver et de
permettre que les familles et donc les enfants se connaissent ; il n’y a pratiquement pas de
communication entre les groupes. Les enfants vont grandir sans connaitre parfois 1’histoire
de leurs parents, et encore moins leurs vécus d’émigrés. Il y’ a comme deux mondes
paralleles. Nous en voyons le résultat dans le fonctionnement des associations. Ces mondes

n’ont pas suivi la méme évolution et ne peuvent donc pas fonctionner de la méme fagon.

En fait, il nous apparait, que les rendez-vous festifs sont une occasion pour les
parents de se replonger dans leur passé et de recréer le village qu’ils ont laissé derriere eux.

Mais I’espace et le contexte s’y prétent ils ? La question mérite d’étre posée.

Nous avons deux exemples de ces fétes en banlieue parisienne et en banlieue

lyonnaise.

312 s retrouvent

En 2007, en ile de France, les ressortissants d’un village diola
comme chaque année chez I’un des leurs pour le réveillon du nouvel an. Cette féte est
portée par 1’association et est préparée des mois avant le grand jour. L’organisation en elle-
méme est gérée par les femmes, qui vont se charger de la cuisine pendant que les plus
jeunes s’occuperont de 1I’animation et de la mise en place. Le soir de la féte, les invites

vont commencer a arriver. Les peéres vont venir avec les plus petits, pour qui c’est une

grande récréation. Alors que pour les plus agés, les fétes de village ne sont plus attrayantes.

) village de Baila, que nous avons suivi lors de notre Master, nous a servi de modele.

272



IIs ont d’autres projets, d’autres amis, avec qui ils souhaitent passer leurs fétes. Ils n’ont

pas le méme besoin que leurs parents de se replonger dans un passé qui n’est pas le leur.

Nous avons observé que pendant ce réveillon, en dehors des hommes en couples
avec des femmes non immigrées et dont les parents ne sont pas immigres, il y’avait une
séparation des hommes et des femmes. Les enfants sont dans une chambre, ou ils seront
sous la garde des plus grands. De temps en temps, il leur sera monté a manger et a boire.
Pour les plus grands, il y’ avait un buffet ou chacun pouvait se servir ou se faire servir. La
féte va durer jusqu’au lendemain, apres le repas de midi. C’était I’une des dernicres fétes
de fin d’année, les réalités sociales ne favorisant plus ce genre de rencontres. Il y’a d’abord
beaucoup plus de ressortissants, donc organiser un tel événement demande un espace plus
grand. Les enfants ont grandi et ont une vie sociale différente de celle des parents. lls

aspirent tout simplement a autre chose. La question identitaire commence a se poser.

L’autre exemple de rencontre festive que nous avons observé, c’est en banlieue
lyonnaise, ou les parents et leurs familles respectives se retrouvaient chez I’un d’entre eux
pour passer le réveillon de Noel. Nous sommes dans le cas d’un groupe plus réduits. La,
nous avons pu avoir le schéma des premieres heures de I’immigration, ou les migrants peu
nombreux, calquaient leur féte a celles qu’ils avaient dans leur village d’origine. Il n’est
plus question de ressortissants du méme village, mais plutdt de migrants qui partagent une
méme origine, la Casamance, et qui vont intégrer dans leur groupe, les nouveaux étudiants
venus poursuivre leurs études a Lyon. Ici, pas question de buffet. Le service est assuré par
les femmes, qui vont, entre deux services s’asseoir et écouter les hommes débattre, de
différents sujets, des questions associatives, des questions sociétales, mais surtout de la
politique de 1I’Afrique et plus particulierement celle du Sénégal. Elles vont tres peu
participer au débat. Pendant ce temps, leurs enfants vont s’occuper dans une chambre, ou
ils se feront servir de temps en temps. Mais 1a, aussi les plus jeunes vont finir par

s’affranchir et laisser leurs parents se retrouver entre eux de plus en plus.

Ces rencontres nous offrent 1”’opportunité de voir le découpage du monde associatif
diola. L’occupation spatiale est pratiquement la méme lors des assemblées générales des

associations et ce quel que soit le type d’association, du moment qu’elle est mixte.

273



Les associations restent a ce jour, I’endroit par excellence ou les migrants peuvent
encore récupérer un pouvoir qu’ils savent perdus. De ce fait, il est naturel que naisse un
certain corporatisme qui va étre jaloux de ses prérogatives et vouloir écarter toute personne

qui pourrait 1égitimement en menacer le pouvoir.

L’immigration des hommes, comme spécifié tantdt, a été antérieure globalement a
celle des femmes, méme si ces derniéres ont globalement, mieux réussi leur parcours

migratoire.

La migration des hommes diolas a ouvert la voie de facon générale aux femmes,
qui sont venues en grande partie & la faveur du regroupement familial. Ce qui signifie
surtout un pic en 1974%2, Des exemples d’immigration féminine individuels sont quand
méme & noter au milieu des années 1980. Mais ce sont des cas relativement isolés. Le
regroupement familial se fera, également, dans le sens inverse de plus en plus au début des
années 2000. Les femmes, en grande majorité francaises>™*, vont faire venir leurs époux du
Sénegal. Il est néanmoins important de noter les influences des échanges favorisés par les
associations, entre les populations du pays d’accueil et les villages des migrants, qui vont
bénéficier des programmes de coopération. Nous reviendrons sur cet aspect coopération
qui joue un grand role dans les rapports de pouvoir et relations qu’entretiennent les

migrants avec la localité d’origine.

Les femmes, épouses, ont bénéfici¢ de l’expérience migratoire de leurs €poux
migrants, quand elles sont arrivées. Ce qui n’était pas le cas de ces derniers. Il est certain
que ce facteur n’est pas a négliger dans I’insertion des femmes dans le pays d’accueil.
D’autre part, le facteur genre est trés important et intervient, dans une certaine mesure ici.
On ne peut ignorer la vision que I’imaginaire européen a des relations sociales entre les

hommes et les femmes africaines. Les structures mises en place sont d’abord pensées pour

313 | oi relative au regroupement familial : dispositif Iégal reconnaissant le droit & une vie de famille.

314 Ce sont des femmes de type caucasien

274



aider des femmes. Comme nous 1’a souligné un migrant diola®?®, les hommes sont trés peu
¢coutés en Europe et ne peuvent bénéficier des structures d’aides. Une femme est assistée
parce qu’elle est vue comme une victime potentielle, quelqu’un de vulnérable, qu’il
convient d’aider et de protéger. C’est le sexe faible. Ce qui n’est pas le cas des hommes
africains. Il y’a donc un préjugé favorable aux femmes africaines qui a beaucoup servi a
ces dernieres dans les premieres heures de I’immigration des diolas. Ces politiques de
soutien et de protection aux femmes sont mises en place pour les femmes francaises
d’abord. Le facteur genre n’est pas négligeable en Europe. Nous verrons que cette
différence de parcours et de résultats du projet migratoire va s’inviter dans les associations

de migrants diolas en France.

En outre, les hommes diolas, de par leur éducation, ne sont pas enclins a montrer
leurs faiblesses. Cette pudeur va fortement les desservir. Un homme est un roc, « anene fu
lel », cette phrase revient trés souvent dans les discours des hommes, pour illustrer la
capacit¢ d’endurance des hommes. Ne perdons pas de vue, en outre le fait que nous
sommes en face de personnes issues d’une société a initiation, ou de surcroit il y’a le culte
du secret. La parole est codifiée et distillée selon des régles bien établies. Un homme ne
pouvait se permettre de s’€pancher sans contréle. La plus grande insulte qu’on puisse
adresser a un homme, c’est de le traiter de femme, ¢’est-a-dire un non initié qui ne maitrise

pas ses émotions. L’affect n’a pas de place dans la vie d’'un homme.

Cette prise en charge va se traduire dans les décisions de justice lors des divorces.
La communauté diola est patriarcale, rappelons-le. Or en terre européenne, les enfants sont
tres souvent confiés a la mére. Ce qui crée une frustration chez le « méle » qui se retrouve
symboliquement castré, puisque amputé de sa descendance. Cela nous fait penser d’ailleurs
au code de la famille au Sénégal, qui est largement avantageux pour les hommes. Faut-il le
souligner, les allocations sont directement versees aux hommes qui sont les chefs de
famille traditionnels, et donc premiers responsables de leurs familles. Toute décision doit

étre prise avec leur accord. Il est question a ce propos, de dérogation de puissance dans le

315 paris 2008

275



cas ou, I’époux ne peut pas bénéficier des allocations familiales, et que la femme peut en
étant fonctionnaire les percevoir®®. Jusqu’a une date récente®’, la nationalité était acquise
par le canal du pére. Les enfants appartiennent au pére. Cela a posé souvent beaucoup de
problémes aux femmes migrantes. Les conflits conjugaux se sont invités plusieurs fois
dans les procédures administratives dans les différents consulats du Sénégal a 1’étranger.
Les problemes que rencontrent les personnels accrédités auprés des senégalais de

I’extérieur soulévent souvent cette question.

Les premiers couples de migrants ont transpos¢ d’ailleurs ce modéle en France, au
début. Les femmes, venues rejoindre leurs conjoints grace au regroupement familial, sont
d’abord trés dépendantes de ces derniers. Il s’agit pour la plupart de femmes illettrées, et
qui ne sont pas trés au courant des lois et donc avantages dont elles peuvent disposer dans
leurs nouveaux pays d’accueil. D’autre part, elles sont encore trés empreintes d’une
éducation traditionnelle qui les prépare a voir en 1’époux, le chef de famille, celui qui doit
gérer sa famille. Il était donc normal, que par exemple, elles remettent I’intégralité de leurs
salaires a 1’époux, qui saura le gérer. Il est la référence. C’est a lui de prendre les décisions.
Certes, les femmes dans leur grande majorité, n’ont pas de disposition pour gérer les
finances du couple, mais n’oublions pas que les premiers migrants sont pour une large part
des ouvriers, et sont donc presque dans les mémes limites intellectuelles que leurs épouses.
Méme si, pour les hommes, ils ont été scolarisés, contrairement a beaucoup de femmes. Il
s’agit plus d’un respect de traditions alors. Dans la conception diola, le premier
responsable du foyer, c¢’est I’homme. Les biens de la maison lui appartiennent en théorie. Il
faut également souligner que chez les diolas, les femmes n’ont pas vocation a construire
des maisons pour mettre des biens. Naturellement ce sont les hommes qui ont des maisons,
et qui accueillent et s’occupent de leurs épouses. Les subtilités du droit francais ne sont
donc pas évidentes pour les femmes. Nous abordons ici, le cas de figure de couples deja
unis depuis le pays d’origine. Le choc entre les acquis du groupe de départ et les nouvelles
regles du pays d’accueil n’est pas facile a gérer. Il y’a dans un premier temps le régime

matrimonial frangais qui ne reconnait pas la polygamie. Les immigrés ont été confrontés a

318 Code allocations familiales Sénégal

317 Code de la nationalité

276



cet interdit qui va constituer un blocage dans leur nouvelle vie. Des lors, les hommes qui
ont souhaité prendre plusieurs épouses ont di mettre a contribution leurs premieres
femmes. Des ménages polygamiques ont bien subsisté, avec des problémes gérés en
interne dans la communauté. Dans ce cas de figure, les traditions reprennent le dessus pour
palier a ce manque de la société européenne. Mais cela a été également un déclic pour les
premiéres femmes arrivées sur le sol francais. Au début, la confiance était de mise et les
femmes cédaient volontiers tout leur avoir a 1’époux, dans 1’objectif de se construire un
avenir, généralement matérialisé par 1’acquisition d’une maison, au pays et rarement dans
le pays d’accueil. Mais les illusions du départ vont s’effriter. Les époux vont commencer a
prendre des épouses dans le pays d’origine, avec les économies mises en commun avec les
épouses qui partagent leurs difficultés dans le pays d’accueil. Il y’a eu une sorte de frénésie
chez les hommes, comme une sorte de compétition, a celui qui allait défier la loi du pays et
prendre une seconde épouse. C’est peut-étre une facon de reconquérir une virilité qu’ils
supposent perdue. En prenant une seconde épouse, ils marquaient ainsi leur refus de céder

a une émasculation qu’ils pensent orchestrée par le pays d’accueil.

Les histoires et témoignages se ressemblent. Les récits aboutissant a cette décision
sont semblables. En fait, les migrants sont confrontés a une crise d’autorité a laquelle ils
tentent par tous les moyens de faire face. Epouser une autre femme, est une tentative
désespérée de maitriser le cours de sa vie, de reprendre les rénes du pouvoir. L’épouse est
toujours prise au dépourvue. Au retour d’un voyage au pays, le mari revenait avec une
autre femme, une nouvelle épouse. Mais du fait que les administrations européennes
n’admettent pas de polygamie, les hommes contractaient un mariage religieux et

coutumier.
Ces ménages sont géres de deux facons différentes en général.

Nous avons un premier cas de figure, ou la seconde épouse restait au pays
d’origine. Les finances du couple initial financaient ce mariage et entretenaient cette
nouvelle épouse qui va prétendre aux mémes droits que la premiére. En général, la
deuxiéme déchantait trés vite, surtout si ces projets incluaient de rejoindre 1’époux en
Europe. Ou encore si I’époux décédait. Cela posait une question tres difficile d’héritage.
Cela se comprend. Dans le pays de départ, le Sénégal, I’époux subvient aux besoins de sa
famille. L’épouse est trés souvent une mere au foyer. Elle n’a donc pas de revenus comme

dans les pays d’immigration. Les biens appartiennent donc a 1’époux. Ce que les familles
277



restées au pays ignorent. On entend souvent les femmes se plaindre de 1’attitude de leur
belle famille qui les considéere comme des chanceuses qui profitent égoistement des
largesses de leurs époux. Ce qui est tres éloigné de la realité. Il est difficile de faire
comprendre aux tiers qui vivent au village, que I’épouse a des revenus et que parfois elle
peut gagner méme plus que son époux. Ce n’est pas spécifique aux diolas qui vivent en
France. Les migrants qui se sont installés au nord du Sénégal, dans les grandes villes
vivent les mémes problémes. Beaucoup de femmes s’entendent souvent dire que leur mari
a pu réussir sa vie, d’un point de vue matériel. L’aisance matérielle se traduit la plupart du
temps, par la possession d’une maison. Dans le contexte moderne actuel, trés peu
d’hommes arrivent a s’offrir une maison sans 1’apport financier de leurs conjointes. Or ces
derniéres ne sont jamais reconnues comme des propriétaires au méme titre que leurs
conjoints. Elles sont, tout au plus des bénéficiaires a qui on rappellera a chaque occasion
que la maison appartient a 1’époux. La question qui est systématiquement posée pour
signifier que les biens sont la propriété exclusive du mari est pratiquement la méme. Elles
sont toujours interpelées de la facon suivante : « ton mari a construit une belle maison ».
C’est une affirmation qui heurte les épouses surtout quand elles ont investi leurs finances
dans I’obtention d’un appartement. C’est une forme d’exclusion ou du moins, une maniere

de resituer les choses, pour I’homme.

Le deuxiéme cas de figure, c’est quand la deuxiéme épouse se trouve sur le
territoire frangais. C’est ce schéma qui pose le plus de problémes. Cette situation sociale va

mettre en évidence beaucoup de sujets €épineux de I’immigration.

Il y’a déja la question du logement, et donc de I’espace qui se pose et qui est le plus
difficile a gérer. Ces couples vont vivre dans une promiscuité qui va favoriser des conflits.
Beaucoup de couples vont éclater avec des conséquences trés lourdes pour les enfants. Les
familles vont avoir du mal a faire face en terre d’immigration a ces crises familiales. Ce
qui est toléré dans un environnement plus spacieux, placé sous le contrdle de la
communauté traditionnelle va 1’étre difficilement dans I’espace confiné de I’immigration.
En fait, I’étroitesse et 1’absence d’espace vont favoriser des crises dans les foyers. Les
populations habituées a vivre dans des endroits spacieux ou I’architecture traditionnelle
préserve une forme de liberté, vont trés mal supporter de vivre les uns sur les autres. Ce

confinement expose 1’intimité des couples et permet une proximité avec les enfants. Or les
278



migrants n’ont pas inclus dans leurs projets de vie ce scenario. Dans le pays d’origine, les
épouses ont pratiguement chacune, son espace privée ou elle peut recevoir 1’époux quand
c’est son tour. Ce cas de figure concerne la polygamie en ville, ou déja I’espace est plus
restreint. L’homme partagera Ses jours et ses nuits entre les épouses, y compris pour la
gestion de ses affaires. Dans un cadre rural, les épouses disposent chacune de sa chambre,
mais 1’époux également a sa chambre, ou il recevra ses épouses, a tour de role. La gestion
sera donc différente, et sans empécher des crises dans le ménage, elle peut les contenir.
Alors que les premiers ménages polygamiques en France ont eu a souffrir du confinement
de I’espace. Certaines situations ont beaucoup favoris¢ les crises et violences au sein de ces
foyers. L’accés au logement est un des problémes cruciaux qu’ont rencontré les migrants.
La premiére vague, rappelons-le, était constituée en grande majorité d’ouvriers. Leur
pouvoir d’achat ne leur permettait pas, en conséquence, de se louer un appartement avec

suffisamment d’espace pour deux épouses.

Les témoignages recueillis, rappellent des phénoménes sociaux qui ont fortement
impacté les relations conjugales. Il faut admettre, qu’un studio n’était pas le lieu idéal pour
une famille polygamique. Selon les lois de la polygamie, chaque épouse a des tours aupres
de I’époux. Pendant son tour, la femme se charge de faire la cuisine pour toute la famille,
et partagera ses nuits avec I’époux pendant ce temps. Il faut reconnaitre que dans un studio,

assurer le devoir conjugal n’est pas simple.

« L’épouse dont c’est le tour, se couche sur le lit avec I’époux, pendant que [’autre

occupait dans la méme piéce, un autre lit. '%»

Ce partage des taches ou rdles et avantages entre €pouses s’invitait méme dans
I’espace publique. Lorsque 1’époux est véhiculé, la place du passager pouvait étre le

prétexte d’un conflit entre les deux épouses.

318 paris, 2014

279



La gestion des enfants était de la méme fagon impactée par la situation

matrimoniale des parents.

Nous n’avangons pas que les parents sont démissionnaires. Mais le confinement de
I’espace ne favorise pas une communication entre parents et enfants. D’autre part, nous
partageons 1’idée selon laquelle, un enfant grandit par mimétisme. Il y’a une contradiction
entre le modele familial offert chez lui et ce que lui montre son entourage. Nous entendons
par entourage, non seulement 1’école qui est le premier contact avec la république telle

qu’elle est pensée, mais également toutes les structures qui vont le suivre et le voir évoluer.

Il est évident que dans ce contexte familial, dont la physionomie differe du modele
recommandé et exigé dans le pays d’accueil, des problémes d’éducation vont se poser. Les
enfants des immigrés vont évoluer dans cette promiscuité. Nous sommes tentée de parler

d’auto éducation des enfants, qui vont se construire dans ce contexte.

Dans ces couples polygames, la seule épouse reconnue par les lois des pays
européens, était la premiére. La deuxieme épouse était présentée comme une mere
célibataire. Elle ne pouvait prétendre a aucun avantage li¢ au statut d’épousée. Les choses
se compliquaient lors du décés du mari. Dans ces cas, les médiations familiales prennent le
pas sur les codes du pays d’adoption. Les choses se compliquent quand la deuxieme
épouse reste au pays. Elle ne peut profiter d’aucune aide. Plusieurs cas se sont présentés. Il
y’a eu comme une frénésie de prendre d’autres épouses plus jeunes chez les diolas
immigrés en France. Beaucoup vont finir par des séparations, la distance ne favorisant pas
d’intimité conjugale, sauf dans I’exception des hommes qui repartent s’installer dans le
pays d’origine. La gestion des deux familles apres le décés d’un immigré reste encore un

grand probléme pour les familles concernées.

D’un autre coté, il y’a le régime de la communauté de biens, sous lequel, beaucoup
de couples se sont unis. Les mariages contractés au Sénegal, ont tres souvent pour option,
la polygamie, et donc avec une séparation des biens. La question du choix du régime

matrimonial est secondaire. En terre d’immigration, la tendance est plutdt la communauté

280



de biens, que les migrants choisissent, sans pour autant maitriser les tenants et les

aboutissants de ce choix.

Le mode¢le familial est remis en cause. A partir du moment ou 1’homme s’est
retrouvé en train d’effectuer des taches dévolues aux femmes dans sa société d’origine, le

questionnement se pose. C’est son identité de male qui est mise a mal.

Il faut d’ailleurs, a ce propos, noter que les rapports sociaux sont réécrits avec
I’immigration. Les valeurs sont réinventées. Certes, il y’a cette volonté de s’ancrer dans les
traditions, il y’a également les réalités du pays d’accueil et du contexte migratoire qui vont
bouleverser une hiérarchie sociale existante au pays. Nous relevons les propos d’un
migrant diola qui déplorait le fait que dans les associations, les propositions des membres

étaient votees selon la réussite matérielle du proposant et donc de son ascension sociale.

Cela a pour résultat la diversité des associations, qui ne sont plus uniqguement des
répliques des villages des migrants. Nous avons ainsi constaté entre autres, 1’existence des
associations de femmes. Certes, ce n’est pas un phénomene nouveau inspiré par
I’immigration. Mais il y’a une autonomie plus affirmée pour ce type d’associations. Il en

résulte ainsi des rivalités qui vont s’inviter dans cet espace public.

Le vécu migratoire foisonne d’exemples qui témoignent des frustrations des
migrants. Une fois de plus, la matrice idéale pour permettre a tous ces ressentis de

s’exprimer demeure 1’association.

Mais nous avons eu un grand intérét lors de nos entretiens de certains migrants
diolas, notamment des femmes, qui constituent a notre avis, une belle mosaique de récits
de vie, édifiant le parcours de ces personnes. Les expériences des femmes permettent en
outre de questionner celles des hommes. Les trajectoires des hommes et des femmes se
recoupent tres souvent, notamment, parce qu’il y’a eu beaucoup de gens ayant eu recours

au regroupement familial chez les migrants diolas. Nous notons d’ailleurs un pic a partir de

281



1974, apres le ralentissement de I’immigration des salariés et 1’appel a une migration
familiale. Comment a été gérée et pensée cette loi sur le regroupement familial ? Nous
pouvons considérer d’abord qu’il s’agit de décision sociale, mais qui n’a peut-étre, pas pris
en compte tous les facteurs pour permettre ce qui est couramment appelé une intégration,
voire, une absorption de ces populations étrangeéres et leurs descendances. Nous pouvons
remonter plus loin, avec les politiques francgaises coloniales, qui ont une vision culturaliste
contrairement a celle anglo-saxonne. Nous ne prétendons nullement juger les différentes
politiques de migrations ou coloniales. Il nous apparait juste un lien entre politique
coloniale et politique migratoire. Nous appuyons notre approche par le fait qu’il s’agit de
populations qui sont déja en inter action et qui ont déja eu des rapports et des échanges

dans un passé plus ou moins récent.

Il est important de rappeler que I’immigration diola, est assez récente, si 1’on la
compare avec les grands mouvements migratoires africains, notamment maghrébins et
ceux de la vallée du fleuve. Mais les procédures migratoires different. En étant envoyé par
le village ou par le canal d’un réseau migratoire mis sur pied par les pionniers de
I’immigration, les migrants de ces contrées sont liés et restent redevables a leurs parents, et
donc a leurs villages. Leur solidarité est souvent citée en exemple, lorsqu’il s‘agit de faire
une introspection pour les migrants diolas. Le constat est bien simple, de leurs points de
vue, les autres migrations africaines ont réussi a réaliser plus de projets que les diolas ne
I’ont fait pour leurs localités d’origine. Nous retrouvons les mémes principes associatifs,
mais |’organisation diffeére largement entre les deux modeles. Les diolas, compte tenu de

leur histoire, ont du mal a se plier a une discipline autre que celle des ukin.

D’autre part, le projet de départ importe beaucoup. Les diolas échappent d’une
certaine facon, a la dette morale individuelle que les autres migrants de la vallée du fleuve
ont contractée, en étant des représentants de leurs terroirs. La fierté de ces migrants est

largement répétée par ces propos :

« Je ne dois rien a personne, je me suis fait tout seul ».

282



Ce qui est loin d’étre le cas dans les autres groupes de migrants ou une solidarité
fait fonctionner un réseau migratoire paralléle. 1l y a déja le fait que ces gens vivent
ensemble, dans des foyers, surtout au début de I’immigration. Nous verrons qu’en ce qui
concerne les migrants diolas, ce n’est pas le cas. L’habitat est plutot éclaté. Les

associations jouent le role de rassembleur et pallie ainsi a I’isolement des individus.

Revenons sur cette fierté de ne rien devoir a personne. Il nous est apparu que c’est
une assertion tres usitée, mais qui ne se vérifie pas réellement. Si le projet de départ est
généralement individuel, sa réalisation devient un investissement collectif. Il y a d’abord le
fait que la grande majorité des migrants a leur arrivée, sont accueillis et hébergés par des
parents proches ou lointains. Et la plupart des migrants se sont appuyés sur I’expérience de
leurs ainés et ont beaucoup compté sur leur aide matérielle. Pour certains, un ainé a fait les
démarches. Ce qui nuance fortement le supposé caractére individuel du projet migratoire.
La dette envers le pays d’origine est bel et bien présente et s’impose donc au migrant diola,
au méme titre qu’aux autres migrants d’Afrique subsaharienne. Mais nous avons pu
constater que cette dette entre migrants va étre plus difficile a assumer pour les débiteurs.
Les relations familiales sont mises a mal loin du pays. L’ossature familiale ne résiste pas
aux difficultés liées a ’exode. Les immigrés ont favorisé la venue et I’installation de
membres de leurs familles. Cette chaine migratoire fonctionne encore, méme si elle est
plus timide maintenant. Ceci est dii d’une part, par les difficultés d’obtention du visa et
donc d’entrer sur le territoire francais. Mais d’autre part, les motivations des primo
migrants a faire venir leurs jeunes sceurs ou leurs jeunes fréres s’étiolent dans le temps. Les
raisons sont certes financiéres, parce que les charges deviennent de plus en plus lourdes.
Mais il y’a une autre raison d’ordre prive, si on peut le présenter ainsi. Les déceptions des
premiers qui ont tenté I’expérience de faire venir un des leurs sont une raison discursive
pour les autres qui veulent le faire. Les témoignages que nous avons recueillis soulignent
une ingratitude de la part des jeunes fréres ou jeunes sceurs que 1’on a sorties de la misére.
En général, i1l y’a un contrat tacite de départ. L’on fait venir sa jeune sceur, ¢’est pour avoir
une aide-ménagere, souvent un baby sitting. Les choses n’évoluent pas toujours dans le
sens voulu par les deux parties. Le nouveau migrant se crée des relations en dehors du
cadre familial proche. Si I’on rajoute I’espace confiné que constituent les appartements
européens, les caractéres et les personnalités se réveillent. Et n’oublions pas que le garde-
fou que constitue la famille du pays ne peut plus jouer correctement son rdle, du fait de
I’¢loignement. L’autorité change de mains et n’est plus basée sur le droit d’ainesse ou sur

la famille. Les regles sont d’abord économiques et matérialistes. Il y’a en outre ’attente
283



des parents restés au pays. Ces derniers ignorent les réalités du pays d’immigration. Le
mirage européen va largement desservir les relations familiales. C’est ce qui fera surtout
sauter les écrous de la cohésion familiale en Europe. La famille a éclaté, donnant lieu a des
relations distendues entre membres d’une méme famille vivant en Europe. Des freres ou
des sceurs qui ne se parlent plus, ce n’est pas une exclusivité européenne, mais les moyens
d’agir pour apaiser les tensions ne sont pas évidents. La fonctionnalité¢ d’arbitrage sociale
¢chappe au cadre familial en Europe. Il y’a des institutions qui gérent 1’individu
directement. Le lien avec son groupe se fragilise par la méme occasion. Les problémes
surviennent également parce que les attentes ne sont pas les mémes. L’ainé qui fait venir
son cadet, attend un soutien et espere soulager les charges qui reposent sur lui. Le cadet
entend généralement s’autonomiser et s’affranchir tres rapidement. Le devoir de
reconnaissance ne peut exister en outre. Si nous prenons I’exemple de la France, avec les
médias, il y’a une médiatisation de certains faits divers qui peuvent avoir un écho chez
certains. C’est le cas des esclavages modernes. Beaucoup, particulierement au niveau des
femmes sont enclines de penser étre exploitées. Or dans le contexte du pays d’origine, il
était normal de faire venir son cadet ou sa cadette pour se faire aider. C’est ce qui renforce
la défiance des primo migrants envers les nouveaux venus qui se transforment selon eux
dés qu’ils foulent le sol européen. C’est ce méme reproche de non soumission en fait qui

leur est fait dans les associations.

En outre, il y’a une solidarité interne qui fonctionne tant bien que mal pour aider le
nouveau venu a s’insérer. Mais il semble que ce soit une caractéristique diola d’affirmer
son autonomie et surtout refuser d’étre redevable a quelqu’un. Le refus d’une quelconque
dette est bien exprimé ici. Toutes les actions faites dans le cadre associatif ou pas, et dont
les objectifs sont clairement de contribuer au développement reléve plus de I’humanitaire.
Ce mode de pensée apparait plus chez les jeunes, qui pour la plupart se sentent tres peu
concernés par un village qu’ils connaissent trés peu, ou a travers leurs parents. L’évolution
identitaire du groupe, fait qu’il est difficile pour ces jeunes de se projeter dans un village

qu’ils n’ont pas connu.

Dans le cas diola, nous pouvons considérer que 1’absence de hiérarchisation de la

sociéeté puisse constituer un handicap par moment.

284



Nous avons recueilli plusieurs témoignages sur les diolas dans leurs vies de
migrants. L’observation que nous avons pu en faire nous a édifié sur beaucoup de points.
Nous pouvons avancer, en consequence que le vécu migratoire peut expliquer les
transformations ayant abouti a de nouvelles identités dans le groupe de diolas immigres.

Nous verrons d’ailleurs, que ces transformations ont été évolutives dans le temps.

SCHEMA FONCTIONNEMENT ASSOCIATIONS DIOLAS

285



AMERIQUE
COOWN ECHANGES \

ASSOCIATION SECTION

SECTIONS EXPRESSION VILLAGEOISE = EXPRESSION
=¢(0)\/\E2\ BESOINS/PROJET
LOCALES

EXPRES-

SION
BESOINS
/PROJET
S

SECTIONS
BESOINS/PROJE  £e¥feilo] YN
LOCALES

—

EXPRES-

SION
BESOINS
,,,,,,,,,,,,,, /PROJET
S

y,
4

SECTIONS
REGIONALES

—

Schema 2

286



11.5 CHAPITRE 9 : Transformations de
I’identité diola

« L’identité d’une personne n’est pas une juxtaposition d’appartenances
autonomes, ce n’est pas un « patchwork » c’est un dessin sur une peau tendue, qu'une

. , .. 319
seule appartenance soit touchée, et c’est toute la personne qui vibre. »

Ce choix de cette assertion de 1’académicien Amin Maalouf illustre, a notre avis
I’identité en tant que telle, en dehors de toute considération ethnique. Il n’est donc pas
simple de parler de I’identité d’une personne. Les diolas, comme les autres peuples y
compris les groupes locaux, peuvent difficilement revendiquer une identité homogeéne,

compte tenu de I’évolution de I’histoire des populations.

Lors d’un entretien collectif que nous avons eu avec un migrant et ses grands
enfants mariés et installés dans leur vie de parents dans la petite couronne parisienne, nous

avons vu se confronter deux avis tranchés, et méme plus, sur le nouveau type de diola®®.

Comment est per¢u ce nouvel individu hybride qui s’ignore souvent ? Et surtout

comment il se pergoit ?

Pour revenir a cette rencontre, il s’agissait d’une confrontation. Entre le pére,
migrant qui est venu s’installer pour échanger sa force de travail et ses enfants nés en
France et qui constituent la masse de néo-Francais, le lien de communication qui aurait
permis la transmission, n’a pas été établi. L’aide extérieure de la sociologue va permettre

aux enfants d’en savoir un peu plus sur leur histoire familiale notamment. La question sera

319 | es identités meurtriéres/ Amin Maalouf, p.34

320 saint Denis, 2014

287



d’ailleurs directement posée au patriarche par ses enfants : « pourquoi ne leur parle-t-on
jamais ? » Il n’y a pas de réponse, sinon, qu’ils n’ont pas su anticiper. Le malaise face a
cette question, que nous avons par ailleurs, déja rencontré lors de précédents entretiens,
témoigne de cela. Notre hypothése est que les priorités de ’arrivant sont plutot de trouver
sa place dans le pays d’accueil et de s’y insérer. Il est compréhensible, en conséquence,
que les questions de transmissions soient négligées au profit de la survie de 1’individu.
Ceci révele que la construction identitaire, tout au moins pour les descendants d’immigrés,
s’est faite sans les fondements identitaires de la société de depart des parents. Peut-on
parler de transformations identitaires dans ce cas précis ? Cette question, fondamentale, des
transformations identitaires, est posée actuellement, a toutes les populations, et a tout
individu, avec la sur médiatisation et tout ce qui en découle. Nous sommes a un croisement
identitaire qui interpelle chacun, surtout en contexte migratoire. Les populations africaines,
confrontées aux influences des autres cultures sont dans une angoisse identitaire tres forte
en quelque sorte, que chaque individu va essayer de résoudre. C’est en fait, le propre de
chaque personne de se retrouver en face de ce questionnement qui interpelle son existence
en elle-méme. L’académicien Amin Maalouf, a bien pointé cette interrogation, dans son
essai, ldentités meurtriéres, dans lequel il souligne la pluralité des identités de chaque
individu. Ce qui en explique sa complexité et sa richesse. Dans cette quéte identitaire, va se
construire au fil des années, un bouclier défensif qui va permettre de faire face a ce qui est
pensé comme une négation identitaire, voire existentielle de la population nouvelle qui

s’est ajoutée a la population d’origine.

Nous avons beaucoup évoqué 1’identité dans les précédents chapitres, notamment
dans le premier qui concernait la présentation des diolas. Ce theme récurrent constitue a
notre avis, la trame de toute société. Il est a la base de 1’existence d’un groupe. Il est méme

possible de dire que ¢’est la capacité du groupe a exister.

Pour parler de transformations, il faut déja décoder I’identité telle qu’elle est pensée

chez les diolas.

288



11.5.1 Qu’est-ce que l'identité ?

Elle nous semble fortement liée a I’ethnicité. En méme temps, il est difficile d’en
parler au singulier. 1l nous apparait plus pertinent de parler des identités. La pluralité
s’impose d’autant plus qu’il est impossible d’étudier les identités diolas, sans une petite
incursion sur les autres groupes des régions du sud. En outre, en contexte migratoire, les
évolutions individuelles et les différents changements auxquels les individus ont dd faire
face vont donner lieu a des troubles identitaires chez certains. Un psychologue, M. Nd qui
travaille avec les migrants en région parisienne, soutenait la thése de 1’absence de projet
migratoire au départ®**. Ce qui a pu susciter des problémes qui n’ont pas été appréhendés
au début de I'immigration. Il ne s’agit plus des pays d’accueil, mais aussi des pays de
départ et des candidats a I’'immigration qui n’ont pas ¢élaboré ce projet. Chaque immigré est
parti pour revenir et investir chez lui. Il faut dire que I’immigration traditionnelle,
saisonni¢re d’ailleurs, obéissait et respectait ces regles. Il faut partir échanger sa force de
travail et revenir. Ce n’est pas spécifique aux Diolas, mais les premiers migrants étaient
plus dans une phase d’échange ou de conquéte. Il n’était nullement question d’installation,
a moins que les motifs de départ soient liés a des conflits avec la communauté d’origine.
L’exil et le bannissement étaient des sanctions a 1’encontre des membres du groupe qui ne
respectaient pas les regles de la société. Il arrivait d’ailleurs qu’une famille fasse revenir un
de ses membres partis qui ne revenait pas chez lui, par des stratagemes. Nous conviendrons
que la phase de sédentarisation s’est, donc faite de fagon vicieuse. Ce qui fait dire a un

migrant ghanéen, arrivé en France en 1974 :

« L’immigration est un piege. Tu arrives jeune, fort et tu repars avec les

valises ».°%2

I1 souligne ainsi I’impossible retour. Les jeunes partis avec des réves, se retrouvent

piégés, ayant fondé leur famille en Europe, pris aux pieges des charges familiales et

321 | a Courneuve, 2015

322 | 3 Courneuve 2014

289



sociétales qui les empéchent de réaliser et d’investir chez eux. Pour beaucoup, c’est le
rapatriement de leurs corps qui sera le véritable retour. lIls rentrent donc, enfermeés dans un
cercueil, avec les valises dans les soutes d’un avion. C’est la grande hantise des migrants.
Celle-ci est partagée par tous ceux qui partent. Mais la gestion du deuil difféere d’un
groupe a un autre. Il implique une rupture, et est d’autant plus difficile a gérer que nous
sommes dans un contexte migratoire, qui en lui-méme porte une rupture de I’individu
d’avec son milieu de départ. Nous verrons que les événements déterminants dans la vie de

la personne vont beaucoup impacter sur la vie des populations.

Nous avons pu voir qu’il y’avait une cohabitation, sur ce qui est communément
considérée comme une terre des Diolas, la Casamance et au-dela la Gambie et la Guinée
Bissau. Les questions de I’altérité ont été posées. Mais nous avons pu constater que ces

populations ont laissé des influences les unes sur les autres.

Les rivieres du sud connaissent plusieurs populations dont les histoires sont faites
d’inter actions. Cette région qui s’étend du Cap Vert a la Sierra Leone est une frange qui a
la particularité d’étre trés pourvue en mangrove. Les peuples des rivieres du sud et donc de
la mangrove occupent cet espace. Mais notre intérét se porte sur une partie de cette région
et sur un groupe ethnique. Les interactions qui vont nous interpeller sont celles qui
concernent leur environnement immédiat. La géographie de cette région va beaucoup peser

sur I’évolution identitaire des groupes ethniques de cette zone, notamment des Diolas.

Les véritables premiers contacts avec I’extérieur se sont faits véritablement des
1445. Méme si la découverte s’est faite dés 1’antiquité par le carthaginois Hannon et en
1365 par des marins dieppois.®*® La géographie de la région est trés importante, vu son

influence sur les relations entre groupes et sur les rites de ces mémes groupes.

323 \/oir Les créances de la terre/ Odile Journet-Diallo

290



Si nous nous limitons a la Casamance naturelle, la Guinée portugaise et la Gambie,
c’est surtout parce que 1’ethnie qui nous intéresse y est bien représentée. Il y’a comme
mentionné plus haut, dans le chapitre de la présentation des diolas, plusieurs groupes
voisins des diolas. Nous ne pouvons pas mentionner tous ces groupes. Il y’a les principaux
plus connus, qui ont marqué 1’histoire de la région et qui ont eu des échanges avec les

diolas.

La premiére population, qui n’est pas a ignorer, c’est celle des «Bainunks » ou
« Bafiuns ». Les premiers habitants de Ziguinchor, comme ils sont reconnus, s’ils ont été

repoussés et chasseés, ils ont infiltré les rites des autres groupes notamment les diolas.

L’assertion disant que le vrai diola a des racines bainunks prend tout son sens,
quand on revisite les rituels diolas. Nous n’affirmons cependant aucune certitude allant

dans ce sens. Nous comprenons plutdt, une inter influence entre populations voisines.

L’exemple le plus parlant, c’est le « kumpo » qui fait la fierté des diolas Fofii et qui
est une piece centrale du panthéon diola, a été hérité des premiers habitants de la
Casamance. Il est tellement intégré dans les cultures diolas, que certains diolas ignorent
souvent son origine. Il est d’ailleurs intéressant de noter que les masques sont quasi absents
chez les diolas du sud de la Casamance. L’un des rares masques que nous retrouvons
pratiquement chez tous les sous-groupes diolas, est lié¢ au bukut. C’est un masque sonore®**
chargé de veiller sur les initiés. Il n’est point visible, et ne se manifeste que pour avertir
d’un manque de respect des choses de I’initiation, et remettre de I’ordre dans le déroulé de
I’événement. Nous allons voir, de plus en plus, la sortie de ces masques en Europe, le
kumpo en France, en Belgique, et en Allemagne. Les avis sont partagés quant a
I’opportunité d’exposer en terre profane ces masques. En effet, les sorties de ces masques
sont empreintes d’une grande sacralité, que bafouent les migrants. On peut le comprendre,
les conditions n’étant pas toutes réunies, il est tres difficile de garantir le caractere sacré de

ces événements. Prenons 1’exemple du kumpo, sa sortie est d’abord une chose réservée aux

¥4 Masque sonore d’initiation

291



hommes, qui s’occupent dans le plus grand secret de le faire sortir. Il y’ a un vrai
management du kumpo avant sa sortie dans le public et jusqu’a sa rentrée dans sa

« taniere ».

D’autre part, le nom Casamance, suivant une des versions les plus vulgarisées, est
dérivé, du royaume Kasa, qui est un royaume bainunk. Le terme « Casamance », viendrait

de casa di mansa, c’est a dire la maison du roi.

L’autre groupe que nous ne pouvons ignorer, c’est celui des mandingues. Ce
dernier est trés important, dans le sens ou les relations avec les diolas sont faites d’abord de
conflits. Nous avons d’un co6té, un groupe qui est conquérant, les mandingues, avec une
société fortement hiérarchisée. Ce qui n’est pas le cas avec les diolas. Il y’a également le
fait que c’est le groupe qui les a islamisés. Il n’est pas anodin de remarquer que pour
souligner 1’acculturation des diolas du département de Bignona, ceux du département
d’Oussouye les considérent comme des mandingues. A ce jour, ces relations heurtées
perdurent. Les mandingues sont linguistiquement et culturellement bien présents dans la
Casamance. Il y a d’ailleurs des villages trés influencés, qui sont a cheval entre le
mandingue et le diola. Le Fofii a subi une influence tres visible. Au-dela de I’islamisation,
il y’a certes la langue qui permet une meilleure assise sur les populations concernées, mais
aussi nous avons constaté un transfert de noms de familles typiquement mandingues chez
les diolas. Ainsi il est courant de trouver dans le Fofii des noms comme Mane, Sonko,
Cissé, Bayo, Dabo, Camara, Dramé, Sané. Ces noms sont a consonance typigquement
mandingue, méme s’ils sont revendiqués maintenant par les diolas qui les portent. Les
migrations mandingues ont été favorisees par les conquétes des grands chefs, et avec
I’avénement de I’empire du Mali. On ne peut pas ne pas faire une parenthése sur I’empire

du Gabou, en mentionnant les colonisations et conquétes mandingues.

En dehors de ces groupes, il y’a les Manjak qui appartiennent au méme groupe des
langues bak que les diolas, contrairement aux Bainunks et aux mandingues. Si nous nous
référons a leur facon de désigner les diolas « bacuki », les premiers, il y’a de leur part
comme une reconnaissance que les diolas se sont installés avant eux dans les zones de

mangroves.

292



Les Mancagnes, bien qu’étant une petite minorité ne peuvent étre ignorés. Leurs

relations avec les diolas sont surtout des échanges matrimoniaux.

Le sud du Sénégal concentre les mémes groupes que dans le reste du Sénégal. Nous
ne pouvons pas toutes les citer. Retenons que la diversité de la population va étre le

prétexte a la création d’associations de développement de la Casamance plus hétérogene.

Le contact avec tous ces peuples va beaucoup influencer les diolas, tant au niveau

culturel, cultuel que politique.

Nous les avons mentionnés parce qu’ils vont participer a I’évolution des identités
diolas. Nous verrons, que cette évolution va tendre vers une identité commune, une identité

casamancaise que certains vont cultiver et défendre.

Cette évolution est liée a plusieurs facteurs, entre autres, ce contact avec les autres.
Mais nul ne saurait ignorer qu’il y’a une visibilité plus accrue des diolas, du fait des
mouvements politiques qui agitent la région, et dont ils sont les porte flambeaux. Nous
n’allons pas insister sur des qualités qui jusque-la ont été¢ mises en avant, tel qu’un instinct
belliqueux. Mais relevons le fait que c’est le groupe le plus important numériquement en
Casamance, si nous devons tenir compte des villages. Précisons néanmoins que nous ne

comptons pas les locuteurs des langues précitées.

Si nous considérons I’aspect linguistique, les langues diolas ont enrichi leurs
différents dialectes des autres langues voisines, ou qu’ils ont eu a cotoyer dans leur
histoire. Il est quand méme intéressant de noter que pour reprendre les propos de Pélissier,
il y’a autant de dialectes que de gros villages. A ce propos, avec les facilités de transports
et de communication, il y’a une inter pénétration des groupes diolas. Il y’a une langue de
communication qui de plus en plus, finit par s’imposer. Le dialecte fofii est utilisé comme
langue vernaculaire par les diolas. C’est d’ailleurs le diola fofii qui est standardisé et est

enseigné a I'université.

293



D’autre part, le facteur religieux est tres déterminant dans les transformations

subies par les diolas.

Les evangelisations et les islamisations ont remis en question beaucoup de valeurs
intrinséques a 1’identit¢ diola. Ainsi, certains villages chrétiens ont décidé 1’abandon de
rites diolas tel que le bukut. De la méme fagon, nous avons vu que les villages diolas de
Kalunayes ne font pas le bukut comme les autres villages diolas. L’obligation de

I’initiation diola des hommes n’est plus absolue comme chez les autres sous-groupes.

11.5.2 Facteurs de changements

Il y’a en outre, les transformations de 1’identité individuelle. L’individu prend de
plus en plus le pas sur la société. Les derniéres initiations ont vu des rejets de ce rite de la
part des jeunes religieux, les ibadou rahmanes®”® au Sénégal pour les musulmans, et des
jeunes religieux catholiques. La religion a remis en question 1’autorité d’abord des parents
et ensuite, du village sur I’individu. Les ukin ont perdu de leur pouvoir au profit des
religions révélées. Le constat est que le fonctionnement du village se transforme et il y’a
comme une nouvelle distribution des pouvoirs. Il y’a donc forcément des changements des

rapports sociaux.

Cette évolution des identités diolas est fortement liée aux migrations aussi.

Le premier changement notable se situe a un niveau linguistique. Elle est peut-étre
la plus remarquable. Et elle se mesure davantage dans les grandes villes du Sénégal. Elles
sont le théatre des premiers contacts inter ethniques en contexte migratoire réellement entre
les diolas et d’autres groupes. Certes, il y’avait la présence des administrateurs en
Casamance, et les autres peuples forestiers. Mais il s’agit de mouvements de diolas vers
d’autres contrées. Ils ne sont pas sur la terre des ancétres, et donc loin de la présence des

ukin. Il est indispensable pour les migrants de s’adapter. L’évolution de I’identité s’impose.

%25 |hadou rahmanes : musulmans orthodoxes

294



Et nous verrons qu’elle ne se fera pas sans heurt. Il y’a eu d’abord des choix différents.
Mais il est important de se pencher sur les populations vivant dans ces villes. Le premier
groupe qui a joué un role dans les transformations individuelles et sociétales des diolas,
mais aussi dans les positions politiques, ce sont les wolofs. C’est le groupe majoritaire au
Sénégal. Comme la plupart des ethnies du Sénégal, elle est matrilinéaire et hiérarchisée. Ce
qui n’est pas le cas des diolas. Il y’a en outre des différences de caractéres qui vont influer
sur beaucoup de choses. Mais une chose que ’on ne saurait ignorer, c’est la
représentativité du groupe. Les femmes diolas migrent principalement pour travailler
comme employées de maisons, avec pour employeur des wolofs. Cette image de prospérité
que leur renvoient les femmes wolofs n’est pas a négliger. L’attrait de la ville sera de plus
en plus important. Les migrants revenaient en vacances chez eux avec une certaine aisance
que leur enviaient les autres ressortissants des villages. Si nous questionnons 1’histoire du
Sénégal, nous nous rendons compte qu’au niveau administratif, les quatre communes®?
sont des villes du nord (Dakar, Rufisque, Gorée et Saint Louis). Ce statut des villes de

destination des migrants se voit sur les infrastructures déja. Mais d’autre part, la

scolarisation est bien avancée dans ces villes.

Il est normal que ces ressortissants soient un modele pour les nouveaux venus.
Dans ces villes, il y’a en outre d’autres groupes, comme les Toucouleurs, les Lébous et les
Séréres entre autres. Mais retenons le groupe qui a eu la plus grande influence sur les
autres groupes ethniques : le wolof. Il faut souligner a ce propos que les wolofs n’ont pas
uniquement de 1’influence sur les diolas, mais sur les autres migrants aussi. Ce qui revient
a préciser que nous avons des villes qui sont des pdles de rencontres. Il y’a une

urbanisation des populations a laquelle contribuent les migrants.

Evolution identitaire

L’évolution identitaire débute des la décision de migrer. Le candidat a I’émigration
va intégrer des nouvelles facons de faire, de nouveaux comportements et de nouveaux

modes de vie. Il est souvent reconnu que les personnes qui décident de partir vers d’autres

328 | es quatre communes sont issues du premier découpage administratif du Sénégal, alors colonie francaise.

295



cieux sont des gens ouverts au changement, et capables de s’adapter. Il faut bien entendu

tenir compte de la différence entre migration volontaire et migration involontaire.

Cette transformation identitaire s’exprime dans les fagons de s’adresser a 1’autre du
méme groupe qui vit hors du territoire de I’interlocuteur. Il y’a une requalification des
individus qui leur assignent une identité nouvelle. Elle va aussi créer une autre forme

d’altérité entre les migrants d’une part et les autres restés au pays.

Le terme « francenabé %%’

» pour parler des migrants de facon générale et qui
s’applique aussi aux immigrés diolas est trés parlant au Sénégal. Dans le méme temps le

« bledard » reste celui qui vient d’arriver ou qui est resté au pays.

Mais I’expression qui illustre, de notre point de vue 1’altérité qui s’est créée au sein
du groupe, est celui utilisée pour désigner les enfants des migrants : « vaches folles*?® » ou
«vf» Les gens interpelés sur cette question soulignent I’absence de repéres, cette
hésitation entre deux cultures qui font des descendants d’immigrés des « Ni ni 329, Ce
terme péjoratif dans un sens accroit les différences entre primo migrants, nouveaux
migrants, et descendants d’immigrés. Ce terme est d’autant plus illustratif, qu’il est surtout

utilisé dans les milieux étudiants sénégalais.

Ces différentes facons que les immigrants ont de s’adresser aux autres, indiquent
une hiérarchie interne aux communautés. Chaque catégorie est en soi une représentation

que se font les autres et un indicateur des relations internes au groupe.

d 330

Le « bledard “*» représente ce que I’immigré a d’inachevé dans son intégration au

groupe. Il n’est pas encore au courant des régles et lois du pays. Le « bledard » est un

%27 Francenabé : immigré en France
%28 \/aches folles, VF : descendant d’immigré
%29 Ni ni : pour souligner ’absence de repéres

330 | e bledard : celui qui vit au pays

296



produit brut qui doit s’affiner pour trouver sa place dans le nouveau groupe de migrants.
C’est tout au moins, la perception qu’en ont les autres, surtout les descendants d’immigrés.
La figure de ce bledard est chargée de I’histoire de leurs parents, dans ce qu’elle a de plus

négatif a leurs yeux.

Le « Francenabé » est celui qui est parti, qui se veut « européanisé » et qui reste
néanmoins un aliéné. Il est vu comme un complexé et un traitre par ses freres du pays. Il
est souvent ouvrier, peu instruit, et a eu un parcours migratoire trés rude, pour la plupart. 1l
vit son immigration comme un aboutissement, et a des relations tres heurtées, ou, a un

regard assez condescendant sur ses parents restés au pays.

Les «vaches folles» ou « VF », du nom le plus connu pour 1’encéphalopathie
spongiforme bovine qui a touché les bovins en France, et qui, dans les années 1990 a causé
beaucoup d’inquié¢tude, marquent I’absence de valeurs chez les enfants des immigrés. Dans
les croyances de ces groupes, en changeant la nourriture naturelle des vaches, on les a
déboussolées. C’est le cas avec les jeunes nés en Europe. La transmission des valeurs n’a
pas été faite correctement, et ils ont été éduqueés avec des valeurs autres que celles de leurs
groupes d’origine. Ce qui en a fait des étres sans repéres, des « vaches folles ». Leur

évolution a été ainsi contrariée, par des régles mal assimilées par leurs géniteurs.

En parlant de perte de repéres, il y’a aussi une auto dérision de la part de ces jeunes,

qui pour railler les filles qu’ils jugent trop déconnectées les appellent « Beyonce

331

Coulibaly®*® ». C’est une expression que nous retrouvons, méme dans les chants de rap,

. .. . 1332
notamment avec le rappeur frangais d’origine malienne Mokobé®*,

Il est certain qu’il y’a un clivage identitaire lié a leur statut de migrants, des diolas

en Europe. Cet aspect de I’immigration n’est pas nouveau et pas spécifique aux sénégalais.

331 Beyonce Coulibaly

%32 Mokobé : chanteur de hip hop francais

297



Le theme a été largement abordé dans les littératures par des auteurs africains qui ont
constaté les effets des influences des différentes civilisations sur les premiers africains.
Figure historique, mais également élement de dérision, le tirailleur est présenté comme un
bouffon, aussi bien par les grands écrivains, que par leurs familles qui découvrent a leur
retour, des étres torturés. Si pour le tirailleur, la guerre a été le premier coupable de sa
transformation, nous avons d’autres visages africains en contact avec I’extérieur. Nous
pensons notamment au célebre roman de Ferdinand Oyono, le vieil homme et la médaille.
Ce roman, réaliste et encore actuel, est trés illustrateur du clivage identitaire que vivent les
immigrés et leurs enfants. Il y’a la volonté farouche de s’accrocher a la reconnaissance
représentée par la médaille, par le pays d’accueil. Dans la France actuelle, les diolas sont
trés désireux d’étre reconnus par et dans leur pays d’accueil. Cette reconnaissance est
matérialisée de plusieurs fagons, entre autres par le fait d’étre propriétaire dans le lieu
d’accueil, en France notamment. De plus en plus, en effet, le fait d’avoir son logement
constitue une forme d’intégration et d’appartenance a la terre d’accueil. D’autre part, les
enfants sont I’indice évaluateur par excellence des relations avec le pays d’accueil. La
place qu’occupent les enfants dans la nation est tres importante et demeure un sujet de
débat politique et social récurrent. Nous avons ainsi I’exemple des sportifs diolas qui
défendent les couleurs de la France, ou encore des jeunes militaires qui constituent une
fierté pour leurs parents. Nous pouvons dire que ces jeunes sont la médaille de leurs
parents. Ces deux corps de métiers, au-dela de toute autre profession signent une double
reconnaissance La réussite ou non des enfants sont plus que dans le pays d’origine, un
motif de reconnaissance sociale. Les comparaisons, et les références sont plus fortes. 1l faut
souligner déja, le fait que ces enfants ont été pour beaucoup, le moyen de régulariser la
situation de leurs parents. De la méme fagon, s’installe une sorte de hiérarchie entre les
descendants. Il y a ce qui est permis a un jeune migrant et ce qui est permis au jeune
frangais né en France. Les stéréotypes sur le pays d’Afrique, qui, rappelons-le, a évolué
sans le migrant qui est venu s’installer ailleurs, perdurent. Nous constatons plus qu’un
clivage, une facon d’osciller entre les différentes identités que portent en eux les diolas,
voire une hésitation identitaire. Elle est d’abord profondément culturelle. Il y’a une
revendication de reconnaissances des deux pays. Ils sont senégalais, ou plus crument,
casamancais. Nous avons pu voir que cette identité reste encore plus forte en Europe. Les
premiers a étre partis, sont arrivés trés fortement imprégnés d’une culture locale
régionaliste. Mais la question de I’intégration s’invite dans le débat de I’immigration. Le

défi des migrations invite a penser a des politiques de gestion. Il sera question d’intégrer

298



cette population étrangére. Avec I’installation des familles, il y’a eu des deux cotés, une
restructuration des sociétés concernées. Pour trouver sa place dans la société d’accueil, le
migrant se devait de se transformer pour s’intégrer. Il y’a une acculturation de fait puisque
I’individu est obligé de renier certaines de ses valeurs pour en adopter d’autres nouvelles.
La transformation identitaire est enclenchée dés lors que I’individu est en présence d’une
autre culture. Et dans le cas de I’immigration, I’immigré est dans une position inférieure si
on peut I’exprimer ainsi, puisque ¢’est lui qui cherche a s’incorporer dans un systeme déja
mis en place. Le processus commence avec la premiére génération de migrants pour se
développer avec les enfants. Nous verrons, pour rejoindre Dominique Schnapper dans
« L’intégration des populations » qu’en rejetant des éléments clés de la culture des parents,
I’enfant né en terre européenne endosse une identité¢ nouvelle sous une forme de rébellion
et de révolte pour s’affranchir de ce qui pourrait le distinguer des autres membres de son
groupe de naissance. L’acculturation emprunte plusieurs traits. On peut méme atteindre un

autre niveau de déculturation, voire d’ethnocide.

L’acculturation telle qu’elle est définie en sciences sociales, congoit des
réminiscences culturelles chez les immigrés et leurs enfants. Il s’agit plus d’une altération
de la culture et donc de I'identité de départ. Mais au fur et a mesure des évolutions des
générations, nous atteignons une déculturation. C’est ce qui explique la crainte d’un

ethnocide que certains diolas voient venir et dénoncent.

La culture est un théme qui a beaucoup intéressé les sociologues et anthropologues,
dans les pays de migrations. L’interpénétration des cultures, pour reprendre Roger Bastide
a provoqué des réactions des populations concernées. Et toujours pour suivre les theses de
Bastide, 1’endoculturation s’est opposée a l’acculturation. Mais nous pouvons avancer
I’hypothese que le choc des cultures est une résultante de la domination économique d’un
groupe sur un autre. Asseoir un pouvoir économique ouvre 1’opportunité d’une puissance
culturelle. Le contact entre les cultures est largement a 1’avantage des groupes qui

détiennent des arguments politico économiques.

11.5.3 Perception identitaire

299



La perception identitaire différe selon 1’individu lui-méme ou I’image qu’il renvoie.
Ce n’est pas propre aux diolas. Mais les hesitations identitaires interpellent tous les
migrants. Le témoignage d’une femme malienne, nous rapportant les propos de son défunt
pere est assez édifiant en ce sens qu’il souligne le caractere hybride de 1I’immigré. Son pére
comparait les émigrés & des chauves-souris, ni animal, ni oiseau. Ces propos mettaient
I’accent surtout sur les enfants des migrants qui sont écartelés entre deux cultures. Fonder
une famille en terre d’immigration créait et fortifiait le lien entre ces gens venus d’ailleurs,
et qui aspiraient a repartir un jour chez eux, et leur nouvel habitat. Comment retourner
quand on avait sa descendance bien assise en Europe ? C’est le premier obstacle au projet
de retour des migrants. Le compromis pour les parents est de faire des allers retours entre
le pays d’origine et le pays d’adoption. Le caractére nomade de I’immigré prend tout son
sens et s’exprime encore plus quand sa progéniture, a son tour, va fonder sa famille, en

terre supposée étrangere.

11.5.4 La place de la langue dans la quéte identitaire

Nous allons pointer dans un premier temps, le rejet linguistique qui nous parait
fondamentale. C’est le premier contact avec la culture d’origine. La langue ne véhicule-t-
elle pas la culture ? Tl est trés courant d’entendre les enfants répondre en frangais, quand ils
sont interpelés dans la langue des parents. D’aucuns disent ne pas comprendre, ou avouent
plus simplement avoir honte de s’exprimer dans une langue qui leur apparait comme
synonyme de barbarie et d’étrange. Le besoin de se diluer dans la population dominante est
visible. C’est la suite des soucis des premiers migrants qui se battaient pour étre acceptés.
Il faut tenir compte d’un facteur non négligeable. Ces migrants ont vécu des moments de
clandestinité. Ils ont été sans papiers pour beaucoup d’entre eux. Comment s’affirmer,

quand le systéme ne reconnaissait pas 1’existence de 1’individu ?

Il est intéressant d’ailleurs de noter parfois un retour a une langue maternelle des
parents, qui a été rejetée dans un premier temps. Il y’a comme une tentative de

réhabilitation ou de récupération identitaire.

Les descendants d’immigrés diolas vont de plus en plus exprimer une demande de

cours de la langue diola. Mais ce qui est a noter, ¢’est quelque part une forte revendication
300



de leur culture diola, et une certaine fiert¢ de cet héritage culturel. D’autre part, constater
que d’autres langues sont reconnues et sont enseignées en Europe, en France en particulier,
fait naitre un sentiment d’incompréhension. Le wolof et le Pular sont des langues
enseignées a 1’Inalco (Institut National des Langues Orientales). La question de savoir
pourquoi, la langue diola n’est pas logée a la méme enseigne revient sans cesse. A partir de
la, ’envie de placer la culture des parents au méme niveau que les autres se précise de plus
en plus. Dés lors, des actions vont étre sinon initiées, ou encouragees pour étre de ces
cultures qui comptent en immigration. Cette visibilité est encore plus recherchée avec les
possibilités offertes aux migrants par les instances gouvernementales du pays d’origine. Si
la possibilité de voter, leur octroie le droit de pouvoir s’exprimer sur la politique du pays
d’origine, I’ouverture de la députation aux sénégalais de 1’extérieur, va susciter des
ambitions au sein de la communauté diola, comme dans les autres communautés. La
politique va de plus en plus attirer ces populations, méme si leur rapport au pouvoir et
surtout 1’expression traditionnelle du pouvoir chez les diolas, ne favorise pas 1’éclosion
d’un élu au sein de ce groupe. Nous constatons par contre, plusieurs aspirants au
leadership, ce qui fragilise encore plus les prétentions face a d’autres groupes plus unis

autour d’un leader.

D’autre part, il y’a toujours ce réve d’une Casamance triomphante avec un chef qui
va s’imposer a 1’échelle nationale qui va beaucoup entraver I’ascension politique de ses
leaders. Les discours tendent vers le méme objectif. Mais la région du sud est caractérisée
par sa diversité ethnique. Les altérités entre groupes voisins ou cousins vont beaucoup
influencer les relations inter ethniques. Il sera, en conséquence tres difficile de favoriser un
individu en particulier. La question, qu’il convient de poser, c’est qu’est-ce que la
Casamance dans ce cas précis ? Elle est trés délicate, car en contexte migratoire, les natifs
de la Casamance ne sont stirement pas les plus nombreux. Il y’a une grande majorité tres
peu incluse dans les discours des politiques qui se veulent porte-voix de la région. Il s’agit
des Casamancais nés et qui ont grandi hors du territoire. C’est non seulement le cas des nés
en Europe, mais aussi, dans une moindre mesure, ceux qui sont nés dans les autres régions
du Sénégal. Ce clivage est plus accentué quand ces derniers aspirent a une fonction
éligible, représentant la Casamance. Les representations sociales prennent tout leur sens a
ce moment-la. C’est dans ce contexte, que 1’authenticité d’une personne est mise en doute.

Est-il suffisamment casamancais, diola pour prétendre défendre cette communauté ? La

301



question de la légitimité s’invite a plus d’un titre dans les rapports entre personnes évoluant
dans le méme groupe des diolas. En terre migratoire, cette légitimité est évaluée en termes

d’ancienneté, dans une certaine mesure.

11.5.5 L’alimentation

L’alimentation est aussi un indicateur de ce malaise identitaire. Nous avons
remarqué que tout en faisant état de la pauvreté de leur nourriture au pays, les diolas a
I’image des autres migrants, vont s’attacher a des traditions culinaires. Il ne s’agit plus de
nourritures, mais d’essences et de saveurs du pays. Manger certains mets les rapproche
inconsciemment de la terre des ancétres. De la méme facon, pour leurs enfants, adopter un
autre régime alimentaire les éloigne davantage de cette identité parentale, dont ils
voudraient s’affranchir. C’est ce qui explique dans un sens que dans leur enfance,
beaucoup de descendants d’immigrés vont partager les gouts culinaires de leurs parents et
curieusement, vont rejeter les mémes plats a 1’age adulte. Cela nous rappelle 1’idée que
I’identité est plurielle, mais aussi €évolue dans le temps. C’est sur cela que revient Amin

3

Malouf dans son essai sur Iidentité®*. Les différentes composantes de [’identité

s’expriment selon les contextes et les circonstances.

11.5.6 L'influence de I’'environnement social

Nous ne pouvons ignorer dans le contexte actuel, les bouleversements sociaux qui

mettent en action entre autres les enfants de migrants. Les événements survenus en France

333 Amine Maalouf, Les identités meurtriéres

302



334
5

le 7 janvier 201 interviennent plus d’un sur les causes et les impacts sociaux sur les

migrants.

Ces faits viennent s’ajouter a d’autres incidents sociaux qui ont pour acteurs des
enfants d’immigrés. Les émeutes urbaines d’octobre 2005°® ont embrasé les banlieues
parisiennes pendant trois semaines, ou les malaises liés a lI’immigration et a ses
conséquences, ont été projetés sur I’espace publique. Les politiques migratoires sont mises
en défaut, mais surtout la gestion des migrants est questionnée. Cela n’est pas sans rappeler
I’incendie qui a couté la vie a des Sénégalais dans la nuit du ler janvier 1970 a
Aubervilliers. Les conditions sociales dans lesquelles vivent les populations migrantes

seront révélées aux populations.

A D’instar des autres enfants de migrants descendus dans la rue, nous assistons a une
nouvelle forme de contestation politique. Ces frangais d’origine étrangére vont
s’approprier un discours initialement contre leurs parents immigrés. Nous aurons toutes les
sensibilités politiques parmi cette descendance. De 1’extréme gauche a 1’extréme droite, ils
vont s’approprier et soutenir des politiques que fuyaient les migrants au début de
I’immigration. C’est aussi une fagon de revendiquer sa place dans la nation. Si nous

prenons, le vote qui jusque-la semblait incompatible avec I’immigration, le vote du Front

334 Evénements du 7 janvier 2015, attentat contre Charlie Hebdo

335 Octobre 2005 : émeutes dans les banlieues francaises,  la suite de la mort de deux

Adolescents issus de I’'immigration, aprés un contrdle de police

303



national, a perdu son aspect répulsif pour ces descendants d’immigrés. Nous avons ainsi pu
suivre des inconditionnels du Front national, qui vont vouloir « libérer [’Afrique » en
soutenant le FN. L’objectif étant pour eux d’affranchir I’Afrique d’une Europe
impérialiste. Les migrations sont vécues par les enfants des immigrés de I’intérieur. C’est
un phénomeéne qui les a accompagnés, qui les a vus grandir. Ils 1’ont vécu d’une fagon
différente. Nous pouvons méme avancer qu’ils I’ont subi plus durement que la société dans

laquelle ils évoluent.

IIs sont filles ou fils de sénégalais a I’extérieur de leur maison, on veut leur imposer
une identité de diola chez eux, et tout cela méme si les discours appelant a leur intégration
sont permanents. Mais I’immigration c’est aussi, 1’oncle ou la tante éloignée qui est
hébergée a la maison, qui partage leur quotidien, ou encore la famille restée au pays, qui
compte sur les envois réguliers de leurs parents. Cet aspect de I’immigration n’est pas géré
par les structures. Il est, jusque-la de I’ordre du privé. Dans un appartement F2, on pouvait
se retrouver avec les parents, les enfants et des membres de la famille élargie. La solidarité

si cherement vantée par les parents, avait un codt que leurs enfants avaient du mal a payer.

Les valeurs se sont transformées d’autant plus que les migrations du sud du Sénégal

ont concerné aussi bien les hommes que les femmes.

Il y’a eu une évolution parall¢le dans 1’évolution de I’identité et les migrations. Et

cela, des les premiéres heures de I’immigration.

Vincent Foucher 1’a d’ailleurs notifié dans son article, « les relations hommes-

femmes et la formation de [’identité casamangaise » .

« Signalons enfin que la migration diola a mobilisé aussi bien les hommes que les
femmes. Il s agit la d 'un phénomeéne assez rare au Sénégal colonial et postcolonial, ou [’on
est plutot habitué a des migrations essentiellement masculines et de longue distance. C’est
précisément parce que la mobilité des Diolas vers les villes s enracinait dans une mobilité

rurale saisonniere en faible rupture avec le cadre local, souvent a courte distance, et qui

304



associait hommes et femmes, que la migration urbaine, qui en a été le prolongement, a

également mobilisé les femmes. »

Cette mobilité des femmes diolas, reconnue et étudiée par les chercheurs, a
beaucoup joué dans les transformations qui vont survenir dans 1’ethnie diola. Le constat est
que ces mouvements de femmes vers les villes du nord, sont différemment vécus par les
entourages selon, que 1’on se situe dans le département de Bignona ou le département
d’Oussouye. Si les femmes d’Oussouye ont une grande culture des traditions, ce n’est pas
le cas de celles de Bignona. Il faut néanmoins relever, qu’il s’agit de femmes qui ne sont
souvent pas instruites ou trés peu, et qui partent pour chercher des emplois de femmes de

ménages, de « bonnes »**°

chez les particuliers. La différence de perception des migrations
de femmes seules peut expliquer qu’il y’aie des réactions différentes selon la provenance

des migrants.

Ces migrations sont saisonnicres et continuent encore. Le profil des candidats s’est
élargi, avec la scolarisation des filles. Dans les premieres heures des migrations, les jeunes
filles partaient pendant la saison séche pour préparer leurs trousseaux de mariage.
Actuellement, des jeunes filles partent en ville pour préparer leur rentrée scolaire. Les
objectifs ont changgé, avec les ambitions nouvelles des jeunes €léves. Méme si ’école est
gratuite, les fournitures scolaires et les autres besoins des éleves ont un codt que leurs

parents ne peuvent assumer.

Les pionniers de 1’émigration saisonniére dans le Fofii, lui ont donné un autre
tournant et ont favorisé 1’ouverture pour les générations suivantes. Les raisons du départ au
début, etaient pour la plupart des hommes la formation dans des écoles et des centres de
formation. Les hommes diolas occupent a ce jour, beaucoup de fonctions dans
I’administration sénégalaise. Il y’a bien évidemment, a c6té de ces fonctionnaires, les
ouvriers, mais surtout les « bonnes » et les nouveaux scolarisés dans des lycées des grandes

villes. Nous allons nous intéresser aux femmes « bonnes ».

3% Bonnes : employées de maison

305



11.5.7 La migration des « bonnes »

Dans le Forii et le Bluf, 1’émigration des jeunes filles était fortement décriée. Nous
préférons le terme « émigration » a celui d’exode rural dans ce cas. Car, 1’objectif de
départ n’était pas pour ces femmes de s’installer, mais de partir travailler pendant la saison

seche et revenir pour les travaux champétres au village pendant I’hivernage.

Le peu d’encouragement au départ des jeunes filles pour la ville était traduite dans
les chansons populaires rendues célebres par les séances de kumpo. Nous voyons que les
politiques migratoires ne sont pas chose récente et surtout les réflexions pour inciter la
jeunesse a ne pas partir ont commencé en méme temps que les premiers déplacements. Les
messages véhiculés dans ces chansons dénigraient les filles qui partaient en ville de sorte
de décourager les autres candidates au départ. Nous verrons, que d’autres moyens seront
utilisés pour freiner les migrations des filles. Il est intéressant de voir que ces politiques ont
mis en inter action des hommes dits « évolués » et des femmes tres peu instruites sinon,
analphabétes. Mais le plus intéressant c’est de voir le role des associations dans ce qu’on
peut appeler une répression des migrations féminines. Ce qu’il faut remarquer c’est le
concours des pouvoirs coloniaux dans ce controle des femmes. Ce qui fait dire a d’aucuns
que le genre en Afrique est une création coloniale. Les hommes diolas ont, a I’instar de
leurs fréres africains beaucoup profité de la colonisation pour asseoir une classe sociale
basée sur le sexe : la classe des hommes qui dicte sa volonté a la classe des femmes. Nous
empruntons le déterminant classe que 1’école de Monique Wittig®’ utilise & dessein. Il
s’agit pour nous de rapports économiques fondés sur le genre. Le social est déterminé par
I’épanouissement ou mieux la réussite économique. Nous pouvons mieux comprendre les
rapports de pouvoirs entre les deux genres, puisqu’il convient de les désigner ainsi. Du

sexe biologique, nous passons au genre social a la faveur de la colonisation.

37 Monique Wittig : Théoricienne féministe francaise, auteure de « La pensée straight »

306



Les stratégies pour freiner les migrations féminines s’expliquent mieux, par cette
lutte pour une meilleure occupation de I’espace public. La place de I’économie dans la

configuration familiale et sociétale se matérialise de plus en plus.

Les formes de répressions sont assez variées. Mais nous en retenons une en
particulier qui est le mode de communication chez les diolas : le chant. Les groupes diolas
ont beaucoup mis a contribution le chant pour véhiculer des messages. Les veillees
nocturnes sont rythmees par ces hymnes qui ont pour vocation de solidifier les fondements
de la société. Le chant est une forme d’expression qui permet de régler ou d’extérioriser
des sentiments dans une société tres pudique et tres peu démonstrative. Dans une société
qui n’est pas connue pour avoir des grands communicants oraux, le chant est destiné a tout
le monde et donne 1’opportunité a celui qui I'utilise de mettre les mots sur un probléme. La
fonction premicre du chant, n’est pas la répression. C’est un des modes de communication

comme nous venons de le souligner.

En ce qui concerne les migrations féminines, beaucoup de chansons ont été
chantées. Mais nous retenons 1’une d’entre elle bien connue et reprise a ce jour lors des

soirées de bougueur ou de kumpo dit :

Mariama ko di aissatu
Fatu coli wa nujantene

Badjanghab bati rieme silise yon di buko
Kumale be Dakar karembor di sibato
Sikanayi le muraanoway

Sitengosi kukanloro

Ce qui signifie en francais

Mariama et Aissatou

Qu attends-tu Fatou Coly ?

307



Les jeunes filles d’aujourd’hui se disent civilisées
Elles sont parties a Dakar

Monter sur des bateaux

N’enviez pas leurs valises

Elles n’y ont mis que leurs soutiens gorges

Cette chanson populaire se moque des jeunes filles qui sont parties a Dakar,
notamment Mariama et Aissatou. Ce qui est mis en évidence dans cette chanson, ce n’est
pas le travail qu’elles vont chercher a Dakar, mais 1’aspect festif et futile de la ville. La
ville est présentée comme un lieu de perdition et d’aliénation. Elles sont présentées comme
des oisives, et frivoles. Mais le plus important, c’est le message adressé aux jeunes filles

qui aspirent a partir et qui les envient.

Ces chants ne s’adressent pas uniquement aux filles, mais raillent trés souvent les
parents dont les filles ont déserté la maison familiale pour aller a Dakar, qui était la
principale destination. Les responsabilités et autorité des parents sont questionnées dans

ces chansonnettes.

I1 est difficile de situer les auteurs de ces petites chansons. Retenons qu’elles sont

reprises dans la plupart des villages du département de Bignona.

Ces messages n’ont pas eu la force dissuasive qu’on attendait d’eux. Les chansons
ont traverse les années, et ont eu un impact au moment de leur sortie, seulement. La raison
en est que lors des vacances scolaires, qui correspondaient a la saison des pluies, les jeunes
filles qui sont parties travailler en ville, revenaient avec des vétements et d’autres objets
matérialisant leur réussite au village. Elles ont été d’un grand soutien pour leurs parents, a
qui elles laissaient de I’argent pour tenir pendant les peériodes de soudure. Cette
compensation de leur départ épongeait les railleries des autres villageois, mais suscitait
I’envie des autres parents et des autres jeunes filles. A partir de 1a, il y’a eu un pic dans
I’émigration des jeunes filles diolas. Mais de plus en plus, les retours au village, pour les
travaux dans les riziéres se raréfiaient. L’attrait de la ville se faisait de plus en plus fort.

308



Les jeunes filles se sont installées et s’étaient créées des nouvelles habitudes, et suivaient
un autre modele qui menagait 1’identité diola. Cette urbanisation s’est manifestée, non pas
par I’abandon des valeurs et de la langue diola, mais plutdt par 1’adoption de la culture
wolof. Il ne s’agissait pas d’'un mimétisme au début, mais d’une fagon pour ces jeunes
rurales de s’approprier un peu des privileges des femmes qui les emploient. Parler la
langue wolof les urbanisait, et devenait de ce fait un marqueur identitaire qui les distinguait
de celles qui n’ont jamais quitté le village et qui n’ont donc pas la chance de comprendre et
de parler cette langue de la ville. Nous allons retrouver ce phénoméne en France, ou se
poseront les mémes problémes de transmission de la langue et de la culture. Il y’a au début,
la volonté et la nécessité de comprendre la langue de la terre de migration. Il y’a d’ailleurs
un fait notable chez les migrants qui se démarquaient des autres en communicant entre eux
dans la langue du pays d’émigration. C’était en quelque sorte une frontiére linguistique qui
les placait dans une sorte de classe sociale d’ou étaient exclus ceux qui sont restés au
village. Nous pensons que la langue véhicule la culture. Il est pour ainsi dire normal
qu’ayant adopté la langue, le wolof, que les valeurs liées a ce groupe viennent édulcorer la

culture diola.

11.5.8 Sursaut identitaire

Il 'y aura d’ailleurs ce qu’on pourrait qualifier de sursaut identitaire pour préserver
la culture diola. Nous avions mentionné les évolués parmi les migrants. lls sont
suffisamment instruits pour encadrer des jeunes filles analphabétes dans la grande majorité.
Ce sont ces mémes personnes qui seront les responsables des associations villageoises.
Avec D’importance des flux migratoires, les ressortissants de chaque village se sont
regroupés en association, pour recréer le village et maintenir le lien avec le village en
contexte migratoire. Il s’agissait au début de faire des cotisations pour contribuer aux
actions et projets du village. Nous verrons, que c’est le méme processus pour les diolas

vivant en Europe, notamment en France.

La fonction de garants des sociétés, que se sont adjugés les évolués est renforcée
par le pouvoir colonial. Il importe de revenir sur la création du genre dans les
communautés africaines. Les groupes diolas, fonctionnent avec un systéeme de division des

sexes bien nets. Mais avec I’avénement du colonialisme, nous verrons 1’érection d’une

309



nouvelle classe dirigeante, pour rejoindre les théories de Monique Wittig. La scolarisation
a d’abord concerné les jeunes gargons. Ce qui a accentué le clivage homme et femme.
L’¢lite masculine a commencé a s’installer et a véritablement prendre le pouvoir. Les
jeunes filles n’ayant pas accés assez tot a 1’école, les femmes se sont retrouvées cantonnées

dans des rdles de subalternes ou de femmes au foyer.

En dehors de cette fonction de solidarité entre ressortissants d’un méme village, les

associations jouent le r6le de controleur, et de surveillant des migrantes précisément.

Il faut souligner que les femmes migrantes célibataires vivaient ensemble pour
réduire les colts et faire face aux dépenses. Elles louaient souvent une chambre ou une

baraque®*®

et se partageaient les frais. Ces habitats seront dénonces par leurs fréres qui vont
les accuser de s’adonner a la prostitution. Ce sera le prétexte que les « évolués » diolas
vont utiliser pour organiser des rapatriements forcés des jeunes filles diolas dans le Fofi.
Cette campagne est soutenue par les autorités et les parents restés au village. Un ultimatum
a été lancé aux femmes par les hommes. Au-dela de ces menaces envers les femmes, il
s’agit plutdt de la survie du groupe dont il s’agit. L.’exode des femmes affaiblit le village et

concerne la reproduction de la communauté.

Il y’a eu d’abord les créations des associations avec pour objectif de préserver la
culture et de maintenir les liens entre ressortissants d’un méme village et envers le village
d’origine. Partant du fait que c’est la matrice idéale pour voir se développer des relations et

des rivalités, il est donc normal que les premieres frustrations puissent se révéler.

A la fin de la deuxiéme guerre mondiale, les associations des diolas ont commencé
a se structurer. Les objectifs de depart étaient une assistance mutuelle et une solidarité
entre ressortissants d’'un méme village. Avec les croissances des flux migratoires, des
réflexions et des actions sont coordonnées pour mettre en place des organisations qui vont
au-dela de simples cotisations pour des soutiens ponctuels au village ou des fétes. Les
nouvelles structures sont pensees pour apporter des réponses a des questions de

développement. Pour la premiere fois, les problemes de dépeuplement se posent. Mais

338 |_ogement précaire

310



surtout, les migrations féminines commencent a inquiéter. Les nouveaux travailleurs diolas
qui sont pour la plupart dans la fonction publique au Sénégal, vont s’intéresser a la
régulation de 1’émigration des femmes diolas du Fofii. Il faut d’ailleurs préciser que les
femmes employées de maison a Dakar, sont pour la plupart des célibataires. Nous pouvons
citer parmi les raisons de migrer la nécessité pour ces femmes de préparer leurs trousseaux
de mariage. Le mode de fonctionnement des associations est calqué sur celui du village. I
y’a donc des regroupements de filles, qui tournent autour de tontines. A ce propos, les
tontines suivent 1’esprit de solidarité qui lie toutes ces femmes. Mais il s’agit de solidarité
qui integre le village. Nous pouvons méme dire, qu’il prime sur les ressortissants du
village. Nous revenons sur la place de I’individu dans le schéma villageois. Quel que soit
la forme d’organisation des associations, 1’objectif premier reste le village. En fait, il est

tentant de parler d’objectif unique pour les ressortissants d’un méme village.

Les femmes en créant des tontines, prévoient une cotisation pour le village. La
caisse comme elle est dénommeée, est prévue pour mettre de coté de I’argent pour soutenir
les actions de développement. C’est 1a qu’interviennent les hommes a qui est confiée la
gestion des affaires du village. 1l y’a d’abord le fait qu’ils supervisent les associations de
femmes, et qu’il arrive qu’au sein des mouvements des ressortissants de villages, des
hommes s’occupent des actions féminines ou des affaires des femmes. Au départ, cela se
résumait a soutenir les femmes dans leurs démarches administratives ou dans leurs besoins
épistolaires. Au fur et a mesure, il y’a eu une tentative de controle des femmes émigrées.
C’est une preuve des transformations identitaires survenues au contact d’autres cultures. La
premiere étant justement les cultures mandingues. Les Européens ont renforcé ces pouvoirs
dévolus aux hommes avec les nouvelles religions. La scolarisation des garcons au
détriment des filles a également creusé I’écart entre les deux sexes. Il y a une forme de
parrainage systématique des associations féminines par un homme. Alors que dans le
schéma traditionnel, les roles sont bien partagés, qu’il y’a un espace masculin et un espace
féminin, dans le nouveau tracé sociétal, la protection ou la suprématie d’un homme est

requise et s’impose.

Il faut souligner déja que la volonté de préserver I’identité diola est devenue une
priorité revendiquée pour les jeunes agents de la fonction publique. On note cependant une

réécriture de 1’histoire diola dans ce cas de figure. La nouvelle place dévolue aux femmes
311



est héritée des différentes influences culturelles. Parler de reconstruction identitaire est
présomptueux, dans le sens ou, il y’a une dénaturation des traditions diolas trés peu

maitrisées par les migrants.

Les nouveaux intellectuels ne peuvent faire occulter, le fait qu’ils sont les premiers
produits de I’acculturation. Certes, il y a le témoignage de I’histoire. Mais il est bien connu
que I’histoire des peuples est d’abord écrite par les vainqueurs. Les vaincus sont assignés a
une place qui est considérée comme la leur. Dans le cas des diolas, celle des femmes

s’appuie et est ancrée dans une tradition recréée et réécrite.

1.6 CHAPITRE 10 Migrations et
transformation des rapports de genre

Les relations interethniques vont s’inviter dans ces rapports entre ressortissants
d’un méme village. Les comparaisons faites entre les hommes diolas et les hommes
wolofs, vont reposer les rapports que les diolas entretenaient avec les nordistes qui étaient
des administrateurs en Casamance. C’est donc une profonde remise en question des valeurs
pronées par les diolas. Il n’est pas banal que les femmes diolas a Dakar utilisent le wolof
comme nouvelle langue de communication. N’oublions pas que la langue véhicule des
valeurs. Le fait de parler le wolof est donc pour ces femmes une maniére de s’affranchir de
leur identité villageoise. Il y’a une frivolité qui est recherchée dans la langue wolof. Et a ce
propos, un émigré diola & Paris®* nous disait que la langue diola n’était pas faite pour la
séduction et manquait de termes pour attirer et séduire une femme. Cette langue est plutét
virile, et rude et ne fait que célébrer le travail. C’est donc la valeur premicre qui est

celebree par les diolas.

Les migrations vont beaucoup bouleverser les rapports internes des groupes de

migrants. Les rapports de genre vont étre plus complexes, en contexte migratoire. Les

339 paris aout 2013

312



hommes et les femmes vont avoir d’autres modeles que ceux qu’ils avaient dans leurs
communautés. En fait, il y a une inter influence des différentes communautés qui

cohabitent en terre d’immigration

11.6.1 Relations interethniques, rapports de classes

Les questions de 1’altérité vont se poser. Il y’a I’ambition de ressembler au groupe
dominant, pour les wolofs. Les femmes diolas en épousant les comportements et en parlant
la langue aspirent a ressembler a leurs employeurs wolofs. C’est vrai qu’au départ, c’est
pour des besoins de communication, mais cette langue des « patrons » va étre un moyen de
se démarquer de ceux qui n’ont jamais ¢té en contact avec la classe supérieure. De
servantes, elles passent virtuellement a « patronnes ». Les rapports de classes sont pointés
ici. Les femmes diolas, ne s’échappent pas seulement de leurs groupes, mais aussi de leurs
classes d’ouvricres. Il y’a comme une association entre classe sociale et groupe ethnique
d’appartenance pour les femmes diolas. Cette vision est stirement partagée par les hommes
diolas. Les femmes diolas reprochent d’ailleurs aux hommes diolas instruits et ayant une
bonne situation, de prendre des épouses dans les autres groupes, en abandonnant leurs
sceurs a leur sort. De méme, les hommes diolas, reprochent a leurs sceurs de les
déconsidérer et de se transformer en cédant aux mirages des groupes wolofs. Les mariages
interethniques sont une passerelle pour chaque groupe d’intégrer ’autre. Les langues ont
chacune ses qualités. La société wolof est hiérarchisée et a une tradition orale bien
structurée. Les griots wolofs font partie de 1’identité wolof. Il y’a une culture de la
séduction chez les wolofs, que 1’on ne trouve pas forcément chez les diolas, ou du moins
pas de la méme fagon. C’est du moins la vision qu’en ont les diolas migrants. La
celébration de la beauté féminine et la séduction chez les diolas et chez les wolofs sont
différentes, par exemple. Les différences culturelles apparaissent a la faveur des
cohabitations interethniques. Il est normal qu’il y ait des comparaisons a 1’avantage ou au
détriment de I'un des groupes en présence. Dans ce cas, la langue diola étant le support
d’une culture dont les traditions orales valorisent davantage le travail, et surtout dont les
traditions orales ne sont pas aussi structurées que celles wolof, il était concevable, que la
langue diola apparaissent plus rude, et moins attirante que celle wolof. La poésie
amoureuse n’est pas quelque chose de trés cultivée dans les sociétés diolas. En fait, elle

n’est pas réellement inexistante mais s’exprime de fagon plus rude selon les concernés. La
313



langue diola se présente comme quelque chose de tres virile et plus pragmatique. Le
vocabulaire diola s’est donc transformé au contact des autres groupes. Nous avons cité
I’exemple des wolofs, mais c’est également le cas des cultures peules ou mandingues. 11 est
donc courant de voir lors des cérémonies diolas en contexte migratoire, la participation de
joueur de kora. Cette coutume mandingue est copiée par les diolas. Certaines coutumes ont
largement édulcoré les us et usages des diolas, en particulier les coutumes mandingues.
Nous en avons I’exemple dans le mariage diola dont la célébration puise de plus en plus
dans les patrimoines des autres groupes, notamment mandingues et wolof. Ainsi, lors des
unions diolas, les roles et taches sont distribués en influence des autres cultures présentes
en contexte migratoire. Le mariage actuel chez les diolas, met en avant des fonctions

comme la belle-sceur, qui se transforme de « ariman » & « ndiéke **°

». L’appellation, qui se
traduit par belle-sceur pour les deux groupes dans les fagons de les désigner est trés
signifiante ici. Il y a comme un transfert de privilege en méme temps que ce changement
de nomination. Si la belle-sceur est importante dans la société diola, il n’y a pas de belle-
sceur attitrée, comme il est courant de le voir dans la société wolof. Dans la nouvelle
configuration, la belle-sceur est élue par son frere qui se marie. Elle est toute puissante dans
le ménage. Elle est considérée comme la régente du foyer de son freére. Ce qui n’était pas le
cas avant. Il s’agit d’un changement notable dans les relations familiales et des fonctions
des uns et des autres. Le mariage était géré par les ascendants principalement. Avec les

transformations survenues au gré des migrations et donc des contacts avec d’autres

cultures, les nouvelles générations ont gagné en prérogatives.

11.6.2 Traditions intégrées

De la méme fagon, nous verrons des transformations dans les rites en terre
européenne. Un mariage diola en France, va emprunter des us et usages du pays d’accueil.
Les tenues vont se franciser, notamment lors du mariage civil, ou on aura des mariees en
robe blanche avec traine, bouquet de fleurs avec lancer aux filles célibataires. Mais nous
allons constater que si pour la cérémonie officielle, les tenues seront européanisées, la

réception sera I’occasion de voir une déclinaison de la mode sénégalaise du moment. Les

340Belle-sceur en wolof

314



migrants essaient ainsi de concilier leurs différentes identités. Le mariage religieux est
célébré par des religieux diolas. C’est intéressant de noter que nous avons ici aussi une
association qui gere les affaires religieuses de la communauté et qui, en conséquence est
sollicitée lors des événements les plus marquants des populations migrantes diolas, a savoir
baptéme, mariage ou déces. Elle sera une sorte de palliatif aux carences religieuses en terre

migratoire.

Le dahira, tel qu’est communément appelée ce regroupement, interviendra donc,
pour sceller un mariage musulman entre deux personnes de sexes différentes. La
céremonie se déroule toujours chez la future mariée, ou plutdt chez son pére ou parrain. La
mariée est habillée pour la circonstance, sans une couleur particuliere, méme si de plus en
plus, la nouvelle génération se conforme aux normes des autres cultures voisines. Ainsi,
d’autres vont avancer que les couleurs pour une mariée musulmane, sont le blanc et le
vert et vont ainsi s’y conformer. Il y’ a aussi la cérémonie du henné que les diolas ne
connaissent pas, et qui ne se fait, que lors d’un mariage qui met en inter actions la

communauté diola et une autre qui a fait de ce rituel une tradition.

Le mariage chez les diolas est géré en priorité par la famille patriarcale, méme si la
lignée maternelle a son rdle & jouer. Il faut souligner que ce sont les « péres ***» des deux
futurs marié€s qui s’occupent du mariage et qui sont garants de la réussite du mariage. De la
méme facon, la future mariée a une « mére »** a qui sa mére I’a confiée. Celle-Ci a pour
fonction d’assister sa filleule pendant et aprés le mariage. C’est elle qui doit s’occuper des
rituels de lavage avant que la mariée rejoigne le foyer conjugal. Les freres et sceurs ont
¢galement leurs roles bien déterminés. Mais ce qu’il est important de souligner, c’est qu’il
s’agit surtout d’une gestion collective. Il n’y a pas de reconnaissance ou d’honorer
quelqu’un de fagon individuelle. Or, c’est ce qui a changé avec les nouvelles manicres

intégrées dans les procédures de mariage.

1 pere de la mariée : le parrain, en général ¢’est un oncle paternel

342 Mére de la mariée : la marraine

315



Si dans les grandes villes du Sénégal, comme Dakar, Thiés et Ziguinchor, la
division des taches est encore respectée, ce n’est pas le cas en Europe, ou on constate

certaines modifications a ce niveau.

On remarquera cependant que dans leurs nouveaux pays ou dans leurs nouvelles
villes, les « kuriman » cédent la place aux « ndiéke » qui sont mises en avant et qui ont
plus de pouvoir dans le couple. D’ailleurs dans le mot « ndiéke » il y’a le radical « ndiék »
qui signifie premier. Cette derniere aurait ainsi la primauté sur beaucoup de choses dans le
foyer de son frére. On ne peut ignorer ces mutations sociales, puisqu’elles sont apparues
assez brutalement dans la vie des diolas en contexte migratoire et ont bouleversé les
rapports sociaux. La société diola elle-méme n’est pas réellement préparée a ces
changements. Il y’a certes un long processus avec le contact ancien avec les populations du
nord. Mais la volonté de se préserver des premiers venus, mais surtout 1’ignorance de la
génération née en contexte migratoire a occulté 1’érosion des identités diolas. Cette
conscience des influences des cultures présentes en terre d’adoption apparait tardivement
souvent. Cela ne veut pas dire, que la société diola soit restée fermée a toute influence.
Mais il s’agit ici de la conscience de cette infiltration des autres cultures. 11 y’a un
paradoxe dans la culture diola. Il y’a d’abord cette fiert¢ d’étre un groupe égalitariste,
ouvert a tous et qui s’interdit toute discrimination. Mais d’autre part, il y’a la fierté d’étre
diola, I’attachement a la culture et aux valeurs qui font ce groupe. Nous irons plus loin en
soulignant un orgueil des diolas. C’est sirement le cas de la plupart des communautés.
Mais la notion de personne de ce groupe nous permet d’avancer qu’ils se considerent
comme une référence. « Ajamat », ou celui qui comprend est complet, et se ferme de ce fait
a toute autre influence. Il constitue plutdt la référence. C’est assez courant dans les notions
de personnes dans les différentes communautés. Il y’a une sorte de devise, d’hymne d’auto
célébration. C’est le cas par exemple chez les mandings qui ont cohabité avec les diolas,

qui se glorifient en se qualifiant de grand et les autres de petit. « Manding kaba ***» va se

344

confronter au « diola-ndingho ***» par exemple. L’altérité est ici bien exprimée. Dans les

cultures diolas, 1’auto glorification est plus subtile et évite de dénigrer ouvertement les

3 Manding kaba : grand manding

34 Diola dingho : petit diola

316



autres cultures. Elle n’est pour autant pas inexistante. Elle est méme trés présente et

s’exprime de plusieurs fagons différentes.

Ce cas de figure n’est pas isolé. Toutes les communautés se sont confrontées a
d’autres cultures dans leur existence ; nous pouvons avancer que cela fait partie intégrante
de la constitution d’un groupe. Il s’agit, ni plus ni moins de voir comment réagissent les

populations face a d’autres. La conscience n’est pas évidente. Elle est souvent tres tardive.

Dans le cas des diolas, nous ne saurions dire que cette conscience soit tardive, ni
qu’elle se soit exprimée assez tard. Il y’a eu d’abord les associations qui formaient une
sorte de bulle protectrice pour les ressortissants des villages. Mais nous verrons que cette
bulle était davantage un garde-fou, et qu’elle pouvait étre un carcan pour les membres des

associations.

11.6.3 Le village : symbole du repli identitaire

Ce sentiment d’étouffement n’était pas seulement réservé aux diolas résidant a
Dakar ou dans les autres grandes villes du Sénégal. Nous retrouvons ces problemes dans
les rassemblements en Europe. Il est d’ailleurs assez parlant de constater que le village est
plus vivant hors du village, et doit son dynamisme et son évolution a ses émigrés a travers
les mouvements associatifs notamment. Il ne s’agit pas ici des envois d’argent ou de tout
autre soutien matériel, mais davantage de ’implication des originaires du village. Les
grandes décisions se prennent en dehors du village. La grande majorité des ressortissants
du village ne sont pas des résidents de ce village. Les ressources économiques et
financiéres sont hors du territoire villageois. Le village est le lieu vers lequel tous vont
converger, mais il ne vit que par ses ressortissants qui ont émigré. Ces comportements se
vérifient également en Europe. Ce qui nous rappelle notre propos qu’il y’a comme une
dette morale implicite que les migrants épongent en s’impliquant davantage. Ceux qui sont
présents n’éprouvent pas la necessité de prouver leur attachement et leur loyaute au village.
Ce qui est loin d’étre le cas de ceux qui sont partis. Ils ont le devoir et I’obligation de
justifier qu’ils sont du village. Leur absence est compensée par une plus grande implication
au développement du village. Faut-il le rappeler, I’un des objectifs majeurs de I’émigration

est d’ordre économique, trouver un meilleur confort, travailler et contribuer a
317



I’épanouissement des siens. Il est donc normal que ces derniers nourrissent le lien avec leur

terre meére.

11.6.4 Le lourd tribut du migrant

Les phénoménes migratoires interpellent toutes les composantes de la société,
qu’ils vont bouleverser. Nous parlons de tribut que les sociétés paient aux migrations.
C’est dans ce sens que les politiques migratoires interviennent. Elles sont pensées pour
réguler les problémes migratoires. Le tribut dont nous parlons, revét plusieurs formes.
D’autant plus que, d’un point de vue géographique, les migrations tracent un nouveau
parcours, et une nouvelle carte du monde qui fait fi des frontiéres initiales. Les décisions
prises au sommet des états, et dans les hautes instances internationales protégent des
intéréts étatiques, qui trés souvent peuvent aller a I’encontre des intéréts des individus. Ces
derniers vont donc, essayer de contourner les regles dictées par les politiques migratoires
des états. A partir de 1a, s’amorce un bras de fer qui ne laisse indemne aucune des parties
concernées. La premicre stratégie est 1’émigration clandestine. Elle est d’actualité et
suscitent plus de débats. Mais nous ne pouvons omettre qu’il y’a une économie parall¢le
qui vient interférer a une économie déja existante et qui a ses regles. Nous ne pouvons pas

ne pas nous attarder la-dessus, ne disposant pas de suffisamment d’éléments pour le faire.

La dette du migrant envers son lieu d’origine est insolvable. Les relations sont
heurtées, et il y’a beaucoup de déceptions de part et d’autre. Entre le migrant en quéte de
reconnaissance et qui demande 1’absolution de ses freres, et ces derniers qui pensent qu’il
ne s’investit pas suffisamment ou tout simplement qu’il a tourné le dos a son héritage, il est
difficile de trouver un juste milieu. En fait, nous sommes tentées de croire, que les
migrations sont une nouvelle donne qui n’est pas encore intégrée dans la filiation diola et
dans la société diola. Comment étre, appartenir en étant loin ? C’est le dilemme qui se pose
aux migrants. En fait, I’idéal aurait été pour celui qui est parti de pouvoir concilier origine
et nouvelle identité. Mais cela est d’autant plus difficile que le village a évolué sans le

migrant. C’est ce que nous pouvons appeler un piege identitaire. Le fait d’étre a cheval
318



entre deux cultures fragilise le migrant qui sera dans une quéte identitaire permanente.
Cette pression sera manifeste lors des rencontres surtout qui les mettent face a leurs freres
du pays, ou encore, quand il s’agit de traiter des sujets relatifs au fonctionnement de leur
village d’origine. Mais surtout le fait est qu’il y’a un troisiéme acteur dans ce schéma. Il

s’agit du partenaire qui s’invite dans ce face a face entre membres d’un méme groupe.

Le partenariat est d’abord pensé dans un dispositif triangulaire. L’immigré est
souvent a l’origine du partenariat, dans un objectif bien déterminé de contribuer au
développement, voire de développer son terroir. Mais ce partenaire va parfois se révéler
étre un acteur, et un rival au migrant. Il va dans son aide au développement prendre la
place des émigreés, et seront parfois mieux accueillis par ces derniers. Nous en voulons
pour exemple, le partenariat triangulaire entre la commune de Suelle, I’association des
ressortissants de cette dite commune®* et la communauté des communes du pays de
I’Houdanais (CCPH), et ce méme CCPH. Beaucoup de témoignages valorisent les actions
des partenaires en ignorant totalement les ceuvres de leurs parents émigrés qui sont a

I’origine de la coopération.

11.6.5 Le Migrant

Les rapports entre les migrants et leurs parents restés au pays, sont trés chargés par
I’histoire méme de ces populations mais aussi par des relations antérieures a I’immigration
et qui au fil du temps se sont édulcorées ou aggravées selon les cas. Il y’a pour ainsi dire,

deux mondes paralléles qui s’affrontent et dénoncent I’ambiguité de 1’état d’ immigré.

I s’agit pour I’immigré de renaitre et de s’affirmer comme Migrant, un étre hybride
issu de sa culture d’origine et de sa culture d’adoption. Mais pour cela, il faut déja une
prise de conscience qui implique une rupture avec des certitudes et des idées fixes du

migrant. La difficulté de s’affranchir n’est pas a négliger. Le terme « migrant » si nous

35 ADECORS : Association pour le développement de la communauté rurale de Suelle

319



tenons compte de la connotation qu’il porte «en migrant », implique un mouvement
perpétuel, un nomadisme. Il s’agit ici de pointer un risque d’instabilité qui peut perturber la
perception qu’il va avoir de I’autre qui est resté fixé sur sa terre et est plus stable dans sa
sédentarité. L’autre, pour le migrant est son parent resté au village, mais aussi celui qu’il
vient trouver chez lui. Il est au milieu de cette stabilité et ne trouve toujours pas sa place.
Nous voulons souligner 1’aspect nomade qui est partie intégrante du migrant. Il est une
« piece rapportée » dans son nouveau pays. Ce qui signific qu’il a déja trouvé un systéme
construit, en place, et ou il lui faut s’insérer. Méme s’il s’est installé et a fondé son foyer
dans son pays d’adoption, il n’est pas fixé intérieurement. Dans le cas qui nous intéresse, le
migrant diola est écartelé entre son nouvel habitat et les ukin de ses ancétres qu’il a laissés
derriére lui et qui le réclament. Il nous revient a ce propos, les remarques d’une femme de

Niomoune :

« Le baekin demande toujours : ou est un tel ? Quand on lui dit : un tel n’est plus la.

Il demande : et ses enfants ? » 34

Le « baekin » réclame son dd au-dela des genérations et a de ce fait une dimension
transgénérationnelle et transnationale. Nous en revenons au « kanew » qui lie des gens
d’une méme famille. C’est le « beekin » de la parenté qui est le dernier lien entre 1’individu

et la terre de ses ancétres.

C’est ce qui peut expliquer ce lien que les immigrés ont du mal a briser avec le
village d’origine. La créance, la dette de I’individu envers sa terre le lie a jamais a son
village. Quel que soit les pérégrinations de 1’individu, son ame appartient aux siens. Il peut
s’installer ailleurs, mais il est destiné a revenir aupres des siens. C’est ce qui justifie le
devoir que les migrants, malgré les problémes qu’ils peuvent rencontrer dans leur nouvelle

vie, ont envers les leurs. Le village d’origine est la destination de toutes les migrations.

3¢ Bignona, 2012

320



Autrement dit, tout part du village et tout doit revenir au village. Sans lui, le diola n’existe

pas. Il existe par et pour le village.

L’ossature familiale s’est déformée avec les évolutions et différents parcours. Le

contact avec d’autres groupes a créé une nouvelle identité.

Nous pouvons céder a la tentation de 1’appeler mondialisation, ou globalisation.
Mais tel ne saurait étre notre approche. Nous pensons que les transformations identitaires
ne sont pas le propre d’une seule culture au détriment ou au profit d’une seule culture.
Nous ne pouvons ignorer que la structure familiale d’origine est différente de celle du pays
d’accueil. Mais cette structure initiale n’est pas restée intacte, dans le pays de départ. Les

influences extérieures vont profondément transformer la famille telle qu’elle était pensée.

I1 est un fait que nul ne saurait nier, un autre modele familial voit le jour. L’ impact
des nouvelles technologies est certain sur les individus, qu’ils soient autochtones ou
allochtones. Cela a favorisé un élargissement des amis virtuels. Ce qui nous apparait non
négligeable, c’est le fait que la communication devient collective. Il n’y a donc plus de
parole individuelle, mais un effet de masse, un buzz tel qu’il est appelé maintenant. La
parole virtuelle prend donc le pas sur celle familiale et donc sociétale. On n’est pas loin de

penser que la famille migrante diola est devenue virtuelle.

Le diola du 2lem siécle s’est beaucoup transformé, maiS pouvons-nous nous
permettre de parler d’une aliénation culturelle, surtout, si nous tenons compte des
différents profils qui se présentent a nous. Nous pensons plutét a une altération des

composantes de la culture.

Il est impossible de parler de transformation, sans aborder 1’aspect religieux. D’une
part, nous avons vu dans le chapitre de la présentation des diolas, qu’il y’a une altérité¢ qui
s’est construite au sein du groupe, a la faveur de 1’évangélisation et de I’islamisation des

uns et des autres. Les influences religieuses deviennent de plus en plus importantes,

321



d’aprés nos analyses. Nous avons constaté une confiance plus accrue aux religions en
contexte migratoire. Mais le paradoxe en est que, ce sont les descendants des migrants qui
penchent le plus vers les religions. Nous entendons a travers les différents médias, que
I’Europe et la France principalement s’islamise. Dans le cas des diolas, nous avons des
gens qui sont de confession catholique et musulmane affirmée en général. Par contre, au
niveau des musulmans, les migrants de la premiére heure sont tres peu pratiquants, pour ce
qu’on a constaté. Or, avec la chaine de transmission qui s’est rompue, leurs enfants se sont
retrouvés demunis a un moment donné et se sont réfugiés dans la religion. Le plus souvent,
c’est lors du déceés d’un des parents ou un divorce des parents que survient la crise
d’angoisse qui les pousse vers la religion. Les religions ont pris le pas sur les fonctions des
services sociaux et des familles. Trés souvent, les communautés sont prises au dépourvu et
se retrouvent surprises face a une situation qu’elles ne maitrisent pas, n’ayant pas eu le
contrle des le départ. Il y’ a d’un c6té un manque de communication, et de 1’autre une
prolifération de réponses aux angoisses existentielles qui font que ces enfants de migrants
vont se tourner vers ce qu’ils estiment étre la vérité. Il ne s’agit pas pour nous de définir les
responsabilités, mais d’apporter des éléments de réponses aux sympathies envers les
religions. Cela est valable également pour les diolas catholiques. Il convient de préciser
que c’est un phénoméne qui va au-dela des frontieres francaises et n’est donc pas propre
aux diolas de France. Nous pouvons citer plusieurs exemples dans d’autres pays européens
et non européens ou la religion est venue servir de parapluie aux migrants. Par contre, cela
peut expliquer que ces descendants d’immigrés ne s’intéressent pas aux activités

associatives. Il y’a d’ailleurs des incompréhensions liées a ces positions de leurs enfants.

11.6.6 La quéte identitaire des jeunes nés en France ou
'émergence d’une nouvelle identité

Il y’a parfois comme un rejet que les enfants des immigrés ressentent de la part de
leur pays de naissance. lls le reconnaissent, ils revendiquent leurs identités frangaises,
parce qu’elle ne leur est pas reconnue, ou ils soutiennent qu’elle ne leur est pas reconnue. Il
leur faut donc se battre sans cesse pour étre reconnu. De I’autre coté, il y a aussi le rejet du
pays de leurs parents qui les voit comme des étrangers. Dans ce maelstrom, il y’a une
ouverture : ce sont les religions. Méme si le prosélytisme est interdit par la loi, les

approches timides ou franches des religions vers d’autres non adeptes existent. Depuis les
322



différents courants des églises nouvelles aux différents mouvements islamiques, tout est
pensé pour séduire le jeune en perte de reperes. Au milieu de ce choix impossible, il y’a un
autre, celui de la religion, musulmane par exemple, qui leur offre une identité nouvelle, et
qui ne les exclut pas. lls sont acteurs et ne subissent pas, comme pour leur identité
francaise ou diola, comme ils pensent. Un fait nous a interpellée, ces nouveaux adeptes
dans leur quéte identitaire, vont adopter la langue arabe et ce qu’ils ont compris des
cultures arabes, alors que pour la plupart, ils ne comprennent pas ou tout simplement
refusent de s’exprimer dans la langue maternelle des parents. Pour eux, I’arabe est la
langue de I’avenir et est donc la finalité. C’est la langue de la vérité. C’est la langue du
paradis. Il importe de 1’apprendre et de s’y plier. Nous faisons le parallélisme avec les
premiers diolas convertis au Sénégal. Ces derniers ont eu pour une grande majorité les
mémes comportements. En suivant la nouvelle religion musulmane, ils ont intégré des faits
culturels des gens qui les ont convertis. Le fait le plus courant, c’est le fait de prendre le
nom de famille du marabout convertisseur. D’autres vont assimiler la langue diola a un
paganisme qu’ils rejettent. En refusant cette langue, ils rejettent un supposé obscurantisme

lié a elle. C’est toujours la theése de la langue qui véhicule une culture qui se vérifie ici.

Nous parlons d’activités rejetées en contexte migratoire. Mais il s’agit ici non
seulement d’activités culturelles mais aussi d’expressions cultuelles des parents. Pour les
parents qui se retrouvent démunis, il s’agit au-dela d’une différence de pratique religieuse,
d’une forme de reniement. En effet, dans les cultures diolas qui nous concernent, les
processus d’ancestralisation sans étre formellement nommeés, sont importants. Nous avons
déja mentionné les options aprés la mort d’un individu. Les « ukin » de la parenté sont un
rappel de la filiation de I’individu. Or, avec les nouvelles formes de pratiques religieuses, il
n’y a plus de place pour entretenir ces traditions. D’autre part, ce qui permettait aux diolas
aussi bien musulmans que catholiques, de s’ancrer plus dans leur parenté, c’est la
possibilité de prier pour les défunts parents. Or, avec les nouvelles formes de religion,
certains descendants de migrants musulmans, ne concoivent pas les prieres pour les défunts
parents. Il y’a une angoisse de ce fait que les migrants partagent, et qui revient, celle de
I’oubli. La crainte d’étre oubli¢ dans le pays d’origine est trés forte, mais au début de

I’immigration, il n’était pas pris en compte 1’oubli en pays migratoire.

323



La structure familiale insiste sur I’importance des enfants, qui vont entretenir le
souvenir des parents. Cela n’est pas propre aux sociétés diolas d’ailleurs. Nous sommes sur
la gestion de la mort dans ce groupe. Comment, est appréhendée la mort par les individus.
L’idée et la certitude de ne pas étre oublié étaient une partie intégrante dans le livre de la
vie des diolas. Nous voyons que la rupture est plus marquée ici. Il y a comme une non
existence pour les parents, au-dela du rejet de leur autorité parentale. De ce fait, il y a un
mal étre qui ne dit pas son nom. On peut dire en fait, que la plus grande crainte n’est pas
nommeée. Si, en s’investissant pour le développement du lieu d’origine, on palie a I’absence
et on existe, dans le cas des relations familiales, les migrants se retrouvent démunis,
n’ayant pas les outils pour d’abord identifier leurs angoisses et ensuite régler leurs

problemes.

11.6.7 Une nouvelle ossature familiale

La famille s’est réinventée et n’obéit plus aux mémes regles sociétales préétablies.
Pour les jeunes migrants, qu’ils soient catholiques ou musulmans, le prochain, ou la
personne la plus importante, c’est le frere ou la sceur dans la religion. Dans une société
africaine, qui reconnait le pére et la mere comme 1’autorité, la fracture est profonde. Les
moments les plus importants, les grandes décisions se prennent en dehors et sans
I’approbation autrefois importante des parents. Il arrive que les jeunes se marient sans
aviser leurs parents. Ce qui est inconcevable dans les philosophies de ces derniers.
L’ossature familiale est brisée et est repensée sans eux. Les roles sont inversé€s. De parents
et donc de guides, ils deviennent des gens a guider. Leurs enfants leur nient ce droit de
décision, puisqu’ils détiennent la vérité du Livre, et ils se sont donnés la mission d’amener
leurs géniteurs sur le droit chemin, de la religion telle qu’ils la congoivent. Nous pouvons

comprendre, avec les informations sur les extrémismes religieux, les craintes des migrants.

Les rdles vont s’inverser entre enfants et parents. Le fils ou la fille va veiller sur le
respect de ce qu’il congoit comme la bonne voie. Il y a des controles sur les faits et gestes
des parents. Ainsi, il n’était pas rare d’entendre un enfant demander a ses parents, ou ils
ont acheté leurs viandes. Est-ce « halal », c’est a dire licite ? Ces questions qui vont méme
s’inviter dans 1’espace publique lors des événements associatifs, ne se posaient pas dans les

premicres heures de I’immigration et ne se posaient tout simplement pas dans le pays

324



d’origine. A la faveur des influences culturelles et religieuses, ces débats se sont invités
dans la sphere privée. Telle pratique religieuse n’est pas bonne, puisque décriée dans telle
mosquée. Des mariages ont été célébrés religieusement une deuxiéme fois, parce que les
mariés trouvent qu’ils ne I’ont pas été correctement par leurs ascendants. C’est dire, donc
que méme les érudits religieux voient leurs savoirs et leurs autorités contestées par ces néo
convertis. Nous avons parlé du réle de 1’association religieuse, la dahira dans ce groupe des
diolas. Mais ils vont devoir faire face aux jeunes qui vont contester leurs savoirs et leurs
fagons d’interpréter la religion. Le lien avec le pays est bien rompu. Si les migrants au
début, se sont méfiés de leur nouveau pays et de sa culture, ils ne s’attendaient pas a ce que
leurs enfants se détournent d’eux et de leurs traditions a cause d’une culture venue

d’ailleurs, fut-elle religieuse.

PARTIE Il : les enjeux de pouvoir

« Le pouvoir est la faculté, la capacité, la possibilité matérielle ou la permission de
faire quelque chose. Le pouvoir désigne la capacité légale de faire une chose, d'agir pour

un autre dont on a recu un mandat.>*’ »

Le pouvoir est un moyen d’agir et de décider pour soi ou pour un groupe. Il
s’exprime difféeremment suivant les individus et suivant les collectivités. Le pouvoir, tel
que nous l’avons compris chez les diolas, est de type horizontal. Les diolas sont
traditionnellement définis comme des gens égalitaristes. On pourrait croire de prime abord,
a une anarchie. Mais notre intérét pour ce groupe nous a permis d’en saisir la complexité.
Le type de pouvoir que nous avons vu chez les diolas, serait plutot d’un type anarchie

organisée, si on pouvait le définir ainsi.

37 Définition du pouvoir selon le dictionnaire en ligne La toupie

325



Ce pouvoir, nous I’avons analysé dans les associations et les autres regroupements
d’abord, dans les relations entre les migrants eux-mémes, mais aussi dans leurs relations
envers le pays d’origine. Il a plusieurs formes d’expressions : politique, culturelle ou

encore économique

Les associations sont le lieu d’expression du pouvoir par excellence. Elles le sont,
puisqu’elles cristallisent les sentiments des migrants. Elles peuvent méme étre considérées
comme un défouloir pour leurs membres. Le fonctionnement et la gestion d’une
association sont un indice de I’expression du pouvoir. En contexte migratoire, les
associations loi 1901 ont un bureau et un réglement qui définissent le fonctionnement du
groupe. Le pouvoir tel qu’il est pensé traditionnellement par les diolas peine a se
conformer a la conception du  pouvoir moderne. En milieu diola traditionnel, il est
horizontal, et il y a une interconnexion des différentes composantes de la communauté.
Mais en contexte migratoire, et avec les influences des différentes cultures auxquelles les
migrants diolas ont été¢ en contact, ’expression du pouvoir sera plus complexe, oscillant

entre traditions et modernité.

Dans une Afrique traditionnelle, I’histoire a témoigné de monarchies et de
populations bien hiérarchisées. C’est le cas pour beaucoup d’autres groupes de
populations. Nous pouvons citer I’exemple des populations européennes dont les nations se

sont d’abord construites autour de monarchies et d’un systéme de pouvoir vertical.

Il importe avant tout de définir les types de pouvoir habituels. 1l y a deux

principaux types.

326



[11.1 Chapitre 11 : Creéation, typologie des
associations

Pour mieux aborder les enjeux de pouvoirs, ¢’est important de faire la typologie des

associations en milieu diola.

Les diolas, dans leur mode de fonctionnement ont une tradition d’associations. La
stratification de la société mettant 1’accent sur 1’age, les gens ont eu 1’habitude de se
regrouper par classe d’age. Ce sont des clubs comme ils sont nommés qui sont la base de la
construction de la personne et son intégration dans sa communauté. Cette base associative
va se développer et se concrétiser en véritables associations dans chaque lieu de résidence

des diolas, notamment en migration.

La différence en terre d’immigration, est que cette stratification sans étre gommée,
ne joue plus le méme rdle tout a fait. Les gens se réunissant au sein d’une méme
association, quel que soit leur age et leur sexe. L’age et la division sexuelle n’ont plus la
méme pertinence qu’au village d’origine. Ces deux critéres de 1’age et du genre, quand il

y’a une crise au sein d’une méme communauté, peuvent apparaitre, comme exacerbés.

327



Les diolas se sont réunis au début, avec d’autres groupes dans des associations de
solidarité entre migrants. Il n’y avait donc pas de cloisonnement ethnique dans les
associations. On avait plutét des associations de migrants sénégalais ou africains. Le
facteur ethnique, est apparu, au fur et a mesure, que les groupes grossissaient. Les
premiéres associations de diolas, avait un objectif fédérateur, et allaient au-dela des
frontiéres villageoises. Ces associations ont fonctionné a une période, ou il y’avait trés peu
de migrants diolas, pas assez pour redessiner les frontieres villageoises. Mais, comme me
I’a souligné un jeune descendant d’immigré, 1I’implosion est survenue, au fur et a mesure
que grossissait la communauté diola. La notion de village a repris sa place, créant des sous
communautés au sein des associations. Nous analyserons la raison de la résistance des
villages en milieu migratoire. 1l faut cependant noter que les premieres associations ne
concernaient pas seulement la région Ile de France, mais toute la France. Il y’avait donc
une certaine mobilité géographique qu’introduisaient les activités, notamment les tournois
de football et les soirées, qui nécessitaient la participation de tous les diolas affiliés dans

ces associations, et ce quel que soit leur ville de résidence.

Les associations actuelles, concernent également, dans les principes, toute la
France. Mais nous avons pu constater que dans les faits, la mobilité géographique, que les
premiéres associations, ont pu avoir, de plus en plus de mal, a étre concrétisée par les
nouvelles associations. L’amicale des immigrés sénégalais en France, est ’'une de ces

associations.

Au début des années 1980, les associations de villages ont émergé avec
’association des migrants de Baila, la Jeunesse Cordiale de Baila. Cette association a été
reconnue en 1984, et est donc, la premiere au niveau de la communauté rurale, a paraitre
dans le journal officiel. L’association de Suelle, les fréres Unis de Suelle, a suivi en 1989,
et est donc la deuxiéme a étre reconnue, en France. La parution dans le journal officiel est
une forme de matérialisation des immigrés, dans le pays d’accueil. Ils existent par le biais
de ces associations. Leur légitimité, entraine de facto, la leégitimité des membres des
associations et ressortissants des villages concernés. A partir de 1a, I’identification & un
village a pris le pas sur I’identification a la commune, a la région ou au pays. Ceci a pu
avoir un écho, compte tenu d’une tradition d’identification au village, a la terre des

ancétres des diolas.

Les types d’associations, que nous allons vous présenter, permettent de mieux

comprendre les enjeux de pouvoir. 1l y a la base associative :

328



Club de camarades d’age : nous I’avons déja évoqué dans la partie Présentation
des diolas. C’est une sorte d’initiation a I’action et & ’engagement associative. Chaque
quartier a des petits groupes d’ages, qui fonctionnent en collectif et sont inter dépendants.
Ils sont la base de I’intégration de I’individu dans le groupe. Nous pouvons, a ce propos,

remarquer les gens qui ont eu cette formation, dans les associations de migrants.

Associations de quartiers : elles sont a la base des enjeux gque nous retrouvons en
contexte migratoire. Chaque quartier a son association, y compris hors du village. Ces
regroupements impactent énormément sur le fonctionnement des villages et des
associations qui gerent les activités et projets de villages. Elles sont une source de conflit
au sein des villages. Chague immigré cherchera a favoriser son quartier, dans la gestion et
la réalisation des projets. Nous avons pu faire le constat, de concurrence entre difféerents

quartiers. L’individu porte en fait les couleurs, si on peut dire de son quartier.

Association villageoise : c¢’est I’association qui gére les projets et qui est
responsable du développement du village. La question du pouvoir va se poser au sein de
ces regroupements, ou des quartiers vont se mettre en compétition. Les emplacements des
locaux pour le village, comme un campement de tourisme, une mosquée, une ecole seront
un enjeu pour les quartiers constituant le village concerné. Le choix d’un parrain ou d’une
marraine sera aussi tres regardé, et alimente une rivalité déja présente entre différents
quartiers. Ces rivalités entre quartiers d’'un méme village vont s’inviter dans toutes les

associations de villages en contexte migratoire.

Associations villageoise des immigrés : bien que dépendant de 1’association du
village, cette entité sera determinant des rapports de force et des enjeux de pouvoir qui
peuvent se jouer dans I’association du village. Bien que celle-ci soit la référence, le
pouvoir économique des immigrés, leur confére un pouvoir de décision dans le village. Ce

qui peut justifier les luttes pour avoir le contrdle de ce groupe.

Associations federatives des immigres : ce sont des associations qui ont pour
objectif de regrouper dans un premier temps plus de monde. Elles se veulent fédératives et
vise non plus, de petits groupes, mais souvent toute une région, ou tout un groupe ethnique.
C’est le cas des premicres associations, comme I’Amicale des sénégalais, ou plus
récemment, comme 1’association SOFORAL. Elles sont surtout le théatre de véritables

enjeux de pouvoir au sein des migrants diolas.

329



I11.L1.1 Fonction des associations

Les associations jouent le rble de surveillant, voire de garant, dans certaines
situations. La communauté diola fonctionne avec les associations qui font le lien entre les
populations, et qui exercent le pouvoir en quelque sorte. Ces grands groupes ont toujours
accompagne les diolas. Il est courant de voir dans les villages diolas, plusieurs associations
de classes d’age. La nouveauté en contexte migratoire, ¢’est le fait de les inscrire dans les
administrations régissant les activités associatives. Il n’est donc pas étonnant que les diolas

s’organisent rapidement en vue de renouer avec leurs traditions associatives.

La tradition associative chez les diolas fait qu’il n’est pas incohérent pour les diolas
de se regrouper. Bien au contraire, ces ensembles sont un outil de gestion de la
communauté et participent activement dans la bonne marche de la société. La gestion
associative participe a 1’éducation de tout enfant diola. Les classes d’age initient trés tot les
enfants au fonctionnement associatif, sous la tutelle de leurs ainés qui appartiennent a la
classe d’age ainée. Il y’a de ce fait, une interdépendance entre personnes, entre sous-
groupes, interdépendance qui n’est que le reflet du fonctionnement des instances de gestion

du village.

Il est donc inscrit dans la vie sociétale, une sorte d’inter dépendances des
associations. Celles-ci ont des objectifs variés. A I'image de la société diola, les
associations sont hétérogénes et ont des criteres d’admission qui différent d’une
association a une autre. Retenons néanmoins les critéres de 1’dge et du sexe, qui vont
beaucoup compter dans ces groupes. Il ne s’agit pas des seuls motifs de regroupement. Il
y’a aussi la scolarisation qui va par la suite constituer un sérieux motif. Il y’aura ainsi une
¢lite qui va se mettre en place avec 1’avénement de 1’école. Ce qui nous fait avancer
I’hypothése selon laquelle, 1’école a ¢ét¢ un facteur discriminant, notamment, avec le

groupe des femmes, qui ont tardivement accédé a la scolarisation.

Les associations sont un révélateur des transformations identitaires collectives et

individuelles. Lors des debats, nous pouvons observer les bouleversements sociaux qui ont

330



bien influencé les migrants, et qui ont participé & leur nouvelle identisation®*®. Les prises
de paroles, les points de vue des intervenants dévoilent les relations que les migrants ont
envers le pays d’origine et surtout envers ceux qu’ils ont laissé chez eux. Il y’a une

hiérarchie de fait qui apparait dans les rencontres.

I11.1.2  Relations entre migrants et leurs parents

De la méme fagon, les réactions vis-a-vis des émigrés lors des assemblées ou
conseils des villages démontrent des relations souvent tendues et heurtées entre les enfants
partis du village et ceux qui sont restés au pays. Tout propos ou acte est soupesé et jugé

avec souvent beaucoup d’a priori.

Nous avons assisté a plusieurs rencontres entre des migrants diolas et leurs parents

restés au pays. Les échanges sans étre houleux, trahissent une défiance de part et d’autre.

L’exemple que nous avons pu voir est survenu dans le cadre d’une réunion entre les

deux parties du méme groupe.

Avec les coopérations nord sud, et les partenariats, les rapports se transforment et
sont influencés par les nouvelles opportunités qui s’offrent aux migrants d’un coté et les

résidents d’un autre.

Le ressenti d’un représentant de la Commune de Suelle au Sénégal lors d’une
réunion®*® entre les ressortissants en France et ceux du Sénégal trahit les différences de

vision et les défiances des unes vis a vis des autres. Il s’exprimait ainsi :

348 | dentisation : évolution identitaire

349 Réunion Paris 2013

331



« Tu ne te rends pas compte du mépris avec lequel certains d’entre nos frerves et
sceurs s’expriment. Ce sont des gens avec qui j’ai grandi, que je connais bien et qui sont

devenus méprisants maintenant envers nous parce qu’ils sont en France. »

De la méme facgon, les immigrés vont se plaindre des malentendus entre leurs
parents restés au pays et eux, dans la gestion des affaires de leur localité. Si ces derniers se
plaignent d’une certaine condescendance de la part de leurs parents émigrés, ceux-ci vont
les accuser a leur tour de les jalouser ou de ne pas bien gérer les fonds collectés et envoyés

au village.

D’autre part, il est trés souvent reproché aux migrants de trop se mettre en avant et
de s’engager dans des projets qui ne sont jamais menés a terme. Les promesses non tenues
des immigrés reviennent toujours dans les conversations. Ainsi, si les diolas en France
dénoncent une mauvaise gestion, voire une malhonnétet¢ de leurs fréres et sceurs du
village, ces derniers mettent I’accent sur les promesses non tenues. L’ immigré est décrit
comme un menteur potentiel. lls promettent monts et merveilles quand ils viennent en
vacances. C’est aussi le lieu ou s’expriment les rivalités entre migrants. Le village tient lieu
d’arbitre. Chacun, en dehors des associations et toute autre forme de collectivité, cherche a
se faire reconnaitre par sa famille et a engranger des points. Il est difficile de voir des
relations a égalité entre les ressortissants de cette communauté. Dans un sens, les migrants
revendiquent un statut que leur société d’origine au vu de son histoire ne saurait accepter.
On ne s’érige pas en maitre quel que soit sa connaissance. La reconnaissance du village
peut étre obtenue, mais elle n’est pas acquise. Il est plus facile pour ceux qui sont restés sur

place de saluer les actions des étrangers, que celles de leurs parents émigrés.

Nous avions spécifié cet apport des migrants dans 1’aide au développement de leur
localité d’origine. Ce travail a été fait par Christophe Daum avec les migrants d’origine
malienne, qui a mis en évidence les rapports sociaux internes dans les associations de
migrants maliennes, qu’il a suivi. Ce besoin de se racheter et d’exister a travers les actions
et les engagements pour développer le lieu d’origine est bien exprimé ici. Les associations

sont les endroits par excellence pour les migrants de se ressourcer. Les nouveaux reperes

332



sont contenus dans ces regroupements et sont recréés pour permettre aux migrants de

compenser ce manque du pays.

« Le lien avec le pays représente aussi l’assurance que le sacrifice n’est pas vain.
D’abord orientée vers |’économie domestique, I’activité des immigrés se tourne depuis

plusieurs années vers leurs collectivités®*® »

Nous insistons sur I’importance du cordon ombilical que les immigrés essaient de
maintenir en s’impliquant le plus possible dans les activités du pays. Ce témoignage de
Daum rejoint nos observations lors des assemblées générales des associations. Ces derniers
sont bien conscients de devoir acheter leur place au village au prix le plus fort. Il s’agirait
plutdt d’un rachat. Nous pouvons considérer que ces derniers se construisent une sorte de
lobby qui va peser sur les décisions de leur village. En faisant de sorte que leur aide ne soit
plus individuelle mais collective, en envoyant leur contribution financiere lors des grandes
rencontres et grandes organisations dans la localité d’origine, les immigrés imposaient de
facto leurs points de vue, et marquaient en plus leur appartenance au village. Ceci apparait
comme un renouvellement de I’attachement au village, mais a I’endroit des villageois.
Méme si D’action apparait collective, elle cible des individus, et est menée par des
individus. De 13, nous pouvons comprendre les enjeux qui s’invitent dans les associations,
concernant les postes de responsabilité. Avec I’évolution du monde, la visibilité des
responsables est plus accrue. Il y’a I’impact des réseaux sociaux qui intervient beaucoup

dans la communication.

Cette attitude peut se comprendre au vu du regard que le village a pour ses enfants
« perdus ». Nous avons parlé de fuite, pour les migrants, parce que ¢’est la vision qu’en ont
ceux qui sont restés. Autant, il faut signaler le courage qu’ont les migrants en partant vers
I’inconnu, autant il y’a une part de lacheté dans le fait de fuir les problémes et la misere de
la terre des ancétres. Le terme migrant a une notion de volonté que n’a pas I’exilé. Ce

dernier est clairement un marginal exclu par sa société. Mais dans la migration, nous ne

30 | es immigrés et le Co développement, septembre 2005

333



pouvons nier 1’aspect exil, si nous tenons compte de fagcon globale des motifs de partir de
la plupart des migrants. Il y’a souvent une obligation de partir qui pousse la personne a
migrer. Les non-dits dans les différentes appréciations des relations entre les migrants et
leurs parents restés au pays, sont assez explicites en soi. D’une part, il y’a la position de
I’immigré qui paie une dette a vie, une dette au groupe, dette a la terre des ancétres, ou tout
simplement le prix pour partir et d’étre parti. Ce rachat est matérialisé d’un coté, par les
envois d’argent western union ou money gram, ou encore ria®. Les modes d’envois
d’argent foisonnent et oscillent entre filires 1égales et illégales. Parallelement a ces outils
d’échanges de devises dirigées par des grosses multinationales, il existe des micros
entreprises financiéres, gérées par des particuliers qui vont faire concurrence aux grosses
filiales tel que Western union ou Moneygram. Les prix sont plus accessibles et surtout le
contréle est moins regardant quant au montant autorisé a I’envoyé. C’est vrai les régles
sont en général les mémes. Mais ces réseaux paralleles seront plus accessibles aux
migrants qui ne sont pas régularisés sur le territoire francais. Il y’a aussi les contributions
lors des grands évenements au village. 1l est toujours fixé un quota des ressortissants de
I’extérieur qui sont tenus de s’acquitter de ce taux fixé trés souvent a leur insu au village
par les instances dirigeantes du village, les associations souvent, ou a un niveau
microscopique la famille. Parallélement a ces participations collectives, il y’ a les actions
individuelles qui vont introduire une autre forme de valorisation de la réussite migratoire.
On pourrait parler d’indemnité migratoire. Face a la famille, face au village, I’individu en
construisant une belle maison, ou en soutenant sa famille, leur permettant une vie de
confort que parfois, il n’a pas personnellement, lui permettait de rester présent, et d’étre

encore un membre de ce corps familial et villageois.

Certes, on peut s’interroger pourquoi le migrant se sent enchainé et n’ignore pas
tout simplement les contraintes dont il peut s’affranchir. Mais c’est sans oublier ce lien trés
fort et indestructible entre le diola et la terre des ancétres. Il n’est pas évident de briser la
chaine séculaire entre I’individu et son terroir, entre I’individu et les siens. C’est remettre
en question toute son existence. Méme si leur vie est ailleurs, ils comptent revenir pour

352
b

rejoindre « bukinab® ». La notion de chez soi, prend tout son sens. Il y’a la résidence ou

%1 Systéme d’envoi et de transfert d’argent

%2 Bykinab : le paradis pour les diolas

334



I’on séjourne, et il y’a chez soi. Ce n’est pas un hasard si & la question « aw bey® », le
diola donne le nom de son village, en réponse. C’est la formule d’introduction pour les
diolas. Le village définit la personne et lui donne une existence que son lieu de résidence
ne saurait lui donner. Ceci pourrait expliquer pourquoi le migrant, méme nanti dans sa
nouvelle identité se raccroche a son petit village d’origine et veille a étre bien considéré
par sa société d’origine. Malgré les nouvelles religions des diolas, il y’a ’emprise des
traditions, qui font craindre a tout membre du groupe, I’exclusion fatale, le bannissement
final, celui du « bukinab ». Ne pas rejoindre les siens a la mort, est le pire. C’est la vie
apres la mort, la renaissance auprés des siens, finalement 1’existence méme de 1’étre diola
qui est au centre de ses préoccupations en terre étrangére. Etre enterré aupres des siens et
partir au « bukinab » est la garantie d’une renaissance. Ailleurs, en terre d’immigration,
c’est I’incertitude, surtout aprés la mort. C’est une crainte de la solitude qui transparait de

cette facon.

Le retour est parfois tenté avec diverses fortunes par des immigrés. Nous avons

deux cas qui illustrent ce retour.

Le premier, qui réside & Birassou, est parti de la ville d’Orléans et s’est investi dans
I’agriculture®™*. Le deuxiéme cas, témoigne de la tension des relations entre les migrants
qui cherchent a revenir et leurs parents qui sont restés au pays. Aprés un séjour en France,
de 15 ans, ce migrant diola est rentré en 1977 au Sénégal, avec sa famille, dans 1’objectif
de se lancer dans I’entrepreneuriat. Les illusions du retour sont vite balayées devant les
incompréhensions et les préjugés des siens. Il est finalement « rentré en France ». Il est
difficile de retrouver sa place une fois, que I’on est parti de sa terre. La triste ironie pour
lui, c’est d’avoir subi le racisme en France, et chez lui en voulant retrouver les siens>>®.
Cette question de réintégration des immigrés de retour chez eux se pose de plus en plus.
Autant le départ se prépare, et autant le retour doit étre un projet étudié pour sa réussite.
Les évolutions prennent des trajectoires différentes suivant les parcours, les profils et les

lieux de résidence des individus. L’aspect socio-économique n’est pas négligeable ici.

38 aw bey: d’oi tu es?

%4 Birassou, janvier 2012

355 | es Mureaux, Février 2011

335



D’un autre c6té, il y’a le reproche latent des parents restés a ceux qui sont partis. En
outre, il y’a des rivalités qui remontent a la faveur d’une supposée réussite du migrant. Ce
dernier constitue un symbole d’altération identitaire malgré lui. Nous ne pouvons pas
ignorer 1’appel de la ville, et ici I’appel de I’Europe. Autant au début des mouvements
migratoires, le large c’était la ville, c’était surtout Dakar. Voir ’océan atlantique était
I’idéal. Maintenant, I’objectif c’est de traverser 1’ Atlantique et d’aller vers 1’autre rive. Les
diolas, comme les autres groupes d’individus candidats a I’immigration, sont en train de

payer un lourd tribut a 1I’émigration.

Il faut se pencher sur le profil des candidats a 1’émigration. Faut-il ’ignorer ? C’est
un luxe de pouvoir rester chez soi. Au départ, ceux qui partaient, allaient chercher ailleurs
ce qu’ils ne trouvaient pas chez eux. C’¢était donc les moins chanceux qui cherchaient a
échapper a leurs destins. Ce qui peut expliquer les difficiles relations que ces derniers ont

avec les autres restés au village. Plusieurs hypothéses peuvent étre avancées.

Il y’a d’une part, une rancceur, une sorte de revanche tardive de ce migrant sur son
destin et sur ses parents. Par la réussite de son projet migratoire, il se positionne dans la
hiérarchie et peut avoir voix au chapitre. Mais d’un autre coté, en chamboulant cette
pyramide sociale, il va provoquer des frustrations et vexer ceux qui ont eu un meilleur
départ et qui se retrouvent derri¢re lui dans 1I’échelle sociale. L’ immigration a permis une
ascension sociale a ceux qui ont concrétisé ce réve. Méme au sein de cette nouvelle classe
sociale, il faut bien convenir que c’en est une, ces considérations sont prises en compte.
Les propos de certains nous reviennent qui s’estiment déconsidérés par leurs pairs, puisque
n’ayant pas réussi leurs projets migratoires. Nous parlons de classe sociale, au regard de la
structuration de ce groupe de migrants, souvent en association, mais du moins en groupe
qui existe et qui a et obéit a des régles en phase avec leur statut d’étrangers chez eux et au
pays d’accueil. Méme si ces gens issus de I’immigration appartiennent a une méme terre et
partagent la méme histoire d’errants, ils vont constituer malgré eux une nouvelle catégorie,

qui sera entre les deux communautés, de départ et d’accueil.

Le partenariat est d’abord pensé dans un dispositif triangulaire. L’immigré est
souvent a l’origine du partenariat, dans un objectif bien déterminé de contribuer au
développement, voire de developper son terroir. Mais ce partenaire va parfois se révéler
étre un acteur, et un rival au migrant. Il va dans son aide au développement prendre la
place des émigrés, et seront parfois mieux accueillis par ces derniers. Nous en voulons

pour exemple, le partenariat triangulaire entre la commune de Suelle, 1’association des

336



ressortissants de cette dite commune®® et la communauté des communes du pays de
I’Houdanais (CCPH), et ce méme CCPH. Beaucoup de témoignages valorisent les actions
des partenaires en ignorant totalement les ceuvres de leurs parents émigrés qui sont a

’origine de la coopération.

111.1.3 Lelien a la terre ancestrale

D’autre part, il y’a ce regard que le migrant pose sur ses origines et sur ses parents
restés au pays. Notre premier constat est que I'immigré s’est réapproprié une certaine
condescendance véhiculée par sa nouvelle terre. L’assistanat supposé des parents est
fréquemment dénoncé par exemple. Dans les gestions des dossiers ou des projets de
développement, les migrants sont en concurrence directe avec les autres organismes d’aide
au développement qui ne sont pas directement liés au village. Et c’est 1a ou on voit
I’opposition entre européen et migrants. Elle est favorisée par la différence de traitement
entre eux, quand ils arrivent dans les villages concernés. Autant I’européen, étranger est
bien accueilli, autant le migrant, enfant du terroir, peine a trouver sa place et hésite entre
son statut de natif du village et celui d’étranger. En fait, il est treés tentant de le définir dans
ce contexte comme un errant. La perte de repere imputée aux migrants trouve ainsi sa

source au niveau des parents. Un ressortissant®>’

d’un village diola de passage a Paris, nous
faisait la remarque au sortir d’une réunion entre migrants et responsables politiques et
associatifs venus du Sénégal. Les migrants parlent de leurs fréres avec beaucoup de
paternalisme ou de mépris, pour reprendre les propos de ce ressortissant de la commune de

Suelle. Ce qui est tres vexant.

%6 ADECORS : Association pour le développement de la communauté rurale de Suelle

%7 paris, septembre 2013

337



111.2 CHAPITRE 12 Formes
traditionnelles d’expression du pouvoir

I11.2.1 Le pouvoir vertical

Le premier, le plus fréquent, c’est le pouvoir vertical, avec au sommet un chef —
monarque, qui a ses conseillers et sages au deuxiéme niveau. Chaque niveau correspondait
a une catégorie sociale. Dans ce type de pouvoir, nous pouvons donner 1’exemple du
groupe wolof. Il faut retenir avec Cheikh Anta Diop®™®, que «le systéme est né d’une
division du travail, mais sous un régime politique avancé, monarchique, car on ne trouve
jamais de castes sans noblesse. Cependant, il est fort probable que la spécialisation dans le
travail qui a abouti & I’hérédité du métier dans le systéme des castes a 1’échelle familiale et

individuelle s’est élaboré depuis 1’organisation clanique »3%9

La classification sociale va instaurer ce systeme de castes dans les sociétés
africaines, telles que les wolof, les Hal Pular ou encore les Soninkés. Elle participait a la
gouvernance de la société. Le travail est donc a la base de cette stratification sociale. On
pourrait s’interroger pourquoi cette logique ne s’applique pas sur des sociétés égalitaristes

comme les groupes diolas. Plusieurs hypotheéses a cette différence peuvent étre avancées.

La premiere hypothese est d’ordre géographique. Comme vu dans le chapitre de la
présentation des diolas, I’habitat naturel des diolas ne facilite pas le développement de
grands royaumes, et donc ne permettait pas les conquétes ou la vassalisation d’autres
populations. Les obstacles naturels, comme les foréts, constituaient des défenses naturelles

pour les villages qui gagnaient ainsi en autonomie. Les ressortissants de chaque village

%8 Cheikh Anta Diop : historien, égyptologue sénégalais

%9 Cheikh Anta Diop, L’ Afrique Noire précoloniale, Présence Africaine, Paris, 1960, p11
338



diola pouvaient évoluer sans un besoin de solliciter le village voisin. Cela renforcait un

caracteére indépendant des populations.

L’autre hypothese est que nous sommes en face d’'une communauté paysanne et a
initiation. Cela ne veut pas dire que les autres sociétés ne le sont pas. Mais les sociétés
diolas sont tres attachées a leur terre. Elles sont des produits de cette terre et tout tourne
autour de cette terre. lls appartiennent a la terre des ancétres. Les autres activités ne sont
pas moins importantes, mais elles sont rattachées a la terre. Nous pouvons citer 1’exemple
d’une catégorie de population : les forgerons. Chez les wolofs, cette activité de la forge est
assimilée a la caste des forgerons. Il y’a une hérédité liée a cette fonction qui est a la fois
économiqgue, sociale et politique. Cette hérédité, nous la trouvons chez les populations a

pouvoir horizontal, mais, il n’y a pas cette notion de caste qui exclut toute exogamie.

Les sociétés traditionnellement a pouvoir vertical s’adaptent rapidement a une
structure hiérarchique comme les types d’associations modernes, et tout autre type de
regroupement. En dehors des wolofs, nous pouvons citer les groupes soninkes, qui dans les
premieres heures de I’immigration, ont réussi a synchroniser les efforts pour une meilleure
aide et soutien a leur localité d’origine. Le respect de la hiérarchie est bien présent et les
regles sont mieux accueillies que dans les groupes comme les diolas qui sont a pouvoir

horizontal.

I11.2.2  Le pouvoir horizontal

Le type de pouvoir horizontal, que les diolas peuvent illustrer, integre tous les étres

vivants qui évoluent sur la méme terre.

Pour exemple, chez les diolas, nous reprenons 1’exemple de 1’activité de la forge
qui est d’abord un « boekin » qui intervient dans la bonne gouvernance de la société. On ne
saurait parler d’une supériorité quelconque d’une instance sur une autre. Par contre il y’a
une interdépendance entre les différentes activités et les clans auxquels elles sont
rattachées, qui empéche toute domination d’une catégorie de population sur une autre. En
conséquence, il ne peut y avoir d’interdit matrimonial li¢ a la stratification sociale,

339



contrairement a ce que nous avons vu dans les sociétés avec une stratification sociale
verticale. L’activité principale des diolas, c’est la riziculture. Tout autre travail est un

complément et est considérée comme une activité secondaire.

Ce type de pouvoir sera d’ailleurs la premicre forme de résistance contre toute
colonisation et toute conquéte des populations diolas. La structure méme de la sociéte
diola posera des difficultés. Les colonisateurs n’auront pas un pouvoir central qui leur
servira d’interlocuteur dans leurs projets. La seule alternative est de créer ce pouvoir. Mais
ce sera un autre probléme. Le pouvoir qui va étre créé sera porté par des étrangers au
village en général, ou par des gens qui ne sont pas représentatifs du pouvoir coutumier. Les
populations ne vont en conséquence, pas adhérer et cela va provoquer des réactions
hostiles au pouvoir central. Cette hostilité perdure et s’illustre par des comportements tels
que le rejet de toute autorité. Ce qui constitue un frein dans le bon fonctionnement des

associations et de tout autre regroupement a pouvoir vertical.

Il est intéressant a ce propos d’analyser la question du pouvoir chez les migrants
diolas. Nous avons mentionné les associations, mais c’est une question qui est trés présente
dans la vie de tous les jours. Elle interfére dans les rapports intergénérationnels, dans les
rapports de genre et dans les rapports que les immigrés entretiennent avec leur terre
d’origine. Ces pouvoirs traditionnels des groupes de migrants que nous avons suivis dans
notre étude seront fortement bouleverses par le contexte migratoire. Nous allons assister a
une évolution, ou plutét une transformation du pouvoir actuellement. La transition du
pouvoir horizontal a un pouvoir vertical n’est pas évidente. C’est toute la complexité du
passage des associations informelles a des associations formelles, conformes a la
Iégislation du pays : les associations loi 1901. Ceci engage des enjeux de pouvoir qui vont

contribuer a développer des ambitions parmi les immigrés.

340



111.3 CHAPITRE 13 Les nouvelles formes
d’expressions du pouvoir

Il est clair que le contexte migratoire va favoriser de nouvelles formes d’expression
du pouvoir. 1l y en a plusieurs. Nous allons en citer quatre : familiale, économique, sociale

et politique.

I11.3.1 Le pouvoir familial

Nous considérons que la premicre forme d’expression du pouvoir est d’ordre
familial. C’est le premier endroit ou les problémes d’autorité se posent. La notion de
famille telle qu’ils I’ont connue est trés différente de celle qu’ils ont en France et dans les
autres pays européens. Dans ce nouveau contexte familial, il y a une autre distribution des
réles, qui va amputer le pouvoir paternel de I’homme. L’épouse et les enfants vont détenir
un pouvoir de contréle qui va beaucoup perturber le chef de la famille. Il y aura parfois une
inversion des roles. L’enfant doté de ses droits occidentaux, aura une assise sur ses parents,

qui seront contraints de se plier aux regles du pays d’accueil.

Entre conjoints aussi, le pouvoir va s’exprimer d’une autre fagon. L’épouse ne sera
plus régie par les régles sociétales diolas, mais avec le pouvoir économique dont elle va
disposer, elle va asseoir ses regles dans la famille. Le travail va beaucoup aider a

I’affranchissement des femmes migrantes dans leurs couples.

Certes, dans les premiéres heures de I’immigration, les €pouses sous le régime
matrimonial de la communauté des biens, n’avaient pratiquement pas le contrble des
finances, qui étaient gérées par 1I’époux. A la suite de beaucoup de déconvenue, notamment
lorsque I’époux contractait un second mariage dans le pays d’origine, les femmes

migrantes diolas se sont davantage affirmées et ont gagné en autonomie financiere.

341



I11.3.2  Le pouvoir économique

Le pouvoir économique est essentiel et c’est celui qui va permettre a 1’individu
aussi bien, dans sa famille que dans sa société de pouvoir s’exprimer et de détenir un

quelcongue pouvoir.

Le pouvoir économique est trés important pour les migrants. Il est a la base de toute
autre expression du pouvoir. Il marque leur indépendance vis-a-vis de leurs parents
migrants. Il leur donne la liberté d’expression, puisqu’ils ne vont pas craindre des sanctions
d’un tiers. En détenant une liberté économique, on peut avoir un pouvoir dans la sociéte.
Cette liberté ouvre la possibilité d’avoir un espace privé, a savoir le logement. C’est le

marqueur d’indépendance par excellence pour les diolas.

Ainsi, au sein d’une association, on peut lire a travers les interventions et les
comportements, 1’expression de ce pouvoir économique. Le pouvoir économique est plus
visible. Il s’exprime a travers les événements tél que mariage ou baptéme principalement.
Les migrants vont démontrer leur pouvoir économique dans ce type de manifestation, de
par leurs habillements et I’organisation fastueuse. Cela permet de se démarquer
socialement des autres. Pour un mariage, le montant des dépenses varient entre 20 000 et
30 000 euros. Ces dépenses sont essentiellement centrées sur les mariés, la location d’une

voiture, la salle, la décoration, le cortége, I’animation, la boisson, et la nourriture.

Il s’exprime également dans I’immobilier. L’achat d’une maison au pays d’origine
en est la premicre expression. De plus en plus, il est bien vu de s’acheter un appartement
dans le pays d’origine. Une autre forme d’expression de ce pouvoir économique : les
voyages. Au début de I’immigration, les migrants diolas avaient une seule destination de
vacances et c’était le pays d’origine. Ce qui va beaucoup changer avec les nouvelles
générations d’immigrés diolas et les descendants des premiers migrants, qui eux vont

beaucoup investir dans leur nouveau pays.

Pour des populations traditionnellement égalitaristes, I’aisance économique va étre
un déterminant d’une nouvelle stratification sociale. Il y aura une transformation des

valeurs sociales avec une évolution des besoins et surtout des eléments de prestige. Il faut

342



souligner d’abord le fait que le pouvoir implique d’avoir de I’influence et donc d’avoir un
contr6le sur le déroulement des choses et des activités. Le pouvoir économique donne ainsi
a celui qui le détient le moyen de décider et d’influencer le cours des choses. Il peut ainsi

détenir le pouvoir politique.

I11.3.3 Le pouvoir socio politique

Nous soutenons que le pouvoir économique est a la base de toutes les expressions
du pouvoir dans le monde diola. C’est srement le cas pour beaucoup de communautés a
I’heure de la modernité. Mais 1’intérét pour les communautés diolas, ¢’est la contradiction
entre ces formes d’expressions de pouvoir avec les influences qui en découlent, et les refus
de toute forme d’autorité. C’est d’ailleurs ce qui est a la source du disfonctionnement de
beaucoup d’associations. Il est curieux pour une telle société de voir émerger une figure de
« big man ».**Nous avons usé de cette expression de «big man» dans le sens de
redistribution de richesses, accumulées ici en contexte migratoire. En somme, c’est la
valeur du travail migratoire qui est mise en valeur, en quelque sorte. Nous aurions pu
parler de « big human » puisque le parrainage n’exclut pas les femmes, quand elles sont en
capacité de redistribuer des richesses. Il ne s’agit donc, nullement ici du méme concept tel

que I’a défini Maurice Godelier.

En effet, de plus en plus apparait une mise en avant de 1’individu chez les diolas,
notamment lors des événements. C’est le systetme de parrainage d’événements qui va
favoriser ce phénomeéne et impacter le fonctionnement des associations diolas et de la
societé elle-méme. Ce phénomeéne de parrainage est apparu avec l’urbanisation et les
influences des cultures a pouvoir vertical. Toutes les manifestations festives des migrants
diolas sont parrainées. Mais pour étre parrain, il faut détenir le pouvoir économique. Le
parrain d’un événement est un financier. Il est coopté pour son apport a une cause ou un
projet. C’est une forme de mécénat adapté. L un des critéres de sélection, d’un parrain ou

d’une marraine, si ce n’est le principal, c’est d’abord le pouvoir financier de I’individu.

%0 Bjg man : la figure du « big man » cristallise la puissance économique qui se manifeste par des largesses et un pouvoir
de décision que détient I’homme et rarement la femme qui est supposé disposer de pouvoir financier

343



Etre choisi comme parrain, était donc une reconnaissance de 1’individu par ses

proches.

La puissance du parrain ou de la marraine en contexte migratoire, outre son pouvoir
économique, se mesurait par sa popularité et donc sa capacité de mobilisation. En effet,
lors de I’événement qui lui est dédié, le parrain fait une entrée trés remarquée avec une
délégation. C’est un moment dans la cérémonie. Il est royalement accueilli, par des chants
laudateurs et des danses. En échange de son don, tout est centré autour de lui. Il est, avec
ses accompagnateurs, honoré et occupe la place d’honneur. Le temps d’une journée ou
d’une soirée, il est le roi. Il existe a travers cette grande reconnaissance. Dans une société
ou I’aisance matérielle était jusque-la taboue, nous allons assister a un véritable étalage de
richesse. Il faut cependant comprendre le principe du parrainage. Le parrain est mis en
avant, mais derriere ce choix, il y’a souvent un groupe de personnes visées. C’est une
opération de communication d’abord. La personne cooptée comme parrain ou marraine
prépare 1’événement, en informant ses amis et parents de cette distinction. Chacun de ses
relations va apporter son soutien matériel. Il aura un comité d’organisation pour que ce

jour soit une réussite.

En lle de France, nous avons assisté a plusieurs cérémonies. En avril 2014, lors
d’une féte associative®®, la marraine avait offert 1500 euros pour soutenir I’association qui

I’avait choisie. Cela valorisait également I’entourage de la marraine.

Etre choisi parrain ou marraine était si important, qu’il va parfois étre 1’objet de
lobbying aupres des décideurs. Ce qui renforce aussi, d’une certaine fagon le pouvoir que

peut detenir les associations, notamment, les membres des bureaux des dites associations.

Cette reconnaissance était encore plus importante quand le choix se porte sur un
migrant par les gens de son village d’origine. C’est un retour triomphal pour I’immigré
parti du village. Il est donc compréhensible que des migrants puissent s’activer pour étre

¢lu par I’assemblée de leur village de départ.

%! jamoraa Filaf, Aulnay sous-bois, le 14 avril 2014

344



Nous en voulons pour exemple les cérémonies de luttes traditionnelles que
beaucoup de villages organisent dans la région naturelle de Casamance. La lutte est une
activité tres prisée par les diolas. Elle fait partie de leur culture. A la faveur de
I’urbanisation, la lutte est devenue un événement qui va cristalliser tous les enjeux. En
dehors de 1’événement sportif, c’est une occasion pour les ressortissants de chaque village
de se faire valoriser et d’exister aupres des leurs. Lors de ces événements, le parrain ou la
marraine choisie était magnifié et loué. Il était au cheeur de D’attention et était cité en
exemple. C’est un modele. Cela nous rameéne au début des migrations quand les jeunes
gens revenaient en vacances nantis de vétements et d’accessoires qui les distinguaient de
ceux qui ne sont jamais partis. La grande différence est que le migrant des temps modernes
était choisi parmi tant d’autres, au terme d’un concours qui ne dit pas son nom. Il est
cependant intéressant de relever que cette nouvelle habitude de célébrer I’individu respecte
en partie les traditions diolas. A savoir, le parrain est choisi, il ne pouvait pas candidater
pour étre ¢lu, a I’image des rois diolas et des autres grands notables que 1’on retrouve dans

les cultures diolas.

Dans le village de Baila, le choix du parrain obéit a une procédure qui, non
seulement inclut la capacité financiére de I’individu, mais aussi son engagement pour le
village. Il se devait d’étre un mode¢le, son cv et son parcours seront déroulés devant tous les
ressortissants de son village. Il sera fété par ses parents qui vont lui prouver leur
reconnaissance pour ce qu’il a fait pour son village d’origine. Cela explique davantage que
les migrants diolas puissent réver de vivre ces moments. Car qu’est ce qui peut mieux
réconcilier I’émigré et 'immigré si ce n’est cette reconnaissance et la bénédiction des
leurs ? Etre choisi est signe de réussite et d’aboutissement. En théorie, tout ressortissant est

éligible, si son engagement et ses faits le lui permettent.

Mais nous avons constaté que les gens choisis pour parrainer un événement, que ce
soit pour le village de Baila ou dans les autres villages de la commune de Suelle, ne
résident pas souvent dans le village intéressé, méme s’ils en sont natifs. Méme s’ils sont

membres des associations de ressortissants de leurs villages d’origine, ils ne sont pas

345



forcément les plus engagés. Ils disposent d’un pouvoir d’achat qui leur permettra de faire

un don conséquent pour leur localité.

Sur ce point, il y a une certaine contradiction pour une communauté qui place la
terre au-dessus de I’individu. En méme temps, ce serait illusoire de voir que 1I’individu est
placé au-dessus du village. La finalité reste le village, la terre des ancétres. Car, parrainer
un enfant du village, c’est tout simplement I’amener a payer sa dette d’étre parti, et a servir

la terre des ancétres.

En dehors de la figure du parrain, il y’a la reconnaissance que 1’immigré ou Ses
descendants peuvent obtenir en contexte migratoire. Celle-ci s’exprime par une occupation
de I’espace publique. Les sportifs de haut niveau sont notamment dans ce registre. Les plus
en vue sont les footballeurs tels que I’international frangais Bacary Sagna ou I’international
sénégalais Souleymane Sané®*®?. Mais dans leur cas, ce sont les parents et le village

d’origine, qui profiteront des retombées de la notoriété de leurs enfants.

111.3.4 Le Village : enjeu de pouvoir

La coopération nord sud, bien encouragée par les migrants a travers les
associations, a permis aux immigrés de pouvoir décider et agir dans leurs localités
d’origine. C’est le cas des migrants de 1’association ADECORS avec la communauté des
communes du pays de 1’houdanais (CCPH). Le partenariat ou co développement va
beaucoup impacter sur les relations entre migrants et non migrants. Méme si le travail en
amont est fait par les immigrés, les retombées seront au fur et a mesure sur le village. Nous

en revenons au véritable détenteur du pouvoir : le village.

Lors de nos entretiens, nous avons pu noter un sentiment de frustration des
migrants, qui perdent au profit des étrangers (les partenaires) tout crédit de leurs

implications et leurs engagements pour leurs localités d’origine.

%2 Bakary Sagna et Souleymane Sané sont des footballeurs dont les parents sont des migrants diolas.

346



Quand on parle de pouvoir, il y’a en dehors des individus, les collectivités. Le
Sénégal est divisé en communes. Ces communes, celle de la région de Ziguinchor d’ou
sont originaires majoritairement les diolas, sont en compétition. Il s’agit ici de celle qui
sera le plus en vue et qui réussir a asseoir un leadership dans la région, par le
développement de la commune. Les migrants seront d’un apport considérable dans cette

quéte.

Cette compétition s’exprime de plusieurs facons. Pour exemple, la zone de
Kalounayes, plus précisément la commune de Coubalan a un partenariat avec la commune
de Cherbourg en France, qui est cité en exemple dans la région de Ziguinchor. Ce n’est pas
la seule commune qui est jumelée a une commune européenne. Mais les réalisations des
migrants de Coubalan, a travers la coopération bilatérale sont une référence pour les autres
communes. Il faut souligner qu’il y’a entre autres le projet d’assainissement avec le
PEPAM®® et le PS eau®®. D’autre part, les ¢élus locaux bénéficient souvent de formations
et se déplacent en Europe dans le cadre de ce partenariat. A ce jour, c’est 'une des
coopérations les plus actives de la région. Tous les élus de communes n’ont pas le privilege

de faire un séjour dans le cadre de leur fonction en Europe.

La réussite de ce partenariat, fait de 1’association des migrants de Kalounayes
Diamora®®®, une entité forte en contexte migratoire. En ce qui concerne les organisations
d’événements ; I’association a réussi a déplacer un groupe de musiciens casamancais en
Europe (orchestre le Fogny en 2003) et la chanteuse Ma Sané le 23 novembre 2013 avec

une émission qui passe a la télévision au Sénégal, Dakar ne dort pas sur la TFM3®

A travers les actions des migrants, mais aussi le profil des migrants, un village est
valorisé. Les professions et les formations des migrants vont intervenir dans cette course a

la visibilité et au pouvoir. Un village qui dispose de beaucoup de cadres est logiqguement

%3 PEPAM : Programme Eau Potable et Assainissement du Millénaire
%4 pg eau : Programme solidarité eau
%5 Kalounaye Diamora : association loi 1901, domiciliée & Montmagny, déclarée depuis le 27/03/2004

%6 TEM : Télé Futur Média, chaine de télévision sénégalaise

347



plus disposé a développer des mécanismes de développement. D’autre part, comme pour
les sportifs, avoir des ressortissants cadres, permet une requalification sociale du village

d’origine du concerné. C’est le cas des migrants médecins par exemple.

L’analyse du pouvoir en contexte migratoire, dans les communautés diolas n’est
pas simple. Nous avons bien vu que le Co développement constitue un enjeu de pouvoir
tres important. Or la réussite d’un partenariat implique des alliances entre villages voisins,
dépendant de la méme commune ce qui est difficile pour des migrants dont 1’identitisation

passe par le village d’abord.

Il faut comprendre aussi, que chaque association de village, travaille pour
développer son village. 111 est difficile de partir sur une alliance avec un autre village. Il y’a
dans ce cas, un risque de conflits au sujet des projets, et de la priorité a donner aux projets,
et aux villages concernés. Les relations inter villageoises sont ici trés importantes. La
position géographique des villages est trés importante ici. Plus un village est accessible, et
plus il est attractif pour les investisseurs potentiels. Mais, d’autres partenaires agissent au
niveau des villages de la région, de facon individuelle, sans forcément passer par les
communes. Cela peut provoquer des rivalités entre décideurs. Tout dépend des objectifs,
des uns et des autres. Le partenariat allemand a permis de construire des infrastructures
dans le village de Baila. Ce n’est pas le seul exemple. Des actions sont notées, suivant les
relations des migrants dans leurs pays d’adoption. Le village de Talloum est doté¢ d’une
maternité, qui est le résultat des relations d’un ressortissant de ce village en Espagne. A ce
titre, on peut aussi se pencher sur les politiques de développement et les conditions de
partenariat. Pourquoi choisir une commune et pas une autre ? Qu’est ce qui incite une

commune, a investir dans un village et pas dans un autre ?

Les avis pour une réussite d’'une association unifiant les diolas, divergent. Nous
avons ainsi, I’hypothése, d’un mouvement jeune, qui donnerait une impulsion a une unité
des diolas. Il y’a eu cependant des sections jeunes, notamment, dans 1’association Soforal,
pour intéresser les descendants d’immigrés. Des tournois de football et d’autres
programmes récréatifs ont été initiés a ce propos. L’objectif actuel, est d’aller au-dela des
loisirs, et de se constituer en force de réflexion et d’action. Les femmes, également, dans
leur organisation semblent avoir un profil d’unificatrices. Elles sont en dehors des
frontiéres, et dans leurs organisations, notamment lors des baptémes et mariages, ont
I’habitude de travailler, d’une association a une autre. Ce qui est difficile, pour ne pas dire

impossible, au niveau des autres associations. En ce qui concerne le Co développement,

348



on peut dire, qu’il formalise les relations actuelles entre pays développés, et pays en voie
de développement. Les accords de Cotonou signés, le 23 juin 2000 a Cotonou au Benin,
entre les pays de la communauté européenne, et les pays d’Afrique, Caraibe, et Pacifique.
Si le Co développement est une politique inscrite dans la gestion des flux migratoires, et
intéresse le ministére de I’intérieur frangais, la volonté de réguler I’immigration est trés
explicite dans le Co développement, tel qu’il est congu par les politiques frangaises.
L’objectif du partenariat est de développer les lieux d’origine des immigrés, et ceci pour
maintenir les volontaires a I’immigration, chez eux. Une clause est d’ailleurs prévue dans
les accords de Cotonou, en ce qui concerne, les immigrés, rentrés illégalement en Europe.
Cette aide au développement est, comme I’aide au retour des immigrés, une stratégie
supplémentaire de fermeture des frontieres. En effet le fait de développer un village,
pourrait permettre de créer des emplois. En conséquence, la population locale, sera
directement intéressée par un emploi sur place, plutét que par une immigration dont les
conséquences sont incertaines. Le défi du Co développement intéresse donc aussi bien les

migrants, les résidents et les partenaires.

D’autre part, selon I’angle ou on se positionne, on peut s’interroger, si le Co
développement n’est pas une autre forme de néo colonialisme. En effet, les projets de
développement sont financés par le partenariat bilatéral apres acceptation des projets par
les structures de financement. Ce sont aussi les partenaires qui définissent les conditions de

coopération.

Ce triangle résiste difficilement au temps. L’objectif certes, est le développement
de leur localité, mais derriére cela, c’est la reconquéte d’une place que I’immigré a perdue.
Il est donc normal que des frustrations de la part des migrants eclatent, quand le partenaire
vole la vedette aux migrants et occupent par la méme occasion sa place de décideur. Les
migrants sont occultés. Ce qui pose le risque de la non-reconnaissance du lieu d’origine,
pour les immigrés. Les migrants ayant quitté leurs terres, ont souvent la crainte de ne pas
étre reconnus par leurs villages. Apres avoir ceuvré pour le Co développement, ils sont
souvent décus par ce qu’ils considérent comme de ’ingratitude de la part du village. La
question qui se pose ici, est la gestion tant politique, économique, sociale, mais également
humaine du Co développement. En étant acteurs du Co développement, les migrants
partagent en quelque sorte un lien avec leurs villages, en lui apportant les opportunités de

I’Europe, par le canal du Co développement. Par la méme occasion, ils ceuvrent pour leur

349



propre visibilité. Ils investissent la terre, qu’ils ont quittée, pour s’expatrier. Ne pas étre
reconnu par le village, est une rupture et un rejet que les immigrés ne peuvent concevoir.
Elle est vécue comme un rejet, qui renforce la culpabilité d’avoir fui sa terre. En fait, le fait
de s’investir, pour le village, est une sorte de compensation. Le rejet, est une forme de
sanction, que les migrants diolas, vivent tres mal. Le village est un idéal, et a ce titre, il
peut étre vécu, comme une obsession. Ce qui est fréquent chez les migrants diolas, ¢’est cet
amour du village, qu’ils, essaient de transmettre a leurs enfants, et de justifier aupres des
autres. Au cours des débats sur les problémes des associations de villages, on entend
souvent quelqu’un dire « Personne n’aime mon village plus que moi ». Par contre, on ne

I’entend jamais d’une collectivité locale.

Le village, est fait pour étre adulé. Les communes, le département ou encore la
région, on s’en sert. C’est un outil de développement. Cela les immigrés 1’ont bien
compris, mais n’arrivent pas encore, a transcender, un amour et une volonté de propulser
leur village devant. Ce qui est difficile a concevoir pour ces migrants, c’est d’accepter que
développer une commune, c’est développer leur village. Dans ce cas, développer le village,
est une auto réalisation. La réussite du village est un signe évident de la réussite de ses
migrants. C’est le village qui doit briller. Mais dans 1’imaginaire des migrants, le village ne
doit pas briller, sans eux. En fait, une certitude ressort de nos différentes rencontres, pour
reprendre les propos d’un migrant que nous avons interrogé lors du master : les « diolas
sont centrés sur le village, et au sein du village ils sont centrés sur leur quartier ». On peut
aller plus loin dans cette analyse et avancer qu’au sein du quartier, ils sont centrés sur leur
famille, et au sein de la famille, ils sont centrés sur eux-mémes. Nous revenons a

I’individuation d’une société égalitariste.

La question du territoire, va toujours ressurgir. Comment intégrer les migrants
diolas, dans une nouvelle dynamique de développement, qui doit placer la commune
d’abord, le département et enfin la région, au centre de tout ? D’autant plus qu’avec ’acte
3 de la décentralisation, les communes deviennent plus fortes et gagnent plus de pouvoir,
par le biais des conseils départementaux qui sont les leviers de développement. Les
migrants, dans cette nouvelle donne, doivent se repositionner et donc, comment avoir la

reconnaissance des siens ?

350



I11.3.5 Structuration des associations et partenariat

Avec la coopération et le nouveau découpage administratif, il y’a comme une perte
de ce pouvoir de développer, d’investir et par 1a de décision, que les migrants perdent en
méme temps. Avec le Co développement et I’acte 3 de la décentralisation, il ne s’agit, plus
de stratégies, économiques, uniquement. Il faut dés lors intégrer, une dynamique de
repositionnement dans les villages, d’origine, pour les migrants. Au-dela, d’un
affrontement, pour la réalisation des projets, il y’a la question existenticlle, de compter
parmi les siens. Le président de la communauté rurale cede la place a un maire dans ce
nouveau découpage administratif. Mais, au-dela de ce fait, il y’a le recul des villages qui
perdent de leurs pouvoirs au profit des communes. La terre qui était une propriété
exclusive des familles, du village, devient un bien de la commune que les élus ont le droit

d’administrer.

Ces questions ne sont presque jamais abordées, les migrants, pour la plupart ne sont
pas au fait des subtilités administratives que ’acte 3 de la décentralisation a introduit dans

la gestion des localités.

Le Co développement, n’est pas la premiere politique pensée, pour réguler les flux
migratoires, en Casamance. Marie Christine Cormier, dans un rapport de 1’Orstom®’, parle
des expériences du PIDAC*® et du SOMIVAC®**®, ou encore de la CARITAS®”, pour fixer
les populations diolas dans leurs villages. Il s’agit certes, de migrations saisonnieres, et
internes au Sénégal, mais cela n’est pas sans rappeler les principes du Co développement.

Cependant, si 1’on tient compte des modalités d’attributions des financements, on peut se

%7 ORSTOM : Office de la recherche scientifique et technique outre-mer, remplacée par I'institut de recherches pour le
développement (IRD)

%8 PIDAC : Projet Intégré de Développement Agricole de la Casamance
%9 SOMIVAC : Société de Mise en valeur de la Casamance

370 CARITAS : structure humanitaire fondée par le Secours catholique

351



rendre compte qu’elles impliquent une certaine subordination, a une politique bien précise.
Ce qui est frappant, c’est le rejet d’office de tout projet concurrentiel. Si nous tenons
compte du fait, que la mondialisation, suppose justement, concurrence, et capitalisme.
Pourquoi cela ne s’applique-t-il pas dans le Co-développement ? Autrement dit, la
coopération décentralisée, se fixe comme objectif d’aider au développement, pour arréter
les flux migratoires vers I’Europe, mais pas suffisamment, pour encourager une
concurrence éventuelle. Les projets susceptibles d’intéresser les partenaires, relévent du
domaine de la santé publique, de I’éducation, de 1’agriculture. Mais cela doit rester dans le
domaine public. L’autre probléme que souléve le Co-développement, c’est une
concurrence interne aux villages. Les propositions de projets, ne sont pas toujours
acceptées, a I’échelle des associations de villages. Mais sur ce point, nous avons, souvent
un conflit de personnes, ou de quartiers. Faire passer son projet, peut contribuer a asseoir
une certaine notoriété et donc une crédibilité, pour les ressortissants porteurs de projets. I
n’est pas faux de penser, que chaque ressortissant jauge son acceptation par son groupe,
dans 1’acceptation de ses propositions. C’est aussi, un parcours migratoire qui est jugé,

d’une certaine fagon.

Cela interpelle, la légitimité des personnes habilitées a s’exprimer, dans les
assemblées générales des réunions associatives, mais aussi et surtout, lors des congrés dans

les villages d’origine.

Si les associations de femmes, d’un point de vue financier, peuvent donner aux
femmes, un pouvoir de décision, les hommes ont traditionnellement le pouvoir politique.
Drailleurs, il est intéressant de préciser que ces associations de femmes sont d’abord des
sections des associations de ressortissants du village, et sont souvent dépendantes de
celles-ci. Encore maintenant, il y’a trés peu d’associations de femmes légalement
reconnues dans la communauté migrante diola. Certaines de leurs décisions doivent étre
validées par ’association des ressortissants. Cela laisse entrevoir, une confrontation de
personnes, et de leaders potentiels, entre les hommes qui sont les vrais dirigeants
associatifs. Ces personnes n’occupent pas forcément le poste de président dans les
associations de villages, mais sont assez visibles, dans le cadre de la coopération. Il en
résulte, une certaine compétition, qui ne peut que renforcer des rivalités villageoises déja
présentes. Il faut néanmoins souligner I’importance des titres et fonctions dans une
association. Les renouvellements de bureaux sont trés rares dans les associations de

ressortissants. Si bien que le président le restait souvent a vie. Il est courant d’ailleurs que

352



le président d’une association se voie coller le surnom « prési » en dehors du cadre
associatif. Etre président est de ce fait, un aboutissement et une grande reussite. Il serait
intéressant de s’attarder sur I’ossature des bureaux associatifs. Le président est au sommet,
et il est le premier interlocuteur, celui qui représente 1’association, auprés des autorités
locales et des pouvoirs publics, un pouvoir plus important au prési. C’est aussi un des
aspects du monde associatif, qui peut se révéler étre un vecteur de rapprochement social. 1l
permet de rassembler et de mettre autour d’une méme table des gens issus d’horizons

divers.

S’il s’agit de parler des profils des acteurs du partenariat, ils sont d’abord des
hommes, les femmes étant trés peu mises en avant. Elles sont souvent la pour 1’animation
culturelle. C’est la carte de séduction des associations. Mais elles sont trés peu citées pour

leur apport a 1’obtention d’un partenariat.

I1 y’a aussi les ambitions personnelles, qu’on ne peut ignorer dans ce cas de figure.
Elles sont niées. Est-il possible de s’impliquer totalement sans aucune ambition
personnelle ? Cela nous raméne dans les motivations personnelles, d’engagement
associatif. Cette question est éludée, par les migrants diolas. Une réponse commune est
donnée, c’est l'intérét de tous. Cet intérét integre cependant, une attente d’une
reconnaissance de I’individu, par ses pairs. Quel que soit la réussite du parcours migratoire,
les gens s’attendent a une reconnaissance de la communauté d’origine, par le parrainage

par exemple.

I1 y’a d’abord, ceux qui sont confrontés a un échec, de leur projet migratoire, et qui
cherchent a pallier cet échec, au travers de I’engagement associatif. Il y’a également, ceux
qui ont réussi leur projet migratoire, et qui attendent des leurs, de reconnaitre leurs mérites.
Il y’a cependant une autre partie des migrants qui, par dépit ou pour toute autre raison, va

manifester un désintérét pour la reconnaissance des siens.

Le systeme de parrainage peut également étre vu comme une forme de nivellement,
dans une société qui se veut égalitaire. Le choix du parrain ou de la marraine obéit a des
logiques économiques et financiéres. Si les raisons avancées sont la reconnaissance du
village ou de la communauté a la personne choisie, cette derniére est le plus souvent
quelqu’un qui dispose d’une certaine aisance financiére. Sur ce point, on peut penser a une

décapitalisation pour justement assainir et niveler la société, et éviter 1’émergence d’une

353



classe bourgeoise. La méthode est assez contradictoire, dans la mesure ou elle célébre une
personne pour récuperer le surplus et mettre au méme niveau tous ses membres. Les
sommes et dons récupérés et redistribués le sont essentiellement au bénéfice du village ou
du groupe, méme si on peut compter des individualités qui vont en profiter. Cela nous
renvoie aux transformations que le groupe a subi a la faveur des migrations et de la
modernité. Nous assistons a une nouvelle forme de griotisme avec I’apparition de
laudateurs et laudatrices, parallelement aux neveux et niéces utérins, qui avaient

traditionnellement ce role.

On peut voir les coopérations decentralisées, comme une suite logique des accords
entre états européens, francais dans le cas qui nous concerne, et états africains, sénégalais
précisément. Les accords politiques stipulent un certain nombre de points,
qu’accompagnent les accords financiers. Ces accords sont soutenus par des organismes et
associations humanitaires, d’un coté et de 1’autre par les associations de migrants.
Cependant, 1’état frangais reconnait, dans sa politique I’aide au développement. Les
structures actives dans le Co-développement, en dehors des organismes et associations,
sont les pouvoirs locaux. Les communes sont trés actives dans 1’aide au développement.
Ainsi, 1% de I’argent de ’eau est alloué aux projets, par exemple. D’un autre coté, des
organismes, comme le PAISD (Programme d’appui aux initiatives de développement), sont
soutenus par les états européens. La coopération francaise octroie une certaine somme,
pour Co financer les projets des migrants, dans leurs lieux d’origine. Le Co développement
est a I’image des relations internationales, entre pays européens et pays africains. Le
décideur reste celui, qui dispose des capitaux, en I’occurrence I’Europe, qui tout en fermant
ses frontieres, applique des mesures d’accompagnement, c’est a dire les financements et les
aides au développement. Les migrants semblent conscients de 1’enjeu non-dit, de la
politique du Co développement, a savoir, inciter le retour des migrants chez eux, et
maintenir chez eux, ceux qui aspireront a une migration vers 1’Europe. Développer des
infrastructures dans les lieux d’origine des migrants, va ainsi au-dela de I’humanitaire.
Cette prise de conscience des migrants est-elle pergue par les partenaires ? C’est la toute la
question. D’un point de vue politique, I’Europe s’est engagée dans la coopération, mais ce
phénoméne n’est pas un fait nouveau. Puisque on peut se rappeler, qu’aux premiéres
heures, des indépendances africaines, il y’avait la coopération, notamment dans le
domaine, de la santé et de 1’éducation. Il s’agissait dans ces cas, de spécialistes de la santé
ou de I’éducation, qui partait de I’Europe en qualité¢ de formateurs ou de soutiens aux pays

en voie de développement. Ce qui est encore le cas, mais d’une fagon, légeérement
354



modifiée. Les populations locales, sont de plus en plus impliquées. Mais qui est décideur ?
Il y’ a dans ce partenariat triangulaire, trois acteurs, qui sont les bailleurs, les migrants et
les populations locales. Ce triangle, tient compte, cependant des politiques locales, et pour
fonctionner, doit compter sur les migrants, qui servent de relais entre les locaux, et les
bailleurs. Le véritable décideur est celui qui apporte ses capitaux. Cependant, ces capitaux,
il ne peut les injecter, que dans le cadre d’une entente, d’accords préalables sur le principe
du partenariat. L’enjeu majeur du Co-développement, c’est de défendre des projets plus
importants, qui ne peuvent étre soutenus, que dans le cadre d’une structure plus large, celle

de la collectivité locale.

Au niveau du PAISD, les associations de migrants diolas ne sont pas les plus
engagées. Treés peu de réalisations dans les régions de Ziguinchor, Sédhiou et Kolda,

portées par les associations de migrants diolas sont relevees par cette structure.

Il faudrait donc une meilleure compréhension de tous ces regroupements, qui, ont
jusque-la ceuvré de fagon solitaire et individuelle pour le développement de leurs villages

d’origine.

L’histoire des migrants diolas est faite de relation directe a un village. Les grands
ensembles ne font pas partie de leur héritage. Ils ont été formatés a une compétition entre
villages, et non a se fédérer pour former des grands empires. Comment dans ce cas, penser
a créer un empire, fut-ce un ensemble économique ? L’objectif, ¢’est d’arriver a fondre
tous les intéréts et & développer une région. Le probléme c’est que la région est un idéal.
Le groupe ethnique diola reste une théorie, un groupe qui a du mal a transcender les

différences zonales et a s’unifier.

En outre, en parlant de la coopération bilatérale, les immigrés se retrouvent frustrés
a ’arrivée. Le concept en soi, exclut de par son appellation « coopération bilatérale » une
troisieme entité. Or le partenariat en général, est le fait des migrants qui ont su vendre leur
lieu d’origine a une structure ou une ville dans le cadre d’un protocole d’accord ou d’un
jumelage. Il est tres fréquent de voir se développer des liens entre résidents et partenaires,
et une mise a I’écart des migrants. Ainsi de partenaires avec les structures existantes dans
le pays d’accueil, se développe une rivalité que 1’on peine a dénoncer. Le malaise des
immigres face a ces situations est perceptible. Il faut aussi questionner la maitrise des

regles de coopération de la part des parties concernées. Les rapports ne sont pas forcément

355



équilibrés. 11 y’a d’un coté les partenaires, ou coopérants, qui détiennent le pouvoir
¢conomique et donc, forcément le pouvoir de décision, de I’autre c6té, ce sont les migrants,
qui, méme si ils sont naturalisés, restent parfois enfermés dans un piege communautaire, et
s’affranchissent difficilement d’un complexe de soumission. Cela peut se comprendre par
le parcours migratoire. Les premiers migrants sont souvent des ouvriers. Les rapports de
classe vont s’inviter dans le Co-développement, a travers les relations entre le patronat,
symbolisé ici par le coopérant, et I’ouvrier représenté par 1’immigré. Méme si, des lois et
des protocoles sont signés pour encadrer le partenariat, celui-ci est d’abord régie par des
humains, qui de surcroit s’inscrivent officiellement dans le bénévolat. Ce sont les
concernés eux-mémes qui écrivent et font la coopération bilatérale, par le canal des
associations, tant du coté partenaire, que du coté immigrés. Il y’a de ce fait, des lois qui
peuvent se révéler étre un frein, a ’action du partenariat. Nous avons, pour exemple, le
Sénégal qui avait instauré un visa d’entrée biométrique sur son territoire en 2013. On
pouvait saluer une volonté de la part du Sénégal, d’appliquer les mémes régles qui lui sont
appliquées par les autres pays. Cette loi a été fortement décriée, par les ressortissants
sénégalais eux-mémes, mais également par les membres des associations humanitaires qui
interviennent au Sénégal. Ces derniers trouvaient exagéré de devoir payer un visa pour

apporter une aide aux localités du pays. Cette loi a été abrogée finalement.

Dans le cadre de ces relations assez déséquilibrées, il est difficilement possible, aux
associations d’immigrés, et en conséquence aux immigrés, membres de ces associations, de
pouvoir s’affirmer et de décider. Ils sont surtout des exécutants ou des facilitateurs, qui
sont consultés pour avis parfois. Ce qui explique, qu’au fil du temps, ils finissent par

perdre de I’importance dans ce partenariat triangulaire.

Lors des rencontres entre les trois parties, a savoir le partenaire, le village ou la
commune et les immigrés, ces derniers s’estiment souvent oubliés et négligés. Nous

retrouvons la encore une position que nous pouvons qualifier, d’ambigué de I’immigré.

Finalement, nous pouvons convenir que le pouvoir moderne chez les diolas est
détermine par le pouvoir d’achat. Il est économique a I’instar de ce qui se passe dans le
monde. La migration a des objectifs économiques dans un premier temps. Il est donc
normal qu’il y ait un retour pour le village. Il faut investir la terre autrement. Et c’est ce
que le migrant élu fait, en devenant parrain et en faisant preuve de générosité pour son
terroir. En le faisant, il détient un pouvoir social et politique. Il a le crédit et peut impacter

sur le cours des événements dans son village. Nous en revenons toujours, a la

356



problématique centrale du migrant : exister aupres des leurs, ne pas étre oublié. D’un autre
coté, le village garde son pouvoir de contrdle sur ses ressortissants. 1l a une mainmise sur
eux. Il reste le faiseur de roi. Il a le pouvoir de déchoir dans un monde moderne régi par
des lois administratives. C’est ce qui peut justifier que dans les associations de migrants
diolas, les questions de leadership restent un probléme crucial. L’enjeu ne se trouve pas en
contexte migratoire, mais trouve ses sources dans le village d’origine des membres de
I’association. Cela peut justifier le nombrilisme qu’on peut remarquer dans les grandes
associations a objectif fédératif. Le Village restera au centre de 1’individu diola. Il sera au
début et a la fin de son parcours migratoire. Il ne peut se réaliser qu’a travers son village

d’origine, la terre des ancétres.

Cela peut se comprendre pour une population profondément ancrée dans la terre des
ancétres, qui ne saurait exister autrement, sans cette corde « kanew » qui le rattache aux
ancétres. Les transformations sociétales et 1’évolution des régles ne font que renforcer cet

ancrage de I’individu a sa terre, sinon le besoin de reconnaissance des siens.

Cependant, dans une société initiatique comme celle des diolas, le Bukut demeure
un déterminant incontournable pour 1’accession a une place de décision dans le village. Ce

qui exclut de facto, les femmes du vrai pouvoir traditionnel.

En conclusion, nous concevons que le pouvoir chez les diolas obéit a une logique
d’urbanisation et d’économie. Il est certes horizontal, mais la verticalité s’introduit de plus
en plus avec les nouvelles formes d’échanges économiques et financieres. A 1’ére moderne,
on constate un conflit entre conception du pouvoir traditionnel et conception du pouvoir
moderne. Les migrants diolas sont pour ainsi dire écartelés entre leurs localités d’origine et

leurs terres d’adoption. Tout le propos pour eux est de réussir a concilier les deux.

I y’a une visibilit¢ que les associations offrent et les membres de ces
regroupements en sont conscients. D’autre part, il y’a une évolution du monde associatif,
qui se repense et se réinvente sans cesse. Les associations villageoises continuent d’exister
et se renforcent avec des migrants et leurs descendants qui ont encore plus besoin de
consolider le lien avec le village. On peut méme dire, que les ressortissants des villages

recréent un lien qui s’effrite avec la distance.

357



Mais, a co6té de ces associations traditionnelles, on voit 1’émergence des
associations qui se veulent filiales. Elles sont une quéte de réponses aux questions sur
I’origine et sur les reperes des immigrés. C’est aussi le cas des uniformes vestimentaires
qui manifestent une volonté d’unifier des populations autour d’un théme ou d’une

cérémonie.

Les associations, de facon genérale, deviennent un enjeu de pouvoir, en ce sens
qu’elles offrent des opportunités, a ceux qui en ont le contrdle, d’atteindre le pouvoir. Elles
sont souvent le théatre de conflits entre les membres, le creuset des passions, et souvent
une porte d’entrée au monde politique. En effet, la transition entre mouvement associatif et
militantisme politique est vite faite. C’est en ce sens qu’elles intéressent beaucoup les
politiques de tout bord. Ce n’est pas un hasard, si au Sénégal, a coté des partis politiques
traditionnels, nous avons la société civile, qui est présentée comme un gendarme des
politiques. Cette société civile est encore plus puissante quand elle a le cachet de la
diaspora. C’est le cas des associations des migrants. D’ou les stratégies et combats pour
avoir le controle de ces associations, notamment, a I’approche des enjeux électorales dans
le pays d’origine. La question est justement, quelles limites il faut fixer aux associations ?
Quelle est leur véritable pouvoir d’influence sur le fonctionnement et la gestion des

villages, communes, voire, pays ou elles interviennent ?

358



Conclusion

Les migrations, sont au cceur des débats internationaux actuels. Elles sont le
phénoméne du 21éme siécle. Beaucoup de questions sont posées a ce qui est abordée
comme un probleme. Quelles solutions faut-il apporter a ce phénomene ? Nous pensons,
qu’il faut d’abord poser le débat et questionner les regles de départ. Ce qui est loin d’étre

simple.

Notre constat est que I’immigration est prise dans une grande homogénéité qui nie
la grande diversité du monde des migrants. A notre sens, cette grande diversité gagnerait a
étre analysée, comprise pour mieux définir et cerner les politiques migratoires. C’est ce

que nous avons voulu faire dans cette étude sur les migrations diolas.

L’histoire des migrations, comme [’ont soutenu les premiers spécialistes des
questions migratoires, comporte deux aspects qui vont nous permettre d’écrire cette grande

histoire des migrations du monde : I’émigration et I’immigration.

Or, nous le voyons, les analyses et les débats sur les migrations se résument surtout
a I’immigration. Faut-il ignorer la part la plus importante, qui est la partie émigration ?

C’est cette partie qui, a notre sens permet de mieux cerner les phénomenes migratoires.

Nous avons choisi d’interroger les migrations diolas, notamment les rapports au

pays d’origine et les enjeux de pouvoirs.

Et au terme de nos recherches, nous en arrivons a la conclusion, qu’il y’a une base
commune aux migrations, c’est la détermination de trouver un ailleurs meilleur que chez
soi, ou plus clairement trouver quelque chose que 1’on n’a pas chez soi. C’est la premiére

explication que nous avons et que 1’on retrouve dans presque tous les projets migratoires.

359



Il 'y a par ailleurs, une autre vision, qui est largement véhiculée, mais qui est
discutable, c’est la fuite des migrants : fuite d’une misére sociale ou économique, fuite
politique, fuite familiale. Toute migration n’est pas forcément une fuite. Chercher un
ailleurs meilleur, ne signifie pas fuir sa terre. Cette perception est néanmoins intégrée par
les migrants eux-mémes. C’est ce qui justifie ce besoin viscéral de se racheter d’avoir fuli,
de justifier le départ et de fait important, exister en détenant un pouvoir de décision sur les
fonctionnements dans leurs lieux d’origine. En ce qui concerne les migrants diolas, ce
besoin de justifier ce départ s’exprime totalement dans les regroupements comme les
associations qui sont le cordon ombilical qui rattachent les migrants a leurs lieux d’origine,

chez les diolas, le village.

Nous avons usé de I’expression « Enjeux de pouvoir », parce que nous soutenons
I’hypothése que dans un monde moderne, fut-il diola, il est impossible d’ignorer les jeux
de pouvoirs, les stratégies que les individus mettent en place pour s’imposer dans leurs
lieux de résidence et dans leurs lieux d’origine. Nous ne partageons pas les théories selon
lesquelles, les sociétés diolas sont anarchistes. Nous avons tout au long de cette étude tenté
de démontrer la complexité de ces groupes. Il n’y a pas un seul modéle de pouvoir,
pyramidal en ’occurrence. Il y en a plusieurs types, notamment le modéle diola. Et ce
modele, avec les évolutions économiques, avec les migrations et leurs conséquences va se
transformer. Les associations seront 1’endroit témoin de ces transformations qui affectent
les immigrés, les locaux et les partenaires engagés dans la coopération bilatérale. On
devrait plutét parler de coopération trilatérale, puisqu’il y’a trois entités qui sont

concernées par ces nouvelles formes d’échange.

Les complexités des migrations diolas trouvent deéja leur origine dans leurs
caractéristiques. L’individu diola, dans son enchassement a sa société, peine a s’émanciper
pour pouvoir affirmer son identité individuelle. Il reste un élément, certes déterminant,

mais juste un élément interchangeable d’une chaine bien structurée.

Les questions identitaires restent encore inexplorées. Elles sont pourtant la clé
d’une meilleure compréhension et donc une meilleure gestion des mouvements humains.
La base est bien entendu économique, mais c’est la société qui détermine 1’économie et qui

la gére.

360



Il importe, a notre sens de questionner I’histoire des populations et plus les identités
qui gagneraient a étre interroger. La fameuse question « aw bey ?» que les diolas posent a
leur interlocuteur pour le situer, réesume ce besoin que tout individu, diola ou non, a de

comprendre et de découvrir son vis-a-vis, 1’autre, 1’étranger, bref le Migrant.

Nous avons choisi de suivre les associations, qui sont les répliques des villages
d’origine des migrants. Nous pouvons qualifier de « village déplacé », dans le sens ou les
migrants diolas ont essayé de transposer leurs valeurs et leurs cultures dans ces terreaux
que constituent les associations. C’est le lien ombilical qui les rattache encore a cette terre
des ancétres dont ils ne se sont pas affranchis. Les associations peuvent méme étre vues
comme un refuge pour le migrant dans son hésitation identitaire. C’est la vitrine des jeux et

stratégies de pouvoir que I’immigration a introduit, dans ces groupes.

En somme, notre étude s’est focalisée sur les populations diolas, sur leurs
migrations et sur les nouveaux enjeux de pouvoirs que les migrations et les nouvelles

économies ont introduits dans le fonctionnement de ce groupe.

La fidélite et l'allégeance au village, fait penser a un certain repli identitaire.

Finalement, au-dela de la problématique du pouvoir, la question fondamentale des
migrants diolas est comment étre de son village, et surtout ne pas disparaitre de la mémoire
des siens, en France ? Cette question nécessite une reconnaissance des associations de
migrants, dans le village d’origine. Cette reconnaissance, entraine ipso facto, la
reconnaissance, des membres, et ressortissants de ce village, en France. Or cette
reconnaissance se fait souvent au détriment du bien étre des individus membres de
I’association en contexte migratoire. Il y’a donc une contradiction entre le besoin de
reconnaissance individuelle qui est légitime et le pacte de loyauté tacite envers le lieu

d’origine qui nécessitent un oubli de soi et un effacement de la personne.

Le développement d’un village impose des sacrifices et, souvent, l'objectif
d'entraide et solidarité envers les membres des associations de villages, en France est trahi.
Tous ces facteurs font des associations diolas, un collectif d'individus, sans un lien social

suffisamment fédérateur, pour donner une force impulsive a une structure plus large,

361



comme ADECORS, SOFORAL, ou encore FACE, qui lui permettra de penser
développement des communes ou du département et entraide sociale, qui concerne les

individus.

Ce fonctionnement fait penser a une sorte de libéralisme assez sauvage, ou rien
n'est négligé pour faire briller le nom des villages au détriment, des devenirs et réussites
individuels. Cette quasi-devotion pour les villages, favorise plutdt, des rivalités inter-
villageoises et individuelles. Les réticences des populations, a étre diluées, dans une méme
entité plus large, sont assez communes, a toute population confrontée a cette
problématique. Il est certes de I’intérét des migrants diolas de se fondre dans un groupe
homogene, mais ce n’est pas sans penser, a une certaine négation des histoires de chaque
village. Les villages se sont construits assez longtemps, pour former un noyau dur. Il est
concevable, qu’il soit difficile pour les ressortissants de s’aliéner pour n’étre qu’un. Il
s’agit, ici plus d’un instinct de survie, qui est entretenu par des valeurs transmises aux

ayants droit.

Le bukut, contribue certainement, a préserver les acquis de chaque village. Mais
étant une femme, nous ne disposons pas d’assez d’¢éléments pour étayer cette théorie. A
I’image des états, ou des régions, I’objectif de chaque village et de chaque individu, n’est-il
pas finalement d’exister, au-dela de toute autre considération. A partir de 13, la question
angoissante, qui se pose aux ressortissants villageois, c¢’est la survie de 1’individu. Car
qu’est ce qui fait I’individu, si ce n’est un ensemble de valeurs, une histoire, une terre,
voire un territoire qu’il a acquis de ses ascendants. Cette angoisse, est bien exprimée par
les jeunes descendants d’immigrés, quand ils s’interrogent sur leur identité diola. « Le
diola va disparaitre ». Derriere cette assertion, on peut entendre « je vais disparaitre en

tant qu’individu »

La construction identitaire dans cette étude, révéle, un processus trés complexe, qui
implique, village d’origine, et pays d’accueil. Cette construction différe selon, les groupes

concernés et selon les individus également.

Au terme de nos recherches, nous en arrivons a la conclusion, que, les enjeux de
pouvoirs modernes sont definis et déterminés par I’immigration. La quéte migratoire du
diola va D’amener a toujours chercher 1’approbation du Village, a travers son

investissement associatif, son implication dans les projets de développement, son besoin

362



d’étre reconnu. Mais, on ne peut nier, que le pouvoir chez les diolas, c’est finalement, le

Village, qui détient le vrai pouvoir.

ANNEXES

CARTE ADMINISTRATIVE DU SENEGAL

o A 80 8.
"l A 7
=i M}\‘ ﬁ $ & Legend
L2 ey < N o
g " Q —— Reseau_Routier
[] SENEGAL

Meters
o 21500 €23000 126 000

Figure 10 Carte Administrative Senegal

363



Figure 11 Image d’Ebaraay

364



Figure 12 Image Kajendu

365



Figure 13 Image de kumpo en Casamance

Figure 14 image Kumpo en Europe (Frankfurt, 2016)

366



Figure 15 Animation culturelle des AFBF en juin 2013 féte de la ville de Gentilly

Figure 16 Stand de 1’association AFBF juin 2014 Gentilly

367



BATLA

i

Figure 17 Image Participation des femmes de Baila le 21 juin 2016 a Gentilly

368



i

o r

: %,
e’ 'ﬁ” s P N 2y
P VYl N RN '»‘.A'

vicid

1 Ep;TION

Figure 19 Image avec ambassadeur du Sénégal en France JFD 26 avril 2016

369



Figure 20 Image Accueil de la maire de Gentilly

370



Tableau récapitulatif des migrations et associations diolas

ANNEES

LT02-TT02 se|ol Sawwia) Sap asuanor
GT0¢-0T0¢C se|olp je|iq eesower
sajeUNWWOD sIouInNo
8002 SUOIBIN0SSY19 Saal10s ‘sialoid
UGC_C_E\O&.
€002 SUOIBII0SSY Saunuo |
sawiwioy sap EEN[UERET)
TO0Z3lelIwey uoieiBI uoneladood 18l014 Inga@
¢ 886T |e40J0S $93110S
asloabe|IA
86T - SUONRIN0SSY S9a110S
066T/086T Sjueipnlg -
12J09SyY 100} S10UIN0} 19
0861 - JOIpUBWIEYSLIBOU0D ‘S9a110S
SawIwa4
sap sajel|iwe}
v16T suoleIbIN - -
SaAITL91031
2.6T/196T Sinaj|renel | anbep E eI $92110S
0.6T-096T - 4N
SIHIVLITIN
¢ 0S6T  SNOILVYOIN
(%]
[%2] Z n
= e =
L
n 2 < s 2
L < O w =
O le) = Q
g9 2 g =
> = < [ H

Figure 21 Tableau recapitulatif des migrations Diolas

371



Les six jours de la semaine diola fofii :

Fuganjol,
Fusilaay,
Fukojine,
Funakak

Fucanambur

372



BIBLIOGRAPHIE

Annales sénégalaises de 1854 a 1885 : suivi des traités passés avec les indigénes,
Paris Maisonneuve Frere et CH. Leclerc, 1885.

ANSART, Pierre, Les sociologies contemporaines, troisieme édition revue et

augmenteée, ed du Seuil, 1990

Agence Régionale de développement de Ziguinchor, déecembre 2008, Plan annuel

d’investissement 2009 de la Communauté rurale de Suelle

BAUM, Robert, Shrines of the slave-trade. Diola religion and society in pre-

colonial Senegambia.Oxford, Oxford University Press, 1999.

BEAUD Stéphane, WEBER Florence, Guide de I'entretien de terrain, La

découverte, « Reperes », 2003
BECK, Ulrich, Pouvoir et contre-pouvoir : a I’heure de la mondialisation, 2002

BENGUIGUI, Yamina, 1997, Mémoires d’immigrés : 1’héritage maghrébin, Paris :
Albin Michel

BLANCHARD, Pascal et BANCEL Nicolas, De I’indigéne a I’'immigré, Parsi,
Gallimard, 1998

BLANCHET Alain, GOTMAN Anne, 2007, L’enquéte et ses méthodes,
L’entretien, Armand Colin, 126 p

BONIN Hubert, CFAO (Compagnie francaise de I'Afrique occidentale) : cent ans
de compétition, Paris, Economica, 1987, 560 p.

BOSC Pierre-Marie, A la croisée des pouvoirs : Une organisation paysanne face a
la gestion des ressources, Basse Casamance, Sénéegal, CIRAD, 2005 (ISBN 2876146010)

BOURDIEU Pierre, La domination masculine, éditions du seuil, collection Points,
1998, 182 p

BOURDIEU, Pierre, « Les rites comme acte d’institution », in, Actes de la

recherche en sciences sociales, année 1982, vol. 43, N° 43, pp. 58 -63,

373


https://fr.wikipedia.org/wiki/CIRAD
https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2876146010

BROSSELARD-FAIDHERBE, Henri (1855-1893). La Guinée portugaise et
les possessions francaises voisines : conférence faite le 2 avril
1889, a la Société de géographie de Lille / par le capitaine H.
Brosselard,.... 1889.

COLY Jean Martin, L’cthnie, une histoire complexe

COLY Jean Martin, 2004, Trajectoire et réseaux communautaires des femmes

diolas a Bordeaux, Intura

CORMIER Marie-Christine, 1984, Les jeunes diolas face a I’exode rurale, Cahier
ORSTOM, série Sciences Humaines, vol. XXI, nos 2-3, 1955: 267-275.

DARBON Dominique, L’administration et le paysan en Casamance . eSsai
d’anthropologie administrative, Pedone, 1988, 222 p. (Thése publiée) (ISBN 2233001850)

DAUM Christophe, 2005, « Les immigrés et le co-développement » Ceras — revue
Projet n°288

DAUM, Christophe, 1998, Les associations de maliens en France : Migrations,

développement et citoyenneté, Karthala

DIA Hamidou, Comment les migrations internationales reconfigurent les relations
entre conjoints et les identités conjugales au sein de couples sénégalais, Genre et famille en

Afrique Volume 43, numéro 2, automne 2014, Association des démographes du Québec

DIEDHIOU Lamine, Riz, symboles et développement chez les Diola de Basse
Casamance, PU Laval, 2005 (ISBN 2763781802)

DIOP Abdoulaye Bara, La sociéte wolof, tradition et changement, Paris, Karthala,
1981,359p

DIOP Cheikh Anta, L 'Afrique Noire traditionnelle, Présence africaine, Paris, 1960.

DJENEDJI Abdallah, Implantation et expansion des ordres Qadiriyya et
Tidjanniyya en Casamance, Dakar, Université de Dakar, 1983, 107 p. (Mémoire de

maitrise)

DUBY Georges, 1945, Recherches récentes sur I’ancienne communauté rurale en

Bourgogne, Les études rhodaniennes, volume 20, N° 20-3, pp. 193-195

374


https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2233001850
https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2763781802

DURKHEIM, Emile, Le Suicide

DUMONT Louis, homo hierarchicus. Essai sur le systeme des castes, Paris,
Gallimard, 1966,445p.

FAVRET — SAADA Jeanne, Les Mots, la mort, les sorts : la sorcellerie dans le
bocage, Gallimard, 1977

FELDMAN Nehara, L'ethnicisation des rapports de genre: les fonctions
ambivalentes des femmes dans une association d'immigrés maliens Migrations Société:
Femme dans la migration, vol. 17,99-100, 2005.-p. 107-118

FOUCHER Vincent, Les relations hommes-femmes et la formation de 1’identité

casamancaise

FREEDMAN Jane, TARR Carrie, 2000, Women, Immigration and Identities in

France, Berg Editorial offices
FRIEDBERG Erhard, Le pouvoir et la régle, Editions du Seuil...

GODELIER Maurice, Sociétés a big men, sociétés a grands hommes :

figures du pouvoir en Nouvelle-Guinée, Journal de la Société des Océanistes, Année 1990, 91
pp. 75-94

GIRARD Jean, Associations traditionnelles en Casamance et monde moderne,
Dakar, Université de Dakar, 1964, 146 p. (Diplome d’Etudes Supérieures)

GIRARD Jean, Genése du pouvoir charismatique en Basse-Casamance sénégal,
Dakar, IFAN, 1969, 364 p.

GUILLO Bertrand de Suduirant, Kassoumaye: Une case en Casamance,
Confluences, 2005 (ISBN 2914240643)

GUILLAUMIN Colette, 1992, Sexe, Race et Pratique du pouvoir : I’idée de Nature,

Coté-femmes

Institut Panos Paris, 2001, Des voix de I’immigration pour un développement

pluriel, Karthala

http://horizon.documentation.ird.fr/exl|

doc/pleins textes/pleins textes 4/sci hum/19368.pdf

375


https://www.persee.fr/collection/jso
https://www.persee.fr/issue/jso_0300-953x_1990_num_91_2?sectionId=jso_0300-953x_1990_num_91_2_2879
https://fr.wikipedia.org/wiki/IFAN
https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2914240643
http://horizon.documentation.ird.fr/exl%20doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
http://horizon.documentation.ird.fr/exl%20doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf

HOUSEMAN & SEVERI, Michael et Carlo, Naven ou le donner a voir. Essai
d’interprétation de 1’action rituelle, Paris, CNRS Editions Editions de la Maison des

Sciences de I’ Homme, 2eédition, 2009.

JOURNET — DIALLO Odile, Les Créances de la Terre : chroniques du pays Jamaat
(Joola de Guinée Bissau) Brepols, Collection de 1’Ecole Pratique des Hautes Etudes,

volume 134

LACROIX Thomas, « Deux décennies de transnationalisme associatif : continuites
et changement », in Revue Hommes et Migrations, Revue francaise de référence sur les

dynamiques migratoires, 1303/2013, Diasporas Marocaines

La gazelle de Kassoumai, décembre 2006, N° 6

LAMBAL Raphael « La rencontre de Malraux et de la reine Sebeth », Revue
d'histoire littéraire de la France 2005/4 (Vol. 105), p. 1009-1019.

LAMBERT Michael C., Longing for exile: Migration and the making of a
translocal community in Senegal, West Africa

LAMBERT Michael C., 2003, Réflexions sur le multilocalisme et les migrations au
sud du Sénégal et ailleurs, N°3 Migrations et Sénégal

Langue(s) et immigration(s) : société, école, travail, 2009, sous la direction de

James Archibald et Stéphanie Galligani, L’Harmattan
LAVILLE Jean Louis, 2010, Politique de 1’association, Seuil

LAVILLE Jean-Louis et SAINSAULIEU Renaud, Sociologie de I'association, 1997
Des organisations a I'épreuve du changement social, Paris, Desclée de Brouwer,

Constitution belge, Ministére de la Justice, 2002.

Les archives des procés-verbaux des réunions de la Jeunesse Cordiale de Baila en

France, depuis 2003.
Les archives des proces-verbaux de 1’association ADECORS depuis 2009

Les archives des procés-verbaux des assemblées générales des associations UDBF,

Keloumak

Les archives du club Atome de Baila, de 1970 & 1972

376



Les femmes de I’immigration au quotidien, 1997, sous la direction de Nadia

Bentchicou, I’Harmattan

LAURIN-FRENETTE Nicole, 1978, Classes sociales et pouvoir : les théories

fonctionnalistes, Presses Université du Québec, 360 p.

LINARES Olga F., “Going to the city... and coming back? Turnaround migration
among the Jola of Senegal”, Africa: Journal of the International African Institute, Vol. 73,
N° 1 (2003), pp. 113 -132

LINARES de sapir, Olga « Shell middens of lower Casamance and problems of
Diola protohistory », West African Journal of Archaeology (Oxford University Press),
Ibadan, 1971, vol. |, p. 23-54

LINARES Olga F., Prayer, Power, and Production: The Jola of Casamance,
Senegal, Cambridge University Press, 280 p. 1992

MANGA Jean Baptiste Valter, Chanter les ancétres pour enraciner les vivants chez
les J6ola de Casamance (Sénégal)

MANGA Jean Baptiste Valter, Une monarchie dans un état postcolonial.

Anthropologie de la royauté a Oussouye (Sénégal) thése soutenue le 05 février 2015.

MARCHESIN Philippe, 2001, Les nouvelles menaces : les relations Nord-Sud des

années 1980 a nos jours, Karthala

MARUT Jean Claude La question de Casamance (Sénégal). Une analyse

géopolitique, these de doctorat, Paris, Université de Paris 8, 1999

MATHIEU Nicole-Claude, ed. - L'arraisonnement des femmes. Essais en

anthropologie des sexes

MC DOWELL Linda, Gender, Identity and Place, 1999, University of Minnesota

Press

MEGUELLE Philippe, Les difficultés d’implantation de la chefferie coloniale dans
les pays diola de Basse Casamance, 1890-1923, Université de Dakar, 2001, 89 p.
(Mémoire de DEA)

MINCES Juliette, 2004, La génération suivante : les enfants de I’immigration,
Editions de I’ Aube

377



NDOYE Ndeye Coura, 1999, Place et role des femmes dans les stratégies de

reproduction sociale familiale en milieu rural de Basse Casamance, Sénégal
NOIRIEL Geérard, 1988, Le creuset francais, Seuil
NOIRIEL Gérard, 2002, Atlas de I’immigration en France, Ed Autrement

PALMIERI Paolo, Retour dans un village diola de Casamance, L’Harmattan, 1995,
488 p. (ISBN 2-7384-3616-1)

PARE Ibrahima, Evolution économique de la Casamance (1880-1930), Dakar,
Université de Dakar, 1981, 130 p. (Mémoire de maitrise)

PELISSIER (P.), 1966. Les paysans du Sénégal. Les civilisations agraires du Cayor
a la Casamance. Fabrégue, Saint-Yrieix-la-Perche.

PETIT Agathe, Des funérailles de I'entre-deux Rituels funéraires des migrants
Manjak en France Archives de sciences sociales des religions, 131-132, Edition de
I’EHESS, 2005

PHETERSON Gail, Le prisme de la prostitution, Paris, L’harmattan, Bibliothéque
du féminisme, 2001, 211 p

POIRET Christian, 1997, Familles africaines en France: ethnicisation, ségrégation

et communalisation, I'harmattan Paris: CIEMI

POUTIGNAT Philippe, STREIFF-FENART Jocelyne, 2005, Théories de 1’ethnicité

suivi de Fredrik Barth, Les groupes ethniques et leurs frontieres, PUF, Paris, 270 p

QUIMINAL Catherine; TIMERA Mahamet 1974-2002 Les mutations de

I'immigration ouest africaine; In: Hommes et migrations, vol.1239, 2002. - p. 19-32

QUIMINAL Catherine. Emigrés, immigreés : de lI'associatif au politique, Tumultes:

Citoyennetés cosmopolitiques, vol. 24, 2005. - p. 91- 110

QUIMINAL Catherine, 1991, gens d’ici, gens d’ailleurs, Christian Bourgeois
éditeurs, 222p.

REA Andréa ; TRIPIER Maryse, 2003, Sociologic de I’immigration, La

découverte, 123p.

378


https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2-7384-3616-1

ROBIN Nelly, « Le déracinement des populations en Casamance. Un défi pour
I'Etat de droit », Revue européenne des migrations internationales, 2006, vol. 22, n° 1, p.
153-181

ROCHE Christian, 1976, Histoire de la Casamance : Conquéte et résistance : 1850-
1920, Karthala, 408 p. (These Université de Paris I, remaniée) (ISBN 2865371255)

ROWLAND Robyn, 1952, Woman herself : a transdisciplinary perspective on
women’s identity, 232 p.

SABATIER Antoine , Le Séenégal : sa conquéte, son organisation (1364-1925)

SAGLIO Christian, Casamance, L’Harmattan, 2004, 176 p. (ISBN 2-85802-403-8)

SAYAD Abdelmalek, 2006, L’immigration ou les paradoxes de 1’altérité : 2. Les

enfants illégitimes

SAYAD Abdelmaleck, 1999, La double absence, des illusions aux souffrances de

I'immigré. Préface de Pierre Bourdieu. Paris, Seuil, 448p.

SNYDER Francis G., Capitalism and Legal Change: An African Transformation,
Academic Press, New York, 1981, 334 p. (ISBN 0-12-654220-1)

SNYDER Francis G. , « Land Law and Economic Change in Rural Senegal: Diola
Pledge Transactions and Disputes », in lan Hamnett (dir.), Social Anthropology and Law,
(Association of Social Anthropologists Monograph 14, Academic Press, Londres, New
York, San Francisco, 1977, p. 113-158 (ISBN 0-12-322350-4)

TABET Paola, 1998, La grande arnaque. Sexualité des femmes et échange

économico-sexuel, Paris, Bibliothéque du féminisme, 207p.

TENDENG Antoine, Les sources de [’histoire de la Casamance aux archives du
Sénégal (1816-1920), Dakar, Université de Dakar, 1974, 383 p. (Mémoire de maitrise)

TEIXEIRA Maria, « Sorcellerie et contre-sorcellerie : un réajustement permanent
au monde », Cahiers détudes africaines, 189-190 | 2008, Edition de ’EHESS.

TIMERA Mahamet, 1996, Les Soninkés en France : D’une histoire a I’autre,
Karthala

379


https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2865371255
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2-85802-403-8
https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/0-12-654220-1
https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/0-12-322350-4

VAN DEN BERGHEN Constant et MANGA Adrien, Une introduction a un
voyage en Casamance : Enampor, un village de riziculteurs en Casamance, au Sénégal,
L’Harmattan, 2000, 292 p. (ISBN 2738479618)

WEBER Florence, le travail a c6té : étude d'ethnographie ouvriere
WEBER Max, 1971, Economie et société, 1

WEBER Max, 2000, L’Ethique protestante et 1’esprit du capitalisme, Flammarion
London, Sage Publications Ltd

YUVAL-DAVIS Nira, Gender and Nation, 1997, L
URL: http://www.ceras-projet.com/index.php?id=1177

http://www.cairn.info/revue-pensee-plurielle-2004-1-page-11.htm

http://www.pepam.gouv.sn/index.php
http://www.dictionnaire-juridique.com/definition/pouvoir.php

http://horizon.documentation.ird.fr/exI-
doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/36875.pdf

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/cea_0008-
0055_1962_num_2_8 3257

http://horizon.documentation.ird.fr/exI-

doc/pleins_textes/pleins_textes 4/sci_hum/19368.pdf

http://horizon.documentation.ird.fr/exI-
doc/pleins_textes/pleins_textes 4/sci_hum/19368.pdf

https://www.cairn.info/revue-nouvelles-questions-feministes-2008-3-page-143.htm

http://www.decentralisation.gouv.sn/?9=1%E2%80%99acte-iii-de-la-

decentralisation

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/arss 03355322 1982 num
43 1 28

http://horizon.documentation.ird.fr/exl-
doc/pleins_textes/pleins_textes 4/sci_hum/19368.pdf

http://www.persee.fr/doc/jso_0300-953x_1990 num_91 2 2879
380


https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2738479618
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/cea_0008-0055_1962_num_2_8_3257
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/cea_0008-0055_1962_num_2_8_3257
http://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
http://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
http://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
http://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
https://www.cairn.info/revue-nouvelles-questions-feministes-2008-3-page-143.htm
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/arss_03355322_1982_num_43_1_28
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/arss_03355322_1982_num_43_1_28
http://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
http://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
http://www.persee.fr/doc/jso_0300-953x_1990_num_91_2_2879

http://www.pepam.gouv.sn/PLHA/PLHA COUBALAN Final.pdf

http://www.consulsen-paris.com/Journee-des-femmes-diolas-avec-le

381


http://www.pepam.gouv.sn/PLHA/PLHA%20COUBALAN%20Final.pdf
http://www.consulsen-paris.com/Journee-des-femmes-diolas-avec-le

RESUME ET MOTS CLES

Cette thése revient sur les migrations diolas et les évolutions identitaires qui accompagnent
ces populations au contact d’autres groupes, et a la faveur des déplacements de personnes.

L'immigration diola tres peu étudiée, est abordée dans cette thése, a travers les
associations, informelles ou celles qui relévent de la loi 1901, pour celles légitimées par
I’autorité préfectorale en France.

Ces regroupements constituent un creuset par excellence, pour analyser les enjeux de
pouvoirs chez des populations héritiéres d'une autre forme de pouvoir. Les liens envers le
lieu d'origine questionnent au-dela des parcours migratoires, les histoires, les politiques et
les identifications de ces immigrés et de leurs descendants.

Les enjeux de pouvoir et les interactions entre les immigres et leurs parents restés au pays
seront donc analysées sous le prisme des migrations et des coopérations bilatérales. Le
contexte politique et économique est un facteur trés important dans cette étude.

Mots clés : Migrations, enjeux de pouvoirs, Diolas, associations, identités.

SUMMARY AND KEY WORDS

This thesis deals with the diola migrations and the evolutions of their identities when they

meet other groups by moving.

The diola immigration, few studied, is considered in this thesis through the unformal
associations or the legal associations ruled by the law of 1901 legitimated by French local
authorities. These communities are the ideal place to analyze the challenges of power
among people who have been ruled by other kinds of power. The links with the country of
origin are questioned out of the migratory trajects and the stories, the policies and the

identifications of these immigrants and their descents are also studied.

The power challenges and the interactions between the immigrants and their relatives
living in the country of origin will be analyzed through the migrations and the bilateral

cooperations. The political and economic context is an important factor in this research.

Key words: migrations, power challenges, Diola, associations, identities

382



