
1 

 

 

  

THÈSE 
 

Pour obtenir le grade de 

DOCTEUR DE LA COMMUNAUTE UNIVERSITE 

GRENOBLE ALPES 

Spécialité : SOCIOLOGIE 

Arrêté ministériel : 25 mai 2016 

 

Présentée par 

Diata Mariame BODIAN  

 

Thèse dirigée par Jacques BAROU, DR émérite, Université 

de  Grenoble Alpes, CNRS, Sciences Po Grenoble 

Préparée au sein du Laboratoire Politiques publiques, 

Actions politiques, Territoires 

Dans l'École Doctorale Sciences de l’homme, du Politique 

et du Territoire 

 

Enjeux de pouvoirs et rapports au 

pays d’origine dans les associations 

d’immigrés diolas en France 
 

Thèse soutenue publiquement le : 28 février 2018  

Devant le jury composé de :  

Madame Ewa Bogalska Martin 

Professeur de sociologie, université de Grenoble Alpes (Présidente) 

 Monsieur Christophe Daum 

Maître de conférences HDR en sociologie, université de Rouen, (Examinateur) 

Madame Odile Journet-Diallo 

Directrice d’études, Ecole Pratique des Hautes Etudes (Rapporteure) 

Monsieur Mahamet Timera 

Professeur de sociologie, Université de Paris VII Denis Diderot (Rapporteur) 



2 

 

 

 

 

 

 

Dédicace 

Je dédie cette thèse à deux hommes dont je salue ici la mémoire : 

A Mon oncle Salif Siriak Bodian, qui m’a guidée à travers le pays diola. Il m’a aidé à 

décrypter les codes d’une société qui n’a pas fini de livrer ses secrets. 

A Mon cousin, Sidy Kamanter Coly, qui s’était investi et m’avait encouragée à vivre ma 

passion de la sociologie. 



3 

 

 

Remerciements 

A mon directeur de thèse, Jacques Barou à qui j’adresse mes sincères remerciements pour sa patience, ses 

conseils et son investissement total. Le moment est en effet venu pour moi de lui dire toute ma satisfaction, 

satisfaction parce qu’il a toujours été là pour m’aider et me guider à chaque fois que de besoin. 

Je remercie également les membres du Jury qui ont bien voulu accepter malgré leur charge, de lire mon 

travail et d’être membres du Jury. 

Mes remerciements vont également : 

Au laboratoire PACTE et à mon équipe Justice sociale. 

A Mme Odile Journet-Diallo qui m’a accueillie dans ses cours et m’a accompagnée de son expérience du 

terrain et de ses conseils. 

Je voudrai également dire tous mes remerciements à mon père M. BODIAN Ansoumana, qui a fait de moi ce 

que je suis devenue et qui m’a toujours guidé et appris que chaque difficulté rencontrée est une étape vers la 

réussite. Je lui rends un vibrant hommage, pour tous les conseils qu’il n’a jamais cessé de me donner. 

A ma mère Mme Fatou Tibo COLY (épouse BODIAN), ma « vraie fausse » jumelle, ma fidèle muse qui a 

toujours su être présente, malgré la distance. En mère, mais surtout en maman, tu m’as toujours accompagnée 

soutenue et aidée dans mes objectifs malgré le poids des idées sociales qui relèguent parfois les filles à un 

rang secondaire. 

A vous deux, papa et maman, je vous dis toute ma considération et ma fierté de vous avoir comme parents. 

Acceptez mon humble, modeste et sincère reconnaissance 

A mon époux Chérif Djiba, j’exprime toute ma reconnaissance. Tu m’as redonné la confiance et la force de 

finir ce travail. Merci pour la relecture.  

A Mme et Mr Diédhiou et à la famille Diédhiou de Gentilly qui m’ont accueilli et soutenu (Bassirou, Diatou, 

Mamadou, Nana) 

À ma famille à Thiès, particulièrement à mes trois frères Moussa, Malick et Badou et à ma sœur Ndeye sans 

qui rien n’est possible. 

Aux membres du Club Atome de Baïla, particulièrement à Abba Bodian pour votre travail de précurseurs. 

Au village de Baïla et à ses différentes associations de migrants en Europe, et au Sénégal, qui m’a servi de 

modèle de base, l’honnêteté intellectuelle est aussi  une forme de loyauté. 

Au comité des sages des femmes diolas (Awa, Arame, Diagha, Khady, Véronique), merci d’y avoir cru 

A l’association Batiyay-Femmes diolas (Adama, Binta, Fanta, Georgette, Ndeye Fatou  Seynabou, Sira…) 

A Mme Thérèse Mérimée pour son soutien inestimable   

A l’association Santé Afrique Caraïbes Pacifique  en particulier Dr Cheikh Coly 

A ceux qui m’ont encouragé dans ce travail en particulier Chérif Bodian, Adama Coly, Abi Coly, Maleyni, 

Kadialy, Mami Diémé, Fily, Rokhaya, Sadibou Pedro, Samuel Diémé, Palace, Ousseynou, Souley, Kéba 

Sonko, Bara Badiane, Christel, Pascal, Ysée…) 

A la communauté diola en France qui m’a ouvert ses portes pour me permettre de faire mon travail de terrain. 

À tous ceux qui de loin ou de près, m’ont encouragé et m’ont accompagnée dans ce parcours initiatique 

qu’est la thèse 

  



4 

 

 

 

SOMMAIRE 

 

Dédicace ................................................................................................................................ 2 

Remerciements ...................................................................................................................... 3 

SOMMAIRE .......................................................................................................................... 4 

INTRODUCTION ................................................................................................................. 8 

Problématique ...................................................................................................................... 14 

Méthodologie ....................................................................................................................... 17 

PARTIE I : Présentation des diolas .......................................................................................... 20 

I.4 CHAPITRE 1 Espace géographique : le pays diola ................................................ 20 

Figure 1 Représentation Village diola ................................................................................. 25 

I.1.1 Etymologie du mot diola : Difficultés de définition ..................................... 26 

I.1.2 La terre des Diolas .................................................................................................... 31 

I.1.3 Les diolas et la Casamance .................................................................................... 32 

I.2 Chapitre 2 Ethnie, traditions, coutumes et, civilisations .................................... 45 

I.2.1 Rites et religions........................................................................................................ 45 

I.2.1.1 Division des sexes et de l’espace ...................................................................... 52 

I.2.1.2 vie, mort et migrations...................................................................................... 62 

Figure 2 Autel Hufila ........................................................................................................... 65 

Figure 3 ................................................................................................................................ 66 

I.2.1.3 Réincarnation .................................................................................................... 67 

I.2.1.4 Croyances diolas ............................................................................................... 70 

I.2.2 L’enfant voyant .......................................................................................................... 76 

I.2.2.1 L’imposition du nom, acception de l’individu ................................................... 83 

I.2.2.2 Infertilité et palliatifs ......................................................................................... 86 

I.2.2.3 Infertilité féminine et rites de kañalen ............................................................. 87 

Figure 4 : Añalena en France ............................................................................................. 100 

Figure 5 : Añalen en Europe (Frankfurt) ........................................................................... 101 

I.3 CHAPITRE 3 Vie, Famille et Civilisation diola ..................................................... 101 

I.3.1 Transmission, filiation et ancrage ................................................................... 104 

I.3.2 Relations inter-ethniques, construction identitaire ................................. 107 

I.3.3 Les civilisations du riz, peuples de la mangrove ....................................... 112 



5 

 

 

I.3.4 Traditions et migrations ..................................................................................... 118 

I.3.5 Les angoisses identitaires .................................................................................. 122 

I.3.6 Relations inter-villageoises ............................................................................... 130 

I.3.7 Rites d’intégration, prérogatives des femmes ............................................ 136 

I.3.8 La naissance ............................................................................................................. 136 

I.3.9 Le mariage diola ..................................................................................................... 140 

I.4 CHAPITRE 4 Codes, Communications et régulateurs sociaux ....................... 145 

I.4.1 Outils de transmission ......................................................................................... 152 

I.4.2 Les femmes diolas : gardiennes et protectrices ......................................... 166 

I.4.3 Les ukin, protecteurs de la personne ............................................................. 166 

Figure 6 Femme diola lors de la journée des femmes le 23 avril 2016 ............................. 169 

I.4.4 Ambac : avenir de la société .............................................................................. 171 

PARTIE II : Les Migrations diolas : Originalité des migrations diola .................... 178 

 Chapitre 5 : Les migrations Sénégalaises .............................................................. 181 II.1

Figure 7 Itinéraire migrants diolas à l’intérieur du Sénégal .............................................. 185 

II.1.1 Rôle et importance des associations .............................................................. 186 

II.1.2 Des rapports de genre en changement .......................................................... 190 

II.1.3 Les migrations internes ....................................................................................... 197 

 CHAPITRE 6 La question de la transmission de la culture d’origine .......... 201 II.2

II.2.1 La quête de l’espace .............................................................................................. 204 

II.2.2 Les divers sous-groupes diola .......................................................................... 208 

II.2.3 Pourquoi migrer ? .................................................................................................. 211 

 CHAPITRE 7 : Dynamique migratoire ..................................................................... 215 II.3

II.3.1 Migrations continentales d’Afrique ................................................................ 220 

Figure 8 Itinéraire migrant diola à l’intérieur de l’Afrique ............................................... 236 

II.3.2 Migration vers l’Europe ....................................................................................... 237 

Figure 9 itinéraire migrant vers l’Occident ....................................................................... 240 

II.3.3 Autres migrations .................................................................................................. 241 

 CHAPITRE 8 : Vécu migratoire .................................................................................. 248 II.4

II.4.1 Contexte et structures d’accueil ....................................................................... 248 

II.4.2 Associations et autres groupes ......................................................................... 254 

Schema 1 ............................................................................................................................ 258 

Schema 2 ............................................................................................................................ 286 

II.5 CHAPITRE 9 : Transformations de l’identité diola ............................................ 287 

II.5.1 Qu’est-ce que l’identité ? ..................................................................................... 289 



6 

 

 

II.5.2 Facteurs de changements ................................................................................... 294 

II.5.3 Perception identitaire .......................................................................................... 299 

II.5.4 La place de la langue dans la quête identitaire .......................................... 300 

II.5.5 L’alimentation ......................................................................................................... 302 

II.5.6 L’influence de l’environnement social ........................................................... 302 

II.5.7 La migration des « bonnes » .............................................................................. 306 

II.5.8 Sursaut identitaire ................................................................................................. 309 

II.6 CHAPITRE 10 Migrations et transformation des rapports de genre .......... 312 

II.6.1 Relations interethniques, rapports de classes ........................................... 313 

II.6.2 Traditions intégrées ............................................................................................. 314 

II.6.3 Le village : symbole du repli identitaire ....................................................... 317 

II.6.4 Le lourd tribut du migrant ................................................................................. 318 

II.6.5 Le Migrant ................................................................................................................. 319 

II.6.6 La quête identitaire des jeunes nés en France ou l’émergence d’une 

nouvelle identité ..................................................................................................................... 322 

II.6.7 Une nouvelle ossature familiale ....................................................................... 324 

PARTIE III : les enjeux de pouvoir ....................................................................................... 325 

III.1 Chapitre 11 : Création, typologie des associations ....................................... 327 

III.1.1 Fonction des associations ................................................................................... 330 

III.1.2 Relations entre migrants et leurs parents ................................................... 331 

III.1.3 Le lien à la terre ancestrale ................................................................................ 337 

III.2 CHAPITRE 12  Formes traditionnelles d’expression du pouvoir ............ 338 

III.2.1 Le pouvoir vertical ................................................................................................ 338 

III.2.2 Le pouvoir horizontal ........................................................................................... 339 

III.3 CHAPITRE 13 Les nouvelles formes d’expressions du pouvoir ............... 341 

III.3.1 Le pouvoir familial ................................................................................................ 341 

III.3.2 Le pouvoir économique ....................................................................................... 342 

III.3.3 Le pouvoir socio politique .................................................................................. 343 

III.3.4 Le Village : enjeu de pouvoir ............................................................................. 346 

III.3.5 Structuration des associations et partenariat ............................................ 351 

Conclusion ......................................................................................................................... 359 

ANNEXES ......................................................................................................................... 363 

Figure 10 Carte Administrative Senegal ........................................................................... 363 

Figure 11 Image d’Ebaraay ............................................................................................... 364 

Figure 12 Image Kajendu .................................................................................................. 365 



7 

 

 

Figure 13 Image de kumpo en Casamance ........................................................................ 366 

Figure 14 image Kumpo en Europe (Frankfurt, 2016) ...................................................... 366 

Figure 15 Animation culturelle des AFBF en juin 2013 fête de la ville de Gentilly ......... 367 

Figure 16 Stand de l’association AFBF juin 2014 Gentilly .............................................. 367 

Figure 17 Image Participation des femmes de Baïla le 21 juin 2016 à Gentilly ............... 368 

Figure 18 image Añalena dans ses œuvres à Gentilly ....................................................... 369 

Figure 19 Image avec ambassadeur du Sénégal en France JFD 26 avril 2016.................. 369 

Figure 20 Image Accueil de la maire de Gentilly .............................................................. 370 

Figure 21 Tableau recapitulatif des migrations Diolas ...................................................... 371 

Les six jours de la semaine diola foñi : ............................................................................. 372 

BIBLIOGRAPHIE ............................................................................................................. 373 

RESUME ET MOTS CLES .............................................................................................. 382 

SUMMARY AND KEY WORDS .................................................................................... 382 

  



8 

 

 

INTRODUCTION 

 

Les questions migratoires ont mis du temps à intéresser les sciences sociales. Les 

Etats unis, pionniers en la matière et largement en avance sur ces études, ont été parmi les 

premiers pays à voir se développer des analyses sur les migrations. Cela peut se 

comprendre par le fait, que c’est un état jeune, créé et peuplé par des migrants à partir du 

15éme siècle. Il était donc normal, que très tôt les chercheurs étatsuniens intègrent les 

migrations dans leurs études. 

 

Il est difficile de faire une étude de sociologie de l’immigration, sans mentionner l’école de 

Chicago
1
. 

Pionnière en la matière, l’école de Chicago, a très tôt initié entre les années 1910 et 

1940 les premiers travaux sur les questions migratoires. Nous ne pouvons ignorer que la 

naissance de la sociologie de l’immigration pourrait être liée comme en France à une crise 

des immigrations. Il s’agissait pour l’école de Chicago d’analyser le laboratoire social 

qu’est la ville de Chicago et d’interroger les questions ethniques et raciales. Certes, les 

Etats unis ont assumé, voire revendiqué le fait d’être un pays d’immigration. Mais il faut 

aussi considérer le fait que les premières heures de la sociologie de l’immigration 

coïncident avec des fortes affirmations raciales et de légitimité des primo migrants. Il faut 

souligner le fait que le phénomène de l’immigration est d’abord lié aux problèmes qu’il 

pose. La question du travail et les questions sociales liées à la cohabitation entre les 

différents groupes vont se poser. 

Il y’a plusieurs types de migrations : peuplement, économie, et une migration de 

survie, notamment pour les ressortissants de pays en crise. A l’exclusion des migrations de 

peuplement, comme c’est le cas pour les Etats Unis, le Canada, les pays d’Amérique latine, 

l’Australie ou encore la Nouvelle Zélande, la plupart des migrations sont pensées pour un 

temps bien défini, tant du point de vue de l’émigration que de l’immigration. Il est 

rarement question d’installation définitive pour le candidat à l’émigration, dans son projet 

                                                        

 

1 Ecole de Chicago : courant de pensée sociologique apparu aux Etats Unis au début du 20éme siècle qui a développé 

plusieurs concepts de la sociologie des migrations. 



9 

 

 

de départ. Celui-ci inclut généralement un retour triomphal de l’enfant du pays. Nous 

verrons que les choses ne se déroulent pas toujours de cette façon. Les Etats unis ont 

dépassé le cap de la construction et donc du besoin en main d’œuvre justifiant l’arrivée de 

vagues migratoires massives pour peupler le nouveau monde. Nous sommes dans une 

période qui a vu les deux grandes guerres, notamment la deuxième, entraîner une plus 

grande implication de ce pays. Il y’a aussi la crise économique des années trente qui 

justifie une plus grande fermeté et surtout une reconstruction socioéconomique. Nous ne 

pouvons donc nier qu’il y’ait eu une matière première en termes de relations inter 

ethniques due aux peuplements divers, à Chicago. L’histoire de leur pays est liée aux 

vagues migratoires qui sont parties à l’assaut du nouveau monde, mais aussi à l’esclavage. 

Analyser l’immigration revient à se pencher sur les migrations et l’installation des 

migrants. La pertinence de la sociologie de l’immigration intervient à partir du moment où 

nous sommes dans un contexte de migrants ou d’immigrants installés suffisamment 

longtemps pour que surviennent les problèmes liés à l’immigration. 

Les différentes migrations modernes sont principalement liées au travail. Elles sont 

d’abord lues et acceptées parce qu’il y’a d’abord un besoin. Elles deviennent visibles dès 

que nous amorçons la phase d’installation. Il y’a une visibilité assez brutale qui survient 

dés lors. Nous ne sommes plus en face de travailleurs mais de migrants qui ont des besoins 

et des attentes. Cette visibilité se traduit par la création des associations de migrants 

notamment. La France comme les Etats Unis a très longtemps ignoré les migrants sur son 

territoire et s’est surtout occupée de ses travailleurs étrangers. 

 

En effet, c’est la question du travail qui intéresse au premier plan, l’employé et non 

l’histoire qui se cache derrière ce travailleur. Le travailleur a une valeur qui occulte 

totalement son humanité. Alors que le migrant est chargé, d’une histoire familiale dans un 

premier temps, et a aussi son réseau qui se concrétise dans des associations qui font le lien 

avec son lieu d’origine. Il a une histoire liée à son identité. Il est émigré avant d’être 

immigré. Dans cet aspect de migrant, plusieurs sujets sont contenus dedans. S’intéresser au 

migrant, c’est interroger plusieurs questions sociales. 

Ce qui n’est pas le cas du travailleur qui tant qu’il a la santé est capable de 

monnayer sa force de travail. 

 



10 

 

 

L’acceptation ou l’auto identification d’un pays comme étant un pays 

d’immigration est en ce sens important pour encourager les recherches dans ce domaine. Il 

ne s’agit cependant pas dans cette thèse de faire une apologie des politiques migratoires 

des Etats Unis, mais de contribuer à l’étude des populations migrantes en France. Il est 

d’ailleurs important de noter à ce propos, que les Etats Unis sont aussi confrontés à des 

problèmes liés à l’immigration. 

Les migrations sont très présentes en France, à l’image de beaucoup d’autres pays, 

comme l’Italie, l’Espagne, et l’Allemagne Mais l’acceptation du phénomène est très 

tardive dans son cas. La France a de ce fait, tardivement et timidement intégré les apports 

de l’immigration dans son évolution. 

 

L’histoire de la sociologie de l’immigration en France est liée entre autres aux 

travaux d’Abdel Malek Sayad
2
 certes, mais également aux travaux de Maryse Tripier

3
 et de 

Catherine Quiminal
4
 à l’université Paris Diderot. L’URMIS

5
 (Unité de recherches 

Migrations et Sociétés) est d’ailleurs, une référence en sociologie de l’immigration. 

 

En France, l’intérêt pour la sociologie de l’immigration d’Abdel Malek Sayad a 

ouvert la voie à une plus large exploration de la question. En effet, dès les premières heures 

de l’immigration, la France s’est orientée vers des migrations de travail. Il n’a jamais été 

question à ce moment-là d’une installation dans le pays d’accueil. Il s’agissait de traiter 

une main d’œuvre étrangère qui était destinée à repartir. Dès lors, il n’y avait pas d’intérêt 

à étudier ou à s’intéresser à ces populations. Les politiques migratoires ne se sont pas 

préparées à gérer des migrants. C’est à partir du moment où, les migrants se sont installés 

et ont fondé leurs familles à la faveur du regroupement familial dès 1976
6
, que les 

problèmes d’insertion ont commencé à se poser. A partir de là, la question de savoir qui 

étaient ces migrants, de connaître leurs histoires, s’imposent. Le travailleur étranger cède la 

                                                        

 

2 Abdel Malek Sayad: sociologue spécialiste de l’immigration 

3 Maryse Tripier : Professeur émérite à l’URMIS 

4 Catherine Quiminal : Professeur émérite à l’URMIS 

5 URMIS : Unité de recherches Migrations et sociétés 

6 Lois sur le regroupement familial : lois instaurées depuis 1947 et encadrées par la loi depuis 1976 



11 

 

 

place à l’immigré. La négation des migrations avait occulté les immigrés, et en 

conséquence tout ce qui est en relation avec eux, notamment et plus particulièrement leurs 

enfants. Nous verrons plus loin, les crises survenues avec ce que les politiques appellent les 

« jeunes issus de l’immigration ». 

 

Les premières études ont mis l’accent sur l’immigration maghrébine. Il est vrai 

qu’une certaine politique migratoire s’est plus ou moins développée avec les travailleurs 

importés du Maghreb pour aider à la reconstruction de la France de l’après-guerre. Yamina 

Benguigui
7
 dans « Mémoires d’immigrés » a bien retracé cette histoire qui présente des 

générations d’immigrés d’ailleurs, principalement du Maghreb. Les chercheurs comme 

Jacques Barou
8
, Christophe Daum

9
 ou encore Mahamet Timera

10
 se sont penchés sur la 

problématique des migrants issus de l’Afrique subsaharienne. De ce fait, il y’a une avancée 

certaine pour les études sur les migrations africaines, mais plus précisément, celles des 

grands groupes comme celles de l’Afrique du nord, du Mali et de la Vallée du fleuve 

Sénégal. 

 

Nous n’ignorons pas que le terme « migrations » est très chargé et peut être sujet à 

débat. Il n’est pas simple de questionner ce phénomène. En effet, les migrations sont 

tellement importantes dans les évolutions et les mouvements de populations actuelles, 

qu’elles deviennent incontournables dans tout projet politique. Les migrations sont très 

politisées à l’heure actuelle. C’est une des raisons qui justifient beaucoup de recherches 

faites sur le sujet. Cependant, l’aspect politique occulte l’essence des déplacements des 

personnes. Et à ce jour, les personnes politiques s’y intéressent souvent par stratégie, sans 

nécessairement s’appesantir sur les résultats des chercheurs, et en tirer les conséquences, 

de façon à les intégrer dans leurs propositions de politiques de migrations. 

 

                                                        

 

7 Yamina Benguigui : cinéaste et femme politique française 

8 Jacques Barou : Directeur de recherches émérite au cnrs. 

9 Christophe Daum : Maitre de conférences à l’université de Rouen 

10 Mahamet Timera : Professeur de sociologie à l’université Paris Diderot  



12 

 

 

L’intérêt porté à l’immigration a beaucoup évolué. Le musée de l’histoire de 

l’immigration en est un exemple. Quelle que soit sa raison d’être ou les objectifs politiques 

de ses initiateurs, ce musée a eu le mérite de mettre le focus sur un phénomène jusque-là 

nié et oublié. Ce projet porté depuis le début des années 1990 par une association de 

chercheurs donne une visibilité à l’immigration et surtout aux immigrés. Certes, on peut 

spéculer sur les raisons de la création d’un tel musée, mais l’intérêt pour les chercheurs est 

que les migrations deviennent un sujet porteur et suffisamment pertinent pour les médias. 

La médiatisation d’un projet permet à un sujet d’être à la une et de pouvoir être soutenu par 

les politiques. Un musée de l’histoire de l’immigration sort les migrants de leur 

clandestinité dans un sens, même s’il s’agit de toutes les histoires des migrations de la 

France, et que le sujet reste à ce jour inexploré. En d’autres termes, nous pouvons dire 

qu’avec une telle institution, le débat est exposé sur la sphère publique une fois de plus et 

sort du cadre universitaire pour rencontrer les populations qui sont en inter action en 

contexte migratoire. 

Notre propos n’est pas d’apporter une solution politique, ce n’est pas notre rôle de 

sociologue, mais de contribuer à faire connaître les migrations, en suivant la lancée des 

pionniers sur la question. Il s’agit pour nous, d’apporter des éléments nouveaux sur les 

migrations des groupes diolas, plus précisément. D’où notre sujet de thèse « Enjeux de 

pouvoirs et rapports avec le pays d'origine dans les associations d'immigrés diola en 

France » 

Une question s’impose à nous dès lors qu’on parle de migrations. Il faut donc 

questionner les mouvements migratoires. Qu’est-ce qu’une migration ? Nous pouvons la 

définir comme des déplacements de personnes. Mais nous n’allons pas revisiter toutes les 

mobilités dans le monde. Nous ne pouvons que souligner le fait, que ces migrations sont 

une partie intégrante de l’histoire de tout pays dans le monde. Chaque population actuelle 

est pratiquement constituée de plusieurs vagues migratoires qui vont composer les nations 

modernes. Nous verrons d’ailleurs, que la création des nations ne peut ignorer ces 

populations entrantes sur le territoire. Les migrations sont mentionnées dans les plus vieux 

récits de fondation et d’installation des populations. En les analysant de plus près, nous 

pouvons constater que les raisons et motifs de migrations sont sensiblement les mêmes. Il 

y’a un fait récurrent dans ces narrations, les conflits entre populations migrantes et 

populations locales sont fréquents. L’intégration de populations est assez difficile, à 

l’image d’un corps étranger qui vient se greffer sur une entité déjà constituée. Cela veut 



13 

 

 

dire, qu’il y’a des risques de rejets, quand le corps récepteur n’est pas préparé à recevoir la 

greffe. Les premières migrations dans le monde sont généralement des invasions, ou 

résultent de guerre. Les mouvements de ces populations modernes, même s’ils sont 

pacifiques et réglementés par des politiques, peuvent néanmoins, être ressentis comme une 

invasion. Ce sentiment est d’abord lié aux facteurs économiques compte tenu que de nos 

jours les rapports à l’immigration sont systématiquement vus sous l’angle économique, par 

les populations locales. Quel que soit l’accueil, il y’a un choc de rencontres de cultures non 

négligeable. L’aspect culturel et religieux intervient dans ce ressenti aussi. Il est ainsi 

important de voir comment sont gérées les migrations dans les pays et dans le cas qui nous 

intéresse la France. 

 

Nous allons, dans ce travail, souvent user du terme « migrant » qui à notre avis, 

interpelle aussi bien l’émigré que l’immigré. Cela rejoint la thèse de Sayad, que nous 

partageons, qui rappelle que l’immigré n’est pas un être sorti du néant, mais un être avec 

une histoire en dehors de son parcours migratoire. Cette histoire est souvent décisive dans 

le projet migratoire et donc constitue le levier du parcours migratoire du candidat à la 

migration. Ignorer le passé du migrant revient à l’amputer d’une partie déterminante et très 

importante de son histoire. Or l’individu qui arrive dans un nouveau pays est 

« culturellement constitué », un peu comme un « produit culturel fini » qu’il faut 

désormais adapter à d’autres « produits culturels ». Mais il importe actuellement, de parler 

du futur de l’immigré, en plus de son passé. Cela se traduit par les actions des associations 

de migrants conjuguées à celles des coopérations. Il est clair que le Co développement ou 

coopération bilatérale est une donnée incontournable dans la gestion des migrations. 

  



14 

 

 

 

Problématique 

 

La question est pourquoi les gens partent ? Nous nous attellerons à trouver des 

éléments de réponse tout au long de cette étude. Il nous semble qu’analyser la société de 

départ, pour en extraire et comprendre les facteurs favorisant l’émigration est une 

introduction à une meilleure connaissance des mouvements migratoires. Les premiers 

chercheurs qui se sont penchés sur les questions migratoires, ont beaucoup suivi les grands 

groupes à tendance migratoire, comme les maghrébins, les groupes des soninkés et les 

autres ressortissants de la vallée du fleuve du Sénégal, en Afrique subsaharienne. Il 

importe de souligner que ce sont des migrations pensées et portées par un groupe et que ce 

phénomène s’est inscrit très tôt dans les cultures de ces groupes. L’organisation sociale du 

groupe de départ influence beaucoup le projet et le parcours migratoire. Partir était un idéal 

et un devoir envers la communauté dans ces circonstances. A partir de là, l’émigration 

devient un projet collectif, pensé et conçu au sein d’une entité plus large, la famille, voire 

le village. Nous verrons dans la gestion de ce projet, dans les implications des immigrés 

dans le développement de leur lieu d’origine l’importance du projet de départ. Il nous 

apparaît important de cerner la construction identitaire et la perception de l’individu par sa 

société. Chaque groupe a une approche différente de la personne, et cela influe grandement 

dans les comportements de chacun en contexte migratoire. Mais au-delà de ce construit 

identitaire, il faut souligner le fait que les politiques migratoires ne sont pas une invention 

moderne, mais incorporée de fait dans le fonctionnement de tout groupe, et de façon plus 

générale, dans l’histoire de l’humanité. 

La question du pouvoir intervient dans les modes de gestion de tout groupe. Elle est 

centrale dans le fonctionnement et l’existence des états ou régions, ou tout autre 

regroupement humain. Les relations entre membres d’un même groupe sont très souvent 

régies par les questions de pouvoir. Étudier le pouvoir dans les associations de migrants 

diolas en France, permet de cerner les processus d’intégration et d’identification de ces 

migrants et de leurs descendants.  Le pouvoir, tel qu’il est défini dans le dictionnaire 

juridique, est un outil de gestion d’un groupe.  La question du pouvoir étudiée sous un 

angle sociologique introduit la question de l’existence d’une société. Elle a été jusque-là 

abordée par les politologues. Or, à mon sens cette question du pouvoir, ou plutôt la 



15 

 

 

complexité des modes de gouvernement révèle beaucoup sur les individus et les sociétés, et 

en ce qui nous concerne, les migrants diolas. Les sociétés traditionnelles ou modernes, sont 

régies par des lois et des règles, qui permettent une certaine bonne entente entre les 

individus concernés. À un niveau macroscopique, l’appareil de l’état pense un mode de 

gouvernement qui lui paraît le meilleur pour régir le peuple. Dans les villages, ce 

fonctionnement s’appuie souvent sur des règles héritées d’une tradition commune. Chez les 

diolas, nous le verrons, si on peut se permettre de parler de gouvernement, les règles sont 

érigées par la tradition de l’initiation masculine, qui donne les moyens de gouvernance et 

donc un mandat en quelque sorte pour gouverner le village diola concerné. 

Les migrants diolas, installés en France ont apporté avec eux un mode de 

gouvernement différent de celui du pays d’accueil. Étudier les modes de gouvernement des 

diolas dans leur milieu d’origine permet de mieux cerner la construction de l’identité diola. 

Il faut d’abord, un mode de pensée, ou une philosophie, pour asseoir, un mode de 

gouvernement, ou une conception du pouvoir, dans une société. L’intérêt d’étudier le 

pouvoir dans les associations de migrants diola, introduit la question subjective de 

l’appartenance à un groupe donné. Comment s’identifient les personnes migrantes ? La 

communalisation, telle qu’elle est comprise, est réduite au village. Les communautés diola 

ont une tradition du pouvoir, dite, acéphale. Cette construction d’une ethnie repose sur des 

traits communs, qui ne sont pas tout le temps revendiqués par les populations diolas. Il 

arrive que des sous-groupes valorisent des traits phénotypiques, qui les différencient 

d’avec d’autres sous-groupes. Le pays diola s’étend du nord de la Guinée Bissau au sud du 

Sénégal, en incluant la Gambie. Cela ne favorise pas pour autant, une communalisation. Il 

n’y a pas une fédéralisation autour du concept, de l’ethnie diola, à ma connaissance, en 

France. Cette ethnie existe, parce qu’elle a été pensée par les premiers européens qui ont 

découvert ces populations. Il y’a cependant de plus en plus, une revendication, des jeunes 

diolas, autour de cette ethnie diola. L’ethnie diola, telle qu’elle est conçue par les 

politiques coloniales, est repensée au sens barthien du terme, par les jeunes générations, 

qui revendiquent, une appartenance ethnique commune, et qui contestent l’exclusion de 

certains groupes, comme les Baïnouks, qu’ils incluent dans cette nouvelle ethnicisation. 

Cette revendication ne concerne que les nouvelles générations, parce que de la part des 

plus âgés, il ne saurait être question, par exemple, d’inclure l’ethnie Baïnouk, dans le 

groupe diola. Du côté des plus âgés, les différences sont pointées, construites autour d’une 

légende, légitimant l’exclusion des Baïnouks du groupe des diolas. 



16 

 

 

On ne saurait donc, étudier cette question du pouvoir, sans aborder celle de l’ethnie, 

puisqu’il est question ici d’une ethnie, celle des Diolas. La création d’une ethnie, a permis, 

dans un premier temps, de contrôler des populations. En les nommant, on les intègre dans 

un seul groupe.  Ce n’est pas sans rappeler, la tentative de fusion des associations de 

villages diolas, dans un seul ensemble, et cela dans le but d’optimiser des relations de 

coopération. L’ethnie devient de ce fait, un moyen de contrôle et donc de gouverner des 

populations circonscrites dans une même aire géographique. Certes, l’exemple du groupe 

des diolas est assez illustrateur de la construction d’une ethnie, mais ne constitue nullement 

un des exemples d’ethnicisation les plus violents de l’histoire coloniale. Qu’est ce qui fait 

d’une population une ethnie ? Quels sont les critères pour intégrer des peuples dans un 

même groupe ? Ils dépendent, en ce qui concerne l’administration coloniale, des 

puissances en place, et des territoires concernés. Il est plus simple, de former des groupes, 

ou des régions, qui vont dépendre des mêmes autorités. Ces divisions font penser aux 

divisions administratives actuelles. Les populations, ne se retrouvent pas forcément dans 

ces divisions administratives. Un exemple, de ces divisions, est la situation du village de 

Baïla, qui se trouve à la périphérie de deux collectivités locales. Les critères sont peut-être 

arbitraires, mais il en résulte des groupes ethniques, encore, de nos jours. Ces populations 

se sont le plus souvent identifiées et s’identifient comme étant de ces groupes ethniques 

construits. Il est cependant, plus pratique de partir de ces divisions pour asseoir une 

autorité, ou plus simplement un pouvoir communal. Cela nous conduit, à nous intéresser, à 

la construction d’un groupe. 

  



17 

 

 

 

Méthodologie 

 

Nous avons privilégié, pour cette thèse, l’observation participante. Etant sujet et 

objet d’études, c’était la méthode idéale pour entamer notre étude. Dès le premier contact, 

notre nom de famille identifie une femme diola et non une doctorante en sociologie. Dans 

un groupe, où les identités villageoises sont encore très fortes, il était difficile d’obtenir la 

confiance des migrants diolas ressortissants d’un village autre que celui dont nos parents 

sont originaires. 

La première étape était de faire accepter l’étudiante en sociologie, trouver une place 

de chercheure au sein d’un groupe auquel nous appartenons. Comment être une étudiante 

en sociologie, parmi les siens ? Il était difficile de rester dans la neutralité axiologique 

requise. Le processus d’objectivation, est dès lors enclenché depuis le début de l’enquête.  

Face à certaines situations, il était tentant de se faire oublier. Nous n’y sommes pas arrivée. 

Nous ne l’avons pas essayé non plus. Le plus important pour nous était de rester une 

femme diola, qui a vécu dans le nord du Sénégal et sociologue. C’était en soi une 

contradiction. Cela implique le thème de ce qu’on pourrait appeler la « diaspora ». Certes, 

le terme diaspora est inapproprié ici. Mais il est utilisé pour faire référence, aux 

populations diolas, se trouvant en dehors du pays diola, et qui continue de s’identifier 

comme des diolas. On ne saurait être diola et du nord du Sénégal. C’est du moins, la 

perception des diolas de la Casamance, à l’égard des diolas du nord, qui leur semblent 

détachés des réalités de la région du sud. Mais c’est aussi, là toute la richesse qu’apportent 

les migrations. Cette revendication, est en quelque sorte le refus d’être cloisonnée dans un 

lieu géographique, et par là, dans une identité fermée. 

Ce travail, nous l’avons abordé avec toutes les contradictions héritées des 

migrations de nos parents du sud au nord du Sénégal, et de notre immigration personnelle 

du Sénégal, à la France. 

Bien qu’ayant pu tisser des relations cordiales avec les populations diolas en 

France, nous n’avons pas pu accéder aux assemblées générales des villages, autre que celui 

de Baïla, qui nous a donc servi de modèle type. Pour pouvoir assister aux assemblées 

générales des autres villages, il aurait fallu, être du village en question, ou ne pas 



18 

 

 

appartenir au groupe diola. Le fait d’être diola, nous inclut, dans les rapports de pouvoir, 

entre villages. Dans ce contexte, le sujet et l’objet d’étude se confondent, d’où la difficulté 

parfois. 

En ce qui concerne les entretiens, pour les hommes, c’était généralement dans des 

cafés, tandis que les femmes acceptaient plus facilement de nous recevoir chez elles. 

Il y’avait deux attitudes contradictoires. D’un côté, un encouragement certain, parce 

que une thèse sur les diolas c’est bien, mais d’un autre, une sorte de réserve et de mise en 

garde. C’est un terrain miné, qui peut être dangereux. Il y’a eu des attitudes très 

protectrices. La difficulté majeure, de ce sujet, a été de fixer des gardes fous, notamment 

pour les questions politiques, qui n’ont pas manqué de surgir, au cours de l’enquête.  Il n’y 

a pas de méthode préconçue, applicable à chaque terrain. Pour ces recherches, nous avons 

travaillé surtout, avec une observation participante. Cette méthode nous a été imposée par 

le terrain lui-même. Il y’ a eu des murs d’incompréhension, quand nous avons manifesté 

notre volonté d’étudier les migrations diolas. Il était très difficile d’obtenir des entretiens. 

C’est ce qui a justifié le choix de la méthode d’observation participante. Il fallait intégrer le 

groupe, trouver notre place, et être des leurs, pour pouvoir étudier les migrants diolas. Il 

y’a également une difficulté qui survient au moment de la rédaction. La crainte de trahir les 

siens, peut provoquer un réflexe d’auto censure inconscient. D’autre part, le fait d’être 

incluse dans le sujet, introduit une sorte d’évidence pour soi, qui ne l’est pas pour les 

personnes, qui ne sont pas dans le sujet et qui ne sont pas du même groupe étudié. 

Notre statut de doctorante, nous oblige à une distanciation. Mais le processus 

d’objectivation n’était pas simple. Il est parfois très douloureux, de se détacher du sujet, de 

rédiger, sans se sentir, comme une traitresse. Étudier, la communauté diola migrante, a été 

une plongée, au cœur des histoires de vie, de personnes très proches et lointaines, à la fois. 

Ce qui, à la fin, change, aussi bien pour eux, que pour nous chercheure, la façon, de 

percevoir l’autre. Nos entretiens sont individuels et parfois collectifs. Dans une société où 

la parole est sacralisée, répondre à des questions n’était pas systématique. Il y’a de ce fait, 

une certaine réticence, à se faire enregistrer de la part des migrants diolas. Nous avons, 

néanmoins, réussi à instaurer une relation de confiance avec la communauté diola, 

hommes, femmes et jeunes, au fur et à mesure que notre terrain avançait. Les expériences 

de Florence Weber et de Jeanne Favret- Saada, nous ont aidée dans ma démarche. Nos 

contacts sont cependant au courant, de notre étude. Cette méthode, a nécessité une 

immersion totale sur le terrain. Ce qui implique une participation aux activités associatives, 



19 

 

 

tontines de femmes, tournois de football. Cela nous a conduit à participer aux activités 

associatives, à initier des actions qui sont devenues un outil de travail. C’est le cas de 

l’événement de la journée des femmes diolas. Les activités associatives, ont été presque 

une extension du travail de terrain. 

Compte tenu de la méthode de travail privilégiée dans cette recherche, à savoir 

l’observation participante, nous avons préféré l’usage du « nous » dans notre texte. 

Notre terrain est transnational à l’image des migrants diolas, objet de notre thèse. 

Nous avons donc fait nos enquêtes au Sénégal dans les villages diolas suivants : Baïla, 

Diattang, Diaboudior, Niankite, Suelle et Talloum dans la commune de Suelle, et Abéné, 

Albadare, Babadinka, Birassou, Kafountine dans la commune de Kafountine, et Coubanao, 

Coubalan, Ouonck dans la zone des Kalounayes, Oussouye et Kabrousse dans le 

département d’Oussouye, et les départements de Bignona et de Ziguinchor. Nous avons 

suivi les migrants diolas à Dakar et à Thiès. 

En Europe, nous nous sommes intéressée à la France, principalement en Ile de 

France (c’est la base de notre étude), à Lyon, Marseille et à Bordeaux. Nous avons suivi 

des activités collectives dans le cadre associatif ou tout simplement individuel, des 

immigrés à Bilbao en Espagne, à Lempäälä en Finlande et à Francfort en Allemagne. 

 

 

  



20 

 

 

 Présentation des diolas PARTIE I :

 

Cette partie nous permet d’introduire ce groupe et de le présenter pour mieux 

appréhender son évolution dans le temps et en contexte migratoire. Les diolas pour 

emprunter le titre de la monographie de Louis Vincent Thomas sont un groupe de 

populations situées en Afrique de l’ouest. 

Un peuple, c’est un espace géographique, une langue, une histoire et une culture. 

Le groupe diola, comme vous allez le voir dans les différents chapitres de cette première 

partie de cette thèse, sont d’abord une terre, qui va lui donner son essence, son existence et 

surtout son identité. Notre travail est principalement axé sur les diolas de la zone Foñi. Il 

est logique donc, que les faits et histoires rapportés concernent d’abord ce sous-groupe 

diola, même s’il existe des généralités dans l’entité diola. 

 

  CHAPITRE 1 Espace géographique : le I.4

pays diola 

 

Que peut-on appeler le pays diola ? Quelles sont ces limites ? La question a tout son 

sens du fait de l’importance des frontières dans les actes de ces populations. Nous 

précisons que cette expression de « pays diola » est utilisée dans un cadre purement 

sociologique au même titre que « pays peul » dans notre thèse. 

 

Dire qu’il y’ a un lien fusionnel entre les diolas et la Casamance, n’est pas une 

hyperbole au vu des confusions entre les deux que nous avons rencontrées au cours de nos 

enquêtes. Les associations que nous avons suivies vont jouer sur cet amalgame. Il y’ aura 

des appels à une grande Casamance. La question en filigrane c’est qu’est-ce que la 

Casamance ? La réponse n’est pas évidente. Il y’a d’abord le fait que la Casamance 

administrativement n’existe plus. Il ne serait pas inintéressant de s’interroger sur la 

division administrative du Sénégal et surtout sur les décisions qui ont abouti dans un 

premier temps à diviser la Casamance en deux régions, mais surtout à gommer le nom 



21 

 

 

Casamance de la carte du Sénégal en 1984
11

. Mais nous voyons, que les décisions 

administratives ne sont pas forcément suivies par les populations. En fait, ce sont les gens 

qui font l’histoire. Et dans ce cas précis, il y’a une forte résistance à une implosion de la 

Casamance. Nous en avons pour preuve les hésitations dans les désignations. Entre la 

Casamance naturelle
12

 et la Casamance historique
13

, il y’a de quoi se questionner. C’est 

tout un débat qui trahit les positions des uns et des autres. En divisant la Casamance en 

deux régions, un des objectifs était d’apporter une solution au conflit qui perdure dans la 

région, un autre était de retailler une région qui avait une taille supérieure à la Gambie 

voisine, et donc la taille d’un état potentiel. La diviser, revenait en conséquence, à lui 

donner la taille raisonnable d’une région. Il ne faut néanmoins pas occulter le fait que, les 

divisions administratives, les limites régionales administratives issues des indépendances 

au Sénégal ont subi des mutations profondes au gré à la fois des intérêts politiques et de 

l’accroissement naturel de la population. En ce sens, la Casamance n’est pas un cas isolé 

même si dans ce cas précis de la Casamance, on ne peut nier la volonté politique de 

résoudre la crise par les modifications des limites administratives. Existe-il une Casamance 

diola, typiquement, telle qu’elle est politiquement pensée actuellement ? Notre 

interrogation repose sur le fait que nous n’avons pas de témoignages de grands empires 

diolas dans l’histoire. Les archives ne mentionnent nulle part un empire diola. Nous avons 

plutôt eu des rapports sur des groupuscules, des forces de résistance géographiquement 

limitées. C’est ce qui d’ailleurs a beaucoup gêné l’expansion coloniale qui n’a pas pu 

s’appuyer sur les grands royaumes à l’exemple de ceux wolofs ou manding. En effet, les 

rapports de vassalité que les rois avaient, facilitaient une implantation des comptoirs 

commerciaux
14

. Ce qui pouvait difficilement se faire dans le sud du Sénégal, où il y’avait 

surtout des petits groupes indépendants les uns des autres. Comment s’est construite la 

Casamance, et donc la terre des diolas dans ce cas alors ? Il existait plutôt des ensembles 

qui n’avaient que des frontières abstraites : Foñi, Bluf, Kasa…. Mais sans aucun pouvoir 

central, ni rapport de vassalité. Peut-être que la conscience d’une Casamance est liée à la 

                                                        

 

11 Acte de décentralisation : il y a à ce jour 3 actes de la décentralisation au Sénégal qui ont agi sur le découpage 

administratif du Sénégal et le fonctionnement des collectivités locales (1972, 1996 et 2013) en réforme de la loi sur la 

création de la première commune du Sénégal en 1872. 

12 Casamance naturelle : elle englobe les trois régions de Ziguinchor, de Sédhiou et de Kolda 

13 Casamance historique : elle s’étend jusqu’à la région orientale du Sénégal suivant les revendications des séparatistes. 

14 Comptoirs commerciaux : ce sont les lieux et endroits qui ont servi de points de rencontre et d’échange pendant la 

colonisation 



22 

 

 

colonisation. Ces peuples n’avaient peut-être tout simplement pas conscience de l’étendue 

que l’ensemble des groupes occupaient par manque d’information et de communication ? 

C’est peut-être la colonisation, la mise en place de l’état et les réseaux routiers qui ont 

permis à chaque groupe de villages de comprendre l’étendue des espaces occupés par les 

peuples frères. On peut se permettre d’avancer qu’elle est très récente, et qu’elle date 

comme l’ethnie diola des premiers comptoirs européens. 

 

La notion d’espace en milieu diola est intéressante à analyser. L’importance de la 

terre pour cette société de riziculteurs est centrale dans la pensée diola. On a toujours 

insisté sur le fait que les Diolas même s’ils ne vendent pas la terre, prêtent volontiers et 

cèdent l’usufruit à celui à qui ils la prêtent. Mais c’est parce que la notion de propriété 

privée des terres n’est pas un mode de gestion chez les diolas. La terre appartient à une 

collectivité, généralement, un patrilignage, et est gérée de façon collective. Mais, on ne 

saurait ignorer le fait, que l’occupation et le découpage de l’espace est fait de telle sorte, 

que l’étranger qui vient s’installer est encerclé, et n’est généralement pas mis aux frontières 

du village. Cela est également valable pour la personne qui vient se réfugier dans le 

village. Nous pouvons lire, à partir de là, les différentes phases de peuplements de la 

plupart des villages diolas. Les fondateurs sont souvent ceux qui habitent dans les 

quartiers, qui sont à la périphérie et non au centre du village, contrairement à ce qu’on 

pourrait croire. Ainsi, si dans la vie de tous les jours, le centre économique d’un village 

reste le centre, où se concentrent tous les étrangers, le centre névralgique du village, où se 

prennent les grandes décisions du village reste le fait des autochtones, qui eux sont souvent 

dans les quartiers situés aux extrémités, qui correspondent aux frontières du village. Cette 

occupation stratégique sécurise en même temps le village. Mais aussi, les rizières et les 

forêts sont à la lisière du village. C’est peut-être un choix stratégique d’habiter à proximité 

des champs et des bois. 

 

Il importe de comprendre le découpage territorial chez les Diolas. Les limites du 

village ne sont pas visibles pour un étranger. Ce sont souvent des personnes âgées qui en 

connaissent les frontières. Le territoire n’est pas un espace figé. Il est flexible et peut 

s’agrandir ou se rétrécir selon les circonstances. Chaque village « esuk » est le premier 

référent pour l’individu. Par l’identification à ce lieu, il décline son identité, son histoire. 

C’est ce qui permet de le rattacher à sa famille. L’importance que les Diolas accordent aux 



23 

 

 

associations villageoises s’explique justement par cette nécessité de se rattacher à 

« esukey ». Tout doit partir du village. Tout autre référent doit venir après ce premier 

identifiant. Il est compréhensible que tout autre regroupement autour d’un autre identifiant 

que le village soit difficile à intégrer pour ces gens. 

 

Le village est le réceptacle de l’âme du diola. Les rites sont pensés justement pour 

vivifier ce territoire et construire un groupe, une identité commune à tous les villageois. Le 

découpage territorial obéit à un construit identitaire qui permet de fondre les originaires 

d’un village en une seule entité. Il y’a dans chaque village, en plus des différents quartiers, 

une place forte du village, qui rallie tout le village lors des moments les plus importants de 

son existence. Nous pouvons définir cela comme l’âme du village. 

 

Le village diola est la personne morale garante de tous les enfants du village, 

quelque-soit leur lieu de résidence. Il est courant que ses derniers l’interpellent comme un 

individu. Cette importance accordée à son « esuk » implique une autonomie, voire une 

indépendance de chaque village diola. Il n’est pas dit qu’il n’y ait pas de relations entre 

villages voisins. Mais la gestion de chaque entité dépend en priorité de ses habitants. Il n’y 

a pas une chaine qui les rattache les uns aux autres. D’une certaine façon, la vassalité est 

absente de la gouvernance des villages diolas. Il peut être question de pacte temporaire, 

d’entente rituelle ou une autre forme de partenariat, mais la dépendance qu’accompagne la 

vassalité d’un lieu envers un autre est absente des modes de gouvernement des diolas. Le 

découpage d’une terre revêt trois aspects : physique, social et rituel. 

 

Le découpage physique comprend les quartiers et sous quartiers, qui ont leurs 

fonctionnements et organisations sociales, d’où un découpage social. Le découpage rituel 

est plus difficile à décrire. Nous rentrons dans la sacralité. Mais retenons que chaque 

famille, chaque sous quartier et chaque quartier a sa place forte où se déroulent les rites 

collectifs, en dehors des autels de « ukin » pour les villages qui les ont encore conservés. 

Malgré les nouvelles religions, il y’a encore des restes de ces autels, notamment le 

« kanew » qui est l’une des dernières instances supérieures survivantes. 

  



24 

 

 

 

 

 

  

Champs de cultures ou 

 ETENDUE VILLAGE 

Quartiers 

autochtones 

FORETS 

REPRESENTATION VILLAGES DIOLA 

LEGEN

CENTRE VILLAGE : 

infrastructures, ecoles, 

Quartiers autochtones 

FORETS 

Vers Zones 

Quartiers Réservés  

CENTRE VILLAGE : 

infrastructures, ecoles, 

Quartiers 

autochtones 

Quartiers 

autochtones 

Quartiers 

autochtones 

Quartiers 

autochtones 

Quartiers 

autochtones 

FORETS 

FORETS 

FORETS 

FORETS 

Vers Zones 

Vers Zones 

Vers Zones 

Vers Zones 

Vers Zones 

Quartiers Réservés  aux 

Champs de cultures ou 

Champs de cultures ou 

Champs de cultures ou 



25 

 

 

 

Figure 1 Représentation Village diola 

 

A partir de cette thèse, nous pouvons nous permettre d’inviter à plus interroger 

l’histoire de la Casamance et de sa construction. 

 

La forme de gestion a changé à partir des arrivées des Européens, les pouvoirs étant 

partagés entre les différentes autorités gérant ces entités nouvelles. A l’heure actuelle, trois 

régions composent la Casamance : Kolda, Sédhiou et Ziguinchor, et neuf départements, à 

raison de trois par région. Vingt-cinq arrondissements et vingt et une communes, et quatre-

vingt-sept communautés rurales. Sur ces trois régions, la région qui est considérée comme 

le cœur de la Casamance et la capitale du pays diola par excellence c’est Ziguinchor, où ils 

sont majoritaires et qu’ils ont occupé à la suite des Baïnounks
15

. Mais précisons néanmoins 

que par moments, il nous a été difficile de bien distinguer les frontières ethniques. 

L’histoire prouve que ces populations ont eu des influences les unes sur les autres, au point 

que nous retrouvons les traces culturelles sur chaque groupe. Il n’y a pas à proprement 

parler de territoire entièrement diola, comme il n’y a pas de territoire foncièrement 

manding. Certes, les villages affichent leurs identités ethniques, mais les cohabitations font 

qu’immanquablement les autres cultures y figurent à travers certains rites. Mais, même s’il 

y’a une influence des ethnies les unes sur les autres, on est loin d’une assimilation 

profonde pouvant aboutir à un groupe homogène. Il est plus simple de parler d’inter 

culturalité en ce qui concerne cette partie du sud du Sénégal et du nord de la Guinée 

Bissau. 

 

 

 

 

                                                        

 

15 Baïnounks : groupe reconnu comme autochtone de la Casamance 



26 

 

 

I.1.1 Etymologie du mot diola : Difficultés de définition 

 

Les Diolas
16

 sont un peuple traditionnellement situé dans le sud du Sénégal, le nord 

de la Guinée Bissau et la Gambie. 

Il convient cependant, de s’interroger sur la notion de groupe et de construction du 

groupe. Notre étude porte sur les Diolas. Qui sont-ils ? La question n’est pas superflue si 

nous considérons les débats sur les formations de l’ethnie. 

Ces interrogations sont suffisamment pertinentes pour intéresser des chercheurs 

comme Elikia Mbokolo
17

 et Jean Loup Amselle
18

. Les théories de l’ethnicité reviennent 

sans cesse et opposent donc, très souvent les sciences sociales qui trouvent le prétexte 

d’une opposition plus subtile entre les différents courants. L’ethnicité s’appuie sur un 

ensemble de croyances communes, des ancêtres communs, le partage d’une langue 

commune, une histoire commune et la transmission de valeurs qui sont le ciment de cet 

ensemble. 

 

Selon le sociologue Max Weber
19

 (1864-1920), l'ethnicité est le sentiment de 

partager une ascendance commune, que ce soit à cause de la langue, des coutumes, des 

ressemblances physiques ou de l'histoire vécue (objective ou mythologique). Cette notion 

est le fondement de la notion d'identité. 

 

Comment s’est construite l’ethnie diola ? Sur quels critères peut-on logiquement 

s’appuyer pour désigner une communauté ? 

En fait, la question de la construction ethnique et partant, de la construction 

identitaire nous interpelle. D’autant plus que le groupe étudié dans cette thèse permet cette 

                                                        

 

16 Les diolas : groupe de populations traditionnellement situées dans le sud du Sénégal 

17 Elikia Mbokolo in Au cœur de l’ethnie en collaboration avec Jean Loup Amselle 

18 Jean Loup Amselle in Au cœur de l’ethnie en collaboration avec Elikia Mbokolo 

19 Max Weber in Economie et société 

http://www.toupie.org/Dictionnaire/Identite.htm


27 

 

 

interrogation. Qu’est ce qui permet de définir un groupe et de le désigner comme une 

ethnie, et non un clan ou une tribu ? 

Il y’a cependant un fait que nous ne pouvons nier, c’est le fait de se considérer 

comme étant diola ou pas. Plus que cela, nous ferons face à l’authenticité telle qu’elle est 

perçue par les individus diolas. Qui est diola et qui ne l’est pas ? Nous ne sommes pas loin 

d’une idée de pureté qui s’invite selon qu’on se situe plus au sud de la Casamance, voire le 

nord de la Guinée Bissau ou pas ? Nous sommes tentés de penser à un berceau auto 

proclamé des civilisations diolas. C’est plus ou moins la pensée des gens se réclamant 

diolas. La complexité de la construction du groupe diola rejoint les subtilités de la 

construction identitaire. Qui est diola ? A partir de quand peut-on se penser et se définir ou 

être considéré comme un diola ? La question, de prime abord, anodine, prend tout son sens, 

si nous nous plaçons dans un contexte de crise identitaire favorisé par l’irrédentisme 

casamançais. Il y a une revendication forte qui prévaut surtout au sud de la Casamance 

quant à l’authenticité de l’histoire et de la culture. Mais nous sommes tentés de questionner 

la légitimité de l’ethnie diola ? De quand date cette ethnie diola telle qu’elle est pensée 

actuellement ?  Qu’est ce qui permet d’inclure dans le groupe diola, les Bayot
20

 et les 

Foñi 
21

? On pourrait en dire autant des autres groupes ? 

Pour reprendre les propos d’un diola, la base qui constitue l’ethnie diola et qui en 

fait un seul et même groupe, c’est justement le « bukut »
22

que l’on retrouve dans tous les 

sous-groupes diolas. Cette approche est partagée par la plupart des diolas. Qu’est ce qui 

permet de cimenter une société diola, si ce n’est l’initiation ? Nous ne pouvons cependant 

ignorer que cette même initiation, bukut, perd de sa sacralité dans les régions à forte 

influence mandingue. 

 

En fait, l’existence de l’ethnie ne saurait être remise en question, pour suivre les 

propos de Danielle Juteau
23

. Elle constitue un fait social, encore plus pertinent, qui est très 

                                                        

 

20 Les Bayot : sous-groupe diola 

21 Les Foni : sous-groupe diola 

22  Le Bukut : cérémonie d’initiation diola 

 

 



28 

 

 

vivant, et évolue au contact des autres cultures, et avec l’influence des événements et des 

années. Il est tentant de voir en l’ethnie, un concept individuel puisqu’elle questionne 

l’identité individuelle et sociale de chaque personne. La pertinence de l’approche de Juteau 

insiste sur la complexité de l’ethnie en proposant de prendre en compte les dimensions 

objectives et subjectives du concept de l’ethnicité
24

. Cette approche est compatible avec les 

migrations et ses conséquences. Les personnes issues de l’immigration
25

, peuvent-elles être 

catégorisées d’une ethnie bien déterminée ? Surtout, si nous considérons le fait que l’ethnie 

a pour principale caractéristique la culture ? Celle-ci ne devient-elle pas hybride, voire ne 

s’efface-t-elle pas au gré des traversées migratoires de l’individu ? 

 

Nous ne saurions faire une étude sur les migrations diolas sans nous pencher sur ces 

populations. Il est cependant difficile de faire une présentation des diolas. 

Le groupe ethnique diola nous apparaît ainsi comme une création coloniale. Les 

affrontements entre ressortissants de villages voisins témoignent de concepts identitaires 

différents. En fait, l’histoire ethnique des diolas n’est pas sans rappeler celle des 

populations africaines. Les divisions administratives ont été faites par des chercheurs non 

africains, qui très souvent n’ont pas tenu compte des ressentis et des vécus des personnes. 

L’ethnicisation s’est faite sans une consultation préalable des populations concernées. Les 

histoires, les cultures et les cultes qui participent de la construction d’un peuple n’ont pas 

tous été déterminants dans la délimitation ethnique. C’est le cas chez les diolas. Il y’a un 

premier obstacle que les diolas réfractaires à une ethnie plus élargie mettent en avant. Il 

s’agit entre autres, des différences linguistiques. Il ne s’agit pas ici de petits mots ou de 

prononciations qui varient d’un sous-groupe à un autre, mais de différences qui font que 

deux sous-groupes diolas voisins n’arrivent pas à se comprendre, et donc à communiquer. 

D’autre part, même si les rites se ressemblent, d’un village à un autre on voit de grandes 

différences dans le déroulé des rites. Cela nous amène à questionner les théories de 

l’ethnie. Comment peut-on définir l’ethnie et comment celle des diolas s’est construite ? 

Nous avons mentionné les approches de certains chercheurs. Mais concernant le groupe 

des diolas, nous ne pouvons pas ne pas comparer avec la construction de l’ethnie Bété en 

                                                        

 

24 Danielle Juteau in l’ethnicité et ses frontières 

25 Personnes issues de l’immigration : migrants et leurs descendants  



29 

 

 

Côte d’ivoire. Dans l’Afrique coloniale, la délimitation des frontières ethniques bien 

qu’arbitraire a donné naissance à de nouvelles identités. De la même façon que les Bétés, 

les diolas sont devenus une réalité ethnique, et une seule composante
26

. 

Même si elle est hétéroclite, il n’en demeure pas moins, que la revendication d’être 

du groupe préfabriqué est présente. La conscience d’appartenir à l’ethnie diola n’est pas 

remise en cause. Elle est bien intégrée dans le quotidien et le fonctionnement de ces 

populations. Ces gens ont pu évoluer en se construisant une histoire commune. La 

formation d’une ethnie est comme celui de tout autre groupe. Nous sommes dans le 

registre de l’identité, de l’appartenance. La construction identitaire du groupe obéit à 

plusieurs facteurs. Il y a certes ceux qui relèvent de tout processus d’identification. Sur 

quoi pouvons-nous nous appuyer pour délimiter un groupe ? On peut légitimement se 

demander à partir de quand on peut passer de l’identité de groupe à celle de société. Nous 

parlons de société qui englobe plusieurs groupes. Celle des diolas, si nous tenons compte 

de tous les sous-groupes inclus dedans, est très large. L’hypothèse d’une identité plurielle 

peut se défendre ici. 

 

La conscience d’appartenir au même groupe, n’est pas évidente. A un niveau 

microcosmique, l’individu adhère à des valeurs qui vont l’intégrer dans une entité. En 

contexte migratoire, les diolas migrants et leurs enfants nés dans leurs terres d’adoption ont 

le choix d’être du groupe ou de ne pas y être. C’est sûrement le cas pour tout autre groupe, 

mais d’une certaine façon, la question identitaire est plus accrue dans ce contexte 

migratoire. 

La première étape de cette construction identitaire est la famille. Or nous constatons 

que les migrations ont déconstruit le noyau familial diola. Les certitudes et les croyances 

qui ont forgé la cellule de la famille ont éclaté ou se sont érodées au contact des nouvelles 

valeurs du pays d’adoption. 

Ce chapitre dont l’objectif est de présenter le groupe des diolas, à première vue 

paraît si simple, mais au fil des entretiens, nous nous sommes rendu compte de la 

complexité de ce groupe. L’absence d’une entité plus large, et surtout plus soudée avec un 

                                                        

 

26 Jean Loup Amselle, Elikia Mbokolo/ Au cœur de l’ethnie  



30 

 

 

pouvoir centralisé, à l’image des grands empires africains, n’a pas facilité la connaissance 

de ce groupe. En fait, il s’agit plutôt d’une autre forme d’expression du pouvoir. Les diolas 

forment des groupes qui sont à première vue indépendants les uns des autres. Mais nous 

verrons, qu’il y’a un ensemble de liens qui favorise une communication, et donc une 

interdépendance entre villages voisins. Nous sommes loin de l’image de populations 

anarchistes que nous pouvons voir de prime abord. D’autre part, nous avons pu constater à 

travers les échanges rituels que ces populations partagent un patrimoine et ont donc des 

liens autrement plus solides qu’il n’y apparaît au début. Il y’a un ensemble de liens qui 

relient les villages entre eux, d’une même zone. La notion de zone peut être géographique, 

rituelle ou s’appuie sur une histoire commune. 

Notre analyse va beaucoup s’appuyer sur les rites en grande partie de ces 

populations, pour mieux les cerner. 

Il y’a eu beaucoup d’études de chercheurs, historiens, géographes, sociologues et 

anthropologues mais aussi des rapports des premiers administrateurs coloniaux sur les 

populations de la Casamance sur lesquelles nous nous sommes beaucoup appuyée pour 

l’élaboration de ce chapitre. Nous ne pouvons que suivre ces travaux qui sont les 

précurseurs des recherches sur le Sénégal et la Casamance en particulier. Louis Vincent 

Thomas
27

 est une des références sur ce sujet, si ce n’est la référence sur l’étude des diolas. 

Si certains de ces postulats nous paraissent obsolètes à ce jour, ses travaux demeurent un 

classique des études sur les diolas. La première classification des groupes diolas lui 

revient. 

 

Nous pensons cependant, au vu de nos enquêtes au Sénégal et nos observations 

qu’il serait délicat de faire une classification des diolas. Dans nos travaux, nous 

continuerons de les désigner par les noms qui ont déjà été donnés par nos prédécesseurs. 

Mais compte tenu du fait, qu’il y’a un rapport à l’identité assez particulier, nous sommes 

dans une approche plus déconstructive. En effet, nous avons constaté au sein de ce grand 

groupe, des identifications et des auto-identifications, surtout en contexte migratoire, qui 

appellent à plus de retenue dans la classification. Cela nous amène à questionner une 

                                                        

 

27 Louis Vincent Thomas in les Diolas. Essai d’analyse fonctionnelle sur une population de Basse Casamance 



31 

 

 

altérité interne au groupe. Ce qui n’enlève pas l’intérêt d’analyser les rapports avec les 

autres groupes voisins. 

 

 

 

I.1.2 La terre des Diolas 

 

Il est difficile de faire une étude sur les Diolas, sans aborder une partie sur la terre 

des Diolas. L’expression « terre des Diolas » prend tout son sens, si nous considérons 

d’abord, que la terre a une importance essentielle pour une population très attachée à la 

terre des ancêtres. La question de la terre interpelle l’idée d’une résidence, et donc d’une 

existence. C’est la matrice unifiante de la société diola. L’existence d’un peuple prend tout 

son sens, à partir du moment où il peut revendiquer une histoire et surtout un territoire. 

Nous ne sommes pas dans un contexte de territoire en pensant à la nation, mais territoire 

dans le sens d’une région, d’un espace de vie. Parler de « terre des Diolas » peut sembler 

provocant dans le contexte particulier des crises sécessionnistes en Casamance. Il est 

néanmoins impossible de traiter une quelconque étude sur les diolas sans une parenthèse 

sur les troubles dans la région du sud du Sénégal. Ceux-ci interviennent d’une certaine 

façon, dans les transformations et contribuent grandement à l’évolution identitaire des 

diolas même si la crise en Casamance est le fait de plusieurs ethnies, pas que Des seuls 

Diolas. Mais il ne s’agit nullement pour nous de faire un jugement. Nous soutenons 

cependant, que les premières expertises doivent être une étude des populations concernées 

par les crises indépendantistes. 

 

Certes, l’actualité politique a mis sous les feux de la rampe ce groupe, du fait de 

l’irrédentisme qui s’est déclenché depuis 1982, mais d’autres populations sont issues de 

cette zone et ne sont pas moins originaires de cette terre. Le groupe des Diolas est en fait 

une des composantes ethniques de la Casamance naturelle. Il est cependant intéressant de 

noter que c’est une région qui partage des frontières avec la république de Guinée, avec la 

Guinée Bissau et avec la Gambie. En ce qui concerne cette dernière, remarquons qu’elle 

est enchâssée dans la Casamance. Cette proximité avec d’autres états facilite un échange de 

populations et favorise de ce fait, les influences culturelles entre ces mêmes populations. 



32 

 

 

Mais d’autre part, ces frontières ne sont pas sans renforcer les velléités d’indépendance de 

la région. Les facilités d’échanges dans la zone vont permettre l’éclosion d’une culture du 

sud. Ce qui est loin d’être quelque chose de nouveau, puisque nous le verrons au cours de 

notre étude, les migrations sont très anciennes dans cette région. Les déplacements de 

personnes ont fortement pesé dans les constructions identitaires des populations, et ont fait 

l’histoire de ces régions. Nous verrons que les histoires de ces peuples sont intimement 

liées. De fait, le pays diola a une dimension transnationale. Puisque nous verrons que c’est 

un peuple qui est recensé aussi bien en Gambie, au Sénégal qu’en Guinée Bissau. Il existe 

à ce propos des villages qui sont entre deux états, et qui traversent donc la frontière pour 

exécuter certains rites. Les frontières entre ces pays étant très poreuses, il devient aisé de 

comprendre la complexité des rapports internationaux et donc la difficulté de gérer la crise 

casamançaise. D’autre part, avec les migrations, les diolas se sont beaucoup déplacés et 

installés dans les pays limitrophes, fondant de nouveaux villages ou renforçant une 

population déjà existante 

 

I.1.3 Les diolas et la Casamance 

 

Il nous a semblé qu’il ne saurait être question de présenter le groupe des 

diolas sans proposer une photographie de leurs voisins. Ceci nous permettra 

d’observer les rapports sociaux, mais surtout d’analyser les rapports d’altérité. Il est 

communément reconnu que les diolas sont d’abord des peuples de la Casamance28. 

Nous irons plus loin en précisant qu’il y’a un tel lien envers cette terre, que les autres 

populations y résidant sont occultées dans cette région. Plusieurs facteurs font qu’il 

y’a une prédominance des diolas en Casamance. Nous irons même plus loin, en 

affirmant qu’il y’a une sur médiatisation de ce peuple qui en fait l’Ethnie de la 

Casamance, et occulte par la même occasion, tout autre groupe. Les relations inter 

communautaires sont plus complexes. Le groupe dominant, les diolas dans cette 

région, parle au nom de toute une région. Il faut reconnaître que les crises 

indépendantistes dans cette partie du Sénégal, ont conforté le groupe des diolas dans 

                                                        

 

28 Casamance : région sud du Sénégal selon le premier découpage administratif en 1958 



33 

 

 

leur rôle de leader, de groupe dominant. Les autres groupes ethniques subissent en 

même temps les décisions des populations dominantes. La visibilité est acquise, et a 

assis les diolas dans leur rôle de porte- voix. La presse a joué un rôle indéniable dans 

cette visibilité. Les politiques aussi, ont compris l’intérêt de séduire ces peuples, pour 

occuper politiquement la région naturelle de la Casamance. L’enjeu politique de 

gagner l’électorat de la région du sud passe par ses populations. Cela passe par les 

grands rassemblements et regroupements des groupes de la Casamance. Mais 

reconnaissons néanmoins, que même au niveau politique, ce sont les diolas qui vont 

représenter la région. Ceci entraine de facto, un oubli, et même une négation des 

autres cultures de la Casamance. La question des rapports inter ethniques se pose. 

Elle est cependant très rarement abordée. Mais nous pouvons constater parfois un 

malaise entre ces communautés. A ce propos, nous avons été témoin de la réflexion 

d’une jeune femme manjaque29 qui précisait qu’il n’y avait pas que des diolas en 

Casamance, à l’endroit des autorités consulaires du Sénégal en France, lors de la visite 

d’un ministre de la république du Sénégal, originaire de la Casamance30. Ainsi 

d’aucuns pensent que la Casamance est la terre des diolas. Ce qui historiquement 

n’est pas le cas, et ne l’est toujours pas si nous considérons la présence des autres 

groupes dans la région naturelle de Casamance et l’histoire de leur arrivée et de leur 

installation. Nous ne pouvons nier une certaine exposition médiatique des diolas avec 

le conflit casamançais31. Ce qui pourrait en partie expliquer cette confusion de la 

Casamance à un « pays diola ». Il y’a en outre, une méconnaissance du sud du Sénégal, 

qui amène le reste du Sénégal à penser la Casamance comme un territoire diola. Il faut 

aussi reconnaître qu’à la différence de beaucoup d’autres groupes, comme les 

mandingues et les peuls, les diolas sont historiquement cantonnés en Casamance, 

sinon dans les autres pays voisins, à savoir la Guinée Bissau et la Gambie. L’expansion 

du groupe n’a pas entrainé comme on pourrait s’y attendre, un redéploiement 

identitaire du groupe ailleurs. Même si ces migrants vont s’installer loin de leurs 

terres d’origine, la rupture identitaire n’est jamais entière. Ce qui contribue à 

accentuer leur ancrage régional. 
                                                        

 

29 Paris avril 2013 lors d’une rencontre du ministre de la jeunesse du Sénégal, qui appartient au groupe diola. 

30 Visite du ministre Benoit Sambou : 20 avril 2013 

31 Crise Casamançaise : le problème du séparatisme s’est déclenché en 1982  



34 

 

 

 

Etudier les diolas, ne saurait donc se faire en dehors de leurs voisins et des rapports 

entretenus avec ces autres peuples. Nous verrons l’importance de ces liens, surtout en 

contexte migratoire, où il y’a des volontés de construire une grande Casamance et de faire 

des actions au nom de cette Casamance. C’est ce qui va ouvrir la voie à la mise en place de 

beaucoup d’associations dont l’objectif est de fédérer tous les casamançais. Les objectifs 

de ces grands ensembles ressemblent aux premières qui ont été créées dès les premières 

heures de l’immigration. Nous verrons que, Action sud qui est l’une des dernières nées, 

affiche la même volonté d’unifier et de construire la Casamance que ses prédécesseurs 

comme l’Amicale des Casamançais par exemple. L’interdépendance entre tous ces groupes 

favorise à priori la mise en place d’une grande structure de développement qui 

s’intéressera à toute la Casamance. Mais les problèmes identitaires assez prononcés de 

chaque groupe de cette région, ne vont pas faciliter un rapprochement des communautés 

qui y cohabitent. L’autre question qui survient dans cette analyse des migrations des diolas, 

est celle de la terre des diolas. 

Ceci nous permet de revenir sur les primo habitants de la Casamance : les 

Baïnunks. Qui sont-ils ? Beaucoup de légendes sur fond de vérité historique circulent à 

leurs propos. Notre constat est que c’est l’un des groupes les plus méconnus des ethnies de 

la Casamance historique, voire du Sénégal tout simplement. Ils sont moins visibles et 

néanmoins très présents dans ce qu’il est convenu d’appeler une identité casamançaise. On 

pourrait même avancer, qu’ils constituent le fond identitaire de la Casamance, telle qu’elle 

est connue actuellement. Nous avançons cette hypothèse en regard des rites hérités des 

Baïnunks qui ont été retrouvés chez les autres groupes. 

 

Ils sont souvent réappropriés par ces populations, et à tel point que leur origine se 

perd. C’est le cas du kumpo
32

, qui est devenu un grand symbole dans le panthéon diola 

Foñi. Or, certains de nos contacts avancent que, ce masque visuel serait baïnunk à 

l’origine. Ce qui nous fait penser à cette assertion qui dit que le vrai diola a des racines 

baïnunks. Il faut, par ailleurs, préciser que les masques sont absents pratiquement des rites 

                                                        

 

32 Kumpo : masque feuillu qu’on trouve dans le folklore diola (voir annexes) 



35 

 

 

traditionnels diolas du sud de la Casamance. Nous verrons ces différences dans les 

célébrations diolas du département d’Oussouye. Alors que nous avons une pléthore de 

masques visuels et ou sonores dans le pays Foñi et Bluf. L’origine de ces représentations 

n’est pas évidente et est souvent liée aux mythes et légendes du village ou d’une famille. 

La cohabitation à elle seule ne saurait expliquer ces différences entre des sous-groupes. 

Ces derniers partagent les mêmes voisins. Ce serait simpliste de ramener cette question, à 

un problème d’influence. 

Les diolas de Kalunayes avec l’islamisation, ont largement puisé dans le patrimoine 

culturel et rituel baïnunk et manding. Il nous est apparu que cette région est très influencée 

par les mandingues. Or après nos entretiens, nous avons surtout une grande présence des 

rites baïnounks qui sont revendiqués aussi bien par les mandingues que par les diolas 

maintenant. Les mandingues avec Fodé Kaba Doumbia sont à la source de l’islamisation 

des diolas. Ce qui fait dire aux diolas situés vers la frontière de la Guinée Bissau, que les 

musulmans diolas sont des mandings. Ils ne sont d’ailleurs pas les seuls, puisque la 

référence à la culture mandingue est faite pour parler de l’islamisation diola dans le Foñi, 

et, ce y compris par les concernés. La question de l’altérité est ainsi posée. Et si nous 

poussons plus loin, nous pouvons penser à la notion d’altération de l’identité. 

 

En fait, la qualification de manding s’utilise selon une conception de l’identité 

diola. Il se trouve d’ailleurs que la culture mandingue et la religion sont souvent 

confondues dans les us et usages des néo convertis. Nous constatons, que les migrations 

ont rythmé l’histoire de ces populations. Pour peu, ces gens se revendiquent d’une identité 

diola, même si quelque part, ils ont perdu des valeurs considérées comme intrinsèques de 

l’identitaire diola. Le cas le plus visible est l’absence de bukut diola dans ces contrées. En 

fait, le « bukut » s’est islamisé et s’est acculturé pour suivre l’évolution de la culture diola 

dans le Kalounaye. Ce rite qui est le socle de la société diola et qui symbolise les velléités 

de survie des diolas face à une perte programmée, s’est islamisé et on constate l’apparition 

de masques visuels et sonores, certes impressionnants mais quasi absents de la cosmogonie 

diola, jusque-là lors de leurs cérémonies d’initiation. Les termes pour les nommer 

rappellent les mythes mandings, et ne seraient en fait qu’un héritage baïnunk, le 

Kankurang, le fambonding sont des masques typiques du Kalunaye. Certes, nous 

retrouvons une trace de ces nouveaux modes d’expression dans le Foñi. Ainsi, nous avons 

le kumpo, le farara. Ces apparitions sont assez récentes et participent souvent de 



36 

 

 

l’autoprotection des cultures présentes, qui usent de ces masques pour préserver leurs 

communautés. Cela n’est pas sans rappeler le secret entourant les rites d’initiations diolas. 

Il ne s’agit donc pas de phénomène nouveau, quand on parle de migrations chez les diolas. 

Les conséquences se font sentir à un niveau culturel, et à large échelle. Nous constatons 

avec les entretiens, que les rites jusque-là considérés comme typiquement diolas, sont 

souvent constitués des apports des cultures que ces sociétés ont eu à côtoyer. 

 

Les empires Bañuns
33

ou Baïnunks étaient très puissants et avaient une grande 

richesse de rites et surtout les masques étaient bien présents dans le fonctionnement de ces 

royaumes. Le « kumpo » pour citer cet exemple, n’a pas le même rôle chez les diolas que 

chez les Bañuns. Cela peut s’expliquer par le fait que les autochtones, Baïnunks se sont 

fondus dans les différents groupes qui sont venus après eux, et après la dislocation de leurs 

grands royaumes. Il y’a donc une absorption notoire chez les mandings, les diolas, les 

balantes, ou encore les Manjaques. En fait, il y’avait comme une volonté de survivre en se 

fondant dans le groupe dominant et en reniant son identité. Les réadaptations de ces cultes 

et rites peuvent s’expliquer par le fait, qu’après une guerre, les diolas récupèrent souvent 

les fétiches de leurs adversaires. C’est peut-être une façon de s’approprier ce qui est 

considéré comme la force de l’adversaire, pour l’empêcher de reprendre des forces d’une 

part. Nous ne pouvons manquer de souligner que tout en étant absorbés par les cultures de 

la Casamance, les Bañuns ont en fait dominé pour une large part les groupes qui les ont 

envahis, en infiltrant leurs rites dans ces cultures. Actuellement, il est difficile de nier leur 

influence culturelle sur toute la Casamance. Un de nos contacts nous disait que le vrai diola 

a des racines Bañuns. C’est une assertion qui n’est cependant pas revendiquée par les deux 

groupes concernés. Nous en voulons pour preuve une rivalité voire une défiance entre eux. 

 

Dans certaines zones, il est cependant difficile de contester que les diolas aient des 

racines baïnunks, sinon une influence certaine sur leurs coutumes, surtout que nous 

sommes dans une société qui n’a pas de griot, ni autre laudateur pour garder la mémoire 

généalogique des populations. Il n’est cependant pas dit, que les traditions orales n’existent 

                                                        

 

33 Bañun : autre terme pour nommer les baïnounks 



37 

 

 

pas. Elles sont plus secrètes et se transmettent rituellement. Ces influences concernent tous 

les peuples de la Casamance. Les traditions orales sont au cœur du fonctionnement des 

populations diolas. Nous voulons pour exemple, le fameux fétiche manjaque « kobiana 
34

» 

qui serait d’origine bañun. Est-ce cela qui accentue la crainte que les diolas ont de leurs 

voisins ? Nous pensons plutôt que l’ignorance y a beaucoup contribué. 

Il nous apparaît plutôt, après analyse, qu’il y’a une inter influence entre les 

différents groupes qui cohabitent dans les rivières du sud. 

 

Il est difficile de délimiter les grands ensembles diolas. La première catégorisation, 

celle de Louis Vincent Thomas, ayant évolué, nous proposons une autre division. Il y’ a 

d’abord au sein même du groupe, deux grandes divisions, qui proviennent de la 

méconnaissance du groupe lui-même. Nous avons le Foñi et le Kasa. Ces deux 

appellations n’ont de sens que pour souligner l’altérité interne au groupe des diolas. Nous 

allons d’abord essayer d’analyser ce que les diolas qui sont plus au nord de la Casamance, 

dans le département de Bignona, appellent le Kasa. 

 

La dénomination « Kasa » est récente, pour reprendre certaines de nos sources
35

, et 

n’était pas utilisée par les diolas du département d’Oussouye. Cela renvoie plutôt à 

l’empire Bañun, Kasa, qui a donné le nom Kasa di mansa, qui se traduit par la case du roi. 

Ce royaume se situait plus à l’est de la Casamance et n’était nullement sur les terres des 

« kasa » actuels comme on pourrait le supposer. 

Pour revenir à l’analyse des ensembles du département d’Oussouye, il nous semble 

intéressant de souligner la présence des royautés, ce qui n’est pas le cas, du département de 

Bignona. Nous avons pu relever six grands ensembles, en suivant les royautés et leurs 

liens. Nous avons ainsi : 

Les Ulufs « ulufaye » du pont de Niambalan au pont. Les îles sont souvent des 

villages récents et ne sont pas considérés dans l’organisation traditionnelle. 

                                                        

 

34 Fétiche kobiana 

35 Jean Baptiste Valter Manga in Une monarchie dans un Etat postcolonial : anthropologie de la royauté à Oussouye 

(Casamance/Sénégal), thèse soutenue en 2015 à Paris 



38 

 

 

Les Esulelu « kasuleluway », de la pointe Saint Georges à Elinkine 

Les Kujamat c’est de Efok, Youtou, Kabrousse, Diembering et les villages de 

Guinée Bissau. 

Les Bandial Enampor, Esil, Bandial, Seleki, Kameubeul, Badiate, Eloubalil, 

Batigher 1 et Batigher 2 

Les Ehing, entre le pont de Bafican et le pont de Niambalan (Bafican, Dialan, 

Kaleane, Bacounoum 

Les Bayottes, entre le pont de Etomé, et le bolon
36

 de Bafican (Nyassia, Etomé, 

Etafoun…, Bazéré. 

Nous précisons qu’au sein de ces villages, il y’en a qui sont typiquement Baïnunks, 

comme Djibonker, Brin et qui ne sont versés dans aucune royauté. C’est également le cas 

des îles qui sont des habitats récents et qui sont peuplés par des étrangers ou des gens qui 

ont migré des villages environnants. C’est le cas des îles de Carabanes
37

, Wendaye, 

Diakène wolof. 

 

Ces diolas plus au sud et qui sont vers la frontière de la Guinée Bissau, pour la 

plupart traditionnalistes, sont très attachés aux valeurs traditionnelles. Ils sont souvent 

considérés par les autres, comme peu ouverts aux autres cultures. Il est d’ailleurs 

intéressant de noter que les conversions de ces populations ont progressé avec les 

migrations vers les grandes villes du pays, comme Dakar. Ils ont pour la plupart, gardé 

beaucoup de valeurs, comme par exemple la division du temps, qui reste diola
38

. Cela 

participe du fonctionnement de la vie sociétale. Le calendrier n’est pas grégorien. Même si 

nous rencontrons des convertis à l’Islam ou au Christianisme, le respect des traditions reste 

très fort. Ainsi, un catholique, après la messe du dimanche, irait aux champs, si ce n’est pas 

« iyey
39

». Alors que le jour de « iyey », qui correspond au jour de repos, où aucun diola ne 

                                                        

 

36 Bolon : cours d’eau, sorte de ruisseau ou rivière 

37 Ile de Carabane : voir carte 

38 La division du temps diola : la semaine a six jours. 

39 Jour de repos et de sacrifices : C’est le 6 éme jour 



39 

 

 

retourne la terre, il restera chez lui, pour ne pas transgresser l’interdit de faire saigner la 

terre, lié à ce jour. La semaine a six jours
40

 dans la culture diola, contrairement à celle du 

calendrier grégorien suivi au Sénégal, comme dans la plupart des sociétés du monde. Ce 

syncrétisme s’observe dans beaucoup de villages diolas qui sont frontaliers de la Guinée 

Bissau, de Kabrousse par exemple, où cohabitent religions traditionnelles et religions 

importées. Nous précisons que le syncrétisme est très présent dans les autres cultures du 

pays, et qu’il ne s’agit nullement d’une particularité diola. Il y’a une cohabitation entre 

religions dites révélées et les traditions des peuples sénégalais, qui n’est pas toujours 

évidente, et qui peut être à l’origine de transformations profondes dans les us et usages des 

populations concernées. Ainsi, nous assistons à une grande remise en question de l’héritage 

culturel des diolas. C’est le cas du « bukut » et le cas le plus frappant est celui de beaucoup 

de villages de « Yámákay ». 

 

Ce groupuscule de villages a célébré la grande initiation en 2010, après un rejet 

ferme de toutes les traditions et les symboles représentant leurs attaches considérées 

comme païennes, notamment par l’église catholique. Même si le « bukut » nous est apparu 

au fil de nos enquêtes, comme une forme de résistance à un moment de leurs histoires, il 

est devenu aujourd’hui l’un des marqueurs identitaires diolas. En ce qui concerne la 

typologie des diolas du nord de la Casamance, communément appelés Foñi, elle est plus 

complexe à déterminer. Le principe de la royauté a disparu ou n’existe tout simplement 

pas. Le département de Bignona qui est la région Foñi par excellence, est marqué par les 

influences des peuples qui l’ont traversé. Ce qui a redessiné les sous-groupes. 

 

Nous sommes tentée de suivre les aires rituelles. Mais cela ne suffit pas, étant 

donné que le grand ensemble connu c’est le « Yámákay » que nous pouvons considérer 

comme un sous-groupe. C’est d’ailleurs les ressortissants de ce groupe qui ont peuplé 

Bignona pour une grande partie. D’aucuns disent que Bignona se trouve sur leurs terres. 

En fait, nous pouvons discerner déjà trois grands groupes, le Foñi, le Bluf et le 

Karone. 

                                                        

 

40 Les six jours de la semaine diola : voir annexes 



40 

 

 

Au sein du Foñi, on peut citer : 

Le Yámákay qui est un ensemble de villages qui va de Diaboudior à Djimakakor, 

avec pour point central le village de Kawudiul. Mais il est considéré surtout comme une 

aire rituelle et n’est nullement un sous-groupe. Il est surtout compris dans le Kajamutay. 

Le Kajamutay au sein duquel on a le Foñi et qui distingue en son sein le Siyát. 

Cette appellation ferait référence à l’absence de point d’eau dans les villages concernés, et 

qui ont un autre type d’alimentation basée sur le mil, assez différent des autres, du fait de 

la rareté des rizières et de l’absence de cours d’eau. 

Baako, qui signifie l’autre rive, concerne les villages de Badiana, Diounoung, 

Djignaké, Bellay, jusqu’au groupe des villages Karones. 

Le Foñi Combo qui concerne les villages frontaliers de la Gambie et les villages 

diolas en Gambie de façon générale. 

Pour le groupe du Bluf, nous pouvons distinguer plusieurs types : 

Thionk Essyl, qui est l’un des plus gros villages du Sénégal, et qui a sa particularité 

linguistique, revendique une migration récente du village d’Essyl du Bandial. 

Les villages de Mlomp et de Tendouck, sont aussi dans ce même cas. Les 

ressortissants de Mlomp seraient venus de Mlomp du Kasa, dont ils ont gardé le nom. Il 

faut d’ailleurs préciser à ce propos, qu’on distingue Mlomp Bluf et Mlomp Kasa. 

Nous avons l’ensemble des villages de Bassir, Dianki et Karthiak qui ont beaucoup 

de similitudes linguistiques. 

Le cas de Diégoune est à signaler aussi. Il se rapproche d’un point de vue 

linguistique, des villages de Yámákay et du village de Kaparan. 

 

Il faut préciser que le Bluf est constitué de gros villages. Chaque village constitue 

en soi une entité particulière. Il y’a des similitudes linguistiques. Même si d’un village à un 

autre, il y’a des phonèmes plus marqués, que dans le village voisin. La distinction 

linguistique est à peine perceptible. Ce sont aussi des villages, dont l’immigration récente 

du sud vers le nord de la Casamance, est revendiquée. Elle est aussi mieux assumée. 



41 

 

 

Nous verrons que plus au nord, les migrations sont plus violentes, résultant de 

guerres souvent, ou à la suite d’épidémies. 

 

Le Foñi compte pratiquement peu de gros villages, comme Kañaru, Suelle et dans 

une moindre mesure Baïla. Ce qui explique dans un sens qu’il y’ait plus de différences tant 

au niveau rituel, que linguistique entre ces villages. Retenons, donc que les sous-groupes 

sont très élastiques surtout au niveau du département de Bignona et compte tenu des 

nouveaux facteurs, nous avons une nouvelle division qui s’éloigne beaucoup de celle 

proposée par Louis Vincent Thomas. 

Les divisions administratives ne respectent pas toujours les frontières naturelles ou 

historiques. 

Il faut surtout retenir que chaque village diola est autonome et constitue une entité 

qui se distingue des autres villages. 

 

En somme, les sociétés diolas se réinventent et essaient de se reconstruire avec les 

nombreuses influences héritées des contacts avec les autres cultures et autres religions. 

Mais nous pouvons considérer que c’est un groupe, qui à l’image des autres populations 

d’Afrique francophone ont subi une certaine acculturation, voire une aliénation 

contrairement aux groupes ethniques, d’Afrique anglophone. Partant de là, nous sommes 

tentée de questionner la forme de colonisation des pays concernés. Les diolas du Sénégal, 

francophones donc, apparaissent moins enracinés que leurs parents bissau guinéens 

lusophones. 

 

C’est connu, la colonisation française est très culturaliste, et assimilationniste. Ce 

qui n’est pas le cas de l’empire britannique (les anglais fonctionnaient avec le système 

indirect rules
41

) ou lusophone. Ceci pourrait expliquer pourquoi il y’a toujours des 

problèmes de repères et d’intégrations dans les anciennes colonies et chez les migrants et 

                                                        

 

41 Indirect rules : système colonial indirecte appliqué par les anglais durant la colonisation, consistant à associer les chefs 

indigènes dans l’administration de leurs colonies 



42 

 

 

descendants issus de l’Afrique coloniale française. Si nous comparons avec le modèle 

anglo-saxon, avec le cas des nigérians immigrés aux Etats unis, il est rare de voir une 

assimilation totale au pays d’accueil, et ce, à des générations de migrants. Ce qui 

n’empêche nullement de retrouver ces populations dans les plus hautes sphères du pouvoir. 

Ils constituent souvent un modèle, ce qui est loin d’être le cas des francophones. Nous 

reviendrons sur cela dans les prochains chapitres. La question, que l’on pourrait se poser, 

au-delà de la présentation des diolas, c’est qui sont-ils aujourd’hui ? 

 

Cette interrogation nous interpelle également sur l’évolution identitaire des 

populations migrantes de façon générale. 

Les migrants, épousent les nouveaux modes de vie du pays d’adoption. Cette 

nécessité de s’insérer dans la vie du nouveau lieu de résidence, va altérer sérieusement des 

valeurs héritées de leur origine. Nous parlons d’évolution identitaire, à juste titre, puisque 

c’est un ensemble d’éléments qui vont intervenir tout au long du parcours de chaque 

individu, parcours que l’on pourrait qualifier de parcours identitaire. 

 

Ce groupe des Baïnunks a ainsi influencé très fortement les groupes envahisseurs 

des Diolas, même si c’est malgré lui, et ce à travers ses rites culturels comme le kumpo, 

précédemment cité. Nous retrouverons culturellement les Baïnounks aussi dans le fameux 

« hacira manjaque
42

 » qui rappelle le « kobiana baïnunk
43

 ». C’est dire donc, que les 

Diolas, comme la plupart des autres populations de la Casamance ont largement puisé dans 

le patrimoine de leurs prédécesseurs. Cette façon d’agir est assez cohérente, si nous 

considérons le fait qu’après les guerres, les Diolas ont l’habitude d’intégrer les ukin des 

vaincus. C’est une stratégie, il nous semble, pour se renforcer que d’absorber les forces des 

adversaires. D’autre part, on pourrait considérer logique de la part des nouveaux arrivants 

de s’inspirer des autochtones pour s’adapter aux nouvelles terres. Nous savons, qu’il y’a un 

fort lien envers la nature, il était donc naturel pour les peuples forestiers de suivre les traces 

des Baïnunks pour amadouer et apprivoiser la terre. Les chercheurs conviennent pour la 

                                                        

 

42 Hacira : fétiche casamançais 

43 Kobiana : fétiche casamançais 



43 

 

 

plupart que les Baïnunks sont les premiers habitants de la Casamance. Il est donc normal 

de considérer que la Casamance est d’abord une terre originelle des Baïnunks, les autres 

peuples sont venus s’y installer après. Leurs rites sont largement réintégrés dans les us et 

coutumes des autres peuples. 

 

Cependant, nul ne saurait nier la visibilité et la médiatisation des Diolas au 

détriment des autres, au point de faire de cette région, une terre des Diolas. Que peut-on 

appeler le pays des Diolas 

Il serait difficile d’ignorer l’inter culturalité dans cette région sud du Sénégal. Plus 

qu’une suprématie d’un groupe sur les autres, nous ne pouvons que constater les influences 

réciproques que les uns ont sur les autres. 

Certes, l’actualité politique a mis sous les feux de la rampe ce groupe, du fait de 

l’irrédentisme qui s’est déclenché depuis 1982, mais d’autres populations sont issues de 

cette zone et ne sont pas moins originaires de cette terre. Le groupe des Diolas est en fait 

une des composantes ethniques de la Casamance naturelle. Il est cependant intéressant de 

noter que c’est une région qui partage des frontières avec la république de Guinée, avec la 

Guinée Bissau et avec la Gambie. En ce qui concerne cette dernière, remarquons qu’elle 

est enchâssée dans la Casamance. Cette proximité avec d’autres états facilite un échange de 

populations et favorise de ce fait, les influences culturelles entre ces mêmes populations. 

Mais d’autre part, ces frontières ne sont pas sans renforcer les velléités d’indépendance de 

la région. Les facilités d’échanges dans la zone vont permettre l’éclosion d’une culture du 

sud. Ce qui est loin d’être quelque chose de nouveau, puisque nous le verrons au cours de 

notre étude, les migrations sont très anciennes dans cette région. Les déplacements de 

personnes ont fortement pesé dans les constructions identitaires des populations, et ont fait 

l’histoire de ces régions. Nous verrons que les histoires de ces peuples sont intimement 

liées. De fait, le pays diola a une dimension transnationale. Puisque nous verrons que c’est 

un peuple qui est recensé aussi bien en Gambie, au Sénégal qu’en Guinée Bissau. Il existe 

à ce propos des villages qui sont entre deux états, et qui traversent donc la frontière pour 

exécuter certains rites. Les frontières entre ces pays étant très poreuses, il devient aisé de 

comprendre la complexité des rapports internationaux et donc la difficulté de gérer la crise 

casamançaise. D’autre part, avec les migrations, les diolas se sont beaucoup déplacés et 

installés dans les pays limitrophes, fondant de nouveaux villages ou renforçant une 

population déjà existante. 



44 

 

 

 

Il y’a toujours un code qui régit le mode de fonctionnement de toute population. 

Les « ukin 
44

» diolas jouent ce rôle dans la société diola. On pourrait les traduire par des 

fétiches, même si le terme nous apparaît très impropre. Il s’agirait plutôt d’instances 

supérieures qui interviennent dans la vie quotidienne et permettent de réguler les relations 

entre les différentes composantes de chaque village et entre villages. Cette fonction des 

fétiches avec les conversions aux religions importées est de plus en plus reléguée à un plan 

secondaire, voire devient carrément caduque. Nous reviendrons sur ce reniement des 

« ukin » et leurs conséquences sur les transformations identitaires des Diolas. 

 

Les migrations des groupes diolas ne sont pas un phénomène nouveau. En effet, 

même si la grande majorité des villages diolas revendiquent une authenticité ou une 

ancienneté pour bien marquer leur territoire, il n’en demeure pas moins que les fondations 

des villages sont retracées lors des grands rites. D’autre part, une observation des faits 

quotidiens permet de revenir sur les responsabilités des individus et des villages. 

Nous avons pu suivre la trace de certaines populations avec les retours qui se font 

pour observer certains rites dans des villages souvent très éloignés de leurs résidences 

habituelles. 

 

 

  

                                                        

 

44 Ukin : instances traditionnelles religieuses diolas 



45 

 

 

I.2 Chapitre 2 Ethnie, traditions, coutumes et, 

civilisations 

 

I.2.1 Rites et religions 

 

Un des exemples les plus parlants est celui des ressortissants des villages de 

Yámákey
45

 lors de leur bukut en 2010. Le village pilote de ce grand ensemble « Kawujul » 

était pratiquement inconnu avant. « Kawujul
46

 esuk efan »
47

 a-t-on l’habitude de dire, pour 

définir le rôle de ce petit village dans le Foñi et qui est défini comme une extension du 

village de Diaboudior, par les ressortissants de ce village. La plupart des villageois ont 

migré et résident à Bignona. Il est dit que ces villageois ont fondé le quartier de Bassène à 

Bignona, d’ailleurs. Le village de Kawujul est au cœur du bukut de Yámákey, et est le point 

névralgique de cet ensemble de villages. Dans les autres villages qui célèbrent l’initiation 

de façon individuelle, il y’a toujours une famille ou plus précisément un groupe de familles 

d’un même patrilignage qui porte l’initiation, et en est le poumon. Il nous est difficile de 

bien définir les organisations des initiations, mais le bukut rappelle dans un sens les places 

de chaque groupe de familles, et fait une chronologie des migrations et des arrivées dans le 

village. Il est fréquent que le bois sacré appartienne aux pionniers, et de ce fait, leurs 

descendants tiennent le rôle central dans le bukut et doivent donc ouvrir le bois. C’est cette 

fonction que détient le village de Kawujul. Tout doit commencer et partir de ce village. 

Notre hypothèse est que les autres ressortissants de cet ensemble rituel doivent avoir pour 

origine ce petit village. Les Diolas, quel que soit leur nouvel habitat, retournent à l’origine 

lors de l’initiation. Tant que les « ukin » n’ont pas été délocalisés, le Diola est tenu de 

revenir sur la terre de ses ancêtres. Nous comprenons mieux le sens de la question que tout 

diola pose à son interlocuteur : « aw bey
48

 ». Par cette interrogation, il situe rituellement 

aussi son parent diola. Mais c’est aussi parce que le Diola s’identifie à travers le village, 

                                                        

 

45 Yamakey : ensemble de villages diolas 

46 Kawujul : village diola 

47Kawujul est un vieux village 

48 Aw bey : tu es d’où ? 



46 

 

 

puis le quartier et enfin les parents ascendants. On remarque que le Diola commence 

toujours par demander le nom de famille
49

, le prénom accessoirement, puis le village, le 

quartier et le père ou la mère. Le Diola s’identifie donc toujours à travers le village, donc 

une terre précise. 

 

Rappelons que ces villages, évangélisés pour la plupart, avaient abandonné tout rite 

et ont dû réintégrer le bukut dans leur vie en 2010
50

. Il n’y a donc de ce fait, rien qui 

motivait ou encourageait un quelconque retour des populations sur la terre de leurs 

ancêtres. Il apparaît donc que les traditions contribuent à ancrer les gens dans leurs 

villages. Nous en revenons à l’importance de la terre « etamay » chez les diolas. Les 

villages christianisés sont intéressants justement parce qu’ils sont le témoin d’une première 

dé ritualisation du fait de la religion, ce qui a d’ailleurs facilité la rupture de ces chrétiens 

avec le village des parents. Les « ukin » sont niés et ont perdu leur fonction de liaison avec 

les ancêtres, et donc avec la terre. Le village devient ainsi une notion lointaine. Le cas de 

« Yámákay » revient sans cesse, et plus précisément celui de Sutu qui est cité en exemple. 

Il est dit à propos de Sutu que le « Kareng
51

 » a réagi et s’est manifesté puisqu’il a été 

abandonné et maltraité par les gens de Sutu. Pour démontrer la fausseté des croyances 

traditionnelles et surtout montrer que la vérité est celle de l’église, les « ukin » ont été 

brûlés. Il y’a eu dans un sens un sacrilège que Sutu a payé à travers les gens « propriétaires 

du bois sacré » qui ont eu à pâtir de cet acte. Nous sommes dans le registre des 

transgressions rituelles, le « ñiñi 
52

» et qui appellent une déliaison. Le Kareng les a saisis, 

comme le disent les diolas. Il faut des rites pour non seulement réparer le tort mais aussi 

préserver les descendants du contrevenant. Il faut souligner que dans les rites diolas, toute 

personne qui offense les instances supérieures expose sa descendance, puisque les 

conséquences seront subies par eux, et non forcément par celui qui a commis la faute 

directement parfois. Cela démontre une fois de plus, que l’individu est un élément actif 

d’une même entité, de la concession au village. 

                                                        

 

49 Nom de famille : kasaf qui donne un indice clanique 

50 Réintégration du Bukut dans les villages de Yamakey 

51 Kareng : bois sacré 

52 Le ñiñi : l’interdit 



47 

 

 

 

Mais nous verrons plus loin qu’à la faveur des migrations, les frontières deviennent 

plus flexibles et les rites sont réadaptés. Il n’est donc pas exagéré de dire que le village se 

trouve là où se trouvent des gens se réclamant de ce village. C’est ce qui donne tout son 

sens aux associations de villages et qui leur donne dans un sens plus de poids sur les 

migrants que les grosses associations qui se veulent fédératives. Il y’a comme un lien 

solide, d’autant plus qu’il est invisible, qui rattache le Diola à son village d’origine. Nous 

verrons d’ailleurs, qu’il n’a pas besoin de le connaître. Ce sentiment d’appartenance 

s’exprime de plusieurs façons, selon les gens. Il n’apparaît pas forcément dans les 

associations. Mais ce lieu de rencontre favorise l’expression des frustrations et des 

sentiments personnels, qui vont accentuer des tensions déjà existantes. 

 

Il est également intéressant de revisiter l’histoire coloniale de la région depuis la 

création des premiers comptoirs portugais et français dès le 16ém siècle qui ont 

grandement contribué aux transformations de certains rites diolas. 

 

Nous ne pouvons cerner les migrations diolas, sans d’abord définir le groupe des 

Diolas. Qui sont-ils ? Il y’a d’abord les réponses simplistes qui les présentent comme un 

groupe ethnique, présent au Sénégal, en Gambie et en Guinée Bissau. Nous avons aussi les 

premiers chercheurs qui les ont étudiés. Les Portugais qui ont d’abord foulé le territoire 

diola, les ont baptisés felupos. Ces différentes façons de les nommer, donnent une idée de 

la vision que les autres peuples en contact avec eux, ont des diolas. Nous verrons que 

l’altérité est très importante dans cette région, et va beaucoup jouer dans les créations et 

fonctionnements des grandes associations. 

 

Ces peuples sont de la grande famille des peuples des rivières du sud, ou encore 

peuples de la mangrove. Ils ont en commun, un lieu de vie hostile au départ, qu’ils ont su 

adapter et dompter. Les travaux de Paul Pélissier sont un témoignage sur les agricultures 

des zones de la Casamance naturelle, la Gambie et la Guinée Bissau. Les digues pour 

canaliser le sel sont un témoignage de la riziculture diola. Cet acquis étant menacé 

actuellement, il y’a des associations dont l’objectif est de lutter contre la salinisation des 



48 

 

 

rizières.  

Mais le savoir-faire ancien semble perdu. Ces associations ne peuvent que compter sur des 

expertises extérieures à leurs cultures. Les transmissions de connaissances, sont faites au 

compte-goutte chez les diolas. Ce qui, à force met en péril des techniques qui auraient pu 

servir à préserver leur environnement. 

 

Présenter les diolas, n’est pas une chose facile. L’ethnie en elle-même est une 

notion assez complexe. Comment la définir ? Qui en fait partie et qui n’en fait pas partie ? 

Il arrive que des groupes pensés comme étant d’un même grand ensemble se considèrent 

comme étant des étrangers les uns vis-à-vis des autres. De même, la façon de se penser 

peut-être différente de la perception des voisins. Nous constatons que l’histoire des Diolas 

n’est pas une exception en Afrique. 

 

Ces complexités sont dues de prime abord au fait que les Diolas ne s’auto 

définissent pas forcément comme un seul groupe homogène. Ils ne se voient pas forcément 

comme une seule entité. Ceci peut expliquer qu’il n’y ait pas une véritable grande Identité 

diola. Même si les revendications d’un état casamançais portées par des diolas peuvent en 

donner l’illusion. 

Déjà, le terme « diola 
53

» n’était pas à l’origine un terme qui appartient à cette 

population et n’est pas contenu dans le vocabulaire diola. Il convient cependant de préciser 

que le Diola appartient au groupe de langues bak, dans laquelle nous retrouvons le 

Manjaque, le Mancagne, le Pepel entre autres. Ces populations partagent des rites 

similaires en outre. Nous en revenons ainsi à l’altérité. Plusieurs explications sont données 

pour justifier que ce terme s’applique pour nommer ces peuples. Ce n’est cependant pas un 

fait isolé en Afrique. En effet, avec la colonisation et les nombreuses incompréhensions 

linguistiques, les premiers recensements ont rebaptisé beaucoup de groupes. Ces 

dénominations sont reconnues comme arbitraires et font souvent l’objet de revendications 

de la part de certaines populations soucieuses de revenir aux origines. Ces appellations se 

basaient souvent sur un fait, sur un terme que l’on trouve dans la langue des populations 

                                                        

 

53 Diola : pour désigner le groupe ethnique 



49 

 

 

concernées. C’est le cas par exemple, chez les « Bétés 
54

» en Côte d’Ivoire. Ce n’est par 

contre pas le cas chez les Diolas. Puisque ce terme, à l’origine, ne faisait pas partie du 

répertoire linguistique diola. Cette qualification est un témoignage des rapports entre ces 

peuples avec leurs voisins ou les peuples avec lesquels ils ont eu à un moment donné des 

relations. Ces rapports de l’altérité ont beaucoup influencé l’histoire de ces gens. Les 

représentations réciproques des peuples cohabitant en Casamance transparaissent ainsi 

dans les différentes appellations des uns et des autres. Comment l’autre est-il perçu ? Ainsi, 

les Manjaques les ont baptisés « bacuki » qui signifierait « les premiers ». Cette appellation 

souligne de ce fait la reconnaissance d’une autochtonie des Diolas en Casamance. Par 

contre le terme « na’ariaato » que les Baïnunks utilisent pour désigner les Diolas ne nous 

est pas familier. Nous ne sommes pas parvenue à en connaître la signification. « Diola » 

est la dénomination officielle actuelle. Cette appellation est aujourd’hui adoptée par les 

diolas eux-mêmes. Nous allons donc utiliser ce terme pour la suite de ce travail. Nous 

partageons l’avis que l’ethnie diola s’est construite à partir du moment où ce terme les a 

identifiés et désignés comme des Diolas. C’est certainement le cas de tout groupe de 

populations. Pour suivre la théorie wébérienne, on peut qualifier d’ethnie tout groupe qui 

partage des points communs, comme la langue, la couleur ou encore la culture. Ce sont là 

l’une des premières approches sur les études des ethnies. Nous soutenons pour notre part, 

que les ethnies modernes ne peuvent revendiquer une uniformité de couleurs. La survie de 

tout groupe ethnique va, en conséquence, dépendre de sa capacité d’adaptation et de son 

évolution dans le monde moderne. Autrement dit, pour survivre et ne pas disparaître, 

l’ethnie doit se réinventer. Et cela, l’approche de Weber a ouvert la voie quand elle pense 

le groupe ethnique comme comprenant des gens se réclamant d’ancêtres communs. Partant 

de là, il est difficile d’assigner un individu dans une ethnie. Il y’a ainsi une porosité qui 

permet à chaque personne de passer d’un groupe à un autre. Un Diola né en France, peut se 

revendiquer français et revendiquer par la même occasion des traditions françaises. Pour 

revenir sur les mots et leurs implications, l’histoire fait état de rapports très conflictuels 

entre les Mandings d’un côté et les Diolas d’un autre. Les Mandings
55

 sont une des 

premières populations, sinon la toute première à avoir conquis ces régions. Mais ce qui est 

intéressant, c’est que la suprématie manding a duré dans le temps, et encore aujourd’hui les 

                                                        

 

54 Bétés : groupes ethniques ivoiriens 

55 Manding : groupe ethnique de l’Afrique de l’ouest 



50 

 

 

cultures mandingues sont encore bien perceptibles dans beaucoup de villages diolas, 

surtout dans le Foñi. Plusieurs explications nous ont été données pour justifier l’usage de 

ce terme. Il semblerait que les Mandings aient usé de ce terme pour nommer les Diolas. Ce 

mot qui viendrait de « m’be jola » signifie dans leur langue « celui qui prend toujours sa 

revanche ». Il paie toujours sa dette. Cette expression définit à elle seule une histoire des 

relations entre populations voisines. N’oublions pas qu’il y’a eu un contexte de conquêtes 

et de résistances. Les chefs mandings, dont l’un des plus connus, Fodé Kaba Doumbiya, 

ont islamisé le Foñi, dès le 19ém siècle. Cette grande conquête ne s’était pas faite sans 

résistance. Le terme diola peut s’expliquer donc. Le plus intéressant c’est la 

réappropriation de ce terme par les Diolas eux-mêmes qui la complètent par une expression 

« inje a jola, u san di kafatom, ni san di kafati »
56

.La façon dont un peuple se définit, est 

très parlante de la philosophie du groupe concerné. Les Diolas, si nous faisons foi aux 

traditions orales concernant leur groupe, se sont toujours appelés « kujamat
57

 » au pluriel 

ou « ajamat » au singulier. Cette auto appellation donne un sens à la notion de personne 

chez les diolas. Plus qu’un mot, « Ajamat » est une définition qui nous permet de cerner le 

système de pensée chez ces populations. 

 

Nous retrouverons ce radical « jam » dans le « kujam
58

 ». Ce terme globalisant 

désigne les lois de la vie de famille. Si les « ukin » sont les garants de la vie des Diolas 

dans leur quotidien, nous pouvons même considérer que c’est une sorte de code de la 

famille des Diolas. C’est la notion du « kujam » qui signifie la sanction d’une transgression 

d’un interdit fondamental dans les sociétés diolas, et qui marque les divisions entre 

hommes et femmes, mais aussi entre ascendants et descendants. Cette particularité nous 

enseigne beaucoup sur les processus d’individuation, et sur les places, rôles et fonctions de 

chaque individu dans la famille. « Kujam » est une sorte de moyen de régulation de la 

famille dans la législation diola. C’est la règle du vivre ensemble diola, qui fixe les limites 

de chaque individu et lui offre un espace privé, d’où sont exclues les personnes les plus 

                                                        

 

56Je suis diola, si tu souilles mon champ (mon jardin), je souille le tien 

57 Ajamat, kujamat : ancien nom pour désigner les diolas 

58 Kujam (ak) : se dit d’un mal qui atteint la personne à l’issue d’une transgression des règles de divisions de sexes de la 

société 



51 

 

 

susceptibles de menacer ce territoire : les ascendants d’un côté et de l’autre, le sexe opposé 

à celui de l’individu. 

 

Nous entendons par législation, des règles qui régissent un groupe, une sorte de 

notice qui va nous permettre de comprendre une communauté, et là, en l’occurrence, la 

communauté diola. 

 

Enfreindre les règles de vie, c’est faire une entorse à l’intégrité de la société et c’est 

la notion de personne qui est remise en question. Attraper le « kujam » à ne pas confondre 

avec « kujam » pour parler des saisons pluvieuses
59

, c’est perdre cette faculté de « jam » 

qui fait l’être humain. On dira d’un enfant têtu ou indiscipliné « ajamerit 
60

». Ce qui 

littéralement signifie : « il n’entend pas ». Cela renvoie une fois de plus, à la 

compréhension, et donc à l’existence, à l’être. 

 

Les hommes sont traditionnellement tenus à l’écart de la maternité. Enfreindre cette 

règle fait encourir au contrevenant « kujamak », qui est la manifestation du « kujam ». 

Dans ce cas, il est mis en évidence les divisions entre hommes et femmes chez les diolas. 

Ce « kujam » permet aussi de réguler les rapports entre les ascendants et les descendants 

d’un autre côté. Les rapports hommes/femmes et entre ascendants sont très importants et 

leur compréhension permet de mieux comprendre la société diola. Le « kujam » est au 

cœur des rapports sociaux des diolas. Il se manifeste de trois façons différentes selon nos 

sources. La première est une toux persistante qui ne lâche pas la personne qui est sous son 

emprise. La deuxième forme, qui est celle qui est la plus courante, est une sorte de gastro 

entérite. Elle peut se manifester à tout moment de la vie. Une femme du village de Suelle
61

  

que nous avons rencontrée, nous raconte
62

 : « Kujamak te prend par le nombril ». La 

douleur part donc du nombril, vestige du cordon ombilical qui relie la mère à son enfant. Il 

                                                        

 

59 Fujam, kujam : hivernage (s) 

60 Ajamerit : qui ne comprend rien,  

61 Suelle : Village, nom de la commune de Suelle 

62  Paris, octobre 2013 



52 

 

 

n’est donc pas anodin que le fait d’enfreindre les lois régulant les relations sociales soit 

sanctionné par une douleur qui a pour point de départ le nombril. L’importance du lien 

ombilical est par ailleurs, bien soulignée à travers la métaphore de la douleur du « kujam ». 

Cette manifestation est une sorte de manifeste de la maternité, et de son caractère sacré. A 

côté du « bukut », la sacralité de la maternité s’affirme et protège le secret de la naissance 

par le phénomène de kujamak. De la même façon, les rapports entre ascendants et 

descendants sont bien régulés ainsi. Il y’a de ce fait une sorte de frontière imposée par la 

conjugalité des enfants. Les parents n’ont pas le droit d’interférer dans le ménage de leurs 

enfants. Nous pouvons concevoir cela comme un affranchissement de l’enfant devenu 

majeur par le mariage ou encore comme un respect de la vie conjugale des descendants. 

 

Nous pouvons y voir une sorte de code de la famille. En ce sens que les droits et 

devoirs des uns et des autres sont clairement définis dans cette société traditionnelle diola. 

Si nous allons au-delà de la forme de sanction, nous ne pouvons ignorer une volonté de 

régir les rapports sociaux et surtout de protéger les différentes catégories de personnes. 

Nous pensons ici aux plus vulnérables. Avec la crainte du « kujam », les ascendants voient 

leur autorité limitée et ainsi les ménages de leurs enfants peuvent bénéficier d’une certaine 

liberté. De la même façon, les hommes sont cantonnés à leur fonction de paternel et sont 

exclus de fait de tout ce qui se rapproche de l’enceinte de la maternité. 

 

Il est également possible d’y observer une forme de hiérarchisation de la société qui 

n’a pas une forme verticale comme nous pouvons le voir dans beaucoup de société. Il y’a 

l’interdépendance d’un côté entre ces catégories de personnes, mais en outre il y’a une 

séparation marquée entre elles, et surtout un contrôle des instances supérieures qui régulent 

donc les sociétés diolas. 

 

I.2.1.1 Division des sexes et de l’espace 

 

La division des sexes est celle qui est la plus concernée par le « kujam ». Il est donc 

intéressant de l’analyser sous le prisme de la modernité et surtout des migrations. 

 



53 

 

 

En contexte migratoire, mais plus précisément dans les couples mixtes, le respect 

de cette division est souvent difficile à conserver. C’est le cas notamment de l’interdit pour 

un homme diola d’assister à un accouchement. Nous ne pouvons ignorer les nouvelles 

habitudes adoptées par beaucoup de couples européens, qui font de la naissance, un 

moment à partager par les nouveaux parents. Cette habitude pour les jeunes diolas dont les 

conjointes sont françaises est mise à mal. Il y’en a cependant qui se refusent de faire cette 

concession face à leurs épouses étrangères à leur culture. Mais ces questions ne se posent 

pas seulement aux Diolas dont les épouses sont étrangères à la culture. Elle se pose 

également dans un contexte religieux. Que dit la religion musulmane ou chrétienne ? Mais 

surtout, comment ces traditions résistent face à la modernité ? Il est très bien vu de partager 

des moments forts lors des naissances, entre nouveaux parents. Cela participe de 

l’intégration à la nouvelle société française. C’est aussi un signe de modernité pour ces 

gens. Nous avons rencontré ces deux cas de figure. Devant une société qui est très stricte 

quant à la sacralité de la maternité, les Diolas sont dans une position délicate, et peinent à 

se conformer aux exigences modernes. Nous ne pouvons ignorer le fait que rien ne doit 

sortir des secrets de l’accouchement. Il n’est déjà pas permis qu’une femme soit délivrée 

dans l’enceinte familiale.  Il y’a donc logiquement une maternité traditionnelle qui est 

fermée aux hommes, où se passent les opérations. C’est ce qui renforce d’ailleurs le 

caractère initiatique de l’accouchement. Notons que la parturiente est prise en charge par 

les femmes déjà mères qui l’ont déjà préparée avant le jour de sa délivrance. Ainsi, toute 

femme diola enceinte sait par exemple que c’est « ñiñi 
63

» que la plus petite goutte de 

liquide amniotique tombe dans la maison, à plus forte raison d’y accoucher, et surtout pas à 

la vue d’un homme. Il est important de souligner la séparation de l’espace masculin et 

féminin chez les Diolas. C’est ce qui explique ces interdits. 

 

Nous pouvons insister sur le fait que la maternité pour les Diolas relève de 

l’initiation des femmes, de la même façon que le bukut l’est pour les hommes. D’autre part, 

l’échec d’un accouchement est rituellement pris en charge. L’échec se manifeste par 

l’accouchement d’un enfant mort-né, ou dans la pire des hypothèses, la mort de la femme 

en couches.  Ainsi, cette initiation n’est aboutie que si la femme sort de la maternité 

                                                        

 

63 Ñiñi : Interdit 



54 

 

 

traditionnelle avec son enfant vivant. Il est donc inconcevable de considérer au même titre 

une femme ayant perdu son enfant, ou ayant fait une fausse couche que celle qui a réussi à 

mettre au monde un enfant vivant. Il s’agit ici de la maternité victorieuse qui est magnifiée. 

Et c’est celle-là qui est considérée en milieu diola. 

 

Comme toute initiation, la maternité requiert des codes. Une femme en couches est 

assistée par des sages-femmes traditionnelles, qui sont en fait des femmes responsables de 

ce qu’il est convenu d’appeler le bois sacré des femmes. L’accouchement se passe dans cet 

espace. La vigilance est de mise, non seulement pour être sûr que le nouveau-né est un 

« humain
64

 », mais aussi pour veiller sur l’accouchée, qui est très fragile et est donc 

ouverte à tout mauvais sort. C’est ce qui arrive quand l’accouchement survient dans un 

contexte conflictuel. Plusieurs situations peuvent perturber la délivrance. Il peut s’agir du 

comportement de l’accouchée qui est sanctionné. L’époux, même s’il n’est pas 

physiquement présent, joue un rôle essentiel de facilitateur. Pour peu que des problèmes 

surgissent, la suspicion peut peser sur la femme. Elle est invitée dans un premier temps à se 

confesser si elle est coupable d’adultère pour se libérer. L’époux cocu prend sa revanche 

lors de ce moment éprouvant. 

 

L’accouchement est un moment propice aux règlements de comptes, notamment 

dans les foyers polygamiques. 

A ce propos, lors de nos entretiens, l’histoire d’une femme sur le point d’accoucher, 

dont la délivrance était difficile, et très risquée nous est racontée. L’assemblée invitée, à 

enlever leurs pagnes, l’une d’entre elle a laissé tomber un couteau. Il s’est avéré que c’était 

la coépouse de la femme en couche. Des incidents comme celui-ci sont courants. C’est ce 

qui explique que la femme enceinte, jusqu’à sa délivrance soit sous la protection des 

femmes plus averties. Le couteau bloquait l’accouchement et la finalité était la mort de la 

parturiente. Le couteau est un des objets qui interviennent beaucoup dans les naissances 

chez les Diolas. Il peut servir à protéger. C’est pourquoi, nous le retrouvons au chevet des 

nouveaux nés diola, pour éloigner les mauvais esprits. Mais le couteau est aussi une arme, 

                                                        

 

64 Le nouveau-né est un humain : à l’issue de l’accouchement, les matrones déterminent l’humanité du nouveau-né 



55 

 

 

comme dans le cas cité plus haut. Il y’a un ensemble d’interdits dans l’enceinte de la 

maternité traditionnelle. Tout est pensé pour faciliter l’accouchement. Si le travail d’une 

future mère traine et se complique, les femmes qui l’assistent vont chercher les raisons qui 

empêchent une bonne issue de l’opération. Une femme qui meurt en couche est un grand 

drame familial et sociétal pour les communautés diolas. Il s’agit de la survie du groupe ici. 

 

La maternité est la porte d’entrée au « furambann » pour les femmes diolas.  Il ne 

s’agit donc nullement d’une initiation en tant que telle, mais d’une sorte de club des 

femmes, où ne peuvent être membres que des femmes qui ont procréé, et ont contribué au 

développement humain de la communauté. Elles sont mères, et représentent donc le terreau 

vivifiant de tout village diola. Elles sont liées à la terre féconde et le fait de mettre au 

monde des enfants est un apport à la société. Il nous a été difficile, voire impossible 

d’accéder à cet espace ou d’avoir des informations sur cette instance. La sacralité de ce 

« furambann » interdit son accès aux hommes ou aux femmes qui n’ont pas encore enfanté. 

 

Les couples mixtes seront confrontés à leurs différences culturelles. Il faut 

également souligner que le cas de ces couples mixtes ne peut être analysé sans un clin 

d’œil à l’histoire commune aux peuples colonisés et colonisateurs. Il est difficile de revenir 

sur plusieurs siècles de domination. Les conjoints diolas, originaires du Sénégal, qui, bien 

qu’état indépendant depuis 1960, est toujours sous influence de la culture française, avec 

cette conviction profondément ancrée que les civilisations occidentales restent l’exemple, 

le  modèle à suivre, peuvent difficilement s’opposer à des rituels qui constituent une forme 

d’intégration à la société française. D’autre part, le profil des migrants concernés révèle 

qu’il s’agit souvent de personnes qui ont migré et qui se sont installés en Europe, grâce au 

conjoint français qui les a sortis de la « misère africaine 
65

» et qui apparaît comme un 

sauveur. Pour reprendre les propos d’un migrant qui s’est installé en France depuis 1981
66

, 

ces hommes diolas mariés à des épouses françaises, sont venus se marier. Il y’a de ce fait, 

un bouleversement des règles de départ. L’homme n’épouse plus la femme, mais c’est 

                                                        

 

65 Misère africaine : les migrants sont venus pour des raisons économiques  

66 Lyon 2012 



56 

 

 

l’inverse. A partir de ce moment, les épouses françaises ont une ascendance matrimoniale 

certaine, en plus de celle historique sur le conjoint africain diola. Le choix du foyer 

conjugal, et donc, du lieu de résidence du couple, est ici très déterminant. 

 

La modernisation d’une civilisation mal comprise, peut poser certains problèmes 

d’adaptation. Ces incompréhensions mènent parfois à des divorces. La mixité dans le 

couple intervient dès lors que les conjoints ont des cultures différentes ou ont eu des vécus 

dans des pays différents. Ainsi, un couple constitué d’un immigré et d’un Français, dont les 

parents ont migré en France est à notre avis, un couple mixte. Il faudrait d’avantage 

s’interroger sur la notion de couple mixte. A partir du moment où nous sommes en face de 

deux cultures différentes, même si ce sont des cultures sénégalaises ou africaines, ne peut-

on parler de couple mixte ? Sachant que la culture est comprise et vécue différemment 

d’une personne à une autre. Plusieurs paramètres sont à tenir compte sur la culture d’une 

personne. Il nous semble important de ne pas négliger l’éducation, le lieu de résidence et la 

famille d’une personne dans son acquisition de la culture. C’est ce qui nous permet de nous 

interroger sur la notion de couple mixte. Il n’est donc pas simple de définir la mixité, 

compte tenu de tous les facteurs qui interviennent. Le cas d’un jeune couple diola illustre 

bien cette difficulté de définir la mixité. Les deux, l’homme et la femme sont des migrants. 

La différence étant que la femme est née en terre diola et a grandi en France. L’homme est 

né et a grandi dans son milieu traditionnel. Ils ont donc eu des parcours culturels différents. 

C’est dire donc que l’interdit majeur d’assister à un accouchement est ancré et est 

intimement lié à leur vécu. Il n’est pas simple de divorcer d’avec des siècles d’histoire. 

L’interdit, « ñiñi » chez les Diolas commence d’abord par l’impossibilité de poser la 

question, « pourquoi ? ». Toute réponse est encadrée et délivrée dans un cadre bien 

réglementée et très souvent fortement ritualisée.  Il est à la base de la société diola. 

 

Si nous partons du principe que la grossesse et tout ce qui est lié à la maternité sont 

gérées par toutes les cultures de façon différente et de telle sorte qu’il y’a un 

accompagnement psychologique du couple qui vient en appui aux transformations 

physiques et aux bouleversements physiologiques de la femme, pour amener les nouveaux 

parents à faire face à ce changement physique et physiologique qui va impacter la vie de 

couple des futurs parents. 



57 

 

 

Il en est de même de tous les événements importants dans la vie d’un être humain, 

et ce dans toutes les cultures. Les sociétés modernes ou traditionnelles conçoivent une sorte 

de philosophie pour accompagner l’évolution de chaque individu. 

 

Différents facteurs viennent influencer ces usages. Parmi eux, il y’a l’apport des 

nouvelles religions qui vient s’ajouter aux migrations et à la modernisation qui inclut un 

rapprochement des peuples. 

 

Nous avons remarqué l’importance croissante de la religion dans les 

comportements des migrants. Le rejet et l’abandon des rituels obéissent aux croyances aux 

religions dites révélées qui s’opposent à des rites qui ont grandement contribué à tisser la 

trame de la société diola. 

 

Cette division se retrouve même dans les grandes instances « ukin » diolas, qui ne 

sont pas ouvertes à tous. De la même façon, l’instance qui régit la royauté, ou la grande 

initiation masculine est fermée aux femmes. Chaque catégorie de la population a ses 

fonctions, bien distinctes de celles des autres. C’est ce qui, d’une certaine façon, régule 

cette société patrilocale et virilocale. Elle donne, en même temps, aux femmes du groupe, 

un rôle fondamental, qui leur permet d’intervenir, dans le cœur du fonctionnement de la 

société diola. L’acceptation et l’intégration de l’individu au sein du groupe, se font par les 

femmes diolas. 

 

Un pacte avec la terre des ancêtres 

 

Le début de l’acceptation d’un individu et de sa construction commence dès 

l’accouchement de la mère. Nous pouvons même la situer à la conception. La belle-sœur, 

ou « ariman
67

 » manifeste l’acceptation de l’enfant à naître au cours de la grossesse de la 

future parturiente. La naissance intègre tout individu dans un groupe. L’enfant diola 

                                                        

 

67 Ariman : Belle sœur 



58 

 

 

« añil
68

 » est accepté par des rites qui en font un membre à part entière de la communauté. 

Le rituel marquant en milieu traditionnel diola commence par le fait d’enterrer le placenta 

dans le village natal et d’origine. Ce geste constitue le premier pacte de l’individu avec sa 

terre. C’est un lien irrémédiable avec le village. Par ce rituel, l’enfant est ancré dans son 

territoire. Ce qui peut expliquer quelque part l’attachement viscéral avec leur village que 

les Diolas ont, d’autant plus qu’il ne faut pas oublier que le peuple diola est riziculteur. Par 

conséquent tout tourne autour d’une terre bien définie…. Cela peut également expliquer 

cet attachement à la terre. Cela crée une identité locale très forte. Nous pouvons comparer 

ce geste d’attachement de l’individu avec un groupe, au baptême dans les autres sociétés. 

Nous pouvons nous interroger sur la naissance hors du village et donc loin de la terre des 

ancêtres. Comment est reconnu le nouveau-né ? Quel est le traitement du placenta ? Il 

semble que certains l’envoient pour l’enterrer dans l’enceinte villageoise. Le placenta d’un 

étranger ne saurait être enterré dans le village s’il y est étranger. Nous pouvons d’ailleurs 

comprendre que chaque individu est enterré dans le village où se trouve son placenta. Cette 

logique se vérifie par le fait, que toute société reconnaît les siens et les fait adhérer dans 

leur communauté par des rites. La religiosité des actes renvoie à la sacralité du pacte entre 

l’individu et sa terre, « etamay
69

 ». Cet acte peut être lu comme une allégeance, une 

soumission à la terre des ancêtres. A partir de là, l’individu quelque-soit son lieu de 

résidence appartient à une instance religieuse, « ukin » à qui il va revenir à la fin de sa vie 

terrestre. Le traitement de la mort est d’ailleurs très significatif. L’au -delà chez les diolas 

conçoit plusieurs destinations entre autres celle prévue pour ceux qui sont destinés à 

renaître et ceux qui sont voués à errer pour expier leurs péchés. Les modes d’enterrement 

sont un bon indicatif de la suite du défunt. Chaque individu selon son état, son âge est 

traité. 

Un musulman ne le devient qu’à partir du moment où un érudit le reconnaît devant 

ses autres coreligionnaires. De la même façon, un juif ne le devient que lors du baptême 

par le rabbin qui le circoncit. 

Ce rôle d’intégrer ou mieux de reconnaître est dévolu aux femmes, dans les sociétés 

diola, par l’enterrement du placenta chez les Diolas kujamat traditionnels. De la même 

                                                        

 

68 Añil : Enfant 

69 Etamay : La terre 



59 

 

 

façon, chez les Diolas islamisés, ce sont les femmes qui admettent le nouveau-né dans la 

cellule familiale. C’est toujours la belle-sœur qui porte dans ses bras, le nouveau-né, lors 

de l’imposition du nom, et non la mère, ou un membre de la lignée maternelle. Le lieu 

d’imposition du nom est très important. Il serait mal vu que ce jour où le patrilignage 

accueille un nouveau membre soit délocalisé ailleurs que chez un membre du lignage 

paternel, et surtout pas le lignage maternel. La résidence a son importance. N’oublions pas 

que c’est une communauté virilocale. Nous ne pouvons ignorer les conditions préalables 

cependant à cette admission dans ce groupe. Il faut déjà être de parents, principalement 

d’un père du village concerné, pour être reconnu comme un membre. La filiation 

maternelle ouvre cependant à d’autres droits. 

 

De la même façon, l’enterrement d’un individu signifie son appartenance au lieu où 

il est mis en terre. Un diola ne saurait, en conséquence, être enterré théoriquement que chez 

lui, là où ses ancêtres l’ont été avant lui. Nous conviendrons qu’en milieu migratoire, il est 

difficile de respecter ce retour à la terre. Des rites permettent de ramener l’individu chez lui 

dans ce cas. Cela nous permet de souligner « Etamay », la terre, comme le marqueur 

identitaire fondamental diola. Il est lié à la notion de personne chez les diolas. Le territoire 

est intrinsèquement lié à l’individu. Nous verrons que partout où il est, le Diola porte en lui 

sa terre. Il sera au cœur de son existence et motivera ses décisions, quelque-soit les 

nouveaux identifiants qu’il aura adoptés. « Esukey 
70

», le village est le premier identifiant à 

l’étranger. C’est aussi le premier bouclier du diola. 

 

Cette notion de terre des ancêtres prend toute son importance dans le cas de 

l’enterrement des étrangers en terre diola. Nous en voulons pour exemple, le cas du village 

de Baïla
71

, que nous avons suivi, et qui peut illustrer cette question. Il y’a le cimetière des 

étrangers qui accueillent les étrangers et leurs descendants. Ce cas n’est pas isolé. Puisque 

nous retrouvons le même principe dans beaucoup d’autres villages diolas, où l’étranger, à 

sa mort, est enterré hors du cimetière des autochtones (dans la conception diola, l’étranger 

                                                        

 

70 Esukey : le village 

71 Baïla : village de la commune de Suelle 



60 

 

 

enterré dans un village repart chez lui. Il est donc logique que ceux qui doivent partir ne 

soient pas enterrés avec ceux qui restent pour reconstituer le village dans l’au-delà..). Si 

par contre, il n’y a pas de cimetière d’étrangers, le migrant est enterré au milieu du 

cimetière. Une des explications données, est que celui qui vient d’ailleurs, n’appartient pas 

à la terre. Il ne saurait être ancestralisé en conséquence, dans le village où il réside. Il faut 

néanmoins préciser que nous n’avons pas ici un vrai culte des ancêtres comme on pourrait 

le trouver dans certains endroits. Les diolas vouent un culte à leurs ancêtres, à travers des 

rites comme le « kanew
72

 », le fétiche de la corde de la filiation. Ceci pourrait expliquer 

qu’un étranger ne puisse être intégré dans ce rituel, puisqu’il n’est pas un élément d’aucun 

lignage de son village d’adoption. L’exemple du village de Baïla est très illustratif, compte 

tenu du rôle historique
73

 que ce village a joué pendant la colonisation. 

 

Mais au-delà de cet aspect, il y’a le fait qu’il y’a une suspicion de l’étranger qui 

vient de l’inconnu et qui peut être porteur d’une bonne mais aussi d’une mauvaise aura 

pour le village. L’isoler permet de l’écarter, ou le mettre au milieu est un moyen de le 

surveiller. Un autre point important également dans la société diola, est l’espace et son 

occupation. 

 

Le village diola est la personne morale garante de tous les enfants du village, 

quelque-soit leur lieu de résidence. Il est courant que ses derniers l’interpellent comme un 

individu. Cette importance accordée à son « esuk » implique une autonomie, voire une 

indépendance de chaque village diola. Il n’est pas dit qu’il n’y ait pas de relations entre 

villages voisins. Mais la gestion de chaque entité dépend en priorité de ses habitants. Il n’y 

a pas une chaine qui les rattache les uns aux autres. D’une certaine façon, la vassalité est 

absente de la gouvernance des villages diolas. Il peut être question de pacte temporaire, 

d’entente rituelle ou une autre forme de partenariat, mais la dépendance qu’accompagne la 

vassalité d’un lieu envers un autre est absente des modes de gouvernement des diolas. Le 

découpage d’une terre revêt trois aspects : physique, social et rituel. 

                                                        

 

72 Kanew : le « fétiche » de la corde 

73 Rôle historique du village de Baïla : 



61 

 

 

 

Le découpage physique comprend les quartiers et sous quartiers, qui ont leurs 

fonctionnements et organisations sociales, d’où un découpage social. Le découpage rituel 

est plus difficile à décrire. Nous rentrons dans la sacralité. Mais retenons que chaque 

famille, chaque sous quartier et chaque quartier a sa place forte où se déroulent les rites 

collectifs, en dehors des autels de « ukin » pour les villages qui les ont encore conservés. 

Malgré les nouvelles religions, il y’a encore des restes de ces autels, notamment le 

« kanew » qui est l’une des dernières instances supérieures survivantes. 

 

Les Diolas, pour la plupart sont actuellement islamisés ou évangélisés, mais le lien 

avec la terre reste très fort. Les religions ont participé aux nouvelles constructions 

identitaires et ont renforcé des différences entre personnes à l’origine du même groupe. Il 

y’a une fracture sociale qui est venue s’ajouter et qui est liée à l’appartenance religieuse. Il 

y’a d’un côté un rejet des religions traditionnelles de la part des adeptes des religions 

importées. Mais au sein même de ce groupe de nouveaux croyants, il y’a une scission entre 

chrétiens d’un côté et musulmans de l’autre. Le rejet de l’Islam au début de l’islamisation 

de la Casamance peut se justifier par ces interdits qui s’attaquent à des fondamentaux de la 

vie diola. Le porc et l’alcool sont très présents dans la cosmogonie ajamat. Or ce sont deux 

interdits majeurs dans l’Islam. D’aucuns déplorent également la rapidité avec laquelle est 

mis en terre un défunt musulman, empêchant de ce fait, de faire la cérémonie funéraire 

diola « kalinten
74

 », qui s’étale sur plusieurs jours. Les rejets concernent toutes les 

religions. Il est peut-être plus simple de parler de méfiance entre ces nouvelles classes 

fondées sur les croyances des uns et des autres. 

 

L’enterrement du défunt diola est une façon de préparer le retour de l’individu 

parmi les siens. Nous avons remarqué plusieurs modes d’enterrement. 

Il y’a comme spécifié plus haut une destination pour ceux qui sont admis à revenir 

et une autre pour ceux qui sont condamnés. La notion d’un paradis est très présente ici : 

Bukin ou Bukinab, parfois Esunay 

                                                        

 

74 Kalinten : littéralement faire résonner, cérémonie funèbre traditionnelle 



62 

 

 

 

I.2.1.2 vie, mort et migrations 

 

Dans la pensée diola, les personnes qui ont fait le bien de leur vivant, iront après 

leur mort au « bukinab 
75

». Le radical « kin » renvoie à l’idée de l’habitat. Le terme est 

plus complexe qu’il ne se présente. Mais l’habitat en question est plus profond. Il s’agit 

plus de la fondation de l’habitat qui est soulignée dans ce terme. C’est donc l’appartenance 

à la terre qui est mise en avant. Il n’y a que les bonnes personnes qui doivent retourner à la 

terre des pères et retrouver les leurs. S’agissant du « bukinab », il est courant chez les 

diolas de dire que la vie est plus belle là-bas. Cela explique certains propos, notamment le 

fait de dire à un individu qui ne mange pas qu’il a certainement mangé au « bukinab ». De 

la même façon, une bonne senteur est un rappel de l’existence et de la proximité du 

« bukinab ». On peut penser que c’est aussi le Bukinab qui fixe le village de manière 

immuable et qui oblige à revenir sur cette terre. On peut considérer que si les habitants 

peuvent déplacer leur maison, ils ne peuvent pas déplacer celui de leurs ancêtres qui 

occupent le Bukinab, ou Esuney
76

. 

 

Si les diolas aspirent à rejoindre « bukinab », leur grande hantise c’est de prendre 

l’autre destination après la mort. Un individu qui a fait le mal de son vivant va revenir 

hanter les gens. Il deviendra « apura pur 
77

». Là également nous avons un radical « pur
78

 » 

qui à lui seul suffit à dire comment est considéré l’individu et comment il a vécu avec ses 

parents. Ce terme peut se traduire par « quelqu’un qui est sorti ». Il est rejeté par la terre et 

aussi par les ancêtres du Bukinab. Le revenant « apura pur » qui a souillé les terres de ses 

ancêtres va errer dans son village à la tombée de la nuit, et finira par s’installer dans un 

autre village où il n’est pas connu. Puisque ce paradis diola lui est interdit, il est condamné 

à expier ses péchés sur terre. Il y’a d’ailleurs chez les Diolas des récits de familles dont 

l’aïeul est dit être un revenant issu d’un autre village et venu se réfugier dans une autre 

                                                        

 

75 Bukinab : le paradis chez les diolas 

76 Esuney : on peut traduire ce terme par le sanctuaire des origines d’un village, d’une famille 

77 Apura pur : un revenant 

78 Pur : sortir 



63 

 

 

famille et dans un autre village. Dans ces cas, la personne qui est sous la protection d’une 

famille est rituellement hors d’atteinte et ne peut plus être exclue du village. Au-delà de la 

vision que les Diolas ont de la mort, il y’a aussi une certaine approche des migrations. Il 

faut une raison vitale pour partir de chez soi. La migration ne saurait être volontaire, si l’on 

conçoit le migrant comme un errant qui vient se réfugier dans un autre village, loin des 

siens. Cela veut dire que l’attachement que le Diola a avec les terres des ancêtres est si 

profond qu’il ne saurait partir sans une raison valable. Il faut dire que l’un des motifs de 

migrations valables est l’exil. C’est même le principal au début des migrations diolas. Il 

y’a une certaine notion de l’honneur aussi chez les Diolas qui fait que l’individu en rupture 

avec les siens s’exclut de facto et abandonne tout pour sa survie. Nous avons répertorié 

entre autres raisons d’exil, les crimes de sang. La vision d’un groupe guerrier et 

sanguinaire est assez exagérée à notre sens. Nous avons constaté des règles drastiques 

concernant les crimes de sang. Le sang est fortement ritualisé chez les diolas. Le premier 

interdit à ce propos concerne les non-initiés et les femmes. Il ne leur est pas permis de tuer 

par effusion de sang, même dans un contexte de guerre. A propos des futurs initiés, il leur 

est interdit toute effusion de sang, même du sang animal. Cette coutume a longtemps 

perduré et perdure encore chez certains diolas. Nous pouvons comprendre que le symbole 

du sang d’une femme et celui de l’initié représente l’avenir et la survie de la société. Nous 

sommes dans un contexte traditionnel, avant l’islamisation et l’évangélisation des diolas. 

Avec les influences extérieures, cet interdit est transgressé par les nouvelles générations, 

qui parfois, l’ignorent. En fait, il est tout simplement interdit, de verser le sang en dehors 

de tout cadre rituel. La guerre est soumise à des règles que l’on ne saurait ignorer. Il n’est 

par exemple pas permis à un guerrier de tuer plusieurs personnes. En outre, le fait de verser 

du sang expose l’auteur et sa descendance à de très lourds sacrifices
79

. 

 

Les crimes de sang hors du cadre de guerre sont une atteinte à l’harmonie sociétale. 

Le transgresseur de cet interdit de crime de sang est tenu d’ailleurs de faire de très lourds 

sacrifices à l’instance chargée des affaires du meurtre, le restant de sa vie. Il s’y ajoute le 

risque d’un bannissement, qui est une punition extrême pour les diolas. 

 

                                                        

 

79 Odile Journet : Les créances de la terre, Chroniques du pays jamaat (Joola de Guinée Bissau) 



64 

 

 

Cela serait valable pour les militaires ou les policiers qui dans le cadre 

professionnel ont eu à commettre des crimes de sang. Le caractère officiel de leur acte ne 

peut les absoudre. Dans le cas d’une guerre entre villages, où le code qui prévaut, est celui 

du « bœkin », cette obligation de sacrifice était encore bien prégnante. En fait, les policiers 

sont soumis aux mêmes contraintes de crimes de guerre. Nous ne sommes cependant pas 

face à un groupe qui applique la vendetta. C’est loin d’être le cas. Les familles de victimes 

et de meurtriers ne sont pas enfermées dans des vengeances qui traversent le temps. Bien 

au contraire, nous avons pu constater des alliances entre les deux. Ce qui finalement, va 

gommer toute rancune entre les deux familles, et mettre éventuellement en péril l’harmonie 

de la société. 

 

Il est possible de retracer les histoires familiales et migratoires aussi par les « ukin » 

auxquels ils sont dépendants et à qui ils font des sacrifices. Outre les fétiches que nous 

pouvons retrouver chez tous les diolas, il y’a des instances de révélations ou de 

circonstances si l’on peut présenter les choses ainsi. Retenons que chaque « bœkin » 

représente un fait de société et constitue un garde-fou contre les dérives qui peuvent 

découler de ce fait sociétal. Les sacrifices aux fétiches sont beaucoup craints chez les 

Diolas. Ils sont très lourds et sont surtout à la mesure de la faute commise. D’autre part, ils 

engagent toute la lignée. Un crime de sang par exemple, exige des sacrifices très lourds et a 

un caractère suffisamment dissuasif pour les contrevenants, par son caractère contraignant. 

Les « ukin » voyagent avec leurs détenteurs. Nous pouvons donc situer rituellement 

certains groupes diolas et les relier à d’autres par les rites communs. Il y’a comme un écho 

dans certaines pratiques. C’est le cas du « bœkin » de l’entrave, « hujenk» assez répandu 

dans le département d’Oussouye, et que nous pouvons retrouver dans certains villages du 

département de Bignona, notamment dans le village de Talloum
80

, qui se trouve en 

territoire Foñi. Nous avons pu noter que dans cette société d’apparence égalitariste, il a 

existé un esclavage. Comment ? Le trafic des esclaves vers le nouveau monde a bien 

fonctionné dans d’autres régions frontalières. Comment envisager qu’il n’y ait pas eu des 

                                                        

 

80 Ekilijong : fétiche similaire à celui de hujenk (les entraves) rattaché à l’autel lignager hufila du département 

d’Oussouye qu’on trouve dans le village de Talloum. Mais si hujenk sert à l’occasion de certaines grandes funérailles, 

Ekilijong dans le Foñi islamisé, ressort lors du bukut 

 



65 

 

 

villages diolas qui se soient adonnés à ce trafic ? Ce fétiche de l’entrave est généralement 

détenu par des familles descendantes de personnes qui ont entravé des gens en vue de les 

soumettre à un esclavage. Avec l’islamisation de la Casamance, ce trafic a pris son essor 

lors des invasions mandingues avec Fodé Kaba Doumbouya, dans la région Foñi. D’autre 

part, des récits de captifs ou d’enfants vendus en échange de pagnes nous ont été faits. Par 

extension, toute personne, les policiers sont notamment dans ce cas, qui a eu à menotter 

une autre personne pour la priver de sa liberté. 

 

 

Figure 2 Autel Hufila 

 



66 

 

 

 

 

Figure 3  

 

L’individu privé de « bukinab » après la mort, comme mentionné plus haut est 

condamné à errer. L’errance est un thème bien présent dans la société diola. Elle se 

rapproche du bannissement, qui représente la sanction suprême pour le diola, puisque le 

reniant et lui refusant sa place dans sa communauté. 

 

Il faut noter aussi, en nous intéressant sur les créations des villages, chaque « fank» 

ou concession a son histoire et ses origines. Il n’est pas rare que dans un village, on 

rattache les origines d’une famille, à un « apura pur » qui est venu se réfugier auprès d’une 

famille, et qui se rattrape et accède au statut d’ancêtre. Ce qui fait que bien qu’il soit exclu 

en étant banni de sa société d’origine, il s’est racheté et va se réincarner ailleurs. Il restera 

cependant des séquelles, que ses descendants vont garder. En fait, pour ces bannis de leurs 

villages d’origine, la survie passe souvent par un pacte matrimonial avec la famille 

d’accueil. Mais, on leur donne très souvent comme épouse, une fille souffrant d’un 



67 

 

 

handicap. Cela permet de résoudre pour les Diolas deux problèmes, celui du réfugié et 

celui du handicap. Ainsi il arrive, qu’on dise d’un tel individu, qu’il n’est pas dégourdi, 

parce qu’il est un descendant d’une déficiente mentale et d’un « apura pur ». Ce sont 

cependant des propos qui ne se tiennent pas ouvertement. La protection d’une famille une 

fois ritualisée, est validée et ne saurait être remise en question. 

 

Cela nous ramène à ce propos aux raisons de migrer. Les premiers migrants diolas 

sont partis très souvent à la suite de différents familiaux. Nous ne pouvons manquer de 

souligner la similitude dans les motifs d’immigrations des années modernes. La demande 

d’asile, telle qu’elle est manifestée actuellement, rappelle cette errance des fameux bannis 

diolas, qui viennent se réfugier dans des endroits loin de leurs terres d’origine et y fonder 

de nouvelles attaches. A partir de ce moment, l’individu renait dans son nouveau village et 

se recrée de nouveaux ancêtres, et partant une nouvelle identité. 

 

I.2.1.3 Réincarnation 

 

Ceci nous amène à introduire la notion de renaissance dans les cultures diolas. 

Quand on dit d’un enfant, que c’est un tel ancêtre qui est revenu, il s’agit d’une conviction 

pour les parents. L’expression « ka wu 
81

», peut être traduite par le fait de se réincarner. 

C’est ce qui démontre l’importance de pouvoir se réincarner en prenant la bonne 

destination après la mort, pour le défunt. Les raisons de revenir dans une famille ou une 

autre ne nous sont pas totalement expliquées, mais sont-elles explicables ? On peut penser 

que chez les Diolas, la vie est une suite de cycles qui se passent entre les deux mondes. On 

passe d’un monde à l’autre et le retour au monde réel est une volonté naturelle pour le 

parent de revenir au près des siens.  Nous retenons néanmoins des propos adressés aux 

enfants par les plus âgés très souvent, qui cherchent à travers les traits physiques ou des 

tics, les signes et preuves de tel ancêtre. Dans certains cas, on entend : 

 

                                                        

 

81 Ka wu : se réincarner 



68 

 

 

« Aw waa nu jaalo ekaan baabe ? Jakum u yoken aniolom. Sofol jak » 

« Qu’es-tu venu faire ici ? Ne fatigue pas mon enfant, reste en bons termes avec 

elle. 
82

» 

 

Il s’agit souvent d’un ascendant de la mère de l’enfant qui s’adresse ainsi à ce 

dernier. Nous voyons une fois de plus, le regard et la protection des siens sur la fille/femme 

mariée ailleurs, et qui va mettre au monde des enfants appartenant à un autre patrilignage. 

Interpeler l’enfant est une façon d’interpeler la belle famille, de lui rappeler que l’épouse 

venue d’ailleurs appartient à un lignage qui veille sur le bien être d’un élément de son 

groupe. 

 

D’un autre côté, on peut s’interroger sur ces ressemblances troublantes. Mais nous 

ne pouvons pas ignorer que les enfants peuvent hériter de caractères physiques ou 

d’aptitudes de leurs aïeux. Beaucoup d’anomalies liées à la génétique passent ainsi pour 

des malédictions ou des sanctions à la suite d’offenses aux « ukin ». La génétique a ses 

secrets, que chaque population essaie de comprendre et de percer. On essaie de trouver des 

explications. Chez les diolas, comme nous l’avons avancé précédemment, l’enfant est 

dépositaire d’un patrimoine génétique, d’un héritage de ses ancêtres, et aussi responsable 

des dettes de ses aïeux. Les malédictions des tiers peuvent tomber sur lui, même s’il n’en 

est pas le responsable direct. Ce que la science analyse et essaie de corriger sur l’être 

humain est différemment apprécié au regard traditionnel. Il n’est pas dit que les approches 

traditionnelles soient erronées, mais le caractère sacré et fortement ritualisé de ce groupe, 

fait que certaines choses restent occultées. Les connaissances sont distillées au compte-

goutte, la transmission du savoir est gérée par le groupe, et n’est donc pas systématique. Il 

faut être jugé apte de recevoir la connaissance avant de commencer la formation. C’est le 

cas pour toutes les fonctions dans cette société. On ne confie pas au hasard une 

responsabilité à une personne. Et plus les responsabilités sont grandes, plus les critères de 

sélection sont exigeants. 

 

                                                        

 

82 Toute personne ou toute âme est destinée à se réincarner dans la culture diola 



69 

 

 

D’un autre côté, il y’a des connaissances qui sont considérées comme un bien 

familial. Elles sont, en conséquence, jalousement gardées comme tout patrimoine familial. 

C’est le cas des « ukin » familiaux, qui concernent le lignage. En dehors des « ukin » que 

nous retrouvons dans chaque village, et dans chaque famille, il y’a des instances qui sont 

particulières à une famille, et qui concernent l’histoire de la famille en question. Nous 

pouvons aussi, considérer que c’est un pouvoir que détient une famille, et qu’elle a le 

devoir d’exercer pour le bien du groupe. D’une certaine façon, même si un individu ou 

pour être plus précise, une famille est détentrice d’un pouvoir, cette force revient et 

appartient de fait à la communauté. C’est le cas de la royauté chez les diolas. En effet, le 

roi diola est au service de son groupe. C’est sa fonction principale. Il ne jouit pas 

d’avantages comme on pourrait s’y attendre, mais plutôt a des devoirs envers sa 

communauté. Il est lui-même un objet, et doit être celui qui détourne les forces négatives 

de son groupe. 

 

Il nous est apparu que l’individu appartient à la terre, et si on parle de droits, il y’a 

plutôt une dette éternelle envers la terre des ancêtres. Cela nous renvoie à l’ouvrage 

d’Odile Journet, Les créances de la terre
83

, qui a bien cerné cette problématique de la terre 

dans les cultures diolas. Cela peut expliquer aussi pourquoi il y’a une forte identité locale 

dans les groupes diolas. Les rites et les traditions sont encore très présents. Nous sommes 

en face de sociétés fortement ritualisées, et dont le quotidien est régi par les rites. Ceux-ci 

accompagnent l’individu depuis sa naissance, jusqu’à sa mort et même au-delà. Tout est 

quasi ritualisé. Nous pouvons comparer ces rites à un code pénal qui veille sur le bon 

fonctionnement de la société en codifiant les rapports entre les individus eux-mêmes et 

entre les individus et les événements qui peuvent survenir dans la vie de chaque individu. 

Et ce, quel que soit le lieu de résidence. En fait, il sera intéressant d’analyser les évolutions 

des rites au fil des années et des migrations. Penchons-nous d’abord sur les sous-groupes 

de diolas. Si nous nous référons aux travaux de Louis Vincent Thomas
84

, nous pouvons 

délimiter les diolas en différents sous-groupes. Ces sociétés ont, en commun, surtout une 

riziculture, et des rites. La langue peut être très différente d’une région, à une autre, et il est 

                                                        

 

83 Odile Journet, les créances de la terre : chroniques du pays jamaat 

84 Louis Vincent Thomas : anthropologue français, spécialiste de l’Afrique, un des premiers à s’être intéressé au groupe 

des diolas 



70 

 

 

courant que pour ces populations, le voisin immédiat soit considéré comme un étranger. En 

fait, l’étranger a déjà le visage du ressortissant du village voisin. Ainsi, l’idée d’une 

identité commune est très aléatoire. 

I.2.1.4 Croyances diolas 

 

Les religions traditionnelles diolas sont monothéistes
85

, contrairement, à l’idée 

véhiculée par les diolas qui ont adhéré aux religions du livre. 

Il y’a au sommet Emitey, Dieu, pour comparer avec les autres religions 

monothéistes. D’ailleurs, nous n’avons encore pas rencontré le pluriel de ce terme. Pour les 

diolas, l’unicité de « Emitey
86

 » est indiscutable. Il est vu comme un Dieu suprême qui 

n’intervient plus dans les affaires des humains, une fois la création terminée. Pour 

rejoindre la thèse de Robert Baum
87

, il ne gère plus le bon ou le mauvais. 

 

Nous pensons également qu’il y’a une sorte de responsabilisation de l’humain dans 

cette religion. « Emitey » ne vient pas superviser ou contrôler les individus et leurs 

relations. Une fois sur terre, « anaw
88

 » la personne est responsable et est tenue de 

préserver une harmonie entre les différents éléments de la vie. Il lui appartient de se 

prendre en charge et de trouver sa place et de bien se comporter. 

 

Les « ukin » sont garants et sont donc chargés de réguler ces relations entre les 

humains eux-mêmes, et entre les humains et les autres composantes de la nature. 

 

On ne s’adresse pas à Dieu directement, mais à ses saints qui sont les « ukin ». 

Dans les religions dites révélées, les saints sont également invoqués, pour intercéder auprès 

de Dieu. À l’instar de leurs homologues des autres religions. Il y’a comme une sorte de 

                                                        

 

85 Les diolas croient en un seul dieu, Emitey 

86 Emitey : Dieu  

87 Robert M. Baum in Shrines of the Slave Trade:  Diola Religion and Society in Pre-Colonial Senegambia 

88 Anaw: la personne 



71 

 

 

chaîne, où Emitey est au sommet, les saints suivent. En troisième position, les défunts, 

« kufoka
89

 » suivent cette chaine. Les vivants sont loin d’être des passifs comme nous 

l’avons spécifié plus haut, et sont donc des acteurs de ces religions. C’est la trame de la vie 

qui est ainsi présentée. Il y est inclus, les êtres humains, les animaux et tous les autres 

objets végétaux et minéraux qui participent à la bonne marche de l’univers. Nous 

considérons qu’il s’agit d’une inter dépendance entre les différents éléments de l’univers 

diola. C’est pourquoi, il n’est pas étonnant que tout contrevenant, ou toute personne qui 

perturbe l’éco système, est sanctionnée par les instances supérieures que ce soit les « ukin » 

ou « kufokak ». Nous pensons qu’il y’a une sorte d’auto régulation par la structuration des 

relations qu’entretiennent tous ces éléments qui partagent le même espace de vie. 

 

Les « kufokak » sont intimement liés aux vivants avec qui ils partagent le même 

espace. La différence en est que les premiers sont invisibles aux suivants. Il y’ a ainsi des 

stratégies d’évitement de la part des hommes pour ne pas gêner et vexer ceux qui sont 

partis. Certains faits sont justifiés par la présence proche des ancêtres. Les diolas 

conçoivent que les « morts ne sont pas morts » pour suivre les propos de Birago Diop dans 

Souffles. 

 

Il est donc courant que la veille d’une cérémonie, l’on prévienne les « kufokak » de 

ce qui va se passer, et lors des fêtes de leur réserver leur part, sous peine de les contrarier. 

Ils manifestent leur colère en se servant eux-mêmes de la nourriture, ce qui altère celle-ci. 

Lors de ces mêmes moments de rassemblement, les femmes qui font la cuisine prennent 

toujours le soin de prévenir avant de commencer et avant de couvrir leur marmite les 

« kufokak » en s’adressant aux concernés, tout en jetant du riz autour du plat sur le feu, en 

ces termes : 

« kaari, woli esil be ku niolul, si naghas si jak » ce qu’on pourrait traduire par : un 

tel, nous faisons à manger pour tes enfants, que ce riz soit bon. Elles protègent ainsi la 

cuisson du repas qui sera normale et ne sera pas perturbée par les pères défunts 

 

                                                        

 

89 Kufoka : les ancêtres 



72 

 

 

D’autre part, les diolas évitent de bloquer le passage des leurs, en se tenant debout 

très longtemps, devant les seuils de leurs maisons. Dans le cas contraire, on risquait une 

chute, puisque les ancêtres bousculent l’importun pour pouvoir passer et vaquer à leurs 

occupations. Ces recommandations et attentions montrent qu’ils sont une partie intégrante 

de la vie quotidienne des vivants.  Il était courant d’enterrer les patriarches dans la cour 

familiale. Cela peut expliquer cette proximité que les diolas ressentent envers leurs 

ancêtres. 

 

Il est intéressant de souligner que le principe d’ancestralisation n’est pas 

automatique. On ne devient ancêtre, et donc apte à revenir que si l’on s’est bien comporté 

de son vivant. D’autre part, certains types de personnes ne sont pas propices à renaître et ne 

sont pas destinées à devenir des ancêtres. Il s’agit par exemple des handicapés. La 

survivance de l’espèce ne saurait se faire avec les plus faibles qui sont appelés à s’éteindre. 

Il y’a de fait, une sélection de l’espèce la plus apte à vivre dans un environnement rude. 

 

Il importe de se pencher sur les questions de handicap chez les diolas. Nous 

sommes en face d’une société qui valorise la force, une société qui se veut virile. A ce 

propos, cette virilisation se voit dans beaucoup de faits et d’actes du quotidien. Ainsi, il 

n’est pas rare d’entendre les diolas user de termes qui dénotent du caractère fort et donc 

viril ou faible et donc féminin d’une chose. 

 

L’exemple de ce père qui reproche à son fils de lui parler un diola de femmes, et 

non le diola des hommes, est assez parlant. En effet, avec les différences dialectales, il y’a 

souvent des railleries entre ressortissants de villages différents. Dans les villages de Bassir 

et Dianki par exemple, le diola est assez chantonnant. Pour leurs proches voisins, il est 

dévirilisé et n’est pas représentatif du diola et de ses valeurs guerrières. 

 

De la même façon, parler d’un vin de palme féminin quand il vient d’être récolté, et 

d’un vin qui a mûri et donc plus corsé destiné aux hommes renforce le caractère valorisant 

des qualités mâles des cultures diolas. 

 



73 

 

 

Mais il ne s’agit nullement d’une société qui est plus machiste que les autres, 

comme on pourrait le penser de prime abord. Les qualités de rigueur et d’endurance sont 

juste, mises en valeur. Il n’y a seulement pas de place pour la faiblesse. Cela peut se 

comprendre dans un environnement qu’il a fallu vaincre et dompter pour survivre. La 

mangrove n’est pas ce qu’on pourrait dire un terrain favorable à la fainéantise. Les rigueurs 

climatiques ont forgé le caractère des populations des rivières du sud. Les individus se sont 

adaptés à la dureté de l’environnement, et sont donc à l’image de leur habitat. 

 

La fierté est portée en étendard et est donc en contradiction avec un handicapé qui 

pourrait mendier pour sa survie. 

Le handicap est parfois considéré comme la sanction d’une faute commise par 

l’individu, ou un de ses ascendants. Cela peut expliquer que la pitié soit absente dans ces 

cas de figure. 

 

Il peut s’agir d’un handicap de naissance, auquel cas, l’individu atteint, paie la dette 

antérieure d’un de ses ascendants ou est venu expier lui-même, une faute commise dans 

une vie antérieure. 

 

Cela démontre une fois de plus, que l’individu reste lié à une chaine, la chaine 

familiale, et est responsable de la bonne santé si on peut dire du groupe, ou de la famille. 

Toute erreur de sa part va rejaillir sur les autres membres. Puisque, rappelons-le, les 

acteurs de la société diola sont liés les uns aux autres, comme des anneaux d’un même 

collier. Ce qui explique pourquoi la colère du « bœkin » peut s’étendre sur plusieurs 

générations, si elle n’est pas apaisée. Pour cela, tous les membres de cette filiation se 

réunissent et cherchent l’antidote pour calmer le courroux de l’instance offensée. Une 

personne qui offense une instance ou un autre individu et fait donc l’objet d’une plainte 

auprès du « bœkin » de tutelle, engage la responsabilité de son patrilignage, ou de la 

parentèle concernée. 

 



74 

 

 

En général, cette colère se manifeste par une maladie incurable, le plus souvent 

sous la forme d’une plaie que l’individu traine toute sa vie durant et qui, telle une croix 

sera transmise à un autre membre de la famille, après la mort de la victime. 

 

Il nous revient le cas d’un jeune homme qui souffre de ce mal. Après plusieurs 

séjours à l’hôpital sans résultat, ses parents ont admis l’hypothèse d’une plaie d’origine 

mystique. Elle atteint généralement la jambe ou le pied qu’elle peut handicaper. C’est un 

handicap que le malade porte souvent toute sa vie durant. Ce type de malédiction n’est pas 

spécifique aux diolas, puisque nous en avons un écho à Kinshasa avec le « mbasu ». Elle 

est présentée comme une sanction là aussi, et dans beaucoup d’autres pays d’Afrique. En 

fait, cela nous fait penser aux plaies d’Egypte. Mais au-delà de cet aspect mystico 

religieux, il y’a peut-être une maladie tropicale ignorée, l’ulcère de Buruli
90

, et qui est 

considérée comme une maladie émergente à l’heure actuelle. Cette maladie touche surtout 

les femmes en milieu rural, ces dernières étant les plus exposées. Cela peut s’expliquer par 

les activités des femmes en milieu rural qui les mettent en contact avec le virus. En effet, le 

mode de transmission est le contact direct avec l’eau contaminée. Cette pathologie 

vicieuse, du fait qu’elle est indolore au début, n’inquiète le malade qu’à un stade 

inquiétant. C’est ce qui peut expliquer qu’elle soit incurable et justifie une supposée 

malédiction familiale. 

 

La difficulté dans ce cas, en est que très souvent la supposée faute a été commise 

par un aïeul et qu’il n’y a presque plus de témoins pour rappeler les faits et permettre une 

absolution complète. Les diolas veulent qu’on revienne sur une offense et qu’on l’avoue 

pour expier la faute. Le « bœkin » peut n’agir que plusieurs générations après. 

Malheureusement, tant que le « kasabor 
91

» n’a pas été fait correctement, l’offense 

demeure. Il y’a comme une condamnation ou une malédiction qui épargne souvent le 

coupable et s’abat sur sa descendance. Cette incohérence peut se comprendre dans le sens 

                                                        

 

90 Ulcère de Buruli : selon l’OMS, « l’ulcère de Buruli est une infection chronique débilitante causée par la bactérie 

Mycobacterium ulcerans. Cette infection affecte la peau et parfois les os et peut entraîner des déformations et des 

incapacités permanentes ‘est une infection qu’on trouve en zone tropicale  

91 kasabor : rite de déliaison 



75 

 

 

où, nous sommes face à une société qui croit, non pas à la réincarnation, mais à une 

renaissance. L’être humain ne meurt pas, il disparaît pour revenir selon son mérite, sous 

une forme humaine et dans une famille à laquelle il est rituellement lié. La gravité de la 

faute commise est déterminante de la nature de la sanction. Plus la faute est grave, et plus il 

est difficile d’expier le crime. Les délits les plus répréhensibles sont ceux liés à une 

trahison contre village. Il est question de la sécurité et de la survie de tout le village. Dans 

ces cas, le conseil des sages du village se replient dans un endroit qu’on peut présenter 

comme le réceptacle de l’âme du village, pour sanctionner et maudire le contrevenant. Cet 

anathème équivaut à une perpétuité, puisqu’elle condamne toute la descendance du 

coupable. 

 

Notre hypothèse est que les échecs individuels et sociétaux ont besoin d’être 

justifiés pour être acceptés par ceux qui les subissent. Les populations diolas ne font pas 

exception à la règle. Nous avons en outre constaté que la plupart des accusés sont des 

individus à cheval, entre deux villages
92

, celui du père et celui de la mère. Ce n’est pas sans 

nous rappeler la défiance envers une nouvelle mariée issue d’un autre village. La crainte de 

conflits d’intérêt et donc de trahison est très forte. Il est tout à fait normal que les enfants 

de ce genre de couple soient parfois regardés avec beaucoup de méfiance. Ils sont craints 

parce que sous la protection d’un lignage maternel extérieur au village du patrilignage, 

mais ils sont aussi craints parce que susceptibles de trahir pour le compte du village 

maternel. Ils ont un rôle de pacificateur, qui peut empêcher des conflits entre les villages 

du paternel et celui de la maternelle. 

 

L’exemple que nous allons vous soumettre est celui de cet homme, dont le village 

d’où est issue sa mère a combattu et décimé le village de ses agnats
93

. Il est désigné comme 

l’espion qui a introduit le produit qui a fragilisé les combattants et permis donc à leurs 

adversaires de les défaire. Sa sanction est inévitable. Mais au-delà de cet acte, on ne peut 

s’empêcher de faire un parallélisme sur les inquiétudes liées aux individus avec des 

                                                        

 

92 La société diola est patrilinéaire, néanmoins le côté maternel était suffisamment important  

93 La bataille entre les villages de Baïla et Diounoung 



76 

 

 

doubles origines villageoises. Leur loyauté est ici souvent interrogée. Où vont-ils se situer 

lors d’un conflit entre leurs identités ? Ils sont supposés rester neutres. 

 

C’est le propre de tous les migrants, qui sont ainsi soumis à un choix, même si les 

enjeux diffèrent, aussi bien par leur société d’accueil, que par la société de départ. Il y’a 

comme une obligation de faire de l’identité une seule composante, qui ne saurait intégrer 

aucune autre distinction. C’est peut-être la raison pour laquelle, les diolas dont les parents 

sont issus de villages différents sont ceux qui revendiquent le plus leur attachement au 

paternel, pour affirmer leur fidélité au père. La surenchère nous semble évidente. 

 

I.2.2 L’enfant voyant 

 

Il n’est d’ailleurs pas rare, qu’à la naissance d’un enfant ou dans ses premiers âges, 

un adulte reconnaisse en lui tel ou tel aïeul réincarné. De la même façon, un parent âgé 

peut menacer de revenir hanter l’un de ses descendants en matière de représailles. D’un 

autre côté, le défunt qui n’a pas eu de sépulture décente, peut revenir se venger en 

bouchant les ovaires des femmes, les exposant à une stérilité certaine ou prendre la place 

des futurs bébés à naître. Il en résulte des enfants qui meurent à très bas âge. C’est ce qui 

explique que dans la société diola, lorsqu’une femme est sujette à ce type de malheur, on se 

penche tout de suite vers un ancêtre malicieux qui revient embêter ses enfants. Il est dit 

qu’à sa naissance, l’enfant est toujours entre deux mondes, celui des « kuselak
94

 » et celui 

terrestre. Il est tiraillé entre ces deux mondes. Il y’a cependant des enfants qui sont plus 

que d’autres. Ils peuvent être tentés de faire la navette entre ces deux mondes. Il s’agit des 

âmes pas des enfants, qui ne n’arrivent pas à se fixer dans le monde terrestre, causant des 

souffrances aux parents. 

Au bout d’un certain nombre de naissances, le défunt enfant est marqué, souvent 

une incision à l’oreille, pour l’empêcher de perpétuer sa funeste mission. Les diolas disent 

                                                        

 

94 Kuselak : zone selon les croyances diolas où vivent les âmes des enfants à naître 



77 

 

 

que quand il va repartir retrouver ses pairs, il va avoir honte et sera moqué. Ces enfants 

« yaradal 
95

» en wolof restent une fois marqués dans leurs familles. 

 

Mais il ne faut pas confondre ces enfants avec les enfants qui tout en n’ayant pas 

totalement coupé les liens avec l’invisible restent néanmoins avec leurs familles. Ils sont 

considérés comme des « akungá
96

 » des voyants qui sont innocents mais étant trop jeunes 

ne perçoivent pas la dangerosité de leurs dons. Ils ont tendance à s’exprimer et à avoir des 

comportements atypiques, mais surtout à dénoncer par leurs attitudes des gens moins 

innocents. 

 

Dans ce cas, il est souvent demandé aux parents de les « éteindre
97

»  pour les 

protéger. Dans l’imaginaire diola, cela évite qu’on entraine cet enfant qui d’innocent va 

basculer dans le groupe des « kusay
98

 » les sorciers voleurs d’âmes. La deuxième 

hypothèse est qu’on élimine mystiquement l’enfant trop clairvoyant. 

 

Notre hypothèse est qu’il s’agit souvent d’enfants précoces ou surdoués ou encore 

dotés d’une très grande imagination, et qui sont dans une société qui ne comprend pas 

qu’un enfant puisse comprendre et donc avoir un comportement qui n’est pas de son âge. 

Le traitement rituel préconisé a pour résultat un choc psychologique qui traumatise l’enfant 

et le fait se renfermer sur lui. Il lui est interdit de s’exprimer et de montrer ses 

connaissances, il va se bêtifier pour trouver sa place d’enfant dans sa société. C’est une 

question de survie, que dans son intelligence précoce, l’enfant va intégrer. Nous avons 

discuté avec une jeune femme qui a été un de ces enfants. Elle raconte que sa mère ne 

supportait pas ses visions
99

, et qu’elle lui rapporte certains faits, qu’elle était seule à voir. 

                                                        

 

95 Yaradal : se dit d’un enfant né après plusieurs naissances infructueuses ou infertilité 

96 Akungá : individu doté de double vue 

97 Eteindre un enfant : faire selon des rituels en sorte que l’enfant n’ait plus de visions 

98 kusay : sorciers anthropophages  

99 Visions : ici il s’agit des images que l’enfant voyait. On pourrait comparer cela à une imagination débordante de 

l’enfant. 



78 

 

 

Un jour, sa grand-mère l’a donc éblouie et elle s’est endormie pour se réveiller avec des 

trous de mémoire. Elle ne se souvenait pas de beaucoup de choses qui lui étaient pourtant 

familiers. Nous nous sommes renseignées sur la méthode utilisée. Les gens qui ont subi ce 

rituel parlent d’un canari rempli d’anchois fraichement pêchés et donc frétillants qu’on leur 

demande d’ouvrir, à une certaine heure du jour. N’étant pas préparé à la vision incongrue 

de ces petits poissons, l’enfant effrayé, va sursauter et s’évanouit en général pour tomber 

dans un profond sommeil amnésique. 

 

Comme toute société, celle des Diolas a ses croyances, mais surtout sa philosophie 

de la personne, « anaw
100

 » depuis sa conception. Il s’agit ici de l’être plus que de 

l’homme. 

Nous avons remarqué l’aspect individualiste de ce groupe, même si nous l’avons 

démontré plus haut, ce dernier est enchâssé dans un collier de relations familiales. Ce qui 

peut expliquer qu’il y’aie certaine naissance qui soit difficilement vécue. 

 

C’est le cas des naissances gémellaires. Les jumeaux sont très mal acceptés dans la 

société diola. L’Être est unique et ne saurait être multiple. Il était dit d’ailleurs que très peu 

de jumeaux survivent. Il y’avait un des jumeaux qui ne sortait jamais de la maternité. Etait-

il sacrifié ? La question mérite d’être posée. Nous ne pouvons que constater la crainte de 

naissances multiples et surtout la rareté de jumeaux chez les diolas traditionnels. Est-ce dû 

à des conditions de vie difficiles sur le fait que les jumeaux ne survivaient pas ? Il faut 

préciser que la mère de jumeaux avait un « bœkin » « bulunt
101

 » dont elle pouvait être 

l’officiante chez les diolas kujamat. La dualité de la personne est très mal perçue. 

 

L’enfant diola « añil
102

 » n’existait que tardivement aux yeux de son groupe. Nous 

pensons que pour les Diolas, il était important d’être sûr que l’enfant était un humain avant 

                                                        

 

100 Anaw : l’être (humain) 

101 Bulunt : « fétiche » de la gémellité  

102 Añil : Enfant 



79 

 

 

de lui donner un nom, le reconnaissant ainsi comme un membre de la société. C’est 

pourquoi nous préférons la traduction de « anaw » par l’être et non l’homme. La tradition 

diola restait très prudente sur la question et attendait que l’enfant soit suffisamment assis 

dans son groupe et complètement coupé de son lieu de provenance pour le socialiser dans 

la communauté. Dans le cas contraire, il était fréquent d’entendre dire « kanut an
103

 », ce 

n’était pas un humain. Comment étaient traités ces non humains ? La question mérite 

d’être posée. Nous ne pouvons que nous interroger et constater la difficulté d’obtenir des 

informations sur la question. Comment reconnaît-on qu’un enfant n’était pas un humain ? 

Rappelons que nous avons affaire à une société qui ne cautionnait pas le handicap et 

rejetait toute faiblesse physique et mentale. Il est tentant d’y voir une sélection très 

discriminante qui sacrifie tout membre déficient qui serait une charge pour le groupe. Nous 

ne pouvons pas ne pas penser aux maladies rares qui restent encore inexplicables pour la 

médecine moderne. Mais apporter des réponses serait tout aussi expéditif et arbitraire. Ce 

n’est pas sans rappeler le traitement des enfants difformes dans la Grèce antique et dans 

d’autres civilisations anciennes. Il serait intéressant cependant de se pencher sur cette 

question délicate. L’infanticide rituel est un sujet que les chercheurs n’ont pas totalement 

abordé. Il est difficile dans ce cas précis d’apporter plus de réponses. Nous sommes 

bloquées par la sacralité des rites qui ferme tout accès à l’information. Nous avons 

néanmoins pu obtenir quelques informations sur ce phénomène. Tout commence depuis 

l’accouchement. Celui-ci se déroulait dans la maternité traditionnelle, espace exclu aux 

hommes. La délivrance d’une femme est liée à la vie de la société, comme nous l’avons 

spécifié. La naissance l’était aussi. Les femmes admises et en charge des accouchements 

étaient expérimentées et pouvaient détecter la non humanité
104

 d’un nouveau-né. Si après 

la délivrance de la mère, les plus âgées, « ku fálum
105

 » constatent que l’enfant était un 

« non humain », elles se concertaient en aparté, puis prenaient une décision. Il était déclaré 

que l’enfant est mort-né. Ce sera cette thèse qui sera soutenue auprès du groupe, y compris 

auprès du père de l’enfant. Il y’a plusieurs types de « non humain ». 

 

                                                        

 

103 Kanut an : ce n’est pas un humain 

104 Non humanité 

105 ku fálum : les vieilles 



80 

 

 

Le premier est celui qui sera une charge pour ses parents et sa société. Il est 

lourdement handicapé en général. 

 

Le deuxième est celui qui va exterminer sa famille, et celui-là a plusieurs façons de 

nuire. Comment le reconnaît-on ? Seules les femmes averties peuvent poser un diagnostic à 

ce sujet. 

 

La première hypothèse est qu’il peut boucher les ovaires de sa mère et l’empêcher 

de procréer, ou encore son âme va faire la navette entre la vie et la mort, pour enquiquiner 

ses parents. Il peut aussi, être celui qui, si on le laisse vivre et grandir, va enterrer toute sa 

concession et tuer le lignage. Le nouveau-né repéré à la maternité traditionnelle comme 

« kanut an
106

 » était enterré à la maternité traditionnelle même, et sur sa tombe, on plantait 

un couteau
107

. Les femmes revenaient au village et éloignaient la mère vers un autre 

village, pour que le « non humain » ne le retrouve pour revenir dans son ventre. Cela veut 

dire, que cet enfant non humain tentera de revenir pour accomplir sa tâche, par une future 

grossesse de la même femme qui l’avait porté. 

 

Il arrive que l’on ne repère pas assez tôt la non humanité de l’enfant. D’après nos 

informations, la mère de l’enfant pouvait s’en douter elle-même, ou finissait toujours par 

s’en rendre compte. Dans ces cas, l’enfant était testé. Les femmes avisées mettaient des 

œufs frais sous le lit maternel. Si effectivement « kanut an », l’enfant rampera sous le lit, 

pour les gober la nuit, à l’insu de la mère. D’autre part, cet enfant pouvait avoir par 

moment un comportement étrange vis à vis de sa mère. Pendant l’allaitement, il pouvait 

happer l’intégralité du sein maternel, pour faire peur à celle-ci. Il était toujours conseillé à 

celle-ci de ne pas réagir et de ne surtout pas montrer sa peur, au péril de sa vie. Il faut 

préciser que ces faits se déroulent toujours la nuit. D’autre part, nous sommes dans un 

environnement où évoluent des animaux comme des serpents friands des œufs. Une fois 

qu’il était avéré que l’enfant n’était pas humain, il fallait développer une stratégie pour 

                                                        

 

106 kanut an : n’est pas humain 

107 Le couteau : nous retrouvons le symbolisme du couteau 



81 

 

 

l’éliminer. Généralement, les officiantes venaient un jour dans la maison familiale pour 

l’amener, sous le prétexte de le soigner. Les parents n’étaient jamais présents lors de 

l’opération. Ils ne sont cependant pas dans l’ignorance de ce qui va se dérouler. 

 

L’enfant était jeté dans une termitière choisie au préalable, dont un morceau du bas 

a été préalablement découpé, et réservé pour la suite de l’opération. Ensuite, on bloquait 

par ce morceau de termitière, pour l’empêcher de revenir. Il semblerait que quand le rituel 

réussit, l’enfant crie toujours : « haha ji moneyam mone, ji babaj sanse, pan i banenul » ce 

qui signifie, « ha ha vous m’avez eu, vous avez eu de la chance. Je vous aurai tous 

exterminé ». Et là les officiantes répondaient toujours, qu’elles l’avaient démasqué. Mais 

tout devait se faire dans le plus grand secret. L’enfant ne doit en aucun cas se douter que 

son secret était dévoilé jusqu’au sacrifice ultime. Dans le cas où il en viendrait à se douter 

des projets funestes à son encontre, il risquait de se retourner contre l’officiante qui prenait 

sa place. Elle risquait donc sa vie dans ce rituel. Il n’y a généralement pas de funérailles 

pour ce type de mort. 

Nous avons ici une forme d’euthanasie. Les prises de décisions extrêmes comme 

celle de la fin de vie sont pensées et doivent être accompagnées. La société diola pour faire 

accepter la mise à mort d’un enfant, déculpabilise la mère dans un premier temps et le père 

dans un deuxième temps, en mettant l’accent sur la non humanité de l’enfant. Autrement 

dit, un enfant qui va être une charge dans une société où l’autonomie est très vite requise, 

la survie d’un individu handicapé n’est pas prioritaire. Il importe de préciser cependant que 

ce n’est pas le handicap en soi qui constitue le problème, mais bien parce que l’enfant est 

assimilé à un être maléfique ou à un animal. Le handicap n’est qu’un signe de son « non 

humanité. Il s’agit plus d’un sacrifice pour sauver le groupe. Nous ne pouvons pas dans ce 

cas de figure ne pas penser au fait, que l’individu diola est juste un maillon d’une chaine. Il 

est absolument nécessaire que tous les éléments qui forment le groupe, soient valides. 

Toute défaillance doit être écartée. 

 

Avec l’adoption des nouvelles religions, les traitements évoluent d’une façon 

différente. D’abord, l’enfant est très vite intégré dans la société. Il n’est plus un être 

incertain et dont la nature reste à définir, mais un humain. Rappelons que dès le huitième 

jour pour les musulmans, l’enfant était nommé. Ce qui lui donne une identité et une 



82 

 

 

existence formelle. Dans la croyance catholique, une fois qu’il a été baptisé, le nouveau-né 

faisait partie intégrante du groupe. En fait, la réalité de l’enfant date d’avant sa naissance. 

C’est ce qui fait prohiber l’avortement dans ces religions nouvelles. Ceci dit, il existe 

encore des résidus de ces croyances traditionnelles. Le syncrétisme est encore très présent 

dans la communauté diola et ce quel que soit la religion adoptée. 

 

Nous abordons ces questions liées à la naissance, parce que nous considérons que 

c’est le meilleur moyen de comprendre la notion de personne dans un groupe, et donc la 

construction identitaire. 

 

Les secrets de la maternité sont toujours jalousement préservés, même si l’évolution 

actuelle vient compromettre ce caractère sacré. Chaque village, suivant sa dimension, 

disposait d’une ou plusieurs maternités traditionnelles, qui étaient la chasse gardée des 

femmes. C’est le bois sacré par excellence des femmes, où étaient exclues toute personne 

non initiée. La venue d’un être humain dans le monde n’était pas une chose banale pour le 

diola. Outre le fait que l’enfant à naître pouvait ne pas être un humain, ou présentait 

d’autres séquelles, il y’avait les risques pour la parturiente. Il est dit, qu’une femme, une 

fois enceinte avait sa tombe ouverte jusqu’après son retour de couches, qui durait quarante 

jours, selon une femme migrante ressortissante d’un village Foñi. Nous pensons, cependant 

qu’il y’a un certain syncrétisme religieux avec l’Islam. Toutefois, l’idée qu’une parturiente 

était fragile demeure. Il y’a un cycle pendant lequel, elle devait être protégée. Cette 

fragilité est accrue au moment de la délivrance, où il fallait un ange gardien pour la 

préserver des forces funestes et d’éventuelle jalousie. L’accouchement est une initiation, et 

comme toute initiation en pays diola, tout était fait pour protéger la future initiée. Dans la 

maternité traditionnelle, n’étaient admises que des femmes. Parmi elles, il y’avait des 

femmes très averties et qui sont chargées de la protection de la parturiente. Ces femmes 

sont vigilantes quant au comportement de toutes les femmes présentes. Le silence était 

requis, et toutes les énergies étaient focalisées sur l’opération qui se déroulait. Rien ne 

devait perturber le cours de l’accouchement. La position des membres de l’assemblée était 

importante. Il fallait se décroiser les jambes, pour faciliter l’accouchement. En cas de 

complication, tout le monde devenait suspect et très souvent, on demandait à toutes les 

femmes présentes de défaire leurs pagnes, pour voir, si l’une d’entre elle ne gardait pas par 

devers elle, un objet, comme un couteau ou autre qui contrariait l’opération. C’était 



83 

 

 

souvent le fait d’une rivale, d’une coépouse qui profitait de l’accouchement pour se 

débarrasser de sa rivale. Nous l’avions mentionné, la mort en couche d’une femme était un 

drame pour le groupe qui se trouvait coupé dans son processus de reproduction. Freiner la 

délivrance d’une femme, c’était la condamner à mort. 

 

I.2.2.1 L’imposition du nom, acception de l’individu 

 

L’imposition du nom s’accompagne avec le prélèvement des cheveux du nouveau-

né. Il était fréquent de prendre les cheveux de la mère et de l’enfant. Et encore maintenant, 

certaines cultures diolas continuent de le faire. Les cheveux occupent une place spéciale 

dans la symbolique diola. Il semblerait que les cheveux soient à la fois support de vie et 

signe de mort. Ce qui explique que dans les moments importants et surtout qui constituent 

une étape de la vie de l’individu, on lui rase les cheveux. La naissance étant le premier 

stade, les cheveux sont pour la première fois rasés. Même si de nos jours, les mères gardent 

leurs cheveux, et sortent de la maternité avec un nouveau-né qui a ses cheveux, ils lui sont 

enlevés le huitième jour. En Europe, seule une mèche est enlevée. Mais il n’est pas rare de 

voir dans les familles diolas, un rasage complet des cheveux du bébé. Il y’a un cycle de 

trois rasages avant que l’enfant garde ses cheveux, dans la croyance des nouvelles mères. 

 

La symbolique des cheveux n’est pas particulière aux diolas. Nous retrouvons cela 

dans beaucoup de traditions et de religions africaines. Les cheveux sont vus comme une 

puissance positive ou destructive selon les circonstances. Ils sont chargés de faire circuler 

le flux nerveux et sont synonymes de vie pour eux. Le fait de prendre les cheveux de 

quelqu’un et de les confier à un « bœkin » revient à lui confier la vie de cet enfant. De la 

même façon, lors du prélèvement des cheveux d’un neveu utérin pendant les rituels du 

« bukut », il s’agit pour les parents maternels de veiller rituellement sur leur neveu, mais 

aussi de montrer aux parents agnatiques qu’ils sont là pour les surveiller. C’est une forme 

de mise en garde et d’intimidation. 

 



84 

 

 

De la même façon, le bukut intègre dans son parcours un prélèvement des cheveux 

du futur initié au cours des pèlerinages dans son matrilignage. Seules les lignées 

maternelles du « ambac
108

 » lui prennent une mèche de cheveux. Par lignées maternelles, 

nous entendons les matrilignages du père et de la mère et de toute sa généalogie. Nous 

pouvons trouver une justification par le fait que le matrilignage a fonction de protection, et 

en prenant une touffe de cheveux de leur neveu utérin, il confiait l’initié au « bœkin » 

lignager et le prévenait de son statut de « ambac » vulnérable. De la même façon, il mettait 

en garde ainsi le patrilignage de tout écart et de toute tentation de nuire à leur neveu. 

 

A l’occasion d’une maladie grave, on pouvait enlever les cheveux du patient aussi 

pour le prémunir lors d’une séance de « kasabor », purification. Le prélèvement des 

cheveux est ritualisé. Si lors du baptême, l’officiant pour les musulmans c’est l’imam ou 

celui qui lui donne le nom, lors des autres cérémonies comme le « bukut » ou lors d’une 

maladie, c’est un maternel qui s’en occupe. 

 

L’importance de la mère dans cette société patriarcale est très marquante. Nous 

pouvons relever dans les discours constructifs, des propos qui montrent la place centrale 

qu’occupe la mère dans la formation identitaire et le parcours de l’individu. Les diolas ont 

une grande crainte de la force maternelle. C’est ce qui explique des propos tel que 

« personne ne sait à quel bœkin l’a confié sa mère ». Cette formule sonne comme une mise 

en garde contre d’éventuelles attaques d’une personne. Cela pourrait expliquer que les 

enfants les plus craints sont ceux dont les mamans sont issues d’un village autre que celui 

des pères. Faut-il le rappeler les doubles animaux
109

 d’un individu résident très souvent 

chez les maternels qui se chargent de veiller sur leurs neveux utérins. 

 

Nous avons mentionné plus haut l’usage du couteau au sein de la maternité. Il faut 

savoir que c’est un objet qui a un double pouvoir de protection et de destruction. 

                                                        

 

108 Ambac : futur initié 

109 Les doubles animaux 



85 

 

 

Sa fonction de protection fait qu’un nouveau-né a un couteau à son chevet, pour le 

préserver des mauvais esprits. 

 

Nous avions souligné le fait que l’aboutissement d’un être humain était lié à son 

initiation. Pour les hommes, c’est le fait de faire le « bukut » et pour une femme, la 

maternité lui ouvrait les portes de son groupe. Pour être acceptée, une femme se devait 

d’être mère. Le rite de passage au statut de femme est donc la maternité. La stérilité était 

une tare, que l’on essayait de gérer. Elle était un échec du rite de passage. 

  



86 

 

 

 

I.2.2.2 Infertilité et palliatifs 

 

Nous ne pouvons pas ne pas observer que la stérilité masculine était jusque-là tue 

voire niée. Il faut d’ailleurs à ce propos rappeler le lien intime entre infertilité et virilité. 

C’est ce qui explique qu’un homme ne soit jamais socialement stérile jusqu’à très 

récemment. Le sujet reste tabou. C’est une pratique socialement admise qu’un frère ou 

cousin de l’époux se chargeait de faire des enfants dans le plus grand secret à la femme de 

son frère, mais pour le compte de ce dernier. Il est évident que ces méthodes sont 

difficilement applicables actuellement. Rappelons-le, le mariage était d’abord une action 

collective qui impliquait toute une famille. Or le mariage moderne concerne d’abord deux 

personnes. Nous sommes loin de ce scenario actuellement. Il est donc difficile de pallier à 

une défaillance masculine dans le mariage. Cela a pour conséquence, une hausse de 

l’infertilité et de l’impuissance masculine qui deviennent visibles à la faveur de la 

modernité et des nouvelles religions. En outre, la science permet de clarifier les raisons de 

l’infertilité du couple. La société diola nous apparaît très virile. Il est inconcevable qu’un 

homme ne puisse pas concevoir. La frontière entre fertilité et virilité est très poreuse. Le 

mâle atteint la plénitude avec la paternité, comme la femme l’atteint par la maternité. Mais 

si dans le cas des femmes, le kañalen ritualise et essaie de palier à cette défaillance, dans le 

cas d’un homme, ce n’est pas le cas. Tout est fait pour préserver et sauvegarder l’image 

virile de l’homme diola. 

 

Dans cette société où les divisions de sexes sont très nettes, il n’était pas courant de 

voir ou d’entendre une allusion à une quelconque homosexualité. Nous avons été surprise 

de voir qu’il n’y avait pas de terme précis pour désigner les homosexuels, et encore moins 

une activité sociale où ils sont inclus de façon ouverte. Ce qui n’est pas le cas dans la 

société wolof, où certaines tâches d’animateurs leur étaient dévolues. La société diola 

n’inclut nullement une place pour les homosexuels. Aucune ambiguïté sexuelle n’est 

permise. Nous n’avons pas retrouvé une trace de ce qui est considéré comme une anomalie. 

La négation est très profonde, elle est même linguistique d’abord. 

 



87 

 

 

Pour en revenir à l’infertilité, elle est différemment traitée selon qu’on est homme 

ou femme. Si dans le cas de l’homme, il y’ a des astuces pour voiler le handicap, dans le 

cas de la femme, c’est plus complexe. En fait, chez l’homme, l’infertilité est confondue 

avec l’impuissance. 

 

Il faut surtout retenir qu’il y’a la nécessité d’engendrer aussi bien pour les hommes 

que pour les femmes. Les approches sont différentes cependant. 

 

La stérilité n’est pas niée dans le cas de l’homme, mais elle est plus discrète. Nous 

ne sommes pas dans une société qui nie une possible impuissance ou stérilité de l’homme. 

Mais « les pratiques telles que le lévirat, du vivant du mari, ou le « prêt » de l’épouse par 

son mari, à un de ses frères qui pourra l’aider à procréer »
110

voilent cette fêlure dans un 

groupe qui magnifie la virilité. Il faut d’ailleurs souligner à ce propos, la paternité 

biologique et la paternité sociale, qui peut prendre le pas sur celle biologique dans 

certaines circonstances. Le « bukut » permet à chaque fils de faire la connaissance avec son 

père biologique. Puisque chaque fils est tenu de se faire initier dans le même bois sacré que 

son père. Même si le fils ne vit pas ou n’a jamais connu son père, le secret de sa naissance 

lui est révélé lors de sa naissance. Cela fait partie des secrets du « bukut ». Aucune 

revendication ne peut être faite à la suite des révélations lors du bukut. Le père social reste 

celui qui est considéré comme père dans cette situation. En fait, dans la société diola, il est 

des contextes qui imposent de faire la différence entre géniteur et père. Ce qui est 

impossible à faire dans le cas d’une femme. 

 

I.2.2.3 Infertilité féminine et rites de kañalen 

 

La stérilité d’une femme est en fait plus visible. Son traitement devient de facto 

public et emprunte des formes plus visibles. 

                                                        

 

110Journet Odile. La quête de l'enfant. In : Journal des africanistes. 1981, tome 51 fascicule 1-2. pp. 97-115. 



88 

 

 

Si elle n’est pas ritualisée ou la quête d’enfant pour l’homme n’est pas rituelle, dans 

le cas de la femme, les rites sont pensés dans une forme de socialisation qui renvoie au 

groupe. La stérilité d’une femme concerne toute la société. Il importe qu’elle se mobilise 

pour trouver des remèdes à ces maux. La maternité est la base du groupe. Ce n’est pas un 

hasard si la mort d’une femme en couches est considérée comme l’une des pires pertes 

chez les diolas. C’est avec la mort d’un « ambac » les morts les plus craintes dans la 

société diola. C’est un drame qui renvoie le groupe à une grande angoisse et qui l’atteint 

dans son existence, et en conséquence, sa survie. Au-delà de la personne physique, c’est 

tout le groupe qui subit et qui se trouve amputé par cette perte. C’est une mort qui survient 

dans un processus de reconstruction identitaire et de reproduction de l’espèce. Cette mort 

est traitée rituellement et l’enterrement de cette parturiente se fait dans l’enceinte de la 

maternité rituelle. Il est fait par les accoucheuses qui extirpent d’abord le fœtus avant 

d’enterrer. En effet, une femme en couche est encore dans le domaine de la maternité et 

donc ñiñi pour les hommes. Son corps ne peut être soumis et exposé aux hommes. 

 

Le parallélisme entre la matrice de la terre et l’utérus de la future mère est évident 

ici, nous semble-t-il. Les interdits liés aux menstrues des femmes l’expriment bien. Il est 

logique en effet, que le sang lié à l’absence de fécondation soit impropre et qu’il ne doive 

pas souiller « esik » la terre. Les femmes sont donc tenues de ne pas cultiver ou de faire 

certains travaux ménagers sous peine de « esik », souiller. Nous retrouverons ce terme dans 

d’autres circonstances pour souligner le caractère impur de quelque chose. Pour les diolas, 

cette situation est évitable. Ainsi, dans les interdits, il y’a surtout principalement des 

processus d’évitement. Autant, il y’a une division des sexes, des âges, il y’a également une 

division de l’espace qui va au-delà, et s’applique également aux objets du quotidien. Le 

foyer diola respectera donc la division des sexes Dans une maison traditionnelle diola, 

hommes et femmes ont des toilettes et douches séparées. Et encore actuellement, nous 

retrouvons cette architecture dans les villages diolas. C’est dans cette logique que les objets 

usagers comme seaux et pots seront bien distincts et ne peuvent être utilisés 

indifféremment pour la toilette et pour la cuisine. Comme ils disent, le faire, c’est 

« kasikor », se souiller et s’exposer à la colère des « ukin ». La crainte du « kasikor » est 

très présente dans le quotidien des diolas. Il faut souligner à ce propos, que suivant les 

mœurs diolas, chaque individu diola avait ses couverts et assiettes, pour respecter cet 

évitement. Chaque individu gardait toute sa vie durant son assiette et sa cuillère qu’il ne 



89 

 

 

partageait pour aucune raison avec personne. L’objectif était d’éviter la propagation de 

maladie. Ils pensaient que chaque individu avait sa maladie et ne devait pas le transmettre 

aux autres. Avec l’islamisation, dans la région « Foñi », l’assiette est devenue un bol 

collectif autour duquel toute la famille s’assoit pour partager son repas. Les raisons 

avancées sont de susciter une convivialité et de resserrer des liens entre les gens qui 

partagent le même repas. Or dans le cas des diolas, le fait d’avoir sa vaisselle souligne la 

responsabilité individuelle de chacun. D’autre part, cela permet d’éviter une promiscuité 

qu’arborent les diolas et qui peut mener à « kasikor » se souiller. 

 

Chaque instance supérieure a donc, ses interdits. Pour revenir au « kafañak », il 

n’est pas permis de mélanger dans un même plat, de la viande et du poisson frais, sous 

peine de se faire attraper
111

 par le « bœkin ». Ces interdits sont plus difficiles à respecter en 

contexte migratoire. Si nous prenons le cas des divisions de l’espace, il y’a déjà les 

contraintes liées au logement. Si la terre ne se vend pas chez les diolas, dans les grandes 

villes, elle se vend ou elle se loue. Il n’est pas facile dans ce cas de disposer d’un espace 

suffisamment grand pour respecter les interdits liés à la division des sexes. D’autre part, en 

Europe, et notamment en France, la priorité est de trouver un appartement où dormir. 

Comment respecter des règles de séparation de sexes quand l’on est confronté à des 

questions d’habitat. La promiscuité s’invite dans le quotidien des migrants diolas, qui vont 

devoir apprendre à partager un espace aussi intime que les toilettes, avec les craintes de 

« kujamak » et de « kasikor ». Il s’agit dès lors pour les diolas de se préserver en trouvant 

les antidotes pour contrer les effets du non-respect de ces règles. Alors qu’en milieu 

traditionnel, les rapports inter générationnels sont régis par les « ukin » et respectés par les 

résidents, en contexte migratoire, cela s’avère impossible. Si la plupart du temps, il n’y a 

pas de cohabitation entre parents ou beaux parents et enfants mariés ou gendres et belles 

filles, il y’ a une vie sociale qui ne favorise pas les séparations. S’il est dit que le père ou la 

mère ne doivent pas manger dans le même plat que leurs enfants mariés, doivent éviter la 

chambre conjugale de leurs enfants et ne doivent surtout pas s’asseoir sur leurs lits ou leurs 

chaises, il convient de souligner qu’il est contraignant de respecter ces règles d’évitement 

en contexte migratoire. En effet, lors des rassemblements tels que mariages, baptêmes ou 

                                                        

 

111 Se faire attraper par le boekin : après une transgression, on est frappé par le fétiche concerné 



90 

 

 

funérailles où se côtoient les migrants, il est difficile de s’éviter. Tout dépend du degré de 

transmission et des acquis et volontés des enfants d’accepter ces mœurs. Ne négligeons pas 

le fait que la société française moderne favorise les contacts et les effusions. Or, une fois 

marié, ces contacts sont limités entre parents et enfants. Les élans de tendresse doivent être 

réduits. Pour des enfants qui ont évolué autrement et qui sont habitués à des élans de 

tendresse, il est difficile de comprendre qu’ils ne puissent pas s’asseoir sur le lit des parents 

par exemple. 

 

Ces évitements sont une façon de signifier aux parents qu’ils n’avaient pas à 

intervenir dans la vie conjugale de leurs enfants. Chez certains diolas traditionnels, il était 

même interdit pour un père et une mère de manger du riz cultivé par leurs enfants mariés. 

Dans un contexte moderne, comme le disent souvent les diolas, il a fallu diminuer la 

rigueur de certaines règles. 

Les questions de fécondation, concernent toute la société. Elle n’est pas un fait isolé 

qui concerne un individu mais sa famille et au-delà, son clan. La fécondation de la femme 

implique en conséquence, celle de la terre, et donc l’abondance et la survie du groupe. A 

partir de là, elle concerne toute la communauté, qui se doit de se mobiliser pour pallier à 

cet affront de la nature, pour en chercher les causes. Cela démontre une fois de plus, la 

place que tient la femme dans cette communauté. Il y’a comme une chaine de vie qui est 

pensée, et où chaque élément a sa place et son utilité. 

 

Le traitement de la stérilité féminine se présente sous forme de rapt rituel, le 

« kañalen 
112

». Il s’adresse non seulement aux femmes qui ne peuvent concevoir mais aussi 

à celles qui sont sujettes aux fausses couches ou dont les enfants décèdent à bas âge. Le 

mal d’enfant dans ce cas, est traité avec une certaine brutalité, vue de l’extérieur. Une 

analyse superficielle nous fera présenter ce rite comme une maltraitance de la femme. Mais 

il s’agit pour les diolas de traiter la souffrance par la souffrance. En tournant en dérision le 

mal que vit la femme en mal d’enfant, on arrive à lui faire supporter son malheur dans une 

société qui voit en la maternité un aboutissement. 

                                                        

 

112 Le kañalen : rites de femmes contre l’infertilité 



91 

 

 

 

Il arrive que la femme choisisse de faire ce traitement thérapeutique rituel, mais la 

plupart du temps, la future « añalen » est enlevée de nuit et amenée dans un village 

lointain, avec son nouveau-né, si elle en a, sinon seule, dans les cas de stérilité. Elle est 

coupée de son environnement, de ses proches et humiliée. Pendant tout le temps de son 

séjour, elle est exposée à des souffrances où on la dépouille de son nom, et par conséquent 

de son identité. Il s’agit d’un traitement de la souffrance par la souffrance. Mais il serait 

réducteur de s’arrêter à ces brutalités. Si l’homme n’est pas présent physiquement pendant 

ce voyage thérapeutique, il n’en est pas moins présent. Les recherches pour trouver les 

causes de la stérilité de la femme, sont orientées aussi vers le mari. Il arrive qu’il soit 

considéré comme étant à l’origine de l’absence d’enfant. Il peut avoir offensé un ancêtre 

ou un bœkin. Il peut même être volontairement coupable de la stérilité de son épouse ou de 

la mort prématurée de sa progéniture. Tout est mis en œuvre par la famille adoptive de la 

femme kañalen pour réussir à lui faire enfanter. L’objectif à terme est que la femme 

revienne avec un enfant. Nous ne pouvons pas ne pas mentionner qu’au terme d’un long 

séjour, la femme revient avec un enfant, en cas de réussite. Même si les époux sont séparés 

pendant ce séjour, des visites du mari sont autorisées. Elles sont sous le contrôle des 

femmes qui initient la nouvelle « añalen ». 

 

Quand il s’agit d’un « kañalen » pour préserver un enfant déjà né, la femme doit 

rester dans l’abstinence sexuelle pendant toute sa réclusion, même si elle a un mari rituel. 

Nous en déduisons qu’il y’a deux types de « fuñalen ». Le premier concerne les femmes 

qui n’ont jamais eu d’enfants. Les conditions sont plus dures et rien n’est laissé au hasard 

pour que la femme soit enceinte. 

 

Dans le deuxième cas, la femme perd ses enfants à très bas âge. Dans ce cas de 

figure, il y’a aussi deux options. 

 

La première option est l’enlèvement de la mère avec son enfant, qui, tous les deux 

seront protégés dans un autre village, loin du domicile conjugal. Autant, tout est mis en 

œuvre pour la protéger, et autant elle est tenue pour première responsable de cet enfant. 



92 

 

 

Elle peut être brutalisée si l’enfant est malade ou s’il lui arrive quelque chose. Cet enfant 

reste toute sa vie durant dans son village adoptif ou sa famille adoptive. Mais ce qu’il faut 

noter dans ce type de situation, c’est la place qu’occupe l’enfant dans le projet de 

« kañalen ». Il est présent et donc est acteur. Il est même l’acteur principal de ce projet de 

vie. Il arrive que l’on le sépare de ses parents pour le préserver. C’est le principe du 

« kafilen
113

 » qui consiste à confier l’enfant à une autre famille, le couper de sa famille, 

pour le sauver. Cet éloignement de l’enfant ne se fait pas sans souffrance pour les parents 

et l’enfant. Ce dernier est confié parfois toute sa vie durant à sa nouvelle famille. Il ne doit 

plus revenir chez ses parents. La pratique du « kafilen » sans être aussi rigoureuse est très 

éprouvante et contraignante pour l’enfant et les parents. Il faut préciser que c’est un enfant 

issu du « kañalen » qui est confié à une tierce famille. Il est estimé que son patrilignage 

représente un danger pour lui. Dans ces cas, il lui est interdit de consommer de la 

nourriture de sa famille, ou de passer la nuit chez ses parents. Il est très rare de voir un 

retour. Si l’enfant devenu adulte décide de rentrer auprès des siens, il est tenu de procéder à 

des rites qui vont lui permettre de rentrer auprès des siens. De la même façon, pour sa 

protection, son vrai prénom est tenu caché et il n’est appelé que par son prénom d’enfant 

de « kañalen ». Le changement de prénom matérialise la nouvelle identité de la femme et 

de son enfant. Cela fait partie de sa protection, comme la canne qui est remise à la femme 

« añalen » à la fin de sa formation. 

 

De même que la mère « añalenaw » qui est soumise à ce rite est rebaptisée, et porte 

un prénom qui va souligner sa nouvelle identité d’animatrice, ses enfants issus du kañalen 

auront toujours des prénoms qui vont marquer cette quête d’enfants. Les prénoms comme 

« Linguère » la reine, ou encore « Autorail », s’inspirent de l’actualité mais aussi d’autres 

qui vont souligner le désespoir de cette femme en quête d’enfant, comme « Ngaybe » la 

maudite. Il y’a aussi les prénoms impudiques qui montrent le caractère de bouffon et 

grivois du « fuñalen ». La violence de ce rite peut s’expliquer de plusieurs façons. Dans un 

premier temps, il s’agira de traiter la souffrance par la souffrance. Dans cette société qui 

porte les valeurs de force, et qui n’est pas portée sur la pitié, il faut tourner en dérision la 

malchance. D’autre part, la croyance diola avance le fait que les bouffonneries de la femme 

                                                        

 

113 Kafilen : éloigner un enfant de sa famille dans l’espoir de le sauver 



93 

 

 

qui fait le kañalen ont pour conséquence d’attirer les enfants à naître. C’est le monde de 

l’innocence qui est interpelée ici. Les enfants aiment le rire et sont naturellement attirés par 

les jeux et amusements. 

 

Donner un prénom de dérision à un enfant de « kañalen » n’est pas spécifique aux 

diolas. Nous retrouvons le même procédé dans d’autres cultures comme par exemple, la 

culture wolof. Ainsi, prénommer un enfant « yadikone » c’est toi qui était venu chez les 

wolofs a un écho chez les diolas, avec des noms comme « kaburœ », le cimetière ou 

« kamanter » qui souligne l’essai, peut être que l’enfant va survivre. Il arrive également 

que l’enfant né du kañalen prenne le nom de son village protecteur. 

 

Le fait de trouver un autre prénom aussi bien à la femme « añalen » qu’à ses 

enfants est une forme de protection. Ces noms loufoques forment le bouclier qui va barrer 

tout mauvais sort et tout mauvais esprit. Il arrive que certains enfants de « kañalen » 

devenu adulte, récupère leurs prénoms de baptême. Ce qui est très mal accepté dans le 

milieu diola traditionnel. Il s’agit tout simplement d’un rejet de la protection et des 

sacrifices qui ont été consentis pour sa survie. D’autre part, en reprenant son nom, l’enfant 

se dévoile et devient visible. Il reprend une identité qui était dangereuse pour lui. Ce qui est 

un risque énorme. Il y’ a eu souvent avec les influences de la vie moderne et des nouvelles 

religions des cas similaires. Lors du décès brutal d’un homme, enfant de « kañalen », haut 

cadre vivant en contexte migratoire, il a été dit qu’il s’est montré imprudent en reprenant 

son ancienne identité, crevant ainsi sa bulle de protection. Il est devenu vulnérable, 

permettant aux esprits qui l’ont pourchassé dans son enfance de le retrouver. Il faut 

souligner qu’on est enfant du « kañalen » pendant toute sa vie. Il n’est pas question de 

s’affranchir de cette identité au cours de sa vie, à l’âge adulte, sous peine de crever la bulle 

de protection que constituent le surnom et tout le rituel lié à ce processus de kañalen. 

 

Quel que soit le type auquel on est confronté, la femme est aussi bien victime 

qu’accusée. Les sacrifices et recherches sont faits dans ce sens. On s’interroge sur cet 

échec. Aurait-elle commis une quelconque faute ? A-t-elle commis un adultère ? Est-elle 

une femme comme les autres ? La question est plus complexe, dans le sens où on 

s’interroge sur les attributs féminins de la femme. Ce questionnement est dirigé aussi vers 



94 

 

 

l’homme. Il est d’ailleurs courant dans la société diola de s’interroger sur la virilité d’un 

homme qui tarde à se marier. Ses proches lui demanderont souvent si « roruto 
114

? » Cette 

question fait référence non seulement aux attributs de l’homme, mais surtout à sa virilité et 

à sa puissance d’homme. Autrement dit, est-il un homme ? C’est cette même interrogation 

que nous retrouvons ici en ce qui concerne les femmes « kañalen ». Dans son cas, c’est son 

statut de femme qui est mise à mal. Est-elle une vraie femme, capable de procréer ? Est-

elle capable de procréer ? 

Il est d’ailleurs dit, que la captation rituelle n’intervient que quand dans son village 

natal ou marital, tout a été fait en vain, en termes de guérisseurs et de sacrifices pour 

l’aider à être mère. La décision d’enlever une femme est prise par des femmes 

responsables de « ukin ». Il est cependant arrivé que des femmes s’enfuient d’elles-mêmes 

dans leurs désespoirs pour chercher protection, en général dans leur maison maternelle. Ce 

n’est pas particulier aux femmes « kuñalenak » de trouver refuge dans le matrilignage. Il 

est fréquent chez les diolas de se réfugier chez les maternels dans les moments de crise, en 

cas de maladie très grave par exemple. Faut-il le rappeler, dans beaucoup de société diola, 

les « siwum
115

 » sont dans la famille maternelle de l’individu qui doit les protéger, et par 

conséquence veiller sur leur nièce ou neveu. 

Le rite de « kañalen » accompagne la femme et ses enfants tout au long de leurs 

vies. Il faut retenir que la femme et les enfants du « kañalen » ont une nouvelle identité qui 

prime sur celle qu’ils avaient avant. 

 

A la fin de cette formation, la femme placée sous la protection de ce village, 

bénéficie de certains avantages, notamment le fait qu’elle ne peut traditionnellement, être 

divorcée par son époux. 

 

Il y’a eu beaucoup d’études sur ce phénomène de « kañalen », mais retenons les 

travaux de Odile Journet Diallo, qui l’a beaucoup questionné. 

                                                        

 

114 Roruto : est-ce là ? 

115  Ewum, siwum : doubles animaux 



95 

 

 

 

Il est dit que si la femme est bousculée pour endosser son nouveau rôle, tout est mis 

en œuvre pour attirer les faveurs de la maternité. Ses protecteurs vont chercher le degré de 

responsabilité du mari et de sa famille d’abord. Cette quête d’enfant suppose de voir ce qui 

empêche la naissance ou la survie d’un enfant. Elle nécessite des investissements pour 

trouver l’origine de ce malheur. 

 

Quel que soit l’issue de ce séjour, la patiente revient transformée. Elle est 

totalement désinhibée et endosse le rôle de bouffonne, que contredisent très souvent les 

sens des mots de certaines de leurs chansons. Dans l’imaginaire diola, les enfants sont 

attirés par la joie et les rires, d’où ce comportement loufoque de la femme en mal d’enfant, 

qui va incarner le rire et la gaité pour séduire les enfants à naître. 

 

L’époux paie un lourd tribut pour le « kañalen » de son épouse. Il faut d’ailleurs 

souligner que les hommes sont intégrés dans la maternité, d’une certaine façon, notamment 

en sacrifiant aux « ukin » après un accouchement. Mais la plus lourde charge c’est lorsque 

l’épouse meurt en couche. Il y’a une sorte de parallélisme avec les frais supportés par les 

hommes dans les baptêmes aussi chez les diolas musulmans. 

 

Certes, il y’a beaucoup de railleries dans leurs chansons, mais au-delà, elles 

reviennent sur des relations sociales et règlent leurs comptes avec leurs époux et leurs 

belles familles. Nous pouvons comprendre qu’elles soient craintes, tant elles peuvent 

asséner des vérités dans leurs chansons, qu’elles sont seules à pouvoir et à avoir le droit de 

dire. C’est le propre des chants diolas qui sont le moyen d’expression par excellence des 

émotions, dans une société peu démonstrative. Nous soulignions le caractère insouciant de 

leurs accoutrements et de leurs comportements. Quel que soit le sérieux d’une situation, la 

femme « añalen » peut la tourner en dérision. N’est-ce pas le but de leur voyage 

thérapeutique ? Elles ont su prendre le dessus sur leur douleur par le « kañalen », elles 

peuvent voir le ridicule dans le sérieux. Par contre les thèmes de leurs chansons, sont 

empreintes de tristesse, et leurs permettent d’évacuer leurs souffrances. Les problèmes de 



96 

 

 

couples, l’infidélité, l’ingratitude, mais aussi le mal d’enfant sont les thèmes qui sont 

abordés le plus souvent. 

 

Ainsi, l’une d’entre elles, Linguère Tamba du village de Coubanao, disait sa peine 

dans une de ses chansons, qu’elle n’était pas considérée, elle était comme « efunukey » ou 

guiera senegalensis de son nom scientifique qui est la plante utilisée pour les rites 

mortuaires, parce qu’elle n’avait pas d’enfant. En analysant plus profondément cette 

chanson, nous ne pouvons que supposer que le fait de ne pas avoir d’enfant, faisait d’une 

femme, une terre morte. Elle a échoué dans sa fonction première, celle de donner la vie. Ce 

qui fait qu’elle est comme « efunukey ». La symbolique de cette plante rappelle la fertilité 

qui est tarie dans ce cas. Nous retrouvons d’ailleurs cet arbuste dans d’autres chansons de 

« kañalen » comme celle de Siabatou qui compare les femmes fluettes à « efunukey ». Le 

caractère frêle de cette plante en fait un objet de comparaison de prédilection pour les 

femmes qui vont user de cette fragilité pour pleurer leur sort. Sur le thème de l’infidélité, il 

y’a aussi cette chanson d’une « añalen » qui s’adresse à sa rivale dans sa chanson en des 

termes très crus : 

 

« Yákoney ni nganemaa 

Yákoney ni nganemaa 

Yati fukaray ni nganeña 

Fimen o fimen 

Fimen o fimen 

so si rerer cererer 

Fimen »
116

 

 

Que l’on pourrait traduire par : 

                                                        

 

116Je pleure le seul, celui de la nuit. Couvre-toi, ils sont tous pareils  



97 

 

 

 

« Je pleure le seul, celui de la nuit. Couvre-toi, ils sont tous pareils » 

 

Là, nous sommes dans le cas d’une femme qui règle ses comptes avec son mari et 

sa rivale qui la prive de « celui de la nuit ». La connotation sexuelle est très subtile, et c’est 

le cas des chansons de ces femmes qui sont très codées. 

 

Les chants de « fuñalen » sont un défouloir pour ces femmes. Ils sont le dérivatif 

par excellence dans une situation chargée émotionnellement. Les diolas utilisent beaucoup 

le chant comme moyen de communication. Le chant diola raconte une histoire et joue le 

rôle de transmission. A travers les chants, on peut retracer l’histoire d’un individu, d’une 

famille, d’un village. Chaque chant a ses spécificités. 

 

Le chant « kañalen » est un véritable outil destiné au traitement psychologique des 

populations. A travers le chant, l’indicible est dit. Les femmes en mal d’enfant profitent de 

ces moments de triste complicité pour dire leur souffrance. C’est une forme de 

psychothérapie. Un chant très populaire, par exemple, en milieu diola dit : 

 

Woy inje karano 

Woy inje karano 

Iyo ebajey añilaw karano 

Woy inje karano 

Woy inje karano 

Injo ebajey añilaw karano 

Ebajey añilaw karano 

Añilaw nu jukmiña añilaw a nomeriti 

Añilaw anomeriti 



98 

 

 

 

Il nous est difficile de situer l’origine de ce chant, à l’instar de beaucoup de chants 

populaires diolas. Mais il exprime le désir d’enfant qui constitue la base même du rite du 

« kañalen ». La chanteuse dit son envie d’enfanter. Elle souligne les difficultés qu’elle 

rencontre dans sa quête d’enfant. Il est comme beaucoup d’autres chants, devenu un 

patrimoine diola. Il voyage de village en village, à l’instar des femmes « kañalen » qui 

promènent leurs peines en espérant un soulagement. Le chant diola permet de contourner le 

caractère pudique des diolas. Dans une société qui ne met pas en avant les individualités, 

les femmes du « kañalen » se démarquent. En fait, elles sont plus des personnages et 

appartiennent à la culture, et sortent du registre individuel. Elles sont conteuses, 

animatrices, chanteuses et jouent le rôle des griots dans d’autres sociétés. Ce n’est pas pour 

autant qu’elles vont gagner leurs vies dans leurs rôles. Elles sont responsables de la culture 

et appartiennent au groupe. Leurs chants sont de plus en plus récupérés par les chanteurs 

diolas modernes. Leurs noms sont très connus. Il y’a encore des femmes célèbres par leurs 

chants et qui ont su marquer leurs communautés. Dans leurs chants, il arrive qu’elles 

s’adressent à elles-mêmes et racontent leurs déboires. Quand nous écoutons la chanson de 

« Balom dabo » une grande « añalena » du village de Diattang qui dit : 

 

Balom dabo kalolay ku monewo 

Kuneno de birá 

 

Ce qu’on pourrait traduire par : Balom Dabo, le quartier de Kalolaye (du village 

voisin de Baïla) l’a prise pour la confier aux femmes. Elle revient ainsi sur le rapt dont elle 

a été la victime pour faire le « kañalen ». 

 

 

 

 

 

 

 



99 

 

 

 

 

 

 

 



100 

 

 

Figure 4 : Añalena en France 

 

 

 

 



101 

 

 

Figure 5 : Añalen en Europe (Frankfurt) 

I.3 CHAPITRE 3 Vie, Famille et Civilisation 

diola 

 

La famille traditionnelle diola est à l’image des autres modèles africains. Nous 

sommes loin du modèle de la famille nucléaire européenne. Or l’architecture de la famille 

diola ne se résume pas aux seuls parents directs. Elle est plus large et concerne la parenté. 

Le système de parenté diola permet de comprendre le mode de fonctionnement des 

communautés migrantes diolas. Le père et la mère ne sont pas les seuls responsables et 

garants de l’éducation de leurs enfants par exemple. Là où la gestion de la famille est 

collégiale traditionnellement, on est dans un contexte où les droits sont réservés aux seuls 

parents biologiques. Les enfants nés en Europe ont un autre modèle d’éducation et ne 

peuvent reconnaître une autre autorité que celles des parents biologiques. Ceci pourrait 

expliquer pourquoi il n’y a pas les mêmes motivations de participer dans les associations 

villageoises. Les solidarités que les natifs des villages ont entre eux ne peuvent se 

manifester de la même façon. Nous avions mentionné l’interdépendance construite entre 

les ressortissants d’un même village, du fait d’une même éducation et d’un contexte social 

qui favorise une conscience collective qu’on ne peut retrouver en contexte migratoire. La 

structure familiale est remplacée par d’autres formes de gestions des individus et des 

problèmes familiaux. Les services sociaux ont remplacé les autorités de la famille. Là où 

les parents s’adressent à leurs frères ou sœurs pour régler les problèmes relatifs à leurs 

enfants, d’autres autorités vont prendre le relais. 

 

Nous verrons beaucoup d’incompréhensions dans les familles, à ce propos. Les 

migrants sont souvent confrontés à des crises qui surviennent du fait d’une incompatibilité 

entre les modèles traditionnels et ceux du pays d’adoption. Les enfants vont avoir plus de 

pouvoirs dans leurs nouveaux pays. D’autres chercheurs se sont penchés sur la question de 

l’adaptabilité des parents face aux nouvelles règles de leurs pays. La communauté diola est 

confrontée aux mêmes problèmes que les autres groupes migrants. Nous ne pouvons pas ne 

pas revenir sur les projets migratoires. Au départ, il n’y a pas eu de politiques en ce qui 

concerne les projets familiaux. Les premiers à être partis sont des hommes qui ont quitté 



102 

 

 

leurs villages, souvent dans la force de l’âge. Même si nous avons rencontré beaucoup 

d’entre eux qui se sont mariés avant de venir en France, ils ont fait venir avec le 

regroupement familial, des enfants très jeunes. De ce fait, nous pouvons avancer que les 

enfants des migrants sont pratiquement tous éduqués dans le milieu migratoire. Nous ne 

pouvons pas négliger le fait, que la première vague migratoire met en évidence des failles 

dans l’insertion de ces nouveaux venus dans leurs localités. Il y’a un apprentissage de faits 

des immigrés qui va aller de pair avec l’éducation de leurs enfants. Cela nous ramène à 

notre entretien avec un jeune venu très jeune avec ses parents
117

. Les mères fraichement 

arrivées de leur pays sont confrontées à des problèmes linguistiques qu’elles essaient de 

gérer tant bien que mal. La première stratégie est de se fondre dans ce nouveau milieu. 

Comme nous l’avons mentionné plus loin, copier les comportements et les manières des 

résidents de la ville d’adoption donne l’illusion d’une aisance matérielle que l’on recherche 

en partant. Les femmes diolas vivant à Dakar, ont adopté la langue wolof. De la même 

façon, les femmes diolas en venant en France, vont apprendre le français et ce, à travers 

leurs enfants. Dans cette méthode d’apprentissage, on omet le fait que les enfants ont eux-

mêmes besoin d’être suivis et d’être repris. Or leurs parents ont leurs propres lacunes 

linguistiques. Il y’a donc logiquement une transmission des erreurs de parents à enfants. 

Les enfants vont se retrouver avec une langue hybride qui va être réinventée avec les 

différentes communautés qui vont cohabiter. On pourrait parler de dialecte de migrant. 

C’est aussi le cas, dans les autres pays européens ou même des autres continents où nous 

retrouvons les populations migrantes diolas. Nous n’avons pas suivi ces personnes dans 

leurs nouveaux pays de résidence, mais notre intérêt pour une radio communautaire online 

nous a permis de suivre les migrants, à travers leurs interventions lors des émissions. Nous 

avons d’abord remarqué au niveau des participants, qu’il y’avait un intérêt plus marqué par 

les pays les plus éloignés, et où les immigrés sont moins nombreux. Nous en avons déduit 

que la solitude dans laquelle se trouve le migrant lui fait rechercher le contact avec les 

siens. Un média qui leur permet de communiquer dans la langue du pays, est une aubaine, 

et permet une thérapie pour ces individus éloignés des leurs. En outre, les migrants dans 

leurs expressions, ont adopté dans leur majorité, des expressions du pays d’adoption. Pour 

exemple, un diola vivant dans un pays anglophone, va user d’un diola qui va beaucoup 

                                                        

 

117 Paris, juin 2011  



103 

 

 

puiser dans l’anglais, tandis que son parent vivant dans un pays hispanique, vont largement 

colorer leur diola d’expressions espagnoles. 

 

Les conséquences de ces méthodes d’éducations mal assimilées vont se voir quand 

les enfants vont grandir, dans les années 2000. Il est cependant difficile de s’appesantir sur 

la question. Les problèmes sociaux auxquels sont confrontées les familles diolas, sont très 

rarement abordés. Il y’a une sorte d’omerta qui est de mise. Certains foyers comptent un 

enfant en prison ou sont confrontés à des problèmes de drogues ou d’alcoolisme. Mais 

l’admettre serait, accepter un échec. Il arrive que selon les relations, les amis ou parents 

interviennent dans des problèmes relationnels entre les enfants et leurs parents. Il n’en 

demeure pas moins que les structures mises en place vont prendre le pas sur les droits que 

les parents pensent avoir. Nous parlons des lois qui vont primer sur les lois ancestrales. Il 

est fréquent d’entendre les parents se plaindre d’être démunis. Il est connu que des 

numéros de téléphones sont mis à la disposition des enfants, qui ont ainsi des moyens de 

pression et de chantage sur leurs parents. Des enfants qui trainent leurs parents devant la 

justice sont une nouveauté et un drame dans la vie de ces gens. Il y a eu de ce fait, des 

enfants qui ont été ramenés au pays, en guise de sanction, parce que les parents ont perdu 

toute autorité sur leur progéniture, mais parfois, dans l’espoir d’une meilleure éducation. 

 

Pour la première fois, des pères se retrouvent défiés par leurs enfants. Les cas des 

problèmes de familles recomposées nous ont interpelée à ce propos. C’est pour dire que les 

valeurs familiales ont changé. Alors que l’autorité parentale est assurée par les parents 

biologiques et leurs frères et sœurs et leurs camarades d’âge, ce n’est pas le cas dans le 

nouveau pays d’adoption, qui reconnaît à l’enfant des droits. Il faut néanmoins préciser que 

les droits ne sont pas niés dans les cultures diolas, mais ils ne sont pas les mêmes et 

peuvent même être incompatibles avec ceux du pays d’adoption. Il faut aussi souligner que 

chez les Diolas, la vie au quotidien se passe au sein du groupe auquel on relève et non au 

sein de la famille comme c’est le cas en Europe. Il n’est pas superflu à ce propos 

d’interroger le mode de vie quotidien chez les diolas, pour mieux comprendre cette 

communauté. Il est inconcevable pour des familles africaines de façon générale, que leur 

progéniture leur soit arrachée, qu’une structure autre que celle familiale, ou villageoise ait 

un droit de regard sur l’éducation de leurs enfants. 



104 

 

 

 

Si en terre européenne, les institutions, comme la DDASS
118

, prennent le relais 

quand les parents sont défaillants, ce n’est pas le cas chez les Diolas. Il n’est pas dit que 

des problèmes relationnels entre ascendants et descendants n’existent pas. Mais ils sont 

gérés dans un cadre légiféré autrement. La société est pensée de telle sorte, que si des 

risques de maltraitance sont avérés dans une famille, le problème est réglé, avec comme 

principal objectif de ne pas briser totalement le lien familial. Il n’est pas rare dans certain 

cas de conflit qu’un oncle, une tante ou un grand père ou une grand-mère récupère l’enfant 

chez eux et ainsi mette fin à tout conflit. Cette solution permet de préserver la cohésion 

familiale. 

 

I.3.1 Transmission, filiation et ancrage 

 

La question de la transmission est clairement posée ici. Peut-on logiquement 

avancer que les cultures africaines ne sont pas transmissibles en contexte migratoire ? La 

réponse est apparemment évidente, au vu des constats faits sur le terrain. Les enfants des 

immigrés diolas ont très rarement hérité des valeurs culturelles des parents comme nous 

l’avons avancé plus haut. Mais, la transmission n’est devenue un problème, que ces 

dernières années. Les générations des enfants d’immigrés, face à leurs angoisses 

identitaires interpellent leurs parents sur cette question. Si par contre, les descendants 

reprochent à leurs géniteurs de ne leur avoir rien transmis, les parents ne l’acceptent pas 

aussi simplement. Ils n’arrivent surtout pas à expliquer pourquoi ils n’ont pas essayé 

d’inculquer à leurs enfants les bases culturelles. Il y’a peut-être une absence de 

communication entre générations, ou entre parents et enfants. Nous ne pourrons nier cela. 

Mais cela nous semble trop simpliste. Pour transmettre, il faut maitriser. Or, pour avoir 

interrogé beaucoup de migrants diolas, les acquis culturels sont plutôt superficiels et cela 

peut expliquer, ce défaut de transmission. La chaine est rompue, en fait, par ignorance, 

assez souvent. N’oublions pas que beaucoup sont arrivés en Europe jeunes, et n’ont donc 

pas assimilé totalement les secrets de leur culture. Ils sont également partis trop longtemps 

                                                        

 

118 DDASS : Direction départementale des affaires sanitaires et sociales 



105 

 

 

pour suivre l’évolution de leur culture. Il ne faut cependant pas s’arrêter à ces facteurs. Il 

y’a sûrement d’autres paramètres, qui interviennent. La parole est sacralisée, et la 

transmission en conséquence, est ritualisée, à travers des cérémonies d’initiation, ou dans 

la vie quotidienne entre les différents acteurs de la société. 

 

Nous pouvons aussi, nous pencher sur l’hypothèse selon laquelle, il y’a une 

opposition entre des méthodes qui auraient peut-être pu être complémentaires, si elles sont 

étudiées et comprises par les concernés. Nous revenons sur cette assertion que nous 

partageons, que l’immigré a son passé d’émigré avant de devenir immigré et de devoir 

adopter d’autres lois. Le rejet de son histoire, ne lui permet pas d’avoir une meilleure 

compréhension de sa nouvelle culture. Faut-il souligner une fois encore la pluralité de 

l’identité de l’être humain ? 

 

La société diola est patriarcale et virilocale. Néanmoins, il faut préciser que la 

filiation maternelle a un grand pouvoir sur ses utérins. En dehors du « bukut » où se voient 

et se confirment ses droits, il y’a d’autres circonstances qui permettent aux maternelles 

d’user de leurs privilèges. La famille maternelle d’un individu a, plus qu’un droit de 

regard, un devoir de protection envers ses nièces et neveux utérins. Plusieurs cas peuvent 

étayer cette disposition du code de la famille en pays diola. En cas de défaillance des 

parents biologiques, il arrive que la famille maternelle prenne le relai. C’est ce qui justifie 

que l’on puisse parler de famille sociale et de famille biologique. C’est d’ailleurs, la 

famille maternelle, le premier recours. Pour une meilleure compréhension, il faut avoir un 

aperçu du village type diola traditionnel. 

 

Le village diola type est constitué de quartiers qui sont très représentatifs des 

familles et qui témoignent de la généalogie dans le village. Le lieu de résidence d’une 

famille indique son appartenance, son lignage. Les exceptions sont des familles dont l’aïeul 

a été confié à la branche maternelle. Ces cas de figure surviennent dans différentes 

situations. Quand nous parlons de défaillances, il y’a plusieurs formes. 

 



106 

 

 

Il existe une première forme qui inclut la mort d’un ou des deux ascendants. Dans 

le cas où le père décède, l’enfant est logiquement confié à un frère du père, sachant que par 

frère on comprend un membre de la famille paternelle. Il arrive, dans des cas isolés, que 

l’enfant soit confié à une femme du patrilignage. Nous parlons de l’hypothèse où le père 

est décédé. Mais les cas de maltraitance dont nous avons écho surviennent dans des 

situations où c’est la mère qui n’est plus. Rappelons que la branche maternelle, à 

commencer par la mère a un devoir de protection pour l’enfant. Le rasage
119

 lors du 

« bukut » est un rappel de ce droit du matrilignage. La défaillance de ce système de 

protection survient lors du décès de la mère donc. Il est arrivé, que l’enfant resté dans le 

patrilignage, ne soit plus dans des conditions confortables. Il est important de souligner que 

la maltraitance n’est pas systématique dans les cas de décès. Il y’a eu des gestions plus 

heureuses par les familles paternelles. Mais dans les exemples que nous vous présentons, la 

famille ne réussit pas à pallier l’absence de la mère. Dans ces cas, la solution la plus 

fréquente, est de confier l’enfant au lignage maternel. Il est arrivé que l’enfant aille 

volontairement, se réfugier chez ses oncles. La concession maternelle est un refuge dans ce 

cas. C’est le principal refuge du diola. Selon le degré de gravité du problème, l’enfant peut 

finir par intégrer totalement sa famille maternelle. Le retour d’un individu confié ou qui 

s’est réfugié chez ses maternels, dans son lignage paternel est bien encadré aussi. Il peut se 

faire après plusieurs générations. Les raisons du retour diffèrent selon les motifs de départ. 

Mais dans tous les cas, l’enfant de retour est mis sous la protection d’un « bœkin » de ses 

oncles maternels qui va veiller sur lui
120

. La protection maternelle est intemporelle. La 

lignée maternelle assume les fonctions d’une institution de la protection de l’enfance, 

comme la DDASS en France. La différence ici étant que la famille est au cœur de ce 

système de protection. Tout est pensé dans le cadre familial et villageois. Nous pouvons 

même aller au-delà du cadre villageois, si la parenté dépasse les frontières villageoises. 

Cette mise sous tutelle est plus complexe et exige plus de cadrage. Un enfant même s’il est 

confié à d’autres lignages, ne saurait jamais appartenir à d’autres qu’à ses paternels, à 

moins d’une cause grave. L’adoption n’est pas un phénomène banalisé en pays diola. On 

peut même avancer que l’adoption n’existe pas dans cette société. Un enfant est confié ou 

placé sous la protection d’un tiers, mais on ne saurait parler d’adoption. En fait, on peut 

                                                        

 

119 Le rasage : rituel durant lequel est prélevé une touffe de cheveu sur le crane  

120 Devoir de protection des oncles maternels envers leurs neveux utérins 



107 

 

 

envisager une mise sous tutelle, puisque l’adoption est totalement exclue et n’existe pas 

chez les diolas. Il n’y a pas de perte ou de déchéance du pouvoir patriarcal. L’autorité 

parentale est toujours préservée. En fait, l’appartenance d’un individu à sa lignée paternelle 

est d’abord un ancrage dans la filiation du père. Il en a les droits et les devoirs. Et comme 

ses autres parents agnatiques, il est soumis aux « ukin » lignagers qui le protègent et lui 

assignent sa fonction et son rôle dans son groupe familial. 

 

Il apparaît après études, que les groupes des rivières du sud, de façon générale, ont 

des rites communs. Déjà le fait d’être fortement ritualisés les rapproche énormément. Ce 

qui ne les constitue pas forcément en une seule entité. Il s’agit ici des Diolas, des 

Mancagnes, des Manjaques, des Balantes. Ce sont les plus grands groupes connus. Nous 

retrouvons cependant d’autres minorités qui ont des usages similaires. Nous ne nous 

permettons, cependant pas de nous focaliser sur ces ressemblances, pour généraliser et 

trouver une origine commune à ces groupes voisins. Cela est très important, dans la mesure 

où la question des origines s’est beaucoup invitée dans les grands regroupements de 

migrants diolas. La notion de migration encourage cette quête de repères et peut justifier la 

création de certains types d’associations que nous avons eu à suivre. Se reconnaître d’un 

groupe ne fait pas de la personne un membre reconnu du groupe. L’identification interpelle 

plusieurs facteurs qui incluent tous les participants acteurs ou non de la société concernée. 

Nous avons pointé les différences qui peuvent survenir entre sous-groupes, et qui peuvent 

permettre de soutenir la thèse d’une non appartenance au même groupe, en l’occurrence, 

les diolas. Mais cela suffit-il à justifier une pluralité de groupes au sein d’un groupe, fut-il 

d’une construction coloniale. Ce qui importe, nous sommes tentée de le croire, c’est 

l’historicité de l’ethnie. 

 

I.3.2 Relations inter-ethniques, construction identitaire 

 

Nous ne justifions nullement, l’existence ou la construction de l’ethnie. Le terme en 

soi est sujet à débat. Les sciences sociales l’ont interrogé. Des théories s’opposent sur ce 

concept d’ethnie. Certes, l’ethnie a été un outil de classification coloniale. Les 

anthropologues ont d’abord prêté main forte à l’administration coloniale en catégorisant 

des groupes, suivant des critères assez subjectifs et qui ne tenaient pas compte du ressenti 



108 

 

 

des concernés. Mais nous ne saurions nier l’existence de groupes ou de communautés et ce 

quel que soit le terme qui est utilisé pour les nommer. En fait, il nous a été difficile 

d’échapper au débat sur l’ethnicité, au cours de nos recherches. Nous verrons ainsi selon 

les positions sur l’identité, qu’il est difficile de concevoir l’ethnie suivant une seule théorie. 

Nous en sommes à suivre l’idée de repenser l’ethnie avec de nouveaux facteurs qui 

interviennent, notamment les migrations qui nous intéressent ici. Faisons néanmoins un 

rappel sur l’ethnie telle qu’elle est pensée par des chercheurs comme Max Weber. L’ethnie 

wébérienne se conçoit ici dans le sens où elle introduit la notion du sentiment 

d’appartenance à un groupe, qui est une des prémices à la nationalité. Elle a le mérite de 

susciter l’intérêt sur les groupes. Elle est déjà une révolution dans sa conception en ce sens 

qu’elle ouvre à une vision plus large de l’ethnicité. Quel est le rôle de l’ethnie dans la 

construction d’une nation, peut-on se questionner ? Le problème de l’irrédentisme 

casamançais est bâti sur une base ethnique, ne l’oublions pas. L’approche wébérienne nous 

semble assez pertinente ici. 

 

L’ethnie selon Barth prend d’une certaine façon, une suite logique. C’est là 

qu’intervient la philosophie de Barth qui laisse une grande marge aux acteurs. L’ethnie 

selon Barth nous semble plus moderne puisqu’elle n’enferme pas les acteurs dans des 

groupes préconstruits, mais surtout inclut les groupes voisins de celui concerné. Elle 

interpelle en conséquence sur la continuité et les frontières de l’ethnie. En d’autres termes 

ces deux notions interrogent sur ce qu’est une ethnie ? Quels sont les facteurs qui écrivent 

l’ethnie ? Somme toute, nous ne pouvons nier une certaine part de subjectivité dans la 

construction de l’ethnie et donc de l’identité. Si nous concevons l’ethnicité comme un 

ensemble de valeurs communes, il sera difficile de suivre la vision de Barth. L’intérêt 

d’étudier des groupes comme les diolas, qui sont d’abord réunis par des valeurs, une 

histoire commune, nous semble assez faible dans ce cas. En même temps, cela nous 

interpelle sur les frontières que l’ethnie peut ériger autour des populations et constituer des 

obstacles dans le cadre de la construction des nations. 

 

Il est difficile donc ignorer l’ethnicité telle qu’elle est pensée par ces deux auteurs. 

Ces deux visions seront complémentaires dans notre analyse. Nous ne pouvons manquer de 

souligner au niveau de ces deux philosophies, la remise en question du fonctionnalisme 

dont faisaient preuve les premiers anthropologues. Au-delà de ces théories, la question que 



109 

 

 

l’on peut se poser, c’est la pertinence de l’ethnie dans une société moderne. Les nouvelles 

données qu’introduisent les migrations redéfinissent l’ethnie. Celle-ci n’est pas assise dans 

un territoire bien déterminé et doit se réinventer pour survivre. Elle est transnationale et de 

ce fait, est très fragile. 

 

Peut-on parler d’ethnie dans les sociétés évoluées ? Il est d’ailleurs curieux de noter 

que le fait d’user du terme ethnie en parlant des groupes européens semble être un 

anachronisme ou plutôt, un fait impropre. Les termes varient selon que l’on analyse un 

groupe ou un autre. L’ethnie n’est-il donc qu’un concept qui ne peut s’appliquer qu’à des 

populations inconnues ou découvertes et considérées comme inférieures ou pour user d’un 

euphémisme courant, des populations exotiques, dès les premiers moments de leur contact 

avec les sociétés européennes ? Nous sommes plus sensibles à une approche identitaire et 

non ethnique. A y regarder de près, la couleur ne saurait définir une ethnie, ni le vécu 

historique.  Il faut plutôt définir les ethnies par une approche différentielle.  Ce qui diffère 

une ethnie d’une autre c’est la langue et les pratiques, us et coutumes. La question est donc 

de savoir pourquoi la coloration ethnique ne s’applique pas aux occidentaux présentant des 

caractéristiques différentiels identiques à ceux des groupes ethniques africains ? Pour notre 

part, la complexité de l’identité fait qu’il nous est difficile d’enfermer un groupe dans les 

paramètres de l’ethnie et encore moins de l’exotisme. 

 

L’ethnie est devenue une réalité africaine, et celle diola n’y échappe pas. La 

construction ethnique ne peut être abordée sans celle des identités. 

En ce qui concerne l’ethnie diola, nous la situons donc dans les premières heures de 

la conquête de la Casamance par les Portugais. L’histoire des Diolas intègre en 

conséquence ces premiers rapports avec les Européens. 

 

Les archives que nous avons pu consulter, mentionnent les groupes « felupos » ou 

« diolas » depuis la découverte de la Casamance. Ce qui démontre d’une certaine façon, 

plus de similitudes dans les us et usages visibles de l’extérieur, que les populations 

étudiées ne le conçoivent. Nous parlons d’entités pour nous démarquer de l’ethnicité telle 

que conçue par les idéologies coloniales. Cela nous permet d’analyser avec les mêmes 



110 

 

 

critères que pour n’importe quelle population, qu’elle soit européenne ou amérindienne. 

Nous étudions dans cette thèse, les diolas au même titre que des populations alsaciennes le 

seraient. Il ne s’agit donc nullement ici, d’un encouragement à un exotisme ou d’un 

voyeurisme intellectuel. Faire une étude des migrations diolas, n’est qu’un chapitre dans le 

grand livre des migrations et des populations mondiales. 

 

Nous allons nous appesantir dans ce premier chapitre, sur l’ethnie diola, telle 

qu’elle est définie et analysée, hors du contexte migratoire, qui nous le verrons, va 

beaucoup édulcorer les marqueurs sociaux qui nous permettent d’user du qualificatif 

« diola ». Ce terme a été vulgarisé avec la scolarisation et est de ce fait le nom usuel pour 

désigner ce groupe, depuis les dix neuvièmes siècles. Le nom « kujamat » qui est 

l’appellation originelle des diolas est désormais réservé à un sous-groupe de diolas du nord 

de la Guinée Bissau et des villages frontaliers tel qu’Esana et Youtou. Nous verrons que la 

construction même de l’ethnie, reste problématique encore dans sa composition. Il y’a déjà 

les différences dialectales profondes, et parfois rituelles, même si des points communs sont 

notés dans les sous-groupes qui constituent le grand groupe des diolas. Mais il convient de 

remarquer que dans les présentations, il y’a des fortes distinctions internes qui interpellent 

quant à la constitution et à l’unicité de ce groupe. Nous en voulons pour exemple, deux 

sous-groupes de l’ethnie diola : les Bayotes et les Karones ou Karoninka
121

. Au-delà du fait 

qu’il y’a une grande incompréhension dans la langue, il y’a aussi l’auto identification, qui 

fait que les membres de ces deux sous-groupes se présentent très souvent comme des 

Karones ou Bayotes, du nom de leurs sous-groupes et non des diolas. Même si nous 

retrouvons les mêmes noms de familles par ailleurs, et une cohabitation de plus en plus 

fréquente, il n’en demeure pas moins une frontière marquée qui intervient dans les rapports 

entre sous-groupes. C’est d’ailleurs, le cas de tous les diolas qui vont mettre en avant leur 

village, leur sous - groupe. Cette fierté transparait de plusieurs façons différentes et surtout 

en contexte migratoire. Les activités et initiatives menées par les diolas sont un terrain 

d’observation de ces fiertés et de ces affirmations. Plus l’initiative apparaît grande aux 

yeux des migrants, et plus elle fait ressortir certains traits de culture qui visent à diviser le 

groupe. Ces traits sont renforcés et exagérés dans ces cas. Nous avons constaté que ces 

                                                        

 

121 Bayotes, Karones : sous-groupes diolas 



111 

 

 

clivages ont pris de l’ampleur et font s’opposer ces sous-groupes. Quand un projet est 

lancé ou quand une idée est émise, l’intérêt porté sur le porteur de projet s’attarde sur son 

origine, plus précisément son village d’origine. Le soutien qui y est apporté dépend aussi 

fortement de l’appartenance de la personne qui porte l’idée. Les alliances entre villages 

d’origine, vont s’inviter dans la gestion des initiatives et dans l’éventuelle contribution des 

individus quant à la réussite d’un projet. C’est ce qui explique la difficulté pour les 

associations qui essaient de fédérer plusieurs individus issus de villages différents, avec 

des histoires différentes qui sont parfois en opposition. 

 

L’expérience d’une radio communautaire initiée par des migrants nous a beaucoup 

intéressée. Le nom porté par cette radio va beaucoup influer sur les comportements des 

migrants vis à vis de cette initiative
122

. A partir du moment où c’est le nom d’un village qui 

est mis en avant, beaucoup de frustrations vont affleurer et même si les réactions affichées 

vont dans le sens d’un soutien à ce projet, nous verrons que les rivalités entre villages sont 

plus que jamais présentes. 

 

Au-delà, du construit identitaire, il s’agit ici de convoquer des données 

sociologiques et anthropologiques qui vont nous donner des clés d’une découverte 

ethnique du groupe diola. Autrement dit, les recherches faites à ce jour, sur les diolas, 

mentionnent une ancienneté dans la résidence. Il est difficile de dater l’arrivée des diolas 

sur les territoires où nous les trouvons actuellement. Nous avons pu constater, à ce propos, 

que les diolas interrogés revendiquent une certaine autochtonie dans leur village. Quand ils 

parlent des déplacements ou de leurs origines, ils ne remontent pas très loin. Le cas du Foñi 

est assez édifiant. Ces populations se disent souvent venues du Kasa, ou de la Guinée 

Bissau. Ils auraient remonté le Bluf pour s’installer dans le Foñi. Ils ne franchissent pour 

ainsi dire pas la mangrove. Par contre, avec l’islamisation et surtout une certaine volonté 

d’une commune identification, il n’est pas rare d’entendre une théorie des migrations 

venues de l’Egypte ou encore de l’Arabie Saoudite pour les musulmans. Ces hypothèses 

                                                        

 

122 Radio Tendouck, Paris 2015 : web radio qui a pour audience principale les migrants diolas 



112 

 

 

sont souvent argumentées par des similitudes linguistiques. Mais il n’y a à ce jour pas de 

travaux, qui permettent d’accréditer réellement ces thèses. 

 

Cependant, une carte portugaise mentionne la présence de populations « felupos » 

dans l’actuelle Sierra Leone. Nous n’allons pas trop nous étendre sur la question, mais il 

nous importe de souligner qu’il serait présomptueux de limiter la présence de ces 

populations dans le nord de la Guinée Bissau, la Gambie et le sud du Sénégal. De la même 

façon, questionner les origines des populations ne nous semble pas pertinent, puisque ne 

disposant pas de données historiques suffisamment fiables pour aborder la question. 

 

Il est quasi impossible de présenter ce groupe sans nous intéresser au facteur 

géographique qui participe à la constitution d’un groupe. Dans ce cas précis, les peuples 

diolas sont reconnus comme sédentaires, ce qui témoigne de l’importance de la géographie. 

Mais d’où viennent-ils ? Quel parcours migratoire ont-ils suivi ? 

Les versions sont nombreuses et varient d’une personne à une autre. Nous avons 

mentionné plus haut le terme de « peuples de la mangrove » en référence à la mangrove 

qui particularise les zones où on trouve entre autres les diolas et leurs autres voisins 

forestiers. Ceci est important à souligner dans la mesure où des études ont été faites sur la 

riziculture diola
123

, qui implique une maitrise des sols et des obstacles, notamment cette 

mangrove au point de faire du riz, un symbole fort des cultures diolas. 

 

I.3.3 Les civilisations du riz, peuples de la mangrove 

 

Nous pouvons, en l’occurrence parler de civilisations du riz chez ces populations (il 

est peut-être à penser que les diola ont inventé et les techniques et les outils adapté à la 

culture du riz, des céréales….). Certes, nous retrouvons en Asie une culture du riz, mais 

une civilisation élaborée et une riziculture pensée au point de s’intégrer dans la philosophie 

                                                        

 

123 Paul Pélissier in Les Diolas : études sur l’habitat des riziculteurs de Basse-Casamance 



113 

 

 

du groupe sont très caractéristiques des diolas. Nous ne pouvons pas ne pas mentionner, 

l’outil de culture très particulier de la zone, et que l’on ne retrouve pas dans d’autres 

milieux, le « kajendu 
124

». Cet outil est conçu avec des formes relativement différente en 

fonction du type de culture pour lequel il est conçu, par exemple le Kajendu pour la culture 

du riz de repiquage est identique à celui qui sert à cultiver le riz de plateau – variété hâtive 

-  mais différent de celui qui est utilisé pour la culture de bas fond. Il y a donc toute une 

technique, voir une technologie autour des outils de culture. Il n’y a pas à proprement 

parler, une traduction claire de ce terme, à notre connaissance. C’est un outil aratoire, 

conçu et adapté à la riziculture de ces zones envahies par la mangrove. Il est courant de le 

voir attribué aux diolas, mais nous retrouvons un outil similaire chez les populations 

voisines, jusqu’en république de Guinée chez les Gbagas
125

, qui le désignent sous le nom 

de « kop » par exemple. De là à faire un parallélisme entre ces cultures, il est tentant. 

Rien ne nous permet d’étayer cette théorie d’un seul groupe, qui se serait éclaté 

pour former plusieurs ethnies. Par contre, la notion d’ethnie peut être remise en question. 

Comment comprendre une construction ethnique spécifique à l’Afrique, qui érige des 

frontières et enferme des populations dans un groupe en se basant sur des critères que l’on 

peut considérer comme arbitraires. 

 

Pour en revenir à la géographie, les techniques de cultures, sont assez similaires, et 

fixent les populations concernées dans leur environnement, ou mieux leur terroir. Nous 

pouvons penser à des phénomènes et traits universels dans la construction identitaire et 

l’installation des populations mondiales. Ce qui permettrait plutôt de parler de type 

européen ou de type africain. Certes, il y’a un fort risque de globalisation ou pire 

d’homogénéisation des peuples. Notre regard de sociologue ne peut ignorer néanmoins, 

que le concept d’ethnie ne soit que le moyen d’étudier les populations africaines. Les 

termes utilisés selon le type étudié posent un certain problème quant à la façon d’aborder 

une étude. 

 

                                                        

 

124 Kajendu : outil aratoire utilisé pour la riziculture diola (voir annexes) 

125 Les Gbagas de Guinée : groupe ethnique situé en république de Guinée  



114 

 

 

Pour revenir au « kajendu », son usage et son origine sont encore à analyser. En 

effet, cet outil aratoire reste singulier étant négligé dans les études au profit de l’hilaire
126

 

présenté comme l’instrument de culture emblématique du Sahel. Ce qui rend encore plus 

difficile une analyse fondée sur cette pelle bèche, des populations l’utilisant. 

 

Il est cependant difficile de parler d’autochtonie, puisque rien ne nous permet 

d’avancer que les diolas sont les premiers à s’être installés dans la zone. Il existe une 

certaine légende dans le Foñi, sur la création des outils, le kajendu, dans la riziculture 

diola. Il nous a été rapporté, par un détenteur du fétiche de la forge, Kafañ
127

 dans le 

village de Diattang
128

, dans le département de Bignona, que c’est l’observation du cochon, 

qui a inspiré la fabrication de cet outil aratoire, qui rappelle le groin du cochon, et qui lui 

permet de retourner la terre, comme le fait ce dernier. Nous n’avons pas exploré les 

légendes liées au « kajendu » dans les autres cultures, mais nul doute, qu’il doit y en avoir. 

Il est intéressant de s’attarder sur les techniques de maitrise d’un environnement hostile. En 

dehors du « kajendu », l’autre fait frappant dans cette région, c’est la construction de 

digues
129

, même si avec les différents conflits, ceux-ci ont beaucoup souffert. Il faut en 

outre signaler, que c’est un travail, qui se fait sur le long terme, et que reconstruire des 

digues demande plus de moyens actuellement. Par ailleurs, on peut légitimement 

s’interroger sur la transmission des savoirs faire des techniques chez les diolas. 

 

Nous verrons que les digues constituent un souci majeur. Certaines associations, 

comme la Fédération des associations casamançaises (FACE), notamment devant la 

salinisation des rizières s’intéressent à la résolution de ce problème.  Il y’a en outre un 

intérêt politique certain sur la question. Il n’est donc pas surprenant, que des migrants et ce, 

quel que soit le pays de résidence, se donnent comme objectif, de lutter contre la 

salinisation des terres. 

                                                        

 

126 Hilaire : outil de culture utilisé en Afrique de l’ouest 

127Kafañ : la forge 

128 Diattang janvier 2012 

129 Paolo Palmiéri : Retour dans un village diola de Casamance : chronique d’une recherche anthropologique au Sénégal. 



115 

 

 

Nous ne pouvons pas ne pas souligner la question de l’altérité, dans cette région, 

puisqu’il est mentionné le voisinage de plusieurs groupes ethniques. Nous ferons souvent 

une parenthèse sur cette question de l’altérité en milieu migratoire. L’intérêt sera d’étudier 

les cohabitations en pays d’immigration, de populations qui traditionnellement sont 

voisines. Nous n’avons cependant, pas encore rencontré de migrants se réclamant du 

groupe, Baïnunk. Ces derniers sont considérés comme les premiers habitants de 

Ziguinchor. Il existe d’ailleurs des villages, dont les noms rappellent une présence baïnunk. 

Certaines théories soutiennent que les Baïnunks sont du groupe diola. Cette thèse est par 

exemple soutenue, par Docteur Pape Chérif Bertrand Bassene
130

. Très peu soutiennent 

cette théorie. Cette thèse est réfutée et tend plutôt à nier la présence antérieure d’un groupe 

autre que celui des Diolas avant. Il y’a comme une course à l’autochtonie qui donne une 

légitimité aux revendications de l’irrédentisme casamançais. 

C’est d’ailleurs un exemple type d’altérité chez les diolas, qui considèrent les 

Baïnunks comme des gens maudits. Il est largement véhiculé dans les traditions diolas, que 

les Baïnunks auraient trahi un de leurs rois, Gana Sira Bana Biaye
131

, en lui tendant un 

piège. Lors d’une grande cérémonie, les populations auraient posé le trône du souverain, 

sur un trou préalablement creusé et recouvert d’une natte. Lequel trône se serait enfoncé 

sous le poids du roi, qui allait mourir enseveli. Ce dernier, au moment de mourir, aurait 

maudit son peuple, en le condamnant à disparaître. C’est le dernier grand conquérant de 

leur histoire et sa mort a signé le déclin des Bañun. L’objectif caché, n’est-il pas d’anéantir 

ce groupe, et de trouver donc en cette légende, une justification. Cette histoire n’est pas 

sans rappeler la fameuse malédiction biblique de Cham, par son père Noé, ou encore plus 

                                                        

 

130 Pape Chérif Bertrand Bassene in L’histoire authentique de la Casamance : « L'identité baynunk était réservée à une 

"élite intermédiaire" dans le système atlantique et colonial.  

Et quand il a fallu inventer des ethnies antérieures sur les terres exploitables à acheter en respect avec le droit colonial, 

il était tout à fait logique de prendre ces "vendeurs d'esclaves et autres populations au service des colonisateurs" 

(gurmetes, lançados...) comme étant les propriétaires des terres où elles ne servaient qu'à agrandir l'influence des forces 

adventives.  

Bizarrement, quand on me dit que Ziguinchor [et autres -or (et pourquoi pas Podor, Diofior, Diongolor, Ebossor et 

autres Bakolor....) est un nom Baynunk que l'on ne retrouve que dans la paperasse de la colonisation et que chacun 

interprète à sa guise]; on ne s'intéresse plus à l'idée de savoir s'il existe un autre toponyme pour appeler à l'existence le 

même espace colonisé. » 

131 Gana Sira Biaye : le dernier conquérant baïnounk connu, mais il est difficile de dater son règne et les archives 

coloniales ne mentionnent pas son règne. 



116 

 

 

près de nous, le roi Chaka à son peuple zoulou
132

. L’imaginaire diola a pendant très 

longtemps véhiculé l’idée d’une honte, et même une tare à se réclamer du groupe Baïnunk. 

 

Nous avons néanmoins constaté dans la jeune génération, une revendication de plus 

en plus forte d’une appartenance à cette ethnie baïnounk, à travers les réseaux sociaux et 

les médias. Ils disposent d’une page sur le réseau social facebook
133

. Cela est plutôt timide 

comme effort, pour juguler une domination des groupes voisins, diolas notamment. Nous 

ne pouvons manquer de signaler qu’il existe cependant en France, une grande association 

de Baïnunk à Evreux. Il y’a des manifestes de cette fierté au même titre que pour les autres 

groupes ethniques sur les réseaux sociaux. Nous avons retrouvé beaucoup de groupes 

composant la Casamance sur ces mêmes réseaux sociaux
134

, qui se révèlent être des alliés 

contre la mort programmée des identités mineures. Concernant, ces derniers, nous ne 

pouvons ignorer leur rôle majeur dans la construction identitaire des plus jeunes, qui 

cherchent à se découvrir à travers les nouvelles sources d’information que sont les médias. 

 

Il est difficile de parler de voisinage, puisque cette population est littéralement 

absorbée par les groupes dominants. Il faut rappeler, que les Baïnunks ont été refoulés de 

leurs terres par les diolas et les autres groupes voisins. 

 

L’exemple d’expropriation sur la question, le plus connu, c’est celui de la région de 

Kalunayes.
135

 Le nom signifie « terre des lun ». Dans la langue diola, « lun » désigne les 

Baïnunks. L’histoire de ces populations, est un témoignage de l’histoire des migrations 

diolas. Il n’est cependant pas notre objectif de soutenir une quelconque appartenance des 

Baïnunks au groupe diola. Mais, remarquons, qu’à ce jour, les gens se réclamant de ces 

groupes, ont souvent les mêmes noms de famille. Ce qui est loin, de permettre de répondre 

                                                        

 

132 Chaka zoulou : roi zoulou en Afrique du sud 

133 Communauté des Jeunes Baïnounk du Sénégal, de la Guinée Bissau et de la Gambie. Leur devise : « un peuple en 

quête de son passé glorieux : les Baïnounks ou les premiers hommes en Casamance » est suffisamment explicite. 

134 Diolas de France, Le journal des Balantes sont des pages que nous retrouvons sur le réseau social facebook 

135 Kalunayes : zone d’habitat et qui correspond maintenant à un sous-groupe diola 

https://www.facebook.com/Bainounk/


117 

 

 

à cette question. Puisque, à notre connaissance, les noms de familles, chez les peuples de la 

mangrove, sont assez récents. 

 

 

Les noms de famille rattachent l’individu à un clan. Nous avons vu que les 

populations diolas, comme beaucoup de peuples africains ont adopté très tard cette forme 

de distinction. Il y’avait d’autres outils pour marquer l’appartenance d’un individu à un 

sous-groupe. Avec la colonisation et l’avènement de l’état civil, les noms de famille sont 

venus s’ajouter à une forme de distinction déjà présente. Nous verrons que cette 

introduction va créer des transformations sociétales, en ouvrant le champ à une autre 

catégorisation des populations. Pour certains groupes, notamment dans les anciennes 

colonies portugaises, les noms sont à connotation lusophones. Ainsi, les Manjaques ont des 

noms de famille, issus du parrain portugais (Gomis, Mendy, Preira, Sylva)
136

. 

 

L’exemple type chez les diolas, est celui du village de Kabrousse, où la majorité 

des habitants, ont pour nom de famille, Diatta. C’est le nom de l’agent de l’état civil, qui 

s’était occupé du recensement, à ce moment-là. Pour en revenir à la similitude des noms de 

famille, entre diolas et Baïnounks, nous pouvons avancer l’hypothèse d’une proximité 

entre les deux groupes. Il est d’ailleurs à noter que la plupart des gens se réclamant du 

groupe des Baïnunks, parlent le diola. Il reste très peu de locuteurs baïnunks dans le monde 

à l’heure actuelle, d’ailleurs. La légende véhiculée sur les Baïnunks a permis une 

expansion des diolas et une expropriation de leurs terres, par des populations qui se veulent 

égalitaristes. Leurs invasions et pillages se justifient ainsi par les péchés des victimes. 

Nous allons rencontrer le même type de justification dans beaucoup d’invasions. Il est 

cependant intéressant de noter que les groupes diolas qui ont envahi les terres baïnunks 

sont parmi les plus acculturés, actuellement
137

. 

 

                                                        

 

136 Gomez, Mendez, Pereira : noms de famille hérités de la colonisation portugaise adoptés par les manjaques 

137 Les kalounayes étaient une zone habitée par les Baïnounks qui ont été déplacés par des groupes diolas. Ces derniers 

s’identifient par le nom de cette zone 



118 

 

 

 

I.3.4 Traditions et migrations 

 

La complexité de l’identité nous interpelle, d’autant plus qu’elle peut expliquer les 

incompréhensions entre des populations qui, à première vue, sont du même groupe. Les 

migrants ayant suivi un trajet différent, de ceux restés au pays, pensent préserver des 

valeurs, et traits qui leur paraissent être essentiels dans leurs cultures. Cela n’est pas 

seulement, caractéristique des migrants africains, mais se retrouvent chez les premiers 

immigrés en France, la grande vague italienne, des années 1880, au début de la première 

guerre mondiale. C’est souvent les traditions culinaires qui forment le lien envers le lieu 

d’origine, si ce n’est le dernier lien, que l’on préserve tant bien que mal. Or, ce qui est 

négligé dans ce cas, c’est que les choses ne restent pas figées, au moment du départ de 

l’émigré. Plusieurs facteurs interviennent dans un sens comme dans un autre. C’est ce qui 

peut expliquer ce sentiment d’être un étranger chez soi, que beaucoup d’immigrés 

éprouvent en repartant « chez eux ». 

 

Nous avons constaté avec les diolas arrivés dans les premières heures de 

l’immigration diola en France, qu’ils forment comme une population un peu en dehors des 

réalités de chez eux. Ils affichent leur fierté d’être diola, mais se trouvent désarmés devant 

le diola du 21ém siècle, différent de celui de leur enfance et de leur jeunesse au village. Il 

y’a d’abord le fait que par exemple, les nouveaux venus, sont nés après 1960, et donc après 

la colonisation, ce qui constitue une donnée non négligeable, dans la construction 

identitaire. D’autre part, nous avons des étudiants, donc plus aguerris d’un point de vue 

intellectuel. L’évolution identitaire est différente d’un individu à un autre déjà. L’objectif 

de départ, n’est pas le même. Les premiers arrivés à la fin des années 1960, sont d’abord 

une force de travail. Ils viennent monnayer leur force, avec pour finalité, le retour au pays, 

et pour ambition, une contribution au développement du village. D’autre part, ils n’étaient 

pas nombreux, et la nécessité de se regrouper pour retrouver la chaleur des siens était plus 

accrue. Les nouvelles communications ayant favorisé le contact avec les pays d’origine, 

favorisent d’un côté le rapprochement entre le lieu de migration et le lieu de départ, mais 

peut constituer un isolant pour le nouveau venu, qui n’éprouve plus ce besoin viscéral de 

voir du diola, de toucher du noir, comme l’ont témoigné les premiers. Ce sentiment de 



119 

 

 

manque n’est pas vécu par les derniers arrivés. Ils sont moins coupés du pays, et en outre, 

il y’a une meilleure préparation au départ. D’autre part, les nouvelles technologies 

abolissent les frontières et permettent aux immigrés d’être au courant et de contribuer aux 

dialogues en cours chez eux. 

 

L’apport de la télévision et internet donne l’illusion à l’immigré d’être toujours un 

membre de sa société d’origine, il vit de façon virtuelle les mêmes réalités que ses frères et 

sœurs du pays. Nous verrons d’ailleurs de plus en plus, des échanges et des incursions dans 

la vie et le fonctionnement du village d’origine. Cela accentue d’autre part les situations 

conflictuelles par l’exposition et la visibilité qu’apportent ces nouveaux outils 

d’information. L’anonymat des premières heures de l’immigration avait cela de préserver 

les individus. Les échecs et donc les réussites n’étaient pas exposés sur la sphère publique. 

 

Point besoin de philosopher en conséquence, pour constater les évolutions 

parallèles des parcours identitaires. En outre, il suffit d’assister aux assemblées générales 

des associations, pour voir la grande disparité entre les profils d’un même groupe. Selon 

l’âge, les raisons migratoires, l’année d’arrivée, mais aussi le point de départ, rural ou 

urbain, type d’immigration, les profils identitaires diffèrent. 

 

Prenons l’exemple de l’association pour le développement de la communauté 

rurale de Suelle (ADECORS). Ce groupe fédère seize villages d’une même communauté 

rurale, pour faciliter le partenariat bilatéral. Il faut par ailleurs noter que les communautés 

rurales ont disparu et que l’administration sénégalaise fait état désormais de communes, 

qui ont à leurs têtes des maires élus, à la place des présidents de communautés rurales. 

L’interlocuteur de l’association est désormais le maire de la commune concernée. Ces 

changements dans l’administration vont réécrire l’histoire de la coopération entre ces 

localités et leurs partenaires, qui sont amenés à changer les termes et clauses de leur 

partenariat. Cela concerne toutes les nouvelles communes du Sénégal, et donc de la 

Casamance qui nous intéresse dans cette étude. Mais en dehors des changements au niveau 

des coopérations internationales, le changement majeur reste à notre niveau foncier. Il n’est 

pas encore bien intégré par les populations, mais il reste bien présent et peut et va 

certainement constituer un grand bouleversement social. 



120 

 

 

 

Les règles qui régissent un village, une commune tiennent compte des lois 

traditionnelles. Dans le cas d’une commune, l’état est bien plus présent et a un pouvoir 

foncier plus fort. Les terres d’une commune peuvent être redistribuées à des tiers, fussent-

ils étrangers à la localité, à partir du moment où ils veulent s’installer et investir dans la 

commune. Le village est assujetti à d’autres lois qui le protègent de cette expropriation de 

ses terres. 

 

Or nous ne pouvons ignorer que pour les diolas, la terre est d’abord un bien 

collectif, qui lie l’individu à ses ancêtres. Il lui est impossible de vendre une parcelle de 

terre, puisqu’il n’en a que l’usufruit. Il n’y a pas une grande maitrise des conséquences 

judiciaires du passage de communauté à commune pour les ressortissants. L’acte 3 de la 

décentralisation
138

 aura beaucoup de répercussions sur les fonctionnements des villages. 

Beaucoup de craintes seront suscitées par ces décisions que les diolas n’auront pas dans 

leur globalité sentie venir. 

 

Lors des réunions de cette association, au-delà des idées, sont d’abord confrontés 

des caractères et une pluralité de profils identitaires. La question qui se pose et que 

rencontrent toutes les autres associations, c’est l’absence notoire des plus jeunes, mais 

aussi la passivité apparente des femmes dans les grandes réflexions de développement. Ce 

dernier point est cependant rarement souligné. Les questions importantes pour les 

dirigeants d’associations sont plutôt l’engagement des uns et des autres. Et quand on parle 

d’engagement, il s’agit surtout des cotisations qui font vivre ces mouvements, et de 

l’organisation matérielle. Le constat fait est que sur la plus grande partie des associations 

suivies, les femmes ont la commission organisation. La division des tâches au niveau de la 

famille est copiée dans le mode de fonctionnement des associations. Ainsi, que ce soit, les 

associations de villages, les associations plus fédérales, les femmes gèrent l’aspect 

domestique, pendant que les hommes s’occupent des grandes questions philosophiques. 

                                                        

 

138 Acte 3 de la décentralisation : il date de 2012 et finit le processus de communalisation entamé depuis 1872 avec la 

création de la commune de Saint Louis 



121 

 

 

Nous avons pu constater une très grande difficulté de gestion qui peut expliquer 

l’essoufflement des mouvements associatifs en France surtout. C’est peut-être le cas dans 

les autres pays de migrations diolas. Cela peut s’expliquer par l’interférence du privé dans 

ces regroupements qui sont de l’ordre du public. Nous avons fait état des associations 

comme d’un microcosme des relations inter migrantes. Les frustrations liées au vécu 

migratoire, à défaut d’y trouver un apaisement y sont très souvent   réveillées. Dans une 

communauté dont les règles traditionnelles régissent les fonctionnements et donc les rôles 

de chaque individu, l’épreuve de la modernité est assez douloureuse et peine à relier les 

uns avec les autres. Le tissu communautaire en est affecté. Les relations d’origine entre les 

villages, impactent fortement sur les relations entre les ressortissants en contexte 

migratoire. 

  



122 

 

 

 

I.3.5 Les angoisses identitaires 

 

Nous avons beaucoup usé du terme individu dans cette étude. Cette notion nous est 

apparue très forte dans la philosophie diola et joue un rôle essentiel dans la conception du 

pouvoir. Certes, il est présenté comme un peuple très autonome, où l’individu est très 

indépendant, très libre, à la limite trop libre. Mais au fil des analyses, nous comprenons, 

qu’il est un maillon, fortement enchâssé et intégré dans un système et qu’il ne saurait 

s’échapper de son groupe. Le fait d’appartenir à une terre, et de dépendre d’une aire 

rituelle, ne permet pas à la personne de s’imaginer autrement que lié à un terroir. Nous 

pouvons concevoir l’identité de l’individu diola, comme étant lié au sang et non au sol. Ce 

qui nous fait dire, le droit du sang prime sur le droit du sol. C’est la loi du sang qui va 

valider celle du sol. Il n’y a pas de choix quant à l’appartenance à une communauté 

donnée, elle est imposée au diola. C’est sûrement le cas de toute personne. Mais ce cas 

nous a paru intéressant, par son approche, et par sa façon de lier l’individu 

irrémédiablement à son groupe. Et ce, même si ce dernier exprime un rejet ou un refus de 

s’apparenter aux siens. Ceci pour dire, qu’il n’y a pas que des irréductibles ou des 

passionnés de leurs cultures. Nous avons des résistances face à cet héritage et même des 

dénis identitaires. L’héritage culturel peut s’avérer pesant pour certains, notamment les 

migrants et plus encore pour leurs enfants, qui se trouvent ainsi écartelés entre leurs 

cultures d’origine et leur culture d’adoption ou de naissance pour les dernières cités. 

 

Nous pouvons expliquer les angoisses identitaires par le fait, qu’il y’a de nouveaux 

facteurs qui ne sont pas réellement intégrés par les migrants, et même par les diolas qui 

sont restés dans le village des ancêtres. Nous avons parlé plus haut des religions, qui ont 

fortement bouleversé les certitudes identitaires des diolas, mais aussi les influences des 

autres cultures, tant africaines qu’européennes. L’avènement de la mondialisation impose 

aux différentes cultures de se renouveler pour survivre au risque de disparaître. Cette 

angoisse culturelle se ressent au niveau des franges les plus fragiles de chaque 

communauté. Il n’est pas inadéquat de considérer que les migrants sont parmi les plus 

exposés et donc les plus fragiles de chaque communauté. Cette fragilité peut se 

comprendre par le fait que la distance ne leur permet pas de se nourrir du patrimoine 



123 

 

 

culturel et donc de se renforcer pour faire face aux autres cultures. Même si les migrations 

peuvent être considérées comme un moyen de se nourrir des autres et de s’insérer dans la 

mondialisation, et par conséquent de survivre. Cela reste néanmoins un dilemme. Il faut 

déjà appréhender la mondialisation, se la réapproprier. Ce qui est loin d’être évident pour 

des populations, dont l’histoire s’est abreuvée de soumission par les acculturations 

apportées par les différentes colonisations. Lors de nos recherches, nous avons surtout 

rencontré des gens dont l’ambition était de se fondre dans une civilisation européenne. 

Même si le discours de préserver les cultures d’origine était tenu, il n’en demeurait pas 

moins, que c’était présenté sous un angle d’exotisme. Les traditions nous sont apparues 

comme une touche livresque. Il est difficile de parler de mondialisation dans ce cas de 

figure. Le terme de globalisation nous semble plus approprié. 

 

Nous avons vécu l’expérience avec l’organisation d’une journée des femmes diolas 

en France. Cet événement annuel a suscité beaucoup d’interrogations, tant au niveau des 

populations ciblées que de leur entourage immédiat. Pourquoi ne pas fondre ce mouvement 

et en faire une grande journée pour la Casamance ? Nous revenons au rêve identitaire 

d’une grande Casamance. Il est présent dans la plupart des initiatives des ethnies de la 

région. Le grand problème, c’est de s’accorder sur les vraies limites de la Casamance. 

L’hésitation dans les qualificatifs accolés à cette Casamance, historique ou naturelle sont 

des preuves d’une absence de consensus autour de la très médiatisée question 

casamançaise. 

 

Le défi est immense dans la tenue d’une journée des femmes. Elle s’adresse non 

seulement à une ethnie dans un contexte politique délicat, mais elle pose la question du 

genre au sein d’un groupe qui a régi dans ses règles de vie les divisions du sexe. Mais 

surtout, il y’a une nouvelle définition des places de chaque personne avec les religions qui 

prennent de plus en plus de place dans la vie des migrants. Il y’a aussi et principalement les 

migrations qui ont redessiné les espaces sociaux. 

 

Les associations de migrants diolas que nous avons trouvées, même si elles sont des 

regroupements de femmes, sont des extensions des associations de villages ou des petits 

groupes de femmes. Les grandes décisions sont la prérogative des hommes. Nous en 



124 

 

 

voulons pour argument, le bukut qui est fermé aux femmes, et qui est la base secrète de 

tout village. 

 

Les organisations des cérémonies respectent la division des sexes et de l’espace tel 

que nous pouvons le voir dans la société diola. Or, avec une journée des femmes diolas, 

pensée et organisée par les femmes, il y’ a une exclusion de fait des hommes. Les craintes 

exprimées d’un féminisme ne font que refléter une réalité à laquelle font face les migrants 

diolas. Nous verrons que lors de l’analyse des parcours de vie et des vécus migratoires, il 

y’a une différence quant à la réussite des parcours. Il y’a une autonomie acquise avec 

l’immigration que les femmes ont gagnée. Les femmes diolas ont perdu avec l’avènement 

des nouvelles religions une certaine liberté. Il semble qu’elles ont retrouvé certaines 

prérogatives avec les migrations. 

 

Cependant malgré un épanouissement sur le volet économique des femmes, la 

sphère publique reste largement contrôlée par les hommes. Le discours est porté par les 

hommes, même si nous nous sommes rendu compte que souvent les initiatives sont 

féminines. 

Il y’a en fait d’un côté ce besoin d’homogénéiser de la part des migrants, voire de 

s’intégrer dans la communauté française, et de l’autre cette crainte d’être dissout dans le 

magma des communautés immigrées en France. 

 

Nous pointons ces hésitations que rencontrent les diolas en France, au même titre 

sûrement que d’autres groupes. La question en filigrane de toutes ces questions, c’est 

comment être, comment exister en pays étranger. Il faut le dire, plus que le refus, la crainte 

d’être différent, est très présente. C’est ce qui justifie cette nécessité de s’intégrer dans la 

nation française ressentie par les migrants et leurs enfants. En cela, les diolas ne sont pas 

différents des autres. Nous retrouvons les mêmes angoisses dans les autres groupes 

migrants. Nous pouvons l’admettre au vu des politiques migratoires et des politiques de 

gestions des questions relatives aux migrants. Au-delà, il y’a comme un besoin d’être 

invisible que nous avons ressenti au contact des personnes rencontrées. Ne pas se faire 

remarquer est devenu une règle tacite pour les migrants diolas, pour ne pas gêner les 



125 

 

 

« français de souche ». Mais cette discrétion est décrite comme une qualité chez les diolas. 

Il faut s’effacer et s’intégrer. Il nous revient la crainte de ne pas déclencher de pétition de 

la part des français. Les migrants ont très tôt intégré la nécessité de se rendre invisible aux 

regards des populations locales. Cette volonté est facilitée par le fait que ces migrants ne 

vivent pas ensemble et sont en contact avec d’autres groupes. Les relations interethniques 

sont à ce propos, assez intéressantes. Nous ne pouvons manquer de souligner la 

contradiction entre intégration et existence en tant que groupe. 

 

La survie de l’individu est donc intimement liée à celle du groupe. Et cela, même si 

les velléités d’échapper à cet héritage existent de plus en plus. En somme, l’angoisse 

existentielle des migrants diolas est très forte, et très marquée par le fait de vivre en terre 

étrangère. Elle sera transmise aux descendants et va être un élément fondamental dans le 

mode de fonctionnement des immigrés et dans leurs rapports internes et avec les autres. 

 

La crainte de disparaître constitue de ce fait, un frein à la création de grandes 

associations fédératives. En fait, il est tentant de parler de conscience du risque de la 

disparition de la langue et des cultures diolas. Le village reste le dernier noyau dur, qui 

rattache l’individu à son terroir. C’est le symbole de son importance. Car qu’est ce qui fait 

l’individu, si ce n’est un ensemble de valeurs, une histoire qu’il a acquis de ses ascendants 

et qu’il va transmettre à ses descendants ? Nous pouvons donc comprendre que s’intégrer 

peut-être vécu comme une forme d’aliénation pour une grande majorité de diola. 

L’individuation chez les diolas est certes très forte, mais ne fait qu’insister sur une 

interdépendance des individus entre eux. Ce qui nous fait penser à une certaine négation de 

l’individu dans les sociétés diolas. Nous sommes de ce fait loin de l’individu indépendant, 

anarchiste que peut-nous autoriser une rapide lecture superficielle des coutumes diolas. 

Nous insistons sur cet aspect, qui nous semble être la base de la construction identitaire du 

diola. La ritualisation à tous les niveaux de la vie, et de l’individu et de son environnement 

sont les fondements de l’existence des villages et donc de la survie de l’individu. 

 



126 

 

 

L’importance du village chez le diola est déjà soulignée par d’autres chercheurs. La 

question « aw bey
139

 » que pose tout diola à son vis-à-vis, renvoie à l’appartenance 

villageoise, mais aussi à la question identitaire. En demandant à son interlocuteur, « de 

quel village tu es ? », le diola lui soumet un questionnaire qui lui permettra de l’identifier 

et de le situer par rapport à un système de parenté, et à des aires rituelles. La réponse à 

cette question va lui ouvrir tout un pan de l’histoire de son « frère diola ». C’est également 

ce qui va lui permettre de se comporter comme il sied avec cet autre diola. 

 

L’altérité au sein du groupe prend toute son importance. Un diola du village de 

Suelle n’aura pas la même réaction face à un diola du village de Kadjinole, que face à un 

diola du village de Katoudié. Les différences de coutumes prennent tout leur sens dans ce 

cas de figure, et apparaissent dans ces cas. D’où la difficulté de retrouver des grandes 

associations fédérales comme celles que l’on retrouve chez les migrants de la vallée du 

fleuve Sénégal. 

 

Nous nous sommes permise d’interroger l’altérité chez les diolas. Ce point s’est 

invité dans nos recherches. Il nous a permis de mieux comprendre des non réponses face à 

certaines questions. Il est vrai que le fait d’appartenir au groupe des diolas peut ne pas être 

un avantage dans certains contextes. Les différences culturelles peuvent être très marquées 

au sein d’un même groupe. Les diolas du département d’Oussouye et ceux du département 

de Bignona peuvent ne pas se fréquenter en raison de différences culturelles qui perdurent 

malgré le contexte migratoire, et peut être du fait de l’immigration. Il nous a semblé même 

que ces différences sont cultivées en terre migratoire. Nous en voulons pour exemple, 

l’observation des manifestations organisées par des diolas en France. Les origines des 

participants dépendent fortement des villages d’origine des organisateurs. Il est rare ainsi 

de voir dans une même célébration des diolas ressortissants du département de Bignona et 

des diolas originaires du département d’Oussouye. De la même façon, les mariages 

internes sont assez rares entre ces deux ensembles. Il n’y a pas d’interdit spécifique, mais 

une habitude héritée des histoires de ces différentes faces d’un même groupe. Les raisons 

                                                        

 

139 D’où tu es ? 



127 

 

 

de ces réticences à un échange matrimonial entre personnes d’une même communauté 

insistent sur des coutumes qui ne sont pas acceptées dans les différents sous-groupes. Il n’y 

a pas d’interdit spécifique ou bien énoncé en ce sens. Il y’a des méfiances qui sont nées 

d’un cumul de facteurs, qui vont ériger une distance entre des gens d’un même groupe. Ces 

facteurs sont d’ordre religieux et culturel. Nous pouvons déjà voir une division religieuse. 

Le sud est catholique et de surcroit semble plus ancré dans une culture traditionnaliste. 

Mais nous verrons dans nos observations qu’elle est aussi très occidentalisée, surtout en 

contexte migratoire. Il est vrai que la religion catholique est perçue comme une forme de 

modernité. Elle est très européenne, et pour les diolas qui l’ont adopté, une façon pour eux, 

de s’occidentaliser. C’est la religion du pouvoir et elle confère à ses adeptes une certaine 

puissance d’abord, mais surtout est un signe apparent d’intégration à la société européenne. 

Ce qui peut expliquer que le nord de la Casamance musulmane soit la région des diolas 

non seulement acculturée même si le fait d’avoir adopté la religion occidentale est aussi 

une forme, mais à une époque où l’Islam dérange et fait beaucoup parler, elle est la religion 

des gens qui sont contre l’occident et contre toute forme de modernité. Ce qui est 

intéressant c’est que par la religion, on verra des philosophies naitre qui vont opposer 

davantage les frères d’un même groupe. Le sud reprochera aux diolas du nord 

« mandinguisés » de n’avoir aucun respect pour les femmes et de les traiter comme des 

objets. Dans cette relation, c’est aussi les relations avec les mandings qui sont indexées. 

N’oublions pas que ces rapports ont été conflictuels dans l’histoire de l’islamisation des 

diolas. 

 

L’un de nos contacts, originaire d’un village du département d’Oussouye justifiait 

son refus d’épouser une femme du département de Bignona, une « fille Foñi » pour 

reprendre l’expression, par le fait qu’elles sont réputées être des femmes légères. Cette 

méfiance vis-à-vis des femmes du Foñi comme il l’a dit, date de leurs pères. Cette 

assertion surprenante, vient de la méconnaissance de certains rites, comme Ebuney, qui est 

célébré dans certains villages diolas du département de Bignona. Pour le profane, c’est une 

forme de libertinage. Or si ce rituel implique une femme, elle a pour fonction de confier un 

« boekin » à une femme. La légèreté dénoncée fait partie des écarts que nous pouvons 

trouvons en marge de chaque grand événement, et ce quel que soit la société concernée. 

Les frontières internes sont très présentes, et peuvent être plus marquées que les frontières 



128 

 

 

entre différents groupes ethniques. La religion si elle a une responsabilité dans ces 

distanciations, elle ne vient qu’appuyer des traditions déjà présentes. 

 

Mais au-delà de ces différences entre sous-groupes diolas, il existe beaucoup plus 

de points communs dont le plus important est le bukut. Les clivages au sein du même 

groupe sont exagérés en contexte migratoire. Si la classification des sous-groupes diolas 

est plus variée, trois grandes entités sont plus visibles dans leur volonté de se différencier. 

Une certaine rivalité non dite apparaît lors des rencontres des migrants diolas. Le premier 

constat est que le groupe dit « kasa » issu du département d’Oussouye est rarement présent 

dans ces grands rassemblements. Mais d’un autre côté, les deux grands groupes Bluf et 

Foñi sont dans une concurrence latente. Un projet ou une association est labellisée selon 

l’origine des dirigeants ou des initiateurs. Un de nos entretiens nous soulignait que pendant 

très longtemps dans l’histoire, le Bluf a dominé le Foñi. Cela a un impact dans les 

fonctionnements et les interactions dans les associations. Cela apporte des explications sur 

la difficulté de fédérer les diolas dans une même association. Il est même difficile de parler 

de ces sous-groupes, de les nommer dans les grands rassemblements. Le terme diola 

réconcilie finalement ces sous-ensembles et permet de gommer superficiellement les 

aspérités ethniques. Parler de diola est une façon d’unifier et de présenter un groupe lisse, 

avec une vision commune. 

 

Nous en revenons au concept de l’ethnie. Comment a été créée cette ethnie diola ? 

Cela n’est pas sans rappeler les bétés de Côte d’ivoire, qui au début, étaient plusieurs 

groupes qui ont fini par avoir une réalité ethnique. En ce qui concerne les diolas, leur auto 

identification insiste sur le territoire, le village, et ce même du point de vue linguistique. 

C’est pourquoi, le diola du village de Kaparan, va se présenter comme un ressortissant de 

ce dit village et qui parle le dialecte de ce village. C’est aussi le cas des autres diolas qui 

vont se définir comme des enfants de leurs villages. Il y’a, finalement, autant de groupes 

que de villages diolas, pouvons-nous avancer. Il est donc naturel de parler des villages 

comme des véritables blocs identitaires. Les revendications actuelles d’un grand groupe 

soudé, bien que fortement visible du fait de la rébellion casamançaise, ne sauraient effacer 

ces clivages au sein de l’ethnie. 

 



129 

 

 

Il n’est pas question pour nous de nier l’existence de cette ethnie. A partir du 

moment où des individus se reconnaissent du groupe, on ne saurait remettre en question 

l’ethnie diola. En se disant diolas, ils se sont reconnu une histoire commune, même si 

chaque sous-groupe va revendiquer l’authenticité au détriment des autres. Mais n’est-ce 

pas le cas de tout groupe d’individus ? 

Certes, nous sommes à une ère, et dans un contexte migratoire qui laisse penser à 

une possible disparition des petits groupes. L’heure est à la civilisation universelle, mais 

aussi aux résistances identitaires et également aux colonisations culturelles, qui empruntent 

souvent un manteau cultuel. C’est le cas notamment pour les cultures islamiques, qui vont 

fortement influencer les néo convertis et les adeptes de la religion musulmane, et qui sont 

traditionnellement d’une culture autre que celle de la péninsule arabique. 

 

La migration est un vivier idéal de la mondialisation ou encore de la globalisation, 

compte tenu de la cohabitation entre plusieurs cultures.. 

 

Ainsi donc, mondialisation ou globalisation ? Les deux concepts vont nous suivre 

tout au long de notre étude. 

 

Comment est définie la mondialisation ? Si à la chute des deux grands blocs, la 

mondialisation a surtout concerné des politiques économiques et des échanges de 

commerces entre les peuples, de plus en plus, elle questionne les cultures des peuples 

concernés. C’est également le cas de la globalisation. 

 

A partir du moment où l’aspect culturel s’est invité dans ces politiques, il devient 

inévitable pour les peuples de développer des stratégies pour ne pas s’effacer de l’échiquier 

culturel mondial. Nous en revenons toujours à la question de la survie culturelle des 

populations. 

 

En somme, pour paraphraser les préceptes de l’ethnie telle qu’elle est pensée par les 

chercheurs, les diolas, c’est un ensemble de rites et de valeurs qui constituent les 



130 

 

 

fondements d’un groupe en évolution, et qui est en contact avec d’autres populations, par 

les migrations et qui est en construction permanente, avec les apports de la modernité. 

 

Dans le cas des diolas, nous voyons plus une globalisation qui en a fait un grand 

groupe ethnique qui constitue le quatrième, d’un point de vue numérique au Sénégal
140

 

 

 

I.3.6 Relations inter-villageoises 

 

D’ailleurs, pour revenir à la configuration des assemblées générales, l’occupation 

de l’espace est très significative et démontre la place de chacun dans l’association. De 

façon plus ou moins consciente, les membres sont assis par villages d’abord, par genre et 

par classes d’âge. Mais ce qui interpelle surtout l’observateur c’est de voir des groupes 

bien marqués avec des prises de position quasi similaires selon le groupe d’appartenance. Il 

y’a une solidarité de fait qui s’affiche lors de ces rencontres. Cela ne veut pas forcément 

dire que ces groupes sont d’accord sur les points débattus, mais s’imposent une solidarité 

qui leur interdit de contredire leur camarade, à moins d’une question grave. Cela peut se 

comprendre. Nous avons une solidarité inconsciente que nous pouvons retrouver dans 

quasiment toutes les associations qui rassemblent des membres plus ou moins hétérogènes. 

Le paradoxe dans ces regroupements ou associations, c’est qu’elles sont censées mettre en 

commun les intérêts de tous, mais finalement les uns et les autres défendent les intérêts de 

leur quartier, de leur village etc.… ou dès fois de leur génération. 

 

Les débats interpellent assez souvent « les jeunes », les « femmes ». Ce qui renforce 

les rivalités au sein d’un même groupe. Le discours de gommer les différences s’adresse 

surtout aux villages, mais ne se penchent pas réellement sur les relations de genre ou d’âge. 

Ceci peut s’expliquer par le fait que cela apparaît normal dans une société qui, 

traditionnellement divise les tâches et les fonctions dévolues à chaque groupe selon son 

                                                        

 

140 Les diolas : 4 éme groupe ethnique d’un point de vue numérique au Sénégal 



131 

 

 

sexe, et son âge. Cette façon d’interpeller deux franges de la communauté, qui sont 

présentées comme les plus fragiles et sont, en conséquence prises en charge par les 

institutions du pays d’accueil, pointe une fois de plus les problèmes relationnels au sein du 

groupe. En fait, le fait de mettre le focus sur des groupes bien déterminés n’est pas 

conscient et sûrement pas assumé. 

 

Au-delà de ces clivages basés sur l’âge ou le genre, les parcours migratoires et les 

réussites d’un individu à un autre, impactent fortement les fonctionnements des 

associations. Si les associations révèlent ces rivalités, les événements familiaux et 

organisés par les associations dévoilent encore plus les antagonismes et permettent à la 

faveur du stress occasionné par ces rassemblements l’éclosion de beaucoup de rancœurs. 

Les amitiés résistent moins facilement avec les épreuves de la migration. Si au début des 

mouvements migratoires diolas, les gens se rapprochaient et nouaient des relations pour 

faire face à leur nouvelle vie, il n’en est pas de même actuellement. Les transformations 

familiales et sociétales vont beaucoup peser sur ça. Les réussites des parents intègrent 

celles de leurs enfants. Ces derniers vont être la source de beaucoup de distanciation et de 

conflit entre leurs parents et leurs frères et sœurs de migration. 

 

Les fonctionnements des associations de migrants diolas hésitent entre un modèle 

traditionnel et un autre plus moderne, qui va s’inspirer des associations déjà présentes dans 

le pays d’accueil. Or si nous sommes dans des structures loi 1901, les membres des 

associations sont unis par des liens qui peuvent entraver une évolution plus moderne des 

associations. Il en est des activités qui doivent rythmer la vie associative. 

 

Nous avons déjà ciblé les types d’associations. Cette typologie met en évidence le 

rapport village, individu. Les associations villageoises ont occupé et occupent encore une 

place essentielle dans les priorités des migrants. En théorie, nous pouvons dire qu’il y’a 

autant d’associations que de villages présents symboliquement à travers leurs ressortissants 

en France. Nous ne pouvons ignorer le fait que chaque village diola veut affirmer son 

autonomie et tient donc à fonctionner comme une entité indépendante. Les besoins de la 

famille et du village imposent ces regroupements. Mais cette forme se heurte à une autre 

réalité qui force les migrants à se regrouper et à militer dans des grandes associations. La 



132 

 

 

réalité qui fait du village une spécificité bien africaine et archaïque commence à s’imposer 

aux diolas d’Europe. Elle est cependant difficilement intégrée par beaucoup de 

ressortissants des villages. 

 

Partant de là, il faut instaurer un autre type. Les nouvelles formes de coopérations 

qui accompagnent les projets de développement s’adressent à des entités plus larges, et 

ciblent plus de populations. Ce que ne peut offrir un village diola. Nous évaluons la taille 

moyenne d’un village diola entre 1000 et 3000 résidants. Il y’a des villages qui en 

comptent beaucoup moins. D’autre part, les activités des associations de migrants 

manquent de pertinence en ce sens qu’elles sont d’abord festives et pour se démarquer et 

intéresser les bailleurs et d’éventuels sponsors, il est nécessaire de repenser les activités 

associatives. La transition entre le premier objectif de se retrouver et les réalités modernes 

de concrétiser et de réaliser des projets de développement est difficilement intégrée par les 

associations de villages. La question revient sans cesse lors des assemblées générales des 

associations. Il est difficile pour ces groupes de se repenser et de fixer des priorités quant à 

la nature des projets à défendre. 

 

Aux premières heures associatives, au début des années 1980, les soirées culturelles 

ont été les principales formes d’expression pour les migrants. Certes, il y’avait toujours un 

objectif clairement affiché de participer au développement du village d’origine. Souvent, il 

était organisé une soirée pour financer l’achat d’un matériel, tel que décortiqueuse ou des 

médicaments. 

 

Pour obéir à la nouvelle conception, il faut plutôt accompagner le développement et 

donner les outils nécessaires aux villages concernés et donc aux résidants, les moyens de se 

développer. Ces grands programmes ne peuvent donc s’adresser à un seul village. La 

survie des associations villageoises est assimilée non seulement à la survie des villages 

eux-mêmes, mais aussi à la survie des natifs. 

 

A partir de là, les communes ont commencé à se créer une identité commune et à 

penser des projets qui peuvent intéresser les bailleurs et donc susceptibles d’être financés. 



133 

 

 

Ces mises en place ne se font pas sans heurts. Les villages qui très tôt se sont lancés dans le 

partenariat se retrouvent confrontés à un partage auquel ils ne s’étaient pas préparés. Les 

partenaires ne se penchent plus sur un village, mais sur une entité administrative. Et cela, la 

majorité des migrants peinent à suivre ce changement de données. Nous pouvons 

comprendre qu’il y’ait des couacs dans le fonctionnement de ces associations fédératives. 

D’autant plus qu’il s’agit de villages frontaliers qui ont souvent eu des histoires communes 

difficiles. 

 

Pour en revenir à la question des activités associatives, les structures peinent à 

exister. Et là, nous assistons à un lobbying médiatique, à une sorte de quête effrénée de 

visibilité des migrants. Elle est d’abord individuelle, même si, elle est présentée comme 

une nécessité collective. Nous ne pouvons manquer de souligner les rapports entre individu 

et collectivité. Le discours tenu est quasiment le même dans toutes les associations de 

villages. Il faut se sacrifier pour le village. Nul ne doit exister en dehors du Village. C’est 

la devise des natifs. Nous sommes loin des sociétés hiérarchisées qui magnifient les actions 

individuelles. Mais dans ce contexte migratoire, et avec les influences modernes, ces 

assertions sonnent faux devant les frustrations des membres des associations. Car en 

dehors des actions menées au sein de leurs structures, il n’y a aucune autre occasion pour 

ces gens, ces fils et filles du village d’exister. La reconnaissance des siens sera toujours un 

point qui va beaucoup jouer sur les comportements et les engagements des uns et des 

autres. 

 

Cela peut être aussi une explication quant au non engagement des plus jeunes, qui 

ont eu un autre vécu et qui ont surtout d’autres attentes. Si leurs parents ont besoin de la 

reconnaissance du village d’origine, les enfants des immigrés sont dans une démarche 

d’acceptation de leur pays de naissance, la terre d’immigration de leurs parents. Les 

intérêts divergent donc. 

Il ne s’agit pas de la seule raison de cette distanciation des plus jeunes vis à vis des 

associations villageoises. 

Les nouvelles formes de communications isolent de plus en plus et mettent l’accent 

sur l’individualisation. La structure familiale dans les familles des migrants s’est 

transformée. Il n’y a quasiment pas de vie familiale. Les parents et leurs enfants partagent 



134 

 

 

un espace sans se connaître. Nous sommes loin de l’image traditionnelle d’un repas 

convivial entre membres d’une même famille. De la même façon avec la pluralité des 

programmes de télé et l’accès facile à internet, il y’a un encouragement certain à une vie 

plus individualiste. Le cercle familial a explosé au profit d’un cercle virtuel. De ce fait, il 

n’y a pratiquement plus de transmission de quelque sorte qu’elle soit. 

 

Les problèmes principaux des associations sont de trouver des activités qui puissent 

mobiliser et intéresser à la fois les ressortissants des lieux d’origine des migrants et attirer 

en même temps des bailleurs et des sponsors. Or comme précédemment souligné, la 

pertinence des projets est une condition sine qua non d’un sponsoring ou d’une subvention. 

Les arguments pour intéresser des structures qui vont financer les activités mettent d’abord 

en avant le nombre de personnes attendues et ciblées par les activités. Il est donc difficile 

pour une association de village de viser un grand nombre de personnes et donc de présenter 

cet argument pour l’organisation d’un événement. 

 

Nous avons rencontré ce cas avec les opérateurs téléphoniques. Lycamobile
141

, par 

exemple qui a pour cible les populations migrantes, ne financent pas d’événements qui 

mobilisent moins de cinq cents personnes. Il s’agit pour eux aussi d’une opération 

économique. Il y’a logiquement l’attente de retombées. 

 

Nous reprenons l’exemple de l’association des ressortissants de la Commune de 

Suelle, qui lors de ses assemblées générales peinent à atteindre trente participants, pour une 

structure qui fédère seize villages. Nous sommes à une moyenne de deux représentants par 

village, sachant que certains villages n’ont pas de présence dans cette association. Il faut 

souligner que les nouvelles divisions administratives ont beaucoup impacté sur les profils 

des associations de ce type. Le passage de communauté à commune va changer les 

données. Il n’est pas évident pour les individus de suivre les nouvelles évolutions 

politiques et sociales qui vont avec ce nouveau tracé géographique du pays. D’autre part, 

                                                        

 

141 Lycamobile : opérateur téléphonique virtuel dont le siège social se trouve au Royaume uni 



135 

 

 

ces changements ont réveillé sinon renforcé l’ambition de certains villages à devenir des 

communes. 

 

Ce type d’associations suscite souvent un rejet et la crainte de ne plus exister. Il y’a 

d’abord ceux qui pensent qu’ils sont lésés par une telle structure et qui veulent plutôt se 

cantonner aux associations villageoises, et ne trouvent pas leur place dans une entité plus 

large. Nous ne pouvons nier la dimension humaine dans ces situations. Nous avons des 

gens qui sont confrontés à des faits auxquels ils ne s’étaient pas préparés. En plus de se 

fondre dans leur structure villageoise, il leur est demandé de sombrer dans l’anonymat 

d’une plus grande structure. Cette attitude n’est pas typique des diolas. Rappelons que le 

sentiment nationaliste est quelque chose de bien présent chez tous les peuples et n’est pas 

facilement géré. Il s’exprime à travers les crises que rencontrent les nations dans leur 

formation. La volonté d’être particulier et de ne pas être seulement un élément d’un grand 

ensemble homogène. Il est curieux de voir cela chez des peuples qui prônent l’égalité à 

tous les niveaux. L’endogamie est comprise dans la formation identitaire. Elle s’exprime à 

travers les implications des individus dans les activités qui concernent le village. On peut 

comprendre que l’identité soit vécue d’abord à un niveau microcosmique. La première 

étape est familiale et la dernière étape est logiquement la nation, voire a une dimension 

transnationale. 

 

Le parcours migratoire et l’aboutissement ou non du projet migratoire interpellent 

plus d’un, puisqu’ils interviennent dans tout rassemblement. 

 

La difficile cohabitation entre ces personnes dans un contexte migratoire peut 

s’expliquer aisément, ayant hérité d’une culture qui ne les prédispose pas à la mixité. Les 

grands événements qui sont aussi des moments de retrouvailles entre les migrants diolas 

permettent d’observer les interactions entre ces populations. 

  



136 

 

 

I.3.7 Rites d’intégration, prérogatives des femmes 

 

Nous disions donc qu’être diola c’est depuis la naissance. Il y’a une reconnaissance 

et acceptation dans la communauté, qui fait de chaque individu un membre de sa société. 

Ne négligeons pas cependant l’acceptation de l’individu. Nous verrons que c’est un facteur 

important surtout pour les diolas qui sont nés en contexte migratoire, fut ce en Europe ou 

même dans les autres régions du Sénégal. Il ne suffit plus de naître diola, il faut aussi 

accepter d’être de ce groupe. C’est dire qu’on ne nait pas diola, on le devient, et on 

apprend à l’être de la même façon qu’on ne nait pas femme, on le devient, pour reprendre 

les propos de Simone de Beauvoir
142

. Cela est d’autant plus vrai quand on est loin du 

territoire diola, et donc des outils locaux de construction identitaire diola. 

 

Chaque communauté a ses rites d’intégration. C’est aussi le cas chez les diolas. 

Nous avons suivi certaines de ces procédures dans les organisations lors des 

grandes cérémonies qui rythment la vie familiale en France. 

 

I.3.8 La naissance 

 

La première étape est, nous le pensons, la naissance. C’est sûrement le cas, pour 

beaucoup de cultures. Il nous aurait été peut-être possible de remonter cette reconnaissance 

lors de la conception ou encore à partir du moment où la future mère se rend compte de son 

état. Mais la pertinence des rites liés à la naissance a perduré dans le temps et nous 

semblent plus parlant à l’heure actuelle. Les rites se sont édulcorés à la faveur du temps et 

la distance d’avec le pays d’origine qu’impose la migration. Toutefois, il importe de 

souligner que, quel que soit le moment choisi, la naissance ou la grossesse, reste dévolue 

aux femmes du patrilignage. La maternité est un domaine réservé aux femmes. 

 

                                                        

 

142 Simone de Beauvoir in Le deuxième sexe 



137 

 

 

A la naissance d’un individu, ses tantes l’introduisent rituellement dans le 

patrilignage, et ce quel que soit les convictions religieuses des parents. Il serait plus 

adéquat de dire que l’individu est accepté comme un membre du patrilignage. Cette partie 

qui consacre la « diolaité » du nouveau venu est très importante. En contexte migratoire, il 

arrive que pour des raisons liées à la distance, l’on prenne une femme se rapprochant du 

lignage pour officier lors de la cérémonie d’acceptation du nouveau-né. Nous verrons ici 

l’importance des nouvelles associations liées au patronyme. Ces nouvelles formes de 

regroupement appelées « jamoral » vont palier à l’absence de famille dans certains cas. Le 

terme utilisé « filaf » pour les désigner insiste sur l’appartenance à une filiation commune, 

et en appelle à l’origine des membres qui seraient issues d’une même famille au départ. En 

effet, avec la distance d’avec le lieu d’origine et donc du groupe de départ, la famille est 

réinventée, et de nouveaux liens se créent à la faveur de l’immigration. 

 

Plus qu’un terme, « filaf » est un concept qui fait directement appel à la filiation. 

Nous retrouverons d’ailleurs cette philosophie de la filiation dans des associations reposant 

sur le nom de famille et donc la généalogie en France. 

 

Cette fonction des femmes va au-delà des religions. Ce qui nous permet d’avancer 

que c’est une tradition typiquement diola. Le statut des femmes en milieu diola est assez 

complexe. 

 

Prenons le cas d’une famille diola musulmane. Lors du baptême, c’est une ariman, 

cousine du patrilignage du père de l’enfant qui porte le nouveau-né dans ses bras, lors de 

l’imposition du nom. Il ne s’agit donc nullement de la mère, ni d’un quelconque membre 

de sa famille. L’enfant appartient au père. Il est donc normal que ce soit ses « asom » 

tantes paternelles qui l’accueillent dans la famille. Mais il est difficile de comprendre si 

l’on ne se réfère pas au système de parenté tel qu’il est pensé chez les diolas. 

 

La filiation chez les diolas est la base de la parenté. C’est peut-être le cas pour la 

plupart des sociétés. Nous allons néanmoins analyser celle de la communauté diola. Il faut 

déjà définir la notion de « ariman » ou belle-sœur. Le terme générique « kuriman » désigne 



138 

 

 

l’ensemble des femmes du patrilignage. Le terme le plus globalisant, « furimanaf » va plus 

loin et intègre au-delà des femmes, les fonctions et les droits et devoirs de ces femmes. Au 

sein de cette catégorie de personnes dans la famille, il y’a une catégorisation selon la 

parenté, qui sépare les nièces, les petites filles et les tantes. C’est donc la tante paternelle 

du nouveau-né qui le porte dans ses bras, lors de son baptême. Ce n’est presque jamais la 

sœur du père, mais une cousine de la même concession, « fankaf 
143

», qui joue le rôle de 

marraine de l’enfant. Dans les usages diolas, les parents les plus proches, comme les frères 

ou les sœurs ne sont pas les plus visibles lors des grands événements comme les mariages 

ou baptêmes. C’est une façon, de mettre en avant la grande entité qui compte le plus, la 

concession, mais aussi de souligner l’importance du patrilignage, et donc de consolider les 

liens qui unissent les membres du patrilignage. C’est peut-être une façon aussi de prévenir 

la subjectivité liée au fait qu’en tant que parents directs, on n’est souvent pas assez 

objectif. 

 

Il importe de distinguer « fankaf » la concession de « filaf 
144

» qui est la filiation. A 

ce propos, il est intéressant de préciser que le mot « filaf » est construit à partir de « fil » 

qui désigne le sein maternel. De là, à supposer que nous sommes en face d’une société qui, 

bien que reconnue comme patriarcale et virilocale, repose sur la lignée maternelle. Nous 

comprenons mieux la place qu’occupent les « kuriman
145

 » dans ce système de parenté. 

D’autre part, nous ne pouvons pas ne pas penser à la parenté biologique que traduit « filaf » 

et la parenté sociale qui est plus représentée par le « fank ». 

 

Si nous revenons sur les belles sœurs, il faut percevoir la notion d’usufruit, qui est 

véhiculée par le radical « ri » qui signifie : manger. La belle-sœur c’est celle qui a le droit 

de « manger » et qui doit le faire. « ariman
146

 » , a-ri signifiant  qu’elle mange. De la 

même façon, le pluriel « kuriman » conjugue ce droit et devoir de manger « qu’elles 

                                                        

 

143 Fankaf : la concession 

144 Filaf : le patrilignage 

145 Kuriman : les belles sœurs  

146 Ariman : la belle sœur  



139 

 

 

mangent ». Et quand on prend le terme « furimanaf 
147

», elle est encore plus explicite par 

son préfixe, « furi » qui veut dire manger en diola. Nous comprenons par ces désignations 

les prérogatives dévolues aux belles sœurs du patrilignage. Ceci n’est qu’une forme 

d’équilibre entre enfants du même « fank ». Nous sommes cependant, loin d’une toute 

puissance des belles sœurs, au détriment des épouses. Il y’a une volonté d’équilibrer les 

relations qui est très manifeste, à notre avis. Il faut relever d’ailleurs les suffixes 

accompagnant les appellations des belles sœurs en diola. « Ariman », « kuriman », ou 

encore « furimanaf », dans ces termes, il y’a la désinence « man », qui est le début d’une 

action. Il nous semble que ce soit l’action de partir. La belle-sœur a le droit de manger et le 

devoir de partir. En fait, nous partons du principe que l’appellation réelle, serait 

« arimanajaw », ce qui pourrait se traduire par « qu’elle mange et qu’elle parte ». Ce terme 

à lui seul définit les prérogatives et devoirs de chaque élément de la famille, et prévoit les 

inter actions entre membres d’un même « fank ». Les femmes devant quitter la famille, une 

fois mariées, reviennent pour manger leur part en quelque sorte lors des cérémonies. Il faut 

d’ailleurs préciser qu’à ce propos, que l’on ne devient « ariman » qu’une fois mariée. 

 

Le statut de « ariman » ou belle-sœur est une étape que la fille du patrilignage 

acquiert avec le mariage. C’est la socialisation des femmes qui est symbolisée par le 

concept de belle-sœur. Cela participe de l’équilibre familial et du partage des tâches dans 

la société. Cela conforte une fois de plus que le rite de passage au statut de femme diola 

passe par le mariage et surtout par la maternité. 

  

                                                        

 

147Furimanaf : tout ce qui est lié aux belles sœurs 



140 

 

 

 

I.3.9 Le mariage diola 

 

On intègre le groupe par le canal du mariage aussi. Ça concerne surtout les femmes. 

Faut-il le rappeler, c’est une femme qui intègre un foyer, et partant un lignage. Nous 

sommes en face d’une société virilocale, d’où cette intégration d’une femme dans un autre 

groupe. Les rites diffèrent selon l’origine de la future épousée. C’est plus simple quand il 

s’agit d’une femme issue du même village que le futur mari. Les choses deviennent plus 

complexes quand la femme à accueillir vient d’ailleurs.  Nous le voyons lors des 

cérémonies de mariage. 

 

Il y’a deux parties qui concernent les deux familles des futurs conjoints. La 

procédure traditionnelle nécessite plusieurs étapes. Le mariage chez les diolas, comme 

chez beaucoup de groupes traditionnels, engagent la collectivité. Ce n’est donc pas une 

affaire entre individus, mais un contrat entre deux entités. On peut analyser cette situation 

comme une demande et une acceptation et ce des deux côtés. Il y’a des codes communs au 

groupe. Mais comme pour beaucoup d’autres cérémonies, d’un village à un autre, il y’a des 

variations. Même si nous sommes face à un groupe qui revendique une égalité, il n’en 

demeure pas moins que les échanges matrimoniaux sont bien étudiées et ne sont donc pas 

aussi systématiques qu’on pourrait le croire de prime abord. Ainsi, en parlant de demande 

et d’acceptation, cela concerne les deux parties. Le côté du futur conjoint, s’il est 

visiblement dans une démarche de demande pour intégrer un membre, par l’épouse à venir, 

dans son lignage, il y’a une autre partie moins évidente, d’acceptation de ce membre dans 

le groupe. Cette partie ne se fait pas aussi simple, s’agit-il de diolas. A partir du moment où 

les deux fiancés sont ressortissants de deux villages différents, la prudence reste de mise. 

L’importance de l’appartenance à son terroir prend tout son sens ici. Le devoir de 

protection des siens et partant de son village est encore plus important ici. Car pour les 

diolas, le lignage est d’abord une structure qui prend ses racines depuis les ancêtres et qui 

n’est pas le fruit du hasard. En conséquence, accepter un membre ne va pas de soi. Il faut 

être sûr que le membre entrant n’est pas un élément qui va perturber l’harmonie du groupe. 

C’est comparable à un organe qu’on veut greffer sur un corps déjà construit et structuré. Il 



141 

 

 

n’est donc pas certain que la greffe puisse tenir. Dans ce cas, les conséquences peuvent être 

dramatiques pour l’intégralité de ce corps. 

 

C’est le patrilignage du futur marié qui s’occupe de la demande. Mais comme nous 

l’avons déjà précisé, la lignée maternelle est toujours importante et a son rôle à jouer dans 

la vie de l’individu. Mais là en l’occurrence, le père est mis en avant. Les émissaires 

envoyés auprès des parents de la fiancée sont du lignage du père. Ce dernier n’est jamais 

présent physiquement. Ce sont toujours ses frères de la même concession qui doivent 

s’occuper de cela. Cela signifie que les enfants appartiennent au groupe, et il revient à 

celui-ci de s’occuper d’eux. Le retrait du père ne fait que renforcer les liens internes au 

groupe. Ce n’est nullement une fuite de responsabilité. Il est encore plus présent par cette 

distanciation. C’est aussi valable pour la mère. Le mariage diola, est un des événements 

qui permettent de réécrire l’histoire des familles. Pour les générations modernes, c’est 

l’une des occasions, sinon la première qui va leur dérouler leur généalogie. Le système de 

parenté est assez complexe pour quelqu’un qui ne le connaît pas. Lors des mariages, la 

place de chaque membre va lui assigner un rôle. Il y’a d’abord le père/parrain
148

) du 

mariage qui va se charger des démarches auprès de la future belle famille. Son rôle ne se 

limite pas à demander la main de la jeune fille pour son fils/filleul.  Il ne s’arrête pas non 

plus à la cérémonie. Une fois la demande acceptée, c’est encore lui qui est chargé d’aller 

chercher la mariée pour la ramener à son fils.  Une mariée est traditionnellement remise au 

patrilignage à travers le parrain du marié. Cela signifie qu’il est garant de la réussite du 

ménage, et est le premier interlocuteur sinon, le principal, s’il arrive des crises au sein du 

couple. Une fois mariée, la femme peut exprimer ses ressentiments auprès du père/parrain 

de son mari, pour qu’il intervienne. C’est l’ultime recours pour sauver le couple. C’est 

encore lui qui est chargé de ramener symboliquement une fille à ses parents, quand il y a 

divorce. Là en l’occurrence, il s’agit du divorce selon les coutumes diolas. 

 

Concernant la future épousée, c’est également son patrilignage qui va recevoir la 

demande en mariage et accorder ou refuser sa main. Elle est avant tout la fille de son 

                                                        

 

148 Père/parrain : c’est un oncle du prétendant issu de son patrilignage qui en sera le représentant auprès de la belle 

famille 



142 

 

 

lignage paternel qui doit céder une de ses membres. Mais là aussi, comme pour le futur 

époux, la lignée maternelle a ses droits et veillera sur ses enfants. 

 

Si actuellement, les mariages diolas se nouent avec des noix de cola, dans la 

tradition, c’était le vin de palme qui scellait le mariage. Il fallait plusieurs voyages avant de 

conclure le contrat de mariage. Il y’a ce qu’il est convenu d’appeler les présentations et les 

salutations auprès de la belle famille. C’est la première étape qui enclenche la procédure du 

mariage en tant que tel. Mais avant celle-ci, dans la famille de l’homme à marier, il y’a un 

accord formel entre le père et son fils.  C’est lui qui va informer ses frères et les autoriser à 

faire les démarches de demande en mariage. L’acceptation est familiale, mais l’autorisation 

est paternelle. Il y’a plusieurs consultations dans les deux familles au préalable. 

 

Une fois la prise de contact faite entre les deux, la famille de la femme accepte le 

cola de salutations pour ouvrir les discussions. Cela ne signifie pas que la demande est 

acceptée, mais c’est une sorte de pré accord. A partir de là, les consultations au sein de la 

partie de la future conjointe sont ouvertes. Cette dernière est consultée par ses parents qui 

vont la sonder et lui présenter officiellement la demande de son prétendant. La question lui 

sera posée trois fois avec un temps de réflexion à chaque fois. Pendant ce temps, le reste de 

la famille va faire ses enquêtes et consulter le reste de la famille. Après ces concertations, 

la famille demandeuse va être appelée pour lui donner la réponse à sa requête. Si elle est 

positive, on leur soumet les conditions pour sceller l’alliance. 

 

La condition commune aux diolas, c’est le futur foyer qui doit être matérialisé par 

une maison. Cela explique pourquoi le futur marié construit généralement sa maison 

l’année précédente le mariage sur une parcelle de son choix sur les terres du quartier. Avec 

l’urbanisation, cela devient difficile. Les choses ont évolué autrement bien évidemment, 

sachant que le coût de la vie a haussé.  Ces conditions sont plus exigeantes quand il s’agit 

d’un homme ressortissant d’un autre village. Dans ce cas, les siens vont chercher une sorte 

de compensation, parce que le village perd au profit d’un autre. 

 



143 

 

 

Quel que soit l’origine du futur époux, la dot dans le mariage diola est commune. 

Elle est pensée de telle sorte qu’elle implique tous les membres de la famille. 

Il y’a d’abord un préalable à la dot. Le fiancé doit cultiver les terres de ses beaux-

parents pendant une année pour indemniser la future perte de la main d’œuvre que 

constitue sa fiancée. Cette coutume n’est pas toujours respectée ou très peu actuellement. Il 

faut constater que les rites s’effritent au gré de la modernisation des sociétés diolas. 

Nous en revenons à la dot en elle-même. Nous parlons bien entendu de la 

conception diola de la dot. 

La dot diola est un ensemble, constitué de plusieurs éléments qui sera demandée au 

prétendant. 

Le premier élément, est le boubou du père de la future mariée. Le deuxième est le 

pagne de la mère et ensuite la nourriture des frères. Chaque élément de la dot a une 

signification. 

Le boubou du père représente l’autorité paternelle, mais en offrant ce vêtement au 

beau père, l’époux témoigne de sa volonté d’assumer les fonctions de protecteur et de 

responsable, justement dévolues au patriarche. Il y’a comme un transfert d’une autorité 

paternelle à une autorité conjugale à travers ce boubou. 

Le pagne de la mère, renvoie à la maternité. Les femmes diolas, à l’instar de 

beaucoup de femmes africaines, accordent beaucoup d’importance au pagne de l’enfant : 

« e bamburang 
149

». C’est la maternité qui est pointée ici. Le pagne dans la dot peut avoir 

une double fonction. La première est un rappel de ce pagne de la maternité que l’on 

rembourse à la mère. La deuxième fonction du pagne est une sorte d’incantation à une 

fécondité abondante pour la mariée.  Il faut noter, à ce propos, que ce pagne est très 

précieux pour la mère. 

La part réservée aux frères, généralement une chèvre, vient compenser le départ de 

leur sœur. Le futur gendre devait en outre cultiver pendant un certain temps les rizières de 

ses futurs beaux-parents. Nous sommes dans une logique de compensation. Par le mariage, 

                                                        

 

149 e bamburang : c’est le pagne utilisé pour couvrir les bébés déjà attachés au dos de la maman. Ce terme est utilisé pour 

parler de la fécondité du couple aussi 



144 

 

 

un patrilignage, celui de la femme, perd un membre et surtout une force de travail. Il est 

donc cohérent que le patrilignage qui va l’accueillir indemnise sa famille. 

Mais avec l’ère moderne, les deux éléments qui résistent aux influences de la 

modernité sont le boubou du père et le pagne de la mère. De plus en plus, il y’a une 

compensation financière à la place de ces objets. 

 

Dans le milieu diola musulman, la mariée rejoint le domicile conjugal au coucher 

du soleil. Cette dévolution de la mariée à son mari est bien encadrée et sous le contrôle 

strict des deux familles concernées. 

 

Il y’a pendant le mariage, des joutes oratoires entre les parents des mariés. Ces 

joutes atteignent leur pic au moment du départ de la mariée pour rejoindre sa nouvelle 

famille. 

La mariée fait sa toilette nuptiale, sous la supervision d’une épouse du patrilignage, 

qui est une sorte de conseillère et qui doit la guider dans ses premiers pas d’épouse. Les 

« kuriman » sont tenues à l’écart de ce rituel. Les mères vont s’occuper de leur fille à partir 

de là, la conseiller et exercer leurs droits. Nous assistons là à des échanges souvent très 

houleux entre les familles. Mais il n’y a rien d’hostile en cela. Les femmes vont réclamer 

une taxe matrimoniale, « so balanta
150

 ». Le terme est d’origine manding et souligne la 

résistance et la difficulté de la nouvelle mariée à partir de chez elle, et à se séparer de ses 

siens. 

 

Un autre moment fort est celui où le père de la mariée va la couvrir du pagne blanc 

et la bénir pour qu’elle puisse rejoindre son nouvel époux. C’est une forme de libération 

paternelle. Par cet acte, il confie sa fille à un autre lignage et coupe le lien patriarcal envers 

sa fille. 

 

                                                        

 

150 So balanta : c’est une sorte d’indemnité compensatoire que les femmes mariées dans le patrilignage de la mariée 



145 

 

 

Les neveux et nièces du patrilignage ont leur rôle aussi dans cet événement. Ils vont 

revendiquer leur droit de « kusampul 
151

» auprès de la famille du marié. Ils s‘expriment 

souvent en cachant la mariée, jusqu’à ce que les amis et parents du marié les consolent en 

leur offrant des cadeaux. La mariée est accompagnée par les siens avec des chants et des 

danses sous la forme d’un cortège. Elle est recouverte du pagne blanc qu’elle gardera 

précieusement, et d’un pagne tissé. Une femme épouse du lignage sera son guide et la 

portera symboliquement au dos. En vérité, elle marche derrière elle, à petits pas, suivant le 

rythme imposé par ses camarades, amis et proches. La procession est très lente et prendra 

son temps avant d’atteindre le nouveau domicile de la mariée. 

Pour une meilleure compréhension de la société diola, il est important de 

questionner les religions de ce groupe. Il n’y a pas de terme spécifique pour le faire. 

D’aucuns parlent d’animisme ou de religions païennes. Ces appellations nous paraissent 

impropres, dans le sens où les disciples de ces croyances ne s’auto définissent pas ainsi. 

Notre propos n’est pas de juger mais d’apporter un éclairage qui va nous permettre de 

mieux suivre l’évolution identitaire des diolas. 

 

 CHAPITRE 4 Codes, Communications et I.4

régulateurs sociaux 

 

Le chant chez les diolas, est un récit des faits sociaux et des relations sociales. 

Beaucoup de thèmes sont abordés, comme le mariage dans sa globalité. Les règles de vie 

communes et les rapports sociaux internes à la vie de couple, reviennent sans cesse. C’est 

aussi le cas des « kuriman 
152

 » qui sont à la fois craintes et qui sont fréquemment raillées 

dans ces chansons populaires. Concernant les belles sœurs, il n’y a pas que les femmes du 

« kañalen » qui les critiquent dans leurs chants. La forme d’expression par excellence pour 

les femmes diolas, reste le chant. Lors des grands moments de fête familiale comme les 

baptêmes, « kuli » ou les mariages « buyáb », les épouses de la famille profitent de ces 

occasions pour exprimer leurs fatigues des incursions de leurs belles sœurs dans leurs 

                                                        

 

151 Ku sampul: les neveux et nièces utérins 

152 Ariman, Kuriman 



146 

 

 

ménages. Ce contrôle de la belle-sœur démontre sa toute puissance et est la preuve que la 

force du patrilignage repose sur « furimanaf ». Il n’y a pas de rassemblements festifs sans 

qu’il n’y ait ces interpellations des épouses aux femmes du patrilignage. Il arrive qu’elles 

s’adressent nommément à une « arimán » quand elle juge celle-ci plus difficile. La règle 

voudrait que la belle-sœur accepte, même si elle proteste pour dire son innocence. Sous 

couvert de jeu, ces moments sont une occasion pour exprimer les difficultés rencontrées 

dans leurs foyers. Il faut néanmoins noter qu’en s’adressant à la belle-sœur, l’épouse 

interpelle indirectement son époux. En fait, « arimánaw » représente l’époux dans 

beaucoup de circonstances. Elle est son pendant féminin. Ainsi un époux violent peut 

entendre sa femme chanter toute sa fratrie qu’elle va accuser de maltraitance. Sans citer le 

nom du concerné, elle attire l’attention de sa belle-famille sur ces problèmes de couple. 

Cette interpellation étant publique, elle impose une réaction future des concernés, qui vont 

ainsi éviter de se voir railler en public dans le futur. Un exemple de ces petits chants : 

« Woye ji rambenom 

Arimanom Adji Badiane 

Loi yola etambi tambi 

Ikori jaapani lam bót »
153

 

 

Le chant intervient également dans la construction du groupe. Il est comme un 

hymne qui resserre le lien communautaire. C’est le cas du chant kelumak que les migrants 

originaires du village de Baïla entonnent dans les moments solennels et quand ils sont en 

face d’un autre groupe. En contexte migratoire, il est comme un rappel des origines. 

L’auteur de ce chant était un migrant originaire du village de Baïla, à Dakar. 

 

Chant Kelumak
154

 

                                                        

 

153Woye ji rambenom : wooo aidez moi  

154 Chant Kelumak, œuvre de Bourama Diédhiou dit Bra de Paris, l’un des précurseurs du théâtre et du scoutisme dans le 

village de Baïla. Il est interprété dans le cd joint, par les membres de l’association Union pour le développement de Baïla 

en France le 15 novembre 2015 lors d’une émission radiophonique (Radio Tendouck) 



147 

 

 

 

Ejamaatey elaakoña, nu saaful (bis) 

Siñayoli, sampoli nu saaful 

Kuñii Bayla ka wonku di kelumii 

Emitey kaan ji ba kasumaay 

 

Ebaj upaa di ñaay atuwa kaane (bis) 

Eman fili fan on mi atuwa kaane 

Ubaa buyejet man jilako di kutiyi 

Pan uba kawu kasume 

 

Kuwak jibonket man ji palum (bis) 

Akinori abe mukulool nu gandenol 

Ati na futul nu wangenool 

Pan uba kawu kassumay 

 

Kuwak ji janten si loboli (bis) 

Upa agami di nayi nu jantenor 

Uba musanay de lupi nu rinkenoor 

Pan u ba kawu kasumay 

 

Kuwak ji janjam si loboli (bis) 

Sinayoli sampoli si lawola law 

Ku niil ji yito man urookal esukoolaal 

Kasamaas atoua kane (bis) 



148 

 

 

 

 

 

Traduction littérale de cette chanson kelumak du village de Baïla 

 

Nous saluons l’assemblée (diola) 

Nous saluons nos mères, nos pères 

Les enfants de Baïla vous invitent sous leur arbre à palabre 

Que la paix soit avec vous 

 

Avoir un père et une mère est une bénédiction (bis) 

Aimer son peuple est une bénédiction 

Aie le cœur de vivre avec tes frères et sœurs 

Tu auras une bonne réincarnation 

 

Les ancêtres s’il vous plait soyez amical (bis) 

Si ton voisin est en pleurs, tu le soutiens 

Si ton frère ou ta sœur a de la joie, tu l’accompagnes 

Tu auras une bonne réincarnation 

 

Les ancêtres, écoutez nos propos 

Ton père qui te conseille, tu l’écoutes 

Quand rien ne va chez toi, souris 

Tu auras une bonne réincarnation 

 



149 

 

 

Les ancêtres, vous avez entendu nos propos (bis) 

Nos pères et nos mères nous ont prié 

Enfants (de Baïla) levez-vous et travaillons pour notre terre 

Casamance sois bénie (bis) 

 

Dans le cas d’un handicap accidentel, il peut être le résultat d’une offense aux 

« ukin » ou à tout autre élément du cosmos. 

L’exemple des lépreux est assez illustratif. Le « bœkin » de la forge, « kafañ » 

protège tous les gens placés sous sa protection. Il est détenu par les familles Diédhiou et 

Sambou, en général. Il frappe par la lèpre ou des maux qui atteignent les yeux de 

l’individu. 

Dans le cas de la lèpre, par exemple, il s’agit d’une action vengeresse. Le « bœkin » 

exprime sa colère et punit le contrevenant qui a offensé l’un de ses protégés. Il faut savoir, 

que c’est le fétiche de « kafañak » qui agit et donne la lèpre à un individu, dans le milieu 

diola. La maladie est vue comme une sanction. Quand on offense quelqu’un qui est sous la 

protection de ce « bœkin », ce dernier revient bien des années après frapper l’importun. 

C’est pourquoi il est affublé du sobriquet, « ajaa bálámuk », littéralement celui qui vient 

par derrière. Les effets de cette instance font qu’elle s’attaque aux articulations pour 

handicaper l’offenseur. 

A la mort du lépreux, il y’a un traitement spécial de son corps. Il n’est pas enterré, 

mais jeté selon un certain rituel et dans le silence sans autre témoin que les exécutants qui 

courent se purifier au marigot après le rite. Sa maison est brûlée ainsi que tous ses biens. 

Ce qui est logique dans le sens où, il appartient au « bœkin ». Le nom donné à cet endroit 

où est déposé le corps du lépreux porte un nom qui traduit la marginalisation du défunt, 

« fubeten 
155

». C’est le lieu où on jette les dépouilles considérées comme impures. Elle 

traduit l’opprobre qui s’est abattu sur le malade. 

                                                        

 

155  Sorte de dépotoir 



150 

 

 

De la même façon, l’épouse d’un homme dont le « bœkin » lignager est celui de la 

forge, reste propriété du « bœkin » et ne peut se remarier avec un autre homme, si elle n’est 

pas déliée par le « kafañ » après son veuvage. L’appartenance à une filiation particulière se 

manifeste par des qualités spécifiques. Les « kuriman » Diédhiou, de la forge sont réputées 

être des femmes qui ont la chance d’avoir des ménages heureux, même si elles ne sont pas 

prédisposées à porter beaucoup d’enfants. 

 

Le handicap chez les diolas est un manifeste des « ukin », qui se rappellent au bon 

souvenir des hommes. C’est la preuve de l’existence d’autres forces dans la nature. 

La fierté est liée à la question de l’identité, chez les diolas. Cette fierté qui est un 

marqueur identitaire fort, fait que la mendicité est réprouvée dans ce groupe. Il était rare de 

rencontrer un diola qui fait la manche. Dans les récits des diolas vivant hors de leurs 

villages, il était souligné cette qualité, ce principe. Quel que soit les difficultés auxquelles 

les diolas pouvaient être confrontés, il ne leur était pas permis de quémander. C’était 

contraire aux valeurs transmises par les ancêtres. Rappelons-le, la vertu première est le 

travail. C’est une honte pour un diola de se laisser surprendre à mendier.  Nous verrons 

cependant que cette pudeur va s’effriter au fil du temps et surtout quand le lieu d’origine 

est loin. En Europe, avec les obstacles liés aux problèmes de couple, les diolas ne sont pas 

épargnés. Il nous est arrivé de rencontrer des sans domiciles fixes diola. Leur décrochage 

social est lié le plus souvent à un divorce difficile, à une difficile insertion dans la société 

d’accueil. La plupart de ces personnes qui ont vécu ces situations n’ont pas su préserver 

leurs relations familiales et ont généralement vécu à l’écart de leurs plus proches parents. 

Les échecs de l’immigration se lisent aussi dans la rue à travers ses hommes exclus de 

leurs domiciles. Là aussi, les migrants font face à une situation impensable dans leurs 

cultures d’origine. Une épouse ne saurait exclure son époux du domicile conjugal, puisque 

celui-ci lui appartient. Or c’est rarement le cas en France notamment. Les valeurs du pays 

diola s’effacent devant les difficultés de l’immigration. Mendier, préserver sa dignité et la 

dignité d’autrui, n’ont plus le même sens que dans le pays d’origine. 

 

C’est une vertu qui est mise en avant. Les dons doivent rester anonymes. Le 

nécessiteux ne devait jamais savoir qui était le généreux donateur qui est venu déposer 

nuitamment devant le pas de sa porte un panier de riz ou autre offrande. Il était question de 



151 

 

 

préserver la dignité de celui à qui on donnait, puisque la mendicité était une tare, mais 

aussi d’éviter de porter aux nues un individu. Les principes égalitaristes des diolas ne 

pouvaient cautionner l’image d’un homme ou d’une femme qui serait au-dessus des autres. 

Il faut d’ailleurs souligner cette différence de comportements dans les autres sociétés, où 

toute action est valorisée et surtout permet de reconnaître et de chanter les louanges de 

celui qui en est l’auteur. Mais n’est-ce pas le propre d’une société qui refuse et ne 

reconnaît pas de griots ? Le laudateur qui pérennise les bonnes œuvres de l’individu et de 

sa famille a très peu de pouvoir dans la société diola. Il n’apparaît qu’à la faveur de 

l’islamisation et l’incursion de la civilisation mandingue dans les us diolas. Le statut du 

griot, n’est pas une fonction héréditaire. Chaque individu pouvait créer des chansons, les 

interpréter ou être un danseur émérite. Mais il ne saurait avoir un rôle de griot et vivre de 

cette fonction. Ce ne pouvait être qu’un loisir, et pas un travail. C’est ce qui explique que 

même actuellement, les dons d’argent aux artistes sont très marginalisés chez les diolas. Le 

réflexe de « battrer
156

 » pour marquer sa satisfaction, à l’endroit d’un chanteur n’est pas 

inné dans la société diola. Or dans les autres groupes à tradition griotique, il est normal et 

même obligatoire de distribuer des liasses de billets à l’artiste qui chantent les louanges de 

quelqu’un. C’est le principe de « battrer » de l’argent comme on le dit dans le milieu 

sénégalais. Cela va à l’encontre des habitudes diolas. Faut-il le rappeler, la discrétion est 

requise lors d’un don. Les traditions de ces populations recommandent de rester discret, au 

point de ne même pas faire un don ouvertement. Même le bénéficiaire du don devait 

ignorer l’identité du donateur. 

 

Il n’est cependant pas dit, que rien n’est fait pour garder la mémoire collective. 

L’oralité tient bien sa place. Mais l’aspect sacré y est d’une grande importance. Les secrets 

du village et des familles, sont encore transmis aux comptes gouttes et cette transmission 

est fortement ritualisée. Ce n’est juste pas l’apanage d’une famille ou d’un individu, mais 

la transmission est du ressort du groupe qui devait en fixer les règles. 

 

                                                        

 

156 Battrer : le fait de décompter une liasse de billets en guise de cadeaux 



152 

 

 

I.4.1 Outils de transmission 

 

Le mode de transmission le plus célèbre est l’initiation. C’est d’ailleurs l’outil de 

transmission par excellence chez les diolas. Au-delà de l’aspect folklorique, il y’a toute 

une philosophie qui est inculquée aux natifs ou tout simplement aux enfants du village. 

L’initiation peut être vue comme un code du village dont chaque ressortissant est 

responsable. 

Si, lors du Bukut, on insiste sur l’importance de courir (faire le bukut qu’on appelle 

littéralement « courir le bukut »…) le bukut dans le même bois que le père biologique, 

pour un fils, c’est aussi pour pouvoir transmettre les règles de bonne gouvernance et les 

secrets de défense du village, dont le futur homme sera dépositaire. 

De la même façon, la future parturiente se fait initier hors des regards non-initiés, 

sur son rôle et sa fonction de femme et de mère du village. 

Tous ces secrets distillés ne sont pas destinés à être divulgués et sont considérés 

comme nécessaires à la survie de la terre qui est confiée aux nouveaux initiés, surtout 

concernant les hommes. 

 

Il y’a à côté de ces formes de transmissions, d’autres plus communes et 

universelles, comme les devinettes, les jeux et les contes, qui obéissent à un certain code de 

transmission suivant le public ciblé. Elles sont destinées à former des jeunes cerveaux très 

souvent et dans la société diola, à tisser un lien inter dépendant entre les ressortissants d’un 

même village. 

Nous avons souvent entendu de la part des générations ayant évolué ensemble au 

village, des histoires revenant sur une éducation qui mettait en évidence les rapports inter 

générationnels, mais surtout le pouvoir que détenait une génération sur une autre. 

 

Ainsi, ce que nous pouvons considérer comme des classes d’âge, s’auto éduquaient 

et avaient une liberté et un droit de regard sur les autres classes d’âge cadette. Cette 

formation reposait sur le principe que « une seule chèvre ouvrait l’enclos pour permettre la 

fuite de toutes les chèvres ». Autrement dit, tous les membres d’une classe d’âge étaient 



153 

 

 

coresponsables d’une faute individuelle. En conséquence, la punition était toujours 

collective. A charge pour le groupe de surveiller chaque individu et de le sanctionner si 

besoin. La volonté de souligner l’importance d’une bonne cohésion sociale est manifeste 

ici. Une seule défaillance individuelle pouvait causer la perte de tout le village. 

Rien ne filtrait de ces expéditions punitives, sous peine de sanctions plus sévères. Il 

y’avait une fonction des plus âgés qui pouvaient décider de remettre au pas, un autre plus 

jeune. Les parents n’avaient aucun droit d’intervenir, et ce même s’ils remarquent quelque 

chose. L’omerta était bien respectée. C’est en même temps le signe d’une hiérarchisation 

de la société. 

Une femme diola vivant en banlieue parisienne nous raconte : 

 

« Notre camarade d’âge avait tellement reçu de coups qu’elle n’a pas résisté et est 

partie en courant raconter en pleurant qu’une des plus grandes filles les a tapées. En 

retour, tout le groupe a été amené au bord de la rivière où on nous a rappelé brutalement 

les vertus du silence. Rien ne doit filtrer de ce qui se passe hors de la vue des parents. 

Nous sommes rentrées chez nous sans un mot à nos parents qui avaient tout compris. » 

 

Il ne faut jamais rapporter quel que soit ce qu’on subit. Il faut apprendre à protéger 

les siens quel que soit la douleur des coups. Il en va de la survie du groupe, et plus tard, de 

la communauté. L’endurance est une vertu et une valeur cultivée et bien valorisée chez les 

diolas. 

Une petite chansonnette était toujours fredonnée en plus de ces punitions physiques, 

à l’intention des contrevenants à cette règle du silence : 

 

« Sanora ji kokol etaling, kamunjœng, kamunjœng nen ji jekel ».
157

 

 

                                                        

 

157 Fixez au menteur une clochette, kamunjoeng, kamunjeong comme un chevreau 



154 

 

 

C’est à dire, attachez au menteur (rapporteur) une clochette, et qu’il court comme 

un petit bouc. Dès lors que l’individu n’arrivait pas à se maîtriser, il était considéré comme 

le petit du bouc, fou, et indiscipliné à qui il faut mettre une clochette, pour prévenir les 

gens de son arrivée. Puisqu’il ne sait pas garder un secret, il faut se méfier de lui et se 

garder de parler devant lui. Il est vu comme un risque pour son groupe. 

Ce n’est pas la seule comparaison au bestiaire diola de celui qui a failli et qui 

rapporte. Ainsi, quand on dit à quelqu’un « asanora apurálie nen emuna »
158

, on souligne 

le caractère impulsif et lourd du rapporteur. Il est comparé au canard qui est vu comme une 

bête matinale, et sale. Ce sont là quolibets et moqueries que le pauvre menteur recevait 

pendant une longue période. 

 

Nous comprenons pourquoi, il est difficile d’aborder un sujet d’étude chez les 

diolas. La parole est sacralisée, et tout propos est filtré. Ce qui ne facilite pas les entretiens. 

En effet, pour les diolas, il ne s’agit pas seulement de garder un secret, mais on est dans le 

registre de la protection et de la survie. Ne rien dire, permet de protéger les siens et de 

préserver le village. 

D’autre part l’absence de communicateurs traditionnels dans cette société constitue 

un handicap dans nos recherches. Mais nous ne pouvons manquer de souligner d’autres 

formes d’expressions orales comme celles précitées. Le jeu intervient beaucoup dans 

l’éducation collective. Nous avons pu le constater lors de nos enquêtes dans les villages 

diolas, à Baïla, notamment. 

 

Il faut néanmoins noter l’apparition de griots dans les cultures diolas islamisées. Par 

contre ces derniers étaient coptés pour chanter sous la direction de celui qui voulait être 

magnifié. Ce qui était en rupture avec les valeurs prônées par les diolas. Ce qui était 

l’occasion de scènes très cocasses et qui provoquaient des altercations entre voisins ou 

entre frères d’un même patrilignage. 

 

                                                        

 

158 Un menteur matinal comme un canard 



155 

 

 

L’un des plus connus parmi ces griots, Jaounteung
159

 avait l’habitude de voyager et 

de visiter les villages après les récoltes. A la tombée de la nuit, les villageois se 

réunissaient autour du musicien qui jouait de sa kora. Chaque homme se levait, lui donnait 

de l’argent et déclamait sa force et sa richesse. 

 

Trois présentations nous ont marqué, ayant traversé les années et sont encore 

racontées, tombant dans le registre des légendes du village. 

 

Deux cousins appartenant au même patrilignage se sont présentés, lors d’une de ces 

veillées folkloriques, et en ont profité pour régler leurs comptes. Le premier s’était 

présenté comme un riche cultivateur, travailleur, qui n’avait pas besoin d’être assisté et qui 

assistait plutôt les autres. Le deuxième à son tour, a répliqué qu’il avait beaucoup 

d’enfants. A quoi bon une bonne récolte, une richesse qui ne profite pas à une 

descendance ? Il semble que le problème a été réglé par la suite dans le secret des familles. 

Ce qui est mis en avant ici, c’est deux valeurs de la culture diola, c’est le fait d’être un 

travailleur et d’avoir une descendance. Or ces deux qualités ne font que renforcer la virilité 

qui est la qualité ici. 

 

L’introduction est souvent la même : « jáli, inje kone mi ande »
160

, griot c’est moi 

un tel. Après s’en suivent les réalisations de l’individu. La différence ici, c’est que le griot 

est un témoin et arbitre d’une joute oratoire entre des hommes qui vont s’auto glorifier. 

Il n’est que le porte-voix des hauts faits de celui qui vient de le gratifier. C’est 

d’autant plus surprenant que la société diola récuse justement la mise en avant d’un 

individu en particulier. Ces soirées vont permettre de flatter et satisfaire les égos avec 

l’avènement des nouveaux griots. Nous sommes loin de l’image du griot généalogiste. 

C’est plus un commerce qui est basé sur le chant dans ce contexte. 

                                                        

 

159 Jaounteung : troubadour diola des années 1960 

160 Griot, c’est moi un tel 



156 

 

 

Avec l’islamisation, nous avons pu constater l’adoption de faits culturels qui seront 

considérés comme relevant de la religion. Nous ne pouvons nier une certaine acculturation 

des diolas, permise par les nouvelles religions. 

 

C’est le cas de ces modes de célébrations qui rappellent les soirées dans les grands 

empires mandingues. Mais aussi, fait très marquant, c’est l’introduction de l’excision dans 

les rites diolas du Foñi, qui en ont fait une sorte de baptême, d’introduction et de 

confirmation de la foi musulmane. Sous le manteau religieux, une coutume qui serait 

autrement rejetée, est acceptée et même inscrite dans les rites obligatoires de ces néo 

convertis. Faut-il le rappeler, les religions diolas arborent toute forme de mutilation du 

corps humain. On peut comprendre que dans certaines zones, l’interdit de l’excision soit 

d’abord rituel. Avant les campagnes de lutte contre l’excision, parrainées par les ONG 

comme TOSTAN
161

, il y’a eu d’abord l’interdit des « ukin ». Outre les villages du 

département d’Oussouye, dans le sous-groupe Bluf, le village de Tendouck peut être 

considéré comme une poche de résistance dans une région qui a fait sienne cette culture. Il 

reste l’un des rares villages de cette zone à ne pas appliquer l’excision. Cette pratique est 

arborée dans ce village. L’individu doit être enterré intact pour favoriser son retour, et sa 

réincarnation. D’autre part, n’oublions pas que toucher à l’intégrité du corps était d’abord 

une sanction. C’est le cas des enfants qui renaissaient inlassablement pour fatiguer leurs 

mères
162

. Ils étaient mutilés pour les décourager dans leurs cruels projets. Or avec 

l’adoption de l’excision et la circoncision, les Diolas intégraient une altération de leur 

intégrité physique. Si la circoncision a fini par être acceptée par les diolas aussi bien 

musulmans que non musulmans, ce n’est pas le cas de l’excision, qui est arborée par les 

diolas traditionnalistes, pour qui elle représente une malédiction. Rien ne doit marquer le 

corps humain. Il n’est pas facile de situer dans le temps la première circoncision chez les 

diolas. 

 

                                                        

 

161 TOSTAN : voir le site de cette ONG https://www.tostan.org/fr/ 

162 Enfants yaradal : voir yaradal 



157 

 

 

Au-delà d’une mutilation du corps, il s’agit du tissu social qui est concerné. Le 

refus d’enterrer une femme excisée sous peine de souiller la terre, nous fait penser à un 

besoin de protéger la société qui repose sur les femmes. Les bois sacrés des femmes, 

« kareng » sont d’abord des maternités traditionnelles, qui sont un lieu pour donner la vie, 

mais aussi le réceptacle des placentas, des cheveux de tout ressortissant du village. 

Toucher au corps humain revient à altérer le corps social, et donc l’harmonie du groupe. 

Rien n’est prévu pour l’excision dans les religions diolas. Nous en avons pour preuve, les 

chansons d’initiation de l’excision pour les villages qui l’ont adoptée. La culture 

mandingue est fortement exprimée dans ce type de cérémonie. Les premiers chants 

d’excision en terre diola se déclament en langue mandingue. Le « kasus »
163

, est l’initiation 

des femmes en milieu bluf et foñi à forte influence mandingue. Dans un village du 

département de Bignona, l’opposition d’un chef coutumier a empêché la célébration de 

cette grande excision dans son village, jusqu’en 1986. C’était offenser les « ukin » que de 

le faire. Ce qui accrédite l’idée d’une influence extérieure à la culture diola. 

 

Il est difficile de rejeter l’hypothèse des influences de pratiques religieuses sur la 

religion traditionnelle diola. Ces influences peuvent être des conséquences de leurs 

parcours migratoires et des contacts divers qu’ils ont eus avec d’autres populations. 

 

Le « bukut » est bien pensé pour initier les hommes, mais la seule initiation d’une 

femme est la maternité et ses dérivés, notamment le rite du « kañalen ». Tout tourne autour 

de la maternité chez les femmes diolas. L’excision ne peut donc être vue que comme une 

amputation. Ce qui renvoie à une forme de handicap. Or nous savons que les diolas voient 

le handicap comme une punition, ou encore comme une sanction. On n’ampute pas 

quelqu’un sans vouloir le marquer. 

 

Il y’a les officiants qui s’occupent des « ukin ». Ces derniers le deviennent souvent 

non pas de leur plein gré, mais par révélation. Les pouvoirs chez les diolas, nous l’avons 

constaté, sont dévolus par captation. On ne choisit pas d’être un chef, un officiant de bœkin 

                                                        

 

163 Kasus : Cérémonie d’excision en milieu diola islamisé 



158 

 

 

ou tout autre responsable, mais on le devient, parce que désigné par un procédé ou une 

révélation.  C’est le groupe qui confie la responsabilité par le canal des « ukin » à 

l’individu. De la même façon, nul ne peut se nommer chef, y compris dans les associations. 

La chefferie est l’aboutissement d’une véritable initiation. 

 

Il existe plusieurs instances supérieures. Nous évitons de parler de divinités, 

puisque dans la conception des diolas, ce n’est pas le cas. Ces « ukin » sont de différents 

types. Ils sont assez significatifs et très parlants. Il s’agit plus de forces de la nature. Faut-il 

le rappeler, les éléments de la nature sont liés les uns aux autres comme des anneaux reliés 

les uns aux autres. L’homme est intégré dans cet enchâssement universel. Les « ukin » 

présentent ainsi un tableau de la société diola qui permet d’en comprendre le 

fonctionnement et démontrent l’inter dépendance des éléments qui forment la cosmologie 

diola. 

Nous pouvons définir trois grandes catégories de « ukin ». 

 

Les grandes instances qui régissent les relations humaines et extra humaines sont 

assez complexes et très présentes dans le fonctionnement des villages. 

 

Nous avons choisi de présenter le bœkin du lignage « kanewak » très représentatif 

des identités diolas. Ce bœkin de la parenté, ou encore du lignage « kanewak » est très 

présent dans toutes les familles diolas, et ce quel que soit leurs sous-groupes. Ce terme 

« kanewak » qui signifie, la corde, est très parlant. C’est la corde qui consacre, purifie et 

bénit toutes les personnes qui ont le même ancêtre. Mais, plus important, il réunit tous les 

membres du lignage dans le même cercle familial et les encercle de sa protection. Il est 

important de revenir sur la façon dont se manifeste ce fétiche, et comment il est invoqué. 

Les ukin, protecteurs de la personne 

 

Qu’est-ce qu’un patrilignage ? Nous pouvons le définir comme un ensemble qui 

regroupe toute personne née dans un groupe de lignages et reconnue comme étant un 

membre de ce groupe qui partage les mêmes rites. Chaque patrilignage a ses instances 



159 

 

 

supérieures qui régulent les fonctionnements et resserrent les liens entre membres de ce 

groupe. Il y’à les « ukin », qui sont propres à chaque « fil » et les « ukin » qui sont 

communs et que chaque patri groupe a pour intervenir pour ses membres. 

Il inclut tout fils ou toute fille ou tout neveu utérin ou toute nièce utérine. 

L’officiant est toujours un homme du patrilignage concerné. Il connaît les ancêtres du 

lignage, qu’il va invoquer pendant l’opération. La personne qui va se faire laver le 

« kanew
164

 », y va à la tombée du jour, en prenant un chemin dérobé pour aller rejoindre le 

lieu des opérations. Ceci s’explique par le fait que le candidat au rituel ne doit parler à 

personne à l’aller comme au retour. Une fois qu’il sort de sa chambre, il va en silence 

rejoindre l’officiant. Une fois sur place, il attend nu dans certaines circonstances, que ce 

dernier aille puiser l’eau dans un puits pour respecter le rituel. Il va ensuite verser l’eau sur 

l’individu accroupi, qui va se frotter avec. Une fois les ablutions terminées, l’officiant va 

d’abord souffler dans chaque oreille de la personne, puis prendre une corde, d’où le nom 

« kanew » pour frapper l’individu. Chaque coup est rythmé par une litanie qui fait le tour 

des précédents officiants de ce « bœkin », et précise l’appartenance de la corde aux 

ancêtres cités. De ce fait, il marque l’appartenance et la reconnaissance de l’individu qui 

subit le rituel à cette entité familiale. Il faut par ailleurs noter que tous les éléments 

nécessaires pour l’opération sont proches de l’officiant. Après ce rituel, l’enfant de la 

famille repart chez lui et va rentrer d’abord dans sa chambre, s’asseoir sur son lit avant de 

ressortir pour pouvoir communiquer à nouveau. Pendant tout au long de l’opération, les 

deux intervenants ne communiquent pratiquement pas. Cela est valable également pour 

l’accompagnant éventuel d’une personne qui s’en va faire les rites du « kanew ». Ce rituel 

a plusieurs fonctions et se fait, en dehors d’une manifestation du « bœkin » sur l’individu 

selon la demande, à la veille d’un mariage par exemple, une personne en quête de travail 

ou des grands événements qui rythment la vie du diola, comme le « bukut » pour les futurs 

initiés. Se faire laver le « kanew » c’est d’une certaine façon, renouveler le lien entre 

l’individu et les siens par la corde des ancêtres communs qui les lie tous ensemble. Ce 

fétiche se manifeste souvent par une éruption cutanée et de fortes démangeaisons. Dans un 

groupe, qui n’est apparemment pas hiérarchisé, ce rituel de « kanew » permet de revisiter 

l’arbre généalogique de l’individu qui se purifie, et de la placer ainsi sous la protection de 

ses ancêtres. 

                                                        

 

164 Le kanew est connu, mais chaque village a sa façon de faire son rituel. Nous avons donné un exemple. 



160 

 

 

 

Nous avons choisi ce fétiche de lignage, parce qu’il nous semble emblématique de 

l’appartenance familiale d’une personne, et qu’on le retrouve dans toutes les familles 

diolas. C’est le premier indicateur des membres d’une filiation. Dès lors qu’on 

n’appartenait pas au lignage, on était exclu de facto de tout rituel lié à celui-ci. Ainsi, 

quand il arrivait qu’on doive sacrifier à un « bœkin » toute personne étrangère à celui-ci 

était écartée. Ainsi, s’il arrivait qu’il y’aie un enfant étranger vivant dans la famille, il était 

envoyé au loin, sous un prétexte quelconque, pour ne pas assister à l’office. 

 

Nous tenons à préciser cependant que l’usage du terme « fétiche » est impropre 

dans le contexte diola, mais nous n’avons pas d’autres mots pour mieux parler des « ukin ». 

Ces instances supérieures font partie intégrante de la vie des diolas, et interviennent dans le 

quotidien des populations. 

 

Nous précisons que cette instance du « kanew » est sous la responsabilité d’un 

homme, ce qui n’est pas le cas des autres rituels de reconnaissance d’un membre du 

lignage. Autant, la naissance et le décès mettent très souvent des femmes sur le devant de 

la scène. 

La notion de personne n’est pas simple chez les diolas. Elle introduit des faits et des 

données qui permettent de comprendre la trame sociale diola, ou tout au moins d’en donner 

des pistes de compréhension. 

 

Les doubles de chaque personne font partie de sa vie depuis sa naissance. Leur 

importance dans la vie d’un individu est très grande dans la société diola. Le double, 

« ewum » est une sorte d’ange gardien de l’individu. Mais cette traduction est impropre, 

dans le sens où le destin de « ewum » est intimement lié à celui de son alter ego humain. 

Chaque diola hérite à sa naissance des doubles des patrilignages de ses parents. Mais il a 

son double personnel, qui vit une vie similaire à la sienne dans le monde des doubles. Le 

double est conçu en même temps que son alter ego humain. En général, les gens ne 

connaissent pas leurs doubles. En fait, l’on ne s’y intéresse réellement que quand l’individu 

est très mal en point, et que l’on diagnostique que son double est très mal en point. En 



161 

 

 

général, les deux sont liés. Lors des grands maux ou quand le destin d’une personne 

semble chaotique, il est de convenance de chercher la source du problème au niveau du 

double. Dans ce cas, il est fait des recherches pour traiter rituellement l’humain atteint. 

Nous disions que les destins des deux sont liés, à tel point, qu’il arrive que l’on puisse ne 

pas distinguer quand des diolas parlent de leurs doubles, ou des personnes elles-mêmes. La 

mort d’un double équivaut à la mort de son double humain. 

Qui est double ? Le double ou « ewum » se présente sous la forme d’un animal. 

Mais nous sommes loin de toute forme de totem. Ce serait d’ailleurs réducteur de se limiter 

à une totémisation de cette société. Un diola qui a pour double une biche, ne se privera pas 

de manger de la biche, par exemple. L’explication en est que pour les diolas, c’est que si le 

double se présente sous la forme d’une biche, il n’est pas réellement une biche. Il y’ a très 

peu de risque de confondre une biche « ewum » d’une biche gibier. Tous les animaux ne 

sont pas susceptibles d’être des « ewum ». Ainsi, on n’entendra pas des doubles qui 

prennent la forme d’insectes. C’est souvent des mammifères qui ne sont pas très 

nombreux. Comme double, l’hippopotame «ekaw » est toujours considéré comme un 

« ewum ».Ce qui explique que la chasse à l’hippopotame soit fortement ritualisée et qu’on 

lui organise des funérailles pareilles à celles des humains. Ce qui est intéressant, c’est de 

voir que le phénomène des « siwum » permet en outre de réguler d’une certaine façon 

l’environnement. Il est dit que les huitres sont la nourriture des doubles. A ce titre, la pêche 

des huitres est fortement réglementée en pays diola traditionnel « ajamat ». En fait, le 

constat est que de façon générale, les interdits observés sous un angle sociologique révèlent 

une grande volonté de protection du milieu naturel des diolas. Les mondes des humains, 

des animaux et des végétaux sont complémentaires et interdépendants. C’est ce qui impose 

des règles strictes aux humains qui ne peuvent disposer de leur environnement sans 

respect. 

 

Même si le double n’est pas considéré comme un animal ordinaire, il peut arriver 

des accidents de chasse. Un double peut être atteint, ce qui a immédiatement un impact sur 

son alter ego humain. Ce qui explique que la chasse traditionnelle soit bien réglementée 

dans les sociétés diolas, pour éviter d’atteindre le« ewum» de quelqu’un. Il peut arriver que 

le double soit aussi responsable de torts que son alter égo humain est tenu de réparer. Si un 

double hippopotame saccage les terres de quelqu’un, le propriétaire du champ peut après 



162 

 

 

avertissement s’en prendre à lui, et donc à l’humain. Dans une analyse plus actuelle, nous 

pouvons voir en cette approche de doubles, un respect de l’écologie. 

 

Selon les sous-groupes diolas, les doubles peuvent avoir des résidences différentes. 

Mais le point commun en est que, les doubles sont sous la protection de la famille utérine 

de l’individu. Retenons que dans le Foñi, le double principal, à la naissance de l’enfant 

reste dans la maison maternelle. Il va cependant migrer et s’installer dans sa famille 

paternelle pour la fille qui va se marier tandis que le fils restera toujours chez ses oncles 

maternels. 

 

Cet aspect souligne la fonction de protection dévolue aux femmes de la famille. La 

femme mariée et donc « arimanaw », a un rôle de garant de la famille. Il est donc normal 

qu’elle prenne ses fonctions, par le retour de son double dans la famille de son père, pour 

veiller sur cette famille qu’elle va quitter par le mariage. Nous pouvons considérer qu’elle 

réintègre sa famille par le retour de son « ewum » dans le « fank
165

 » de son patrilignage. 

Ce retour de la belle-sœur se fait systématiquement lors des grandes occasions. Dans un 

sens, les femmes ne quittent pratiquement jamais leur famille. Le lieu de résidence des 

«siwum166 » équilibre les rôles de chacun. Les hommes en restant dans leur famille 

utérine, soulignent une fois de plus, le rôle de protection des femmes. C’est une forme de 

compensation dans un système patriarcale et virilocale. 

Nous pouvons noter que dans des cas extrêmes, tel qu’une maladie très grave, il est 

très courant que l’individu revienne dans sa famille maternelle. En général, c’est en fin de 

vie, que nous avons constaté ce fait. Est-ce pour mieux protéger le mourant, ou le 

rapprocher de son « ewum » ? La question se pose. 

 

Il est plausible de soutenir que la fonction de protectrice que les femmes détiennent 

dans leur famille est confirmée par cette théorie sur les doubles. La femme mariée en 

                                                        

 

165 Ewum de la fille dans son patrilignage 

166 Siwum : pluriel d’ewum qui signifie double  



163 

 

 

devenant « ariman » revient dans le patrilignage pour protéger sa famille. Alors que 

l’homme reste chez sa mère et sous la protection de la lignée maternelle. 

 

Les destins des doubles et de leurs alter egos humains sont très liés. Ce qui a pour 

conséquence que s’il arrive quelque chose au « ewum » d’un individu, il lui arrive 

fatalement la même chose. Il arrive donc qu’une personne soit très mal en point, parce que 

son double est dans cet état. Dans ce cas de figure, il y’a un rite pour délier les deux et 

sauver l’humain d’un destin funeste. 

Comment est fait ce rite ? 

Cela nous permet de parler du fameux « kajupen 
167

». C’est un rituel utilisé pour 

sauver une personne atteinte mystiquement par les « kusay », dans le Foñi principalement. 

Il est également utilisé comme thérapie pour des gens sortis de leurs âmes. Comme le 

disent les diolas « ku rupo rup » on l’a déraciné, on a enlevé son âme. Il s’agit très souvent 

de personnes en perte de repères ou déboussolée par un événement brusque survenu dans 

leur vie et qui n’ont pas su faire face. Dans ce cas, ce rituel fait office de psychiatrie, pour 

ramener le malade à sa place. En fait, il s’agit d’un traitement pour rassurer ou calmer les 

angoisses du patient. Il arrive cependant, qu’il y’aie une fréquence de ces séances 

d’exorcisme. Mais ce qui nous a marqué, c’était une vaste campagne collective de 

« kajupen » au plus fort des troubles en Casamance dans les années 90. Le Foñi et le Bluf 

ont opéré beaucoup de jeunes dans la fleur de l’âge et dans la force de l’âge. La version 

officielle était que des mauvaises âmes, « kusayak
168

 » avaient décidé de faire une razzia 

pour fêter leur roi fraichement élu. Il fallait donc dans l’urgence diagnostiquer les 

personnes atteintes pour les sauver. Notre analyse est que ces rites sont pensés pour 

rassurer une société malade des crises séparatistes. Quelle solution apportée à ces guerres 

qui mettaient en péril les sociétés diolas ? En effet, les premières cibles étaient les jeunes, 

qui étaient enrôlés et dont l’avenir était hypothéqué. Sauver ces gens, c’était sauver la 

société. Notre hypothèse repose sur le fait que c’est un rituel qui intervient souvent, quand 

il y’a une crise sociale très grave. Nous n’osons dire que ce soit inconscient, mais 

                                                        

 

167 Kajupen : littéralement action de tremper 

168 Kusayak : les sorciers 



164 

 

 

l’inquiétude est perceptible dans ce rituel. Nous avons été témoin au courant de l’année 

1991 quand il y’a eu ces opérations. Cela correspondait à une période où il y’avait 

beaucoup de prisonniers et d’exécutions sommaires de diolas, supposés être des rebelles ou 

des collaborateurs de l’armée sénégalaise, mais aussi des pertes dans l’armée sénégalaise 

qui compte beaucoup de soldats diolas. Cela n’est pas sans rappeler les rumeurs de 

maladies transmises par les puissances européennes dans l’Afrique coloniale. Chaque 

société essaie de trouver une parade pour se sortir des crises que les saignées dues aux 

conflits armés lui infligent. 

 

Il faut, en outre constater que les termes utilisés pour exprimer cette perte de 

repères, renvoient à la terre, et surtout font référence à un univers paysan. Cela fait écho à 

la civilisation et à l’importance de la terre pour les diolas. Un diola sans terre n’existe pas. 

Un diola qui n’est pas ancré à la terre des ancêtres est un errant. L’enracinement est 

central, et c’est pourquoi l’individu déboussolé est vu comme quelqu’un qui est déraciné 

au même titre qu’un émigré. Nous voulons signifier par-là, qu’il est comme quelqu’un qui 

avait perdu son âme, et donc n’existe plus. 

 

Quand une société est touchée dans son intégrité, comme c’est le cas du pays diola 

à partir de 1982, avec l’irrédentisme casamançais, elle cherchera des solutions pour panser 

ses plaies. Il est dit que le « kajupen » est un rite pour réintégrer l’âme de l’individu qui est 

sorti de son corps. Dans ce cas de figure, en touchant la jeunesse, c’est l’âme de la 

communauté qui est atteinte. C’est la question même de la survie sociétale qui est ainsi 

posée. 

 

Comment se fait ce rite ? Tout repose sur un transfert d’âme, et donc de destins. Il 

fallait échanger l’âme du « malade » contre celle d’un animal, généralement une chèvre. 

Cela rappelle d’ailleurs les rites pour délier un individu de son « ewum » mal en point. Il 

y’a comme une sorte de transfert des destinées qui se fait, dans la volonté de sauver 

l’humain. Ce type de rituel n’est pas quelque chose d’exclusivement diola. Beaucoup de 

sociétés ont connu dans leur histoire, des formes d’exorcisme ou de déliaison qui sont 

surtout une façon pour le groupe concerné de se reconstruire face à l’adversité. Même si 

dans les religions catholique et musulmane, ces rites sont appliqués à un individu, ils 



165 

 

 

mobilisent toute la collectivité. La possession est présentée comme une gangrène qui 

atteint le groupe, et dont il faut se débarrasser. Sinon, ce mal va finir par détruire tout le 

groupe. C’est ce qui justifie les déliaisons de groupe comme le « kajupen » pour ancrer à 

nouveau la communauté dans sa terre. 

 

Très souvent, dans les sociétés africaines, il s’agit d’une confrontation à une 

nouvelle religion, c’est le cas avec la christianisation et l’islamisation de l’Europe, ou avec 

une nouvelle culture. Dans ces cas, la figure hostile de l’étranger est le mal inconscient à 

éradiquer. Par contre, en contexte migratoire, ce sont les repères de l’individu qui sont 

menacés. Lui, l’étranger, est fragile, et ne peut pas compter sur son groupe pour répondre 

aux bouleversements sociaux qui s’opèrent en lui. En fait, c’est la question de la survie de 

l’individu, mais aussi de la cohésion du groupe qui est pointée ici. Car, nous ne pouvons 

ignorer que le départ et donc l’éloignement d’un membre du groupe, peut être considéré 

comme une forme d’amputation qui peut être douloureusement ressentie par le reste du 

groupe. A partir de là, il importe pour l’ethnie de se reconstruire, et de récupérer 

rituellement l’organe manquant de son anatomie. Il n’est pas impossible de voir cela 

comme une forme de résistance de l’ethnicité. Le contexte migratoire permet de voir 

l’ethnicité confrontée aux réalités des transformations sociales. Nous pouvons dire que 

c’est l’un des facteurs qui permet à une ethnie de se construire pour se conformer à l’ethnie 

telle qu’elle est pensée par Barth. Certes, dans ce cas, il y’a toujours le risque de 

survalorisation des rites. Mais c’est souvent parce que avec les nouvelles religions, il y’a 

une déperdition des valeurs de l’ethnie. Il y’a un instinct de survie qui se manifeste et 

favorise la crispation identitaire. Il est intéressant de noter que le terme utilisé pour décrire 

l’état du malade signifie « il est sorti ». Cette expression « il est sorti » est assez souvent 

utilisée dans le cas d’un émigré aussi, « na pupur ». Cette analogie met l’accent sur la 

situation du migrant qui est écartelé entre deux cultures, et qui a besoin de béquilles pour 

sauvegarder son identité. Au même titre que le malade qui est « sorti » de lui-même, c’est 

l’intégrité du migrant qui est malmenée et ce dernier a donc besoin d’être réintégré. Nous 

pouvons expliquer les projets et programmes autour des immigrés, notamment les 

associations comme des moyens pour réintroduire l’immigré dans son entité naturelle. 

 



166 

 

 

I.4.2 Les femmes diolas : gardiennes et protectrices 

 

Au-delà de la personne, il s’agit surtout de la société qui a besoin d’être soignée et 

de garder son entité intacte. Elle conçoit des scénarios pour renforcer sa cohésion. 

Les femmes interviennent pour ainsi dire beaucoup dans les rites conçus pour 

sauver l’individu. Ainsi pour conjurer le sort ou pour mettre en garde, les femmes diolas 

peuvent faire le tour du village en enlevant leur pagne pour chasser les mauvais esprits. 

Cette opération est très crainte. Aucun homme ou aucune femme n’ayant pas connu la 

maternité ne doit y assister. En général, les populations non concernées, sont prévenues et 

se barricadent lors de ces séances. Ceci montre que la nudité d’une femme est très 

fortement ritualisée. Elle ne doit pas être exhibée sans raison. Dans ce cas, elle est une 

arme dont se servent les femmes quand le groupe est en danger. Nous pouvons remarquer 

une certaine image donnée aux femmes. Celle-ci obéit aux fonctions traditionnelles 

dévolues aux femmes diolas. Elles sont une pièce centrale dans la notion de personne chez 

les diolas. Et cela d’autant plus qu’elles sont reconnues femmes avec la maternité. En 

dehors de ce rôle de reproduction de la société, il est difficilement concevable pour une 

femme d’être considérée dans la société diola L’homme est abouti avec le bukut, la femme 

avec la maternité. Il est donc logique qu’elle soit au cœur de la construction de la personne. 

La division des sexes est bien exprimée ici. Il est bien normal qu’il y ait des sanctions en 

cas de transgression. 

 

I.4.3 Les ukin, protecteurs de la personne 

Certes, il y’a une division des sexes, qui assigne à chaque personne une fonction 

bien définie. Certes, il y’a le fameux ñiñi qui veille sur le respect de ces règles, mais 

n’oublions pas qu’il s’agit de règles qui concernent les deux sexes. Il est fait mention dans 

beaucoup de travaux sur les diolas, qu’il y’a tant chez les diolas traditionnalistes que chez 

les diolas musulmans, un interdit frappant les femmes en état de menstrues. Les rites diolas 

arborent le sang menstruel. Il faut par ailleurs noter que le sang est fortement ritualisé dans 

les sociétés diolas. 

 



167 

 

 

Une femme qui a ses règles ou ayant fraichement accouchée est mise à l’écart des 

« ukin ». C’est un interdit que nous retrouvons dans certaines religions révélées, 

notamment musulmanes. Mais peut-on voir en cela une volonté d’asseoir une suprématie 

des hommes ? Nous pensons que non. Les divisions des sexes concernent les deux parties. 

Il y’a donc des interdits qui touchent les hommes, comme il y’en a qui s’adressent aux 

femmes. Ainsi l’interdit d’accoucher dans l’espace domestique va plus loin, puisqu’il 

interdit aux hommes diolas de s’occuper de tout ce qui est maternité. C’est ce qui explique 

que les diolas traditionnalistes n’assistent pas à un accouchement, sous peine d’être frappé 

de « kujam». 

Chaque sexe a son espace qui est fermé à l’autre sexe. C’est le cas du « bukut » qui 

est exclusivement masculin et de la maternité qui est réservée aux femmes. N’oublions pas 

que nous sommes en face d’un groupe fortement ritualisé, et qui inclut une initiation 

séparée des deux sexes, le masculin comme le féminin. Les diolas pensent que la sagesse 

est acquise à la suite du bukut pour les hommes, et de la maternité pour les femmes. Il faut 

cependant préciser que ces deux rites s’ils délimitent bien les genres, interpellent l’autre 

genre de façon indirecte. Les femmes, si elles n’ont pas accès au bois sacré, ont leur rôle à 

jouer dans le déroulement de l’initiation. C’est aussi valable dans la maternité. C’est une 

affaire de femmes, mais intéressent les hommes fortement. 

 

Il y’a un autre espace des femmes diola qui commence à disparaître dans le 

département de Bignona. « Furambæn 
169

» est très mal connu, l’initiation mandingue ayant 

pris le pas sur cette initiation diola des femmes. Il y’a une complémentarité entre les deux 

sexes, qui se rejoignent dans l’érection d’une administration sociétale. Nous pouvons aller 

plus loin, en parlant de genres dans cette société. 

A partir de l’initiation, la définition de genre prend tout son sens. On devient 

homme, « anene » une fois initié, comme on devient femme « asek » une fois mère. A 

partir de l’initiation, nous pouvons avancer que le sexe biologique cède la place au genre. 

La maternité donnait l’accès au « furambœn ». 

                                                        

 

169 Furambæn : lieu d’initiation traditionnelle des femmes diolas 



168 

 

 

Quant à la réclusion lors des règles des femmes, au-delà du fait que c’est un repos 

pour les femmes qui travaillent, il faut noter que la symbolique du sang n’est pas à sens 

unique. Si nous nous référons au fait que l’on ne saurait faire saigner la terre, en ayant ses 

menstrues. Nous avons là un exemple de l’interdit du cumul des identiques de Françoise 

Héritier. C’est le cas aussi des hommes lors du jour « iyey »
170

qui est le jour de repos où il 

est interdit à tout diola de labourer et de faire saigner donc la terre en pays kujamat au sud 

de la Casamance et au nord de la Guinée Bissau, quand on doit sacrifier aux « ukin ». Rien 

ne permet de penser que les femmes sont assignées à une place subalterne. Nous avons à ce 

propos remarqué dans les sociétés diolas qui sont restées traditionnelles une différence de 

comportement avec celles islamisées par exemple. Les femmes par le biais de l’initiation 

héritée des mandingues, « kasus
171

 » nous sont apparues plus soumises, notamment par des 

expressions physiques comme la génuflexion qui est une marque de respect dans beaucoup 

de populations ouest africaines, et particulièrement celles relevant de l’empire mandé. 

Dans le sud de la Casamance, nous avons constaté que les femmes ne s’agenouillent 

jamais, ce qui n’est pas le cas de leurs sœurs du Foñi et du Bluf. Celles-ci vont d’ailleurs 

utiliser des termes spécifiques pour s’adresser à leurs conjoints. Elles vont les appeler par 

leurs noms de familles ou dans le Foñi, les appeler « coto »
172

 grand frère en mandingue. 

Les femmes diolas du département d’Oussouye n’obéissent pas à ces règles. Il n’y a pas 

d’expression linguistique notable pour marquer une supériorité quelconque de l’homme sur 

la femme. Si les femmes wolofs obéissent aux mêmes règles, en appelant leurs époux par 

leurs noms de familles ou en l’appelant « Nijaay », mon oncle, ce n’est pas le cas dans la 

tradition ajamat. Le statut des femmes dans le mariage les intègre dans leur nouvelle 

famille, en leur reconnaissant une alliance de fait avec la belle-mère qui devient ainsi la 

sœur du père de l’épousée, une assom, faisant de l’époux un cousin. 

Les femmes diolas essaieront d’incarner ce rôle de gardienne et de protectrice en 

contexte migratoire. 

 

                                                        

 

170 Iyey : jour de repos chez les kujamat 

171 kasus : cérémonie d’initiation des filles excisées 

172 Coto : mon ainé en manding 



169 

 

 

 

Figure 6 Femme diola lors de la journée des femmes le 23 avril 2016 

 

Si nous partons de cette histoire, la place que les femmes tiennent, malgré elles 

dans ce processus de reconstruction identitaire n’est pas à négliger. Celle-ci se réfère aux 

fonctions dévolues aux femmes dans la philosophie diola. En fait, les défenseurs d’une 

identité diola s’appuie sur une perception de ce que doit être et représenter une femme 

diola. Cela n’est pas sans rappeler les idéologies nationalistes du mouvement des forces 

démocratiques de la Casamance
173

. Cette utilisation de l’image des femmes n’est pas 

exclusive des diolas. A ce propos, on peut faire le parallélisme avec les vertus vantées des 

femmes dans les religions chrétiennes et musulmanes. L’icône présentée comme un 

modèle pour les femmes diolas, c’est Aline Sitoe Diatta
174

. Son histoire est utilisée pour 

inciter les femmes diolas à revenir chez elles. Les migrations féminines sont un phénomène 

déjà ancré dans les mœurs dans le département d’Oussouye. Cette dame prêtresse dans le 

village de Kabrousse est revenue dans son village pour résister aux colonisateurs 

européens. Elle s’est imposée comme une sauveuse dans son village et dans toute la 

Casamance. C’est cette fonction de Femme qui veille sur la survie de son espèce, que les 

jeunes diolas évolués vont vanter aux jeunes femmes migrantes. En effet, ils leur 

reprochent de ne plus assumer leur fonction de gardienne des traditions et des valeurs. Le 

sacrifice de la femme pour sa société n’est pas sans rappeler la vertu de la vierge Marie ou 

de Khadija épouse du prophète. Ce sont les deux grandes religions qui ont bien édulcoré 

les sociétés diolas. La question de la survie identitaire est, des décennies après, encore un 

problème pour les immigrés diolas, en France. 

                                                        

 

173 Idéologie du MFDC s’appuie sur des qualités supposées de la Femme diola, garante des valeurs et des traditions. 

174 Aline Sitoe Diatta : prêtresse, résistante diola 



170 

 

 

Les femmes cristallisent les angoisses identitaires des migrants. Il est donc aisé de 

comprendre que les actions, pour sauver le groupe soient d’abord pensées pour les femmes, 

et à leur endroit. Cette position va être beaucoup discutée. On peut hésiter entre fonctions 

attribuées aux femmes pour les honorer, et obligations ou encore contraintes. En effet, ce 

rôle de femme icône de la société va être utilisé largement pour réprimer des femmes 

diolas dans le département de Bignona. Ce contrôle des femmes se fera avec ou sans la 

complicité des parents restés au village. 

 

Quand une société est en crise, les femmes « kuriman » reviennent pour préserver 

la communauté. Et c’est ce qu’Aline Sitoé Diatta a fait. Les fonctions des « kuriman » ne 

s’arrêtent pas au mariage. Il y’a la question essentielle de la survie d’une communauté 

comme nous le spécifions. Il y’a à ce propos, des marches de femmes quand elles jugent la 

société en crise. Il est par ailleurs intéressant de noter que lors de ces moments, toute 

personne n’appartenant pas à cette catégorie se retire et évite de se mettre en travers du 

chemin de ces femmes. Il s’agit essentiellement des hommes et des femmes non mariées. 

Nous n’avons jamais été témoin de ce type de marche, qui est à mettre dans le cadre des 

« ka sabor
175

 » ou « ka saten 
176

». Mais il est connu que les femmes jettent leurs pagnes en 

même temps pour marcher vers la place qu’elles veulent purifier. La nudité des femmes 

diolas est quelque chose de très terrifiant pour les gens concernés. La nudité tombe sous la 

sacralité et est de ce fait ñiñi pour les autres. Nous parlons de femmes ayant atteint ce statut 

par la maternité. C’est le même interdit que nous retrouvions concernant les hommes lors 

du bukut. Il est interdit à une femme ou un non initié de voir un futur initié « ambaç ». En 

effet, il est convenu que les femmes et les non-initiés évitent scrupuleusement la vision des 

initiés en cours, sous peine de mort. Une fois de plus, la division des sexes est très marquée 

ici. A chaque genre, ses attributs. 

La guerre a remis en question l’identité des populations. Avec les migrations 

croissantes, les villages se dépeuplaient de leur jeunesse, et donc de leur force de 

reproduction. Les femmes principalement en partant dans les grandes villes, remettaient en 

question la division des sexes telle qu’elle est pensée dans le Foñi, d’une part. Mais d’autre 

                                                        

 

175 Conjurer 

176 Conjurer avec des paroles 



171 

 

 

part, ces femmes qui partent s’installer à Dakar, en ayant d’autres exemples sous les yeux, 

vont avoir des influences et d’autres modèles. 

 

I.4.4 Ambac : avenir de la société 

 

Certes, il y a une similitude entre la situation d’une femme diola et d’un non initié 

en temps de guerre. Il est formellement interdit de verser le sang d’un non initié. Comme il 

lui est également interdit de faire saigner, fut-ce un animal. La difficulté de notre analyse 

se trouve dans ce ñiñi, qui interdit de poser certaines questions. 

 

Dans le cas du « ambac » non initié, il y’a une règle de la réciprocité qui est 

appliquée. Le futur initié est placé sous la protection des « ukin ». Il représente la survie de 

la société au même titre que la femme si nous considérons sa fonction de reproductrice. 

 

Il faut rappeler que l’évolution de la personne chez les diolas obéit aux rites qui lui 

confèrent des droits et des devoirs spécifiques à son grade. Depuis la conception, il y’a des 

strates que l’individu est tenu de suivre et franchir pour arriver au stade de personne. Si 

l’enfant à sa naissance, n’a pas de nom, « ambac » n’intègre réellement la société qu’une 

fois initiée. 

 

En effet, l’attente de l’imposition du nom est une procédure normale dans le sens 

où on attend de savoir si le nouveau venu fait partie des hommes ou n’est pas appelé à 

rester. 

 

Pour revenir à l’initiation, nous pouvons reconsidérer ça sous l’angle de la majorité. 

A partir du moment où l’on a été initié, on peut prétendre à toutes les prérogatives 

dévolues aux hommes majeurs. L’initié a le droit de se marier, de concevoir, de faire 

saigner, et chose plus importante est garant de sa société. Lors de son initiation, il lui est 

transmis les secrets pour préserver sa société. Il est majeur parce qu’il aura subi et réussi à 

endurer les souffrances. Le groupe peut compter sur lui. Une comparaison à un service 



172 

 

 

militaire nous a été faite par un de nos contacts. Pour justifier le « bukut », il nous 

expliquait que les épreuves de la grande initiation préparaient les jeunes hommes à une 

endurance dans la souffrance. Leur fonction première est la sécurité du village. Ils sont 

comme des officiers de réserve qui doivent être prêts à se sacrifier pour le village. 

 

Il serait donc réducteur de penser l’initiation diola comme uniquement une simple 

épreuve pour avoir le droit de se marier. Chaque interdit, et chaque droit obtenu a son sens. 

Il y’a déjà le fait que la transmission prépare à une passation des pouvoirs et des 

devoirs envers la terre. 

 

La terre, pour en revenir à elle, est l’élément central de l’identité diola, comme nous 

l’avions spécifié dès le début de cette thèse. On peut comprendre que le sang d’un 

« ambac » ne puisse l’abreuver. Quand nous parlons de faire saigner, il s’agit de quelque 

manière que ce soit. Le saignement a une connotation symbolique dans plusieurs cas de 

figures. Cela peut expliquer pourquoi un non initié ne peut se marier, puisqu’il n’a pas le 

droit de faire saigner une femme par l’accouchement par exemple. Certes il y’a des 

transgressions dans ce cas, mais les initiés déjà pères sont rituellement absouts lors de 

l’initiation. De la même façon, le drame d’un futur initié abattu à la guerre, avec effusion 

de sang nécessite un traitement rituel. En fait, la mort d’un futur initié constitue une 

énorme perte pour son groupe. D’ailleurs il est enterré sous un rônier dont les fruits seront 

interdits à toute femme et à tout non initié. Puisqu’il relève du bois sacré qui est un espace 

spécifiquement masculin. Mais ceci concerne un initié qui est mort avant le repli des futurs 

initiés dans le bois sacré. Celui qui décède dans l’enceinte du bois est enterré sur place. 

C’est d’ailleurs l’objectif de la présentation des néo initiés aux femmes. Ce rituel permet à 

chaque mère de se rassurer que son fils soit toujours vivant. Ce moment du bukut est très 

fort en émotions 

 

De la même façon, les fruits des arbres se trouvant dans l’enceinte d’une maternité 

traditionnelle, sont ñiñi à tout homme. 



173 

 

 

C’est ce même cumul des interdits qui peut éclairer sur le « kujam
177

 » qui est un 

élément primordial dans la société diola. Nous verrons les situations dans lesquelles 

« kujamak » intervient. 

 

D’autre part, nos recherches sur les mariages en terre diola, notamment dans le 

Foñi, nous permettent de rejeter le fait que les femmes soient reléguées en une position de 

citoyenne de seconde zone. En effet, nous avons eu connaissance du fait, qu’il était très 

facile pour une femme non satisfaite de divorcer en milieu diola traditionnel. Ce qui 

explique quelque part, qu’il y’ait eu beaucoup de mobilité matrimoniale des femmes. 

Puisque c’étaient-elles qui divorçaient le plus souvent. Le divorce était aussi parfois le fait 

des mères qui trouvaient que leurs filles n’étaient pas bien traitées dans leur foyer conjugal. 

Ceci dit, avec les nouvelles religions, cette coutume a pratiquement disparu dans cette 

région. 

 

Néanmoins, les différences entre les hommes et les femmes, ne peuvent être 

ignorées. Ces points apparaissent par exemple en linguistique dans les appellations. Le 

terme « an » désigne la personne chez les diolas. Le mot « anare », autre terme utilisé dans 

le diola des Bluf pour désigner la femme. Ce terme globaliserait une philosophie, et une 

façon de voir. Ce mot signifierait « une personne limitée ». Il nous semble cependant 

important de ne pas s’arrêter sur cette définition sans l’analyser beaucoup plus. Quand on 

ne parle de « personne limitée », s’agit-il de limites physiques ou intellectuelles ? Il nous 

apparaît que ce sont les limites physiques, qui sont pointées ici. Puisque nous avons 

constaté qu’au niveau des responsabilités, il y’a une division, un partage entre les deux 

sexes. D’autre part, il s’agit d’un terme qui n’est pas général. Suivant les villages, il est 

employé. D’autres zones vont utiliser d’autres mots pour désigner les femmes. 

 

Nous ne faisons nullement le procès de ces religions, mais il importe de souligner 

les influences qu’elles ont eues sur les traditions des diolas. 

                                                        

 

177 Kujam : c’est un mal qui atteint l’individu à la suite d’une transgression des règles de division du sexe 



174 

 

 

Il y’a eu des transformations apportées par les nouvelles religions adoptées par les 

diolas, et qui ont contribué à une nouvelle position des femmes dans la société. Il n’est plus 

loisible à une mère de provoquer le divorce de sa fille. Les religions musulmanes et 

catholiques qui sont les deux religions largement adoptées par les diolas ont d’autres 

visions sur le mariage et sur le divorce. Il faut néanmoins reconnaître que dans le cas du 

divorce en milieu diola, il s’agit surtout d’une libération. Il y’a toujours des faits et des 

preuves concrets avant qu’une mère ou un membre de sa famille, se permette de venir 

libérer une femme des liens du mariage. En fait, la mère de la fille demande à son gendre 

de lui rendre sa fille, puisqu’il ne sait pas s’en occuper correctement. Nous pouvons 

avancer que le mariage diola s’il exige des ascendants un respect de la conjugalité de leurs 

enfants, il ne leur renie pas un droit de regard. C’est ce contrôle ou protection qui donne 

l’aval à une mère de venir récupérer son enfant.  Ce n’est pas un hasard si le terme 

« rendre » est utilisé. On ne donne pas sa fille en mariage, on la confie à une autre famille. 

Il est donc normal de récupérer son enfant s’il n’est pas dans des conditions confortables. 

 

Lors d’un décès d’un individu, les femmes de son lignage interviennent pour délier 

le défunt de sa descendance. Ce qui est curieux par contre, c’est que ce rite de déliaison se 

fait par les tantes maternelles des enfants du défunt ou de la défunte. Mais il peut arriver 

que les « ku riman » opposent leur veto à ce qu’un enfant soit délié lorsqu’elles ne le 

reconnaissent pas comme un des leurs. C’est ce qui est arrivé lors du décès d’un homme 

dans un village diola du département de Bignona. Au moment de la déliaison des 

descendants du défunt, ses sœurs ont refusé qu’une de ses filles subissent le « esis
178

 », 

arguant qu’elle n’est pas la fille biologique de leur frère. Il y’a une rencontre entre les deux 

lignages de l’individu à qui on fait le rite de déliaison. Il est intéressant de noter que c’est 

un rituel qui interpelle les femmes des filiations maternelles et paternelles. Il y’a ainsi un 

contrôle, sinon, une approbation des femmes de la lignée paternelle dans ce « esis ». Cet 

incident nous permet, par ailleurs, de marquer la différence entre la famille biologique et la 

famille sociale d’un individu. Il n’est pas rare qu’une personne soit confiée à une autre 

famille et y grandisse, ou encore qu’une femme accorde la paternité de son enfant à un 

autre homme, en général son époux. Il n’y a pas de test ADN pour confirmer ou infirmer la 

                                                        

 

178 esis : se traduit par saler, est un rituel de déliaison  



175 

 

 

paternité d’un homme. Il ne reste que la femme pour désigner le père de son enfant. Elle 

peut, comme dans cet exemple précité, attribuer la paternité à un autre. Mais ces cas de 

figure, il y’ a toujours une réhabilitation lors du décès d’un des protagonistes. La paternité 

biologique reprend toujours ses droits lors des grands moments de la vie d’une personne. 

Le droit du sang est très important et se manifeste à travers des rites. C’est pourquoi, il 

importe de distinguer la paternité sociale de la paternité biologique. Il est donc 

presqu’impossible de priver un père de son droit de père, même s’il n’en a pas assumé les 

devoirs. C’est ce qui justifie que dans cette société patriarcale, est diola celui dont le père 

est diola. Cette appartenance étant ritualisée dès la naissance, ne permet pas à l’individu de 

s’échapper de son groupe. On pourrait s’interroger sur ce rejet d’une paternité que le 

défunt a de son vivant accepté. Il n’y a pas de raison de délier ce qui n’est pas lié. Mais la 

raison avancée est que délier un enfant qui n’est pas du patrilignage expose ce dernier à 

une extermination de la lignée. C’est un peu voler le sang d’un autre patrilignage. Les 

« ukin » ne l’admettent pas. Il est d’ailleurs courant de trouver des astuces pour éloigner 

toute personne étrangère au « bœkin » lors des rites qui imposent la participation de tous 

les membres du lignage, surtout si cette personne ignore son statut d’étranger. Il ne s’agit 

plus d’une décision individuelle, mais sociale. Pour l’unité pour une bonne cohésion 

sociale, l’individu ne peut s’approprier un enfant qui n’est pas sien, sous peine d’exposer 

sa lignée. C’est la preuve encore que l’individu soit juste un élément d’un cosmos, le 

groupe manquer de préciser que cela concerne aussi les neveux et nièces. Même si dans la 

culture diola, le frère du père est appelé « papa » et qu’il joue ce rôle de père en apparence, 

on ne peut qu’admettre qu’il est surtout un parrain pour les enfants de ses frères. Il ne 

saurait être le père, puisque lors des rites de déliaison, seuls ses enfants biologiques sont 

concernés. De la même façon, pour la mère, ce principe s’applique. Les liens biologiques 

reprennent le dessus dans certaines circonstances. Cela implique des considérations qui ne 

s’arrêtent pas sur les relations sociales. Il y’a très souvent des frustrations et des vexations 

qui vont survenir parfois lors des séances de « esis ». 

En d’autres termes, l’ethnie revendique et marque de son sceau ses membres 

biologiques. Il n’est donc pas étonnant que les révoltes casamançaises aient un cachet 

ethnique. L’acceptation de l’individu est donc très importante. La notion de personne prend 

tout son sens dans la communauté diola. A la naissance, et aux premiers âges de l’enfance, 



176 

 

 

on reconnaît à l’individu sa qualité d’humain. Ce statut est très important. Nous sommes 

dans un registre de pureté qui rejette tout handicap. Quand on estampille un enfant comme 

« non humain » ou « kanut an »
179

, il y’a un traitement rituel qui est appliqué. Ce sujet est 

difficile à analyser, puisque les informations sur la question ne sont pas à la portée de non 

initiées. Retenons cependant que le diagnostic d’un enfant non humain, est fait par 

plusieurs experts, et traité d’une certaine façon. Il est d’abord conseillé aux parents de 

l’enfant de s’éloigner de leurs lieux de résidence habituelle et de séjourner ailleurs que 

chez eux pendant un certain temps, avant l’opération et après l’opération. Ce repli est 

nécessaire pour que l’âme de l’enfant ne les retrouve pas. Il est dit que ce genre d’enfant 

s’est fixé comme objectif de venir torturer leurs parents et de faire de leur vie un enfer. Il 

ne cédera pas facilement et ne se laissera pas éloigner de sa cible. La mort de ces enfants 

n’est pas considérée comme un deuil normal, et en tant que tel, il n’y a pas de deuil ou de 

funérailles comme dans les cas habituels. Ils sont d’ailleurs jetés dans « fubeten
180

 » et non 

enterrés dans un cimetière. Comment est reconnu un enfant qui n’est pas un humain ? 

Nous venons de parler du rite de déliaison. Il nous semble normal d’en parler, 

puisque c’est un des moments les plus importants dans la vie d’un individu. Nous avons 

parlé du « bœkin » de la corde qui lie l’individu à son groupe, de la naissance qui lie le 

nouveau-né à sa famille. Il est donc normal qu’à la fin de la vie, les liens soient dénoués 

entre le défunt et le reste du groupe, notamment ses descendants. 

 

Autant la naissance, est l’occasion pour les tantes paternelles de montrer leur 

importance dans le patrilignage ; lors d’un décès, ce sont les tantes maternelles qui 

viennent superviser les rites. Il faut surtout préciser qu’elles ont une fonction de protection. 

Il est courant de dire dans la société diola, que le défunt peut être tenté d’amener avec lui 

dans sa vie d’au-delà ses enfants préférés. Il est donc important que le rite de déliaison soit 

bien fait pour éviter, que le défunt ou la défunte emporte avec lui son enfant. C’est une 

forme de deuil qui est ainsi exprimée. Il y’a d’autres rites de déliaison qui concernent les 

épouses et les époux. Nous y reviendrons. Mais tous ces rites se font sous le contrôle des 

« kuriman ». 

                                                        

 

179 kanut an : ce n’est pas un humain 

180 Fubeten : cimetière des enfants « non humains » et des lépreux 



177 

 

 

Le terme « esis
181

 », signifie saler. Il est utilisé parce que la base du rite de déliaison 

c’est le sel. Dans les traditions diolas, le sel a un symbolisme très fort
182

. 

L’importance de ce rite dans la société diola, est si grande que tout contrevenant 

s’expose à avoir « kujamak
183

 ». 

 

 

 

  

                                                        

 

181 Esis : saler, rituel de déliaison après le décès d’un ascendant ou d’un enfant 

182 Le sel a une grande symbolique dans les croyances diolas 

183 Kujamak : voir kujam 



178 

 

 

  Les Migrations diolas : PARTIE II :

Originalité des migrations diola 

 

Il est difficile de dater le début des migrations africaines en général et diolas en 

particulier. Mais les mouvements vers l’Europe sont à inscrire dès le début du 19ém siècle, 

même si c’était un épiphénomène. Ces déplacements sont mentionnés comme des légendes 

et ont servi plutôt à décourager toute ambition migratoire du moins vers l’Europe des 

jeunes diolas, plus particulièrement ceux qui sont originaires de la région Foñi
184

. Le 

traitement migratoire, le comportement face aux migrations ne sont pas homogènes dans 

les sociétés diolas. C’est à l’image de l’hétérogénéité des groupes étudiés. Nous avons 

deux grandes visions qui s’opposent. Autant vers le nord de la Casamance, ce qui est 

communément appelé le Foñi, les migrations sont découragées, voire décriées, et autant, 

les mouvements migratoires font très tôt parti du quotidien des populations dans le Kasa, et 

y sont encouragés. Nous en avons pour preuve les messages véhiculés dans les chansons 

popularisées pendant ces moments de premiers départs. 

 

Aborder les migrations diolas dans cette thèse, est pour nous une contribution aux 

études déjà entamées sur les migrations africaines. Nous nous inscrivons dans la continuité 

des chercheurs africanistes. 

 

Nous proposons d’analyser des sociétés qui ont une autre vision de l’individu, une 

autre construction identitaire et qui tout en étant des populations très mobiles, le font d’une 

façon différente. Cet apport aux études de migrations, ne peut que renforcer et ouvrir à une 

meilleure compréhension des migrants diolas, et au-delà, de mieux cerner les problèmes 

que posent les populations migrantes ou les nouvelles générations issues de l’immigration. 

 

                                                        

 

184 Le Foñi: sous-groupe diola 



179 

 

 

C’est dans cette optique que nous proposons de présenter le groupe des Diolas. Il 

y’a, bien évidemment, un contexte de départ, une géographie, une culture qui participe à 

forger la personne. Il y’a aussi l’histoire que nous ne saurions ignorer et qui joue un rôle 

prépondérant dans le devenir de ces personnes. Nous avons puisé dans le répertoire des 

chercheurs qui nous ont précédés, mais aussi des rapports et livres des administrateurs 

coloniaux, qui ont été les premiers étrangers à entrer en contact avec les diolas. L’histoire 

de ces premiers contacts nous parait très importante. Ces administrateurs ont   beaucoup 

participé à l’écriture de l’histoire des diolas et aux transformations sociétales. Les facteurs 

historiques et psychologiques ne sont pas à négliger dans l’histoire migratoire des 

populations. C’est une partie que nous allons analyser également. La dynamique migratoire 

est un ensemble qui commence dans le groupe de départ. La question principale est : quels 

sont les facteurs qui encouragent ou découragent au départ les individus. Chaque peuple a 

sa propre histoire migratoire et sa propre politique migratoire. Les gens ne partent pas de la 

même façon, suivant qu’ils sont diolas ou peuls. Au sein d’un même groupe, nous avons pu 

observer des différences d’un village à un autre. Ce qui, nous, amènera à revoir les 

formations des groupes ethniques, et en même temps des frontières ethniques très 

élastiques. Le vécu migratoire que nous verrons dans le troisième chapitre, permettra de 

mieux comprendre les transformations identitaires des diolas en France. Comment se sont-

ils adaptés dans un pays étranger et comment ils ont adapté leurs cultures ? L’immigration 

des diolas si elle est plus discrète, plus individuelle, il n’en demeure pas moins que nous 

constatons un groupe très présent numériquement et qu’il est intéressant de suivre. 

Les archives que nous pouvons trouver sur des groupes intéressants d’un point de 

vue politique, sont absentes sur ce point. Les diolas font partie de ces groupes qui 

paraissent très peu attractifs pour des chercheurs. Il y’a plusieurs explications possibles à 

cela. Nous ne pouvons ignorer le fait que d’un point de vue numérique, ce n’est pas le 

premier groupe de populations migrantes. C’est un type de population qui a surtout 

intéressé d’abord les ethnologues. Nous sommes tentée de qualifier ces groupes comme 

étant très exotiques, d’un point de vue non seulement européen mais aussi africain. Le 

traitement et l’approche sont logiquement ethnologiques. 

 

D’un point de vue sociologique, la question si elle est intéressante, impose une 

analyse ethnographique avant une dissection purement sociologique. Cela est loin d’être 

inintéressant, puisque permettant aussi bien, au chercheur, qu’aux personnes intéressées 



180 

 

 

par la question de faire une plongée dans les méandres de la société diola, pour mieux 

cerner les philosophies migratoires. Les perceptions du groupe ressortent mieux, ou plutôt, 

sont mieux comprises par les analystes. 

 

L’intérêt d’une thèse sur l’immigration diola, réside au fait, que c’est aussi un 

groupe dont, les différences, entre les sous-groupes, sont exacerbées, en contexte 

migratoire. C’est peut-être un point commun aux populations étrangères de s’agripper à 

des traits et des marqueurs qu’ils pensent être les plus représentatifs de leur identité 

culturelle. 

Il n’est pas évident pour le chercheur de situer son objet d’étude dans un premier 

temps. La raison, on pourrait la trouver dans la complexité d’une hiérarchie sociale 

égalitariste. Nous sommes bien loin des grands ensembles qu’offrent les groupes à pouvoir 

centralisé. Les études de migrations se sont beaucoup appuyées initialement sur des 

critères et des faits qui permettent de comparer et d’analyser les phénomènes migratoires. 

Il y’a notamment les endroits, plusieurs fois étudiés, et considérés comme des lieux de 

retrouvaille des immigrés. Il y’a par exemple, les foyers sociaux, endroit par excellence et 

qui ont servi plusieurs fois, de terrain aux sociologues. 

 

Dans le cas de l’immigration diola, ces lieux d’études manquent. Les foyers sont 

considérés, ainsi, comme réservés aux maliens. Ce qui nous fait avancer que ces 

considérations sont un indicateur identitaire très fort. Cela ne veut pas dire, que les diolas 

ne résident pas dans les foyers. Mais ces habitations, sont vues comme des endroits 

temporaires, et représentent un échec pour ceux qui y résident de façon permanente. À ce 

jour, les diolas qui ont parlé de cette expérience, parlent de dépannage. Dans leur 

conception, un homme n’est abouti, que s’il construit sa maison. Dans le contexte 

migratoire, il s’agit de se trouver un logement, et d’y loger avec sa famille. Il y’a ici la 

notion d’un ancrage réel qui apparaît à travers cette obligation de se construire une maison. 

Nous en revenons au territoire individuel, à la terre.  Le lieu par excellence de 

regroupement des diolas est donc l’association. Les migrants diolas ont grandi avec cette 

notion d’association. Ils en ont la culture. C’est un lieu neutre et qui symbolise le village 

d’origine. C’est donc le terrain propice à notre étude. 

 



181 

 

 

Cette population a une longue tradition associative. C’est une forme de 

rassemblement qu’ils développent depuis l’enfance. C’est dire, que les associations font 

partie de l’histoire des Diolas. Nous aurons l’occasion de revenir sur ce point. Les 

associations nous apparaissent de ce fait, comme le terrain incontournable pour étudier 

l’immigration diola. L’inconvénient c’est que ces structures ne sont pas des endroits fixes 

et permanents. La plupart n’ont pas de locaux. La vie associative est très ponctuelle. Elle 

est rythmée par des événements. Mais ce qui est intéressant, c’est que malgré ce fait, elles 

restent une micro société et offrent l’occasion d’analyser les migrations des diolas. Les 

associations, sont une réponse logique, à beaucoup de questions liées à l’isolation des 

migrants. Mais elles sont encore très informelles, même si ce sont des associations loi 1901 

pour la plupart. 

Il est quasi impossible d’aborder la question des migrations diolas, sans faire une 

première approche de celle des sénégalais de façon générale. Nous n’ignorons cependant 

pas que les diolas sont une population qu’on trouve aussi en Gambie et en Guinée Bissau. 

 

 

 

 Chapitre 5 : Les migrations Sénégalaises II.1

 

Les premières migrations sénégalaises se sont inscrites dans le cadre de l’AOF
185

 

(Afrique occidentale française). Elles sont plus difficiles à quantifier, sachant que les 

premiers entrants, étaient de nationalité française. Mais tout porte à croire, que les premiers 

devaient être les ressortissants des quatre communes
186

, Dakar, Gorée, Rufisque et Saint 

Louis. En effet, seuls ces derniers étaient recensés comme des citoyens français, le reste du 

Sénégal étant indigène. Ils avaient, avec la citoyenneté française, plus de mobilité que ceux 

des autres régions du Sénégal. Cette notion de la citoyenneté excluait de facto, tout autre 

groupe en dehors des quatre communes. Il y’a bien évidemment des cas isolés 

d’immigration. Mais cela reste dans le cadre de l’anecdote. D’autre part, les quatre 

                                                        

 

185 AOF : Afrique Occidentale Française 

186 Les 4 communes du Sénégal : Dakar, Gorée, Rufisque et Saint-Louis 



182 

 

 

communes ont bénéficié de structures qui favorisent la formation d’une élite qui était 

appelée à occuper de hautes fonctions. Leur émigration a été facilitée par le système 

colonial. 

 

Jusque-là, nous avons pensé que l’immigration diola est une des plus récentes. Elle 

est, certes, comme nous l’avons déjà constaté, moins médiatisée, mais a commencé dès le 

19ém siècle. Ces départs sont restés dans la mémoire des témoins et sont narrés comme des 

légendes. Il faut dire, que nous étions à une époque où les communications étaient loin 

d’être développées, de même que les transports. L’immigré de cette période était plus 

marginalisé, et n’avait qu’une solution, c’était de se fondre dans la société d’accueil. Ce 

qui a été le cas de beaucoup d’entre eux. Les traces qui restent de cette immigration, sont 

souvent des récits et des noms de famille que l’on retrouve en France dans des familles qui 

n’ont aucune attache avec le lieu de départ de l’aïeul étranger. Souvent, ils n’en ont jamais 

eu. L’aïeul qui a migré, ayant coupé les ponts parfois, surtout, quand l’immigration s’était 

faite à la suite d’un conflit familial. 

Il y’a eu ensuite, les migrants qui sont restés, après les 1ére et 2ème guerre 

mondiale, et qui ne sont pas retournés chez eux. 

Ceci pour dire, que l’histoire des migrations est encore méconnue et a encore des 

choses à nous révéler. Certes, il y’a eu plus de cas de citoyens français de Saint Louis qui 

nous ont été rapportés. Mais les autres régions du Sénégal, si nous nous référons à 

l’histoire des colonies de l’AOF, ont eu leurs départs aussi. Il faudrait pour cela, avoir des 

archives sur les africains en France, depuis le début des colonisations. Les migrations, sont 

une forme de relations entre points géographiques. À partir du moment où, il y’a eu des 

échanges entre deux pays, on peut logiquement penser qu’il y’a eu des déplacements de 

personnes entre les deux pays. Ces mouvements ont donné naissance à des courants 

idéologiques de défense des causes noirs, notamment la négritude, même s’ils sont d’abord 

universitaires. Nous les relions aux migrations, puisqu’ils ont été portés par des migrants. 

Mais de la même façon, qu’on a eu des étudiants noirs célèbres, tel que Senghor ou des 

hommes politiques comme Blaise Diagne, il y’a eu des anonymes qui ont contribué à 



183 

 

 

écrire l’histoire de l’immigration en France. Le cas de Louis Battling Siki
187

, est là pour 

attester qu’il y’a eu des départs, qui ne sont pas le fait des élites, mais qui sont des 

aventures, ou tout simplement le fait du hasard, si on peut le voir ainsi. 

 

Nous avons affaire à un groupe, qui a des traditions associatives. Mais la question 

est quel type d’association ? Qu’elle est leur conception d’une association ? 

Cette thèse a également, pour objectif d’analyser les enjeux de pouvoir dans les 

associations d’immigrés, et partant, les relations envers les lieux d’origine. La disparité du 

terrain, nous a conduite, à nous intéresser, d’abord aux associations. L’accent sera mis, 

dans ce travail, sur celles de type plus fédéral. Ce qui, à notre sens, offre l’opportunité 

d’avoir une vision des rapports sociaux et des conflits sociaux, qui peuvent survenir en 

contexte migratoire. Il nous était impossible de suivre tous les regroupements. Le temps 

imposait une sélection et un cadrage plus exigeant du terrain. 

 

Notre analyse sera plus axée, en conséquence, sur les diolas migrants issus des 

sous-groupes Foñi, avec une incursion de temps en temps sur les autres groupes Blufs et 

Kasa
188

 

Il importe de cerner et d’étudier ce qu’est une association dans la culture diola. Les 

diolas sont un groupe ethnique, qui, traditionnellement, occupe le sud du Sénégal, le nord 

de la Guinée Bissau et la Gambie. Il y’a aussi plusieurs appellations de ces populations. 

Les portugais les ont appelées « felupos ». Une vieille carte coloniale, mentionne ce groupe 

en Sierra Leone. Mais rien ne nous permet d’affirmer à l’heure actuelle, la présence de 

diolas, au-delà de la Sénégambie et de la Guinée Bissau. Ce que nous pouvons par contre 

affirmer sans risque, c’est que cette ethnie appartient à un groupe plus large, qui a en 

commun des pratiques culturelles, des techniques de riziculture, et qui a su adapter un 

milieu hostile au départ. Les Diolas font partie de ce que les ethnologues appellent, les 

peuples de la mangrove. Les populations concernées, les mancagnes, les manjak, les 

balantes, par exemple, se retrouvent parfois dans des associations plus larges, à objectif 

                                                        

 

187 Louis Battling Siki: boxeur français d’origine sénégalaise 

188 Blufs, Kasa, Foñi: sous-groupes diolas 



184 

 

 

plus fédéral. C’est le cas, par exemple, des associations avec des projets de logements dans 

la région naturelle de la Casamance, ou encore avec des projets de désalinisation des eaux, 

tel que la FACE (Fédération des associations casamançaises de l’extérieur à l’Étranger) 

ou plus récemment, Action Sud Sénégal. En fait, les gros projets sont souvent accompagnés 

par des associations, plus ouvertes et plus larges donc. Cela ne veut pas dire, qu’elles 

soient mieux structurées. Loin de là, elles peinent souvent à convaincre et à rassembler. 

D’autre part, elles sont plus fermées, dans le sens où, elles se focalisent sur la région, et ne 

s’appesantissent pas forcément sur les migrants et leurs besoins en Europe. En général, ce 

sont des associations transnationales, qui interpellent très souvent trois pays, la France, 

l’Espagne et l’Italie. Il n’est pas dit que la carte migratoire des diolas se résume à ces trois 

pays, loin s’en faut. Les migrants diolas se retrouvent dans pratiquement toute l’Europe. 

Mais à défaut de statistiques bien fiables, il est très difficile d’approcher un chiffre. 

Retenons néanmoins un facteur déterminant qui est celui des relations entre pays d’origine 

et pays d’accueil. Nous remarquons par ailleurs, l’absence de l’Allemagne dans ces projets 

associatifs transnationaux. C’est pourtant un état qui compte une assez importante colonie 

de migrants diolas. Mais nous verrons qu’il y’a plusieurs facteurs qui freinent des alliances 

entre les immigrés vivant dans différents pays européens. Il y’a notamment la question de 

la nationalité d’origine qui va se poser. Mais en plus de cela, nous verrons que selon le 

statut et le poids politique de leurs nouveaux pays, les immigrés auront aussi des rapports 

qui vont beaucoup copier les rapports entre les pays européens où ils résident. 

  



185 

 

 

 

 

 

Figure 7 Itinéraire migrants diolas à l’intérieur du Sénégal 

 

 



186 

 

 

II.1.1 Rôle et importance des associations 

 

La conception de l’association en terre diola renvoie à la filiation. Une association 

est un regroupement de personnes qui ont une filiation paternelle commune et qui ont le 

même territoire : le Village. Nous allons constater au cours de notre analyse que les 

associations diolas, quel que soit leur type, auront pour intérêt commun : le village 

d’origine des membres. 

 

Il y’a plusieurs types d’associations. Nous distinguons les associations qui ont une 

orientation politique de celles à caractère culturel et social. Quoique même les 

mouvements politiques revendiquent des objectifs sociaux. Les associations typiquement 

sportives ne sont pas les plus typiques de la communauté diola. Par contre, les 

regroupements culturels, pour atteindre la frange la plus jeune du groupe, s’investissent 

dans les organisations sportives, notamment à travers des tournois de football. 

 

Il convient de préciser, que la plupart des associations sont accompagnées dans 

leurs projets, par des structures ou organismes qui encouragent la coopération bilatérale. La 

FACE
189

 est accompagnée ainsi dans ses projets, par un organisme humanitaire italien, I 

CARE. Ce genre de projets est assez délicat à analyser. Il y’a certes, une facilité de se 

réinstaller chez soi. Il y’a aussi le fait que les associations encouragent au retour, mais les 

relations entre migrants et locaux sont intéressantes à observer. Ce genre de projets conçoit 

des constructions, qui vont changer la physionomie des villes. Les immigrés vont occuper 

des lots voisins, et dans le long terme, nous allons assister à la naissance de quartiers, voire 

de villes d’immigrés. Comment sera perçue l’arrivée de ces nouveaux ? Mais surtout, il se 

pose le risque d’embourgeoisement de ces migrants qui vont être plus isolés que jamais. Il 

y’a une construction d’une nouvelle classe sociale, que nous ne pouvons ignorer. La 

rupture entre les migrants et leurs parents restés au pays est largement exprimée ici. Il n’est 

pas rare que des immigrés déclarent ouvertement qu’il leur est impossible de cohabiter 

avec les leurs. Cela se comprend mais n’est pas simple à intégrer aussi bien pour les 

                                                        

 

189 FACE : Fédération des associations casamançaises de l’extérieur 



187 

 

 

migrants que pour les parents restés au pays. Ils n’ont plus les mêmes réalités, ni les 

mêmes visions. Mais surtout, ils ont suivi des chemins d’évolution différents. Il est 

également intéressant de noter que ce sont des associations de migrants qui travaillent avec 

des organismes non gouvernementaux et des structures d’aide au retour, ou encore des 

structures qui mènent une politique de maintien des populations dans leurs pays. Nous 

verrons que ces organismes souvent considérés comme des sauveurs dans les villages 

d’origine des migrants viennent en appui à une politique de régulation des migrations. 

 

L’intérêt d’étudier l’immigration, ou plutôt les migrations de ce groupe, réside au 

fait que c’est aussi un groupe plus connu, et donc étudié, dans une migration interne au 

Sénégal et surtout en ce qui concerne l’immigration féminine. La première immigration 

des diolas au Sénégal s’inscrit donc dans le cadre de l’exode rural. Ce phénomène 

concerne les populations rurales, qui rejoignent les grandes villes, dans l’espoir de trouver 

un emploi. Cette forme d’immigration revêt plusieurs formes. Elle a très souvent un 

caractère saisonnier. Les jeunes filles quittent leurs villages pendant la saison sèche, pour 

travailler à Dakar, Thiès et les autres villes du Sénégal, pour revenir chez elles, lors de 

l’hivernage, pour les travaux champêtres. Les diolas et les sérères sont les populations les 

plus concernées par cet exode. 

 

Les raisons de ces migrations, ne sont pas différentes de celles qui poussent les 

gens à quitter leur pays pour un autre. La quête d’une meilleure vie est la base de tout 

déplacement. Les jeunes filles des milieux ruraux partaient en ville, très souvent, pour se 

préparer leurs trousseaux matrimoniaux et soutenir leurs parents. En effet, la sécheresse 

gagnait de plus en plus les terres diolas. Les rizières ne suffisaient plus à nourrir les 

populations. Et de plus en plus, les diolas ont commencé à consommer du riz importé. « La 

terre a commencé à mentir »
190

. 

 

                                                        

 

190 La terre ne ment pas : cette expression diola valorise le travail des champs. Mais avec la sécheresse, le seul travail de 

la terre ne suffisait pas à nourrir les populations. Et la terre a commencé à mentir. 



188 

 

 

Les migrations des jeunes femmes diolas vers les grandes villes sont saisonnières. 

Elles s’inscrivent dans un programme prédéfini. Il n’était pas question d’installation pour 

ces jeunes. C’est un principe bien partagé par les primo migrants. On partait pour travailler 

et revenir chez soi, au village auprès des siens. Il était impensable de s’installer en terre 

migratoire. Les diolas se voyaient comme étant de passage. C’est ce qui justifie que les 

diolas aient très peu investi dans l’immobilier d’abord dans les grandes villes du Sénégal et 

ensuite en Europe. L’idée du retour est fortement ancrée en eux. 

 

Il s’agissait donc pour les jeunes filles parties échanger leurs forces de travail en 

ville, de travailler pendant la saison sèche et de revenir dès les premières pluies pour 

prendre part aux cultures et aux activités du village. Il est important de relever que la vie 

du village était en léthargie pendant ces périodes. Tout était figé dans l’attente des 

vacances qui correspondait au retour des collégiens et des jeunes partis travailler en ville. 

C’est là que prend tout son sens l’organisation des regroupements de jeunes, mais aussi 

l’organisation de la vie du village. Nous en avons pour témoin les récits, des femmes 

parties très tôt à Dakar pour travailler comme employée de maison. Il n’était pas question 

de rester au-delà d’une certaine date pour revenir au village, sous peine d’une amende à 

payer à l’association de leur village. Ainsi, tous les gens valides rentraient pour cultiver et 

soutenir les parents dans les travaux de la terre. Cela s’inscrivait dans un contrat tacite 

entre le village et les émigrés. Les premiers migrants contribuaient ainsi à investir la terre 

de leurs ancêtres
191

, et n’avaient pas cette dette non soldée que les émigrés actuels ont 

envers leurs terres. Il faut dire que des réflexions et des actions étaient menées dans le sens 

de décourager tout abandon du village. Mais nous ne pouvons omettre le fait, qu’il s’agit 

des premiers départs. Ce sont les premières heures de l’émigration, l’attachement à la terre 

natale est donc encore très fort. Les candidats à l’exode ont été façonnés dans un 

environnement, qui a grandement contribué à une identification au village. Il ne saurait y 

avoir une autre terre que le village. Tout autre lieu de résidence ne saurait être que 

temporaire. D’autre part, il s’agit d’une migration interne, donc les modes de déplacement 

sont plus à la portée que s’il s’agissait d’une migration vers l’extérieur du pays. Cela ne 

veut pas dire que les nouvelles migrations soient inscrites dès le départ dans une 

                                                        

 

191 Investir la terre des ancêtres 



189 

 

 

perspective d’installation. Très peu de migrants décident de partir s’installer pour ne jamais 

revenir chez eux. Mais les traditions sont intégrées chez ces populations de telle sorte que 

le retour était systématique. 

Tout était fait pour obliger les éventuels à ne pas rester. Il y’a d’abord une 

éducation qui enracine profondément l’individu sur son terroir. D’autre part, nous l’avions 

spécifié, le village se trouve là où se trouvent des ressortissants de ce village. Et ce, par le 

canal des associations et petits regroupements qui cimentaient des liens entre membres du 

même village et constituaient un rappel des devoirs envers le village. Il y a une sorte de 

micro reconstitution des villages à travers les associations. A ce propos, il y’a eu des 

mouvements de dissuasion très dynamiques qui intervenaient auprès des jeunes femmes 

qui étaient tentées de rester en ville. Ces bandes de garçons se sont surtout fait remarquer à 

Dakar et dans les autres grandes villes du Sénégal, comme Saint Louis, Thiès et Ziguinchor 

où ils ont eu à organiser des rapatriements de jeunes filles vers leurs villages d’origine. Ces 

retours forcés résultaient des actions des organisations sous la tutelle des nouveaux 

fonctionnaires, les « évolués » pour utiliser le terme employé par Vincent Foucher. Nous 

verrons que cette catégorie de migrants interviendra très souvent dans les associations de 

migrants. Ils se sont donné une fonction de régulateur communautaire en terre 

d’immigration. En fait, il y avait parfois des fonctions dans l’organigramme des 

associations réservées au retour des filles. 

 

Le rôle des fonctionnaires ou évolués est très notable dans le milieu des immigrés, 

et plus spécialement dans les associations qu’ils essaieront de contrôler, et ce aussi bien 

dans les villes du nord du Sénégal où on compte une plus forte communauté diola qu’en 

Europe, en France notamment. 

 

Il faut pourtant nuancer ces actions répressives. Les migrations des femmes diolas 

sont différemment perçues au sein du groupe diola. Selon que l’on se situait plus au sud, 

les mouvements des femmes étaient non seulement tolérés mais s’inscrivaient largement 

dans les mœurs. Les retours forcés que nous rapportent Vincent Foucher ont surtout 



190 

 

 

concerné le Bluf, notamment les villages de Diégoune, Kañobon, Balinghor
192

. Les 

témoignages des femmes qui ont vécu les premiers départs vont dans ce sens. Partir 

pouvait être un motif de divorce entre les parents de la jeune fille qui migrait. Les jeunes 

filles profitaient des sorties de leurs associations, à l’occasion d’une séance de culture 

collective, ou de récolte pour fuguer.
193

 

 

Les candidates au départ planifiaient leurs voyages, et profitaient de ces sorties 

collectives alors pour s’en aller à Dakar. La ville faisait rêver. Les échos des primo 

migrantes, leur retour triomphal avec des vêtements et d’autres biens matériels faisait rêver 

leurs camarades, et effaçait la faute commise à l’encontre du village. 

 

Ces fugues étaient chèrement payées par les mères de ces filles. Les fugues sont 

très souvent imputées aux mamans. Ces dernières sont parfois répudiées, à la suite des 

fugues de leurs filles. Nous assistons à des conflits de générations, mais aussi à une remise 

en cause de l’autorité paternelle. Le « mâle » commence à s’inquiéter pour sa position. Il 

n’est plus celui qui décide et dont les décisions font loi. Nous pouvons dire dans ce 

contexte qu’il y’a une forme de rébellion féminine que les « évolués » de Foucher essaient 

de bâillonner. La même question de dévirilisation se posera en Europe. Mais il nous 

semble plus simple de parler de récupération d’une autonomie perdue à la faveur des 

multiples influences culturelles. 

 

II.1.2 Des rapports de genre en changement 

 

En effet, à l’image de beaucoup de sociétés africaines, le groupe diola a une 

organisation fondée sur un partage des tâches qui respecte une division des sexes. Il y’a un 

équilibre, qui, nous le pensons a été perturbé par les influences des cultures colonisatrices. 

                                                        

 

192 Diégoune, Kañobon, Balinghor : villages diolas situés dans le Bluf 

193 Les récoltes et cultures collectives 



191 

 

 

La gestion de l’espace en milieu diola, inclut une connaissance et un respect des divisions 

des sexes. 

 

Il y a les mandings qui ont une autre structure de la société, qu’ils vont transmettre 

en même temps que l’islam aux néo convertis. Ce n’est pas spécifique aux mandings si 

nous considérons toute transmission religieuse comme une autre forme d’aliénation d’une 

communauté ou une sorte de colonisation. Cela implique deux volets : cultuels certes, mais 

aussi et surtout culturels
194

. L’aspect culturel prend de plus en plus le pas, surtout dans 

l’Europe du troisième millénaire (quelque chose manque ici). Dans le cas de l’influence 

culturelle des mandings, nous en voulons pour exemple, la culture du riz en pays diola et 

en pays manding. Les rizières sont une belle photo des divisions des tâches. Les hommes 

diolas cultivent avec le « kajendu » et les femmes repiquent le riz. Ce partage n’est pas 

anodin. Il est une représentation sociale des rôles de chaque groupe dans la société. C’est le 

schéma même de la reproduction en milieu diola. Les hommes avec le « kajendu » font 

« saigner » la terre. Cet outil aratoire est le prolongement matériel du mâle dans les 

rizières. C’est leur fonction d’homme de la famille qui est donc montrée ici. Cela est une 

de leurs prérogatives, comme aussi celui d’utiliser une arme lors des guerres, qui leur 

donnent le droit de faire saigner. Cette complexité n’a pas que des connotations sexuelles, 

mais plutôt reproductives. L’homme est celui qui est habilité à faire saigner, la terre, faire 

saigner la femme et donc faire couler le sang. Le fait de creuser et de faire des sillons qui 

vont recevoir le riz que les femmes vont repiquer, n’est pas sans rappeler l’acte sexuel qui 

a une finalité de fécondation et donc de reproduction. Nous pouvons ainsi comprendre 

l’interdit pour les femmes de travailler dans les rizières familiales lors de leurs menstrues. 

Le sang des menstrues est impur puisque non productives. 

La rizière est une continuité du foyer conjugal. C’est un espace qui assigne à 

chacun son rôle dans la société. Ce partage des tâches dans les rizières est un miroir des 

fonctionnements de ce groupe. Ainsi, quand les hommes occupent les rizières, la gestion de 

l’espace domestique familial est partagée de la façon suivante. Les femmes les plus âgées 

s’occupent de la crèche familiale en prenant soin des plus petits, que chaque jeune mère 

vient déposer avant de partir aux champs, les vieux dans une moindre mesure. La cuisine 

                                                        

 

194 Cultuel et culturel : nous marquons la différence entre ces deux qualificatifs dans les comportements et rites des diolas 



192 

 

 

est généralement assurée par l’une d’entre elles qui sera chargée de nourrir les travailleurs 

en leur portant le repas. Ce qui est intéressant dans ces sociétés présentées comme 

patriarcales, c’est de voir qu’il n’y a pas un interdit formel aux hommes de faire la cuisine. 

Quand toutes les femmes sont occupées aux champs, notamment lors des cultures de mil 

ou d’arachide ou de petit maraichage, les hommes, les plus jeunes principalement se 

chargeaient de faire la cuisine. Nous avons constaté qu’avec les nouvelles religions et 

l’influence des autres cultures voisines, les partages des tâches ont été bousculés. Un 

homme dans une cuisine était moqué. Il perdait son statut d’homme, tout au moins son 

aura masculine subissait une sérieuse entorse. Il n’est donc pas rare de voir les hommes 

diolas, à l’instar de leurs congénères des autres groupes sénégalais avancer qu’un homme, 

« un vrai », n’a rien à faire dans une cuisine. L’urbanisation a accentué ce fait. Les travaux 

champêtres n’existant pas, il est courant de trouver dans une maison, un seul homme, en 

général le chef de famille, qui va travailler et subvenir aux besoins de sa famille, le reste 

des résidents mâles très souvent dans l’attente d’un emploi, ne vont pas aider aux travaux 

domestiques, puisque ceux-ci sont du ressort des femmes. Même si la maitresse de maison 

a un emploi, elle est tenue d’assumer ses travaux domestiques, de veiller sur le bon 

fonctionnement de cette maison. Seules les filles vont aider, les hommes sont exemptés de 

cette corvée. Il est donc normal de croiser plus facilement les hommes dans l’espace 

publique, les femmes étant occupées à gérer la sphère privée. 

 

Ce schéma change dès qu’on arrive dans les villages à forte influence manding. Il 

y’a d’abord l’introduction d’un outil de travail « e baray
195

 », que les femmes utilisent pour 

cultiver les rizières. Ce ne sont plus les hommes qui font saigner la terre, mais les femmes. 

Ils perdent ainsi aux yeux de leurs frères des autres villages diolas, une qualité majeure de 

leur virilité. Il est courant d’entendre les diolas qualifier ces diolas des villages 

« mandinguisés », de paresseux comme des mandings. La femme assume la fonction de 

l’homme de nourrir la famille, dans l’attente de la bénédiction de son époux. Elle devient 

la servante de son époux, qui détient la clé de son paradis
196

. Il y’a une image qui revient 

souvent dans ces narrations, c’est celle des femmes de retour des rizières. Elles viennent 

                                                        

 

195 E baray : outil de culture du riz qu’utilisent les femmes, voir photo dans glossaire) 

196 Selon les croyances de ces diolas, l’homme peut ouvrir ou fermer les voies du paradis à sa femme. Cette dernière se 

mettra en quatre pour mériter son paradis 



193 

 

 

faire la révérence à leur époux qu’elles saluent et remercient. Ce dernier les bénit pour les 

rassurer. Les scènes entre conjoints dans les premières heures de l’islamisation des diolas 

illustrent bien ces croyances. Il arrivait qu’au cours d’une scène de ménage, l’homme dise 

à sa femme : « je vais jeter ta clé ». C’était une sorte de malédiction pour l’épouse 

désavouée. Cela signifiait que son époux était mécontent d’elle et qu’il ne lui ouvrirait plus 

les portes du paradis. Dans des cas comme ça, la femme suppliait et demandait le pardon. 

Elle pouvait même demander des intermédiaires pour aller demander pardon à son mari. 

Mais en filigrane, l’homme en cédant son « kajendu » perd sa qualité de 

reproducteur, puisqu’il ne saigne plus la terre. Il est donc incapable de féconder. C’est une 

forme d’émasculation symbolique de l’homme qui abandonne ses rizières à ses femmes. 

 

L’influence européenne se voyait, quant à elle, d’abord dans l’octroi de rôles 

importants aux hommes dans la société. L’école, même si, elle est théoriquement ouverte à 

tous, a été le premier élément discriminant. Dans les villages diolas, à l’image de l’Afrique 

coloniale, les garçons ont été les premiers à aller à l’école. Dans la distribution future des 

postes de responsabilité, ils seront mieux servis que les femmes, en conséquence. Avec la 

nouvelle donne de la colonisation, les hommes diolas comme la grande majorité des 

hommes africains ont vu leurs prérogatives renforcées. De là à dire que les nouvelles 

puissances les ont avantagés, il n’y a qu’un pas. Les abandons des tâches 

traditionnellement dévolues aux hommes vont beaucoup desservir les traditions diolas et 

les femmes aussi. Avec l’avènement de l’école occidentale, les femmes sont maintenues 

dans des fonctions paysannes. Le savoir est masculin et va être une qualité masculine. Les 

premières femmes intellectuelles vont être confrontées d’ailleurs à cette problématique. 

Etre une femme va être incompatible avec les prédispositions cartésiennes. La question se 

pose encore à l’heure actuelle. Les fonctions généralement dévolues aux femmes sont 

celles d’assistantes mais pas de chefs disposant d’un pouvoir décisionnaire. Le leadership 

féminin est encore très mal accepté. 

 

Il faut également préciser que les intellectuels se sont plutôt adjugés une fonction 

de redresseurs et d’éducateurs qui ne plait pas tout le temps et qui très souvent agace les 

autres membres des associations. Nous avons noté ce point parce que c’est une catégorie 

qui va beaucoup intervenir dans le fonctionnement des regroupements, et leurs créations en 



194 

 

 

contexte migratoire. Nous ne saurions ignorer le fait qu’il y’aie une opposition, voire une 

rivalité entre des évolués et les autres. 

 

Les exemples les plus notables sont, d’abord à Dakar et dans les autres grandes 

villes du Sénégal, où les jeunes évolués ont eu à influer sur les vies des migrants, au point 

de mener une surveillance des migrants. Cela commence d’abord par une prise de 

conscience de la part de ces évolués, et une tentative de partager cette prise de conscience 

avec les autres non évolués. Il y’a ensuite l’infiltration et la prise en charge du mouvement 

pensant des associations de migrants. 

 

Un exemple assez parlant que nous avons rencontré lors d’une réunion de diolas 

migrants en Espagne, édifie cette vision de l’intellectuel perturbateur que les autres 

membres de la communauté ont. Les intellectuels sont qualifiés de faiseurs de troubles. 

 

« Le drame de l’association c’est qu’il y’a trop d’intellectuels. Ils ne prennent 

jamais de postes de responsabilité et ne sont là que pour tout critiquer »
197

. 

 

Cette vision reste encore d’actualité. Il y’a une grande incompréhension entre les 

gens instruits et les autres ouvriers, qui pourtant, ont souvent les mêmes préoccupations de 

développer le terroir d’origine. Tout vient dans la manière d’aborder les problèmes et les 

projets des associations. D’autre part, se pose la question de hiérarchie du groupe, entre les 

intellectuels qui s’estiment plus avertis et les primo migrants qui sont détenteurs d’un 

savoir ancestral. Il y’a en outre d’autres facteurs, comme celui du genre et de l’âge qui 

interviennent dans le fonctionnement des regroupements de migrants. 

Si les migrations vers l’Europe, se sont féminisées avec les regroupements 

familiaux, ce n’est pas le cas avec les migrations internes et les migrations vers la Gambie. 

Il n’est pas rare ou inconcevable pour une femme diola d’émigrer pour chercher du travail 

                                                        

 

197Bilbao Avril 2012 



195 

 

 

et subvenir aux besoins de sa famille. Ceci explique que ce soit l’un des premiers groupes à 

admettre des migrations dites d’aventure de femmes seules. Il convient cependant de noter, 

que c’est une migration souvent facilitée par le fait, que ce sont des femmes déjà, en 

contact avec le monde du travail. Elles ont souvent travaillé à Dakar, avec des européens. 

Ce qui est une formation et un tremplin vers l’Europe. D’ailleurs, la plupart de ces femmes 

sont venues en France, avec leurs employeurs. Il existait donc une migration de travail plus 

discrète déjà. Ces migrations saisonnières ont encore une certaine coloration ethnique au 

Sénégal. Les fameuses « bonnes à tout faire » venues de leurs villages diolas ou sérères 

continuent de nourrir le marché du travail des employées de maison en zone urbaine. 

 

L’église catholique à Dakar a également beaucoup contribué à ces déplacements. 

L’élite sénégalaise passait souvent par l’église, pour recruter des employées de maison. 

C’était un gage de sérieux et d’honnêteté. L’église a une action sociale au sein de la société 

sénégalaise plus discrète et très présente néanmoins. Les transmissions religieuses 

impliquent une grande partie culturelle comme nous l’avons mentionné plus haut. L’église 

catholique n’est pas en reste. L’évangélisation a été faite par des européens, qui ont ainsi 

apporté avec eux leurs civilisations. Il est donc normal, que cette religion soit par 

excellence celle des colons occidentaux. Encore aujourd’hui, cette religion est critiquée par 

certains traditionnalistes, parce que représentant pour beaucoup celle des envahisseurs 

européens. 

 

Des jeunes femmes sous la protection des religieux chrétiens sont formées et 

insérées dans la vie active comme employées de maison. Il est arrivé que des migrantes 

soient amenées par leurs employeurs en Europe, par ce canal. Nous pouvons comprendre 

que ce soit en majorité des jeunes femmes chrétiennes qui soient concernées par ces 

migrations. Les jeunes casamançaises, plus précisément venues du département 

d’Oussouye ont longtemps alimenté le vivier ouvrier des paroisses. Nous ne pouvons 

ignorer les formes de rassemblement sous l’égide de l’église catholique. 

 

La Jeunesse ouvrière catholique (JOC) a permis de regrouper et de suivre de près 

des jeunes dans leur travail de femmes de ménage, ou de « bonnes » selon le terme donné à 

Dakar. Nous aurions pu citer d’autres mouvements comme celui du guidisme ou encore de 



196 

 

 

la jeunesse étudiante catholique (JEC) et de la jeunesse agricole catholique (JAC). Ces 

regroupements de jeunes, sont intéressants dans le sens, où ils ont d’abord permis de 

construire une identité commune, religieuse certes, mais qui revendique certaines valeurs 

qui vont beaucoup faciliter l’insertion de ces jeunes dans le monde du travail, et ouvrir la 

voie à des migrations discrètes à l’image de l’église sénégalaise. Il y’a aussi le fait, qu’il 

y’avait l’aspect évangélisation, qui faisait que certaines congrégations, ont facilité le départ 

vers l’Europe de certains diolas. C’était le cas d’enfants défavorisés qui étaient sous la 

protection de l’église. Les orphelinats au Sénégal sont d’abord catholiques. Nous en 

voulons pour exemple, les orphelinats tenus par les sœurs franciscaines dans les villages 

d’Oussouye et de Kabrousse
198

, dans la région de Ziguinchor. Il faut rappeler que nous 

sommes dans un pays qui, avec les influences des religions et des traditions, interdit 

l’avortement médical. Il y’a donc beaucoup d’avortements clandestins et d’infanticides 

mais pour ce qui nous intéresse, beaucoup d’abandon d’enfants, qui deviennent ainsi des 

pupilles de l’église. Ces enfants ont parfois profité de parrainage dans les pays développés, 

et ont bénéficié des réseaux migratoires de l’église. Les pupilles de l’église ont pu être 

scolarisés grâce à la solidarité chrétienne. 

 

Ce n’est pas spécifique en Afrique ou au Sénégal tout simplement. Le cas le plus 

connu, est celui des femmes philippines. Parmi les pays demandeurs de personnel de 

maison par l’église, l’Italie est bien placée. Il est en effet, bien connu, que pour pallier à 

l’absence de personne disponible pour assister leurs parents âgés, les italiens recrutent des 

migrantes pour s’occuper à domicile de leurs parents âgés. 

 

Nous avons relevé le cas de l’église catholique qui nous a paru bien structurée et 

historiquement bien avancée dans les solidarités envers les plus démunis. Cela n’exclut 

nullement les actions des autres religions. 

 

                                                        

 

198 Orphelinats Sainte Thérèse d’Oussouye et de Cabrousse 



197 

 

 

L’Islam, nous le constatons, va s’exprimer d’une façon différente, dans l’entraide. 

Cependant, nous insistons sur l’église qui à notre avis, a mieux pensé les formes de soutien 

et d’accompagnement des populations et ce, à chaque âge. 

 

En ce qui concerne les premières heures de l’immigration féminine diola en France, 

nous avons rencontré à Marseille, une femme, très tôt arrivée dans le nord de la France, 

seule avec sa fille, en 1958, pour travailler comme employée de maison. Elle est un 

exemple de cette immigration favorisée par l’église dont nous parlions. Son cas est 

d’autant plus intéressant que c’est une femme issue d’un milieu musulman. Mais le soutien 

de l’église va l’amener sur les chemins de l’immigration. C’est aussi une des particularités 

des familles diolas, d’être pluri religieuses. 

 

II.1.3 Les migrations internes 

 

Il est dit, que les populations sénégalaises sont très mobiles. Mais il faut reconnaître 

que cette mobilité est moins exprimée par les ressortissants du sud du pays, et surtout leur 

migration est moins visible. En effet, les conditions climatiques et donc de vie, sont moins 

hostiles que dans la Vallée du fleuve, par exemple. Ces conditions comptent beaucoup sur 

les motivations des migrants et sur leurs projets migratoires. D’ailleurs, les villages les plus 

représentés ou qui, très tôt, se sont lancés dans l’immigration chez les diolas, sont ceux qui 

souffrent le plus de conditions géographiques et climatiques plus hostiles. En même temps, 

nous ne pouvons ignorer le fait que l’immigration peut être aussi une façon d’échapper à 

un quotidien rude, et l’espoir d’un meilleur avenir. 

 

Cela ne veut pas dire, que les autres ne se sont pas intéressés par l’immigration. 

Mais là, le type diffère. L’histoire de ces villages est révélatrice du type d’immigration. 

Les premiers à être scolarisés sont très présents dans les grandes villes du Sénégal. Ils sont 

cadres dans l’administration sénégalaise. Il est intéressant d’interroger l’immigration 

scolaire. Après les indépendances, il y’a eu un flux migratoire d’élèves de la Casamance 

vers Saint Louis et ses lycées techniques. Ils sont surtout concernés par l’émigration 

d’élite, pour leurs études ou pour des formations supérieures. Mais ils sont souvent revenus 



198 

 

 

pour occuper des hautes fonctions. Cela est d’autant plus favorisé que Monsieur Emile 

Badiane,
199

 alors ministre de l'Enseignement technique et de la formation des cadres, aura 

beaucoup favorisé ces migrations scolaires. 

 

Par contre, ceux qui se sont lancés dans l’aventure, ne sont pas dans ce cas. Il est 

courant d’avoir beaucoup d’illettrés dans ce groupe. Ce n’est en outre pas un hasard si la 

plus grande vague d’immigration est celle de la fin des années soixante avec les grèves de 

1968
200

. Il y’ a eu un pic à ce moment, la plupart fuyant un mouvement inédit pour eux. Il 

y’a eu des bouleversements sociaux, qui ont motivé beaucoup de futurs migrants. Mais 

retenons, que les raisons sont d’abord économiques pour eux. Les diolas venus à Dakar 

pour travailler se sont trouvés confrontés à une crise sociale et économique qui les poussait 

à partir. C’est ce qui s’est passé avec la crise des années trente, qui a suscité un vaste 

mouvement migratoire des pays européens vers les Etats Unis. Il y’a eu en même temps, le 

contact avec des groupes plus portés à la mobilité comme les soninkés et les toucouleurs. 

 

Les entretiens avec certains des premiers migrants montrent que les raisons de leurs 

départs sont très souvent d’ordre familial. Ces derniers ont tourné le dos aux leurs, même 

s’ils n’assument pas ce rejet de leurs origines. Ils vont par contre transmettre ce ressenti à 

leurs descendants. Dans le cas de ces étrangers en Europe, on note surtout une sorte de 

malaise lié à leurs origines. Il a fallu attendre les années 80 pour voir la naissance d’une 

quête des origines. Ce retour est du fait des enfants. Généralement, les familles diolas en 

France, sont dans un curieux paradoxe de déni des cultures et de crispation identitaire en 

même temps. Si les parents diolas considèrent que leurs enfants sont étrangers à leurs 

cultures, on ne peut nier que rien n’est fait concrètement, pour les rapprocher ou les 

réconcilier avec la culture d’origine des parents. La plupart d’entre eux, ont connu le pays 

de leurs parents à un âge avancé. Il y a d’autre part, la façon dont leurs parents leur parlent 

de leurs lieux d’origine. Souvent, dans le discours des migrants, le pays d’origine est 

présenté sous une forme assez rébarbative. Il n’est pas rare d’entendre des parents, 

                                                        

 

199 Emile Badiane : ministre de l’enseignement technique et de la formation des cadres du Sénégal en 1960 

200 Crise de 1968 



199 

 

 

envisager d’envoyer leurs enfants au pays d’origine, en guise de sanction. Le bled
201

, pour 

user du terme que les migrants utilisent pour parler de leur pays d’origine, est comme le 

laisse entendre la connotation négative, un lieu où se cristallisent tout ce que les immigrés 

ont voulu fuir. Il traduit les représentations négatives que les migrants se font de leurs 

terres d’origine. Il représente pour certains parents un recours notamment quand ils sentent 

démunis face à leurs enfants, surtout pour les problèmes éducationnels. 

 

Les descendants d’immigrés ont une vision d’un endroit démuni, appauvrie. La 

transmission de la culture est très tardive et très déformée, nous semble-t-il. Cette image 

est en outre renforcée par les images véhiculées dans les médias. L’Afrique est la terre des 

misères par excellence. L’intérêt pour elle ne peut donc qu’être humanitaire. Il est tardif, et 

le lien que les parents souhaitent créer, ne s’exprime que de façon lointaine. Ce qui peut 

expliquer pourquoi les descendants sont moins impliqués dans les associations d’immigrés. 

En effet, le regard des enfants est déjà subordonné par les parents eux-mêmes qui déplorent 

une distanciation de leur progéniture vis à vis des intérêts du pays d’origine. Cet 

éloignement est à noter également dans les familles qui ont migré très tôt dans les grandes 

villes du Sénégal. Leurs enfants se trouvent dans la même situation que leurs frères nés en 

Europe. Ce n’est sûrement pas la seule raison, mais elle est assez importante. 

 

Ainsi, le premier constat lors des assemblées générales, qu’elles soient villageoises 

ou plus large, c’est d’abord l’absence des « nés en Europe » ou « grandi en Europe ». 

Nous ne pouvons ignorer une autre absence qui est celle des ressortissants villageois qui 

ont évolué à Ziguinchor ou à Bignona. Ce fait assez parlant lui-même trahit des relations 

tendues entre ceux-là des grandes villes de la région casamançaise et le village d’origine de 

leurs parents. Il faut noter à ce propos l’existence d’associations de ressortissants de 

Ziguinchor ou de la diaspora de Bignona, comme on peut le voir sur leurs pages facebook 

et les autres réseaux sociaux. Ces derniers désertent en grande majorité les rencontres 

villageoises. Cette marginalité peut s’expliquer d’abord par la proximité entre le village 

des parents et la nouvelle résidence. Il y’a ainsi comme une volonté de se démarquer et de 

                                                        

 

201 Le bled : il désigne le lieu d’origine pour les immigrés. 



200 

 

 

s’urbaniser justement de crainte de se faire absorber par le village très proche. Il faut dire 

que même si pour beaucoup d’entre eux, le village des parents reste un endroit inconnu, il 

reste très présent par les vagues incessantes de nouveaux venus qui viennent s’installer 

chez les pionniers. Bignona et Ziguinchor sont les premières destinations des candidats à la 

migration. Il n’est pas difficile de voir que la capacité d’accueil est mise à mal par la 

violence de l’immigration. Nous usons de ce terme, puisqu’il est souvent perçu comme une 

violation pour les accueillants. Ce qui va fortement impacter les relations entre proches 

issus du même village d’origine. La question de la promiscuité va se poser au fil des 

vagues migratoires. 

 

Les cas de ces villes du sud du Sénégal
202

, sont intéressants dans le sens où ces 

villes posent déjà les problèmes de transmissions et de relève que se posent les migrants. Il 

n’est pas rare de voir déjà des ressortissants de ces villes adopter comme langue de 

communication, la langue du lieu de migration. Cela ne veut pas dire qu’ils ne 

comprennent pas leur langue maternelle. Mais ils endossent par la langue utilisée une 

nouvelle identité. Autrement dit, ils se sont réinventé une autre culture. Certes, l’on ne 

saurait négliger le fait que ce soit des villes de rencontres. Si nous prenons l’exemple de 

Ziguinchor, c’est la ville pluri ethnique et multiculturelle par excellence, au Sénégal. Nous 

incluons la dimension religieuse dans la culture 
203

 ici. Il est donc difficile pour les 

ziguinchorois de rester prisonniers d’une identité qui exclut par la notion de village, les 

apports des autres cultures qu’ils véhiculent souvent de façon inconsciente. 

 

  

                                                        

 

202 Bignona, Ziguinchor 

203 Pour rappel, l’islamisation des diolas est faite par les Mandings. 



201 

 

 

 

 

 CHAPITRE 6 La question de la II.2

transmission de la culture d’origine 

 

La question de la transmission est très souvent abordée, lors des rencontres et 

cérémonies des diolas. Mais elle est très peu testée dans les familles, elles-mêmes. La 

transmission est un point difficile à gérer pour les populations migrantes. On ne peut 

transmettre que ce que nous avons. Dans le cas des diolas, le profil des migrants influe 

largement dans leur comportement vis à vis de leur origine. Il s’agit d’une gestion de sa 

propre histoire d’immigré. Il y’a une bonne partie d’acceptation de sa condition d’immigré. 

Ce statut est attribué à l’individu par le lieu d’accueil, que ce soit en Afrique ou en Europe. 

Le diola qui vient s’installer à Dakar, va rester étranger puisque représentant l’individu 

venu d’un ailleurs moins au contact avec le colonisateur, et donc plus brute. Les 

représentations sont très fortes. L’affirmation identitaire ou le rejet identitaire va intervenir 

suivant l’individu et son acceptation. 

 

D’autre part, nous ne pouvons pas ne pas penser au fait, qu’il n’y a réellement pas 

de politique de transmission, ou plutôt, pas de projet élaboré pour transmettre les cultures. 

Si nous avons pu vérifier au niveau des autres communautés, des méthodes et de véritables 

politiques de transmission, dans ce groupe où les traditions orales ont du mal à se 

perpétuer, ce n’est pas le cas. L’absence d’un griot, dépositaire de l’histoire du groupe, va 

beaucoup desservir les diolas. Il faut cependant nuancer sur ce propos. Le griot diola n’est 

pas issu d’un lignage comme on le trouve dans les autres communautés. Il n’est donc pas 

exempt de travaux et est tenu de subvenir lui-même à ses besoins. Son art est un plus et 

n’est nullement une ressource principale. La figure du griot actuelle chez les diolas, est 

héritée des cultures voisines, comme les mandings. 

Les familles diolas que nous avons suivies, ont pour langue de communication 

principale, le français, pour les migrants vivant en France, l’espagnol pour ceux qui 

évoluent en Espagne et l’italien pour les migrants diolas en Italie. Même si dans ces deux 

derniers pays, l’effort est plus accentué pour apprendre le diola aux enfants nés en dehors 



202 

 

 

du pays diola. Cela peut s’expliquer par le fait, que pour les diolas qui sont dans un pays 

non francophone, il y’a un risque d’exclusion linguistique plus évident. Le Sénégal étant 

un pays francophone, la seule issue pour les diolas italiens, allemands ou espagnols est de 

parler diola, pour pouvoir communiquer avec les parents restés au pays. Ils le 

reconnaissent eux-mêmes d’ailleurs. Une mère de famille diola en Espagne, nous disait 

qu’il était essentiel pour leurs enfants de parler diola, puisque le castillan n’était pas à la 

portée de tous les sénégalais. 

 

Pour revenir à la mobilité des jeunes filles diolas, elle peut être comprise, compte 

tenu des fonctions et rôles sociaux des femmes diolas. Il est d’ailleurs important de voir 

comment s’auto définissent les femmes diolas. Elles revendiquent une autonomie, qu’elles 

ont eue et qu’elles ont à cœur de garder dans un monde moderne, influencé par les 

religions et les philosophies modernes. Elles aiment à rappeler qu’elles ne sont pas des 

victimes, et qu’elles ont plus perdu de leur liberté avec la modernité. Lors de la journée des 

femmes diolas
204

, elles le démontrent dans leurs témoignages sur leurs parcours. La 

plupart, même si elles sont sur le territoire français, par le canal du regroupement familial, 

elles travaillent plus facilement. Elles constituaient déjà au Sénégal, la majorité de main 

d’œuvre des employées de maisons. Cela s’explique, si l’on se réfère à leur histoire. 

D’ailleurs une des icônes des femmes diolas, Aline Sitoé Diatta
205

 a connu l’immigration 

interne et a été docker à Dakar. Ce qui est loin d’être courant chez les femmes des autres 

groupes africains. Mais la question de la transmission, en pose d’autres. On peut les 

résumer, à la conception de ce que signifie, être diola, pour chaque migrant. Que transmet-

on, et que veut-on transmettre ? Il y’a déjà le fait, que chaque personne transmet à son insu, 

des valeurs de par son mode de vie. La première chose, que les enfants reçoivent de leurs 

parents dans ce cas de figure, c’est leurs angoisses et un certain sentiment d’insécurité. La 

plupart des gens qui ont tardivement découvert le pays de leurs parents ou qui ne le 

connaissent tout simplement pas, avancent la raison de l’insécurité. Elle est liée d’une part, 

à l’irrédentisme en Casamance, qui a débuté en 1982. Cette crise politique, avec le 

                                                        

 

204 Journée des femmes diolas en France initiée depuis mars 2010 par BODIAN 

205 Aline Sitoé Diatta : prêtresse diola du village Cabrousse. Son cas est sujet à débat. Elle est considérée comme l’arbre 

qui cache la forêt. Des femmes détentrices de « bœkin » sont légion chez les diolas. Ce qui leur confère un certain 

pouvoir et casse la vision de femme africaine opprimée véhiculée par certains spécialistes du genre. 



203 

 

 

concours des médias a beaucoup d’écho à l’étranger, au niveau des migrants. Il faut aussi 

savoir, qu’en ce qui concerne ce problème, il est attisé par le fait, qu’il y a, puisqu’ on parle 

d’association, l’aile extérieure du mouvement MFDC (Mouvement des forces 

démocratiques de Casamance)
206

, qui fonctionne comme une grande association, avec ses 

membres et ses sympathisants. Ce sont les mêmes personnes que nous retrouvons, dans 

différentes autres associations. Ce qui peut créer un sentiment de suspicion, d’autant plus 

que tous les membres n’affichent pas toujours leur appartenance au mouvement. 

 

Il est ainsi courant, de voir les migrants partir en Casamance, sans prévenir de peur 

d’attirer l’attention sur eux. Il semblerait que la prudence recommande de partir 

discrètement. Il y’a la crainte d’être la cible de coupeurs de route. Nous comprenons, que 

les parents souhaitent mettre à l’abri leurs enfants, en les éloignant de chez eux. Cette 

question de l’insécurité n’est pas franchement abordée lors des entretiens. Elle apparaît 

comme un conseil ou une mise en garde. 

 

La deuxième forme d’insécurité, est plus subtile et moins exprimée. C’est peut-être 

la plus réelle pour les migrants diolas. C’est le fait que les migrants sont déconnectés des 

réalités de leurs pays d’origine. Ils se sont réapproprié les préjugés qui circulent en pays 

étrangers et qui font de l’Afrique, un continent obscur et mystique. En dehors des questions 

d’hygiène, les crises familiales ont un écho dans ces méfiances vis à vis d’une famille 

restée au pays, et qui serait un danger permanent pour l’immigré et ses enfants. Ce qui 

nous fait repenser, à cet homme originaire d’un village diola du sous-groupe bluf
207

, 

résidant à Dakar, qui soutenait l’hypothèse que les diolas ont travaillé l’imaginaire collectif 

et ont fait de sorte de cultiver une peur pour empêcher un éventuel retour de ceux qui sont 

partis. L’émigration serait encouragée pour régler les questions de distribution des terres. 

Nous ne sommes plus à l’époque, où il suffisait d’envahir un autre village, pour spolier ses 

habitants de leurs terres. Des questions d’héritage commençaient à se poser, pour les 

familles, avec l’augmentation de la population villageoise. Or, le fait de partir, apportait 

                                                        

 

206 MFDC, aile extérieure : Mouvement des forces démocratiques de la Casamance 

207 Dakar janvier 2012 



204 

 

 

une solution à cette question épineuse. Un immigré qui rentre est en droit de réclamer sa 

rizière, sa terre. Cela signifie, non seulement un problème d’autosuffisance alimentaire, 

mais aussi, un problème d’occupation de l’espace. Il faut néanmoins souligner le fait que la 

gestion des terres chez les diolas reste communautaire. En général, on a un droit d’usufruit 

des terres. Ce mode de fonctionnement est encore vrai à ce jour même si la notion de terre 

privée est entrée dans les pratiques. La terre reste certes « privée ». Mais en général, les 

familles ne cultivent que suivant leur besoin et le reste est prêté aux autres membres de la 

communauté. Cependant, la question du retour pose de plus en plus de problèmes, surtout 

avec l’acte 3 de la décentralisation
208

. 

 

II.2.1 La quête de l’espace 

 

D’ailleurs, cette question est si importante, que nous voyons que, beaucoup de 

diolas partent, non seulement en Europe, mais aussi vers des terres plus généreuses et, si on 

peut dire, plus libres. C’est le cas des terres de Karones dans l’arrondissement de 

Kafountine. Des villages entiers sont recréés, avec des gens qui se réclament toujours d’un 

autre village. Ils continuent à contribuer, au même titre que les autres migrants des grandes 

villes du Sénégal ou d’Europe, au développement de leur village. Nous constatons un 

phénomène classique de pionniers ou de grands conquérants. La zone de Kafountine est 

occupée par des retraités, des émigrés de retour ou encore par des jeunes au chômage. Un 

ancien émigré en France revenu s’installer à Birassou
209

, disait qu’il fallait investir la terre. 

Celle-ci n’est pas ingrate et rendait tout ce qu’on lui confiait. Pour reprendre une 

expression très utilisée par les diolas dans les meilleurs moments de la riziculture, « la 

terre ne ment pas ». Il faut cependant préciser que la notion d’appartenance au village, 

reste plus que jamais forte dans ces nouvelles implantations. Lors de nos visites dans cette 

zone en janvier 2012, nous avions constaté, cette identification au sein des plus jeunes, qui 

se présentaient comme étant d’un village bien déterminé, et non comme étant du village 

d’adoption. Cette zone est connue comme étant un territoire Karone. Nous pouvons 

                                                        

 

208 Acte 3 de la décentralisation : c’est la refondation majeure de l’action territoriale de l’Etat à travers le projet de 

réforme dénommé « Acte III de la décentralisation ». Il date de janvier 2013 

209 Birassou : Village de la commune de Kafountine 



205 

 

 

observer le fait que les nouveaux résidants sont les premiers à se considérer comme des 

étrangers. Il est vrai que la terre d’accueil et les nouveaux arrivants appartiennent au même 

groupe, et sont régis par les mêmes règles de vie et les mêmes lois. Il n’y a de fait pas de 

parallélisme entre la résidence et l’appartenance à une terre. Les diolas résidant hors de 

leurs villages d’origine seront les premiers à se positionner et à se comporter en étranger, 

même si le lieu de résidence est une terre diola. Ce statut d’étranger est encore plus marqué 

dans ce cas précis. Puisqu’ il s’agit néanmoins d’une migration nouvelle, et qui, au fil des 

générations, pourrait, à l’image des autres migrations plus anciennes, s’intégrer totalement 

dans les populations autochtones. Mais cette absorption dans leur nouvel habitat est 

difficile dans le sens où l’appartenance est d’abord rituelle. La société diola étant 

virilocale, l’identité est définie par le « kareng 
210

» du père. La proximité géographique 

favorise un enracinement. Ainsi, on constate que les gens à l’image des migrants en 

Europe, s’identifient par leur village, dans ces nouvelles terres. C’est un territoire divisé en 

plusieurs villages frontaliers. Les diolas se réunissent suivant les événements, dans un 

village, chez un des leurs, pour décider de leurs participations aux projets de leur localité 

d’origine. Nous avons pu rencontrer au village de Djannah
211

 des ressortissants du village 

de Baïla, lors d’une réunion de préparation du Maouloud
212

 dans leur village d’origine. 

C’est dire donc, que quel que soit son lieu de résidence, le migrant existe au gré des 

événements et contribue à la vie du village de ses ancêtres. 

 

On peut aussi penser que ce travail sur l’imaginaire collectif a des conséquences sur 

le migrant lui-même. Puisque celui qui est parti se retrouve dans une position de perte de 

repères si profonds qu’il ne peut plus se penser dans un collectif l’incluant dans son lieu 

d’origine. Il n’est pas impossible que ce soit un mécanisme de défense face à l’inconnu que 

représente le village des parents. 

 

L’occupation de l’espace demande une stratégie, et s’invite dans les regroupements 

associatifs. Lors des grands événements, rencontres et réunions, nous pouvons observer les 

                                                        

 

210 Kareng du père : bois sacré du patrilignage 

211 Djannah : village de la commune de Kafountine 

212 Maouloud : commémoration de la naissance du prophète Mohamet par les musulmans 



206 

 

 

différentes stratégies pour occuper l’espace et peser sur les décisions. Les fonctions 

dévolues aux uns et aux autres sont respectées suivant la manière dont ils ont été adoubés. 

Il y’a ceux qui se proposent et qui vont demander à être désignés, et ceux qui vont être 

choisis. Entre les deux, nous constatons un respect des fonctions qui est différent de la part 

des autres membres, mais aussi une défiance plus ou moins ouverte de la part des autres 

candidats potentiels. La reconnaissance d’un individu par le reste de la communauté n’est 

pas sans poser la question de l’acceptation de l’autorité dans cette communauté. Le fait de 

se proposer équivaut à se mettre en avant dans une société qui n’accepte pas les 

affirmations individuelles. L’homme est pensé dans un système identitaire que constitue 

son village. Il ne peut s’en extraire pour occuper une place qui ne lui est pas attribuée par 

ses pairs. S’adjuger un rôle ne saurait être bien vu chez les diolas. 

 

Les religions ne sont pas en reste dans la gestion des migrations. Elles influent 

chacune, à sa façon dans ces phénomènes, en les accompagnant très souvent. 

 

Le rôle de l’église catholique dans l’immigration n’est pas à négliger, comme nous 

l’avons déjà mentionné. Le phénomène existe d’ailleurs toujours, avec les nouvelles 

églises pentecôtistes par exemple, qui ont pris le relais. 

 

Cette migration s’est redéployée en Europe, tout en se masculinisant, de plus en 

plus. Nous trouvons ainsi une forte communauté de diolas ailleurs en Europe, notamment 

en Italie, en Espagne, au Portugal, en Allemagne, aux Pays Bas. La France concentre la 

plus forte colonie, suivie de l’Italie. L’immigration diola peut être vue sous un angle 

villageois. Nous trouvons ainsi des gros villages présents dans certains pays, et d’autres 

moins. Au niveau de la France, la plus grosse communauté actuelle se trouve être celle 

issue du village de Mandégane
213

, situé dans le Bluf. Il faut cependant souligner que ce 

village a une longue histoire migratoire, et donc représente l’exemple, par excellence de 

l’immigration diola. Les mouvements migratoires se sont construits à la faveur des études 

coraniques. Ce village, Mandégane, a été très tôt islamisé, et à ce jour reste le village 

                                                        

 

213 Mandegane : village diola du sous-groupe bluf 



207 

 

 

religieux par excellence. Ceci a été encouragé par un érudit de ce village, Arfang Kémo 

Sagna
214

qui continue d’influencer la vie des gens de Mandégane. Ce terroir reste celui qui 

reste replié sur lui-même, l’endogamie étant fortement recommandée par ce chef religieux. 

Nous reviendrons sur cet aspect en étudiant les échanges entre diolas, surtout en contexte 

migratoire. Cette endogamie se retrouve, curieusement de façon assez subtile, dans les 

relations entre les diolas à l’étranger. 

 

Les migrations de Mandégane, ont d’abord intéressé Lambert dans « Longing for 

Exile »
215

.Le désir d’exil souligne l’aspiration des diolas à chercher fortune dans d’autres 

contrées supposées plus accueillantes. 

 

A l’image des grands mouvements de la vallée du fleuve Sénégal, ce grand village 

est un lieu de départ. Il a une tradition migratoire. Ces migrations se sont construites avec 

les études coraniques d’abord. Il est difficile de ne pas faire de comparaisons avec les 

réseaux migratoires catholiques. Les diolas de cette localité présents en France sont venus, 

en passant par le Maghreb, par où ils sont passés pour les études islamiques. La Tunisie est 

une étape importante dans leur parcours migratoire. Il y’a eu beaucoup de diolas qui sont 

passés par le Maghreb. Les étudiants arabisants constituent une bonne partie de cette 

catégorie de migrants. Ils ont commencé pour la plupart, avec les frontières poreuses dans 

les années soixante-dix à quatre-vingt, par des vacances chez des proches ou des jobs d’été. 

Au fur et à mesure, le projet de s’installer se fait et se réalise. 

 

Nous avons mentionné plus haut, l’influence d’un chef religieux de ce village, 

Arfang Kémo Sagna. Ce dernier a beaucoup favorisé les études islamiques au détriment des 

études laïques, dans son village. Cela explique pourquoi, la forte communauté présente en 

France est dans une grande majorité analphabète. Nous parlons bien entendu, des premiers 

migrants. Il faut également préciser qu’il s’agit d’illettrisme dans les études françaises, ou 

laïques. Dans un autre registre, ils sont considérés comme des érudits. C’est celle qui 

                                                        

 

214Arfang Kemo Sagna: Chef religieux du village de Mandégane 

215 Longing for Exile/Michael Lambert 



208 

 

 

s’occupe, par contre des affaires religieuses des diolas musulmans en France. Il convient 

cependant d’aborder cette étude, en esquissant l’ethnographie de la communauté diola. 

Il est plus pertinent de parler de migrations au pluriel que d’une immigration. La 

complexité des immigrations diolas impose une grille d’analyse plus pointue des 

déplacements des personnes. 

 

Pour revenir à la typologie des groupes diolas en France, nous pouvons revenir sur 

leur présence dans l’hexagone. Ces populations se trouvent principalement en Ile de 

France, dans une grande majorité. Marseille et Bordeaux comptent également une grande 

présence. Nous les avons répertoriés en Normandie, principalement à Evreux. La région 

Rhône Alpes, notamment Lyon et Grenoble, sans être ignorée par les diolas, n’est pas la 

plus attractive pour ces diolas. La Côte d’Azur est très peu représentée. Nous avons pu 

recenser cependant quelques familles à Nice. Le choix des lieux de migration sont les 

mêmes qu’on retrouve dans les autres groupes. Il y’a toujours une préférence pour des 

villes où il y’a déjà des connaissances. Mais ce qu’on peut observer c’est le fait que les 

villes portuaires comme Marseille et Bordeaux sont des choix privilégiés. La capitale, et sa 

banlieue, du fait des opportunités de travail concentrent logiquement beaucoup 

d’immigrés. 

 

Remarquons qu’il est difficile de faire des statistiques sur les migrants diolas. Cette 

absence de chiffres résulte une certaine négligence dans le suivi des registres associatifs. 

En même temps, tous les ressortissants, n’étant pas des membres actifs, leurs noms peuvent 

ne pas figurer dans les listes associatives. Les cahiers ne répertorient que les cotisations. 

Les gens qui ne cotisent pas, ne sont donc pratiquement jamais recensés. Il n’y a en outre 

pas de recensement ethnique, ce qui ne facilite nullement des statistiques. La France est 

résolument contre toute forme de catégorisations officielles. Le débat sur les statistiques 

ethniques continue. 

 

II.2.2 Les divers sous-groupes diola 

 



209 

 

 

D’autre part, les diolas forment des sous-groupes, que Louis Vincent Thomas avait 

déjà classés. Il n’était pas aisé de les suivre. Ces sous-groupes se retrouvent plus accentués 

en France notamment. Nous avons eu par moment l’impression, d’avoir affaire à des 

groupes ethniques différents. C’est là où la construction ethnique prend tout son sens. 

Prenons l’exemple des diolas Kasa et des Foñi, ou encore des Bandials. Ces trois entités ne 

se retrouveront pas facilement dans une même cérémonie. Cela part d’une différence de 

conception et de philosophie. Qui est diola et qui ne l’est pas ? La question de 

l’acculturation, ou encore de l’islamisation et les autres influences, est sous-jacente ici. 

Nous avons d’un côté des diolas qui sont plus en contact avec d’autres cultures et qui ont 

très vite adopté des us et coutumes des autres. C’est le cas, par exemple du Foñi et dans 

une moindre mesure du Bluf. Il y’a de fait, une transposition des rivalités entre les deux 

pôles, Bluf et Foñi. D’un point de vue numérique, le Bluf prend domine déjà assez 

largement. 

 

D’un autre côté, nous avons des diolas radicalement attachés à ce qu’ils considèrent 

comme typiquement diola. Ce sont généralement les diolas Kasa et les diolas bandials. Ils 

sont situés plus au sud et sont frontaliers de la Guinée Bissau. Ces derniers considèrent que 

les autres diolas musulmans ont plus ou moins renoncé à leur identité diola, en adoptant 

l’Islam ou le Christianisme. La conséquence logique, c’est qu’il y a un abandon, des 

« ukin
216

 » par exemple. D’ailleurs, ils appellent les diolas islamisés, des mandingues, en 

référence aux responsables de leur islamisation. Les transformations dues au temps, 

combinées aux migrations des diolas, ont recréé d’autres valeurs, qui de ce fait, ont créé 

d’autres relations. Nous pouvons noter par ailleurs, que les religions dites révélées, ont 

beaucoup contribué aux divisions internes aux diolas. Les rapports à la religion diffèrent de 

même, selon qu’il s’agit de l’islam ou du christianisme. Nous avons souligné une forme de 

stigmatisation des diolas islamisés par leurs parents qui sont au sud, vers la Guinée Bissau. 

Cette défiance est réciproque. Mais ce qui est intéressant, c’est que ce rejet de la religion 

musulmane se justifie par le fait, qu’elle s’oppose à des symboles forts de la spiritualité 

diola, tel que le « bunuk 
217

» – le Bukut et le porc. Nous ne pouvons que nous attarder sur 

                                                        

 

216 Abandon des « ukin » 

217 Bunuk : vin de palme 



210 

 

 

ce qui est actuellement considéré comme les fondements de l’identité diola. Il n’est pas dit 

que la religion catholique soit plus tolérante vis à vis des religions traditionnelles. Nous 

avons d’ailleurs mentionné à ce propos, les cas des villages chrétiens de Sutu
218

. Ces 

derniers ont beaucoup rejeté les traditions, les jugeant incompatibles avec leur nouvelle foi. 

 

Comme dit dans l’introduction, nous avons axé notre sur les diolas à travers leurs 

associations. Le travail de fond se faisant donc au niveau associatif, les recherches se sont 

plus accentuées en Île de France, Marseille, Bordeaux, Evreux et Lyon. 

Nous avons insisté sur ces villes, compte tenu de l’importance de la présence des 

migrants dans ces lieux. Les modèles associatifs sont pour ainsi dire intéressants à analyser 

et sont un bon indice d’évaluation des relations internes aux groupes, et nous permettent 

d’étudier la sociographie et la sociologie des immigrés diolas. Les associations constituent 

une matrice idéale pour suivre les interactions entre membres d’un même regroupement. 

 

L’objet de cette thèse est dans un premier temps d’étudier les rapports de pouvoirs 

qui se révèlent au sein des associations, d’une façon générale. Le choix de se focaliser sur 

les associations se justifie par le fait, que ce sont les lieux par excellence, qui permettent de 

suivre les populations à étudier. En effet, les diolas, peut-être du fait d’une absence de 

centralisation des pouvoirs et donc d’une absence de hiérarchisation de la société en 

question, ne se retrouvent que lors d’événements ou de circonstances particulières. Les 

associations jouent ainsi une fonction régulatrice et fédératrice chez les diolas. Elles sont 

de ce fait un creuset de passions, de frustrations, et surtout révélatrices des projets et 

parcours migratoires des uns et des autres. Il nous apparaît qu’il y a plus une négation du 

pouvoir, une sorte de nivellement par le bas, plutôt qu’une absence de pouvoir. Il est très 

présent, voire omniprésent, comme nous avons pu le constater dans les associations de 

ressortissants de villages et dans les événements où se déroule un véritable jeu de pouvoir. 

 

                                                        

 

218 Sutu a renoué avec le Bukut en 2010  



211 

 

 

II.2.3 Pourquoi migrer ? 

 

Les précédentes études dont nous avons connaissance sur les diolas, insistent sur les 

migrations saisonnières des femmes diolas du sud du Sénégal vers les grandes villes du 

nord, principalement. Ces chercheurs ont beaucoup analysé les raisons et les conséquences 

des déplacements saisonniers des diolas. Jean Martin Coly, dans sa thèse sur les diolas à 

Bordeaux, s’est beaucoup questionné sur l’immigration des diolas en France. Les 

conséquences de ces migrations sur la riziculture ont été étudiées par Lamine Diédhiou 

dans Riz, symboles et développement chez les Diolas de Basse-Casamance. 

 

Nous ne pouvons faire ce travail sans nous interroger sur les raisons de migrer. 

Pourquoi on part ? Plusieurs réponses peuvent être proposées. Mais elles diffèrent selon les 

individus, les peuples et les périodes. L’histoire des peuples diolas a beaucoup influé sur 

leur migration. 

 

On pourrait aussi s’intéresser sur les histoires des migrants, sur les récits de leurs 

parcours et vies. Il est intéressant d’observer ces populations, leurs habitations, leurs 

professions, mais aussi leurs habitudes associatives. Nous constaterons que hormis les 

étudiants, la grande majorité des migrants est arrivée à la suite d’un échec ou à cause d’un 

chômage. Très peu d’entre eux ont quitté un emploi régulier pour rejoindre l’Hexagone. 

Cette typologie des populations migrantes diolas fait ressortir deux groupes, en dehors des 

femmes qui sont pour la plupart dans le ménage. Les villages de Mandégane et de Suelle 

qui sont parmi les précurseurs en migration diola, comptent beaucoup d’ouvriers 

boulangers. Ces derniers travaillant surtout la nuit, ce sont donc des gens que nous 

retrouverons très peu dans les activités associatives. Nous ne pouvons cependant pas parler 

de niche ethnique, puisque nous n’avons pas pu rencontrer d’entreprise ou de structure 

diola qui fédère ces boulangers. D’autre part, nous n’avons connaissance d’aucune 

politique, qui viserait à soutenir ces activités, ou encore à favoriser les maisons de ces 

diolas. Lors des événements des diolas en France, par exemple, il n’y a pas de commande, 

à l’image des autres groupes ethniques, auprès de ces boulangeries. Il y’a véritablement ici, 

une relation à distance, et un soutien plutôt superficiel et virtuel. Nous avons relevé un cas 

qui nous semble parlant. Le concours de la meilleure baguette de Paris a été remporté deux 



212 

 

 

fois par un jeune descendant d’immigré, Djibril Bodian en 2010
219

 et en 2015
220

. Il faut 

souligner que ce lauréat est fils de boulanger aussi. Ce qui n’a pas été un avantage à un 

quelconque encouragement. Le seul soutien visible, a été un sentiment de fierté partagé par 

l’ensemble de la population diola en France. L’ouverture de la boulangerie de ce jeune, n’a 

nullement été encouragée par un quelconque soutien matériel des parents diolas en France. 

C’est à l’image de la société diola qui est très fondée sur le mérite individuel. Il n’y a pas 

d’action collective destinée à propulser une personne en particulier. Tout est pensé pour la 

collectivité. L’individu est nié et ne saurait donc s’appuyer sur un appareillage sociétal 

pour se réaliser individuellement et en dehors de son groupe. Le rejet d’une suprématie en 

dehors de celle des « ukin » est manifeste. Dans ce contexte migratoire, les nouvelles 

religions ont pris la place des « ukin ». 

 

Deux types se sont dégagés au cours de notre analyse : les associations générales, 

qui ne sont pas des regroupements qui ciblent une ethnie, que l’on peut trouver dans les 

villes où il n’y a pas une forte présence diola, comme Lyon, Grenoble par exemple, et les 

associations ethnicisées que l’on trouve surtout en Île de France. Il y’a une subdivision qui 

intervient dans ce découpage, par ailleurs. Les associations sont souvent régionales. La 

Casamance est mise en avant dans ce type de regroupement. Les associations villageoises, 

plus courantes et plus nombreuses sont en concurrence avec d’autres associations qui se 

veulent fédératrices. Ces associations réunissent des diolas originaires de villages 

différents, et de ce fait réveillent plus facilement les rivalités entre individus. Ces rivalités, 

qui souvent sont alimentées par les histoires des villages, de leurs implantations, des terres, 

sont exacerbées par les réussites ou échecs des projets migratoires. Les programmes de 

coopérations viennent s’y ajouter et constituent un moyen d’expression des enjeux de 

pouvoirs. Il serait judicieux de cerner les enjeux de pouvoir en question. Il y’a certes les 

motivations affichées des ressortissants de chaque village, qui ne sont rien d’autres que les 

                                                        

 

219 http://www.lexpress.fr/styles/saveurs/la-meilleure-baguette-de-paris-est-dans-le-

18e_857424.html 

220 http://www.lexpress.fr/styles/saveurs/la-meilleure-baguette-de-paris-2015-est-le-

grenier-a-pain_1665589.html 



213 

 

 

objectifs que l’on retrouve sur les statuts de chaque association de village ou association 

inter villageoise. Mais au-delà, il y a les objectifs non-dits de chaque individu, au sein de 

ces regroupements. Ces motivations sont souvent révélatrices des idéaux de chacun, du 

besoin d’exister de chaque personne. Cela nous ramène, à faire une brève analyse sur la 

conception de l’individu chez les diolas. Qu’est ce qui fait d’un individu une personne chez 

les diolas ? Qu’est ce qui en fait un membre du groupe ? Les réponses à ces questions ne 

sont pas évidentes. Mais retenons, qu’elles sont à la base de l’engagement d’un individu. 

Etre du groupe et ne pas perdre sa place. Ces réponses ne peuvent résulter que d’une étude 

plus approfondie ou de la mobilisation des résultats des travaux anthropologiques sur les 

diolas. Les rituels, les us et usages peuvent nous aider à définir la personne diola. Cette 

définition doit, en outre inclure de nouveaux facteurs, tel que la résidence, ou encore les 

déplacements des personnes, les facteurs politiques. 

 

La définition du diola donne un aperçu de sa conception de l’humanité. Être, c’est 

avoir la capacité de comprendre pour les diolas. On aurait pu se contenter de cette analyse 

linguistique. Mais ce serait ignorer la richesse culturelle et philosophique diola, et par 

extension casamançaise. Faut-il le rappeler, les sociétés diolas ont largement puisé dans les 

autres cultures voisines. 

 

La philosophie diola, est d’autant plus difficile à aborder, qu’elle tourne autour du 

« ñiñi ». Ce terme qui se traduit littéralement par « interdit » en diola revient dans tous les 

actes de la vie quotidienne et n’a pas facilité nos recherches. Mais il nous apparaît 

réducteur de s’arrêter à cette notion d’interdit. C’est surtout et plus un concept qui permet 

de réguler et de rythmer la vie quotidienne. Françoise Ki Zerbo, dans Les Sources du droit 

chez les diolas dit que « l’interdit est une manière de dire l’unité du visible et de 

l’invisible
221

 ». L’interdit est un déterminant de la société diola. C’est le fondement même 

de la société diola Ce terme porte en lui toutes les règles et tous les modes de 

fonctionnements de cette société diola. Ce terme voudrait aussi dire –avoir ou ne pas avoir 

le droit- une sorte de socle du droit diola. Le diola quand il s’entend répondre : « ñiñi » ne 

                                                        

 

221 Françoise Ki Zerbo, Les sources du droit chez les diolas 



214 

 

 

va pas s’arrêter à l’interdiction, mais à ce qui a engendré l’interdit et quelles en sont les 

conséquences s’il lui arrivait d’enfreindre le « ñiñi ». Il est conscient que faire une entorse 

aux règles et les conséquences qui en découlent, n’engagent pas que lui, mais c’est toute sa 

descendance qui sera prise en otage par une dette rituelle difficilement solvable notamment 

dans le cas d’interdit lié « aux croyances mystiques. Cette dette est liée à la terre et 

contribue à ancrer davantage le diola dans son terroir. Il lui est ainsi difficile de s’échapper 

de sa contrée, parce que le diola a un rapport à son terroir très fort, et en conséquence de 

son identité. 

 

Qu’est ce qui fait l’identité d’une personne ? L’identité construit la société et en est 

le socle. Elle intervient dans l’appartenance de la personne à sa société. S’identifier à une 

société est d’autant plus important chez les immigrés diolas, et plus encore chez leurs 

descendants, que cela pose inévitablement la question de l’intégration. La question « qui 

suis-je ? Cela est vrai surtout pour les descendants et dans une moindre mesure pour les 

immigrés eux-mêmes puisque pour la plupart arrivent totalement constitués et construits 

socialement ou culturellement…)» est récurrente chez les immigrés et leurs enfants. Cette 

question apparaît en filigrane dans les politiques sociales au sujet de ces personnes. Elles 

mettent l’accent sur une crise ou plutôt un conflit de repères chez les étrangers. Cette crise 

est d’autant plus accrue que les gens réagissent différemment face à cela. Nous ne pouvons 

manquer de souligner les problèmes de transmissions de cultures et de valeurs qui 

reviennent dans les débats avec tous les acteurs concernés. Les communautés et les 

personnes étrangères ou pas dans une certaine mesure abordent différemment le sujet de 

transmission selon leur rapport envers leurs cultures. Nous reviendrons plus largement sur 

cette question. 

 

Cette étude posera donc en toile de fond la question de la construction identitaire 

chez les migrants diolas. Elle aura l’intérêt de suivre les évolutions et les parcours 

migratoires des diolas en France. 

 

  



215 

 

 

 CHAPITRE 7 : Dynamique migratoire II.3

 

Les phénomènes migratoires ne sont pas un fait récent chez les diolas. Certes, il n’y 

a pas une très grande littérature ou encore beaucoup de recherches sociologiques sur la 

question, comme on en trouve pour l’immigration de la Vallée du fleuve Sénégal, par 

exemple. Mais les mouvements de populations ont accompagné l’évolution des groupes 

diolas, et font donc partie de l’histoire diola. Nous avons pu les situer très tôt. Elles 

participent dans les constructions et histoires de ces populations. 

 

Les migrations des diolas ont revêtu plusieurs formes différentes. Il faut souligner 

que leur mobilité n’est pas récente. Il y’a eu plusieurs types de migrations. Mais si les 

diolas ont commencé à se déplacer très tôt, leurs migrations étaient surtout temporaires et 

obéissaient à des règles très strictes. En fait, la discrétion de l’immigration diola s’explique 

par son caractère individuel d’abord. C’est un projet individuel et non collectif, comme on 

le retrouve dans beaucoup d’autres groupes voisins. Il faut cependant distinguer 

l’immigration telle qu’on la conçoit actuellement, du bannissement ou de l’exil. Ce sont 

des mouvements migratoires, même si nous ne pouvons ignorer leur caractère forcé. Ces 

deux cas existent dans la société diola. 

 

Le bannissement est l’action de bannir, d’exclure un individu d’un groupe ou d’une 

communauté. 

Il résultait très souvent d’une transgression de l’individu aux règles sociétales. De 

ce fait, il était exclu de sa société d’origine. 

Dans la société diola traditionnelle, le bannissement s’inscrivait dans un rituel qui 

en dessinait les contours et le régularisait. Il y’a eu quelques exemples de bannissements 

qui sont difficilement abordés. Le bannissement peut revêtir différentes formes. Il y a une 

sorte de mise en quarantaine à l’intérieur d’un même village. Le « banni » est dans ce cas, 

plutôt un réfugié. Ce dernier va trouver protection dans un autre quartier, et suivant les 



216 

 

 

raisons de son déplacement, il changeait d’identité 
222

 Les cas plus fréquents de cette forme 

de bannissement, concernent des gens qui voulaient fuir l’autorité coloniale, à la suite 

d’une faute commise à son encontre. Il ne s’agit pas de bannissement au sens propre du 

terme mais plutôt d’une fuite de l’autorité coloniale. Cette fuite peut survenir aussi, à la 

suite d’une offense ou d’un conflit au sein de son quartier d’origine. On pourrait définir ce 

type de bannissement comme un exil. 

Mais ce qui définit réellement le bannissement, c’est quand l’individu est éloigné 

de son terroir d’origine, avec une rupture intégrale des liens avec les siens. Ce 

bannissement va s’étendre sur sa descendance, puisqu’il ne sera plus enraciné dans sa terre 

de naissance. Il ne pourra plus jouir de quelconque droit lié à son identité d’origine. Ce 

sujet assez difficile à traiter n’est pas facilement abordé, et les questions relatives à ce 

phénomène sont rejetées. Le bannissement pur est très rare en milieu diola. C’est la 

sanction suprême. 

 

Quant à l’exil, même s’il est volontaire, il survenait à la faveur d’un désaccord entre 

l’individu et les siens. L’exemple qui nous est donné est celui de MG du village de Baïla, 

et qui est encore raconté dans ce village. MG, un jeune homme, se serait exilé, parce que 

ne pouvant vivre librement son amour avec celle qu’il aimait. Les interdits liés à la 

consanguinité le privant d’épouser sa cousine, cet homme « MG
223

 », ayant prévenu ses 

parents, serait parti en Europe, plus précisément à Marseille, et a coupé tout lien avec les 

siens. 

 

Le phénomène migratoire, « kasama
224

 », de par son appellation en diola donnait la 

définition de ces mouvements. « kasama » ou séjourner supposait un retour après un long 

séjour hors du village d’origine. C’est le premier mode de migration volontaire chez les 

diolas. Nous faisons, bien entendu la différence entre les visites que se faisaient des parents 

ou des amis. Ce type de séjour, « kasama » est intéressant dans le sens où nous avons déjà 

                                                        

 

222 L’individu se faisait appeler par un autre nom que celui qu’il avait toujours eu 

223 MG 

224 Kasama : long séjour 



217 

 

 

les premiers migrants de travail. Dès lors, qu’un diola parle de faire « kasama », le travail 

était sous-entendu dans ce concept. Il y’a derrière ce terme un véritable projet migratoire, 

pensé dans un objectif bien défini. Le retour est inclus dans ce projet, comme dans la 

plupart des projets migratoires modernes. Les mouvements migratoires sont certes moins 

nombreux, mais nous constatons déjà les écueils liés à l’immigration moderne. Cette idée 

de retour était tellement forte, que les premiers migrants diolas n’ont pas investi dans 

l’immobilier dans leurs villes ou pays de résidence. Pourquoi acheter une maison ailleurs 

que chez soi, alors qu’on avait sa terre qui attendait ? La phrase, « nous allons rentrer
225

 » 

rythmait le quotidien des migrants diolas, et les rassurait sur leur identité qui leur 

échappait. Il y’avait une certaine contradiction dans cette volonté dite de repartir chez soi, 

de rentrer dans le village d’origine, et parfois les réalités migratoires. La complexité 

commençait par ces mêmes personnes qui avaient fondé des familles en ville. D’une 

société rurale, nous passons à une communauté qui s’urbanise malgré elle. Cette difficulté 

d’insertion dans une société nouvelle va d’ailleurs creuser une distance culturelle plus forte 

que la distance géographique entre des populations qui ne sont pas aussi éloignées. Nous 

comprenons la notion de « distance structurelle
226

 » définie par Evans Pritchard. Point 

besoin de partir jusqu’à Dakar pour voir ce phénomène. Les migrants diolas qui se sont 

installés à Bignona et à Ziguinchor, illustrent ce propos, à notre avis. Avec l’urbanisation, 

l’éloignement de ces migrants de leur village est beaucoup plus marqué, que parfois ceux 

installés à Dakar ou dans des villes, géographiquement plus éloignées. La ville devient un 

lieu hostile, qui cristallise toutes les craintes de pertes identitaires. 

 

Nous pouvons observer cette distanciation à travers les descendants de ces 

migrants. Ces derniers ont prolongé pour ainsi dire le village dans leur nouveau lieu de 

résidence, à travers les associations. Mais même si, le réflexe associatif fonctionne, et que 

les immigrés diolas se regroupent dans une association d’entraide et de soutien au village, 

leurs descendances sont le plus souvent coupées, voire indifférentes aux problèmes ruraux 

du village. Déjà, d’autres questions se posent à ces nouvelles générations. Les relations 

inter ethniques peuvent se révéler bien plus complexes, et parfois peuvent poser plus de 

                                                        

 

225 Nous allons rentrer pose la problématique du retour pour les migrants diolas 

226 La distance structurelle d’Evans Pritchard 



218 

 

 

problèmes dans le pays d’origine que dans un pays étranger aux différents groupes qui 

composent la population. Faut-il le rappeler, la classe sociale des parents venus de leur 

petit village de Casamance, n’est pas des plus aisées. Nous n’affirmons pas que tous les 

diolas qui sont venus s’installer dans les grandes villes soient des ouvriers, mais la figure 

de la « bonne
227

 », femme de ménage diola travailleuse, est encore très fort. Nous avions 

souligné que ces femmes, par l’adoption de la langue locale, se rapprochaient de la classe 

des patrons. Il n’est pas étonnant que cette même femme veuille asseoir sa progéniture 

dans la classe aisée, par le canal linguistique. Il ne s’agit, nullement au départ d’une 

rupture avec les siens, mais plutôt d’une ambition légitime de parents qui souhaitent la 

réussite de leurs enfants, de les intégrer dans le groupe dominant économiquement. 

 

Le voyage, en terre diola, est intégré dans la vie sociale et est donc pensé et conçu 

d’une certaine façon. C’est un projet qui est toujours préparé. Il est important pour un diola 

de ne pas être une charge pour la personne qui l’accueille. En fait, le voyage, comme pour 

les autres phénomènes de société, est intégré dans le modus vivendi du groupe. 

 

Nous avons relevé, dans ce mode de fonctionnement, un fait important pour ces 

gens, c’est la coutume de voyager avec sa provision. Cela confirme la philosophie diola sur 

une vie sociale bien pensée. Le voyageur diola se devait de compter le nombre de jours et 

de prendre en conséquence le poids équivalent à sa consommation de riz pendant toute la 

durée de son séjour. Le voyage était donc préparé. Il y’avait un projet de départ. Il faut 

souligner d’ailleurs dans ces différentes appellations les types de déplacements, et donc de 

migrations. 

 

Nous avons d’abord, « ajaaburung 
228

». La définition qui s’approche de ce profil 

est le passager. En effet, quand une personne dit qu’elle a « ajaaburung», on comprend 

qu’elle a un hôte de passage, qui ne va logiquement pas passer la nuit chez elle. C’est juste 

un hôte de passage, qui va partager un très court moment avec celui qui l’accueille. 

                                                        

 

227 La bonne : c’est le terme utilisé pour désigner une employée de maison 

228 Ajaaburung : un voyageur 



219 

 

 

 

Ensuite, il y’a « ajawaara
229

 ». Ce dernier a un séjour plus long. Mais il est tenu de 

participer, en apportant sa nourriture. Une fois sur place, il remettait à la maitresse de 

maison, sa part de riz chaque jour et ce jusqu’à la fin de son séjour. Il était obligé de 

prendre congé et de prévenir ses hôtes de son départ, avant la fin totale de sa provision. 

C’est d’une certaine façon un code du voyageur diola. 

 

Les raisons de voyager peuvent être variées. Mais nous allons retenir aussi, le 

« kasama » dont nous avons parlé au début du chapitre. Il suppose un projet migratoire. 

Dans sa forme, il se rapproche de l’immigration moderne, telle qu’elle est pensée. 

 

Les premiers migrants diolas ont financé leur périple par des séjours de travail, dans 

des lieux qui ne sont pas leur destination finale. C’est le cas des candidats au pèlerinage à 

la Mecque, qui sont passés par l’Afrique centrale et l’Afrique de l’est pour atteindre la 

Mecque, mais aussi de certains migrants qui rejoignaient l’Europe. Ces points de chute ne 

sont pas le fait du hasard, mais constituent une étape dans le parcours migratoire. Et même 

si nous sommes à une époque où les médias n’étaient pas très développés, les informations 

existaient par le canal des précurseurs. 

Le « kasama », même dans les premières heures de l’immigration diola, revêtait un 

certain caractère dur et qui comportait beaucoup de difficultés. Les candidats au 

« kasama » étaient conscients des rigueurs de leurs projets. Ils encouraient beaucoup de 

risques, entre autres de perdre leurs vies ou d’être réduits en esclavage. Ils pouvaient 

rencontrer des coupeurs de routes sur leurs chemins. C’est pourquoi, ils étaient tenus de 

respecter certaines règles lors de leurs déplacements, surtout dans des lieux inconnus. Nous 

tenons compte du fait que ces premiers voyages se sont tenus pendant des périodes ou les 

moyens de communication étaient très limités. 

 

                                                        

 

229 Ajawaara : ce terme se confond avec le premier « Ajaaburung » 



220 

 

 

La dynamique migratoire est également difficile à aborder dans le sens où on ne 

dispose pas de statistiques ethniques. Nous ne défendons nullement l’idée de chiffrer ou de 

recenser en tenant compte du critère ethnique. Mais les données nous manquent pour 

suivre l’évolution des mouvements migratoires dans la société diola. 

Notre approche sera surtout qualitative. En parlant de dynamique migratoire, il 

importe de revenir sur l’historique des migrations. Elles sont à l’image des autres 

mouvements africains. Nous avions mentionné les déplacements des diolas du sud du 

Sénégal vers le nord du pays. 

Ces mouvements migratoires internes peuvent être le point de départ pour 

beaucoup. 

 

II.3.1 Migrations continentales d’Afrique 

 

On peut parler de migration, à partir du moment, où il y’a le déplacement d’une 

personne, d’un endroit à un autre, d’un village à un autre. Ces mouvements ont beaucoup 

influé sur le peuplement de la Casamance naturelle. A ce jour, ils constituent la base des 

relations qu’entretiennent les villages entre eux. Il y’a, grâce aux migrations, une inter 

dépendance des villages qui sont voisins. Nous avons ainsi, des aires rituelles, ou des 

territoires historiques, qui ne sont pas simples à comprendre. Si dans certaines zones, ces 

entités sont bien cernées comme le Mof évi
230

 que Paolo Palmeri a silloné dans son 

« Retour dans un village de Casamance 
231

», ce n’est pas le cas pour d’autres groupes, 

comme le « Yamakey » que nous avons eu du mal à bien analyser. Notre statut de femme 

nous a fermé certaines portes, notamment sur les questions d’initiation masculine. Les 

entités rituelles sont définies par les « ukin » qui déterminent même l’existence des villages 

qui constituent ces aires. Ces instances sont le « secret défense » des villages, et sont ceux 

qui régissent le « bukut » notamment. Nous pouvons cependant avancer qu’à la base de 

beaucoup d’aires rituelles, se trouvent une alliance nouée lors d’un rite ancestral que les 

contemporains ne peuvent dénouer, puisqu’ils n’en maitrisent pas les règles. 

                                                        

 

230 Mof évi : c’est un ensemble de villages occupés par les sous-groupes bandials 

231 Paolo Palmieri : Retour dans un village de Casamance 



221 

 

 

 

Les origines de ces ententes, peuvent avoir pour explication d’être lié au même 

terroir de départ. En effet, avec les contraintes parfois liées au climat, à la maladie, ou à la 

nécessité d’exploiter de nouvelles terres tout simplement, des mouvements migratoires ont 

eu lieu et ont créé d’autres villages qui resteront liés d’une certaine façon, à ce point de 

départ. Dans le « Yamakey », par exemple tout tourne autour du village de « Kawujul » qui 

est considéré comme le point focal de cette entité, surtout lors du « bukut ». Les liens d’un 

village à un autre peuvent au fil du temps s’estomper, quand il y’a eu une dé ritualisation 

qui permet à des individus de s’implanter dans un nouveau terroir. Il subsiste des traces, 

néanmoins qui peuvent interpeller et permettre aux chercheurs de s‘y intéresser. Quand il 

trouve un nouvel emplacement, l’individu, même s’il s’installe et créé un autre village, il 

va se raccrocher à son identité d’origine. Il est rare que s’effacent toutes les traces de son 

passé. Nous retrouvons ainsi, des quartiers qui portent le même nom dans des villages qui 

ne sont pas voisins géographiquement, ou tout simplement des quartiers qui portent le nom 

d’un village déplacé. Ainsi, nous avons l’exemple du nom de quartier « Djannar » qu’on 

retrouve dans des villages comme Diégoune, Tendouk et Talloum
232

 entre autres. Quand 

on interroge l’histoire de ces villages, nous nous rendons que ces villages ont des histoires 

migratoires communes et qu’il y’a eu des mouvements de populations entre ces villages. A 

noter d’ailleurs que le même patronyme « Diémé 
233

» se retrouve dans ces mêmes 

quartiers. Dans le cas de village déplacé, le quartier de Djiako
234

 à Suelle a le même nom 

que le village déplacé situé entre les villages de Baïla et Diattang
235

. Les populations de ce 

village se sont réfugiées dans les villages comme Diattang, Baïla, Talloum et Suelle. Si 

dans les deux premiers villages cités, les descendants de ces familles restent liés par les 

rites du « bukut » à leur ancien terroir, les deux derniers par une délocalisation rituelle, ont 

gardé le nom du village pour ceux implantés à Suelle, et ceux de Talloum pour des raisons 

propres à ce village, ont dû changer leur nom de famille d’origine pour se fondre dans le 

nouveau village d’accueil. 

                                                        

 

232 Talloum et Tendouck : villages diolas  

233 Diémé : patronyme diola 

234 Djiako : ancien village diola 

235 Baïla, Diattang et Suelle : villages de la commune de Suelle 



222 

 

 

Il y’a d’autres figures de migrations internes modernes comme dans les villages de 

Kafountine, Birassou, Albadar, Babadinka, Kokoumba
236

 et d’autres qui sont des terres des 

Karones, qui se sont développées ces dernières années. Il y’a toujours la question de 

l’occupation des terres en filigrane. Les populations sont croissantes et les terres ne 

suffisent plus à tous les ayants droits. Le profil de ce nouveau type de migrants, est presque 

le même. Ils sont intéressés par des exploitations de la terre, donc l’agriculture, la pêche et 

le tourisme. Ce sont donc des gens qui vont investir dans ces trois secteurs d’activité. Ces 

migrants se regroupent par village d’origine. Cela s’explique par le fait, qu’ils finissent par 

créer des antennes de leurs villages par le canal des associations. 

 

Au gré des quêtes de terres nouvelles, il y’a eu d’autres occupations, mais les plus 

marquants sont ceux que nous venons de citer. Mais les migrations internes, ont aussi 

beaucoup progressé avec l’arrivée de nouvelles religions, modernes, comme l’Islam et le 

Christianisme. Les nouveaux adeptes ont envoyé leurs enfants dans les lieux plus 

imprégnés de ces nouvelles religions. Pour la religion musulmane, les villes de Sédhiou et 

Kolda ont accueilli beaucoup de Diolas dans leurs quêtes spirituelles. En effet, la Basse 

Casamance a été islamisée pour une grande majorité par les mandings. Il est donc logique 

que ces maîtres puissent disposer de disciples chargés ensuite de continuer leur œuvre 

d’islamisation. Il en a d’ailleurs résulté une certaine acculturation due aux influences 

culturelles des appreneurs mandings. Ce n’est pas spécifique à l’Islam. Dans le 

Christianisme, il n’y avait pas de Maitre attitré, à l’image du Maitre coranique qui disposait 

de son « daara
237

 » ou « karanta
238

 » comme il est désigné en manding et par les diolas 

eux-mêmes, mais de véritables institutions comme l’église, qui va être un tremplin pour 

beaucoup d’enfants, et qui à travers l’instruction, l’école moderne va continuer 

l’évangélisation des premiers pères missionnaires en Casamance. Les séminaires vont 

accueillir beaucoup de jeunes aspirants prêtres diolas, qui vont beaucoup se déplacer dans 

le pays et même ailleurs suivant l’évolution et les besoins de leurs formations. 

 

                                                        

 

236 Commune de Kafountine 

237 Daara : école coranique 

238 Karanta : école coranique en manding 



223 

 

 

Quand nous parlons de migrations internes, nous y incluons également, les 

migrations inter africaines. Même si, ce sont des mouvements d’un état à un autre, nous 

nous permettons de les inclure dans ce sous chapitre de migrations internes. 

Le premier pays concerné par les migrations des diolas, c’est la Gambie. La 

position géographique de cet état, en fait une destination de choix. 

 

Nous ne pouvons donc ignorer ces mouvements vers la Gambie voisine. Ces flux 

sont importants d’un point de vue historique. Ces migrations ont beaucoup contribué au 

peuplement de ce pays. Les tracés des frontières ont beaucoup façonné les relations entre 

cette nation de la Gambie et celle du Sénégal d’une façon générale et la Casamance en 

particulier. 

 

Il faut cependant souligner que d’un point de vue culturel et cultuel, les diolas 

gambiens se ruent vers la Casamance quand les questions liées à leurs identités villageoises 

sont évoquées, notamment lors des rites traditionnels, comme le « bukut » ou « futamp ». 

 

La Gambie a été la « ville
239

 » la plus proche, pourvoyeuse de travail pour les 

diolas. Sa position géographique en fait un accès beaucoup plus facile que les autres villes 

du Sénégal. Cela explique qu’il y’ait eu un grand mouvement vers ce pays. Nous avons 

utilisé le terme de ville à escient, pour souligner que dans les premières heures de 

l’immigration vers ce pays, la notion de nation n’était pas suffisamment ancrée. Les 

premiers migrants partaient explorer un nouveau terroir et exploiter leurs forces de travail. 

La question de migration, dans son sens actuel s’est, à notre avis posée plutôt aux 

générations suivantes. Les relations inter étatiques en dents de scie en sont les premières 

expressions. 

 

                                                        

 

239 Comparaison de la Gambie à une ville 



224 

 

 

Les contrôles d’identités et les contraintes liées aux traversées lors des voyages de 

sénégalais à l’intérieur du Sénégal, notamment avec la traversée du fleuve Gambie, vont 

bien poser cette notion d’état souverain de la Gambie. D’une porosité des frontières, on est 

passée à une vigilance qui appelle au respect de l’indépendance de ce petit pays, enfermé 

dans le Sénégal. 

 

Les migrations ont pris une dimension politique au milieu des années 90 avec 

l’avènement du président gambien, Yahya Diamé
240

, qui est issu du groupe diola et dont 

les origines seraient de la Casamance
241

. Nous verrons d’ailleurs au niveau des associations 

qui se regroupent autour de la filiation par les noms de famille des revendications à son 

sujet.
242

 

Nous avons fait le choix de ne pas nous attarder sur le point de départ migratoire, 

puisqu’à notre avis, ce serait une interrogation des origines
243

. Nous n’avons pas 

suffisamment d’éléments de réponses pour aborder cette question. 

 

Nous allons donc suivre les mouvements migratoires les plus récents. 

Les premières tendances migratoires des diolas sont vers les pays frontaliers, la 

République de Guinée, la Guinée Bissau et la Gambie. Nous n’avons pas étudié ces 

mouvements plus profondément. Mais remarquons néanmoins qu’il y’a une très forte 

communauté de diolas dans ces pays. Il est intéressant de relever que nous avons dans ces 

cas de migrations, plusieurs issues. Il ne faut pas non plus oublier qu’avec le sud du 

Sénégal, la Gambie et le nord de la Guinée Bissau, constituent le pays diola. 

 

En ce qui concerne la Guinée Bissau, la même question de villages déplacés lors de 

la crise casamançaise, s’est posée. Il y’a eu beaucoup de réfugiés originaires des villages 

                                                        

 

240 Yahya Diamé : président de la république de Gambie (1994 – 2017) 

241 Origines Yayha Diamé : ces origines sont renvoyées en Casamance 

242 Jamora Filaf : littéralement « entente familiale » 

243 La question des origines revient sans cesse en contexte migratoire 



225 

 

 

frontaliers à la Guinée Bissau ou tout simplement qui ont subi beaucoup d’exactions au 

plus fort du conflit en Casamance. Ces ruées vers la Guinée Bissau sont aussi logiques 

dans le sens où beaucoup de ces villages sont liées d’une certaine façon à la Guinée Bissau. 

Ils appartiennent parfois au même sous-groupe diola que ceux qui sont dans les villages 

bissau guinéens. C’est le cas de Yutu et de Kagit qui sont comme le village d’Esana issu du 

pays Jamaat. Les déplacements vers ce pays ne sont pas chose nouvelle, puisque même 

pendant l’occupation coloniale, suivant les attaques, les villages se réfugiaient dans ce qui 

était connue comme la Guinée portugaise. 

 

Pour en revenir aux issues ou conséquences de ces déplacements, il y a une 

première qui fait que les migrants s’installent définitivement dans le village d’accueil et 

donc le pays d’adoption. Ce qui signifie pour les diolas, une migration des instances 

protectrices de l’individu, ou l’adoption de nouveaux « ukiin ». C’est le cas notamment des 

nouveaux villages. Il y’a aussi les raisons de migrer qui influent beaucoup sur les modes 

d’installation. Nous avons le cas des villages qui ont été rasés après une guerre entre 

villages voisins. Les ressortissants du village vaincu sont pour ainsi dire absorbés par le 

village vainqueur. L’exemple du village de Sanjum, village fantôme situé entre les villages 

de Baïla et Diégoune est illustratif de ce cas de figure. Les ressortissants de cette localité 

vaincue après une guerre, se sont dispersés entre les villages de Niankite, Baïla, Diattang, 

Baralir, Bálin, principalement, en territoire Foñi. Si la plupart porte le nom de famille 

Diédhiou et se réclame des origines lointaines communes, ils sont actuellement 

complètement incorporés dans leurs nouveaux lieux de résidences où ils peuvent être 

officiants de « bœkin ». Nous avons cité cet exemple, puisqu’étant très connu dans la 

région Foñi et le Bluf. Il en existe d’autres sans doute, puisque nous l’avons spécifié, les 

diolas pour signer la fin d’une guerre, intègrent les vaincus et leurs « ukiin » dans leur 

propre village. Il est par contre malvenu de rappeler aux descendants de ces villages rasés, 

qu’ils ne sont pas des autochtones de leurs nouveaux villages. D’ailleurs, ce sont des faits 

qui ne sont pas transmis. Les diolas ne révélaient jamais aux plus jeunes quelle famille était 

étrangère. A partir du moment où ces familles sont intégrées rituellement dans le village, 

on n’a plus le droit de nier leur appartenance à cette terre. Ce qui peut expliquer le silence 

des plus anciens sur les familles qui se sont installées récemment. Lors de nos enquêtes de 

terrain, il arrivait qu’on nous donne des exemples, mais avec la consigne de ne jamais citer 

ces familles, ou en parler publiquement. 



226 

 

 

 

L’autre raison qui pourrait enraciner le diola dans une terre autre que celle de ses 

ancêtres, est la fuite. Nous revenons à l’exil. Elle peut être due à une maladie ou un conflit 

familial grave. Ce n’est pas pour autant que ces personnes vont renier leurs origines, loin 

de là. La rupture entre l’individu et la terre de ses ancêtres est fortement ritualisée. Dans le 

cas d’un bannissement, il y’a une rupture de fait. L’individu est rejeté de sa société 

d’origine. On pourrait comparer cela à une forme d’ablation, pour la survie du groupe. En 

fait, on pourrait dire, que le diola ne s’implante que s’il amène avec lui la terre des 

ancêtres. Elle est matérialisée par le « bœkin » de la parenté, « kanewak
244

 » 

principalement. A partir du moment où, l’individu n’est plus tenu de revenir dans son pays 

d’origine pour accomplir le rituel du « kanewak » et de faire son bukut dans le bois de son 

village d’origine, nous pouvons considérer qu’il est implanté dans son nouveau lieu de 

résidence
245

. Ce qui nous fait avancer que l’adoption est toujours temporaire pour les 

groupes diolas. Il est courant de voir un village entier accompagner un futur initié qui a 

grandi en son sein, pour le « bukut » du village de ses parents qu’il ne connaît parfois pas 

ou très mal. Il est bien précisé qu’un homme doit « courir dans le bois de ses ancêtres 
246

». 

Il ne peut contourner cette règle, que sur autorisation et après avoir dédommagé le bois 

sacré où ses pères ont saigné
247

. Il faut savoir aussi qu’il y’a des ententes rituelles entre les 

bois sacrés. Cela veut dire que tous les bois ne sont pas interchangeables. Cela veut dire 

aussi que la dérogation de courir dans un bois autre que celui du père ne concerne que les 

bois qui sont compatibles avec celui des ancêtres. 

Cela signifie qu’il faut des raisons très graves qui peuvent autoriser et pousser un 

diola à se délocaliser. 

 

Quand nous parlons de dynamique migratoire, il y a inclus dans ce chapitre, le 

parcours migratoire. Il y’a certes au départ un projet de départ, pensé. Mais il arrive que le 

                                                        

 

244 Kanewak : la corde en diola, c’est le bœkin de la parenté.  

245 C’est le cas des nouveaux villages diolas et de beaucoup de diolas de la région de Sédhiou 

246 Courir dans le bois de son père 

247 La circoncision traditionnelle 



227 

 

 

candidat à l’émigration révise ses plans initiaux face à certaines situations rencontrées lors 

du trajet. 

 

Il y’a eu des départs vers la Gambie voisine. Il est reconnu que ce pays a été en 

partie peuplé par les diolas
248

 de Casamance. Ces populations même si elles se 

reconnaissent diolas du Sénégal, vont se retrouver confinés dans leur pays de migration, la 

Gambie. Cela est certes accentué par les crises dans le sud du Sénégal, mais bien avant ces 

phénomènes, la Gambie a toujours absorbé des populations du sud du Sénégal. D’ailleurs, 

le surnom donné à la Gambie par les diolas sénégalais illustre bien ce caractère de gouffre, 

« pak uloro
249

 ». Une fois que l’on est dedans, on ne ressort plus de ce pays. Nous avons 

constaté que ce sont des gens souvent originaires de villages déplacés. Mais comme nous 

l’avons déjà spécifié, le village demeure dans l’imaginaire collectif. Nous pouvons même 

avancer qu’un village ne meurt jamais pour les diolas. Il est emporté par ses ressortissants, 

et, replanté dans leur nouvelle localité. Nous avons remarqué à ce propos, qu’à la fameuse 

question « aw bey » ces migrants diolas donnaient toujours le nom du village d’origine, et 

ce, même s’ils ne le connaissent pas. La Gambie étant proche de ces villages, les 

déplacements pouvaient se faire plus facilement lors du « bukut » par exemple. Le village 

reste un lieu mythique, comme une terre promise. Il est l’ancrage pour chaque diola. 

Le « bukut » reste le rendez-vous unique pour les ressortissants d’un village, quel 

que soit leur lieu de résidence. Il a permis à beaucoup de diolas de revenir chez eux. 

 

Un autre pays, la Mauritanie a constitué une étape aussi, sur la route pour l’Europe. 

Ce n’est peut-être pas au départ une étape. Mais le besoin de travailler de la part des 

migrants diolas et surtout on ne saurait négliger le besoin de main d’œuvre, pour les 

mauritaniens, favorise une installation et une formation d’une communauté diola en 

Mauritanie. Nous avons mentionné l’islamisation des diolas par les mandings. Ce que nous 

avons omis de mentionner, ce sont les chefferies de Cheikh
250

 venus de la Mauritanie, qui 

                                                        

 

248 Les diolas de Gambie 

249 Pak uloro : échappe et tombe dedans. Cette définition exprime le statut des immigrés pris au piège en pays étranger. 

250 Les Cheikh de la Mauritanie 



228 

 

 

ont installé des villages de type féodal, avec un fonctionnement basé sur la chefferie avec 

un chérif musulman à la tête. Ces mauritaniens qui portent le nom de famille, Aïdara ou 

Haydara, sont de la confrérie Qadiriyya, et ils se réclament une descendance du prophète 

musulman Mahomet. A ce titre, ils vont sillonner les villages diolas à la rencontre de leurs 

disciples, qui ne ménagent aucun effort pour les satisfaire. Il y’a donc déjà une relation, qui 

s’est faite. Ce qui est paradoxal pour ces chefferies, mais qui s’expliquer par la 

prédominance de la culture mandingue, c’est l’usage de la langue mandingue comme 

langue usuelle dans les localités occupées par ces chefs religieux. Il y’a ainsi des poches 

religieuses dans le nord de la Casamance, comme Dar Salam Chérif, Darou Khairoul. Ce 

sont des villages où il y’a beaucoup de diolas, certains étaient venus pour apprendre le 

Coran, et ont fini par y séjourner. Mais tous vont adopter la langue mandingue. Cela peut 

s’expliquer par le fait que les diolas après avoir combattu et rejeté les mandingues, ont 

brusquement adopté la religion musulmane et la culture de ceux qui sont venus les 

islamiser. Comment les mauritaniens en sont venus à se « mandinguiser 
251

» ? Notre 

hypothèse est qu’il était plus facile d’adopter la langue des alliés dans l’islamisation pour 

asseoir la chefferie. En ce qui concerne les diolas du nord, il y’a encore des localités où le 

Christianisme a résisté. Nous avons ainsi des villages majoritairement catholiques, comme 

beaucoup de villages de Yamakey, Balandine, et certains villages du Bluf, comme 

Tendouck, Thionk Essyl, Affiniam
252

. Les mobilités matrimoniales n’étaient pas impactées 

par ces nouvelles religions jusqu’à une date récente. Mais nous verrons de plus en plus, 

que les influences de ces religions modernes vont beaucoup influencer les relations de 

parenté et les échanges matrimoniaux qui vont intégrer cette donnée dans leurs critères. 

Les migrations vers la Mauritanie vont donc être une étape pour certains sur la 

route de l’Europe, ou tout simplement une destination. Si en outre, nous prenons en 

considération les préjugés, nous pouvons comprendre cette attirance vers la Mauritanie. 

Les populations maures sont connues pour leurs activités de commerce. Pour les diolas, 

partir en Mauritanie, c’est une opportunité pour trouver un travail dont les maures ne 

veulent pas. Il faut donc convenir que les mauritaniens, par les maures darmanka
253

, 

n’étaient pas vraiment des inconnus. Par contre, ce qu’il faut noter dans ces migrations, 

                                                        

 

251 Se mandinguiser : adopter la langue et la culture mandingue 

252 Tendouck, Thionk Essyl, Affiniam : villages diolas du Bluf 

253 Les Maures Darmanka dont sont issus les familles religieuses mauritaniennes qui vivent en Casamance 



229 

 

 

c’est la déception des diolas qui ont vécu en Mauritanie. D’autres vont revenir sur les 

échanges non équitables entre les deux communautés. Pour des gens qui sont sur un 

principe égalitariste la découverte d’une société fortement hiérarchisée, et qui ne les 

considèrent pas comme eux le font avec les parents mauritaniens en Casamance, est rude. 

La Mauritanie constitue aussi une étape sur le chemin de l’Europe. Beaucoup de diolas ont 

séjourné en Mauritanie, ont monnayé leur force, pour pouvoir gagner l’Europe en passant 

par le Maroc. Il y’a une importante communauté de diolas en Mauritanie. Ils se retrouvent 

en association, et sont visibles dans leur région d’origine, à travers des actions de 

développement, à l’instar des autres nids d’immigration. D’autre part, avec l’avènement 

des cérémonies religieuses, avec le guide religieux, l’imam de Bignona, El Hadji Ousmane 

Fansou Bodian
254

, la Mauritanie sort de plus en plus de son anonymat.  Les soirées 

religieuses de ce guide religieux très connu au niveau national, et qui est actuellement, le 

référent religieux musulman de la Casamance, sont un rendez-vous pour tous les diolas à 

travers leurs associations. En effet, les associations religieuses musulmanes des diolas 

rallient la ville de Bignona, à cette occasion. Cette manifestation voit surtout l’intérêt des 

diolas de Mauritanie et d’Italie, qui sont les plus grandes communautés venues de 

l’extérieur du pays, pour y assister. Le migrant est tacitement tenu de justifier son exode, et 

de compenser son absence. Qu’est-il parti chercher ailleurs, hors de son village d’origine, 

de la terre de ses ancêtres ? Que gagne cette terre avec son départ ? Avec ce type 

d’événement, nous avons l’opportunité de voir s’exprimer les rapports entre les migrants et 

les leurs. 

 

Nous nous intéressons pour cela, à la Mauritanie et à l’Italie lors de la soirée 

religieuse du guide religieux diola. Chaque délégation arrive avec sa contribution à la 

réussite de l’événement. 

La délégation des diolas de Mauritanie est numériquement plus importante que 

celle de l’Italie. Elle offre du bétail, et la grande attraction, c’est le chameau
255

, qui n’est 

pas connu au sud du Sénégal. Et qui est très représentatif du pays d’accueil de ces enfants 

du pays. 

                                                        

 

254 El Hadji Ousmane Fansou Bodian : Chef religieux diola, actuel imam de la ville de Bignona 

255 L’attraction du chameau lors de la soirée religieuse de Bignona 



230 

 

 

 

L’autre délégation de diolas venus de l’extérieur, ce sont les diolas d’Italie. Elle est 

moins fournie, mais vient de l’Europe, qui reste un idéal dans l’émigration. C’est aussi 

l’association qui a tissé des liens très forts avec le guide. Nous ne pouvons ignorer que le 

village d’origine du chef religieux, Diégoune
256

, est l’un des plus grands pourvoyeurs 

d’immigrants diolas en Italie. Le grand prestige de cette délégation c’est de mobiliser un 

maire d’une ville de leur pays d’accueil, pour répondre à l’appel de leur guide. Ce fait nous 

apparait intéressant, dans la mesure où il est significatif de l’importance accordée aux 

immigrés dans cette ville. Le message en filigrane, est que les fils du pays sont respectés et 

bien considérées dans leur pays d’accueil. Est-ce réellement le cas ? Nous ne saurions 

l’affirmer ou l’infirmer. Mais reconnaissons, que de la position du pays d’origine, ce 

respect accordé à leurs ressortissants, à travers la présence du maire n’est pas négligeable. 

 

Il n’y a pas que ces délégations lors de ce rendez-vous religieux. Les autres villes 

du Sénégal, les diolas de la Gambie répondent présents également. Mais comme 

précédemment souligné, il y’a une compétition qui ne dit pas son nom entre ces 

ressortissants, qui vont peser sur la cérémonie et agir pour montrer leur pouvoir. 

 

Nous revenons toujours à la grande crainte du migrant : l’oubli. Il y’a de ce fait, une 

concurrence entre migrants de toutes les localités dans les actions en faveur du pays 

d’origine qui se manifestent à l’occasion de cérémonies comme celles de l’imam de 

Bignona. 

 

La Côte d’Ivoire a dévoilé, avec ses crises, qu’elle a accueillie beaucoup de 

sénégalais et de diolas notamment. Il y’a un autre aspect de l’immigration que l’étape de la 

Côte d’Ivoire va nous permettre d’aborder. Dans leurs quêtes, beaucoup de candidats à 

l’immigration ont été perdus de vue par leurs parents. Ces cas ne sont pas isolés. Mais avec 

la guerre en Côte d’Ivoire, le retour de beaucoup de sénégalais a révélé la présence de 

                                                        

 

256 Le village de Diégoune  



231 

 

 

nombreux diolas dans ce pays. Que s’est-il passé pour ces derniers ? Les réponses 

avancées sont dans un premier temps, l’échec et en conséquence la honte de revenir, pour 

faire face aux siens. Il faut d’ailleurs noter, que pour ces gens, la Côte d’Ivoire est une 

étape, et n’a nullement été une destination finale. Mais on ne saurait nier, que pendant très 

longtemps, ce pays a été le poumon économique de l’Afrique de l’ouest et a logiquement 

accueilli beaucoup de migrants de la sous-région, y compris des sénégalais. Les autres 

raisons de ce silence des migrants en Côte d’Ivoire, et dans d’autres pays de l’Afrique 

subsaharienne, ont leurs réponses dans les motivations de départ. Il peut arriver que la 

personne décide de couper tous les liens avec son pays, et va fonder une famille dans son 

nouveau pays d’accueil. Dans la conception du diola, cela ne saurait être possible si 

l’individu n’a pas subi un lavage de cerveau, ou plus précisément un détournement par les 

voies mystiques de la part des esprits ou d’une femme de ce pays d’adoption. Comment 

peut-on se détourner de la terre de ses ancêtres sans raisons ? Il est difficile donc de 

chiffrer l’immigration diola dans ces pays. C’est le cas de la République de Guinée, du 

Libéria aussi. 

 

Mais la destination qui est redoutée le plus par les diolas est celle de l’Afrique 

centrale
257

. Les témoignages que nous avons recueillis des gens qui sont passés par ces 

régions, surtout avant les indépendances ou juste après les autonomies africaines 

véhiculent et renforcent les préjugés, qui ne font que souligner l’altérité entre populations 

africaines. C’est ce qui expliquera d’ailleurs les réticences que les diolas ont vis à vis des 

ressortissants de ces régions. Même s’ils se reconnaissent des ressemblances culturelles, il 

y’a de fait des hésitations notamment au niveau des échanges matrimoniaux. L’Afrique 

centrale est un condensé des mystères de l’Afrique que l’immigré diola ne maitrise plus, ou 

plutôt refuse d’affronter. D’un point de vue géographique, le pays diola est le symbole du 

mysticisme au Sénégal. C’est la partie la plus verdoyante du pays, même si nous sommes 

loin de la forêt équatoriale. Le migrant, en partant emporte avec lui sa part émigrée, et qui, 

au contact de certains faits et certaines réalités
258

, rejaillit en lui. C’est le cas de ces 

personnes qui sont des populations à initiation et qui ont évolué dans un environnement qui 

                                                        

 

257 L’Afrique centrale 

258 Les rites de l’Afrique centrale 



232 

 

 

insiste sur les secrets identitaires que préservent les bois sacrés. La nature est un grand 

déterminant identitaire. Plus on avance dans la forêt, plus la sacralité est accrue. Que se 

passe-t-il dans une forêt ? C’est le refuge des ancêtres et de l’essence d’une région. Nous 

avons mentionné la forte présence et leur impact sur les populations des « ukiin ». Il y’a 

aussi d’un autre côté, le fait que les premiers départs se sont faits au moment où l’image 

n’était pas balayée comme maintenant. L’autre, l’étranger, suscitait la méfiance. En outre, 

les rumeurs largement relayées par les premiers à avoir traversé ces pays ont fortement 

construit une crainte envers ces nations. Nous parlons d’Afrique centrale, mais au-delà des 

pays limitrophes du Sénégal, le reste de l’Afrique devenait une jungle dangereuse pour les 

ressortissants sénégalais. Le mysticisme des diolas trouvait un grand écho dans ces pays 

forestiers. Cette défiance était encouragée par les pertes humaines enregistrées dans ces 

pays. Du fait de la distance et du manque d’informations, il y’a eu beaucoup de jeunes 

migrants qui ne sont pas revenus chez eux. Sont-ils morts en chemin, ou victimes de 

sacrifices humains comme le pensent leurs parents restés au pays ? C’est une question qui 

taraude toujours les familles. Il y’a eu beaucoup de non retours. Les légendes sur ces 

voyageurs intrépides ont alimenté l’imaginaire populaire. 

 

Mais nous avons eu un témoignage d’un immigré installé en France, qui a traversé 

la Côte d’Ivoire, et certains pays de l’Afrique centrale. 

 

« Dans les pays de grande forêt, il fallait éviter de boire ou de manger de la 

nourriture du pays. Il ne faut surtout pas rentrer dans les villages. C’était risqué. Leurs 

« ukiin » réclament du sang, et l’étranger est une proie de rêve. Parfois, on se retrouvait 

piégé. Il y’a beaucoup de sénégalais restés là-bas. Nous payons un lourd tribut à ces 

pays. » 
259

 

 

Il est difficile de décoder. Il faut néanmoins relativiser, étant donné que ces 

témoignages nous viennent de gens de passage. Nous ne doutons cependant, nullement des 

risques courus. Il y’a d’autre part, les grands mouvements de banditisme que nous pouvons 

                                                        

 

259 Paris 2012 



233 

 

 

rencontrer dans toutes les zones de passage de migrants. On le voit d’ailleurs actuellement 

dans le désert libyen
260

 notamment, où il est question de violences sur les chemins 

migratoires. Ces violences sont le fait d’individus ressortissants des régions traversées ou 

simplement de personnes versées dans le marché de l’immigration, comme les passeurs. Il 

est difficile d’ignorer cela, à l’heure actuelle. La grande différence en est que les nouvelles 

technologies donnent un grand écho aux mésaventures des candidats à l’immigration. Ce 

qui lui donne une grande ampleur. Certains propos lors de nos entretiens, nous font penser 

à une forte implantation de diolas dans ces régions. Mais avec la distance d’avec le pays 

d’origine, le lien s’est rompu. Il convient d’aborder la question du transit et de l’installation 

de diolas dans ces pays forestiers. Les religions traditionnelles étaient encore plus 

présentes et avaient encore plus de poids que maintenant. Au-delà de ces points de 

religions, on ne saurait nier l’importance de connaître et donc de respecter les us et usages 

de chaque pays. Le premier handicap des aventuriers était justement le fait, qu’ils étaient 

sur une terre dont ils ne maitrisaient nullement les coutumes. Ce qui faisait d’eux des 

victimes de choix de la violence qu’on peut rencontrer sur le chemin migratoire. Les récits 

que nous avons pu recueillir reviennent sur des cas de disparition de jeunes candidats à 

l’immigration. 

 

Mais interrogeons-nous sur les raisons de migrer ou de transiter par les pays 

d’Afrique centrale. La région en elle-même, ne constituait pas au début, une destination 

privilégiée des migrants. Elle le sera de plus en plus, grâce à la richesse de son sous-sol
261

, 

avec l’avènement des diamantaires et des orpailleurs. Il y’aura aussi la figure du marabout 

sénégalais
262

 qui va trouver sa place dans les sociétés d’Afrique centrale, au point de 

participer parfois à la vie politique de ces pays. 

 

L’une des raisons pour les migrants ouest africains, de passer par l’Afrique centrale 

est géographique. Nous sommes au début de l’islamisation de l’Afrique de l’ouest. Les 

pays précités sont plus proches géographiquement de l’Arabie saoudite et donc de la 

                                                        

 

260 La Lybie, étape migratoire 

261 Le Congo, La république centrafricaine, le Gabon, la Guinée Equatoriale 

262 Le Marabout sénégalais 



234 

 

 

Mecque. Ils sont sur le parcours pour le pèlerinage. D’autre part, ce sont des pays à riche 

sous-sol, qui offraient du travail aux pèlerins de passage. On allait péleriner par étape et en 

payant son voyage et son séjour par des travaux saisonniers, sur le parcours vers la 

Mecque. 

 

Nous ne voulons pas spéculer sur les noms de famille similaires que l’on rencontre 

parfois en Afrique centrale. C’est le cas par exemple au Cameroun, où le nom de famille 

Manga qui fait partie des noms types diolas au Sénégal, fait partie du pays. Rappelons qu’il 

y’a le phénomène des associations fondées sur la filiation à partir du nom de famille : le 

« jamoral
263

 ». Nous y reviendrons sur la typologie des associations. Des recherches sur 

l’origine sont faites à ce propos. Nous ne pouvons approfondir la question, mais notons que 

l’histoire des noms de famille est assez récente et n’obéit pas toujours à des règles 

historiques. Elle peut être donc, le fait du hasard. Nous y reviendrons. 

 

Pour revenir sur les non retours et les angoisses liées à ce phénomène, les conflits 

des dernières années en Afrique ont révélé bien des secrets. Ils ont favorisé des retours de 

personnes que leurs familles avaient perdues de vue. Si la Côte d’ivoire est l’un des 

premiers réservoirs de ces sénégalais, et notamment des diolas qui ont tourné le dos à leur 

groupe d’origine et ont essayé de reconstruire une autre vie en dehors de leurs familles 

d’origine, la république de Guinée, le Libéria et la Sierra Leone ont accueilli des jeunes 

aventuriers de passage aussi, et qui ont fini par s’installer et fonder des familles. 

 

Au niveau de l’Afrique centrale, la République centrafricaine, les deux Congo, la 

Guinée équatoriale et le Gabon restent des pays qui attirent beaucoup les diolas et sont 

particulièrement craints, du fait du fort taux de non retours. Plusieurs raisons peuvent 

expliquer cela. 

Les politiques migratoires et un code de la famille très contraignant peuvent 

contribuer à maintenir ces étrangers dans les pays d’accueil, surtout quand la conjointe est 

                                                        

 

263 Jamoral Filaf : ce sont les associations constituées autour de même nom de famille 



235 

 

 

une ressortissante du pays d’accueil. Le profil courant des candidats à l’immigration fait 

état de jeunes hommes dans la force de l’âge. Pour peu que le séjour se prolonge dans un 

pays d’escale, ils fondent des familles. Il s’agit d’abord de jeunes hommes dans la force de 

l’âge, qui ont des besoins physiologiques. Il est donc normal, qu’ils cèdent à des amours 

interdits
264

 auparavant. Or si nous prenons le cas du Gabon, ils ne peuvent aussi facilement 

sortir du territoire avec leurs enfants nés de mère gabonaise sur le territoire gabonais
265

. Il 

importe donc de tenir compte des législations en règle dans les pays concernés. 

Les migrations ont ensuite évolué vers l’Europe, qui constitue un idéal migratoire 

pour les jeunes diolas. A l’instar des autres communautés migrantes, ces aspirants à 

l’immigration ont pour première destination les lieux où ils peuvent compter sur des 

relations déjà installées. Nous verrons que les rapports vont se transformer avec les 

difficultés liées aux problèmes migratoires. 

 

 

                                                        

 

264 La plupart de ces jeunes migrants ont laissé une fiancée au pays 

265 Le cas du Gabon 



236 

 

 

 

 

Figure 8 Itinéraire migrant diola à l’intérieur de l’Afrique 

 

  



237 

 

 

II.3.2 Migration vers l’Europe 

 

La carte actuelle de la migration diola en Europe s’étend dans toute l’Europe. Il y’a 

des préférences selon les lieux de départs pour certains pays. Nous en voulons pour 

exemple, les diolas venus du Sénégal, qui sont largement installés en France, ancien pays 

colonisateur. Le lien entre les anciens pays colonisés et les pays colonisateurs n’est pas 

rompu, et se traduit également par un flux migratoire plus important vers ces pays de la 

part des ressortissants de ces pays. De même les diolas ressortissants de la Gambie vont 

avoir une préférence pour les pays anglophones et scandinaves. Les diolas bissau guinéens 

vont choisir les destinations lusophones, le Portugal notamment.
266

 

 

Ces destinations initiales vont cependant changer au gré des évolutions 

économiques. Les crises économiques de l’Europe vont beaucoup affecter les migrations 

africaines et redessiner une nouvelle carte de la présence diola en Europe. Le premier 

impact est une fermeture des ouvertures migratoires. Les politiques migratoires vont être 

plus restrictives. D’autre part avec les crises de l’emploi et les hausses du chômage dans 

les pays européens, il y’a eu un autre mouvement migratoire intra européen qui s’opère. En 

plus des migrants venus d’Afrique, il y’a un autre flux assez important des diolas des pays 

de l’Europe du sud vers l’Europe du nord. Il convient de rappeler que l’espace Schengen 

favorise une mobilité des européens, y compris des européens naturalisés. Ceux qui 

disposent d’un titre de séjour sont moins concernés par ces mouvements. Il y a une 

migration intra européenne qui va développer au gré des crises économiques qui affectent 

l’Europe du sud. Les migrants diolas qui ont adopté les pays comme l’Espagne et l’Italie 

vont changer de destinations et se tourner vers l’Europe de l’ouest et le Canada. 

 

L’Allemagne, étant perçue comme la patronne de l’Europe, attire de plus en plus 

les chercheurs de travail. De la même façon, le Portugal, l’Italie et l’Espagne, se vident de 

leurs migrants, qui, profitant de l’ouverture des frontières dans l’espace Schengen
267

 vont 

                                                        

 

266 Le Sénégal est une ancienne colonie française, la Gambie était britannique et la Guinée Bissau portugaise 

267 Espace Schengen : voir carte 



238 

 

 

se diriger vers la France et l’Allemagne. L’Angleterre
268

, bien qu’étant membre de l’union 

européenne, n’est pas dans l’espace Schengen et reste donc fermée aux aspirants à 

l’immigration. La Suisse, quant à elle, a des politiques migratoires assez contraignantes, 

qui ne facilitent donc, pas l’installation de migrants. Il n’en demeure pas moins, qu’il y’a 

des migrants diolas bien présents. Il faut néanmoins remarquer que cela concerne surtout 

des migrants ne bénéficiant que d’un titre de séjour. Les diolas européens
269

,  qui sont donc 

d’une nationalité d’un pays européen, que ceux ne disposant que d’un titre de séjour, n’ont 

pas les mêmes difficultés d’installation. Avec la crise économique, il y’a eu un mouvement 

migratoire très important vers l’Angleterre aussi. Les pays pourvoyeurs de migrants sont 

surtout ceux de l’Europe du sud. L’Espagne et l’Italie sont les deux principaux pays de 

départ vers l’Europe du nord. Avec l’avènement du Brexit
270

, nous pouvons comprendre 

qu’il puisse y ‘avoir à moyen terme une influence sur ces flux migratoires. 

 

En dehors de l’Angleterre, certains pays qui ne sont pas des destinations 

traditionnelles pour les migrants diolas, comme les pays scandinaves ou encore les pays 

comme l’Allemagne que nous avons déjà cité ou l’Autriche. Ces deux pays du fait de leur 

passé dans l’histoire du monde, ont jusque-là, très peu attiré les migrants. 

 

Il y’a de nouvelles politiques plus rigoureuses quant à l’accueil de migrants. Nous 

avons déjà cité le Brexit qui va avoir un fort impact dans la mobilité des personnes. Mais 

nous ne saurions parler d’immigration au sein de l’Europe, sans souligner le fait, qu’il y’a 

de plus en plus de non régularisation, et des politiques de retour au pays
271

. Pour ce qui 

nous intéresse, le Sénégal est bien concerné par ces problèmes de régularisations. C’est le 

cas en Allemagne, qui est en train de développer une politique migratoire très stricte. Ces 

rapatriements ne peuvent se faire sans le concours du pays d’origine de l’individu. Nous 

allons développer cet aspect dans le chapitre qui aborde le vécu migratoire. 

                                                        

 

268 La Grande Bretagne 

269 Diolas européens : les diolas migrants et leurs descendants 

270 Brexit : suite au référendum du 23 juin 2016, l’Angleterre décide de quitter l’Union européenne. 

271 Les processus de régularisations 



239 

 

 

 

L’immigration diola s’est déployée dans tous les continents. Elle s’exprime à 

travers les nouvelles technologies qui nous ont bien aidé dans nos enquêtes de terrain. Les 

réseaux sociaux sont un palliatif aux associations, et rassemblent plus efficacement les 

migrants qui se définissent comme une diaspora. Le terme est récurrent dans les propos des 

immigrés. Certes, le mot diaspora cristallise les souffrances des peuples juifs et 

arméniennes dans leur errance, mais les populations migrantes se sont toutes approprié ce 

mot. Nous allons donc l’utiliser en tenant compte de sa signification première. 

  



240 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 9 itinéraire migrant vers l’Occident  

ITINERAIRES MIGRANTS VERS 

L’OCCIDENT 

LEGEND

E 
PAYS ETAPES VERS 

L’EUROPE PAYS ETAPES VERS LES PAYS DU 

GOLF 
ITINERAIRES MIGRANTS 

EUROP

E 
USA 

AFRIQU

E 
AMERIQUE 

SUD 

SENEGA

L 

EUROP

USA 

AFRIQU

AMERIQUE 

SENEGA

L 

EUROP

USA 

AFRIQU

AMERIQUE 

SENEGA

L 



241 

 

 

II.3.3 Autres migrations 

 

Les migrations ne sont pas uniquement tournées vers l’Europe, même si l’attention 

se focalise sur cette destination. Les pays industrialisés se sont appuyés sur les migrants à 

un certain moment de leur histoire. 

 

C’est le cas des Etats Unis, qui ont cependant développé une politique migratoire, 

qui leur a permis de canaliser les flux migratoires de l’Afrique vers l’Amérique. Malgré 

des conditions d’obtention du visa assez drastiques, et ce de plus en plus, il y’a une forte 

communauté africaine, sénégalaise et diola aux Etats Unis. Ces présences se manifestent, 

par les associations. Comme en Europe, les migrants se sont regroupés en association de 

développement pour répondre aux besoins de leurs pays d’origine. En outre, la politique 

sénégalaise offre de plus en plus une place à la diaspora sénégalaise. Ce qui offre une 

visibilité à ses ressortissants
272

. Ces derniers pèsent d’une certaine façon, à défaut d’y 

intervenir directement, dans le choix ou le déroulement des élections des autorités de 

l’Etat. Il y’a un vrai manifeste identitaire, peut-être plus visible, compte tenu des théories 

raciales qui imprègnent le pays
273

. Nous mentionnons les Etats Unis, sans omettre les 

autres pays du continent américain qui ont aussi leur communauté diola. C’est le cas du 

Canada qui exprime sa casamancité à travers des associations, comme Casa Espoir
274

, ou 

l’Argentine avec son association Karambenor
275

. Dans ces pays, la région est mise en 

avant. Ce n’est pas l’ethnie et encore moins le village d’origine. La distance entre les Etats 

qui constituent les Etats Unis, la faible densité de populations migrantes originaires d’un 

même village ou d’une même ethnie ne favorise pas la création et le développement des 

associations villageoises ou de regroupements de personnes issues du même groupe 

ethnique. Ces associations sont moins connues et se font moins entendre dans le pays de 

départ. Nous assistons, par contre, à une sorte de redéploiement de ces regroupements, qui 

vont essayer de se transnationaliser pour mieux exister et ne pas sombrer dans l’oubli. Les 

                                                        

 

272 Elections législatives 2017, député de la diaspora 

273 Les Etats Unis et le Colorisme 

274 Casa Espoir : association de migrants originaires de la Casamance au Canada 

275 Karambenor Argentina : association de migrants originaires de la Casamance en Argentine 



242 

 

 

médias onlines
276

 vont beaucoup aider ce type d’action en diffusant les activités, et en 

permettant à des leaders de se faire connaitre hors de leur pays d’accueil. Ainsi, ils vont 

poser des jalons en Europe, en participant ou en co organisant des événements avec des 

associations déjà présentes sur le continent européen. Il y a de ce fait, une volonté de 

maitriser ce groupe et de le contrôler à travers des forums, des journées de réflexions qui 

vont s’organiser à travers les médias ou dans le pays d’origine. Nous en revenons toujours 

à ce lien avec le lieu de départ, que le migrant tente de maintenir. 

Nous n’avons pas connaissance d’études sur les migrations de diolas dans ce 

continent américain.  Les premiers mouvements migratoires diolas, africains de façon 

générale, sont d’abord tournés en Europe. Cela peut être une explication au fait que le 

focus des études migratoires africaines soit mis sur l’immigration en Europe. Nous pensons 

que ce serait judicieux de s’y intéresser, au vu de l’accroissement du nombre de candidats à 

l’immigration. A ce propos, les problèmes migratoires qui se posent, quand à la 

régularisation des immigrés, vont de plus en plus interpeler l’opinion sénégalaise, y 

compris les diolas. Il y’ a eu d’ailleurs, fait plutôt rare, des rapatriements de sénégalais des 

Etats Unis vers le Sénégal. Ce pays était habitué au charter européen, au refoulement des 

leurs par l’Europe. Le cas de l’Amérique, s’il n’est pas inédit, est un fait suffisamment rare 

pour attirer l’attention. Il y’ a un durcissement des conditions d’entrée et d’accueil très fort. 

Les contextes politiques mondiaux font que les politiques migratoires des pays comme les 

Etats Unis, qui sont une cible privilégiée des terroristes, se sont adaptées pour faire face. 

Les rapports entre pays souverains vont être tributaires de ces problèmes.   Cependant, les 

chercheurs américains se sont beaucoup intéressés aux civilisations diolas à défaut des 

migrations. Nous avons Marc Schloss
277

 dans le Foñi, Michael Lambert
278

 dans le Buluf, 

plus précisément le village de Mandégane
279

. 

 

L’autre destination très peu étudiée est celle des diolas vers l’Asie du sud comme 

les pays de la péninsule arabique. 

                                                        

 

276 Fm Awania et Radio Tendouck par exemple 

277 Marc Schloss 

278 Michael Lambert: chercheur américain qui a eu comme terrain d’étude le village de Mandégane dans la zone Bluf 

279 Mandégane 



243 

 

 

Il est néanmoins très difficile d’ignorer les témoignages sur le vécu des migrants 

diolas dans les pays de cultures arabo berbères. De plus en plus, l’immigration vers la 

péninsule arabique interpelle et s’invite sur l’espace publique. Avec la fermeture des 

frontières européennes, le passage par la Lybie et les pays du Maghreb devient plus 

saturée, avec les problèmes qu’on trouve dans les zones de transit migratoire. 

 

Les diolas, comme les autres populations négro africaines ont des relations très 

complexes avec les groupes arabo berbères. Il est dénoncé une hostilité de la part des 

peuples du Maghreb et des autres pays arabes vis à vis des migrants venus d’Afrique sub 

saharienne. Le poids de l’histoire n’est pas négligeable ici. Les invasions arabo berbères en 

Afrique ont laissé des séquelles dans la mémoire des descendants de cette Afrique sub 

saharienne. C’est une partie de l’histoire africaine, qui est difficilement abordée. Il y’a 

certains historiens qui s’intéressent à ces phénomènes, à l’instar de Tidiane Ndiaye
280

. En 

outre, l’islamisation de l’Afrique ne s’est pas faite en douceur. L’esclavage des noirs 

africains par les arabes a duré dans le temps et a laissé des traces dans la Mauritanie
281

 

notamment.  Il y’ a eu aussi le conflit entre cette même Mauritanie et le Sénégal
282

 qui a eu 

des incidences raciales sur les deux communautés. Nous pouvons comprendre que les 

relations entre des groupes de migrants venus d’Afrique et les autochtones soient plutôt 

heurtées. Il est reproché des maltraitances de la part des employeurs et des autorités de ces 

pays envers les noirs.  Il faut noter que la Mauritanie n’est pas un cas isolé concernant cette 

question. Ce racisme qui est dénoncé aux médias n’est pas un fait nouveau, mais a plus 

d’échos maintenant, grâce aux nouvelles technologies. Il y’a un accès à l’information plus 

facilité. En dehors, d’une migration de travail, certains de ces pays de culture arabo 

berbère, sont des pays de transit vers l’Europe. C’est le cas de la Lybie, du Maroc, de 

l’Algérie, de la Tunisie par exemple. Ce sont des étapes initiales pour la voie terrestre ou 

maritime dans l’immigration clandestine. Avec les printemps arabes
283

, il y a’ un certain 

                                                        

 

280 Tidiane Ndiaye : écrivain sénégalais, auteur du livre « Le génocide voilé » 

281 La Mauritanie : pays frontalier du Sénégal 

282 Conflit sénégalo mauritanien : il a explosé en avril 1989 et a opposé d’abord les riverains des deux pays. Il y a eu des 

affrontements ouverts. Ce conflit a duré jusqu’en 1991 

283 Printemps arabe : En 2010, beaucoup de pays du monde arabe ont connu des contestations politiques et des 

revendications populaires très fortes 



244 

 

 

désordre qui ne permet pas d’asseoir une véritable politique migratoire et donc des ententes 

avec la Lybie plus précisément. Le printemps arabe est un fait très récent qui modifie les 

conditions et trajectoires des migrants. C’est à ce titre qu’il peut intéresser les études 

migratoires. Il y’a aussi, puisque nous parlons de ce pays, des dénonciations de traitements 

inhumains des populations noires migrantes de passage, qui sont considérées comme une 

main d’œuvre corvéable à souhait. Nous hésitons à utiliser le terme « esclaves » même si 

c’est le mot qui est largement employé dans les milieux des populations d’origine sub 

saharienne. L’absence d’interlocuteur privilégié fait de la Lybie un No man’s land
284

 avec 

toute sa connotation négative. Nous n’affirmons pas qu’il n’y a pas d’autorité dans le pays, 

mais cette autorité n’est pas assez forte pour asseoir une vrai politique migratoire et 

prendre des mesures de sécurité pour protéger ses populations, y compris celles étrangères 

et prévenir d’éventuelles dérives. 

 

Il faut en fait comprendre que cette étape de la Lybie est fondamentale, pour les 

migrants qui souhaitent atteindre l’Europe. 

 

Le Maroc est le pays d’Afrique du nord arabo berbère qui concentre l’une des plus 

fortes communautés de Sénégalais, et donc de diolas. Des faits de violences sont souvent 

déplorés envers les noirs. En aout 2014, un jeune étudiant sénégalais a été assassiné dans 

sa chambre à Tanger au Maroc
285

. Des agressions contre les étrangers sont fréquemment 

dénoncées. Les ressortissants sénégalais reprochent à leurs autorités consulaires un silence 

coupable face à ces agressions. Les diolas qui vivent au Maroc, se plaignent de la même 

façon que les autres noirs africains, des actes racistes envers eux. C’est surtout le pays qui 

a noué des liens amicaux avec le Sénégal, et qui dispose de beaucoup de ressortissants au 

Sénégal. Il y’a donc une certaine réciprocité dans les échanges. Même si, en y observant de 

plus près, pour les Marocains qui vivent au Sénégal, leur position sociale n’est pas 

déclassée contrairement, aux Sénégalais qui vont chercher du travail au Maroc. Autant, une 

frange importante des migrants sénégalais au Maroc, y occupe des fonctions subalternes, 

                                                        

 

284 La Lybie : une des étapes les plus craintes du parcours migratoire vers l’Europe actuellement 

285 Etudiant sénégalais assassiné au Maroc 



245 

 

 

autant les Marocains au Sénégal y occupent une position sociale enviée. Ils emploient des 

femmes de ménage sénégalaises dans leurs pays et dans le pays d‘accueil, le Sénégal. 

L’autre catégorie de migrants sénégalais au Maroc, concerne les étudiants, qui vivent 

parfois dans des conditions très difficiles. Le commerce attire beaucoup de sénégalais aussi 

dans ces pays, qui vont se lancer dans l’import-export. La provenance marocaine de 

produits est très prisée par les sénégalais, surtout dans le textile. 

 

Un autre pays arabo berbère est la Tunisie qui a longtemps accueilli les étudiants 

arabisants -du Sénégal, et a été un tremplin pour l’Europe, plus particulièrement en France. 

 

La Turquie dans le cadre du commerce, est très attrayante aussi. Mais elle n’est pas 

un lieu prisé pour une installation définitive. Nous sommes plutôt dans les transits. En 

général, les diolas qui s’arrêtent en Turquie, ont pour destination finale l’Europe. C’est une 

étape dans le trajet migratoire. 

 

Mais les pays les plus réputés pour leur maltraitance envers les populations noires 

sont les pays de la péninsule arabique qui semblent échapper à toute législation 

internationale sur la question des droits de l’homme. Il nous est difficile de cibler un pays, 

mais retenons, qu’il y’a une négation de toute identité autre que celle du pays qui 

prédomine dans ces pays, qui sont en général de culture arabe. La problématique du 

racisme est difficilement négligeable, même si la religion intervient beaucoup dans la 

gestion de ces pays, et donc des questions migratoires. 

 

Il y’a bien une présence diola dans ces pays, mais celle-ci ne peut s’exprimer 

culturellement à l’instar des autres populations étrangères. Les contraintes religieuses des 

pays d’accueil
286

 ne favorisent pas certaines expressions culturelles. 

 

                                                        

 

286 Pays musulmans 



246 

 

 

Le profil des migrants est intéressant à observer, quant au choix de la destination. 

Nous noterons que les confessions religieuses peuvent avoir un impact sur le choix 

notamment quand il s’agit des pays musulmans. Les diolas non musulmans, ne vont pas 

choisir un pays islamique pour une migration. Ou tout au moins, ce ne sera pas leur 

premier choix. La procédure migratoire diffère aussi suivant le pays d’accueil. En ce qui 

concerne ces pays de la péninsule arabique, des campagnes de recrutement de personnel de 

maison sont souvent faites pour des particuliers. Ce phénomène est certes présent dans les 

pays européens, mais d’une façon différente. Si dans le cas des Européens, les 

recrutements se traitent de particulier à particulier la plupart du temps, en ce qui concerne 

les pays arabo berbères et les pays de la péninsule arabique, il y’ a parfois une autre 

méthode. Les recrutements de jeunes filles pour des particuliers passent par des 

intermédiaires. Ces derniers sont bien au fait, des lois du pays. Ils connaissent mieux les us 

et usages du pays. Ils sont comme les passeurs de clandestins en Europe. Ils sont déjà un 

pied dans le pays d’accueil, et y ont leurs entrées très souvent. Ils peuvent de ce fait, 

contacter des femmes de ménages à qui ils proposeront des offres très intéressantes. Le cas 

d’une jeune femme sénégalaise
287

 , qui risque la peine de mort en Arabie Saoudite a permis 

de questionner la migration des femmes dans la Péninsule Arabique. Il y’a des campagnes 

de sensibilisation à la traite des noires, comme on le définit. Beaucoup de jeunes femmes, y 

compris des femmes appartenant au groupe diola appellent à l’aide, dans un pays dont elles 

ne connaissent pas les règles les plus basiques, et surtout dont elles ne maitrisent pas la 

langue. Les migrants de cette péninsule arabe, sont dans une grande majorité des ouvriers, 

et subissent les affres de l’exploitation. Mais d’un autre côté, il y’a une catégorie 

d’immigrés lettrés, qui est incriminée dans ce trafic de migrants. Nous n’allons pas nous y 

étendre. Cependant, des mises en garde contre les vendeurs de rêve sont souvent faites à 

l’encontre des jeunes filles. Le profil de ces candidates à l’immigration est sensiblement 

pareil. Ce sont des filles issues de milieux populaires, qui ont la charge de leurs familles. 

Le besoin de travail est très présent. Il est donc simple de comprendre l’engouement 

qu’elles peuvent avoir pour les pays réputés riches. Nous ne pouvons aborder cette 

question des femmes migrantes d’origine sénégalaise et les difficultés qu’elles rencontrent 

dans les pays arabes, sans mentionner le cas de Mbayang Diop. Elle symbolise à nos yeux 

                                                        

 

287 Mbayang Diop : une jeune migrante sénégalaise qui se trouve dans les prisons saoudiennes suite à l’assassinat de son 

employeuse en juin 2016. 



247 

 

 

les problèmes et les risques que les femmes de ménage étrangères encourent dans ces pays. 

Avec ce cas, les migrations en Arabie Saoudite sont plus visibles. Les réseaux sociaux vont 

relayer les soucis que rencontrent ces femmes. Nous avons parlé de femmes sénégalaises, 

sachant que les femmes diolas sont incluses dans ce groupe. Il y’a de fait, une grande 

communauté de femmes diolas. Il faut savoir que le fonctionnement de réseaux va 

beaucoup jouer dans ces départs. 

 

Dans le cas de ce type d’immigration, le projet de départ est pratiquement le même. 

C’est avant tout une immigration de travail. On va à l’aventure. Les contrats qui sont 

proposés sont mirobolants et suffisamment alléchants pour intéresser la personne. On ne 

saurait ignorer l’aspect religieux. Les pays de la péninsule arabique sont de confession 

musulmane. L’image que se font les musulmans africains de ces pays, jusque- là est assez 

idyllique. Partir en Arabie Saoudite, c’est se trouver sur les terres du prophète de l’Islam. 

C’est aussi être à portée de La Mecque, qui est la ville sainte par excellence des 

musulmans. Ils ne peuvent donc s’imaginer qu’ils puissent y rencontrer des problèmes. Les 

questions de racisme sont occultées. Ne sont-ils pas tous des musulmans comme eux ou 

elles ? Nous pouvons donc comprendre sans peine, la désillusion que les migrants 

d’Afrique sub-saharienne vont avoir, une fois sur place. 

  



248 

 

 

 

 CHAPITRE 8 : Vécu migratoire II.4

 

Le chapitre du vécu migratoire intervient dans ce travail pour témoigner dans un 

sens de l’expérience migratoire des diolas. 

 

Nous avons revisité dans les parties précédentes des histoires narrées par les primo 

migrants. Le vécu migratoire englobe le projet, le parcours mais surtout les résultats de la 

migration. L’ensemble est le vécu migratoire. 

 

Il n’est pas présomptueux d’avancer que ce vécu diffère d’un individu à un autre. 

Cela est d’autant plus logique que le projet de départ n’est pas le même. Surtout si l’on 

tient compte des moyens de chaque candidat au départ. Les raisons qui motivent les gens à 

partir de chez eux sont multiples, nous l’avons spécifié. Si nous tenons compte des facteurs 

qui interviennent dans le parcours des migrants, il nous sera plus pertinent de discuter du 

vécu migratoire. Nous nous permettrons de parler de réussite du projet migratoire, au vu 

des enquêtes que nous avons faites et des constats sur le terrain. 

 

II.4.1 Contexte et structures d’accueil 

 

Il aurait peut-être été plus judicieux de parler d’abord des structures qui 

accompagnent le processus d’émigration, dans le pays de départ. Mais n’ayant pas 

beaucoup d’éléments sur le sujet, nous ne pouvons-nous permettre de nous y attarder. 

Mais, précisons néanmoins, que les pays de départ des diolas, à savoir le Sénégal pour une 

grande majorité, il y’a des Consulats et ou ambassades où les candidats à l’immigration, 

doivent aller pour faire les formalités de demandes de visas. Tous les pays n’en disposent 

pas, mais ceux qui ont eu des relations d’échanges avec le Sénégal en disposent, comme la 



249 

 

 

France
288

, la Grande Bretagne, l’Allemagne, les Etats Unis, l’Arabie Saoudite, l’Espagne et 

l’Italie. La liste n’est pas exhaustive. Mais nous avons cité quelques pays qui ont accueilli 

une communauté importante de sénégalais. Le périple administratif migratoire commence 

avec ces structures, depuis la prise de Rendez-vous, jusqu’à l’obtention du visa. Il s’agit ici 

de migrations légales, qui obéissent et respectent des règles du pays d’accueil. 

 

La France, dont le Consulat se trouve au Centre-ville de Dakar (1 rue El Hadji 

Amadou Assane Ndoye - BP 330 – Dakar) a instauré des lois dans le cadre de sa politique 

migratoire. Le Consulat n’est pas structure d’accueil ou d’organisation de départ à 

l’émigration, mais une structure qui fait faire les formalités en vue d’obtenir un visa 

d’entrée. C’est à ce titre qu’il nous intéresse dans le cadre de notre étude.  Il y’a plusieurs 

types de visas d’entrée. 

 

Le visa touristique, offre à son détenteur l’opportunité de venir en France pour une 

visite et n’excède pas trois mois. C’est un visa Schengen. C’est aussi la première 

destination des étudiants sénégalais, qui peuvent bénéficier d’un visa étudiant. C’est un 

visa long séjour, qui va permettre à son détenteur, une fois sur place, d’obtenir le titre de 

séjour étudiant. Il y’ a également le visa travailleur, et le visa de regroupement familial. 

Une fois en France, le migrant doit s’adresser aux structures administratives pour être en 

règle. Cette étape est fondamentale, pour son intégration administrative dans le pays. 

 

La première institution est la préfecture de police qui va régulariser le migrant. Il y 

fera sa demande de titre de séjour. Les formulaires à remplir de demande de titre de séjour 

vont spécifier le statut, étudiant, travailleur, ou vie privé vie familiale. Chacun de ces 

statuts ouvrent à des devoirs et à des droits. La durée du titre de séjour diffère également 

selon le type. Pour une première demande, l’immigré a généralement droit à un titre de 

séjour d’une durée d’un an renouvelable. Pour les étudiants, ils ont tout au long de leur 

cursus avec une justification de leur assiduité et de leur réussite, un visa d’une durée d’un 

                                                        

 

288 Procédures de demande de visa long séjour en France 



250 

 

 

an, exception faite de ceux qui sont en doctorat. Il y’a aussi ceux qui sont dans une 

démarche d’installation, comme les regroupements familiaux. 

 

Une autre institution est celle de la Caisse de sécurité sociale, qui va identifier le 

migrant et lui permettre d’accéder à des soins selon un certain nombre de conditions, mais 

qui va aussi lui ouvrir les portes de l’emploi. Le numéro de sécurité sociale va lui être 

demandé pour beaucoup de demandes (emploi, accès aux soins, renouvellement titre de 

séjour, carte de transport…). Il est donc indispensable pour toute personne vivant en 

France. Ce numéro lui donne une existence réelle dans son pays d’accueil. 

 

Il y’a d’autres structures, que le migrant devra solliciter selon les besoins. Nous 

avons mentionné la préfecture de police et la Caisse nationale de sécurité sociale, parce 

qu’elles sont les deux indispensables et que tout immigré quel que soit son statut devra 

d’abord connaitre et où faire ses demandes pour être en règle dans le pays d’accueil. Nous 

précisons bien qu’il s’agit de la procédure en France. Ce n’est pas forcément le cas dans 

d’autres pays. Nous avons par exemple, le Luxembourg, où les formalités de demandes 

sont presque intégralement enregistrées auprès de la Mairie de la ville d’accueil, où réside 

le migrant. 

 

Ce qu’il convient de retenir, c’est que dans chaque pays, il y’a des structures, qui 

disposent de services mises en place pour gérer l’accueil des migrants, et d’une certaine 

façon, appliquer la politique migratoire mise en place. 

 

Mais au-delà de cet encartement
289

, suivant les besoins et son statut, l’immigré 

pourra rencontrer d’autres institutions. Nous nous sommes intéressées à la vision que les 

étrangers ont de ces institutions. Il ne faut pas perdre de vue la volonté de codification à 

travers ces structures. L’accueil diffère selon le profil de l’immigré. Il faut aussi tenir 

compte des capacités d’accueil. Si nous prenons les cas des préfectures, qui outre, les 

                                                        

 

289 Encartement : processus d’identification  



251 

 

 

services de gestion des immigrés, ont également d’autres services de gestion, on peut 

comprendre qu’il soit difficile, suivant le nombre de migrants accueillis de gérer les flots 

d’immigrés. Comme le Consulat dans le pays de départ, la préfecture de police n’a pas 

pour vocation d’accueillir des migrants, mais elle est un élément incontournable dans la 

gestion du migrant, notamment pour les formalités en vue de la délivrance d’un titre de 

séjour. D’un point de vue humain, la gestion est très pénible tant du point de vue de 

l’administration que des migrants. Sans vouloir citer des préfectures, comparons une 

préfecture qui a une forte concentration d’immigrés et une autre qui a une très faible, 

l’accueil ne sera pas le même. On peut noter comme une sorte d’usure, à force. Pour les 

immigrés, ils déplorent une insensibilité de la part des agents administratifs. Pour une 

petite préfecture qui ne dispose pas des moyens conséquents, les immigrés sont obligés de 

faire la queue aux heures où la préfecture n’est pas ouverte. Le nombre conséquent de 

personnes, ne permet pas de tous les accueillir, dans les locaux de l’institution, quel que 

soit le temps, hiver ou été, pluie ou non. 

 

Quand on parle de structures dans le pays d’accueil, si nous voulons rester dans le 

thème du migrant, qui a son histoire d’émigré, on ne peut pas ne pas parler des structures 

qui représentent le pays d’origine. En général, dans les pays où il y’a une forte 

communauté, il y’a un consulat qui a pour fonction première de gérer les affaires et de 

s’occuper de ses ressortissants. Si la démarche auprès de la préfecture ou sous-préfecture 

est incontournable pour la régularisation de l’immigré et concerne les personnes qui sont 

dans la légalité, celle auprès du consulat du pays d’origine, concerne l’émigré et permet de 

recenser le nombre de ressortissants dans un premier temps, et a une fonction de protection 

dans un deuxième temps. La procédure d’encartement au consulat n’intervient pas 

directement dans la régularisation ou la légalisation de l’individu dans ce territoire 

d’accueil. Nous allons prendre l’exemple du consulat général du Sénégal à Paris. Il est 

niché dans le 16 éme arrondissement de Paris à la rue Hamelin. C’est la première adresse, à 

priori que tout ressortissant sénégalais peut revendiquer. Il est conseillé de s’identifier, afin 

d’obtenir une carte consulaire, à l’arrivée. Cette carte ouvre à certains droits, mais elle 

permet d’identifier, et ce quel que soit les circonstances, l’individu, comme un ressortissant 

sénégalais. Suivant les accords entre le pays d’accueil et le pays d’origine, il peut y avoir 

des échanges de données, en cas de besoin. Si cette démarche est fortement encouragée par 

les autorités consulaires et diplomatiques, elle est parfois crainte, quand la personne 



252 

 

 

s’inscrit dans la clandestinité. Il est clair, que pour des raisons d’auto protection, la 

personne cherchera plutôt à effacer toute trace de lui. Le cas le plus explicite est celui des 

rapatriements ou obligations à quitter le territoire. L’autorité du pays d’accueil a besoin 

d’identifier l’individu, principalement identifier le pays d’origine pour pouvoir le rapatrier 

dans son pays. Une personne, dont on ne remonte pas la trace, et donc non identifiable, 

peut dans la logique être difficilement renvoyée chez lui. 

 

Mais puisque nous parlons de fonction première de protection des ressortissants, 

ces consulats sont très souvent confrontés à des difficultés, face à leur rôle de protecteur et 

leur devoir de coopération avec les autorités du pays d’accueil, notamment dans les cas de 

retour aux frontières. La complexité de leurs devoirs se retrouve accrue dans des situations 

extrêmes de décès. En effet, le consulat a entre autres rôles de gérer l’état civil des gens qui 

ont la nationalité du pays. Qu’il s’agisse d’un mariage, de naissance ou de décès, le 

consulat est une structure concernée et sollicitée pour cela. Nous reviendrons sur la 

fonction d’accompagnement du consulat pour les associations. Mais en ce qui concerne la 

gestion des personnes, nous verrons que les circonstances peuvent interférer dans son bon 

fonctionnement. Il est important de préciser que le consulat est le lien, voire il symbolise le 

cordon ombilical qui lie l’immigré à son pays d’origine. Cela est encore plus vrai pour les 

consulats africains qui peuvent être un concentré des passions et troubles que vivent les 

ressortissants des pays concernés. Pour revenir sur le service d’état civil que doit assurer le 

consulat, nous allons questionner les différentes étapes de la vie d’un individu. 

 

Il y’a d’abord la naissance. Jusqu’en 2014
290

  l’enfant né de parents sénégalais ne 

pouvait être déclaré que par le père, la nationalité ne se transmettant que par le père. C’était 

un point qui desservait beaucoup les femmes, qui se trouvaient confrontées à ces écueils, 

surtout quand il y’avait un conflit ou quand le conjoint n’était pas sénégalais. Des incidents 

relatifs à cette question pouvaient surgir. Il convient de s’intéresser à la nationalité 

sénégalaise et aux conditions d’acquisition pour comprendre la difficulté
291

.En fait, le 

                                                        

 

290 Code de la famille 

291 Nationalité sénégalaise 



253 

 

 

consulat est pris en otage parfois dans les problèmes de divorces. Il n’était donc pas rare de 

voir se jouer des scènes de ménage dans les locaux du consulat. Le mariage de sénégalais 

nécessitait une publication des bans pendant (préciser le nombre de jours) avant d’être 

célébré. Mais ce qui nous intéresse ici c’est le mariage de sénégalais avec un citoyen 

français en France ou de sénégalais avec un natif du pays de résidence. Le ressortissant 

doit fournir un certificat de coutume dans son dossier pour pouvoir se marier. Par contre 

s’agissant de décès, le cas est plus délicat, puisque le concerné ne peut répondre lui-même 

aux questions qui le concernent. Cette démarche peut être simple, si la personne est en 

règle avec l’administration et est reconnue comme un ressortissant du pays. Elle devient 

très difficile et très éprouvante pour les parents du défunt, si ce dernier vivait en marge de 

la société ou pour des raisons personnelles avait coupé tous liens avec le pays d’origine, et 

donc n’avaient plus ses papiers. Nous avons été témoins de ce cas, en mars 2016 à Paris. 

Le défunt, un diola, était un sans domicile fixe, qui avait coupé tous liens avec son lieu 

d’origine et administrativement n’était plus rattaché à son pays. Il n’a refait surface 

qu’après sa mort, quand sa cousine a été contactée. Il y’a dans ces situations, une certaine 

incompréhension. Autant les organismes qui viennent en aide à ces personnes en rupture 

sociale, vont respecter leur volonté, en ne divulguant aucune piste permettant à leurs 

proches de les retrouver, autant ces mêmes structures vont permettre de remonter vers ces 

mêmes proches en cas de décès. La difficulté ici, va être de retrouver les éléments 

permettant d’identifier l’individu. Cette procédure dépasse le cadre du consulat, et donc 

doit se faire depuis le pays de départ. Ce qui est loin d’être évident. Le retour au pays, ne 

se fait pas sans douleur dans ce cas précis. Les démarches administratives sont plus lourdes 

et prennent plus de temps.  Ce qui a pour conséquences, des charges pour les proches qui 

peuvent être très difficiles à assumer. Nous avons ainsi vu, pour des exemples comme 

celui-ci, les proches faire une quête, pour pouvoir assurer les frais d’obsèques et de 

rapatriements. Là aussi, on peut légitimement s’interroger sur le rôle des services sociaux 

du consulat. Si nous revenons, sur cette fonction de protection que le consulat a envers ses 

concitoyens, il est donc normal qu’il y ait un service qui doit pouvoir venir au secours des 

ressortissants dans des moments très difficiles. Il nous a toujours été répondu que le 

consulat du Sénégal ne disposait pas de fonds pour aider ses ressortissants, en cas de 

besoins. Certes, mais qu’en est-il de son rôle de facilitateur pour les migrants ? C’est là où 

la question de la reconnaissance de l’individu par son autorité de tutelle est importante. 

Chaque nouveau venu est tenu de se présenter à son consulat de tutelle pour se faire 

enregistrer et avoir sa carte consulaire. Cette carte lui ouvre des droits, qui vont lui 



254 

 

 

permettre, notamment de revendiquer la protection de son pays, en cas de besoins. Or, pour 

beaucoup de ces immigrés, la priorité est de se faire régulariser dans le pays d’accueil. Et 

dans le cas des immigrés clandestins, il est préférable de ne pas se faire reconnaître, pour 

éviter de remonter jusqu’à leur nationalité et faciliter ainsi les retours aux frontières. 

 

Nous voyons donc, que les rôles et fonctions des structures d’accueil sont 

déterminants dans l’insertion du migrant dans son nouveau pays. Mais nous allons voir 

aussi que d’autres structures vont jouer un rôle dans l’accueil et l’intégration des migrants. 

C’est le cas notamment des associations, de certaines antennes administratives ou des 

organisations non gouvernementales
292

. 

 

 

 

 

II.4.2 Associations et autres groupes 

 

Nous l’avons dit, les regroupements ont joué dans un premier temps un rôle de 

facilitateur dans l’intégration des migrants. Il s’agit dans un premier temps, d’un rôle 

d’accompagnateur pour les nouveaux venus. Mais cela ne l’est qu’à partir du moment où le 

regroupement existe. 

Les premières associations de ressortissants diolas, ont commencé à se formaliser 

au début des années 80. Cela ne veut pas dire que rien n’existait jusque-là. Les premiers 

migrants que nous avons rencontrés, sont arrivés depuis 1953. Mais, ils étaient isolés, et 

n’avaient pas connaissance d’un parent ou d’un compatriote qui serait présent dans le pays. 

Ils étaient dispersés. N’oublions pas que le contact n’était pas facile, comme il peut l’être 

maintenant, avec la pluralité des moyens de communication. En 1968, il y’a eu une vague 

timide, mais plus importante de jeunes hommes, qui sans être dans un projet collectif 

d’immigration, ont eu des parcours similaires, et se sont déjà rencontrés à Dakar. Ils ont 

                                                        

 

292 Exemples de structures d’accompagnements des migrants 



255 

 

 

évolué ensemble et ont souvent milité dans les mêmes associations. Créer des associations 

en Europe, ne peut qu’être facilité pour eux. Ce sont des communautés qui ont une 

tradition associative. 

 

La première structure qu’ils ont mise en place, c’est l’association l’Amicale des 

ressortissants sénégalais en France vers 1969. Elle n’était pas une association villageoise. Il 

n’y avait pas de village suffisamment représenté pour pouvoir créer une association de ce 

type. Les premiers regroupements ont donc été fédérateurs. Ils étaient surtout régionalistes, 

et concernaient tout ressortissant casamançais, quel que soit son groupe ethnique. On verra 

une évolution de ces associations, qui vont être plus restreintes en ciblant des localités 

moins larges. C’est ainsi qu’il y’ aura des associations de ressortissants de Ziguinchor, de 

la ville de Bignona.  L’éclatement de ce type d’association va intervenir au début des 

années 80 avec les vagues plus importantes de migrants. Avec ces nouvelles arrivées, les 

villages vont se recomposer dans le pays d’accueil, puisque disposant de plus de membres. 

Les gens vont donc se regrouper, non plus seulement par amitié ou par l’identité la plus 

large, mais par l’identité villageoise. C’est la naissance des associations villageoises. Elles 

sont dans un premier temps, informelles, mais vont au fur et à mesure se faire enregistrer 

par l’administration du pays d’accueil. Il faut néanmoins reconnaitre, qu’elles ont mis du 

temps à se faire reconnaitre légalement dans le pays d’accueil. C’est ainsi que nous aurons, 

les associations comme la Jeunesse Cordiale de Baïla (J.C.B.) depuis 1984 domiciliée à 

Créteil, l’association d’entraide des ressortissants de Thionk Essyl en France (A.E.R.T.F.) 

depuis 1992… pour ne citer que celles-ci. En fait, à la fin des années 90, chaque village 

présent en France, dispose déjà de son association, qui est d’abord une antenne de celle du 

pays d’origine. Le fait d’avoir des statuts, et de déclarer la structure à la préfecture 

implique des droits et devoirs que les membres et responsables d’associations ne maîtrisent 

pas tous. Cela est valable également pour les associations non villageoises. Il en est ainsi, 

du respect des articles contenus dans les statuts. L’exemple que nous rencontrons très 

souvent c’est le problème de renouvellement des bureaux gérant les associations. Il est 

prévu généralement des élections tous les trois ans, pour respecter les lois régissant les 

associations. Mais très peu d’associations respectent cette règle. C’est d’ailleurs l’un des 

problèmes que nous avons constaté. Il s’installe une sorte de routine, un corporatisme qui 

finit par freiner l’évolution des associations chez les diolas migrants. Ces associations, 

fonctionnent comme les membres eux-mêmes le font dans leurs vies quotidiennes et 



256 

 

 

oscillent entre informel et formel. Il y a une sorte de copie/collé du modèle traditionnel sur 

le regroupement existant. Nous avons vu des associations dont les responsables sont plus 

jeunes. Leur management sera très souvent entravé par leurs ainés, qui auront beaucoup de 

mal à accepter le leadership de plus jeune qu’eux. La problématique du pouvoir se pose 

déjà. 

 

Dans cette société où le pouvoir est très diffus, les classes d’âge sont très 

importantes. Les anciens
293

  gardent un droit de regard sur la classe dirigeante. De la même 

façon, le facteur genre intervient. Nous n’avons pas rencontré d’associations de migrants 

diolas, et encore d’associations villageoises diolas où la fonction de président est occupée 

par une femme. Lors des assemblées générales électives, ce rôle est d’emblée proposé à un 

homme, souvent d’âge mûr. Même si dans les discours, l’accent sera mis sur la jeunesse. Il 

sera toujours dit qu’il faut intéresser les jeunes, surtout ceux qui sont nés en France. Mais 

dans les faits, notre constat est que la gestion est pensée sous forme d’aînés donnant les 

ordres, et de jeunes les exécutant. Il y’a des associations qui ont eu comme responsables 

des jeunes. Mais, l’engouement du début finit toujours par retomber, une fois qu’ils sont 

confrontés aux réalités villageoises, qu’ils ne maitrisent pas. Nous entendons par jeunes
294

, 

pour suivre la pensée diola, jeunes adultes. 

 

En ce qui concerne les femmes, les postes qui leurs sont réservés sont d’abord, celui 

de secrétaire à l’organisation. Dans certaines associations, il y a une section féminine qui 

est administrée pas les femmes elles-mêmes en France. Ce n’était pas le cas, il y a quelques 

années, où le responsable des femmes était un homme
295

. Ce poste est celui de l’exécutant 

par excellence. Sinon, elles sont vice-présidente, ou adjoint. En fait, le bureau classique 

d’une association villageoise des années 2000, est le suivant : le président (un homme dans 

la force de l’âge), une femme vice-présidente, un ou une secrétaire général(e) et son 

adjoint(e) (des intellectuels), un trésorier (un homme) et son adjoint qui est plus jeune, 

organisation (Femmes et jeunes). A côté de ce bureau, il y’a un conseil de sages, qui n’est 

                                                        

 

293 Les anciens 

294 Jeunes 

295 Cf Foucher 



257 

 

 

pas dans le bureau, et qui ne figure nulle part dans les statuts, mais qui se considère comme 

le véritable décideur de l’association. Nous pouvons donc comprendre, que les associations 

puissent être au ralenti à un certain stade de leur évolution. Le mode de gestion traditionnel 

était compris par ceux qui ont grandi sous ce modèle, mais pas par les autres qui sont nés et 

ont grandi en milieu migratoire. Or il y’ a des relations inter générationnelles qui vont 

beaucoup influencer le fonctionnement de tout regroupement. La typologie des 

associations diolas est quasi similaire. En atteste le schéma suivant : 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



258 

 

 

 

 

 

 

ORGANIGRAMME ASSOCIATIONS DIOLA 

 

Schema 1 

PRESIDENT(E) 

VICE 
PRESIDENT(E) 

TRESORIER(E) 

ADJOINT(E) 
TRESORIER(E= 

COMMISSAIRES 
AUX COMPTES 

SECRETAIRE 
ORGANISATION 

ADJOINT(E) 
SECRETAIRE 

ORGANISATION 

SECRETAIRE 
GENERAL(E) 

SECRETAIRE 
GENERAL(E) 
ADJOINT(E) 

COMMISSION DES 
SAGES 



259 

 

 

 

 

 

Les associations villageoises ont cela de particulier, qu’elles sont le premier lien 

avec les instances villageoises pour les migrants. Même si elles sont reconnues dans le 

pays d’accueil, même si elles ont une autonomie administrative, elles restent dépendantes 

d’une structure mère
296

 qui sera l’association du village et qui a son ancrage au village. 

Elle aura le même statut que toutes les autres associations de ressortissants du même 

village. En théorie, les décisions sont prises par le bureau de l’association mère. Les 

consultations sont faites pour la plupart de ces associations, lors des congrès des villages. 

Ces congrès se tiennent au village et convoquent toutes les sections (qui sont des 

associations légales dans leurs lieux d’accueil, villes ou pays). Chaque section – 

association a des cotisations à verser auprès de l’instance villageoise pour les projets de 

développement validés par la structure mère. Nous pouvons comprendre l’enjeu de 

contrôler l’association villageoise. C’est lors du congrès que sont portées à la connaissance 

de tout le village des actes posés par chaque section ou même par chaque individu. Les 

sanctions prises le sont lors de cette grande réunion, mais aussi les hauts faits y sont 

magnifiés. 

 

Il incombe aux associations de migrants, de gérer les affaires courantes des 

ressortissants des villages concernés. Les événements comme mariage, baptême et décès 

sont organisés et même régis par les associations. 

 

Mais revenons sur le statut de membre de l’association. Il y a le membre de fait
297

 

et le membre de droit
298

. Cette question intéresse surtout les associations villageoises. Tout 

ressortissant d’un village est membre de droit de l’association de son village. Il dispose de 

certains droits en tant qu’enfant de ce village, quand bien même il ne serait pas un membre 

                                                        

 

296 Structure mère d’une association 

297 Membre de fait 

298 Membre de droit  



260 

 

 

de fait. Ce dernier va s’acquitter de ses cotisations qui attestent de son adhésion à 

l’association. Même si ce n’est pas écrit dans les statuts, tout ressortissant a une obligation 

tacite d’adhérer à l’association du village. C’est en cela qu’il peut participer au 

développement du village. Or de plus en plus, il y a des résistances quant à la façon de 

gérer ces dites associations. Il y’a aussi des heurts qui résultent de relations personnelles. 

 

L’association édicte les règles de fonctionnement du groupe, des ressortissants du 

village ici. Il y’a ainsi des bases sur lesquelles doivent s’appuyer les individus pour les 

événements qui concernent leurs vies. Chaque village aura par exemple, ses exigences 

quant à la dot d’une fille du village qui va se marier. Les diolas immigrés sont exogames 

comme ceux qui sont restés dans le pays d’origine. Mais cette exogamie a un coût. La dot 

est fixée selon l’origine du marié. Si le fiancé est du même village que sa future épouse, le 

montant de la dot n’est généralement pas trop élevé. Par contre, les deux futurs conjoints 

s’ils sont originaires de villages différents, les démarches traditionnelles pour le mariage 

sont plus complexes. Le mariage concerne au-delà des individus, des familles mais surtout 

des villages. Les relations entre les villages vont beaucoup impacter indirectement 

l’organisation du mariage. Le montant de la dot est revu à la hausse et les conditions sont 

plus drastiques. 

 

En fait, le mariage en milieu diola est d’abord une alliance entre des familles ou des 

villages selon les origines des futurs conjoints. A ce titre, les deux parties concernées sont 

au premier plan. Les rapports inter villageois interviennent beaucoup dans ces 

négociations. 

 

La demande est faite par les parents du futur marié auprès de ceux de sa future 

épouse. Chaque partie constitue une délégation qui va s’occuper des discussions pour ce 

qu’on peut appeler l’accord de mariage. Il y’a plusieurs étapes, mais nous en allons en 

retenir les trois principales qui sont respectées en milieu migratoire. La délégation du futur 

époux, est constituée du neveu utérin, de l’oncle paternel qui fait office de parrain, et d’un 

deuxième oncle paternel. Il arrive que cette délégation ne se compose que des deux 

premières personnes précitées. Ils seront reçus par les représentants de la future mariée, qui 



261 

 

 

seront normalement l’oncle paternel, parrain également de la femme, et d’autres membres 

du patrilignage après le premier contact. 

 

La première étape de ces démarches, sera de venir saluer les parents de la femme 

convoitée et leur présenter la proposition du prétendant. Elle est faite normalement avec 

des noix de colas, traditionnellement. Ils vont repartir et prendre un autre rendez-vous pour 

entendre les conditions pour l’obtention de la main de la concernée. 

 

La deuxième étape est celle des conditions. Il sera soumis aux demandeurs les 

conditions, qu’ils doivent transmettre au prétendant et à son patrilignage qui donnera son 

accord ou non. 

 

La troisième étape, si les deux parties sont d’accord sur les conditions, sera la phase 

de signature orale entre les deux parties. Les parents de la future mariée vont signifier leur 

accord aux parents du futur marié. Il appartiendra normalement, après concertations, à 

cette dernière partie de fixer la date du mariage religieux s’ils sont musulmans et 

coutumier. Mais dans un contexte migratoire, nous verrons qu’il sera fait beaucoup de 

changements dans ces rites. Nous reviendrons plus longuement sur le déroulé de ce type 

d’événement dans le chapitre des transformations de l’identité. Mais notons que ces 

éléments font partie des rôles joués pas les associations. 

 

Le baptême sera aussi sujet à beaucoup de transformations. On lui accordera une 

importance moindre. L’événement le plus porté par les migrants reste le mariage 

 

Quant au décès, il reste ce que les migrants eux-mêmes définissent comme le projet 

commun à tous. Et nous avons pu constater que l’objectif principal des associations est 

justement la question du retour définitif
299

 au pays. Les obsèques et le rapatriement du 

                                                        

 

299 Retour définitif 



262 

 

 

corps est la priorité des associations. Il y’a une gestion du deuil qui convoque les deux 

parties du migrant. Il interpelle le pays d’origine et le pays d’accueil en général. Les 

funérailles mobilisent toute la communauté avec comme maitre d’œuvre le village 

d’origine par le canal de son association. C’est aussi une étape de la vie, durement 

ressentie par la communauté qui se trouve confrontée à son intégrité. Il y’a un redécoupage 

du groupe qui est amputé d’un membre. Nous verrons suivant le statut du défunt, que le 

fonctionnement des associations peut être très fortement influencé par les décès. Là aussi, 

les rites et rituels seront adaptés il y’a des rites qui sont urgents et qui seront faits dans le 

pays d’accueil. Mais le diola se réincarne chez lui. Il doit être retourné aux siens, à ses 

ancêtres. Il ne s’agit pas du rapatriement en soi. Le lieu de l’enterrement est certes 

important, mais c’est surtout les rituels de retour qui sont les plus importants. Nous l’avons 

déjà mentionné, et nous ne faisons que constater l’ancrage à la terre de l’individu. Il est un 

maillon d’une chaine qui ne saurait être brisée. Même si, la personne est enterrée ailleurs 

que dans sa terre, il doit être retourné aux siens, suivant des rituels bien définis. C’est 

encore plus visible dans le cas de migrations internes au Sénégal. Nous verrons plus loin 

que beaucoup de facteurs vont intervenir dans le choix du lieu d’enterrement, et dans 

l’organisation des funérailles. Et en ça, on voit les conséquences de l’émigration sur les 

vies des migrants et de leurs familles. 

 

Nous avons mis en évidence les rôles premiers des associations villageoises. Mais 

l’organisation sociale dans le lieu de départ interpelle les trois principaux composants de la 

société : les hommes, les femmes et les jeunes. Si nous interrogeons la typologie des 

associations, nous pouvons voir que ce sont des regroupements qui accompagnent 

l’individu à tous les stades de la vie. Il y’a ainsi, à côté de l’instance dirigeante du village 

qui gère les affaires du village, d’autres structures que nous allons qualifier de secondaires 

et qui ne sont pas ouvertes à tous. 

 

Il y’a en terre traditionnelle, l’assemblée des sages, qui est composée, des anciens 

du village. Il faut être un homme initié et être de la génération des plus âgés pour en faire 

partie. Ce comité se réunit très discrètement, suivant les moments importants de la vie du 

village. Nous ne pouvons avoir plus d’informations en ce qui concerne sa gestion et son 

mode de fonctionnement. Retenons cependant, qu’elle est considérée comme responsable 

de la protection et de la sécurité du village. Le Chef coutumier, qui est différent du Chef de 



263 

 

 

village, en fait toujours partie. Ils sont par exemple en avant-première de la grande 

cérémonie d’initiation, le «Bukut ». 

 

Nous avons aussi, les femmes qui sont dans une organisation sociale, qu’on peut 

scinder en deux. Le « furambeune 
300

» concerne les femmes mariées et déjà mères. Il faut 

être une femme pour y être admise. Elle est gérée également par les ainées, qui sont 

responsables de la vie sociale du village, en ce qui concerne les femmes. Il est difficile de 

pénétrer son mode d’administration, si on n’est pas considérée comme une femme diola. 

La fonction de reproduction de la femme est très importante ici. Le rôle de cette instance 

ne s’arrête pas aux femmes. Elle est garante de la protection des individus. A travers elle, 

on peut comprendre le rôle assigné aux femmes dans la société traditionnelle diola. C’est 

une organisation qui est très respectée par les diolas, hommes et femmes confondus. Il y’a 

d’ailleurs des actes posés par ces femmes qui sont très craints. Ainsi lors de crises affectant 

la survie du groupe, les femmes se dénudent et font le tour du village ou du quartier ou 

même d’une maison pour en chasser les mauvais esprits, pour ne pas dire les démons qui 

peuvent être néfastes à la société et à ses membres. 

 

Nous avons ensuite les associations de jeunes, qui sont mixtes et qui sont. Cette 

organisation sociale, nous l’avons retrouvée d’une certaine façon en terre d’immigration. 

Par contre, l’immigration diola étant relativement récente, ces stratifications sont plus 

visibles maintenant. Faut-il le rappeler, les hommes sont les premiers à migrer. Les 

mouvements de femmes sont plus tardifs. On comprend aisément que le modèle 

traditionnel ait mis du temps avant de se mettre en place. 

 

Les associations de femmes ont commencé à exister en France, à partir du moment 

où les regroupements familiaux ont permis l’installation des familles. On peut les dater 

concrètement dans les années 80. Elles sont restées informelles, pratiquement jusqu’aux 

années 2000. En fait, les rapports de genre peuvent être observés à travers ces associations 

de femmes. Même si elles sont réservées aux femmes, elles sont restées sous la tutelle des 

                                                        

 

300 Furambeune : lieu sacré des femmes 



264 

 

 

hommes. A la différence de leurs sœurs du pays d’origine, les femmes migrantes se sont 

tardivement affranchies de la tutelle de leurs époux. Cela s’est ressenti dans les affaires 

associatives. Notre hypothèse repose sur le fait qu’elles sont venues pour rejoindre leurs 

époux. Lors des premières heures de l’immigration, il n’y avait que l’époux pour les 

guider. Les autres composantes de la société qui étaient là pour équilibrer les pouvoirs sont 

absentes de ce nouveau schéma sociétal. Le mari aura ses pouvoirs renforcés en 

conséquence. Nous verrons qu’au fur et à mesure, les femmes vont trouver des palliatifs 

aux structures traditionnelles qui font défaut dans le pays d’accueil. 

 

Cette tutelle des hommes va donc beaucoup interférer dans les gestions des 

associations de femmes. Pratiquement, tous ces regroupements auront des confrontations 

avec les associations des hommes au moment de déclarer leurs associations à la préfecture 

de tutelle. Nous mentionnons, associations des hommes, mais ce type de regroupement 

n’existe pas en théorie. Les associations sont d’abord une structure qui rassemble hommes 

et femmes qui ont des objectifs communs. Mais dans les faits, les associations sont sous le 

contrôle des hommes. Une des raisons pour lesquelles les femmes créent leurs associations, 

c’est pour disposer d’un espace pour elles. L’association constitue un outil de 

communication et une forme de liberté d’expression, dont elles (les femmes) ne disposent 

pas souvent dans l’enceinte familiale et villageoise. Faire enregistrer cette association 

(espace) auprès des autorités compétentes, c’est aussi s’affranchir, s’émanciper du tutorat 

des hommes (époux). C’est ce qui justifie d’une certaine façon les réticences des hommes 

face à ces nouvelles associations de femmes. A l’heure actuelle, nous n’en avons pas 

répertorié beaucoup qui sont sorties du cadre informel. L’association des femmes de Baïla 

en France
301

 que nous avons beaucoup suivi, bien qu’existant depuis fort longtemps, 

n’existe légalement que depuis mai 2003. Elle est l’une des premières associations 

féminines de migrantes diolas légalement identifiée auprès d’une préfecture de police. 

 

En fait, les associations de femmes ont acquis une grande visibilité, à partir de 

2010. Faut-il y voir l’influence de l’organisation de la journée des femmes diolas qui se 

                                                        

 

301 AFBF : Association des Femmes de Baïla en France 



265 

 

 

tient annuellement à Paris depuis mars 2010 ? Nous sommes tentées de le croire. Puisqu’au 

lendemain de cet événement, nous avons constaté une forte mobilisation des femmes. 

Ainsi, l’association des femmes de Kagnobon sera déclarée en 2010, les femmes de 

Mandégane, seront connues depuis 2015. Très peu de villages ont franchi encore ce cap. 

 

Les associations de femmes sont pourtant réputées être plus organisées et sont 

financièrement plus solides. Elles sont souvent appelées au secours de l’instance principale 

qui peine parfois à remplir ses devoirs
302

  envers la structure mère qui se trouve au village. 

D’autre part, une des associations de diolas qui a comme objectif principal de 

fédérer les diolas, en vue de porter des projets qui concernent la région de Ziguinchor, a 

d’abord été une association de femmes. Elle a été transformée, et a mis en avant les 

hommes
303

. Mais comme dit précédemment, ce type d’association a beaucoup de mal à se 

développer. Le premier obstacle est la difficulté de s’identifier à un groupe plus large et qui 

franchit les frontières du village que chaque migrant diola porte en lui. 

 

Il convient de revenir sur ce principe associatif chez les diolas. Nous l’avons suivi, 

pour les diolas, l’organisation de la société passe par les regroupements. 

 

A un âge très jeune, ils apprennent à évoluer au sein du groupe. Le collectif a un 

mandat de formateur sur l’individu. Ces petits groupes de générations, sont des clubs qui 

vont gagner en autonomie en fonction de leur âge. Il y’a une inter dépendance entre ces 

clubs. Le club des petits garçons sera chargé des courses des plus grands, et ainsi de suite. 

De la même façon, le club des petites filles aura la charge des courses des plus grandes. 

Chaque club de génération assure la formation et l’éducation de celle qui est juste en 

dessous d’elle. Il se forme ainsi un esprit collectif que ceux ayant grandi hors du cadre 

villageois n’ont pas. Ce vécu transparait lors des réunions, très souvent en contexte 

migratoire. Les codes d’appartenance échappent aux autres, qui vont se sentir étrangers au 

                                                        

 

302 Cotisations 

303 Sofora : association 



266 

 

 

groupe. Cela nous amène à penser les fonctionnements des clubs comme une forme 

d’initiation. De prime abord, on pourrait penser que les parents ignorent ce qui se passe au 

sein des petits clubs de générations. C’est oublier que ces mêmes parents sont passés par 

ces mêmes étapes initiatiques. Ce principe d’identification est transmis d’une certaine 

façon aux générations nées hors du territoire, mais comme nous pouvons l’observer les 

codes ne sont pas transmissibles hors contextes. De ce fait, il y’a parfois un mépris des 

« nés hors du village
304

 » que nous pouvons constater lors des entretiens ou de certains 

événements. Ce mépris est plus exprimé envers ceux qui sont nés dans les grandes villes du 

Sénégal. Les enfants nés en Europe ont l’avantage d’avoir contribué à une reconsidération 

sociale de leurs parents. Ils sont de ce fait surclassés. D’autre part, ces enfants sont nés en 

terre d’immigration, une terre qui a constitué un graal pour la plupart de leurs parents. Ces 

derniers ont vécu dans une période coloniale pour certains et post coloniale pour beaucoup 

d’autres. Puisque le Sénégal n’était certes pas encore indépendant – colonie française -, 

mais la colonisation était déjà terminée. Les premiers migrants ont encore une grande 

idéalisation du français. Il est compréhensible que l’enfant né sur le sol de ceux qui sont 

admirés devienne comme eux, et ouvre la porte à ses parents à une intégration sociale. Cet 

enfant est différent, et les parents vont cultiver sa différence. « ku ñilak kati France
305

 », du 

terme utilisé pour décrire une façon d’être propre à ces nés en France. Cette expression 

excuse en même temps tout comportement contraire aux bons usages de la société diola. 

Le mot que les diolas utilisent souvent en parlant d’un enfant que les parents placent au-

dessus de tous est « é wouma
306

 ». C’est le terme désigné pour parler du double animal 

protecteur de l’individu. C’est pour dire à quel niveau se trouve le statut de ces descendants 

d’immigrés. Cette différence qui a une connotation négative pour un né à Dakar est 

positivée de ce fait pour celui qui est né en France, en Allemagne, ou ailleurs en Europe ou 

en Amérique. Les associations sont un lieu où nous avons pu observer cette classification 

de la société en terre d’accueil. Le taux de fréquentation des natifs du pays est de loin plus 

élevé. Ils sont également plus réguliers pendant les assemblées générales des associations 

de villages. Cependant, nous constatons une plus grande présence lors des événements 

comme les mariages, et des manifestations plus festives. Ceci dit, leur engagement est 

                                                        

 

304 Principe de droit du sol 

305 Kuñilak kati france: les enfants de la France 

306 E wuma : voir double animal 



267 

 

 

moindre dans l’organisation d’événements portés par les associations. Il n’y a pas non plus 

une grande attente de la part de leurs parents quant à leurs participations. Par contre, pour 

des jeunes ayant le même âge qu’eux nouveaux venus, il y’a très souvent une très grande 

pression de la part des premiers migrants, en ce qui concerne leurs contributions et leurs 

engagements dans les activités associatives. On pourrait s’interroger si pour leurs ainés 

dans l’immigration ne se voient pas à travers ces derniers. Il y a comme une continuité de 

leurs parcours et de leur engagement associatif à travers ces nouveaux venus. Cela ne 

saurait s’expliquer par le fait que ces derniers arrivent en terre d’immigration avec une 

qualité de membre d’une des sections de l’association villageois. Chaque projet migratoire 

est unique et ne saurait être une réplique des premières migrations.  En outre, la plupart de 

ces nouveaux migrants ne vient pas du village d’origine. Leurs parents ont déjà quitté le 

lieu d’origine et se sont installés dans une des villes du pays. Ils connaissent parfois très 

peu, ce village de leurs parents. Cette pression de la part de leurs co originaires va finir par 

lasser ces jeunes des associations. Nous avons encore les réflexions d’un jeune homme de 

la commune de Suelle : 

 

« Je veux bien bosser pour l’association, mais ces mêmes personnes qui vont te 

demander de travailler pour le pays, ont des enfants souvent plus âgés que toi. Moi aussi, 

j’ai ma vie… » 

 

Ce reproche revient sans cesse. Mais, nous avons toujours été confrontées au 

malaise de ces ainés lorsque la question est évoquée. Ces parents vont parfois demander à 

leurs neveux et nièces nés hors du pays, de les aider à convaincre leurs cousins nés en 

France de s’engager dans les associations. On pourrait se questionner sur cette demande. 

Pourquoi cette demande ? S’agit-il de problème d’âge ? Les parents ne pensent-ils pas que 

le dialogue est plus aisé entre gens de mêmes générations ? Le terme « génération » doit 

être entendu en termes d’évolution sociétale avec les changements induit.  Si cela est juste, 

il est alors important de s’intéresser sur les écarts possibles liés à l’évolution et ou à la 

différence culturelle des pays d’accueil et de départ.  Il y’a pourtant un obstacle majeur, 

c’est le degré d’engagement des deux catégories. Ils sont sensiblement de la même 

génération, et ont des vécus parallèles. Ils sont nés hors de la terre des ancêtres et n’ont 

donc pas évolué dans la même matrice sociale que leurs parents. Beaucoup des nouveaux 

venus sont des enfants de migrants, mais de la migration interne au Sénégal. Souvent ils 



268 

 

 

connaissent très peu le village des parents. Mais le point qui nous semble très important, 

c’est qu’ils ont grandi dans un environnement multiculturel, à Dakar, à Kaolack, 

Ziguinchor, Thiès, Saint Louis et dans d’autres villes du Sénégal. Leur « diolaité » est 

souvent plus diluée que celle de leurs cousins nés en Europe. Nous verrons dans le chapitre 

de la transformation identitaire, les influences extérieures sur ces migrants. 

 

La typologie des associations dans le pays d’accueil, va dans un premier temps se 

calquer sur l’expérience des primo migrants. Les premières associations sont nées pour 

répondre aux besoins de retrouver des gens du pays, de s’entraider. Elles fonctionnaient 

tant bien que mal, parce qu’il y’ avait moins de gens et donc moins de possibilités de 

retrouver des gens issus du même terroir. On s’identifiait au plus proche. C’était le pays, la 

région ou l’ethnie. Il y’a même une dimension continentale que nous allons voir se 

développer avec les nouvelles générations. Tous les africains se considèrent comme des 

frères cousins en Europe
307

. Mais avec les arrivées de nouveaux migrants, le village 

viendra supplanter et reprendre une place qui était sienne, mais étouffée jusque-là, par 

l’absence de natifs du même village. 

 

Les associations sont toutes de type loi 1901
308

, quand elles sont déclarées. 

Nous l’avons déjà évoqué, les premières associations transcendent les clivages 

ethniques. C’est le cas de l’Amicale des sénégalais par exemple, précédemment citée. 

Cependant, il est bon de noter que dans ces associations il y’avait une majorité de diolas 

qui adhérait. Les projets défendus concernaient la région, comme la construction du mur de 

l’hôpital de Bignona
309

, dans la région de Ziguinchor. A ce sujet, c’est l’un des rares 

projets portés par une association de type fédérale en Casamance. Une autre association de 

type fédéral va naître, suite à une scission de l’amicale. Cette association, ASCORZI 

prendra le relai de l’Amicale, et mobilisera davantage les diolas pendant un certain temps. 

Elle s’est brutalement éteinte avec les suspicions de collaboration avec le mouvement 

                                                        

 

307 La distance avec le pays de départ rapproche des populations qui ne sont pas géographiquement. Avec l’immigration, 

l’Afrique devient un pays auquel vont s’identifier beaucoup d’enfants de migrants en quête de repères. 

308 Loi 1901 

309 Construction mur de l’hôpital de Bignona 



269 

 

 

irrédentiste casamançais. Il y’a un grand silence sur les raisons des blocages de ces 

associations. Il faut néanmoins remarquer que ces regroupements étaient essentiellement 

gérés par des hommes au caractère bien trempé. Les ambitions personnelles et aussi 

associatives divergeaient. Il était logique que ces premières associations éclatent à court 

terme. Ce n’est pas la seule raison de leur échec à rassembler et mobiliser les migrants 

diolas autour d’un projet commun. Nous relativisons le terme échec cependant. Puisqu’à 

leur création, elles ont répondu aux attentes de leurs membres. Mais, et c’est le cas des 

associations diolas que nous avons suivi, l’évolution et la maturité des migrations a un 

impact sur le fonctionnement de ces grands groupes qui ne sont pas préparés à une 

explosion démographique des populations diolas. C’est ce qui explique par ailleurs, que 

l’avènement des associations de ressortissants des villages d’origine des migrants puisse 

avoir une influence sur ces regroupements qui vont finalement rester en léthargie. Celles-ci 

(les associations villageoises) vont être très vivantes dans les années 80. Certes la plupart, 

sont dans un cadre informel, mais il n’en demeure pas moins qu’elles vont beaucoup 

rassembler et participeront pour beaucoup dans l’intégration de ses membres dans leurs 

nouveaux pays. En fait, elles ont permis aux migrants d’avoir une vie sociale qui leur 

donne l’opportunité d’exister aussi bien dans le pays de départ que dans le pays d’arrivée. 

Nous verrons que ce sont ces mêmes associations qui vont favoriser un rapprochement 

entre des gens qui, initialement ne seraient pas en contact. Les familles vont s’entraider et 

fait très concret, les enfants vont se connaitre, et grandir ensemble. Cet aspect nous parait 

intéressant à relever, puisque c’est ce qui va largement contribuer à créer une catégorie de 

population au sein du même groupe. C’est cette catégorie qui va constituer le groupe des 

« ku ñilak kati France », ou « les enfants de la France », comme ils sont désignés par leurs 

parents. Les premières rencontres étaient d’abord des retrouvailles pour sortir de la solitude 

et de la routine pour ces personnes venues du même lieu. C’est la base d’une nouvelle 

identification. C’était lors des fêtes de fin d’année que ces grandes rencontres se faisaient. 

Nous pouvons d’ailleurs voir se dessiner les futures associations. Il y’ a trois groupes 

principaux qui vont se dégager. 

Le groupe principal est celui des hommes, chefs de familles. Ils sont les premiers à 

venir s’installer. Ils ont des parcours similaires pour la plupart. Ils sont d’une même 

génération d’âge et ont évolué dans les mêmes associations à Dakar ou dans d’autres 

localités au Sénégal.  Ils partagent, en somme beaucoup de choses. Et surtout, pour 

beaucoup d’entre eux, ce sont des hommes initiés au « bukut ». Ils ont les rênes du pouvoir 

que leur a conféré leur initiation. Il est donc normal, qu’ils soient le sous-groupe qui 



270 

 

 

détermine les règles et qui a le pouvoir de décision sur les fonctionnements des 

associations. 

 

Le deuxième groupe concerne les femmes, épouses, venues après les hommes pour 

la plupart, mères au foyer à leurs débuts. Elles ont un repère principal, l’époux, qui les a 

fait venir de leurs villages ou tout simplement du pays. Le mariage s’est fait au pays. Pour 

certaines, c’était avant la venue de l’époux à l’aventure. Ils ont déjà fondé une famille. 

L’épouse rejoindra plus tard, une fois que l’homme s’est installé. Pour les autres, le 

mariage s’est fait après que l’homme se soit installé en Europe. Ils vont construire leurs 

foyers en Europe, et fait notable, apprendre à vivre ensemble en Europe, sans l’assistance 

et la proximité des leurs, qui vont les accompagner de leurs conseils et de leurs 

expériences. 

 

Enfin, le dernier groupe est celui des descendants. Les enfants issus de ces ménages 

de migrants. Tous ne sont pas nés en Europe. Mais pour ceux qui ne sont pas nés en 

Europe, ils sont venus très jeunes, en compagnies de leurs mères, rejoindre leurs pères dans 

un nouveau pays. Dans les débuts des associations, ils sont encore en phase 

d’apprentissage, dans les premiers âges de leurs vies. Ces enfants vont donc grandir 

ensemble même s’ils ne vivent pas dans les mêmes villes et quartier. Mais ils vont faire 

connaissance, à la suite des visites que se rendent les parents, ou encore lors des 

regroupements d’associations ou de manifestation festive, et tisser des liens suivant les 

affinités, mais seront, comme dit, une nouvelle catégorie. La notion de parenté va se 

transformer avec eux. Leurs amis d’enfance vont être leurs « cousins ». La famille initiale 

diola va donc s’adapter aux nouvelles réalités migratoires que sont la solitude de migrants 

venus de villages différents ou de quartiers différents quand ils sont des ressortissants d’un 

même village. Ces enfants seront les témoins des souffrances des premières heures de 

l’immigration, surtout celles de leurs mères. Ils vont apprendre la langue française avec 

leurs mères, ils vont se socialiser avec leurs mères et s’intégrer dans la société française 

avec leurs mères. Il nous revient, à ce sujet, les propos d’une jeune femme marseillaise 
310

: 

                                                        

 

310 Les parents sont diolas et ont migré en France en 1977 



271 

 

 

 

han !!! nos mamans là, elles ont souffert à regarder la télé… Même Dora en 

chinois, elles regardent » 

 

Il y’avait une division des tâches lors de ces grandes rencontres festives. Les 

hommes faisaient les grandes courses dans les grandes surfaces, pendant que les femmes 

s’occupaient de la cuisine et veillaient sur les enfants. Le découpage de l’espace obéissait 

aussi à la division des sexes. Cette occupation spatiale existe encore. Les femmes sont 

toujours assises entre elles. Elles seront plus proches de la cuisine ou à côté des enfants 

pour garder un regard sur eux, tandis que les hommes seront devant la télé ou la sono pour 

assurer l’animation, tout en débattant de sujets du pays. Les sujets politiques sont très 

prisés d’ailleurs. Le migrant avait de ce fait, une impression de participer encore dans la 

gestion des affaires de son pays, ou quand ils sont ressortissants du même village, des 

affaires de leurs villages. Les femmes intervenaient très peu, lors de ces discussions. Mais 

cela peut encore s’expliquer par le fait, que le profil de celles-ci ne leurs permettaient pas 

de soutenir un débat politique comme, elles peuvent le faire, et le font actuellement. Faut-il 

le rappeler, les hommes ont généralement, un niveau plus élevé que les femmes. En outre, 

il y’avait le poids de l’éducation
311

 qui faisait que ces femmes ne s’autorisaient pas à 

débattre avec les hommes. Encore maintenant, certains sujets ne sont pas abordés et 

discutés par les deux groupes en même temps.  Le groupe des hommes est supposé être 

détenteur d’un savoir intellectuel. Nous voyons là, le pouvoir financier et le pouvoir de 

l’école. Même si pour la plupart, ils ne sont pas de grands intellectuels, ils le deviennent de 

facto, puisqu’ayant fréquenté l’école et sachant lire. Ce qui n’est pas le cas pour beaucoup 

de femmes. Cela leur donnait ainsi un ascendant sur ce groupe des femmes. Cela va 

changer au fil du temps. Les femmes vont trouver leur place, avec un avantage que les 

hommes n’ont pas. Elles seront reclassifiées dans leur nouvelle société. Les premières 

femmes migrantes diolas ont un profil quasi similaire. Elles n’ont pas été scolarisées, et 

sont habituées aux emplois de « bonnes » au Sénégal. Même quand elles n’ont pas fait ce 

genre de travail, la division sexuelle des tâches chez les diolas les préparent aux travaux 

                                                        

 

311 L’éducation traditionnelle diola est genrée. Il y’a une division sexuelle des tâches, mais aussi des domaines réservés à 

chaque sexe. Les hommes sont éduqués pour s’occuper de la gestion politique du groupe. Même s’il n’y a pas une 

interdiction formelle, les femmes ne vont pas débattre de certaines questions avec les hommes.  



272 

 

 

ménagers. Les professions et le travail qu’elles vont trouver dans leur pays d’accueil ne va 

pas les contrarier dans leur évolution et leur parcours migratoire. Il y’a une continuité pour 

elle. Elle est même gratifiante, puisqu’elles vont être payées pour le même travail qu’elles 

ont toujours fait dans leur pays d’origine. Le fait d’avoir une fiche de paie, d’avoir un 

pouvoir d’achat valorise ainsi ces femmes, à la différence des hommes. 

 

Les enfants sont à l’écart de ces joutes oratoires. Ce qui est le premier facteur de 

cassure dans la chaine de transmission. Si l’objectif de départ est de se retrouver et de 

permettre que les familles et donc les enfants se connaissent ; il n’y a pratiquement pas de 

communication entre les groupes. Les enfants vont grandir sans connaitre parfois l’histoire 

de leurs parents, et encore moins leurs vécus d’émigrés. Il y’ a comme deux mondes 

parallèles. Nous en voyons le résultat dans le fonctionnement des associations. Ces mondes 

n’ont pas suivi la même évolution et ne peuvent donc pas fonctionner de la même façon. 

 

En fait, il nous apparait, que les rendez-vous festifs sont une occasion pour les 

parents de se replonger dans leur passé et de recréer le village qu’ils ont laissé derrière eux. 

Mais l’espace et le contexte s’y prêtent ils ? La question mérite d’être posée. 

Nous avons deux exemples de ces fêtes en banlieue parisienne et en banlieue 

lyonnaise. 

 

En 2007, en Île de France, les ressortissants d’un village diola
312

 se retrouvent 

comme chaque année chez l’un des leurs pour le réveillon du nouvel an. Cette fête est 

portée par l’association et est préparée des mois avant le grand jour. L’organisation en elle-

même est gérée par les femmes, qui vont se charger de la cuisine pendant que les plus 

jeunes s’occuperont de l’animation et de la mise en place. Le soir de la fête, les invités 

vont commencer à arriver. Les pères vont venir avec les plus petits, pour qui c’est une 

grande récréation. Alors que pour les plus âgés, les fêtes de village ne sont plus attrayantes. 

                                                        

 

312 Le village de Baïla, que nous avons suivi lors de notre Master, nous a servi de modèle. 



273 

 

 

Ils ont d’autres projets, d’autres amis, avec qui ils souhaitent passer leurs fêtes. Ils n’ont 

pas le même besoin que leurs parents de se replonger dans un passé qui n’est pas le leur. 

 

Nous avons observé que pendant ce réveillon, en dehors des hommes en couples 

avec des femmes non immigrées et dont les parents ne sont pas immigrés, il y’avait une 

séparation des hommes et des femmes. Les enfants sont dans une chambre, où ils seront 

sous la garde des plus grands. De temps en temps, il leur sera monté à manger et à boire. 

Pour les plus grands, il y’ avait un buffet où chacun pouvait se servir ou se faire servir. La 

fête va durer jusqu’au lendemain, après le repas de midi. C’était l’une des dernières fêtes 

de fin d’année, les réalités sociales ne favorisant plus ce genre de rencontres. Il y’a d’abord 

beaucoup plus de ressortissants, donc organiser un tel événement demande un espace plus 

grand. Les enfants ont grandi et ont une vie sociale différente de celle des parents. Ils 

aspirent tout simplement à autre chose. La question identitaire commence à se poser. 

L’autre exemple de rencontre festive que nous avons observé, c’est en banlieue 

lyonnaise, où les parents et leurs familles respectives se retrouvaient chez l’un d’entre eux 

pour passer le réveillon de Noel. Nous sommes dans le cas d’un groupe plus réduits. Là, 

nous avons pu avoir le schéma des premières heures de l’immigration, où les migrants peu 

nombreux, calquaient leur fête à celles qu’ils avaient dans leur village d’origine. Il n’est 

plus question de ressortissants du même village, mais plutôt de migrants qui partagent une 

même origine, la Casamance, et qui vont intégrer dans leur groupe, les nouveaux étudiants 

venus poursuivre leurs études à Lyon. Ici, pas question de buffet. Le service est assuré par 

les femmes, qui vont, entre deux services s’asseoir et écouter les hommes débattre, de 

différents sujets, des questions associatives, des questions sociétales, mais surtout de la 

politique de l’Afrique et plus particulièrement celle du Sénégal. Elles vont très peu 

participer au débat. Pendant ce temps, leurs enfants vont s’occuper dans une chambre, où 

ils se feront servir de temps en temps. Mais là, aussi les plus jeunes vont finir par 

s’affranchir et laisser leurs parents se retrouver entre eux de plus en plus. 

 

Ces rencontres nous offrent l’’opportunité de voir le découpage du monde associatif 

diola. L’occupation spatiale est pratiquement la même lors des assemblées générales des 

associations et ce quel que soit le type d’association, du moment qu’elle est mixte. 



274 

 

 

Les associations restent à ce jour, l’endroit par excellence où les migrants peuvent 

encore récupérer un pouvoir qu’ils savent perdus. De ce fait, il est naturel que naisse un 

certain corporatisme qui va être jaloux de ses prérogatives et vouloir écarter toute personne 

qui pourrait légitimement en menacer le pouvoir. 

 

L’immigration des hommes, comme spécifié tantôt, a été antérieure globalement à 

celle des femmes, même si ces dernières ont globalement, mieux réussi leur parcours 

migratoire. 

 

La migration des hommes diolas a ouvert la voie de façon générale aux femmes, 

qui sont venues en grande partie à la faveur du regroupement familial. Ce qui signifie 

surtout un pic en 1974
313

. Des exemples d’immigration féminine individuels sont quand 

même à noter au milieu des années 1980. Mais ce sont des cas relativement isolés. Le 

regroupement familial se fera, également, dans le sens inverse de plus en plus au début des 

années 2000. Les femmes, en grande majorité françaises
314

, vont faire venir leurs époux du 

Sénégal. Il est néanmoins important de noter les influences des échanges favorisés par les 

associations, entre les populations du pays d’accueil et les villages des migrants, qui vont 

bénéficier des programmes de coopération. Nous reviendrons sur cet aspect coopération 

qui joue un grand rôle dans les rapports de pouvoir et relations qu’entretiennent les 

migrants avec la localité d’origine. 

 

Les femmes, épouses, ont bénéficié de l’expérience migratoire de leurs époux 

migrants, quand elles sont arrivées. Ce qui n’était pas le cas de ces derniers. Il est certain 

que ce facteur n’est pas à négliger dans l’insertion des femmes dans le pays d’accueil. 

D’autre part, le facteur genre est très important et intervient, dans une certaine mesure ici. 

On ne peut ignorer la vision que l’imaginaire européen a des relations sociales entre les 

hommes et les femmes africaines. Les structures mises en place sont d’abord pensées pour 

                                                        

 

313 Loi relative au regroupement familial : dispositif légal reconnaissant le droit à une vie de famille.  

314 Ce sont des femmes de type caucasien 



275 

 

 

aider des femmes. Comme nous l’a souligné un migrant diola
315

, les hommes sont très peu 

écoutés en Europe et ne peuvent bénéficier des structures d’aides. Une femme est assistée 

parce qu’elle est vue comme une victime potentielle, quelqu’un de vulnérable, qu’il 

convient d’aider et de protéger. C’est le sexe faible. Ce qui n’est pas le cas des hommes 

africains. Il y’a donc un préjugé favorable aux femmes africaines qui a beaucoup servi à 

ces dernières dans les premières heures de l’immigration des diolas. Ces politiques de 

soutien et de protection aux femmes sont mises en place pour les femmes françaises 

d’abord. Le facteur genre n’est pas négligeable en Europe. Nous verrons que cette 

différence de parcours et de résultats du projet migratoire va s’inviter dans les associations 

de migrants diolas en France. 

 

En outre, les hommes diolas, de par leur éducation, ne sont pas enclins à montrer 

leurs faiblesses. Cette pudeur va fortement les desservir. Un homme est un roc, « anene fu 

lel », cette phrase revient très souvent dans les discours des hommes, pour illustrer la 

capacité d’endurance des hommes. Ne perdons pas de vue, en outre le fait que nous 

sommes en face de personnes issues d’une société à initiation, où de surcroit il y’a le culte 

du secret. La parole est codifiée et distillée selon des règles bien établies. Un homme ne 

pouvait se permettre de s’épancher sans contrôle. La plus grande insulte qu’on puisse 

adresser à un homme, c’est de le traiter de femme, c’est-à-dire un non initié qui ne maitrise 

pas ses émotions. L’affect n’a pas de place dans la vie d’un homme. 

 

Cette prise en charge va se traduire dans les décisions de justice lors des divorces. 

La communauté diola est patriarcale, rappelons-le. Or en terre européenne, les enfants sont 

très souvent confiés à la mère. Ce qui crée une frustration chez le « mâle » qui se retrouve 

symboliquement castré, puisque amputé de sa descendance. Cela nous fait penser d’ailleurs 

au code de la famille au Sénégal, qui est largement avantageux pour les hommes. Faut-il le 

souligner, les allocations sont directement versées aux hommes qui sont les chefs de 

famille traditionnels, et donc premiers responsables de leurs familles. Toute décision doit 

être prise avec leur accord. Il est question à ce propos, de dérogation de puissance dans le 

                                                        

 

315  Paris 2008 



276 

 

 

cas où, l’époux ne peut pas bénéficier des allocations familiales, et que la femme peut en 

étant fonctionnaire les percevoir
316

. Jusqu’à une date récente
317

, la nationalité était acquise 

par le canal du père. Les enfants appartiennent au père. Cela a posé souvent beaucoup de 

problèmes aux femmes migrantes. Les conflits conjugaux se sont invités plusieurs fois 

dans les procédures administratives dans les différents consulats du Sénégal à l’étranger. 

Les problèmes que rencontrent les personnels accrédités auprès des sénégalais de 

l’extérieur soulèvent souvent cette question. 

 

Les premiers couples de migrants ont transposé d’ailleurs ce modèle en France, au 

début. Les femmes, venues rejoindre leurs conjoints grâce au regroupement familial, sont 

d’abord très dépendantes de ces derniers. Il s’agit pour la plupart de femmes illettrées, et 

qui ne sont pas très au courant des lois et donc avantages dont elles peuvent disposer dans 

leurs nouveaux pays d’accueil. D’autre part, elles sont encore très empreintes d’une 

éducation traditionnelle qui les prépare à voir en l’époux, le chef de famille, celui qui doit 

gérer sa famille. Il était donc normal, que par exemple, elles remettent l’intégralité de leurs 

salaires à l’époux, qui saura le gérer. Il est la référence. C’est à lui de prendre les décisions. 

Certes, les femmes dans leur grande majorité, n’ont pas de disposition pour gérer les 

finances du couple, mais n’oublions pas que les premiers migrants sont pour une large part 

des ouvriers, et sont donc presque dans les mêmes limites intellectuelles que leurs épouses. 

Même si, pour les hommes, ils ont été scolarisés, contrairement à beaucoup de femmes. Il 

s’agit plus d’un respect de traditions alors. Dans la conception diola, le premier 

responsable du foyer, c’est l’homme. Les biens de la maison lui appartiennent en théorie. Il 

faut également souligner que chez les diolas, les femmes n’ont pas vocation à construire 

des maisons pour mettre des biens. Naturellement ce sont les hommes qui ont des maisons, 

et qui accueillent et s’occupent de leurs épouses. Les subtilités du droit français ne sont 

donc pas évidentes pour les femmes. Nous abordons ici, le cas de figure de couples déjà 

unis depuis le pays d’origine. Le choc entre les acquis du groupe de départ et les nouvelles 

règles du pays d’accueil n’est pas facile à gérer. Il y’a dans un premier temps le régime 

matrimonial français qui ne reconnaît pas la polygamie. Les immigrés ont été confrontés à 

                                                        

 

316 Code allocations familiales Sénégal 

317 Code de la nationalité 



277 

 

 

cet interdit qui va constituer un blocage dans leur nouvelle vie. Dès lors, les hommes qui 

ont souhaité prendre plusieurs épouses ont dû mettre à contribution leurs premières 

femmes. Des ménages polygamiques ont bien subsisté, avec des problèmes gérés en 

interne dans la communauté. Dans ce cas de figure, les traditions reprennent le dessus pour 

palier à ce manque de la société européenne. Mais cela a été également un déclic pour les 

premières femmes arrivées sur le sol français. Au début, la confiance était de mise et les 

femmes cédaient volontiers tout leur avoir à l’époux, dans l’objectif de se construire un 

avenir, généralement matérialisé par l’acquisition d’une maison, au pays et rarement dans 

le pays d’accueil. Mais les illusions du départ vont s’effriter. Les époux vont commencer à 

prendre des épouses dans le pays d’origine, avec les économies mises en commun avec les 

épouses qui partagent leurs difficultés dans le pays d’accueil. Il y’a eu une sorte de frénésie 

chez les hommes, comme une sorte de compétition, à celui qui allait défier la loi du pays et 

prendre une seconde épouse. C’est peut-être une façon de reconquérir une virilité qu’ils 

supposent perdue. En prenant une seconde épouse, ils marquaient ainsi leur refus de céder 

à une émasculation qu’ils pensent orchestrée par le pays d’accueil. 

 

Les histoires et témoignages se ressemblent. Les récits aboutissant à cette décision 

sont semblables. En fait, les migrants sont confrontés à une crise d’autorité à laquelle ils 

tentent par tous les moyens de faire face. Epouser une autre femme, est une tentative 

désespérée de maitriser le cours de sa vie, de reprendre les rênes du pouvoir. L’épouse est 

toujours prise au dépourvue. Au retour d’un voyage au pays, le mari revenait avec une 

autre femme, une nouvelle épouse. Mais du fait que les administrations européennes 

n’admettent pas de polygamie, les hommes contractaient un mariage religieux et 

coutumier. 

Ces ménages sont gérés de deux façons différentes en général. 

Nous avons un premier cas de figure, où la seconde épouse restait au pays 

d’origine. Les finances du couple initial finançaient ce mariage et entretenaient cette 

nouvelle épouse qui va prétendre aux mêmes droits que la première. En général, la 

deuxième déchantait très vite, surtout si ces projets incluaient de rejoindre l’époux en 

Europe. Ou encore si l’époux décédait. Cela posait une question très difficile d’héritage. 

Cela se comprend. Dans le pays de départ, le Sénégal, l’époux subvient aux besoins de sa 

famille. L’épouse est très souvent une mère au foyer. Elle n’a donc pas de revenus comme 

dans les pays d’immigration. Les biens appartiennent donc à l’époux. Ce que les familles 



278 

 

 

restées au pays ignorent. On entend souvent les femmes se plaindre de l’attitude de leur 

belle famille qui les considère comme des chanceuses qui profitent égoïstement des 

largesses de leurs époux. Ce qui est très éloigné de la réalité. Il est difficile de faire 

comprendre aux tiers qui vivent au village, que l’épouse a des revenus et que parfois elle 

peut gagner même plus que son époux. Ce n’est pas spécifique aux diolas qui vivent en 

France. Les migrants qui se sont installés au nord du Sénégal, dans les grandes villes 

vivent les mêmes problèmes. Beaucoup de femmes s’entendent souvent dire que leur mari 

a pu réussir sa vie, d’un point de vue matériel. L’aisance matérielle se traduit la plupart du 

temps, par la possession d’une maison. Dans le contexte moderne actuel, très peu 

d’hommes arrivent à s’offrir une maison sans l’apport financier de leurs conjointes. Or ces 

dernières ne sont jamais reconnues comme des propriétaires au même titre que leurs 

conjoints. Elles sont, tout au plus des bénéficiaires à qui on rappellera à chaque occasion 

que la maison appartient à l’époux. La question qui est systématiquement posée pour 

signifier que les biens sont la propriété exclusive du mari est pratiquement la même. Elles 

sont toujours interpelées de la façon suivante : « ton mari a construit une belle maison ». 

C’est une affirmation qui heurte les épouses surtout quand elles ont investi leurs finances 

dans l’obtention d’un appartement. C’est une forme d’exclusion ou du moins, une manière 

de resituer les choses, pour l’homme. 

 

Le deuxième cas de figure, c’est quand la deuxième épouse se trouve sur le 

territoire français. C’est ce schéma qui pose le plus de problèmes. Cette situation sociale va 

mettre en évidence beaucoup de sujets épineux de l’immigration. 

 

Il y’a déjà la question du logement, et donc de l’espace qui se pose et qui est le plus 

difficile à gérer. Ces couples vont vivre dans une promiscuité qui va favoriser des conflits. 

Beaucoup de couples vont éclater avec des conséquences très lourdes pour les enfants. Les 

familles vont avoir du mal à faire face en terre d’immigration à ces crises familiales. Ce 

qui est toléré dans un environnement plus spacieux, placé sous le contrôle de la 

communauté traditionnelle va l’être difficilement dans l’espace confiné de l’immigration. 

En fait, l’étroitesse et l’absence d’espace vont favoriser des crises dans les foyers. Les 

populations habituées à vivre dans des endroits spacieux où l’architecture traditionnelle 

préserve une forme de liberté, vont très mal supporter de vivre les uns sur les autres. Ce 

confinement expose l’intimité des couples et permet une proximité avec les enfants. Or les 



279 

 

 

migrants n’ont pas inclus dans leurs projets de vie ce scenario. Dans le pays d’origine, les 

épouses ont pratiquement chacune, son espace privée où elle peut recevoir l’époux quand 

c’est son tour. Ce cas de figure concerne la polygamie en ville, où déjà l’espace est plus 

restreint. L’homme partagera ses jours et ses nuits entre les épouses, y compris pour la 

gestion de ses affaires. Dans un cadre rural, les épouses disposent chacune de sa chambre, 

mais l’époux également à sa chambre, où il recevra ses épouses, à tour de rôle. La gestion 

sera donc différente, et sans empêcher des crises dans le ménage, elle peut les contenir. 

Alors que les premiers ménages polygamiques en France ont eu à souffrir du confinement 

de l’espace. Certaines situations ont beaucoup favorisé les crises et violences au sein de ces 

foyers. L’accès au logement est un des problèmes cruciaux qu’ont rencontré les migrants. 

La première vague, rappelons-le, était constituée en grande majorité d’ouvriers. Leur 

pouvoir d’achat ne leur permettait pas, en conséquence, de se louer un appartement avec 

suffisamment d’espace pour deux épouses. 

 

Les témoignages recueillis, rappellent des phénomènes sociaux qui ont fortement 

impacté les relations conjugales. Il faut admettre, qu’un studio n’était pas le lieu idéal pour 

une famille polygamique. Selon les lois de la polygamie, chaque épouse a des tours auprès 

de l’époux. Pendant son tour, la femme se charge de faire la cuisine pour toute la famille, 

et partagera ses nuits avec l’époux pendant ce temps. Il faut reconnaître que dans un studio, 

assurer le devoir conjugal n’est pas simple. 

 

« L’épouse dont c’est le tour, se couche sur le lit avec l’époux, pendant que l’autre 

occupait dans la même pièce, un autre lit. 
318

» 

 

Ce partage des tâches ou rôles et avantages entre épouses s’invitait même dans 

l’espace publique. Lorsque l’époux est véhiculé, la place du passager pouvait être le 

prétexte d’un conflit entre les deux épouses. 

 

                                                        

 

318 Paris, 2014 



280 

 

 

La gestion des enfants était de la même façon impactée par la situation 

matrimoniale des parents. 

Nous n’avançons pas que les parents sont démissionnaires. Mais le confinement de 

l’espace ne favorise pas une communication entre parents et enfants. D’autre part, nous 

partageons l’idée selon laquelle, un enfant grandit par mimétisme. Il y’a une contradiction 

entre le modèle familial offert chez lui et ce que lui montre son entourage. Nous entendons 

par entourage, non seulement l’école qui est le premier contact avec la république telle 

qu’elle est pensée, mais également toutes les structures qui vont le suivre et le voir évoluer. 

 

Il est évident que dans ce contexte familial, dont la physionomie diffère du modèle 

recommandé et exigé dans le pays d’accueil, des problèmes d’éducation vont se poser. Les 

enfants des immigrés vont évoluer dans cette promiscuité. Nous sommes tentée de parler 

d’auto éducation des enfants, qui vont se construire dans ce contexte. 

 

Dans ces couples polygames, la seule épouse reconnue par les lois des pays 

européens, était la première. La deuxième épouse était présentée comme une mère 

célibataire. Elle ne pouvait prétendre à aucun avantage lié au statut d’épousée. Les choses 

se compliquaient lors du décès du mari. Dans ces cas, les médiations familiales prennent le 

pas sur les codes du pays d’adoption. Les choses se compliquent quand la deuxième 

épouse reste au pays. Elle ne peut profiter d’aucune aide. Plusieurs cas se sont présentés. Il 

y’a eu comme une frénésie de prendre d’autres épouses plus jeunes chez les diolas 

immigrés en France. Beaucoup vont finir par des séparations, la distance ne favorisant pas 

d’intimité conjugale, sauf dans l’exception des hommes qui repartent s’installer dans le 

pays d’origine. La gestion des deux familles après le décès d’un immigré reste encore un 

grand problème pour les familles concernées. 

 

D’un autre côté, il y’a le régime de la communauté de biens, sous lequel, beaucoup 

de couples se sont unis. Les mariages contractés au Sénégal, ont très souvent pour option, 

la polygamie, et donc avec une séparation des biens. La question du choix du régime 

matrimonial est secondaire. En terre d’immigration, la tendance est plutôt la communauté 



281 

 

 

de biens, que les migrants choisissent, sans pour autant maitriser les tenants et les 

aboutissants de ce choix. 

 

Le modèle familial est remis en cause. A partir du moment où l’homme s’est 

retrouvé en train d’effectuer des tâches dévolues aux femmes dans sa société d’origine, le 

questionnement se pose. C’est son identité de mâle qui est mise à mal. 

 

Il faut d’ailleurs, à ce propos, noter que les rapports sociaux sont réécrits avec 

l’immigration. Les valeurs sont réinventées. Certes, il y’a cette volonté de s’ancrer dans les 

traditions, il y’a également les réalités du pays d’accueil et du contexte migratoire qui vont 

bouleverser une hiérarchie sociale existante au pays. Nous relevons les propos d’un 

migrant diola qui déplorait le fait que dans les associations, les propositions des membres 

étaient votées selon la réussite matérielle du proposant et donc de son ascension sociale. 

 

Cela a pour résultat la diversité des associations, qui ne sont plus uniquement des 

répliques des villages des migrants. Nous avons ainsi constaté entre autres, l’existence des 

associations de femmes. Certes, ce n’est pas un phénomène nouveau inspiré par 

l’immigration. Mais il y’a une autonomie plus affirmée pour ce type d’associations. Il en 

résulte ainsi des rivalités qui vont s’inviter dans cet espace public. 

 

Le vécu migratoire foisonne d’exemples qui témoignent des frustrations des 

migrants. Une fois de plus, la matrice idéale pour permettre à tous ces ressentis de 

s’exprimer demeure l’association. 

 

Mais nous avons eu un grand intérêt lors de nos entretiens de certains migrants 

diolas, notamment des femmes, qui constituent à notre avis, une belle mosaïque de récits 

de vie, édifiant le parcours de ces personnes. Les expériences des femmes permettent en 

outre de questionner celles des hommes. Les trajectoires des hommes et des femmes se 

recoupent très souvent, notamment, parce qu’il y’a eu beaucoup de gens ayant eu recours 

au regroupement familial chez les migrants diolas. Nous notons d’ailleurs un pic à partir de 



282 

 

 

1974, après le ralentissement de l’immigration des salariés et l’appel à une migration 

familiale. Comment a été gérée et pensée cette loi sur le regroupement familial ? Nous 

pouvons considérer d’abord qu’il s’agit de décision sociale, mais qui n’a peut-être, pas pris 

en compte tous les facteurs pour permettre ce qui est couramment appelé une intégration, 

voire, une absorption de ces populations étrangères et leurs descendances. Nous pouvons 

remonter plus loin, avec les politiques françaises coloniales, qui ont une vision culturaliste 

contrairement à celle anglo-saxonne. Nous ne prétendons nullement juger les différentes 

politiques de migrations ou coloniales. Il nous apparait juste un lien entre politique 

coloniale et politique migratoire. Nous appuyons notre approche par le fait qu’il s’agit de 

populations qui sont déjà en inter action et qui ont déjà eu des rapports et des échanges 

dans un passé plus ou moins récent. 

 

Il est important de rappeler que l’immigration diola, est assez récente, si l’on la 

compare avec les grands mouvements migratoires africains, notamment maghrébins et 

ceux de la vallée du fleuve. Mais les procédures migratoires diffèrent. En étant envoyé par 

le village ou par le canal d’un réseau migratoire mis sur pied par les pionniers de 

l’immigration, les migrants de ces contrées sont liés et restent redevables à leurs parents, et 

donc à leurs villages. Leur solidarité est souvent citée en exemple, lorsqu’il s‘agit de faire 

une introspection pour les migrants diolas. Le constat est bien simple, de leurs points de 

vue, les autres migrations africaines ont réussi à réaliser plus de projets que les diolas ne 

l’ont fait pour leurs localités d’origine. Nous retrouvons les mêmes principes associatifs, 

mais l’organisation diffère largement entre les deux modèles. Les diolas, compte tenu de 

leur histoire, ont du mal à se plier à une discipline autre que celle des ukin. 

 

D’autre part, le projet de départ importe beaucoup. Les diolas échappent d’une 

certaine façon, à la dette morale individuelle que les autres migrants de la vallée du fleuve 

ont contractée, en étant des représentants de leurs terroirs. La fierté de ces migrants est 

largement répétée par ces propos : 

 

« Je ne dois rien à personne, je me suis fait tout seul ». 

 



283 

 

 

Ce qui est loin d’être le cas dans les autres groupes de migrants où une solidarité 

fait fonctionner un réseau migratoire parallèle. Il y a déjà le fait que ces gens vivent 

ensemble, dans des foyers, surtout au début de l’immigration. Nous verrons qu’en ce qui 

concerne les migrants diolas, ce n’est pas le cas. L’habitat est plutôt éclaté. Les 

associations jouent le rôle de rassembleur et pallie ainsi à l’isolement des individus. 

Revenons sur cette fierté de ne rien devoir à personne. Il nous est apparu que c’est 

une assertion très usitée, mais qui ne se vérifie pas réellement. Si le projet de départ est 

généralement individuel, sa réalisation devient un investissement collectif. Il y a d’abord le 

fait que la grande majorité des migrants à leur arrivée, sont accueillis et hébergés par des 

parents proches ou lointains. Et la plupart des migrants se sont appuyés sur l’expérience de 

leurs ainés et ont beaucoup compté sur leur aide matérielle. Pour certains, un ainé a fait les 

démarches. Ce qui nuance fortement le supposé caractère individuel du projet migratoire. 

La dette envers le pays d’origine est bel et bien présente et s’impose donc au migrant diola, 

au même titre qu’aux autres migrants d’Afrique subsaharienne. Mais nous avons pu 

constater que cette dette entre migrants va être plus difficile à assumer pour les débiteurs. 

Les relations familiales sont mises à mal loin du pays. L’ossature familiale ne résiste pas 

aux difficultés liées à l’exode. Les immigrés ont favorisé la venue et l’installation de 

membres de leurs familles. Cette chaine migratoire fonctionne encore, même si elle est 

plus timide maintenant. Ceci est dû d’une part, par les difficultés d’obtention du visa et 

donc d’entrer sur le territoire français. Mais d’autre part, les motivations des primo 

migrants à faire venir leurs jeunes sœurs ou leurs jeunes frères s’étiolent dans le temps. Les 

raisons sont certes financières, parce que les charges deviennent de plus en plus lourdes.  

Mais il y’a une autre raison d’ordre privé, si on peut le présenter ainsi. Les déceptions des 

premiers qui ont tenté l’expérience de faire venir un des leurs sont une raison discursive 

pour les autres qui veulent le faire. Les témoignages que nous avons recueillis soulignent 

une ingratitude de la part des jeunes frères ou jeunes sœurs que l’on a sorties de la misère. 

En général, il y’a un contrat tacite de départ. L’on fait venir sa jeune sœur, c’est pour avoir 

une aide-ménagère, souvent un baby sitting. Les choses n’évoluent pas toujours dans le 

sens voulu par les deux parties. Le nouveau migrant se crée des relations en dehors du 

cadre familial proche. Si l’on rajoute l’espace confiné que constituent les appartements 

européens, les caractères et les personnalités se réveillent. Et n’oublions pas que le garde-

fou que constitue la famille du pays ne peut plus jouer correctement son rôle, du fait de 

l’éloignement. L’autorité change de mains et n’est plus basée sur le droit d’ainesse ou sur 

la famille. Les règles sont d’abord économiques et matérialistes. Il y’a en outre l’attente 



284 

 

 

des parents restés au pays. Ces derniers ignorent les réalités du pays d’immigration. Le 

mirage européen va largement desservir les relations familiales. C’est ce qui fera surtout 

sauter les écrous de la cohésion familiale en Europe. La famille a éclaté, donnant lieu à des 

relations distendues entre membres d’une même famille vivant en Europe. Des frères ou 

des sœurs qui ne se parlent plus, ce n’est pas une exclusivité européenne, mais les moyens 

d’agir pour apaiser les tensions ne sont pas évidents. La fonctionnalité d’arbitrage sociale 

échappe au cadre familial en Europe. Il y’a des institutions qui gèrent l’individu 

directement. Le lien avec son groupe se fragilise par la même occasion. Les problèmes 

surviennent également parce que les attentes ne sont pas les mêmes. L’ainé qui fait venir 

son cadet, attend un soutien et espère soulager les charges qui reposent sur lui. Le cadet 

entend généralement s’autonomiser et s’affranchir très rapidement. Le devoir de 

reconnaissance ne peut exister en outre. Si nous prenons l’exemple de la France, avec les 

médias, il y’a une médiatisation de certains faits divers qui peuvent avoir un écho chez 

certains. C’est le cas des esclavages modernes. Beaucoup, particulièrement au niveau des 

femmes sont enclines de penser être exploitées. Or dans le contexte du pays d’origine, il 

était normal de faire venir son cadet ou sa cadette pour se faire aider. C’est ce qui renforce 

la défiance des primo migrants envers les nouveaux venus qui se transforment selon eux 

dès qu’ils foulent le sol européen. C’est ce même reproche de non soumission en fait qui 

leur est fait dans les associations. 

 

En outre, il y’a une solidarité interne qui fonctionne tant bien que mal pour aider le 

nouveau venu à s’insérer. Mais il semble que ce soit une caractéristique diola d’affirmer 

son autonomie et surtout refuser d’être redevable à quelqu’un. Le refus d’une quelconque 

dette est bien exprimé ici. Toutes les actions faites dans le cadre associatif ou pas, et dont 

les objectifs sont clairement de contribuer au développement relève plus de l’humanitaire. 

Ce mode de pensée apparaît plus chez les jeunes, qui pour la plupart se sentent très peu 

concernés par un village qu’ils connaissent très peu, ou à travers leurs parents. L’évolution 

identitaire du groupe, fait qu’il est difficile pour ces jeunes de se projeter dans un village 

qu’ils n’ont pas connu. 

 

Dans le cas diola, nous pouvons considérer que l’absence de hiérarchisation de la 

société puisse constituer un handicap par moment. 



285 

 

 

 

Nous avons recueilli plusieurs témoignages sur les diolas dans leurs vies de 

migrants. L’observation que nous avons pu en faire nous a édifié sur beaucoup de points. 

Nous pouvons avancer, en conséquence que le vécu migratoire peut expliquer les 

transformations ayant abouti à de nouvelles identités dans le groupe de diolas immigrés. 

Nous verrons d’ailleurs, que ces transformations ont été évolutives dans le temps. 

 

 

 

 

 

 

 

SCHEMA FONCTIONNEMENT ASSOCIATIONS DIOLAS 

 



286 

 

 

 

 

Schema 2 

 

 

 

 

 

ASSOCIATION SECTION 

VILLAGEOISE = 
BENEFICIAIRE 
REALISATIONS 

PROJETS 

SECTIONS 
EUROPE ET 
AMERIQUE 

SECTIONS  
REGIONALES  

LOCALES 

SECTIONS  
REGIONALES  

LOCALES 

SECTIONS  
REGIONALES  

LOCALES 

EXPRESSION 

BESOINS/PROJE

TS 

 

EXPRES- 

SION 

BESOINS

/PROJET

S 

EXPRESSION 

BESOINS/PROJET

S 

COORDINATION ECHANGES 

INTER-SECTIONS 

COORDINATION ECHANGES 

INTER-SECTIONS 

COORDINATION ECHANGES 

INTER-SECTIONS 

EXPRES- 

SION 

BESOINS

/PROJET

S 

COORDINATION ECHANGES 

INTER-SECTIONS 

EXPRESSION 

BESOINS/PROJE

TS 

EXPRES- 

SION 

BESOINS

/PROJET

S 

EXPRESSION 

BESOINS/PROJET

S 

COORDINATION ECHANGES 

INTER-SECTIONS 

COORDINATION ECHANGES 

INTER-SECTIONS 

COORDINATION ECHANGES 

INTER-SECTIONS 



287 

 

 

II.5 CHAPITRE 9 : Transformations de 

l’identité diola 

 

« L’identité d’une personne n’est pas une juxtaposition d’appartenances 

autonomes, ce n’est pas un « patchwork » c’est un dessin sur une peau tendue, qu’une 

seule appartenance soit touchée, et c’est toute la personne qui vibre. »
319

 

 

Ce choix de cette assertion de l’académicien Amin Maalouf illustre, à notre avis 

l’identité en tant que telle, en dehors de toute considération ethnique. Il n’est donc pas 

simple de parler de l’identité d’une personne. Les diolas, comme les autres peuples y 

compris les groupes locaux, peuvent difficilement revendiquer une identité homogène, 

compte tenu de l’évolution de l’histoire des populations. 

 

Lors d’un entretien collectif que nous avons eu avec un migrant et ses grands 

enfants mariés et installés dans leur vie de parents dans la petite couronne parisienne, nous 

avons vu se confronter deux avis tranchés, et même plus, sur le nouveau type de diola
320

. 

 

Comment est perçu ce nouvel individu hybride qui s’ignore souvent ? Et surtout 

comment il se perçoit ? 

 

Pour revenir à cette rencontre, il s’agissait d’une confrontation. Entre le père, 

migrant qui est venu s’installer pour échanger sa force de travail et ses enfants nés en 

France et qui constituent la masse de néo-Français, le lien de communication qui aurait 

permis la transmission, n’a pas été établi. L’aide extérieure de la sociologue va permettre 

aux enfants d’en savoir un peu plus sur leur histoire familiale notamment. La question sera 

                                                        

 

319 Les identités meurtrières/ Amin Maalouf, p.34 

320 Saint Denis, 2014 



288 

 

 

d’ailleurs directement posée au patriarche par ses enfants : « pourquoi ne leur parle-t-on 

jamais ? » Il n’y a pas de réponse, sinon, qu’ils n’ont pas su anticiper. Le malaise face à 

cette question, que nous avons par ailleurs, déjà rencontré lors de précédents entretiens, 

témoigne de cela. Notre hypothèse est que les priorités de l’arrivant sont plutôt de trouver 

sa place dans le pays d’accueil et de s’y insérer. Il est compréhensible, en conséquence, 

que les questions de transmissions soient négligées au profit de la survie de l’individu. 

Ceci révèle que la construction identitaire, tout au moins pour les descendants d’immigrés, 

s’est faite sans les fondements identitaires de la société de départ des parents. Peut-on 

parler de transformations identitaires dans ce cas précis ? Cette question, fondamentale, des 

transformations identitaires, est posée actuellement, à toutes les populations, et à tout 

individu, avec la sur médiatisation et tout ce qui en découle. Nous sommes à un croisement 

identitaire qui interpelle chacun, surtout en contexte migratoire. Les populations africaines, 

confrontées aux influences des autres cultures sont dans une angoisse identitaire très forte 

en quelque sorte, que chaque individu va essayer de résoudre. C’est en fait, le propre de 

chaque personne de se retrouver en face de ce questionnement qui interpelle son existence 

en elle-même. L’académicien Amin Maalouf, a bien pointé cette interrogation, dans son 

essai, Identités meurtrières, dans lequel il souligne la pluralité des identités de chaque 

individu. Ce qui en explique sa complexité et sa richesse. Dans cette quête identitaire, va se 

construire au fil des années, un bouclier défensif qui va permettre de faire face à ce qui est 

pensé comme une négation identitaire, voire existentielle de la population nouvelle qui 

s’est ajoutée à la population d’origine. 

 

Nous avons beaucoup évoqué l’identité dans les précédents chapitres, notamment 

dans le premier qui concernait la présentation des diolas. Ce thème récurrent constitue à 

notre avis, la trame de toute société. Il est à la base de l’existence d’un groupe. Il est même 

possible de dire que c’est la capacité du groupe à exister. 

 

Pour parler de transformations, il faut déjà décoder l’identité telle qu’elle est pensée 

chez les diolas. 

 

 



289 

 

 

II.5.1 Qu’est-ce que l’identité ? 

 

Elle nous semble fortement liée à l’ethnicité. En même temps, il est difficile d’en 

parler au singulier. Il nous apparaît plus pertinent de parler des identités. La pluralité 

s’impose d’autant plus qu’il est impossible d’étudier les identités diolas, sans une petite 

incursion sur les autres groupes des régions du sud. En outre, en contexte migratoire, les 

évolutions individuelles et les différents changements auxquels les individus ont dû faire 

face vont donner lieu à des troubles identitaires chez certains. Un psychologue, M. Nd qui 

travaille avec les migrants en région parisienne, soutenait la thèse de l’absence de projet 

migratoire au départ
321

. Ce qui a pu susciter des problèmes qui n’ont pas été appréhendés 

au début de l’immigration. Il ne s’agit plus des pays d’accueil, mais aussi des pays de 

départ et des candidats à l’immigration qui n’ont pas élaboré ce projet. Chaque immigré est 

parti pour revenir et investir chez lui. Il faut dire que l’immigration traditionnelle, 

saisonnière d’ailleurs, obéissait et respectait ces règles. Il faut partir échanger sa force de 

travail et revenir. Ce n’est pas spécifique aux Diolas, mais les premiers migrants étaient 

plus dans une phase d’échange ou de conquête. Il n’était nullement question d’installation, 

à moins que les motifs de départ soient liés à des conflits avec la communauté d’origine. 

L’exil et le bannissement étaient des sanctions à l’encontre des membres du groupe qui ne 

respectaient pas les règles de la société. Il arrivait d’ailleurs qu’une famille fasse revenir un 

de ses membres partis qui ne revenait pas chez lui, par des stratagèmes. Nous conviendrons 

que la phase de sédentarisation s’est, donc faite de façon vicieuse. Ce qui fait dire à un 

migrant ghanéen, arrivé en France en 1974 : 

 

« L’immigration est un piège. Tu arrives jeune, fort et tu repars avec les 

valises ».
322

 

 

Il souligne ainsi l’impossible retour. Les jeunes partis avec des rêves, se retrouvent 

piégés, ayant fondé leur famille en Europe, pris aux pièges des charges familiales et 

                                                        

 

321 La Courneuve, 2015 

322 La Courneuve 2014 



290 

 

 

sociétales qui les empêchent de réaliser et d’investir chez eux. Pour beaucoup, c’est le 

rapatriement de leurs corps qui sera le véritable retour. Ils rentrent donc, enfermés dans un 

cercueil, avec les valises dans les soutes d’un avion. C’est la grande hantise des migrants. 

Celle-ci est partagée par tous ceux qui partent.  Mais la gestion du deuil diffère d’un 

groupe à un autre. Il implique une rupture, et est d’autant plus difficile à gérer que nous 

sommes dans un contexte migratoire, qui en lui-même porte une rupture de l’individu 

d’avec son milieu de départ. Nous verrons que les événements déterminants dans la vie de 

la personne vont beaucoup impacter sur la vie des populations. 

 

Nous avons pu voir qu’il y’avait une cohabitation, sur ce qui est communément 

considérée comme une terre des Diolas, la Casamance et au-delà la Gambie et la Guinée 

Bissau. Les questions de l’altérité ont été posées. Mais nous avons pu constater que ces 

populations ont laissé des influences les unes sur les autres. 

 

Les rivières du sud connaissent plusieurs populations dont les histoires sont faites 

d’inter actions. Cette région qui s’étend du Cap Vert à la Sierra Leone est une frange qui a 

la particularité d’être très pourvue en mangrove. Les peuples des rivières du sud et donc de 

la mangrove occupent cet espace. Mais notre intérêt se porte sur une partie de cette région 

et sur un groupe ethnique. Les interactions qui vont nous interpeller sont celles qui 

concernent leur environnement immédiat. La géographie de cette région va beaucoup peser 

sur l’évolution identitaire des groupes ethniques de cette zone, notamment des Diolas. 

 

Les véritables premiers contacts avec l’extérieur se sont faits véritablement dès 

1445. Même si la découverte s’est faite dès l’antiquité par le carthaginois Hannon et en 

1365 par des marins dieppois.
323

 La géographie de la région est très importante, vu son 

influence sur les relations entre groupes et sur les rites de ces mêmes groupes. 

 

                                                        

 

323 Voir Les créances de la terre/ Odile Journet-Diallo 



291 

 

 

Si nous nous limitons à la Casamance naturelle, la Guinée portugaise et la Gambie, 

c’est surtout parce que l’ethnie qui nous intéresse y est bien représentée. Il y’a comme 

mentionné plus haut, dans le chapitre de la présentation des diolas, plusieurs groupes 

voisins des diolas. Nous ne pouvons pas mentionner tous ces groupes. Il y’a les principaux 

plus connus, qui ont marqué l’histoire de la région et qui ont eu des échanges avec les 

diolas. 

 

La première population, qui n’est pas à ignorer, c’est celle des «Baïnunks » ou 

« Bañuns ». Les premiers habitants de Ziguinchor, comme ils sont reconnus, s’ils ont été 

repoussés et chassés, ils ont infiltré les rites des autres groupes notamment les diolas. 

 

L’assertion disant que le vrai diola a des racines baïnunks prend tout son sens, 

quand on revisite les rituels diolas. Nous n’affirmons cependant aucune certitude allant 

dans ce sens. Nous comprenons plutôt, une inter influence entre populations voisines. 

 

L’exemple le plus parlant, c’est le « kumpo » qui fait la fierté des diolas Foñi et qui 

est une pièce centrale du panthéon diola, a été hérité des premiers habitants de la 

Casamance. Il est tellement intégré dans les cultures diolas, que certains diolas ignorent 

souvent son origine. Il est d’ailleurs intéressant de noter que les masques sont quasi absents 

chez les diolas du sud de la Casamance. L’un des rares masques que nous retrouvons 

pratiquement chez tous les sous-groupes diolas, est lié au bukut. C’est un masque sonore
324

 

chargé de veiller sur les initiés. Il n’est point visible, et ne se manifeste que pour avertir 

d’un manque de respect des choses de l’initiation, et remettre de l’ordre dans le déroulé de 

l’événement. Nous allons voir, de plus en plus, la sortie de ces masques en Europe, le 

kumpo en France, en Belgique, et en Allemagne. Les avis sont partagés quant à 

l’opportunité d’exposer en terre profane ces masques. En effet, les sorties de ces masques 

sont empreintes d’une grande sacralité, que bafouent les migrants. On peut le comprendre, 

les conditions n’étant pas toutes réunies, il est très difficile de garantir le caractère sacré de 

ces événements. Prenons l’exemple du kumpo, sa sortie est d’abord une chose réservée aux 

                                                        

 

324 Masque sonore d’initiation 



292 

 

 

hommes, qui s’occupent dans le plus grand secret de le faire sortir. Il y’ a un vrai 

management du kumpo avant sa sortie dans le public et jusqu’à sa rentrée dans sa 

« tanière ». 

 

D’autre part, le nom Casamance, suivant une des versions les plus vulgarisées, est 

dérivé, du royaume Kasa, qui est un royaume baïnunk. Le terme « Casamance », viendrait 

de casa di mansa, c’est à dire la maison du roi. 

 

L’autre groupe que nous ne pouvons ignorer, c’est celui des mandingues. Ce 

dernier est très important, dans le sens où les relations avec les diolas sont faites d’abord de 

conflits. Nous avons d’un côté, un groupe qui est conquérant, les mandingues, avec une 

société fortement hiérarchisée.  Ce qui n’est pas le cas avec les diolas. Il y’a également le 

fait que c’est le groupe qui les a islamisés. Il n’est pas anodin de remarquer que pour 

souligner l’acculturation des diolas du département de Bignona, ceux du département 

d’Oussouye les considèrent comme des mandingues. A ce jour, ces relations heurtées 

perdurent. Les mandingues sont linguistiquement et culturellement bien présents dans la 

Casamance. Il y a d’ailleurs des villages très influencés, qui sont à cheval entre le 

mandingue et le diola. Le Foñi a subi une influence très visible. Au-delà de l’islamisation, 

il y’a certes la langue qui permet une meilleure assise sur les populations concernées, mais 

aussi nous avons constaté un transfert de noms de familles typiquement mandingues chez 

les diolas. Ainsi il est courant de trouver dans le Foñi des noms comme Mané, Sonko, 

Cissé, Bayo, Dabo, Camara, Dramé, Sané. Ces noms sont à consonance typiquement 

mandingue, même s’ils sont revendiqués maintenant par les diolas qui les portent. Les 

migrations mandingues ont été favorisées par les conquêtes des grands chefs, et avec 

l’avènement de l’empire du Mali. On ne peut pas ne pas faire une parenthèse sur l’empire 

du Gabou, en mentionnant les colonisations et conquêtes mandingues. 

En dehors de ces groupes, il y’a les Manjak qui appartiennent au même groupe des 

langues bak que les diolas, contrairement aux Baïnunks et aux mandingues. Si nous nous 

référons à leur façon de désigner les diolas « bacuki », les premiers, il y’a de leur part 

comme une reconnaissance que les diolas se sont installés avant eux dans les zones de 

mangroves. 



293 

 

 

Les Mancagnes, bien qu’étant une petite minorité ne peuvent être ignorés. Leurs 

relations avec les diolas sont surtout des échanges matrimoniaux. 

 

Le sud du Sénégal concentre les mêmes groupes que dans le reste du Sénégal. Nous 

ne pouvons pas toutes les citer. Retenons que la diversité de la population va être le 

prétexte à la création d’associations de développement de la Casamance plus hétérogène. 

 

Le contact avec tous ces peuples va beaucoup influencer les diolas, tant au niveau 

culturel, cultuel que politique. 

 

Nous les avons mentionnés parce qu’ils vont participer à l’évolution des identités 

diolas. Nous verrons, que cette évolution va tendre vers une identité commune, une identité 

casamançaise que certains vont cultiver et défendre. 

 

Cette évolution est liée à plusieurs facteurs, entre autres, ce contact avec les autres. 

Mais nul ne saurait ignorer qu’il y’a une visibilité plus accrue des diolas, du fait des 

mouvements politiques qui agitent la région, et dont ils sont les porte flambeaux. Nous 

n’allons pas insister sur des qualités qui jusque-là ont été mises en avant, tel qu’un instinct 

belliqueux. Mais relevons le fait que c’est le groupe le plus important numériquement en 

Casamance, si nous devons tenir compte des villages. Précisons néanmoins que nous ne 

comptons pas les locuteurs des langues précitées. 

 

Si nous considérons l’aspect linguistique, les langues diolas ont enrichi leurs 

différents dialectes des autres langues voisines, ou qu’ils ont eu à côtoyer dans leur 

histoire. Il est quand même intéressant de noter que pour reprendre les propos de Pélissier, 

il y’a autant de dialectes que de gros villages. A ce propos, avec les facilités de transports 

et de communication, il y’a une inter pénétration des groupes diolas. Il y’a une langue de 

communication qui de plus en plus, finit par s’imposer. Le dialecte foñi est utilisé comme 

langue vernaculaire par les diolas. C’est d’ailleurs le diola foñi qui est standardisé et est 

enseigné à l’université. 



294 

 

 

D’autre part, le facteur religieux est très déterminant dans les transformations 

subies par les diolas. 

 

Les évangélisations et les islamisations ont remis en question beaucoup de valeurs 

intrinsèques à l’identité diola. Ainsi, certains villages chrétiens ont décidé l’abandon de 

rites diolas tel que le bukut. De la même façon, nous avons vu que les villages diolas de 

Kalunayes ne font pas le bukut comme les autres villages diolas. L’obligation de 

l’initiation diola des hommes n’est plus absolue comme chez les autres sous-groupes. 

 

II.5.2 Facteurs de changements 

 

Il y’a en outre, les transformations de l’identité individuelle. L’individu prend de 

plus en plus le pas sur la société. Les dernières initiations ont vu des rejets de ce rite de la 

part des jeunes religieux, les ibadou rahmanes
325

 au Sénégal pour les musulmans, et des 

jeunes religieux catholiques. La religion a remis en question l’autorité d’abord des parents 

et ensuite, du village sur l’individu. Les ukin ont perdu de leur pouvoir au profit des 

religions révélées. Le constat est que le fonctionnement du village se transforme et il y’a 

comme une nouvelle distribution des pouvoirs. Il y’a donc forcément des changements des 

rapports sociaux. 

Cette évolution des identités diolas est fortement liée aux migrations aussi. 

 

Le premier changement notable se situe à un niveau linguistique. Elle est peut-être 

la plus remarquable.  Et elle se mesure davantage dans les grandes villes du Sénégal. Elles 

sont le théâtre des premiers contacts inter ethniques en contexte migratoire réellement entre 

les diolas et d’autres groupes. Certes, il y’avait la présence des administrateurs en 

Casamance, et les autres peuples forestiers. Mais il s’agit de mouvements de diolas vers 

d’autres contrées. Ils ne sont pas sur la terre des ancêtres, et donc loin de la présence des 

ukin. Il est indispensable pour les migrants de s’adapter. L’évolution de l’identité s’impose. 

                                                        

 

325 Ibadou rahmanes : musulmans orthodoxes 



295 

 

 

Et nous verrons qu’elle ne se fera pas sans heurt. Il y’a eu d’abord des choix différents. 

Mais il est important de se pencher sur les populations vivant dans ces villes. Le premier 

groupe qui a joué un rôle dans les transformations individuelles et sociétales des diolas, 

mais aussi dans les positions politiques, ce sont les wolofs. C’est le groupe majoritaire au 

Sénégal. Comme la plupart des ethnies du Sénégal, elle est matrilinéaire et hiérarchisée. Ce 

qui n’est pas le cas des diolas. Il y’a en outre des différences de caractères qui vont influer 

sur beaucoup de choses. Mais une chose que l’on ne saurait ignorer, c’est la 

représentativité du groupe. Les femmes diolas migrent principalement pour travailler 

comme employées de maisons, avec pour employeur des wolofs. Cette image de prospérité 

que leur renvoient les femmes wolofs n’est pas à négliger. L’attrait de la ville sera de plus 

en plus important. Les migrants revenaient en vacances chez eux avec une certaine aisance 

que leur enviaient les autres ressortissants des villages. Si nous questionnons l’histoire du 

Sénégal, nous nous rendons compte qu’au niveau administratif, les quatre communes
326

 

sont des villes du nord (Dakar, Rufisque, Gorée et Saint Louis). Ce statut des villes de 

destination des migrants se voit sur les infrastructures déjà. Mais d’autre part, la 

scolarisation est bien avancée dans ces villes. 

 Il est normal que ces ressortissants soient un modèle pour les nouveaux venus. 

Dans ces villes, il y’a en outre d’autres groupes, comme les Toucouleurs, les Lébous et les 

Sérères entre autres. Mais retenons le groupe qui a eu la plus grande influence sur les 

autres groupes ethniques : le wolof. Il faut souligner à ce propos que les wolofs n’ont pas 

uniquement de l’influence sur les diolas, mais sur les autres migrants aussi. Ce qui revient 

à préciser que nous avons des villes qui sont des pôles de rencontres. Il y’a une 

urbanisation des populations à laquelle contribuent les migrants. 

Evolution identitaire 

 

L’évolution identitaire débute dès la décision de migrer. Le candidat à l’émigration 

va intégrer des nouvelles façons de faire, de nouveaux comportements et de nouveaux 

modes de vie. Il est souvent reconnu que les personnes qui décident de partir vers d’autres 

                                                        

 

326 Les quatre communes sont issues du premier découpage administratif du Sénégal, alors colonie française.  



296 

 

 

cieux sont des gens ouverts au changement, et capables de s’adapter. Il faut bien entendu 

tenir compte de la différence entre migration volontaire et migration involontaire. 

 

Cette transformation identitaire s’exprime dans les façons de s’adresser à l’autre du 

même groupe qui vit hors du territoire de l’interlocuteur. Il y’a une requalification des 

individus qui leur assignent une identité nouvelle. Elle va aussi créer une autre forme 

d’altérité entre les migrants d’une part et les autres restés au pays. 

 

Le terme « francenabé 
327

» pour parler des migrants de façon générale et qui 

s’applique aussi aux immigrés diolas est très parlant au Sénégal. Dans le même temps le 

« bledard » reste celui qui vient d’arriver ou qui est resté au pays. 

Mais l’expression qui illustre, de notre point de vue l’altérité qui s’est créée au sein 

du groupe, est celui utilisée pour désigner les enfants des migrants : « vaches folles
328

 » ou 

« vf ». Les gens interpelés sur cette question soulignent l’absence de repères, cette 

hésitation entre deux cultures qui font des descendants d’immigrés des « Ni ni 
329

». Ce 

terme péjoratif dans un sens accroit les différences entre primo migrants, nouveaux 

migrants, et descendants d’immigrés. Ce terme est d’autant plus illustratif, qu’il est surtout 

utilisé dans les milieux étudiants sénégalais. 

 

Ces différentes façons que les immigrants ont de s’adresser aux autres, indiquent 

une hiérarchie interne aux communautés. Chaque catégorie est en soi une représentation 

que se font les autres et un indicateur des relations internes au groupe. 

 

Le « bledard 
330

» représente ce que l’immigré a d’inachevé dans son intégration au 

groupe. Il n’est pas encore au courant des règles et lois du pays. Le « bledard » est un 

                                                        

 

327 Francenabé : immigré en France 

328 Vaches folles, VF : descendant d’immigré 

329 Ni ni : pour souligner l’absence de repères  

330 Le bledard : celui qui vit au pays 



297 

 

 

produit brut qui doit s’affiner pour trouver sa place dans le nouveau groupe de migrants. 

C’est tout au moins, la perception qu’en ont les autres, surtout les descendants d’immigrés. 

La figure de ce bledard est chargée de l’histoire de leurs parents, dans ce qu’elle a de plus 

négatif à leurs yeux. 

 

Le « Francenabé » est celui qui est parti, qui se veut « européanisé » et qui reste 

néanmoins un aliéné. Il est vu comme un complexé et un traitre par ses frères du pays. Il 

est souvent ouvrier, peu instruit, et a eu un parcours migratoire très rude, pour la plupart. Il 

vit son immigration comme un aboutissement, et a des relations très heurtées, ou, a un 

regard assez condescendant sur ses parents restés au pays. 

 

Les « vaches folles » ou « VF », du nom le plus connu pour l’encéphalopathie 

spongiforme bovine qui a touché les bovins en France, et qui, dans les années 1990 a causé 

beaucoup d’inquiétude, marquent l’absence de valeurs chez les enfants des immigrés. Dans 

les croyances de ces groupes, en changeant la nourriture naturelle des vaches, on les a 

déboussolées. C’est le cas avec les jeunes nés en Europe. La transmission des valeurs n’a 

pas été faite correctement, et ils ont été éduqués avec des valeurs autres que celles de leurs 

groupes d’origine. Ce qui en a fait des êtres sans repères, des « vaches folles ». Leur 

évolution a été ainsi contrariée, par des règles mal assimilées par leurs géniteurs. 

 

En parlant de perte de repères, il y’a aussi une auto dérision de la part de ces jeunes, 

qui pour railler les filles qu’ils jugent trop déconnectées les appellent « Beyonce 

Coulibaly
331

 ». C’est une expression que nous retrouvons, même dans les chants de rap, 

notamment avec le rappeur français d’origine malienne Mokobé
332

. 

 

Il est certain qu’il y’a un clivage identitaire lié à leur statut de migrants, des diolas 

en Europe. Cet aspect de l’immigration n’est pas nouveau et pas spécifique aux sénégalais. 

                                                        

 

331 Beyonce Coulibaly 

332 Mokobé : chanteur de hip hop français 



298 

 

 

Le thème a été largement abordé dans les littératures par des auteurs africains qui ont 

constaté les effets des influences des différentes civilisations sur les premiers africains. 

Figure historique, mais également élément de dérision, le tirailleur est présenté comme un 

bouffon, aussi bien par les grands écrivains, que par leurs familles qui découvrent à leur 

retour, des êtres torturés. Si pour le tirailleur, la guerre a été le premier coupable de sa 

transformation, nous avons d’autres visages africains en contact avec l’extérieur. Nous 

pensons notamment au célèbre roman de Ferdinand Oyono, le vieil homme et la médaille. 

Ce roman, réaliste et encore actuel, est très illustrateur du clivage identitaire que vivent les 

immigrés et leurs enfants. Il y’a la volonté farouche de s’accrocher à la reconnaissance 

représentée par la médaille, par le pays d’accueil. Dans la France actuelle, les diolas sont 

très désireux d’être reconnus par et dans leur pays d’accueil. Cette reconnaissance est 

matérialisée de plusieurs façons, entre autres par le fait d’être propriétaire dans le lieu 

d’accueil, en France notamment. De plus en plus, en effet, le fait d’avoir son logement 

constitue une forme d’intégration et d’appartenance à la terre d’accueil. D’autre part, les 

enfants sont l’indice évaluateur par excellence des relations avec le pays d’accueil. La 

place qu’occupent les enfants dans la nation est très importante et demeure un sujet de 

débat politique et social récurrent. Nous avons ainsi l’exemple des sportifs diolas qui 

défendent les couleurs de la France, ou encore des jeunes militaires qui constituent une 

fierté pour leurs parents. Nous pouvons dire que ces jeunes sont la médaille de leurs 

parents. Ces deux corps de métiers, au-delà de toute autre profession signent une double 

reconnaissance La réussite ou non des enfants sont plus que dans le pays d’origine, un 

motif de reconnaissance sociale. Les comparaisons, et les références sont plus fortes. Il faut 

souligner déjà, le fait que ces enfants ont été pour beaucoup, le moyen de régulariser la 

situation de leurs parents. De la même façon, s’installe une sorte de hiérarchie entre les 

descendants. Il y a ce qui est permis à un jeune migrant et ce qui est permis au jeune 

français né en France. Les stéréotypes sur le pays d’Afrique, qui, rappelons-le, a évolué 

sans le migrant qui est venu s’installer ailleurs, perdurent. Nous constatons plus qu’un 

clivage, une façon d’osciller entre les différentes identités que portent en eux les diolas, 

voire une hésitation identitaire. Elle est d’abord profondément culturelle. Il y’a une 

revendication de reconnaissances des deux pays. Ils sont sénégalais, ou plus crument, 

casamançais. Nous avons pu voir que cette identité reste encore plus forte en Europe. Les 

premiers à être partis, sont arrivés très fortement imprégnés d’une culture locale 

régionaliste. Mais la question de l’intégration s’invite dans le débat de l’immigration. Le 

défi des migrations invite à penser à des politiques de gestion. Il sera question d’intégrer 



299 

 

 

cette population étrangère. Avec l’installation des familles, il y’a eu des deux côtés, une 

restructuration des sociétés concernées. Pour trouver sa place dans la société d’accueil, le 

migrant se devait de se transformer pour s’intégrer. Il y’a une acculturation de fait puisque 

l’individu est obligé de renier certaines de ses valeurs pour en adopter d’autres nouvelles. 

La transformation identitaire est enclenchée dès lors que l’individu est en présence d’une 

autre culture. Et dans le cas de l’immigration, l’immigré est dans une position inférieure si 

on peut l’exprimer ainsi, puisque c’est lui qui cherche à s’incorporer dans un système déjà 

mis en place. Le processus commence avec la première génération de migrants pour se 

développer avec les enfants. Nous verrons, pour rejoindre Dominique Schnapper dans 

« L’intégration des populations » qu’en rejetant des éléments clés de la culture des parents, 

l’enfant né en terre européenne endosse une identité nouvelle sous une forme de rébellion 

et de révolte pour s’affranchir de ce qui pourrait le distinguer des autres membres de son 

groupe de naissance. L’acculturation emprunte plusieurs traits. On peut même atteindre un 

autre niveau de déculturation, voire d’ethnocide. 

 

L’acculturation telle qu’elle est définie en sciences sociales, conçoit des 

réminiscences culturelles chez les immigrés et leurs enfants. Il s’agit plus d’une altération 

de la culture et donc de l’identité de départ. Mais au fur et à mesure des évolutions des 

générations, nous atteignons une déculturation. C’est ce qui explique la crainte d’un 

ethnocide que certains diolas voient venir et dénoncent. 

La culture est un thème qui a beaucoup intéressé les sociologues et anthropologues, 

dans les pays de migrations. L’interpénétration des cultures, pour reprendre Roger Bastide 

a provoqué des réactions des populations concernées. Et toujours pour suivre les thèses de 

Bastide, l’endoculturation s’est opposée à l’acculturation. Mais nous pouvons avancer 

l’hypothèse que le choc des cultures est une résultante de la domination économique d’un 

groupe sur un autre. Asseoir un pouvoir économique ouvre l’opportunité d’une puissance 

culturelle. Le contact entre les cultures est largement à l’avantage des groupes qui 

détiennent des arguments politico économiques. 

 

II.5.3 Perception identitaire 

 



300 

 

 

La perception identitaire diffère selon l’individu lui-même ou l’image qu’il renvoie. 

Ce n’est pas propre aux diolas. Mais les hésitations identitaires interpellent tous les 

migrants. Le témoignage d’une femme malienne, nous rapportant les propos de son défunt 

père est assez édifiant en ce sens qu’il souligne le caractère hybride de l’immigré. Son père 

comparait les émigrés à des chauves-souris, ni animal, ni oiseau. Ces propos mettaient 

l’accent surtout sur les enfants des migrants qui sont écartelés entre deux cultures. Fonder 

une famille en terre d’immigration créait et fortifiait le lien entre ces gens venus d’ailleurs, 

et qui aspiraient à repartir un jour chez eux, et leur nouvel habitat. Comment retourner 

quand on avait sa descendance bien assise en Europe ? C’est le premier obstacle au projet 

de retour des migrants. Le compromis pour les parents est de faire des allers retours entre 

le pays d’origine et le pays d’adoption. Le caractère nomade de l’immigré prend tout son 

sens et s’exprime encore plus quand sa progéniture, à son tour, va fonder sa famille, en 

terre supposée étrangère. 

 

II.5.4 La place de la langue dans la quête identitaire 

 

Nous allons pointer dans un premier temps, le rejet linguistique qui nous paraît 

fondamentale. C’est le premier contact avec la culture d’origine. La langue ne véhicule-t-

elle pas la culture ? Il est très courant d’entendre les enfants répondre en français, quand ils 

sont interpelés dans la langue des parents. D’aucuns disent ne pas comprendre, ou avouent 

plus simplement avoir honte de s’exprimer dans une langue qui leur apparaît comme 

synonyme de barbarie et d’étrange. Le besoin de se diluer dans la population dominante est 

visible. C’est la suite des soucis des premiers migrants qui se battaient pour être acceptés. 

Il faut tenir compte d’un facteur non négligeable. Ces migrants ont vécu des moments de 

clandestinité. Ils ont été sans papiers pour beaucoup d’entre eux. Comment s’affirmer, 

quand le système ne reconnaissait pas l’existence de l’individu ? 

Il est intéressant d’ailleurs de noter parfois un retour à une langue maternelle des 

parents, qui a été rejetée dans un premier temps. Il y’a comme une tentative de 

réhabilitation ou de récupération identitaire. 

 

Les descendants d’immigrés diolas vont de plus en plus exprimer une demande de 

cours de la langue diola. Mais ce qui est à noter, c’est quelque part une forte revendication 



301 

 

 

de leur culture diola, et une certaine fierté de cet héritage culturel. D’autre part, constater 

que d’autres langues sont reconnues et sont enseignées en Europe, en France en particulier, 

fait naître un sentiment d’incompréhension. Le wolof et le Pular sont des langues 

enseignées à l’Inalco (Institut National des Langues Orientales). La question de savoir 

pourquoi, la langue diola n’est pas logée à la même enseigne revient sans cesse. A partir de 

là, l’envie de placer la culture des parents au même niveau que les autres se précise de plus 

en plus. Dès lors, des actions vont être sinon initiées, ou encouragées pour être de ces 

cultures qui comptent en immigration. Cette visibilité est encore plus recherchée avec les 

possibilités offertes aux migrants par les instances gouvernementales du pays d’origine. Si 

la possibilité de voter, leur octroie le droit de pouvoir s’exprimer sur la politique du pays 

d’origine, l’ouverture de la députation aux sénégalais de l’extérieur, va susciter des 

ambitions au sein de la communauté diola, comme dans les autres communautés. La 

politique va de plus en plus attirer ces populations, même si leur rapport au pouvoir et 

surtout l’expression traditionnelle du pouvoir chez les diolas, ne favorise pas l’éclosion 

d’un élu au sein de ce groupe. Nous constatons par contre, plusieurs aspirants au 

leadership, ce qui fragilise encore plus les prétentions face à d’autres groupes plus unis 

autour d’un leader. 

 

D’autre part, il y’a toujours ce rêve d’une Casamance triomphante avec un chef qui 

va s’imposer à l’échelle nationale qui va beaucoup entraver l’ascension politique de ses 

leaders. Les discours tendent vers le même objectif. Mais la région du sud est caractérisée 

par sa diversité ethnique. Les altérités entre groupes voisins ou cousins vont beaucoup 

influencer les relations inter ethniques. Il sera, en conséquence très difficile de favoriser un 

individu en particulier. La question, qu’il convient de poser, c’est qu’est-ce que la 

Casamance dans ce cas précis ? Elle est très délicate, car en contexte migratoire, les natifs 

de la Casamance ne sont sûrement pas les plus nombreux. Il y’a une grande majorité très 

peu incluse dans les discours des politiques qui se veulent porte-voix de la région. Il s’agit 

des Casamançais nés et qui ont grandi hors du territoire. C’est non seulement le cas des nés 

en Europe, mais aussi, dans une moindre mesure, ceux qui sont nés dans les autres régions 

du Sénégal. Ce clivage est plus accentué quand ces derniers aspirent à une fonction 

éligible, représentant la Casamance. Les représentations sociales prennent tout leur sens à 

ce moment-là. C’est dans ce contexte, que l’authenticité d’une personne est mise en doute. 

Est-il suffisamment casamançais, diola pour prétendre défendre cette communauté ? La 



302 

 

 

question de la légitimité s’invite à plus d’un titre dans les rapports entre personnes évoluant 

dans le même groupe des diolas. En terre migratoire, cette légitimité est évaluée en termes 

d’ancienneté, dans une certaine mesure. 

 

 

 

 

II.5.5 L’alimentation 

 

L’alimentation est aussi un indicateur de ce malaise identitaire. Nous avons 

remarqué que tout en faisant état de la pauvreté de leur nourriture au pays, les diolas à 

l’image des autres migrants, vont s’attacher à des traditions culinaires. Il ne s’agit plus de 

nourritures, mais d’essences et de saveurs du pays. Manger certains mets les rapproche 

inconsciemment de la terre des ancêtres. De la même façon, pour leurs enfants, adopter un 

autre régime alimentaire les éloigne davantage de cette identité parentale, dont ils 

voudraient s’affranchir. C’est ce qui explique dans un sens que dans leur enfance, 

beaucoup de descendants d’immigrés vont partager les gouts culinaires de leurs parents et 

curieusement, vont rejeter les mêmes plats à l’âge adulte. Cela nous rappelle l’idée que 

l’identité est plurielle, mais aussi évolue dans le temps. C’est sur cela que revient Amin 

Malouf dans son essai sur l’identité
333

. Les différentes composantes de l’identité 

s’expriment selon les contextes et les circonstances. 

 

II.5.6 L’influence de l’environnement social 

 

Nous ne pouvons ignorer dans le contexte actuel, les bouleversements sociaux qui 

mettent en action entre autres les enfants de migrants. Les événements survenus en France 

                                                        

 

333Amine Maalouf, Les identités meurtrières 



303 

 

 

le 7 janvier 2015
334

 interviennent plus d’un sur les causes et les impacts sociaux sur les 

migrants. 

 

Ces faits viennent s’ajouter à d’autres incidents sociaux qui ont pour acteurs des 

enfants d’immigrés. Les émeutes urbaines d’octobre 2005
335

 ont embrasé les banlieues 

parisiennes pendant trois semaines, où les malaises liés à l’immigration et à ses 

conséquences, ont été projetés sur l’espace publique. Les politiques migratoires sont mises 

en défaut, mais surtout la gestion des migrants est questionnée. Cela n’est pas sans rappeler 

l’incendie qui a couté la vie à des Sénégalais dans la nuit du 1er janvier 1970 à 

Aubervilliers. Les conditions sociales dans lesquelles vivent les populations migrantes 

seront révélées aux populations. 

 

A l’instar des autres enfants de migrants descendus dans la rue, nous assistons à une 

nouvelle forme de contestation politique. Ces français d’origine étrangère vont 

s’approprier un discours initialement contre leurs parents immigrés. Nous aurons toutes les 

sensibilités politiques parmi cette descendance. De l’extrême gauche à l’extrême droite, ils 

vont s’approprier et soutenir des politiques que fuyaient les migrants au début de 

l’immigration. C’est aussi une façon de revendiquer sa place dans la nation. Si nous 

prenons, le vote qui jusque-là semblait incompatible avec l’immigration, le vote du Front 

                                                        

 

334 Evénements du 7 janvier 2015, attentat contre Charlie Hebdo 

335 Octobre 2005 : émeutes dans les banlieues françaises, à la suite de la mort de deux  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Adolescents issus de l’immigration, après un contrôle de police 



304 

 

 

national, a perdu son aspect répulsif pour ces descendants d’immigrés. Nous avons ainsi pu 

suivre des inconditionnels du Front national, qui vont vouloir « libérer l’Afrique » en 

soutenant le FN. L’objectif étant pour eux d’affranchir l’Afrique d’une Europe 

impérialiste. Les migrations sont vécues par les enfants des immigrés de l’intérieur. C’est 

un phénomène qui les a accompagnés, qui les a vus grandir. Ils l’ont vécu d’une façon 

différente. Nous pouvons même avancer qu’ils l’ont subi plus durement que la société dans 

laquelle ils évoluent. 

 

Ils sont filles ou fils de sénégalais à l’extérieur de leur maison, on veut leur imposer 

une identité de diola chez eux, et tout cela même si les discours appelant à leur intégration 

sont permanents. Mais l’immigration c’est aussi, l’oncle ou la tante éloignée qui est 

hébergée à la maison, qui partage leur quotidien, ou encore la famille restée au pays, qui 

compte sur les envois réguliers de leurs parents. Cet aspect de l’immigration n’est pas géré 

par les structures. Il est, jusque-là de l’ordre du privé. Dans un appartement F2, on pouvait 

se retrouver avec les parents, les enfants et des membres de la famille élargie. La solidarité 

si chèrement vantée par les parents, avait un coût que leurs enfants avaient du mal à payer. 

 

Les valeurs se sont transformées d’autant plus que les migrations du sud du Sénégal 

ont concerné aussi bien les hommes que les femmes. 

Il y’a eu une évolution parallèle dans l’évolution de l’identité et les migrations. Et 

cela, dès les premières heures de l’immigration. 

 

Vincent Foucher l’a d’ailleurs notifié dans son article, « les relations hommes-

femmes et la formation de l’identité casamançaise » : 

 

« Signalons enfin que la migration diola a mobilisé aussi bien les hommes que les 

femmes. Il s’agit là d’un phénomène assez rare au Sénégal colonial et postcolonial, où l’on 

est plutôt habitué à des migrations essentiellement masculines et de longue distance. C’est 

précisément parce que la mobilité des Diolas vers les villes s’enracinait dans une mobilité 

rurale saisonnière en faible rupture avec le cadre local, souvent à courte distance, et qui 



305 

 

 

associait hommes et femmes, que la migration urbaine, qui en a été le prolongement, a 

également mobilisé les femmes. » 

 

Cette mobilité des femmes diolas, reconnue et étudiée par les chercheurs, a 

beaucoup joué dans les transformations qui vont survenir dans l’ethnie diola. Le constat est 

que ces mouvements de femmes vers les villes du nord, sont différemment vécus par les 

entourages selon, que l’on se situe dans le département de Bignona ou le département 

d’Oussouye. Si les femmes d’Oussouye ont une grande culture des traditions, ce n’est pas 

le cas de celles de Bignona. Il faut néanmoins relever, qu’il s’agit de femmes qui ne sont 

souvent pas instruites ou très peu, et qui partent pour chercher des emplois de femmes de 

ménages, de « bonnes »
336

chez les particuliers. La différence de perception des migrations 

de femmes seules peut expliquer qu’il y’aie des réactions différentes selon la provenance 

des migrants. 

 

Ces migrations sont saisonnières et continuent encore. Le profil des candidats s’est 

élargi, avec la scolarisation des filles. Dans les premières heures des migrations, les jeunes 

filles partaient pendant la saison sèche pour préparer leurs trousseaux de mariage. 

Actuellement, des jeunes filles partent en ville pour préparer leur rentrée scolaire. Les 

objectifs ont changé, avec les ambitions nouvelles des jeunes élèves. Même si l’école est 

gratuite, les fournitures scolaires et les autres besoins des élèves ont un coût que leurs 

parents ne peuvent assumer. 

 

Les pionniers de l’émigration saisonnière dans le Foñi, lui ont donné un autre 

tournant et ont favorisé l’ouverture pour les générations suivantes. Les raisons du départ au 

début, étaient pour la plupart des hommes la formation dans des écoles et des centres de 

formation. Les hommes diolas occupent à ce jour, beaucoup de fonctions dans 

l’administration sénégalaise. Il y’a bien évidemment, à côté de ces fonctionnaires, les 

ouvriers, mais surtout les « bonnes » et les nouveaux scolarisés dans des lycées des grandes 

villes. Nous allons nous intéresser aux femmes « bonnes ». 

                                                        

 

336 Bonnes : employées de maison 



306 

 

 

 

II.5.7 La migration des « bonnes » 

 

Dans le Foñi et le Bluf, l’émigration des jeunes filles était fortement décriée. Nous 

préférons le terme « émigration » à celui d’exode rural dans ce cas. Car, l’objectif de 

départ n’était pas pour ces femmes de s’installer, mais de partir travailler pendant la saison 

sèche et revenir pour les travaux champêtres au village pendant l’hivernage. 

 

Le peu d’encouragement au départ des jeunes filles pour la ville était traduite dans 

les chansons populaires rendues célèbres par les séances de kumpo. Nous voyons que les 

politiques migratoires ne sont pas chose récente et surtout les réflexions pour inciter la 

jeunesse à ne pas partir ont commencé en même temps que les premiers déplacements. Les 

messages véhiculés dans ces chansons dénigraient les filles qui partaient en ville de sorte 

de décourager les autres candidates au départ. Nous verrons, que d’autres moyens seront 

utilisés pour freiner les migrations des filles. Il est intéressant de voir que ces politiques ont 

mis en inter action des hommes dits « évolués » et des femmes très peu instruites sinon, 

analphabètes. Mais le plus intéressant c’est de voir le rôle des associations dans ce qu’on 

peut appeler une répression des migrations féminines. Ce qu’il faut remarquer c’est le 

concours des pouvoirs coloniaux dans ce contrôle des femmes. Ce qui fait dire à d’aucuns 

que le genre en Afrique est une création coloniale. Les hommes diolas ont, à l’instar de 

leurs frères africains beaucoup profité de la colonisation pour asseoir une classe sociale 

basée sur le sexe : la classe des hommes qui dicte sa volonté à la classe des femmes. Nous 

empruntons le déterminant classe que l’école de Monique Wittig
337

 utilise à dessein. Il 

s’agit pour nous de rapports économiques fondés sur le genre. Le social est déterminé par 

l’épanouissement ou mieux la réussite économique. Nous pouvons mieux comprendre les 

rapports de pouvoirs entre les deux genres, puisqu’il convient de les désigner ainsi. Du 

sexe biologique, nous passons au genre social à la faveur de la colonisation. 

 

                                                        

 

337 Monique Wittig : Théoricienne féministe française, auteure de « La pensée straight » 



307 

 

 

Les stratégies pour freiner les migrations féminines s’expliquent mieux, par cette 

lutte pour une meilleure occupation de l’espace public. La place de l’économie dans la 

configuration familiale et sociétale se matérialise de plus en plus. 

Les formes de répressions sont assez variées. Mais nous en retenons une en 

particulier qui est le mode de communication chez les diolas : le chant. Les groupes diolas 

ont beaucoup mis à contribution le chant pour véhiculer des messages. Les veillées 

nocturnes sont rythmées par ces hymnes qui ont pour vocation de solidifier les fondements 

de la société. Le chant est une forme d’expression qui permet de régler ou d’extérioriser 

des sentiments dans une société très pudique et très peu démonstrative. Dans une société 

qui n’est pas connue pour avoir des grands communicants oraux, le chant est destiné à tout 

le monde et donne l’opportunité à celui qui l’utilise de mettre les mots sur un problème. La 

fonction première du chant, n’est pas la répression. C’est un des modes de communication 

comme nous venons de le souligner. 

En ce qui concerne les migrations féminines, beaucoup de chansons ont été 

chantées. Mais nous retenons l’une d’entre elle bien connue et reprise à ce jour lors des 

soirées de bougueur ou de kumpo dit : 

 

Mariama ko di aissatu  

Fatu coli wa nujantene  

Badjaŋghab bati ñeme silise yon di buko 

Kumale be Dakar karembor di sibato 

Síkúnáyi le muraanoway 

Sitengosi kukanloro 

 

Ce qui signifie en français 

 

Mariama et Aïssatou 

Qu’attends-tu Fatou Coly ? 



308 

 

 

Les jeunes filles d’aujourd’hui se disent civilisées 

Elles sont parties à Dakar 

Monter sur des bateaux 

N’enviez pas leurs valises 

Elles n’y ont mis que leurs soutiens gorges 

 

Cette chanson populaire se moque des jeunes filles qui sont parties à Dakar, 

notamment Mariama et Aïssatou. Ce qui est mis en évidence dans cette chanson, ce n’est 

pas le travail qu’elles vont chercher à Dakar, mais l’aspect festif et futile de la ville. La 

ville est présentée comme un lieu de perdition et d’aliénation. Elles sont présentées comme 

des oisives, et frivoles. Mais le plus important, c’est le message adressé aux jeunes filles 

qui aspirent à partir et qui les envient. 

 

Ces chants ne s’adressent pas uniquement aux filles, mais raillent très souvent les 

parents dont les filles ont déserté la maison familiale pour aller à Dakar, qui était la 

principale destination. Les responsabilités et autorité des parents sont questionnées dans 

ces chansonnettes. 

Il est difficile de situer les auteurs de ces petites chansons. Retenons qu’elles sont 

reprises dans la plupart des villages du département de Bignona. 

 

Ces messages n’ont pas eu la force dissuasive qu’on attendait d’eux. Les chansons 

ont traversé les années, et ont eu un impact au moment de leur sortie, seulement. La raison 

en est que lors des vacances scolaires, qui correspondaient à la saison des pluies, les jeunes 

filles qui sont parties travailler en ville, revenaient avec des vêtements et d’autres objets 

matérialisant leur réussite au village. Elles ont été d’un grand soutien pour leurs parents, à 

qui elles laissaient de l’argent pour tenir pendant les périodes de soudure. Cette 

compensation de leur départ épongeait les railleries des autres villageois, mais suscitait 

l’envie des autres parents et des autres jeunes filles. A partir de là, il y’a eu un pic dans 

l’émigration des jeunes filles diolas. Mais de plus en plus, les retours au village, pour les 

travaux dans les rizières se raréfiaient. L’attrait de la ville se faisait de plus en plus fort. 



309 

 

 

Les jeunes filles se sont installées et s’étaient créées des nouvelles habitudes, et suivaient 

un autre modèle qui menaçait l’identité diola. Cette urbanisation s’est manifestée, non pas 

par l’abandon des valeurs et de la langue diola, mais plutôt par l’adoption de la culture 

wolof. Il ne s’agissait pas d’un mimétisme au début, mais d’une façon pour ces jeunes 

rurales de s’approprier un peu des privilèges des femmes qui les emploient. Parler la 

langue wolof les urbanisait, et devenait de ce fait un marqueur identitaire qui les distinguait 

de celles qui n’ont jamais quitté le village et qui n’ont donc pas la chance de comprendre et 

de parler cette langue de la ville. Nous allons retrouver ce phénomène en France, où se 

poseront les mêmes problèmes de transmission de la langue et de la culture. Il y’a au début, 

la volonté et la nécessité de comprendre la langue de la terre de migration. Il y’a d’ailleurs 

un fait notable chez les migrants qui se démarquaient des autres en communicant entre eux 

dans la langue du pays d’émigration. C’était en quelque sorte une frontière linguistique qui 

les plaçait dans une sorte de classe sociale d’où étaient exclus ceux qui sont restés au 

village. Nous pensons que la langue véhicule la culture. Il est pour ainsi dire normal 

qu’ayant adopté la langue, le wolof, que les valeurs liées à ce groupe viennent édulcorer la 

culture diola. 

 

II.5.8 Sursaut identitaire 

 

Il y aura d’ailleurs ce qu’on pourrait qualifier de sursaut identitaire pour préserver 

la culture diola. Nous avions mentionné les évolués parmi les migrants. Ils sont 

suffisamment instruits pour encadrer des jeunes filles analphabètes dans la grande majorité. 

Ce sont ces mêmes personnes qui seront les responsables des associations villageoises. 

Avec l’importance des flux migratoires, les ressortissants de chaque village se sont 

regroupés en association, pour recréer le village et maintenir le lien avec le village en 

contexte migratoire. Il s’agissait au début de faire des cotisations pour contribuer aux 

actions et projets du village. Nous verrons, que c’est le même processus pour les diolas 

vivant en Europe, notamment en France. 

La fonction de garants des sociétés, que se sont adjugés les évolués est renforcée 

par le pouvoir colonial. Il importe de revenir sur la création du genre dans les 

communautés africaines. Les groupes diolas, fonctionnent avec un système de division des 

sexes bien nets. Mais avec l’avènement du colonialisme, nous verrons l’érection d’une 



310 

 

 

nouvelle classe dirigeante, pour rejoindre les théories de Monique Wittig. La scolarisation 

a d’abord concerné les jeunes garçons. Ce qui a accentué le clivage homme et femme. 

L’élite masculine a commencé à s’installer et à véritablement prendre le pouvoir. Les 

jeunes filles n’ayant pas accès assez tôt à l’école, les femmes se sont retrouvées cantonnées 

dans des rôles de subalternes ou de femmes au foyer. 

 

En dehors de cette fonction de solidarité entre ressortissants d’un même village, les 

associations jouent le rôle de contrôleur, et de surveillant des migrantes précisément. 

Il faut souligner que les femmes migrantes célibataires vivaient ensemble pour 

réduire les coûts et faire face aux dépenses. Elles louaient souvent une chambre ou une 

baraque
338

et se partageaient les frais. Ces habitats seront dénoncés par leurs frères qui vont 

les accuser de s’adonner à la prostitution. Ce sera le prétexte que les « évolués » diolas 

vont utiliser pour organiser des rapatriements forcés des jeunes filles diolas dans le Foñi. 

Cette campagne est soutenue par les autorités et les parents restés au village. Un ultimatum 

a été lancé aux femmes par les hommes. Au-delà de ces menaces envers les femmes, il 

s’agit plutôt de la survie du groupe dont il s’agit. L’exode des femmes affaiblit le village et 

concerne la reproduction de la communauté. 

Il y’a eu d’abord les créations des associations avec pour objectif de préserver la 

culture et de maintenir les liens entre ressortissants d’un même village et envers le village 

d’origine. Partant du fait que c’est la matrice idéale pour voir se développer des relations et 

des rivalités, il est donc normal que les premières frustrations puissent se révéler. 

 

A la fin de la deuxième guerre mondiale, les associations des diolas ont commencé 

à se structurer. Les objectifs de départ étaient une assistance mutuelle et une solidarité 

entre ressortissants d’un même village. Avec les croissances des flux migratoires, des 

réflexions et des actions sont coordonnées pour mettre en place des organisations qui vont 

au-delà de simples cotisations pour des soutiens ponctuels au village ou des fêtes. Les 

nouvelles structures sont pensées pour apporter des réponses à des questions de 

développement. Pour la première fois, les problèmes de dépeuplement se posent. Mais 

                                                        

 

338 Logement précaire 



311 

 

 

surtout, les migrations féminines commencent à inquiéter. Les nouveaux travailleurs diolas 

qui sont pour la plupart dans la fonction publique au Sénégal, vont s’intéresser à la 

régulation de l’émigration des femmes diolas du Foñi. Il faut d’ailleurs préciser que les 

femmes employées de maison à Dakar, sont pour la plupart des célibataires. Nous pouvons 

citer parmi les raisons de migrer la nécessité pour ces femmes de préparer leurs trousseaux 

de mariage. Le mode de fonctionnement des associations est calqué sur celui du village. Il 

y’a donc des regroupements de filles, qui tournent autour de tontines. A ce propos, les 

tontines suivent l’esprit de solidarité qui lie toutes ces femmes. Mais il s’agit de solidarité 

qui intègre le village. Nous pouvons même dire, qu’il prime sur les ressortissants du 

village. Nous revenons sur la place de l’individu dans le schéma villageois. Quel que soit 

la forme d’organisation des associations, l’objectif premier reste le village. En fait, il est 

tentant de parler d’objectif unique pour les ressortissants d’un même village. 

 

Les femmes en créant des tontines, prévoient une cotisation pour le village. La 

caisse comme elle est dénommée, est prévue pour mettre de côté de l’argent pour soutenir 

les actions de développement. C’est là qu’interviennent les hommes à qui est confiée la 

gestion des affaires du village. Il y’a d’abord le fait qu’ils supervisent les associations de 

femmes, et qu’il arrive qu’au sein des mouvements des ressortissants de villages, des 

hommes s’occupent des actions féminines ou des affaires des femmes. Au départ, cela se 

résumait à soutenir les femmes dans leurs démarches administratives ou dans leurs besoins 

épistolaires. Au fur et à mesure, il y’a eu une tentative de contrôle des femmes émigrées. 

C’est une preuve des transformations identitaires survenues au contact d’autres cultures. La 

première étant justement les cultures mandingues. Les Européens ont renforcé ces pouvoirs 

dévolus aux hommes avec les nouvelles religions. La scolarisation des garçons au 

détriment des filles a également creusé l’écart entre les deux sexes. Il y a une forme de 

parrainage systématique des associations féminines par un homme. Alors que dans le 

schéma traditionnel, les rôles sont bien partagés, qu’il y’a un espace masculin et un espace 

féminin, dans le nouveau tracé sociétal, la protection ou la suprématie d’un homme est 

requise et s’impose. 

 

Il faut souligner déjà que la volonté de préserver l’identité diola est devenue une 

priorité revendiquée pour les jeunes agents de la fonction publique. On note cependant une 

réécriture de l’histoire diola dans ce cas de figure. La nouvelle place dévolue aux femmes 



312 

 

 

est héritée des différentes influences culturelles. Parler de reconstruction identitaire est 

présomptueux, dans le sens où, il y’a une dénaturation des traditions diolas très peu 

maîtrisées par les migrants. 

 

Les nouveaux intellectuels ne peuvent faire occulter, le fait qu’ils sont les premiers 

produits de l’acculturation. Certes, il y a le témoignage de l’histoire. Mais il est bien connu 

que l’histoire des peuples est d’abord écrite par les vainqueurs. Les vaincus sont assignés à 

une place qui est considérée comme la leur. Dans le cas des diolas, celle des femmes 

s’appuie et est ancrée dans une tradition recréée et réécrite. 

II.6 CHAPITRE 10 Migrations et 

transformation des rapports de genre 

 

Les relations interethniques vont s’inviter dans ces rapports entre ressortissants 

d’un même village. Les comparaisons faites entre les hommes diolas et les hommes 

wolofs, vont reposer les rapports que les diolas entretenaient avec les nordistes qui étaient 

des administrateurs en Casamance. C’est donc une profonde remise en question des valeurs 

prônées par les diolas. Il n’est pas banal que les femmes diolas à Dakar utilisent le wolof 

comme nouvelle langue de communication. N’oublions pas que la langue véhicule des 

valeurs. Le fait de parler le wolof est donc pour ces femmes une manière de s’affranchir de 

leur identité villageoise. Il y’a une frivolité qui est recherchée dans la langue wolof. Et à ce 

propos, un émigré diola à Paris
339

 nous disait que la langue diola n’était pas faite pour la 

séduction et manquait de termes pour attirer et séduire une femme. Cette langue est plutôt 

virile, et rude et ne fait que célébrer le travail. C’est donc la valeur première qui est 

célébrée par les diolas. 

 

Les migrations vont beaucoup bouleverser les rapports internes des groupes de 

migrants. Les rapports de genre vont être plus complexes, en contexte migratoire. Les 

                                                        

 

339 Paris aout 2013  



313 

 

 

hommes et les femmes vont avoir d’autres modèles que ceux qu’ils avaient dans leurs 

communautés. En fait, il y a une inter influence des différentes communautés qui 

cohabitent en terre d’immigration 

 

II.6.1 Relations interethniques, rapports de classes 

 

Les questions de l’altérité vont se poser. Il y’a l’ambition de ressembler au groupe 

dominant, pour les wolofs. Les femmes diolas en épousant les comportements et en parlant 

la langue aspirent à ressembler à leurs employeurs wolofs. C’est vrai qu’au départ, c’est 

pour des besoins de communication, mais cette langue des « patrons » va être un moyen de 

se démarquer de ceux qui n’ont jamais été en contact avec la classe supérieure. De 

servantes, elles passent virtuellement à « patronnes ». Les rapports de classes sont pointés 

ici. Les femmes diolas, ne s’échappent pas seulement de leurs groupes, mais aussi de leurs 

classes d’ouvrières. Il y’a comme une association entre classe sociale et groupe ethnique 

d’appartenance pour les femmes diolas. Cette vision est sûrement partagée par les hommes 

diolas. Les femmes diolas reprochent d’ailleurs aux hommes diolas instruits et ayant une 

bonne situation, de prendre des épouses dans les autres groupes, en abandonnant leurs 

sœurs à leur sort. De même, les hommes diolas, reprochent à leurs sœurs de les 

déconsidérer et de se transformer en cédant aux mirages des groupes wolofs. Les mariages 

interethniques sont une passerelle pour chaque groupe d’intégrer l’autre. Les langues ont 

chacune ses qualités. La société wolof est hiérarchisée et a une tradition orale bien 

structurée. Les griots wolofs font partie de l’identité wolof. Il y’a une culture de la 

séduction chez les wolofs, que l’on ne trouve pas forcément chez les diolas, ou du moins 

pas de la même façon. C’est du moins la vision qu’en ont les diolas migrants. La 

célébration de la beauté féminine et la séduction chez les diolas et chez les wolofs sont 

différentes, par exemple. Les différences culturelles apparaissent à la faveur des 

cohabitations interethniques. Il est normal qu’il y ait des comparaisons à l’avantage ou au 

détriment de l’un des groupes en présence. Dans ce cas, la langue diola étant le support 

d’une culture dont les traditions orales valorisent davantage le travail, et surtout dont les 

traditions orales ne sont pas aussi structurées que celles wolof, il était concevable, que la 

langue diola apparaissent plus rude, et moins attirante que celle wolof. La poésie 

amoureuse n’est pas quelque chose de très cultivée dans les sociétés diolas. En fait, elle 

n’est pas réellement inexistante mais s’exprime de façon plus rude selon les concernés. La 



314 

 

 

langue diola se présente comme quelque chose de très virile et plus pragmatique. Le 

vocabulaire diola s’est donc transformé au contact des autres groupes. Nous avons cité 

l’exemple des wolofs, mais c’est également le cas des cultures peules ou mandingues. Il est 

donc courant de voir lors des cérémonies diolas en contexte migratoire, la participation de 

joueur de kora. Cette coutume mandingue est copiée par les diolas. Certaines coutumes ont 

largement édulcoré les us et usages des diolas, en particulier les coutumes mandingues. 

Nous en avons l’exemple dans le mariage diola dont la célébration puise de plus en plus 

dans les patrimoines des autres groupes, notamment mandingues et wolof. Ainsi, lors des 

unions diolas, les rôles et tâches sont distribués en influence des autres cultures présentes 

en contexte migratoire. Le mariage actuel chez les diolas, met en avant des fonctions 

comme la belle-sœur, qui se transforme de « ariman » à « ndiëke 
340

». L’appellation, qui se 

traduit par belle-sœur pour les deux groupes dans les façons de les désigner est très 

signifiante ici. Il y a comme un transfert de privilège en même temps que ce changement 

de nomination. Si la belle-sœur est importante dans la société diola, il n’y a pas de belle-

sœur attitrée, comme il est courant de le voir dans la société wolof. Dans la nouvelle 

configuration, la belle-sœur est élue par son frère qui se marie. Elle est toute puissante dans 

le ménage. Elle est considérée comme la régente du foyer de son frère. Ce qui n’était pas le 

cas avant. Il s’agit d’un changement notable dans les relations familiales et des fonctions 

des uns et des autres. Le mariage était géré par les ascendants principalement. Avec les 

transformations survenues au gré des migrations et donc des contacts avec d’autres 

cultures, les nouvelles générations ont gagné en prérogatives. 

 

II.6.2 Traditions intégrées 

 

De la même façon, nous verrons des transformations dans les rites en terre 

européenne. Un mariage diola en France, va emprunter des us et usages du pays d’accueil. 

Les tenues vont se franciser, notamment lors du mariage civil, où on aura des mariées en 

robe blanche avec traîne, bouquet de fleurs avec lancer aux filles célibataires. Mais nous 

allons constater que si pour la cérémonie officielle, les tenues seront européanisées, la 

réception sera l’occasion de voir une déclinaison de la mode sénégalaise du moment. Les 

                                                        

 

340Belle-sœur en wolof 



315 

 

 

migrants essaient ainsi de concilier leurs différentes identités. Le mariage religieux est 

célébré par des religieux diolas. C’est intéressant de noter que nous avons ici aussi une 

association qui gère les affaires religieuses de la communauté et qui, en conséquence est 

sollicitée lors des événements les plus marquants des populations migrantes diolas, à savoir 

baptême, mariage ou décès. Elle sera une sorte de palliatif aux carences religieuses en terre 

migratoire. 

 

Le dahira, tel qu’est communément appelée ce regroupement, interviendra donc, 

pour sceller un mariage musulman entre deux personnes de sexes différentes. La 

cérémonie se déroule toujours chez la future mariée, ou plutôt chez son père ou parrain. La 

mariée est habillée pour la circonstance, sans une couleur particulière, même si de plus en 

plus, la nouvelle génération se conforme aux normes des autres cultures voisines. Ainsi, 

d’autres vont avancer que les couleurs pour une mariée musulmane, sont le blanc et le 

vert et vont ainsi s’y conformer. Il y’ a aussi la cérémonie du henné que les diolas ne 

connaissent pas, et qui ne se fait, que lors d’un mariage qui met en inter actions la 

communauté diola et une autre qui a fait de ce rituel une tradition. 

 

Le mariage chez les diolas est géré en priorité par la famille patriarcale, même si la 

lignée maternelle a son rôle à jouer. Il faut souligner que ce sont les « pères 
341

» des deux 

futurs mariés qui s’occupent du mariage et qui sont garants de la réussite du mariage. De la 

même façon, la future mariée a une « mère »
342

 à qui sa mère l’a confiée. Celle-ci a pour 

fonction d’assister sa filleule pendant et après le mariage. C’est elle qui doit s’occuper des 

rituels de lavage avant que la mariée rejoigne le foyer conjugal. Les frères et sœurs ont 

également leurs rôles bien déterminés. Mais ce qu’il est important de souligner, c’est qu’il 

s’agit surtout d’une gestion collective. Il n’y a pas de reconnaissance ou d’honorer 

quelqu’un de façon individuelle. Or, c’est ce qui a changé avec les nouvelles manières 

intégrées dans les procédures de mariage. 

 

                                                        

 

341 Père de la mariée : le parrain, en général c’est un oncle paternel 

342 Mère de la mariée : la marraine 



316 

 

 

Si dans les grandes villes du Sénégal, comme Dakar, Thiès et Ziguinchor, la 

division des tâches est encore respectée, ce n’est pas le cas en Europe, où on constate 

certaines modifications à ce niveau. 

 

On remarquera cependant que dans leurs nouveaux pays ou dans leurs nouvelles 

villes, les « kuriman » cèdent la place aux « ndiëke » qui sont mises en avant et qui ont 

plus de pouvoir dans le couple. D’ailleurs dans le mot « ndiëke » il y’a le radical « ndiëk » 

qui signifie premier. Cette dernière aurait ainsi la primauté sur beaucoup de choses dans le 

foyer de son frère. On ne peut ignorer ces mutations sociales, puisqu’elles sont apparues 

assez brutalement dans la vie des diolas en contexte migratoire et ont bouleversé les 

rapports sociaux. La société diola elle-même n’est pas réellement préparée à ces 

changements. Il y’a certes un long processus avec le contact ancien avec les populations du 

nord. Mais la volonté de se préserver des premiers venus, mais surtout l’ignorance de la 

génération née en contexte migratoire a occulté l’érosion des identités diolas. Cette 

conscience des influences des cultures présentes en terre d’adoption apparaît tardivement 

souvent. Cela ne veut pas dire, que la société diola soit restée fermée à toute influence. 

Mais il s’agit ici de la conscience de cette infiltration des autres cultures. Il y’a un 

paradoxe dans la culture diola. Il y’a d’abord cette fierté d’être un groupe égalitariste, 

ouvert à tous et qui s’interdit toute discrimination. Mais d’autre part, il y’a la fierté d’être 

diola, l’attachement à la culture et aux valeurs qui font ce groupe. Nous irons plus loin en 

soulignant un orgueil des diolas. C’est sûrement le cas de la plupart des communautés. 

Mais la notion de personne de ce groupe nous permet d’avancer qu’ils se considèrent 

comme une référence. « Ajamat », ou celui qui comprend est complet, et se ferme de ce fait 

à toute autre influence. Il constitue plutôt la référence. C’est assez courant dans les notions 

de personnes dans les différentes communautés. Il y’a une sorte de devise, d’hymne d’auto 

célébration. C’est le cas par exemple chez les mandings qui ont cohabité avec les diolas, 

qui se glorifient en se qualifiant de grand et les autres de petit. « Manding kaba 
343

»  va se 

confronter au « diola-ndingho 
344

» par exemple. L’altérité est ici bien exprimée. Dans les 

cultures diolas, l’auto glorification est plus subtile et évite de dénigrer ouvertement les 

                                                        

 

343 Manding kaba : grand manding 

344 Diola dingho : petit diola 



317 

 

 

autres cultures. Elle n’est pour autant pas inexistante. Elle est même très présente et 

s’exprime de plusieurs façons différentes. 

 

Ce cas de figure n’est pas isolé. Toutes les communautés se sont confrontées à 

d’autres cultures dans leur existence ; nous pouvons avancer que cela fait partie intégrante 

de la constitution d’un groupe. Il s’agit, ni plus ni moins de voir comment réagissent les 

populations face à d’autres. La conscience n’est pas évidente. Elle est souvent très tardive. 

Dans le cas des diolas, nous ne saurions dire que cette conscience soit tardive, ni 

qu’elle se soit exprimée assez tard. Il y’a eu d’abord les associations qui formaient une 

sorte de bulle protectrice pour les ressortissants des villages. Mais nous verrons que cette 

bulle était davantage un garde-fou, et qu’elle pouvait être un carcan pour les membres des 

associations. 

 

II.6.3 Le village : symbole du repli identitaire 

 

Ce sentiment d’étouffement n’était pas seulement réservé aux diolas résidant à 

Dakar ou dans les autres grandes villes du Sénégal. Nous retrouvons ces problèmes dans 

les rassemblements en Europe. Il est d’ailleurs assez parlant de constater que le village est 

plus vivant hors du village, et doit son dynamisme et son évolution à ses émigrés à travers 

les mouvements associatifs notamment.  Il ne s’agit pas ici des envois d’argent ou de tout 

autre soutien matériel, mais davantage de l’implication des originaires du village. Les 

grandes décisions se prennent en dehors du village. La grande majorité des ressortissants 

du village ne sont pas des résidents de ce village. Les ressources économiques et 

financières sont hors du territoire villageois. Le village est le lieu vers lequel tous vont 

converger, mais il ne vit que par ses ressortissants qui ont émigré. Ces comportements se 

vérifient également en Europe. Ce qui nous rappelle notre propos qu’il y’a comme une 

dette morale implicite que les migrants épongent en s’impliquant davantage. Ceux qui sont 

présents n’éprouvent pas la nécessité de prouver leur attachement et leur loyauté au village. 

Ce qui est loin d’être le cas de ceux qui sont partis. Ils ont le devoir et l’obligation de 

justifier qu’ils sont du village. Leur absence est compensée par une plus grande implication 

au développement du village. Faut-il le rappeler, l’un des objectifs majeurs de l’émigration 

est d’ordre économique, trouver un meilleur confort, travailler et contribuer à 



318 

 

 

l’épanouissement des siens. Il est donc normal que ces derniers nourrissent le lien avec leur 

terre mère. 

 

 

 

II.6.4 Le lourd tribut du migrant 

 

Les phénomènes migratoires interpellent toutes les composantes de la société, 

qu’ils vont bouleverser. Nous parlons de tribut que les sociétés paient aux migrations. 

C’est dans ce sens que les politiques migratoires interviennent. Elles sont pensées pour 

réguler les problèmes migratoires. Le tribut dont nous parlons, revêt plusieurs formes. 

D’autant plus que, d’un point de vue géographique, les migrations tracent un nouveau 

parcours, et une nouvelle carte du monde qui fait fi des frontières initiales. Les décisions 

prises au sommet des états, et dans les hautes instances internationales protègent des 

intérêts étatiques, qui très souvent peuvent aller à l’encontre des intérêts des individus. Ces 

derniers vont donc, essayer de contourner les règles dictées par les politiques migratoires 

des états. A partir de là, s’amorce un bras de fer qui ne laisse indemne aucune des parties 

concernées. La première stratégie est l’émigration clandestine. Elle est d’actualité et 

suscitent plus de débats. Mais nous ne pouvons omettre qu’il y’a une économie parallèle 

qui vient interférer à une économie déjà existante et qui a ses règles. Nous ne pouvons pas 

ne pas nous attarder là-dessus, ne disposant pas de suffisamment d’éléments pour le faire. 

 

La dette du migrant envers son lieu d’origine est insolvable. Les relations sont 

heurtées, et il y’a beaucoup de déceptions de part et d’autre. Entre le migrant en quête de 

reconnaissance et qui demande l’absolution de ses frères, et ces derniers qui pensent qu’il 

ne s’investit pas suffisamment ou tout simplement qu’il a tourné le dos à son héritage, il est 

difficile de trouver un juste milieu. En fait, nous sommes tentées de croire, que les 

migrations sont une nouvelle donne qui n’est pas encore intégrée dans la filiation diola et 

dans la société diola. Comment être, appartenir en étant loin ? C’est le dilemme qui se pose 

aux migrants. En fait, l’idéal aurait été pour celui qui est parti de pouvoir concilier origine 

et nouvelle identité. Mais cela est d’autant plus difficile que le village a évolué sans le 

migrant. C’est ce que nous pouvons appeler un piège identitaire. Le fait d’être à cheval 



319 

 

 

entre deux cultures fragilise le migrant qui sera dans une quête identitaire permanente. 

Cette pression sera manifeste lors des rencontres surtout qui les mettent face à leurs frères 

du pays, ou encore, quand il s’agit de traiter des sujets relatifs au fonctionnement de leur 

village d’origine. Mais surtout le fait est qu’il y’a un troisième acteur dans ce schéma. Il 

s’agit du partenaire qui s’invite dans ce face à face entre membres d’un même groupe. 

 

Le partenariat est d’abord pensé dans un dispositif triangulaire. L’immigré est 

souvent à l’origine du partenariat, dans un objectif bien déterminé de contribuer au 

développement, voire de développer son terroir. Mais ce partenaire va parfois se révéler 

être un acteur, et un rival au migrant. Il va dans son aide au développement prendre la 

place des émigrés, et seront parfois mieux accueillis par ces derniers. Nous en voulons 

pour exemple, le partenariat triangulaire entre la commune de Suelle, l’association des 

ressortissants de cette dite commune
345

 et la communauté des communes du pays de 

l’Houdanais (CCPH), et ce même CCPH. Beaucoup de témoignages valorisent les actions 

des partenaires en ignorant totalement les œuvres de leurs parents émigrés qui sont à 

l’origine de la coopération. 

 

 

II.6.5 Le Migrant 

 

Les rapports entre les migrants et leurs parents restés au pays, sont très chargés par 

l’histoire même de ces populations mais aussi par des relations antérieures à l’immigration 

et qui au fil du temps se sont édulcorées ou aggravées selon les cas. Il y’a pour ainsi dire, 

deux mondes parallèles qui s’affrontent et dénoncent l’ambiguïté de l’état d’immigré. 

Il s’agit pour l’immigré de renaitre et de s’affirmer comme Migrant, un être hybride 

issu de sa culture d’origine et de sa culture d’adoption. Mais pour cela, il faut déjà une 

prise de conscience qui implique une rupture avec des certitudes et des idées fixes du 

migrant. La difficulté de s’affranchir n’est pas à négliger. Le terme « migrant » si nous 

                                                        

 

345 ADECORS : Association pour le développement de la communauté rurale de Suelle 



320 

 

 

tenons compte de la connotation qu’il porte « en migrant », implique un mouvement 

perpétuel, un nomadisme. Il s’agit ici de pointer un risque d’instabilité qui peut perturber la 

perception qu’il va avoir de l’autre qui est resté fixé sur sa terre et est plus stable dans sa 

sédentarité. L’autre, pour le migrant est son parent resté au village, mais aussi celui qu’il 

vient trouver chez lui. Il est au milieu de cette stabilité et ne trouve toujours pas sa place. 

Nous voulons souligner l’aspect nomade qui est partie intégrante du migrant. Il est une 

« pièce rapportée » dans son nouveau pays. Ce qui signifie qu’il a déjà trouvé un système 

construit, en place, et où il lui faut s’insérer. Même s’il s’est installé et a fondé son foyer 

dans son pays d’adoption, il n’est pas fixé intérieurement. Dans le cas qui nous intéresse, le 

migrant diola est écartelé entre son nouvel habitat et les ukin de ses ancêtres qu’il a laissés 

derrière lui et qui le réclament. Il nous revient à ce propos, les remarques d’une femme de 

Niomoune : 

 

« Le bœkin demande toujours : où est un tel ? Quand on lui dit : un tel n’est plus là. 

Il demande : et ses enfants ? » 
346

 

 

Le « bœkin » réclame son dû au-delà des générations et a de ce fait une dimension 

transgénérationnelle et transnationale. Nous en revenons au « kanew » qui lie des gens 

d’une même famille. C’est le « bœkin » de la parenté qui est le dernier lien entre l’individu 

et la terre de ses ancêtres. 

 

C’est ce qui peut expliquer ce lien que les immigrés ont du mal à briser avec le 

village d’origine. La créance, la dette de l’individu envers sa terre le lie à jamais à son 

village. Quel que soit les pérégrinations de l’individu, son âme appartient aux siens. Il peut 

s’installer ailleurs, mais il est destiné à revenir auprès des siens. C’est ce qui justifie le 

devoir que les migrants, malgré les problèmes qu’ils peuvent rencontrer dans leur nouvelle 

vie, ont envers les leurs. Le village d’origine est la destination de toutes les migrations. 

                                                        

 

 

346  Bignona, 2012 



321 

 

 

Autrement dit, tout part du village et tout doit revenir au village. Sans lui, le diola n’existe 

pas. Il existe par et pour le village. 

 

L’ossature familiale s’est déformée avec les évolutions et différents parcours. Le 

contact avec d’autres groupes a créé une nouvelle identité. 

 

Nous pouvons céder à la tentation de l’appeler mondialisation, ou globalisation. 

Mais tel ne saurait être notre approche. Nous pensons que les transformations identitaires 

ne sont pas le propre d’une seule culture au détriment ou au profit d’une seule culture. 

Nous ne pouvons ignorer que la structure familiale d’origine est différente de celle du pays 

d’accueil. Mais cette structure initiale n’est pas restée intacte, dans le pays de départ. Les 

influences extérieures vont profondément transformer la famille telle qu’elle était pensée. 

 

Il est un fait que nul ne saurait nier, un autre modèle familial voit le jour. L’impact 

des nouvelles technologies est certain sur les individus, qu’ils soient autochtones ou 

allochtones. Cela a favorisé un élargissement des amis virtuels. Ce qui nous apparaît non 

négligeable, c’est le fait que la communication devient collective. Il n’y a donc plus de 

parole individuelle, mais un effet de masse, un buzz tel qu’il est appelé maintenant. La 

parole virtuelle prend donc le pas sur celle familiale et donc sociétale. On n’est pas loin de 

penser que la famille migrante diola est devenue virtuelle. 

 

Le diola du 21em siècle s’est beaucoup transformé, mais pouvons-nous nous 

permettre de parler d’une aliénation culturelle, surtout, si nous tenons compte des 

différents profils qui se présentent à nous. Nous pensons plutôt à une altération des 

composantes de la culture. 

 

Il est impossible de parler de transformation, sans aborder l’aspect religieux. D’une 

part, nous avons vu dans le chapitre de la présentation des diolas, qu’il y’a une altérité qui 

s’est construite au sein du groupe, à la faveur de l’évangélisation et de l’islamisation des 

uns et des autres. Les influences religieuses deviennent de plus en plus importantes, 



322 

 

 

d’après nos analyses. Nous avons constaté une confiance plus accrue aux religions en 

contexte migratoire. Mais le paradoxe en est que, ce sont les descendants des migrants qui 

penchent le plus vers les religions. Nous entendons à travers les différents médias, que 

l’Europe et la France principalement s’islamise. Dans le cas des diolas, nous avons des 

gens qui sont de confession catholique et musulmane affirmée en général. Par contre, au 

niveau des musulmans, les migrants de la première heure sont très peu pratiquants, pour ce 

qu’on a constaté. Or, avec la chaine de transmission qui s’est rompue, leurs enfants se sont 

retrouvés démunis à un moment donné et se sont réfugiés dans la religion. Le plus souvent, 

c’est lors du décès d’un des parents ou un divorce des parents que survient la crise 

d’angoisse qui les pousse vers la religion. Les religions ont pris le pas sur les fonctions des 

services sociaux et des familles. Très souvent, les communautés sont prises au dépourvu et 

se retrouvent surprises face à une situation qu’elles ne maitrisent pas, n’ayant pas eu le 

contrôle dès le départ. Il y’ a d’un côté un manque de communication, et de l’autre une 

prolifération de réponses aux angoisses existentielles qui font que ces enfants de migrants 

vont se tourner vers ce qu’ils estiment être la vérité. Il ne s’agit pas pour nous de définir les 

responsabilités, mais d’apporter des éléments de réponses aux sympathies envers les 

religions. Cela est valable également pour les diolas catholiques. Il convient de préciser 

que c’est un phénomène qui va au-delà des frontières françaises et n’est donc pas propre 

aux diolas de France. Nous pouvons citer plusieurs exemples dans d’autres pays européens 

et non européens où la religion est venue servir de parapluie aux migrants. Par contre, cela 

peut expliquer que ces descendants d’immigrés ne s’intéressent pas aux activités 

associatives. Il y’a d’ailleurs des incompréhensions liées à ces positions de leurs enfants. 

 

II.6.6 La quête identitaire des jeunes nés en France ou 

l’émergence d’une nouvelle identité 

 

Il y’a parfois comme un rejet que les enfants des immigrés ressentent de la part de 

leur pays de naissance. Ils le reconnaissent, ils revendiquent leurs identités françaises, 

parce qu’elle ne leur est pas reconnue, ou ils soutiennent qu’elle ne leur est pas reconnue. Il 

leur faut donc se battre sans cesse pour être reconnu. De l’autre côté, il y a aussi le rejet du 

pays de leurs parents qui les voit comme des étrangers. Dans ce maelstrom, il y’a une 

ouverture : ce sont les religions. Même si le prosélytisme est interdit par la loi, les 

approches timides ou franches des religions vers d’autres non adeptes existent. Depuis les 



323 

 

 

différents courants des églises nouvelles aux différents mouvements islamiques, tout est 

pensé pour séduire le jeune en perte de repères. Au milieu de ce choix impossible, il y’a un 

autre, celui de la religion, musulmane par exemple, qui leur offre une identité nouvelle, et 

qui ne les exclut pas. Ils sont acteurs et ne subissent pas, comme pour leur identité 

française ou diola, comme ils pensent. Un fait nous a interpellée, ces nouveaux adeptes 

dans leur quête identitaire, vont adopter la langue arabe et ce qu’ils ont compris des 

cultures arabes, alors que pour la plupart, ils ne comprennent pas ou tout simplement 

refusent de s’exprimer dans la langue maternelle des parents. Pour eux, l’arabe est la 

langue de l’avenir et est donc la finalité. C’est la langue de la vérité. C’est la langue du 

paradis. Il importe de l’apprendre et de s’y plier. Nous faisons le parallélisme avec les 

premiers diolas convertis au Sénégal. Ces derniers ont eu pour une grande majorité les 

mêmes comportements. En suivant la nouvelle religion musulmane, ils ont intégré des faits 

culturels des gens qui les ont convertis. Le fait le plus courant, c’est le fait de prendre le 

nom de famille du marabout convertisseur. D’autres vont assimiler la langue diola à un 

paganisme qu’ils rejettent. En refusant cette langue, ils rejettent un supposé obscurantisme 

lié à elle. C’est toujours la thèse de la langue qui véhicule une culture qui se vérifie ici. 

 

Nous parlons d’activités rejetées en contexte migratoire. Mais il s’agit ici non 

seulement d’activités culturelles mais aussi d’expressions cultuelles des parents. Pour les 

parents qui se retrouvent démunis, il s’agit au-delà d’une différence de pratique religieuse, 

d’une forme de reniement. En effet, dans les cultures diolas qui nous concernent, les 

processus d’ancestralisation sans être formellement nommés, sont importants. Nous avons 

déjà mentionné les options après la mort d’un individu. Les « ukin » de la parenté sont un 

rappel de la filiation de l’individu. Or, avec les nouvelles formes de pratiques religieuses, il 

n’y a plus de place pour entretenir ces traditions. D’autre part, ce qui permettait aux diolas 

aussi bien musulmans que catholiques, de s’ancrer plus dans leur parenté, c’est la 

possibilité de prier pour les défunts parents. Or, avec les nouvelles formes de religion, 

certains descendants de migrants musulmans, ne conçoivent pas les prières pour les défunts 

parents. Il y’a une angoisse de ce fait que les migrants partagent, et qui revient, celle de 

l’oubli. La crainte d’être oublié dans le pays d’origine est très forte, mais au début de 

l’immigration, il n’était pas pris en compte l’oubli en pays migratoire. 

 



324 

 

 

La structure familiale insiste sur l’importance des enfants, qui vont entretenir le 

souvenir des parents. Cela n’est pas propre aux sociétés diolas d’ailleurs. Nous sommes sur 

la gestion de la mort dans ce groupe. Comment, est appréhendée la mort par les individus. 

L’idée et la certitude de ne pas être oublié étaient une partie intégrante dans le livre de la 

vie des diolas. Nous voyons que la rupture est plus marquée ici. Il y a comme une non 

existence pour les parents, au-delà du rejet de leur autorité parentale. De ce fait, il y a un 

mal être qui ne dit pas son nom. On peut dire en fait, que la plus grande crainte n’est pas 

nommée. Si, en s’investissant pour le développement du lieu d’origine, on palie à l’absence 

et on existe, dans le cas des relations familiales, les migrants se retrouvent démunis, 

n’ayant pas les outils pour d’abord identifier leurs angoisses et ensuite régler leurs 

problèmes. 

II.6.7 Une nouvelle ossature familiale 

 

La famille s’est réinventée et n’obéit plus aux mêmes règles sociétales préétablies. 

Pour les jeunes migrants, qu’ils soient catholiques ou musulmans, le prochain, ou la 

personne la plus importante, c’est le frère ou la sœur dans la religion. Dans une société 

africaine, qui reconnaît le père et la mère comme l’autorité, la fracture est profonde. Les 

moments les plus importants, les grandes décisions se prennent en dehors et sans 

l’approbation autrefois importante des parents. Il arrive que les jeunes se marient sans 

aviser leurs parents. Ce qui est inconcevable dans les philosophies de ces derniers. 

L’ossature familiale est brisée et est repensée sans eux. Les rôles sont inversés. De parents 

et donc de guides, ils deviennent des gens à guider. Leurs enfants leur nient ce droit de 

décision, puisqu’ils détiennent la vérité du Livre, et ils se sont donnés la mission d’amener 

leurs géniteurs sur le droit chemin, de la religion telle qu’ils la conçoivent. Nous pouvons 

comprendre, avec les informations sur les extrémismes religieux, les craintes des migrants. 

 

Les rôles vont s’inverser entre enfants et parents. Le fils ou la fille va veiller sur le 

respect de ce qu’il conçoit comme la bonne voie. Il y a des contrôles sur les faits et gestes 

des parents. Ainsi, il n’était pas rare d’entendre un enfant demander à ses parents, où ils 

ont acheté leurs viandes. Est-ce « halal », c’est à dire licite ? Ces questions qui vont même 

s’inviter dans l’espace publique lors des événements associatifs, ne se posaient pas dans les 

premières heures de l’immigration et ne se posaient tout simplement pas dans le pays 



325 

 

 

d’origine. A la faveur des influences culturelles et religieuses, ces débats se sont invités 

dans la sphère privée. Telle pratique religieuse n’est pas bonne, puisque décriée dans telle 

mosquée. Des mariages ont été célébrés religieusement une deuxième fois, parce que les 

mariés trouvent qu’ils ne l’ont pas été correctement par leurs ascendants. C’est dire, donc 

que même les érudits religieux voient leurs savoirs et leurs autorités contestées par ces néo 

convertis. Nous avons parlé du rôle de l’association religieuse, la dahira dans ce groupe des 

diolas. Mais ils vont devoir faire face aux jeunes qui vont contester leurs savoirs et leurs 

façons d’interpréter la religion. Le lien avec le pays est bien rompu. Si les migrants au 

début, se sont méfiés de leur nouveau pays et de sa culture, ils ne s’attendaient pas à ce que 

leurs enfants se détournent d’eux et de leurs traditions à cause d’une culture venue 

d’ailleurs, fut-elle religieuse. 

 

  les enjeux de pouvoir PARTIE III :

 

« Le pouvoir est la faculté, la capacité, la possibilité matérielle ou la permission de 

faire quelque chose. Le pouvoir désigne la capacité légale de faire une chose, d'agir pour 

un autre dont on a reçu un mandat.
347

 » 

 

Le pouvoir est un moyen d’agir et de décider pour soi ou pour un groupe. Il 

s’exprime différemment suivant les individus et suivant les collectivités. Le pouvoir, tel 

que nous l’avons compris chez les diolas, est de type horizontal. Les diolas sont 

traditionnellement définis comme des gens égalitaristes. On pourrait croire de prime abord, 

à une anarchie. Mais notre intérêt pour ce groupe nous a permis d’en saisir la complexité. 

Le type de pouvoir que nous avons vu chez les diolas, serait plutôt d’un type anarchie 

organisée, si on pouvait le définir ainsi. 

 

                                                        

 

347 Définition du pouvoir selon le dictionnaire en ligne La toupie 



326 

 

 

Ce pouvoir, nous l’avons analysé dans les associations et les autres regroupements 

d’abord, dans les relations entre les migrants eux-mêmes, mais aussi dans leurs relations   

envers le pays d’origine. Il a plusieurs formes d’expressions : politique, culturelle ou 

encore économique  

Les associations sont le lieu d’expression du pouvoir par excellence. Elles le sont, 

puisqu’elles cristallisent les sentiments des migrants. Elles peuvent même être considérées 

comme un défouloir pour leurs membres. Le fonctionnement et la gestion d’une 

association sont un indice de l’expression du pouvoir. En contexte migratoire, les 

associations loi 1901 ont un bureau et un règlement qui définissent le fonctionnement du 

groupe. Le pouvoir tel  qu’il est pensé traditionnellement par les diolas peine à se 

conformer à la conception du   pouvoir moderne. En milieu diola traditionnel, il est 

horizontal, et il y a une interconnexion des différentes composantes de la communauté. 

Mais en contexte migratoire, et avec les influences des différentes cultures auxquelles les 

migrants diolas ont été en contact, l’expression du pouvoir sera plus complexe, oscillant 

entre traditions et modernité. 

 

Dans une Afrique traditionnelle, l’histoire a témoigné de monarchies et de 

populations bien hiérarchisées. C’est le cas pour beaucoup d’autres groupes de 

populations. Nous pouvons citer l’exemple des populations européennes dont les nations se 

sont d’abord construites autour de monarchies et d’un système de pouvoir vertical. 

Il importe avant tout de définir les types de pouvoir habituels. Il y a deux 

principaux types. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



327 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

III.1 Chapitre 11 : Création, typologie des 

associations 

 

 

Pour mieux aborder les enjeux de pouvoirs, c’est important de faire la typologie des 

associations en milieu diola. 

Les diolas, dans leur mode de fonctionnement ont une tradition d’associations. La 

stratification de la société mettant l’accent sur l’âge, les gens ont eu l’habitude de se 

regrouper par classe d’âge. Ce sont des clubs comme ils sont nommés qui sont la base de la 

construction de la personne et son intégration dans sa communauté. Cette base associative 

va se développer et se concrétiser en véritables associations dans chaque lieu de résidence 

des diolas, notamment en migration. 

La différence en terre d’immigration, est que cette stratification sans être gommée, 

ne joue plus le même rôle tout à fait. Les gens se réunissant au sein d’une même 

association, quel que soit leur âge et leur sexe. L’âge et la division sexuelle n’ont plus la 

même pertinence qu’au village d’origine. Ces deux critères de l’âge et du genre, quand il 

y’a une crise au sein d’une même communauté, peuvent apparaître, comme exacerbés. 



328 

 

 

Les diolas se sont réunis au début, avec d’autres groupes dans des associations de 

solidarité entre migrants. Il n’y avait donc pas de cloisonnement ethnique dans les 

associations. On avait plutôt des associations de migrants sénégalais ou africains. Le 

facteur ethnique, est apparu, au fur et à mesure, que les groupes grossissaient.  Les 

premières associations de diolas, avait un objectif fédérateur, et allaient au-delà des 

frontières villageoises. Ces associations ont fonctionné à une période, où il y’avait très peu 

de migrants diolas, pas assez pour redessiner les frontières villageoises. Mais, comme me 

l’a souligné un jeune descendant d’immigré, l’implosion est survenue, au fur et à mesure 

que grossissait la communauté diola. La notion de village a repris sa place, créant des sous 

communautés au sein des associations. Nous analyserons la raison de la résistance des 

villages en milieu migratoire.  Il faut cependant noter que les premières associations ne 

concernaient pas seulement la région Île de France, mais toute la France. Il y’avait donc 

une certaine mobilité géographique qu’introduisaient les activités, notamment les tournois 

de football et les soirées, qui nécessitaient la participation de tous les diolas affiliés dans 

ces associations, et ce quel que soit leur ville de résidence. 

Les associations actuelles, concernent également, dans les principes, toute la 

France. Mais nous avons pu constater que dans les faits, la mobilité géographique, que les 

premières associations, ont pu avoir, de plus en plus de mal, à être concrétisée par les 

nouvelles associations.  L’amicale des immigrés sénégalais en France, est l’une de ces 

associations. 

Au début des années 1980, les associations de villages ont émergé avec 

l’association des migrants de Baïla, la Jeunesse Cordiale de Baïla. Cette association a été 

reconnue en 1984, et est donc, la première au niveau de la communauté rurale, à paraître 

dans le journal officiel. L’association de Suelle, les frères Unis de Suelle, a suivi en 1989, 

et est donc la deuxième à être reconnue, en France. La parution dans le journal officiel est 

une forme de matérialisation des immigrés, dans le pays d’accueil. Ils existent par le biais 

de ces associations. Leur légitimité, entraine de facto, la légitimité des membres des 

associations et ressortissants des villages concernés. À partir de là, l’identification à un 

village a pris le pas sur l’identification à la commune, à la région ou au pays. Ceci a pu 

avoir un écho, compte tenu d’une tradition d’identification au village, à la terre des 

ancêtres des diolas. 

Les types d’associations, que nous allons vous présenter, permettent de mieux 

comprendre les enjeux de pouvoir. Il y a la base associative : 



329 

 

 

 

Club de camarades d’âge : nous l’avons déjà évoqué dans la partie Présentation 

des diolas. C’est une sorte d’initiation à l’action et à l’engagement associative. Chaque 

quartier a des petits groupes d’âges, qui fonctionnent en collectif et sont inter dépendants. 

Ils sont la base de l’intégration de l’individu dans le groupe. Nous pouvons, à ce propos, 

remarquer les gens qui ont eu cette formation, dans les associations de migrants. 

Associations de quartiers : elles sont à la base des enjeux que nous retrouvons en 

contexte migratoire. Chaque quartier a son association, y compris hors du village. Ces 

regroupements impactent énormément sur le fonctionnement des villages et des 

associations qui gèrent les activités et projets de villages. Elles sont une source de conflit 

au sein des villages. Chaque immigré cherchera à favoriser son quartier, dans la gestion et 

la réalisation des projets. Nous avons pu faire le constat, de concurrence entre différents 

quartiers. L’individu porte en fait les couleurs, si on peut dire de son quartier. 

Association villageoise : c’est l’association qui gère les projets et qui est 

responsable du développement du village. La question du pouvoir va se poser au sein de 

ces regroupements, où des quartiers vont se mettre en compétition. Les emplacements des 

locaux pour le village, comme un campement de tourisme, une mosquée, une école seront 

un enjeu pour les quartiers constituant le village concerné. Le choix d’un parrain ou d’une 

marraine sera aussi très regardé, et alimente une rivalité déjà présente entre différents 

quartiers. Ces rivalités entre quartiers d’un même village vont s’inviter dans toutes les 

associations de villages en contexte migratoire. 

Associations villageoise des immigrés : bien que dépendant de l’association du 

village, cette entité sera déterminant des rapports de force et des enjeux de pouvoir qui 

peuvent se jouer dans l’association du village. Bien que celle-ci soit la référence, le 

pouvoir économique des immigrés, leur confère un pouvoir de décision dans le village. Ce 

qui peut justifier les luttes pour avoir le contrôle de ce groupe.  

Associations fédératives des immigrés : ce sont des associations qui ont pour 

objectif de regrouper dans un premier temps plus de monde. Elles se veulent fédératives et 

vise non plus, de petits groupes, mais souvent toute une région, ou tout un groupe ethnique. 

C’est le cas des premières associations, comme l’Amicale des sénégalais, ou plus 

récemment, comme l’association SOFORAL. Elles sont surtout le théâtre de véritables 

enjeux de pouvoir au sein des migrants diolas.   



330 

 

 

 

III.1.1 Fonction des associations 

 

Les associations jouent le rôle de surveillant, voire de garant, dans certaines 

situations. La communauté diola fonctionne avec les associations qui font le lien entre les 

populations, et qui exercent le pouvoir en quelque sorte. Ces grands groupes ont toujours 

accompagné les diolas. Il est courant de voir dans les villages diolas, plusieurs associations 

de classes d’âge. La nouveauté en contexte migratoire, c’est le fait de les inscrire dans les 

administrations régissant les activités associatives. Il n’est donc pas étonnant que les diolas 

s’organisent rapidement en vue de renouer avec leurs traditions associatives. 

 

La tradition associative chez les diolas fait qu’il n’est pas incohérent pour les diolas 

de se regrouper. Bien au contraire, ces ensembles sont un outil de gestion de la 

communauté et participent activement dans la bonne marche de la société. La gestion 

associative participe à l’éducation de tout enfant diola. Les classes d’âge initient très tôt les 

enfants au fonctionnement associatif, sous la tutelle de leurs ainés qui appartiennent à la 

classe d’âge ainée. Il y’a de ce fait, une interdépendance entre personnes, entre sous-

groupes, interdépendance qui n’est que le reflet du fonctionnement des instances de gestion 

du village. 

 

Il est donc inscrit dans la vie sociétale, une sorte d’inter dépendances des 

associations. Celles-ci ont des objectifs variés. A l’image de la société diola, les 

associations sont hétérogènes et ont des critères d’admission qui diffèrent d’une 

association à une autre. Retenons néanmoins les critères de l’âge et du sexe, qui vont 

beaucoup compter dans ces groupes. Il ne s’agit pas des seuls motifs de regroupement. Il 

y’a aussi la scolarisation qui va par la suite constituer un sérieux motif. Il y’aura ainsi une 

élite qui va se mettre en place avec l’avènement de l’école. Ce qui nous fait avancer 

l’hypothèse selon laquelle, l’école a été un facteur discriminant, notamment, avec le 

groupe des femmes, qui ont tardivement accédé à la scolarisation. 

Les associations sont un révélateur des transformations identitaires collectives et 

individuelles. Lors des débats, nous pouvons observer les bouleversements sociaux qui ont 



331 

 

 

bien influencé les migrants, et qui ont participé à leur nouvelle identisation
348

. Les prises 

de paroles, les points de vue des intervenants dévoilent les relations que les migrants ont 

envers le pays d’origine et surtout envers ceux qu’ils ont laissé chez eux. Il y’a une 

hiérarchie de fait qui apparaît dans les rencontres. 

 

III.1.2 Relations entre migrants et leurs parents 

 

De la même façon, les réactions vis-à-vis des émigrés lors des assemblées ou 

conseils des villages démontrent des relations souvent tendues et heurtées entre les enfants 

partis du   village et ceux qui sont restés au pays. Tout propos ou acte est soupesé et jugé 

avec souvent beaucoup d’à priori. 

 

Nous avons assisté à plusieurs rencontres entre des migrants diolas et leurs parents 

restés au pays. Les échanges sans être houleux, trahissent une défiance de part et d’autre. 

L’exemple que nous avons pu voir est survenu dans le cadre d’une réunion entre les 

deux parties du même groupe. 

 

Avec les coopérations nord sud, et les partenariats, les rapports se transforment et 

sont influencés par les nouvelles opportunités qui s’offrent aux migrants d’un côté et les 

résidents d’un autre. 

 

Le ressenti d’un représentant de la Commune de Suelle au Sénégal lors d’une 

réunion
349

 entre les ressortissants en France et ceux du Sénégal trahit les différences de 

vision et les défiances des unes vis à vis des autres. Il s’exprimait ainsi : 

 

                                                        

 

348 Identisation : évolution identitaire 

349 Réunion Paris 2013 



332 

 

 

« Tu ne te rends pas compte du mépris avec lequel certains d’entre nos frères et 

sœurs s’expriment. Ce sont des gens avec qui j’ai grandi, que je connais bien et qui sont 

devenus méprisants maintenant envers nous parce qu’ils sont en France. » 

 

De la même façon, les immigrés vont se plaindre des malentendus entre leurs 

parents restés au pays et eux, dans la gestion des affaires de leur localité. Si ces derniers se 

plaignent d’une certaine condescendance de la part de leurs parents émigrés, ceux-ci vont 

les accuser à leur tour de les jalouser ou de ne pas bien gérer les fonds collectés et envoyés 

au village. 

 

D’autre part, il est très souvent reproché aux migrants de trop se mettre en avant et 

de s’engager dans des projets qui ne sont jamais menés à terme. Les promesses non tenues 

des immigrés reviennent toujours dans les conversations. Ainsi, si les diolas en France 

dénoncent une mauvaise gestion, voire une malhonnêteté de leurs frères et sœurs du 

village, ces derniers mettent l’accent sur les promesses non tenues. L’immigré est décrit 

comme un menteur potentiel. Ils promettent monts et merveilles quand ils viennent en 

vacances. C’est aussi le lieu où s’expriment les rivalités entre migrants. Le village tient lieu 

d’arbitre. Chacun, en dehors des associations et toute autre forme de collectivité, cherche à 

se faire reconnaître par sa famille et à engranger des points. Il est difficile de voir des 

relations à égalité entre les ressortissants de cette communauté. Dans un sens, les migrants 

revendiquent un statut que leur société d’origine au vu de son histoire ne saurait accepter. 

On ne s’érige pas en maitre quel que soit sa connaissance. La reconnaissance du village 

peut être obtenue, mais elle n’est pas acquise. Il est plus facile pour ceux qui sont restés sur 

place de saluer les actions des étrangers, que celles de leurs parents émigrés. 

 

Nous avions spécifié cet apport des migrants dans l’aide au développement de leur 

localité d’origine. Ce travail a été fait par Christophe Daum avec les migrants d’origine 

malienne, qui a mis en évidence les rapports sociaux internes dans les associations de 

migrants maliennes, qu’il a suivi. Ce besoin de se racheter et d’exister à travers les actions 

et les engagements pour développer le lieu d’origine est bien exprimé ici. Les associations 

sont les endroits par excellence pour les migrants de se ressourcer. Les nouveaux repères 



333 

 

 

sont contenus dans ces regroupements et sont recréés pour permettre aux migrants de 

compenser ce manque du pays. 

 

« Le lien avec le pays représente aussi l’assurance que le sacrifice n’est pas vain. 

D’abord orientée vers l’économie domestique, l’activité des immigrés se tourne depuis 

plusieurs années vers leurs collectivités
350

 » 

 

Nous insistons sur l’importance du cordon ombilical que les immigrés essaient de 

maintenir en s’impliquant le plus possible dans les activités du pays. Ce témoignage de 

Daum rejoint nos observations lors des assemblées générales des associations. Ces derniers 

sont bien conscients de devoir acheter leur place au village au prix le plus fort. Il s’agirait 

plutôt d’un rachat. Nous pouvons considérer que ces derniers se construisent une sorte de 

lobby qui va peser sur les décisions de leur village. En faisant de sorte que leur aide ne soit 

plus individuelle mais collective, en envoyant leur contribution financière lors des grandes 

rencontres et grandes organisations dans la localité d’origine, les immigrés imposaient de 

facto leurs points de vue, et marquaient en plus leur appartenance au village. Ceci apparaît 

comme un renouvellement de l’attachement au village, mais à l’endroit des villageois. 

Même si l’action apparaît collective, elle cible des individus, et est menée par des 

individus. De là, nous pouvons comprendre les enjeux qui s’invitent dans les associations, 

concernant les postes de responsabilité. Avec l’évolution du monde, la visibilité des 

responsables est plus accrue. Il y’a l’impact des réseaux sociaux qui intervient beaucoup 

dans la communication. 

 

Cette attitude peut se comprendre au vu du regard que le village a pour ses enfants 

« perdus ». Nous avons parlé de fuite, pour les migrants, parce que c’est la vision qu’en ont 

ceux qui sont restés. Autant, il faut signaler le courage qu’ont les migrants en partant vers 

l’inconnu, autant il y’a une part de lâcheté dans le fait de fuir les problèmes et la misère de 

la terre des ancêtres. Le terme migrant a une notion de volonté que n’a pas l’exilé. Ce 

dernier est clairement un marginal exclu par sa société. Mais dans la migration, nous ne 

                                                        

 

350 Les immigrés et le Co développement, septembre 2005 



334 

 

 

pouvons nier l’aspect exil, si nous tenons compte de façon globale des motifs de partir de 

la plupart des migrants. Il y’a souvent une obligation de partir qui pousse la personne à 

migrer. Les non-dits dans les différentes appréciations des relations entre les migrants et 

leurs parents restés au pays, sont assez explicites en soi. D’une part, il y’a la position de 

l’immigré qui paie une dette à vie, une dette au groupe, dette à la terre des ancêtres, ou tout 

simplement le prix pour partir et d’être parti. Ce rachat est matérialisé d’un côté, par les 

envois d’argent western union ou money gram, ou encore ria
351

. Les modes d’envois 

d’argent foisonnent et oscillent entre filières légales et illégales. Parallèlement à ces outils 

d’échanges de devises dirigées par des grosses multinationales, il existe des micros 

entreprises financières, gérées par des particuliers qui vont faire concurrence aux grosses 

filiales tel que Western union ou Moneygram. Les prix sont plus accessibles et surtout le 

contrôle est moins regardant quant au montant autorisé à l’envoyé. C’est vrai les règles 

sont en général les mêmes. Mais ces réseaux parallèles seront plus accessibles aux 

migrants qui ne sont pas régularisés sur le territoire français. Il y’a aussi les contributions 

lors des grands événements au village. Il est toujours fixé un quota des ressortissants de 

l’extérieur qui sont tenus de s’acquitter de ce taux fixé très souvent à leur insu au village 

par les instances dirigeantes du village, les associations souvent, ou à un niveau 

microscopique la famille. Parallèlement à ces participations collectives, il y’ a les actions 

individuelles qui vont introduire une autre forme de valorisation de la réussite migratoire. 

On pourrait parler d’indemnité migratoire. Face à la famille, face au village, l’individu en 

construisant une belle maison, ou en soutenant sa famille, leur permettant une vie de 

confort que parfois, il n’a pas personnellement, lui permettait de rester présent, et d’être 

encore un membre de ce corps familial et villageois. 

Certes, on peut s’interroger pourquoi le migrant se sent enchaîné et n’ignore pas 

tout simplement les contraintes dont il peut s’affranchir. Mais c’est sans oublier ce lien très 

fort et indestructible entre le diola et la terre des ancêtres. Il n’est pas évident de briser la 

chaine séculaire entre l’individu et son terroir, entre l’individu et les siens. C’est remettre 

en question toute son existence. Même si leur vie est ailleurs, ils comptent revenir pour 

rejoindre « bukinab
352

 ». La notion de chez soi, prend tout son sens. Il y’a la résidence où 

                                                        

 

351 Système d’envoi et de transfert d’argent 

352 Bukinab : le paradis pour les diolas 



335 

 

 

l’on séjourne, et il y’a chez soi. Ce n’est pas un hasard si à la question « aw bey
353

 », le 

diola donne le nom de son village, en réponse. C’est la formule d’introduction pour les 

diolas. Le village définit la personne et lui donne une existence que son lieu de résidence 

ne saurait lui donner. Ceci pourrait expliquer pourquoi le migrant, même nanti dans sa 

nouvelle identité se raccroche à son petit village d’origine et veille à être bien considéré 

par sa société d’origine. Malgré les nouvelles religions des diolas, il y’a l’emprise des 

traditions, qui font craindre à tout membre du groupe, l’exclusion fatale, le bannissement 

final, celui du « bukinab ». Ne pas rejoindre les siens à la mort, est le pire. C’est la vie 

après la mort, la renaissance auprès des siens, finalement l’existence même de l’être diola 

qui est au centre de ses préoccupations en terre étrangère. Etre enterré auprès des siens et 

partir au « bukinab » est la garantie d’une renaissance. Ailleurs, en terre d’immigration, 

c’est l’incertitude, surtout après la mort. C’est une crainte de la solitude qui transparait de 

cette façon. 

Le retour est parfois tenté avec diverses fortunes par des immigrés. Nous avons 

deux cas qui illustrent ce retour. 

Le premier, qui réside à Birassou, est parti de la ville d’Orléans et s’est investi dans 

l’agriculture
354

. Le deuxième cas, témoigne de la tension des relations entre les migrants 

qui cherchent à revenir et leurs parents qui sont restés au pays. Après un séjour en France, 

de 15 ans, ce migrant diola est rentré en 1977 au Sénégal, avec sa famille, dans l’objectif 

de se lancer dans l’entrepreneuriat. Les illusions du retour sont vite balayées devant les 

incompréhensions et les préjugés des siens. Il est finalement « rentré en France ». Il est 

difficile de retrouver sa place une fois, que l’on est parti de sa terre. La triste ironie pour 

lui, c’est d’avoir subi le racisme en France, et chez lui en voulant retrouver les siens
355

. 

Cette question de réintégration des immigrés de retour chez eux se pose de plus en plus. 

Autant le départ se prépare, et autant le retour doit être un projet étudié pour sa réussite. 

Les évolutions prennent des trajectoires différentes suivant les parcours, les profils et les 

lieux de résidence des individus. L’aspect socio-économique n’est pas négligeable ici. 

                                                        

 

353 aw bey: d’où tu es? 

 

354 Birassou, janvier 2012 

355 Les Mureaux, Février 2011 



336 

 

 

D’un autre côté, il y’a le reproche latent des parents restés à ceux qui sont partis. En 

outre, il y’a des rivalités qui remontent à la faveur d’une supposée réussite du migrant. Ce 

dernier constitue un symbole d’altération identitaire malgré lui. Nous ne pouvons pas 

ignorer l’appel de la ville, et ici l’appel de l’Europe. Autant au début des mouvements 

migratoires, le large c’était la ville, c’était surtout Dakar. Voir l’océan atlantique était 

l’idéal. Maintenant, l’objectif c’est de traverser l’Atlantique et d’aller vers l’autre rive. Les 

diolas, comme les autres groupes d’individus candidats à l’immigration, sont en train de 

payer un lourd tribut à l’émigration. 

Il faut se pencher sur le profil des candidats à l’émigration. Faut-il l’ignorer ? C’est 

un luxe de pouvoir rester chez soi. Au départ, ceux qui partaient, allaient chercher ailleurs 

ce qu’ils ne trouvaient pas chez eux. C’était donc les moins chanceux qui cherchaient à 

échapper à leurs destins. Ce qui peut expliquer les difficiles relations que ces derniers ont 

avec les autres restés au village. Plusieurs hypothèses peuvent être avancées. 

Il y’a d’une part, une rancœur, une sorte de revanche tardive de ce migrant sur son 

destin et sur ses parents. Par la réussite de son projet migratoire, il se positionne dans la 

hiérarchie et peut avoir voix au chapitre. Mais d’un autre côté, en chamboulant cette 

pyramide sociale, il va provoquer des frustrations et vexer ceux qui ont eu un meilleur 

départ et qui se retrouvent derrière lui dans l’échelle sociale. L’immigration a permis une 

ascension sociale à ceux qui ont concrétisé ce rêve. Même au sein de cette nouvelle classe 

sociale, il faut bien convenir que c’en est une, ces considérations sont prises en compte. 

Les propos de certains nous reviennent qui s’estiment déconsidérés par leurs pairs, puisque 

n’ayant pas réussi leurs projets migratoires. Nous parlons de classe sociale, au regard de la 

structuration de ce groupe de migrants, souvent en association, mais du moins en groupe 

qui existe et qui a et obéit à des règles en phase avec leur statut d’étrangers chez eux et au 

pays d’accueil. Même si ces gens issus de l’immigration appartiennent à une même terre et 

partagent la même histoire d’errants, ils vont constituer malgré eux une nouvelle catégorie, 

qui sera entre les deux communautés, de départ et d’accueil. 

Le partenariat est d’abord pensé dans un dispositif triangulaire. L’immigré est 

souvent à l’origine du partenariat, dans un objectif bien déterminé de contribuer au 

développement, voire de développer son terroir. Mais ce partenaire va parfois se révéler 

être un acteur, et un rival au migrant. Il va dans son aide au développement prendre la 

place des émigrés, et seront parfois mieux accueillis par ces derniers. Nous en voulons 

pour exemple, le partenariat triangulaire entre la commune de Suelle, l’association des 



337 

 

 

ressortissants de cette dite commune
356

 et la communauté des communes du pays de 

l’Houdanais (CCPH), et ce même CCPH. Beaucoup de témoignages valorisent les actions 

des partenaires en ignorant totalement les œuvres de leurs parents émigrés qui sont à 

l’origine de la coopération. 

 

III.1.3 Le lien à la terre ancestrale 

 

D’autre part, il y’a ce regard que le migrant pose sur ses origines et sur ses parents 

restés au pays. Notre premier constat est que l’immigré s’est réapproprié une certaine 

condescendance véhiculée par sa nouvelle terre. L’assistanat supposé des parents est 

fréquemment dénoncé par exemple. Dans les gestions des dossiers ou des projets de 

développement, les migrants sont en concurrence directe avec les autres organismes d’aide 

au développement qui ne sont pas directement liés au village. Et c’est là où on voit 

l’opposition entre européen et migrants. Elle est favorisée par la différence de traitement 

entre eux, quand ils arrivent dans les villages concernés. Autant l’européen, étranger est 

bien accueilli, autant le migrant, enfant du terroir, peine à trouver sa place et hésite entre 

son statut de natif du village et celui d’étranger. En fait, il est très tentant de le définir dans 

ce contexte comme un errant. La perte de repère imputée aux migrants trouve ainsi sa 

source au niveau des parents. Un ressortissant
357

 d’un village diola de passage à Paris, nous 

faisait la remarque au sortir d’une réunion entre migrants et responsables politiques et 

associatifs venus du Sénégal.  Les migrants parlent de leurs frères avec beaucoup de 

paternalisme ou de mépris, pour reprendre les propos de ce ressortissant de la commune de 

Suelle. Ce qui est très vexant. 

 

 

                                                        

 

356 ADECORS : Association pour le développement de la communauté rurale de Suelle 

357 Paris, septembre 2013 



338 

 

 

III.2 CHAPITRE 12  Formes 

traditionnelles d’expression du pouvoir 

 

III.2.1 Le pouvoir vertical 

 

Le premier, le plus fréquent, c’est le pouvoir vertical, avec au sommet un chef – 

monarque, qui a ses conseillers et sages au deuxième niveau. Chaque niveau correspondait 

à une catégorie sociale. Dans ce type de pouvoir, nous pouvons donner l’exemple du 

groupe wolof. Il faut retenir avec Cheikh Anta Diop
358

, que « le système est né d’une 

division du travail, mais sous un régime politique avancé, monarchique, car on ne trouve 

jamais de castes sans noblesse. Cependant, il est fort probable que la spécialisation dans le 

travail qui a abouti à l’hérédité du métier dans le système des castes à l’échelle familiale et 

individuelle s’est élaboré depuis l’organisation clanique »
359

 

 

La classification sociale va instaurer ce système de castes dans les sociétés 

africaines, telles que les wolof, les Hal Pular ou encore les Soninkés. Elle participait à la 

gouvernance de la société. Le travail est donc à la base de cette stratification sociale. On 

pourrait s’interroger pourquoi cette logique ne s’applique pas sur des sociétés égalitaristes 

comme les groupes diolas. Plusieurs hypothèses à cette différence peuvent être avancées. 

 

La première hypothèse est d’ordre géographique. Comme vu dans le chapitre de la 

présentation des diolas, l’habitat naturel des diolas ne facilite pas le développement de 

grands royaumes, et donc ne permettait pas les conquêtes ou la vassalisation d’autres 

populations. Les obstacles naturels, comme les forêts, constituaient des défenses naturelles 

pour les villages qui gagnaient ainsi en autonomie. Les ressortissants de chaque village 

                                                        

 

358 Cheikh Anta Diop : historien, égyptologue sénégalais 

359 Cheikh Anta Diop, L’Afrique Noire précoloniale, Présence Africaine, Paris, 1960, p11 



339 

 

 

diola pouvaient évoluer sans un besoin de solliciter le village voisin. Cela renforçait un 

caractère indépendant des populations. 

L’autre hypothèse est que nous sommes en face d’une communauté paysanne et à 

initiation. Cela ne veut pas dire que les autres sociétés ne le sont pas. Mais les sociétés 

diolas sont très attachées à leur terre. Elles sont des produits de cette terre et tout tourne 

autour de cette terre. Ils appartiennent à la terre des ancêtres. Les autres activités ne sont 

pas moins importantes, mais elles sont rattachées à la terre. Nous pouvons citer l’exemple 

d’une catégorie de population : les forgerons. Chez les wolofs, cette activité de la forge est 

assimilée à la caste des forgerons. Il y’a une hérédité liée à cette fonction qui est à la fois 

économique, sociale et politique. Cette hérédité, nous la trouvons chez les populations à 

pouvoir horizontal, mais, il n’y a pas cette notion de caste qui exclut toute exogamie. 

 

Les sociétés traditionnellement à pouvoir vertical s’adaptent rapidement à une 

structure hiérarchique comme les types d’associations modernes, et tout autre type de 

regroupement. En dehors des wolofs, nous pouvons citer les groupes soninkés, qui dans les 

premières heures de l’immigration, ont réussi à synchroniser les efforts pour une meilleure 

aide et soutien à leur localité d’origine. Le respect de la hiérarchie est bien présent et les 

règles sont mieux accueillies que dans les groupes comme les diolas qui sont à pouvoir 

horizontal. 

 

III.2.2 Le pouvoir horizontal 

 

Le type de pouvoir horizontal, que les diolas peuvent illustrer, intègre tous les êtres 

vivants qui évoluent sur la même terre. 

 

Pour exemple, chez les diolas, nous reprenons l’exemple de l’activité de la forge 

qui est d’abord un « boekin » qui intervient dans la bonne gouvernance de la société. On ne 

saurait parler d’une supériorité quelconque d’une instance sur une autre. Par contre il y’a 

une interdépendance entre les différentes activités et les clans auxquels elles sont 

rattachées, qui empêche toute domination d’une catégorie de population sur une autre. En 

conséquence, il ne peut y avoir d’interdit matrimonial lié à la stratification sociale, 



340 

 

 

contrairement à ce que nous avons vu dans les sociétés avec une stratification sociale 

verticale. L’activité principale des diolas, c’est la riziculture. Tout autre travail est un 

complément et est considérée comme une activité secondaire. 

 

Ce type de pouvoir sera d’ailleurs la première forme de résistance contre toute 

colonisation et toute conquête des populations diolas.  La structure même de la société 

diola posera des difficultés. Les colonisateurs n’auront pas un pouvoir central qui leur 

servira d’interlocuteur dans leurs projets. La seule alternative est de créer ce pouvoir. Mais 

ce sera un autre problème. Le pouvoir qui va être créé sera porté par des étrangers au 

village en général, ou par des gens qui ne sont pas représentatifs du pouvoir coutumier. Les 

populations ne vont en conséquence, pas adhérer et cela va provoquer des réactions 

hostiles au pouvoir central. Cette hostilité perdure et s’illustre par des comportements tels 

que le rejet de toute autorité. Ce qui constitue un frein dans le bon fonctionnement des 

associations et de tout autre regroupement à pouvoir vertical. 

 

Il est intéressant à ce propos d’analyser la question du pouvoir chez les migrants 

diolas. Nous avons mentionné les associations, mais c’est une question qui est très présente 

dans la vie de tous les jours. Elle interfère dans les rapports intergénérationnels, dans les 

rapports de genre et dans les rapports que les immigrés entretiennent avec leur terre 

d’origine. Ces pouvoirs traditionnels des groupes de migrants que nous avons suivis dans 

notre étude seront fortement bouleversés par le contexte migratoire. Nous allons assister à 

une évolution, ou plutôt une transformation du pouvoir actuellement. La transition du 

pouvoir horizontal à un pouvoir vertical n’est pas évidente. C’est toute la complexité du 

passage des associations informelles à des associations formelles, conformes à la 

législation du pays : les associations loi 1901. Ceci engage des enjeux de pouvoir qui vont 

contribuer à développer des ambitions parmi les immigrés. 

 

 

 

 

 

 



341 

 

 

III.3 CHAPITRE 13 Les nouvelles formes 

d’expressions du pouvoir 

 

Il est clair que le contexte migratoire va favoriser de nouvelles formes d’expression 

du pouvoir. Il y en a plusieurs. Nous allons en citer quatre : familiale, économique, sociale 

et politique. 

 

III.3.1 Le pouvoir familial 

 

Nous considérons que la première forme d’expression du pouvoir est d’ordre 

familial. C’est le premier endroit où les problèmes d’autorité se posent. La notion de 

famille telle qu’ils l’ont connue est très différente de celle qu’ils ont en France et dans les 

autres pays européens. Dans ce nouveau contexte familial, il y a une autre distribution des 

rôles, qui va amputer le pouvoir paternel de l’homme. L’épouse et les enfants vont détenir 

un pouvoir de contrôle qui va beaucoup perturber le chef de la famille. Il y aura parfois une 

inversion des rôles. L’enfant doté de ses droits occidentaux, aura une assise sur ses parents, 

qui seront contraints de se plier aux règles du pays d’accueil. 

 

Entre conjoints aussi, le pouvoir va s’exprimer d’une autre façon. L’épouse ne sera 

plus régie par les règles sociétales diolas, mais avec le pouvoir économique dont elle va 

disposer, elle va asseoir ses règles dans la famille. Le travail va beaucoup aider à 

l’affranchissement des femmes migrantes dans leurs couples. 

 

Certes, dans les premières heures de l’immigration, les épouses sous le régime 

matrimonial de la communauté des biens, n’avaient pratiquement pas le contrôle des 

finances, qui étaient gérées par l’époux. A la suite de beaucoup de déconvenue, notamment 

lorsque l’époux contractait un second mariage dans le pays d’origine, les femmes 

migrantes diolas se sont davantage affirmées et ont gagné en autonomie financière. 

 



342 

 

 

III.3.2 Le pouvoir économique 

 

Le pouvoir économique est essentiel et c’est celui qui va permettre à l’individu 

aussi bien, dans sa famille que dans sa société de pouvoir s’exprimer et de détenir un 

quelconque pouvoir. 

Le pouvoir économique est très important pour les migrants. Il est à la base de toute 

autre expression du pouvoir. Il marque leur indépendance vis-à-vis de leurs parents 

migrants. Il leur donne la liberté d’expression, puisqu’ils ne vont pas craindre des sanctions 

d’un tiers. En détenant une liberté économique, on peut avoir un pouvoir dans la société. 

Cette liberté ouvre la possibilité d’avoir un espace privé, à savoir le logement. C’est le 

marqueur d’indépendance par excellence pour les diolas. 

 

Ainsi, au sein d’une association, on peut lire à travers les interventions et les 

comportements, l’expression de ce pouvoir économique. Le pouvoir économique est plus 

visible. Il s’exprime à travers les événements tél que mariage ou baptême principalement. 

Les migrants vont démontrer leur pouvoir économique dans ce type de manifestation, de 

par leurs habillements et l’organisation fastueuse. Cela permet de se démarquer 

socialement des autres. Pour un mariage, le montant des dépenses varient entre 20 000 et 

30 000 euros. Ces dépenses sont essentiellement centrées sur les mariés, la location d’une 

voiture, la salle, la décoration, le cortège, l’animation, la boisson, et la nourriture. 

 

Il s’exprime également dans l’immobilier. L’achat d’une maison au pays d’origine 

en est la première expression. De plus en plus, il est bien vu de s’acheter un appartement 

dans le pays d’origine. Une autre forme d’expression de ce pouvoir économique : les 

voyages. Au début de l’immigration, les migrants diolas avaient une seule destination de 

vacances et c’était le pays d’origine. Ce qui va beaucoup changer avec les nouvelles 

générations d’immigrés diolas et les descendants des premiers migrants, qui eux vont 

beaucoup investir dans leur nouveau pays. 

Pour des populations traditionnellement égalitaristes, l’aisance économique va être 

un déterminant d’une nouvelle stratification sociale. Il y aura une transformation des 

valeurs sociales avec une évolution des besoins et surtout des éléments de prestige. Il faut 



343 

 

 

souligner d’abord le fait que le pouvoir implique d’avoir de l’influence et donc d’avoir un 

contrôle sur le déroulement des choses et des activités. Le pouvoir économique donne ainsi 

à celui qui le détient le moyen de décider et d’influencer le cours des choses. Il peut ainsi 

détenir le pouvoir politique. 

 

III.3.3 Le pouvoir socio politique 

 

Nous soutenons que le pouvoir économique est à la base de toutes les expressions 

du pouvoir dans le monde diola. C’est sûrement le cas pour beaucoup de communautés à 

l’heure de la modernité. Mais l’intérêt pour les communautés diolas, c’est la contradiction 

entre ces formes d’expressions de pouvoir avec les influences qui en découlent, et les refus 

de toute forme d’autorité. C’est d’ailleurs ce qui est à la source du disfonctionnement de 

beaucoup d’associations. Il est curieux pour une telle société de voir émerger une figure de 

« big man ».
360

Nous avons usé de cette expression de « big man » dans le sens de 

redistribution de richesses, accumulées ici en contexte migratoire. En somme, c’est la 

valeur du travail migratoire qui est mise en valeur, en quelque sorte. Nous aurions pu 

parler de « big human » puisque le parrainage n’exclut pas les femmes, quand elles sont en 

capacité de redistribuer des richesses. Il ne s’agit donc, nullement ici du même concept tel 

que l’a défini Maurice Godelier.  

En effet, de plus en plus apparaît une mise en avant de l’individu chez les diolas, 

notamment lors des événements. C’est le système de parrainage d’événements qui va 

favoriser ce phénomène et impacter le fonctionnement des associations diolas et de la 

société elle-même. Ce phénomène de parrainage est apparu avec l’urbanisation et les 

influences des cultures à pouvoir vertical. Toutes les manifestations festives des migrants 

diolas sont parrainées. Mais pour être parrain, il faut détenir le pouvoir économique. Le 

parrain d’un événement est un financier. Il est coopté pour son apport à une cause ou un 

projet. C’est une forme de mécénat adapté. L’un des critères de sélection, d’un parrain ou 

d’une marraine, si ce n’est le principal, c’est d’abord le pouvoir financier de l’individu. 

                                                        

 

360 Big man : la figure du « big man » cristallise la puissance économique qui se manifeste par des largesses et un pouvoir 

de décision que détient l’homme et rarement la femme qui est supposé disposer de pouvoir financier 



344 

 

 

 

Etre choisi comme parrain, était donc une reconnaissance de l’individu par ses 

proches. 

La puissance du parrain ou de la marraine en contexte migratoire, outre son pouvoir 

économique, se mesurait par sa popularité et donc sa capacité de mobilisation. En effet, 

lors de l’événement qui lui est dédié, le parrain fait une entrée très remarquée avec une 

délégation. C’est un moment dans la cérémonie. Il est royalement accueilli, par des chants 

laudateurs et des danses. En échange de son don, tout est centré autour de lui. Il est, avec 

ses accompagnateurs, honoré et occupe la place d’honneur. Le temps d’une journée ou 

d’une soirée, il est le roi. Il existe à travers cette grande reconnaissance. Dans une société 

où l’aisance matérielle était jusque-là taboue, nous allons assister à un véritable étalage de 

richesse. Il faut cependant comprendre le principe du parrainage. Le parrain est mis en 

avant, mais derrière ce choix, il y’a souvent un groupe de personnes visées. C’est une 

opération de communication d’abord. La personne cooptée comme parrain ou marraine 

prépare l’événement, en informant ses amis et parents de cette distinction. Chacun de ses 

relations va apporter son soutien matériel. Il aura un comité d’organisation pour que ce 

jour soit une réussite. 

En Ile de France, nous avons assisté à plusieurs cérémonies. En avril 2014, lors 

d’une fête associative
361

, la marraine avait offert 1500 euros pour soutenir l’association qui 

l’avait choisie. Cela valorisait également l’entourage de la marraine. 

Etre choisi parrain ou marraine était si important, qu’il va parfois être l’objet de 

lobbying auprès des décideurs. Ce qui renforce aussi, d’une certaine façon le pouvoir que 

peut détenir les associations, notamment, les membres des bureaux des dites associations. 

 

Cette reconnaissance était encore plus importante quand le choix se porte sur un 

migrant par les gens de son village d’origine. C’est un retour triomphal pour l’immigré 

parti du village. Il est donc compréhensible que des migrants puissent s’activer pour être 

élu par l’assemblée de leur village de départ. 

                                                        

 

361 Jamoraa Filaf, Aulnay sous-bois, le 14 avril 2014 



345 

 

 

 

Nous en voulons pour exemple les cérémonies de luttes traditionnelles que 

beaucoup de villages organisent dans la région naturelle de Casamance. La lutte est une 

activité très prisée par les diolas. Elle fait partie de leur culture. A la faveur de 

l’urbanisation, la lutte est devenue un événement qui va cristalliser tous les enjeux. En 

dehors de l’événement sportif, c’est une occasion pour les ressortissants de chaque village 

de se faire valoriser et d’exister auprès des leurs. Lors de ces événements, le parrain ou la 

marraine choisie était magnifié et loué. Il était au chœur de l’attention et était cité en 

exemple. C’est un modèle. Cela nous ramène au début des migrations quand les jeunes 

gens revenaient en vacances nantis de vêtements et d’accessoires qui les distinguaient de 

ceux qui ne sont jamais partis. La grande différence est que le migrant des temps modernes 

était choisi parmi tant d’autres, au terme d’un concours qui ne dit pas son nom. Il est 

cependant intéressant de relever que cette nouvelle habitude de célébrer l’individu respecte 

en partie les traditions diolas. A savoir, le parrain est choisi, il ne pouvait pas candidater 

pour être élu, à l’image des rois diolas et des autres grands notables que l’on retrouve dans 

les cultures diolas. 

 

Dans le village de Baïla, le choix du parrain obéit à une procédure qui, non 

seulement inclut la capacité financière de l’individu, mais aussi son engagement pour le 

village. Il se devait d’être un modèle, son cv et son parcours seront déroulés devant tous les 

ressortissants de son village. Il sera fêté par ses parents qui vont lui prouver leur 

reconnaissance pour ce qu’il a fait pour son village d’origine. Cela explique davantage que 

les migrants diolas puissent rêver de vivre ces moments. Car qu’est ce qui peut mieux 

réconcilier l’émigré et l’immigré si ce n’est cette reconnaissance et la bénédiction des 

leurs ? Etre choisi est signe de réussite et d’aboutissement. En théorie, tout ressortissant est 

éligible, si son engagement et ses faits le lui permettent. 

 

Mais nous avons constaté que les gens choisis pour parrainer un événement, que ce 

soit pour le village de Baïla ou dans les autres villages de la commune de Suelle, ne 

résident pas souvent dans le village intéressé, même s’ils en sont natifs. Même s’ils sont 

membres des associations de ressortissants de leurs villages d’origine, ils ne sont pas 



346 

 

 

forcément les plus engagés. Ils disposent d’un pouvoir d’achat qui leur permettra de faire 

un don conséquent pour leur localité. 

 

Sur ce point, il y a une certaine contradiction pour une communauté qui place la 

terre au-dessus de l’individu. En même temps, ce serait illusoire de voir que l’individu est 

placé au-dessus du village. La finalité reste le village, la terre des ancêtres. Car, parrainer 

un enfant du village, c’est tout simplement l’amener à payer sa dette d’être parti, et à servir 

la terre des ancêtres. 

 

En dehors de la figure du parrain, il y’a la reconnaissance que l’immigré ou ses 

descendants peuvent obtenir en contexte migratoire. Celle-ci s’exprime par une occupation 

de l’espace publique. Les sportifs de haut niveau sont notamment dans ce registre. Les plus 

en vue sont les footballeurs tels que l’international français Bacary Sagna ou l’international 

sénégalais Souleymane Sané
362

. Mais dans leur cas, ce sont les parents et le village 

d’origine, qui profiteront des retombées de la notoriété de leurs enfants. 

 

III.3.4 Le Village : enjeu de pouvoir 

 

La coopération nord sud, bien encouragée par les migrants à travers les 

associations, a permis aux immigrés de pouvoir décider et agir dans leurs localités 

d’origine. C’est le cas des migrants de l’association ADECORS avec la communauté des 

communes du pays de l’houdanais (CCPH). Le partenariat ou co développement va 

beaucoup impacter sur les relations entre migrants et non migrants. Même si le travail en 

amont est fait par les immigrés, les retombées seront au fur et à mesure sur le village. Nous 

en revenons au véritable détenteur du pouvoir : le village. 

Lors de nos entretiens, nous avons pu noter un sentiment de frustration des 

migrants, qui perdent au profit des étrangers (les partenaires) tout crédit de leurs 

implications et leurs engagements pour leurs localités d’origine. 

                                                        

 

362 Bakary Sagna et Souleymane Sané sont des footballeurs dont les parents sont des migrants diolas. 



347 

 

 

Quand on parle de pouvoir, il y’a en dehors des individus, les collectivités. Le 

Sénégal est divisé en communes. Ces communes, celle de la région de Ziguinchor d’où 

sont originaires majoritairement les diolas, sont en compétition. Il s’agit ici de celle qui 

sera le plus en vue et qui réussir à asseoir un leadership dans la région, par le 

développement de la commune. Les migrants seront d’un apport considérable dans cette 

quête. 

Cette compétition s’exprime de plusieurs façons. Pour exemple, la zone de 

Kalounayes, plus précisément la commune de Coubalan a un partenariat avec la commune 

de Cherbourg en France, qui est cité en exemple dans la région de Ziguinchor. Ce n’est pas 

la seule commune qui est jumelée à une commune européenne. Mais les réalisations des 

migrants de Coubalan, à travers la coopération bilatérale sont une référence pour les autres 

communes. Il faut souligner qu’il y’a entre autres le projet d’assainissement avec le 

PEPAM
363

 et le PS eau
364

. D’autre part, les élus locaux bénéficient souvent de formations 

et se déplacent en Europe dans le cadre de ce partenariat. A ce jour, c’est l’une des 

coopérations les plus actives de la région. Tous les élus de communes n’ont pas le privilège 

de faire un séjour dans le cadre de leur fonction en Europe. 

 

La réussite de ce partenariat, fait de l’association des migrants de Kalounayes  

Diamora
365

, une entité forte en contexte migratoire. En ce qui concerne les organisations 

d’événements ; l’association a réussi à déplacer un groupe de musiciens casamançais en 

Europe (orchestre le Fogny en 2003) et la chanteuse Ma Sané le 23 novembre 2013 avec 

une émission qui passe à la télévision au Sénégal, Dakar ne dort pas sur la TFM
366

 

 

A travers les actions des migrants, mais aussi le profil des migrants, un village est 

valorisé. Les professions et les formations des migrants vont intervenir dans cette course à 

la visibilité et au pouvoir. Un village qui dispose de beaucoup de cadres est logiquement 

                                                        

 

363 PEPAM : Programme Eau Potable et Assainissement du Millénaire 

364 PS eau : Programme solidarité eau 

365 Kalounaye Diamora : association loi 1901, domiciliée à Montmagny, déclarée depuis le 27/03/2004 

366 TFM : Télé Futur Média, chaine de télévision sénégalaise 



348 

 

 

plus disposé à développer des mécanismes de développement. D’autre part, comme pour 

les sportifs, avoir des ressortissants cadres, permet une requalification sociale du village 

d’origine du concerné. C’est le cas des migrants médecins par exemple. 

L’analyse du pouvoir en contexte migratoire, dans les communautés diolas n’est 

pas simple. Nous avons bien vu que le Co développement constitue un enjeu de pouvoir 

très important. Or la réussite d’un partenariat implique des alliances entre villages voisins, 

dépendant de la même commune ce qui est difficile pour des migrants dont l’identitisation 

passe par le village d’abord. 

Il faut comprendre aussi, que chaque association de village, travaille pour 

développer son village. Ill est difficile de partir sur une alliance avec un autre village. Il y’a 

dans ce cas, un risque de conflits au sujet des projets, et de la priorité à donner aux projets, 

et aux villages concernés. Les relations inter villageoises sont ici très importantes. La 

position géographique des villages est très importante ici. Plus un village est accessible, et 

plus il est attractif pour les investisseurs potentiels. Mais, d’autres partenaires agissent au 

niveau des villages de la région, de façon individuelle, sans forcément passer par les 

communes. Cela peut provoquer des rivalités entre décideurs. Tout dépend des objectifs, 

des uns et des autres.  Le partenariat allemand a permis de construire des infrastructures 

dans le village de Baïla. Ce n’est pas le seul exemple. Des actions sont notées, suivant les 

relations des migrants dans leurs pays d’adoption. Le village de Talloum est doté d’une 

maternité, qui est le résultat des relations d’un ressortissant de ce village en Espagne. À ce 

titre, on peut aussi se pencher sur les politiques de développement et les conditions de 

partenariat. Pourquoi choisir une commune et pas une autre ? Qu’est ce qui incite une 

commune, à investir dans un village et pas dans un autre ? 

Les avis pour une réussite d’une association unifiant les diolas, divergent. Nous 

avons ainsi, l’hypothèse, d’un mouvement jeune, qui donnerait une impulsion à une unité 

des diolas. Il y’a eu cependant des sections jeunes, notamment, dans l’association Soforal, 

pour intéresser les descendants d’immigrés. Des tournois de football et d’autres 

programmes récréatifs ont été initiés à ce propos. L’objectif actuel, est d’aller au-delà des 

loisirs, et de se constituer en force de réflexion et d’action.  Les femmes, également, dans 

leur organisation semblent avoir un profil d’unificatrices. Elles sont en dehors des 

frontières, et dans leurs organisations, notamment lors des baptêmes et mariages, ont 

l’habitude de travailler, d’une association à une autre. Ce qui est difficile, pour ne pas dire 

impossible, au niveau des autres associations.  En ce qui concerne le Co développement, 



349 

 

 

on peut dire, qu’il formalise les relations actuelles entre pays développés, et pays en voie 

de développement.  Les accords de Cotonou signés, le 23 juin 2000 à Cotonou au Bénin, 

entre les pays de la communauté européenne, et les pays d’Afrique, Caraïbe, et Pacifique. 

Si le Co développement est une politique inscrite dans la gestion des flux migratoires, et 

intéresse le ministère de l’intérieur français, la volonté de réguler l’immigration est très 

explicite dans le Co développement, tel qu’il est conçu par les politiques françaises. 

L’objectif du partenariat est de développer les lieux d’origine des immigrés, et ceci pour 

maintenir les volontaires à l’immigration, chez eux. Une clause est d’ailleurs prévue dans 

les accords de Cotonou, en ce qui concerne, les immigrés, rentrés illégalement en Europe. 

Cette aide au développement est, comme l’aide au retour des immigrés, une stratégie 

supplémentaire de fermeture des frontières. En effet le fait de développer un village, 

pourrait permettre de créer des emplois. En conséquence, la population locale, sera 

directement intéressée par un emploi sur place, plutôt que par une immigration dont les 

conséquences sont incertaines.  Le défi du Co développement intéresse donc aussi bien les 

migrants, les résidents et les partenaires. 

D’autre part, selon l’angle où on se positionne, on peut s’interroger, si le Co 

développement n’est pas une autre forme de néo colonialisme.  En effet, les projets de 

développement sont financés par le partenariat bilatéral après acceptation des projets par 

les structures de financement. Ce sont aussi les partenaires qui définissent les conditions de 

coopération. 

 

Ce triangle résiste difficilement au temps. L’objectif certes, est le développement 

de leur localité, mais derrière cela, c’est la reconquête d’une place que l’immigré a perdue. 

Il est donc normal que des frustrations de la part des migrants éclatent, quand le partenaire 

vole la vedette aux migrants et occupent par la même occasion sa place de décideur. Les 

migrants sont occultés. Ce qui pose le risque de la non-reconnaissance du lieu d’origine, 

pour les immigrés. Les migrants ayant quitté leurs terres, ont souvent la crainte de ne pas 

être reconnus par leurs villages. Après avoir œuvré pour le Co développement, ils sont 

souvent déçus par ce qu’ils considèrent comme de l’ingratitude de la part du village. La 

question qui se pose ici, est la gestion tant politique, économique, sociale, mais également 

humaine du Co développement. En étant acteurs du Co développement, les migrants 

partagent en quelque sorte un lien avec leurs villages, en lui apportant les opportunités de 

l’Europe, par le canal du Co développement. Par la même occasion, ils œuvrent pour leur 



350 

 

 

propre visibilité. Ils investissent la terre, qu’ils ont quittée, pour s’expatrier. Ne pas être 

reconnu par le village, est une rupture et un rejet que les immigrés ne peuvent concevoir. 

Elle est vécue comme un rejet, qui renforce la culpabilité d’avoir fui sa terre. En fait, le fait 

de s’investir, pour le village, est une sorte de compensation. Le rejet, est une forme de 

sanction, que les migrants diolas, vivent très mal.  Le village est un idéal, et à ce titre, il 

peut être vécu, comme une obsession. Ce qui est fréquent chez les migrants diolas, c’est cet 

amour du village, qu’ils, essaient de transmettre à leurs enfants, et de justifier auprès des 

autres. Au cours des débats sur les problèmes des associations de villages, on entend 

souvent quelqu’un dire « Personne n’aime mon village plus que moi ». Par contre, on ne 

l’entend jamais d’une collectivité locale. 

 

Le village, est fait pour être adulé. Les communes, le département ou encore la 

région, on s’en sert. C’est un outil de développement. Cela les immigrés l’ont bien 

compris, mais n’arrivent pas encore, à transcender, un amour et une volonté de propulser 

leur village devant. Ce qui est difficile à concevoir pour ces migrants, c’est d’accepter que 

développer une commune, c’est développer leur village. Dans ce cas, développer le village, 

est une auto réalisation. La réussite du village est un signe évident de la réussite de ses 

migrants. C’est le village qui doit briller. Mais dans l’imaginaire des migrants, le village ne 

doit pas briller, sans eux. En fait, une certitude ressort de nos différentes rencontres, pour 

reprendre les propos d’un migrant que nous avons interrogé lors du master : les « diolas 

sont centrés sur le village, et au sein du village ils sont centrés sur leur quartier ». On peut 

aller plus loin dans cette analyse et avancer qu’au sein du quartier, ils sont centrés sur leur 

famille, et au sein de la famille, ils sont centrés sur eux-mêmes. Nous revenons à 

l’individuation d’une société égalitariste. 

 

La question du territoire, va toujours ressurgir. Comment intégrer les migrants 

diolas, dans une nouvelle dynamique de développement, qui doit placer la commune 

d’abord, le département et enfin la région, au centre de tout ? D’autant plus qu’avec l’acte 

3 de la décentralisation, les communes deviennent plus fortes et gagnent plus de pouvoir, 

par le biais des conseils départementaux qui sont les leviers de développement. Les 

migrants, dans cette nouvelle donne, doivent se repositionner et donc, comment avoir la 

reconnaissance des siens ? 



351 

 

 

 

III.3.5 Structuration des associations et partenariat 

 

Avec la coopération et le nouveau découpage administratif, il y’a comme une perte 

de ce pouvoir de développer, d’investir et par là de décision, que les migrants perdent en 

même temps.  Avec le Co développement et l’acte 3 de la décentralisation, il ne s’agit, plus 

de stratégies, économiques, uniquement. Il faut dès lors intégrer, une dynamique de 

repositionnement dans les villages, d’origine, pour les migrants. Au-delà, d’un 

affrontement, pour la réalisation des projets, il y’a la question existentielle, de compter 

parmi les siens. Le président de la communauté rurale cède la place à un maire dans ce 

nouveau découpage administratif. Mais, au-delà de ce fait, il y’a le recul des villages qui 

perdent de leurs pouvoirs au profit des communes. La terre qui était une propriété 

exclusive des familles, du village, devient un bien de la commune que les élus ont le droit 

d’administrer. 

 

Ces questions ne sont presque jamais abordées, les migrants, pour la plupart ne sont 

pas au fait des subtilités administratives que l’acte 3 de la décentralisation a introduit dans 

la gestion des localités. 

 

Le Co développement, n’est pas la première politique pensée, pour réguler les flux 

migratoires, en Casamance. Marie Christine Cormier, dans un rapport de l’Orstom
367

, parle 

des expériences du PIDAC
368

 et du SOMIVAC
369

, ou encore de la CARITAS
370

, pour fixer 

les populations diolas dans leurs villages. Il s’agit certes, de migrations saisonnières, et 

internes au Sénégal, mais cela n’est pas sans rappeler les principes du Co développement.  

Cependant, si l’on tient compte des modalités d’attributions des financements, on peut se 

                                                        

 

367 ORSTOM : Office de la recherche scientifique et technique outre-mer, remplacée par l’institut de recherches pour le 

développement (IRD) 

368 PIDAC : Projet Intégré de Développement Agricole de la Casamance 

369 SOMIVAC : Société de Mise en valeur de la Casamance 

370 CARITAS : structure humanitaire fondée par le Secours catholique 



352 

 

 

rendre compte qu’elles impliquent une certaine subordination, à une politique bien précise. 

Ce qui est frappant, c’est le rejet d’office de tout projet concurrentiel. Si nous tenons 

compte du fait, que la mondialisation, suppose justement, concurrence, et capitalisme. 

Pourquoi cela ne s’applique-t-il pas dans le Co-développement ? Autrement dit, la 

coopération décentralisée, se fixe comme objectif d’aider au développement, pour arrêter 

les flux migratoires vers l’Europe, mais pas suffisamment, pour encourager une 

concurrence éventuelle. Les projets susceptibles d’intéresser les partenaires, relèvent du 

domaine de la santé publique, de l’éducation, de l’agriculture. Mais cela doit rester dans le 

domaine public. L’autre problème que soulève le Co-développement, c’est une 

concurrence interne aux villages. Les propositions de projets, ne sont pas toujours 

acceptées, à l’échelle des associations de villages. Mais sur ce point, nous avons, souvent 

un conflit de personnes, ou de quartiers. Faire passer son projet, peut contribuer à asseoir 

une certaine notoriété et donc une crédibilité, pour les ressortissants porteurs de projets. Il 

n’est pas faux de penser, que chaque ressortissant jauge son acceptation par son groupe, 

dans l’acceptation de ses propositions. C’est aussi, un parcours migratoire qui est jugé, 

d’une certaine façon. 

Cela interpelle, la légitimité des personnes habilitées à s’exprimer, dans les 

assemblées générales des réunions associatives, mais aussi et surtout, lors des congrès dans 

les villages d’origine. 

Si les associations de femmes, d’un point de vue financier, peuvent donner aux 

femmes, un pouvoir de décision, les hommes ont traditionnellement le pouvoir politique.  

D’ailleurs, il est intéressant de préciser que ces associations de femmes sont d’abord des 

sections des associations de ressortissants du village, et sont souvent dépendantes de 

celles-ci. Encore maintenant, il y’a très peu d’associations de femmes légalement 

reconnues dans la communauté migrante diola. Certaines de leurs décisions doivent être 

validées par l’association des ressortissants. Cela laisse entrevoir, une confrontation de 

personnes, et de leaders potentiels, entre les hommes qui sont les vrais dirigeants 

associatifs. Ces personnes n’occupent pas forcément le poste de président dans les 

associations de villages, mais sont assez visibles, dans le cadre de la coopération. Il en 

résulte, une certaine compétition, qui ne peut que renforcer des rivalités villageoises déjà 

présentes. Il faut néanmoins souligner l’importance des titres et fonctions dans une 

association. Les renouvellements de bureaux sont très rares dans les associations de 

ressortissants. Si bien que le président le restait souvent à vie. Il est courant d’ailleurs que 



353 

 

 

le président d’une association se voie coller le surnom « prési » en dehors du cadre 

associatif. Etre président est de ce fait, un aboutissement et une grande réussite. Il serait 

intéressant de s’attarder sur l’ossature des bureaux associatifs. Le président est au sommet, 

et il est le premier interlocuteur, celui qui représente l’association, auprès des autorités 

locales et des pouvoirs publics, un pouvoir plus important au prési. C’est aussi un des 

aspects du monde associatif, qui peut se révéler être un vecteur de rapprochement social. Il 

permet de rassembler et de mettre autour d’une même table des gens issus d’horizons 

divers. 

 

S’il s’agit de parler des profils des acteurs du partenariat, ils sont d’abord des 

hommes, les femmes étant très peu mises en avant. Elles sont souvent là pour l’animation 

culturelle. C’est la carte de séduction des associations. Mais elles sont très peu citées pour 

leur apport à l’obtention d’un partenariat. 

Il y’a aussi les ambitions personnelles, qu’on ne peut ignorer dans ce cas de figure. 

Elles sont niées. Est-il possible de s’impliquer totalement sans aucune ambition 

personnelle ? Cela nous ramène dans les motivations personnelles, d’engagement 

associatif. Cette question est éludée, par les migrants diolas. Une réponse commune est 

donnée, c’est l’intérêt de tous. Cet intérêt intègre cependant, une attente d’une 

reconnaissance de l’individu, par ses pairs. Quel que soit la réussite du parcours migratoire, 

les gens s’attendent à une reconnaissance de la communauté d’origine, par le parrainage 

par exemple. 

Il y’a d’abord, ceux qui sont confrontés à un échec, de leur projet migratoire, et qui 

cherchent à pallier cet échec, au travers de l’engagement associatif. Il y’a également, ceux 

qui ont réussi leur projet migratoire, et qui attendent des leurs, de reconnaître leurs mérites.  

Il y’a cependant une autre partie des migrants qui, par dépit ou pour toute autre raison, va 

manifester un désintérêt pour la reconnaissance des siens. 

Le système de parrainage peut également être vu comme une forme de nivellement, 

dans une société qui se veut égalitaire. Le choix du parrain ou de la marraine obéit à des 

logiques économiques et financières. Si les raisons avancées sont la reconnaissance du 

village ou de la communauté à la personne choisie, cette dernière est le plus souvent 

quelqu’un qui dispose d’une certaine aisance financière. Sur ce point, on peut penser à une 

décapitalisation pour justement assainir et niveler la société, et éviter l’émergence d’une 



354 

 

 

classe bourgeoise. La méthode est assez contradictoire, dans la mesure où elle célèbre une 

personne pour récupérer le surplus et mettre au même niveau tous ses membres. Les 

sommes et dons récupérés et redistribués le sont essentiellement au bénéfice du village ou 

du groupe, même si on peut compter des individualités qui vont en profiter. Cela nous 

renvoie aux transformations que le groupe a subi à la faveur des migrations et de la 

modernité. Nous assistons à une nouvelle forme de griotisme avec l’apparition de 

laudateurs et laudatrices, parallèlement aux neveux et nièces utérins, qui avaient 

traditionnellement ce rôle. 

On peut voir les coopérations décentralisées, comme une suite logique des accords 

entre états européens, français dans le cas qui nous concerne, et états africains, sénégalais 

précisément. Les accords politiques stipulent un certain nombre de points, 

qu’accompagnent les accords financiers.  Ces accords sont soutenus par des organismes et 

associations humanitaires, d’un côté et de l’autre par les associations de migrants. 

Cependant, l’état français reconnaît, dans sa politique l’aide au développement. Les 

structures actives dans le Co-développement, en dehors des organismes et associations, 

sont les pouvoirs locaux. Les communes sont très actives dans l’aide au développement. 

Ainsi, 1% de l’argent de l’eau est alloué aux projets, par exemple. D’un autre côté, des 

organismes, comme le PAISD (Programme d’appui aux initiatives de développement), sont 

soutenus par les états européens. La coopération française octroie une certaine somme, 

pour Co financer les projets des migrants, dans leurs lieux d’origine. Le Co développement 

est à l’image des relations internationales, entre pays européens et pays africains. Le 

décideur reste celui, qui dispose des capitaux, en l’occurrence l’Europe, qui tout en fermant 

ses frontières, applique des mesures d’accompagnement, c’est à dire les financements et les 

aides au développement. Les migrants semblent conscients de l’enjeu non-dit, de la 

politique du Co développement, à savoir, inciter le retour des migrants chez eux, et 

maintenir chez eux, ceux qui aspireront à une migration vers l’Europe. Développer des 

infrastructures dans les lieux d’origine des migrants, va ainsi au-delà de l’humanitaire. 

Cette prise de conscience des migrants est-elle perçue par les partenaires ? C’est là toute la 

question.  D’un point de vue politique, l’Europe s’est engagée dans la coopération, mais ce 

phénomène n’est pas un fait nouveau. Puisque on peut se rappeler, qu’aux premières 

heures, des indépendances africaines, il y’avait la coopération, notamment dans le 

domaine, de la santé et de l’éducation. Il s’agissait dans ces cas, de spécialistes de la santé 

ou de l’éducation, qui partait de l’Europe en qualité de formateurs ou de soutiens aux pays 

en voie de développement. Ce qui est encore le cas, mais d’une façon, légèrement 



355 

 

 

modifiée. Les populations locales, sont de plus en plus impliquées. Mais qui est décideur ? 

Il y’ a dans ce partenariat triangulaire, trois acteurs, qui sont les bailleurs, les migrants et 

les populations locales. Ce triangle, tient compte, cependant des politiques locales, et pour 

fonctionner, doit compter sur les migrants, qui servent de relais entre les locaux, et les 

bailleurs. Le véritable décideur est celui qui apporte ses capitaux. Cependant, ces capitaux, 

il ne peut les injecter, que dans le cadre d’une entente, d’accords préalables sur le principe 

du partenariat. L’enjeu majeur du Co-développement, c’est de défendre des projets plus 

importants, qui ne peuvent être soutenus, que dans le cadre d’une structure plus large, celle 

de la collectivité locale. 

 

Au niveau du PAISD, les associations de migrants diolas ne sont pas les plus 

engagées. Très peu de réalisations dans les régions de Ziguinchor, Sédhiou et Kolda, 

portées par les associations de migrants diolas sont relevées par cette structure. 

Il faudrait donc une meilleure compréhension de tous ces regroupements, qui, ont 

jusque-là œuvré de façon solitaire et individuelle pour le développement de leurs villages 

d’origine. 

L’histoire des migrants diolas est faite de relation directe à un village. Les grands 

ensembles ne font pas partie de leur héritage. Ils ont été formatés à une compétition entre 

villages, et non à se fédérer pour former des grands empires. Comment dans ce cas, penser 

à créer un empire, fut-ce un ensemble économique ? L’objectif, c’est d’arriver à fondre 

tous les intérêts et à développer une région. Le problème c’est que la région est un idéal. 

Le groupe ethnique diola reste une théorie, un groupe qui a du mal à transcender les 

différences zonales et à s’unifier. 

En outre, en parlant de la coopération bilatérale, les immigrés se retrouvent frustrés 

à l’arrivée. Le concept en soi, exclut de par son appellation « coopération bilatérale » une 

troisième entité. Or le partenariat en général, est le fait des migrants qui ont su vendre leur 

lieu d’origine à une structure ou une ville dans le cadre d’un protocole d’accord ou d’un 

jumelage. Il est très fréquent de voir se développer des liens entre résidents et partenaires, 

et une mise à l’écart des migrants. Ainsi de partenaires avec les structures existantes dans 

le pays d’accueil, se développe une rivalité que l’on peine à dénoncer. Le malaise des 

immigrés face à ces situations est perceptible. Il faut aussi questionner la maitrise des 

règles de coopération de la part des parties concernées. Les rapports ne sont pas forcément 



356 

 

 

équilibrés. Il y’a d’un côté les partenaires, ou coopérants, qui détiennent le pouvoir 

économique et donc, forcément le pouvoir de décision, de l’autre côté, ce sont les migrants, 

qui, même si ils sont naturalisés, restent parfois enfermés dans un piège communautaire, et 

s’affranchissent difficilement d’un complexe de soumission. Cela peut se comprendre par 

le parcours migratoire. Les premiers migrants sont souvent des ouvriers. Les rapports de 

classe vont s’inviter dans le Co-développement, à travers les relations entre le patronat, 

symbolisé ici par le coopérant, et l’ouvrier représenté par l’immigré. Même si, des lois et 

des protocoles sont signés pour encadrer le partenariat, celui-ci est d’abord régie par des 

humains, qui de surcroit s’inscrivent officiellement dans le bénévolat. Ce sont les 

concernés eux-mêmes qui écrivent et font la coopération bilatérale, par le canal des 

associations, tant du côté partenaire, que du côté immigrés. Il y’a de ce fait, des lois qui 

peuvent se révéler être un frein, à l’action du partenariat. Nous avons, pour exemple, le 

Sénégal qui avait instauré un visa d’entrée biométrique sur son territoire en 2013. On 

pouvait saluer une volonté de la part du Sénégal, d’appliquer les mêmes règles qui lui sont 

appliquées par les autres pays. Cette loi a été fortement décriée, par les ressortissants 

sénégalais eux-mêmes, mais également par les membres des associations humanitaires qui 

interviennent au Sénégal. Ces derniers trouvaient exagéré de devoir payer un visa pour 

apporter une aide aux localités du pays. Cette loi a été abrogée finalement.  

Dans le cadre de ces relations assez déséquilibrées, il est difficilement possible, aux 

associations d’immigrés, et en conséquence aux immigrés, membres de ces associations, de 

pouvoir s’affirmer et de décider. Ils sont surtout des exécutants ou des facilitateurs, qui 

sont consultés pour avis parfois. Ce qui explique, qu’au fil du temps, ils finissent par 

perdre de l’importance dans ce partenariat triangulaire. 

Lors des rencontres entre les trois parties, à savoir le partenaire, le village ou la 

commune et les immigrés, ces derniers s’estiment souvent oubliés et négligés. Nous 

retrouvons là encore une position que nous pouvons qualifier, d’ambiguë de l’immigré. 

Finalement, nous pouvons convenir que le pouvoir moderne chez les diolas est 

déterminé par le pouvoir d’achat. Il est économique à l’instar de ce qui se passe dans le 

monde. La migration a des objectifs économiques dans un premier temps. Il est donc 

normal qu’il y ait un retour pour le village. Il faut investir la terre autrement. Et c’est ce 

que le migrant élu fait, en devenant parrain et en faisant preuve de générosité pour son 

terroir. En le faisant, il détient un pouvoir social et politique. Il a le crédit et peut impacter 

sur le cours des événements dans son village. Nous en revenons toujours, à la 



357 

 

 

problématique centrale du migrant : exister auprès des leurs, ne pas être oublié. D’un autre 

côté, le village garde son pouvoir de contrôle sur ses ressortissants. Il a une mainmise sur 

eux. Il reste le faiseur de roi. Il a le pouvoir de déchoir dans un monde moderne régi par 

des lois administratives. C’est ce qui peut justifier que dans les associations de migrants 

diolas, les questions de leadership restent un problème crucial. L’enjeu ne se trouve pas en 

contexte migratoire, mais trouve ses sources dans le village d’origine des membres de 

l’association. Cela peut justifier le nombrilisme qu’on peut remarquer dans les grandes 

associations à objectif fédératif. Le Village restera au centre de l’individu diola. Il sera au 

début et à la fin de son parcours migratoire. Il ne peut se réaliser qu’à travers son village 

d’origine, la terre des ancêtres. 

Cela peut se comprendre pour une population profondément ancrée dans la terre des 

ancêtres, qui ne saurait exister autrement, sans cette corde « kanew » qui le rattache aux 

ancêtres. Les transformations sociétales et l’évolution des règles ne font que renforcer cet 

ancrage de l’individu à sa terre, sinon le besoin de reconnaissance des siens. 

 

Cependant, dans une société initiatique comme celle des diolas, le Bukut demeure 

un déterminant incontournable pour l’accession à une place de décision dans le village. Ce 

qui exclut de facto, les femmes du vrai pouvoir traditionnel. 

 

En conclusion, nous concevons que le pouvoir chez les diolas obéit à une logique 

d’urbanisation et d’économie. Il est certes horizontal, mais la verticalité s’introduit de plus 

en plus avec les nouvelles formes d’échanges économiques et financières. A l’ère moderne, 

on constate un conflit entre conception du pouvoir traditionnel et conception du pouvoir 

moderne. Les migrants diolas sont pour ainsi dire écartelés entre leurs localités d’origine et 

leurs terres d’adoption. Tout le propos pour eux est de réussir à concilier les deux. 

Il y’a une visibilité que les associations offrent et les membres de ces 

regroupements en sont conscients. D’autre part, il y’a une évolution du monde associatif, 

qui se repense et se réinvente sans cesse. Les associations villageoises continuent d’exister 

et se renforcent avec des migrants et leurs descendants qui ont encore plus besoin de 

consolider le lien avec le village. On peut même dire, que les ressortissants des villages 

recréent un lien qui s’effrite avec la distance. 



358 

 

 

 Mais, à côté de ces associations traditionnelles, on voit l’émergence des 

associations qui se veulent filiales. Elles sont une quête de réponses aux questions sur 

l’origine et sur les repères des immigrés. C’est aussi le cas des uniformes vestimentaires 

qui manifestent une volonté d’unifier des populations autour d’un thème ou d’une 

cérémonie.  

Les associations, de façon générale, deviennent un enjeu de pouvoir, en ce sens 

qu’elles offrent des opportunités, à ceux qui en ont le contrôle, d’atteindre le pouvoir. Elles 

sont souvent le théâtre de conflits entre les membres, le creuset des passions, et souvent 

une porte d’entrée au monde politique. En effet, la transition entre mouvement associatif et 

militantisme politique est vite faite. C’est en ce sens qu’elles intéressent beaucoup les 

politiques de tout bord. Ce n’est pas un hasard, si au Sénégal, à côté des partis politiques 

traditionnels, nous avons la société civile, qui est présentée comme un gendarme des 

politiques. Cette société civile est encore plus puissante quand elle a le cachet de la 

diaspora. C’est le cas des associations des migrants. D’où les stratégies et combats pour 

avoir le contrôle de ces associations, notamment, à l’approche des enjeux électorales dans 

le pays d’origine. La question est justement, quelles limites il faut fixer aux associations ? 

Quelle est leur véritable pouvoir d’influence sur le fonctionnement et la gestion des 

villages, communes, voire, pays où elles interviennent ? 

  



359 

 

 

Conclusion 

 

Les migrations, sont au cœur des débats internationaux actuels. Elles sont le 

phénomène du 21ème siècle. Beaucoup de questions sont posées à ce qui est abordée 

comme un problème. Quelles solutions faut-il apporter à ce phénomène ? Nous pensons, 

qu’il faut d’abord poser le débat et questionner les règles de départ. Ce qui est loin d’être 

simple. 

 

Notre constat est que l’immigration est prise dans une grande homogénéité qui nie 

la grande diversité du monde des migrants. A notre sens, cette grande diversité gagnerait à 

être analysée, comprise pour mieux définir et cerner les politiques migratoires. C’est ce 

que nous avons voulu faire dans cette étude sur les migrations diolas. 

 

L’histoire des migrations, comme l’ont soutenu les premiers spécialistes des 

questions migratoires, comporte deux aspects qui vont nous permettre d’écrire cette grande 

histoire des migrations du monde : l’émigration et l’immigration. 

 

Or, nous le voyons, les analyses et les débats sur les migrations se résument surtout 

à l’immigration. Faut-il ignorer la part la plus importante, qui est la partie émigration ? 

C’est cette partie qui, à notre sens permet de mieux cerner les phénomènes migratoires. 

 

Nous avons choisi d’interroger les migrations diolas, notamment les rapports au 

pays d’origine et les enjeux de pouvoirs. 

Et au terme de nos recherches, nous en arrivons à la conclusion, qu’il y’a une base 

commune aux migrations, c’est la détermination de trouver un ailleurs meilleur que chez 

soi, ou plus clairement trouver quelque chose que l’on n’a pas chez soi. C’est la première 

explication que nous avons et que l’on retrouve dans presque tous les projets migratoires. 

 



360 

 

 

Il y a par ailleurs, une autre vision, qui est largement véhiculée, mais qui est 

discutable, c’est la fuite des migrants : fuite d’une misère sociale ou économique, fuite 

politique, fuite familiale. Toute migration n’est pas forcément une fuite. Chercher un 

ailleurs meilleur, ne signifie pas fuir sa terre. Cette perception est néanmoins intégrée par 

les migrants eux-mêmes. C’est ce qui justifie ce besoin viscéral de se racheter d’avoir fui, 

de justifier le départ et de fait important, exister en détenant un pouvoir de décision sur les 

fonctionnements dans leurs lieux d’origine. En ce qui concerne les migrants diolas, ce 

besoin de justifier ce départ s’exprime totalement dans les regroupements comme les 

associations qui sont le cordon ombilical qui rattachent les migrants à leurs lieux d’origine, 

chez les diolas, le village. 

Nous avons usé de l’expression « Enjeux de pouvoir », parce que nous soutenons 

l’hypothèse que dans un monde moderne, fut-il diola, il est impossible d’ignorer les jeux 

de pouvoirs, les stratégies que les individus mettent en place pour s’imposer dans leurs 

lieux de résidence et dans leurs lieux d’origine. Nous ne partageons pas les théories selon 

lesquelles, les sociétés diolas sont anarchistes. Nous avons tout au long de cette étude tenté 

de démontrer la complexité de ces groupes. Il n’y a pas un seul modèle de pouvoir, 

pyramidal en l’occurrence. Il y en a plusieurs types, notamment le modèle diola. Et ce 

modèle, avec les évolutions économiques, avec les migrations et leurs conséquences va se 

transformer. Les associations seront l’endroit témoin de ces transformations qui affectent 

les immigrés, les locaux et les partenaires engagés dans la coopération bilatérale. On 

devrait plutôt parler de coopération trilatérale, puisqu’il y’a trois entités qui sont 

concernées par ces nouvelles formes d’échange. 

 

Les complexités des migrations diolas trouvent déjà leur origine dans leurs 

caractéristiques. L’individu diola, dans son enchâssement à sa société, peine à s’émanciper 

pour pouvoir affirmer son identité individuelle. Il reste un élément, certes déterminant, 

mais juste un élément interchangeable d’une chaine bien structurée. 

 

Les questions identitaires restent encore inexplorées. Elles sont pourtant la clé 

d’une meilleure compréhension et donc une meilleure gestion des mouvements humains. 

La base est bien entendu économique, mais c’est la société qui détermine l’économie et qui 

la gère. 



361 

 

 

 

Il importe, à notre sens de questionner l’histoire des populations et plus les identités 

qui gagneraient à être interroger. La fameuse question « aw bey ?» que les diolas posent à 

leur interlocuteur pour le situer, résume ce besoin que tout individu, diola ou non, a de 

comprendre et de découvrir son vis-à-vis, l’autre, l’étranger, bref le Migrant. 

Nous avons choisi de suivre les associations, qui sont les répliques des villages 

d’origine des migrants. Nous pouvons qualifier de « village déplacé », dans le sens où les 

migrants diolas ont essayé de transposer leurs valeurs et leurs cultures dans ces terreaux 

que constituent les associations. C’est le lien ombilical qui les rattache encore à cette terre 

des ancêtres dont ils ne se sont pas affranchis. Les associations peuvent même être vues 

comme un refuge pour le migrant dans son hésitation identitaire. C’est la vitrine des jeux et 

stratégies de pouvoir que l’immigration a introduit, dans ces groupes. 

 

En somme, notre étude s’est focalisée sur les populations diolas, sur leurs 

migrations et sur les nouveaux enjeux de pouvoirs que les migrations et les nouvelles 

économies ont introduits dans le fonctionnement de ce groupe. 

 

La fidélité et l'allégeance au village, fait penser à un certain repli identitaire. 

Finalement, au-delà de la problématique du pouvoir, la question fondamentale des 

migrants diolas est comment être de son village, et surtout ne pas disparaitre de la mémoire 

des siens, en France ? Cette question nécessite une reconnaissance des associations de 

migrants, dans le village d’origine. Cette reconnaissance, entraine ipso facto, la 

reconnaissance, des membres, et ressortissants de ce village, en France. Or cette 

reconnaissance se fait souvent au détriment du bien être des individus membres de 

l’association en contexte migratoire. Il y’a donc une contradiction entre le besoin de 

reconnaissance individuelle qui est légitime et le pacte de loyauté tacite envers le lieu 

d’origine qui nécessitent un oubli de soi et un effacement de la personne. 

Le développement d’un village impose des sacrifices et, souvent, l'objectif 

d'entraide et solidarité envers les membres des associations de villages, en France est trahi. 

Tous ces facteurs font des associations diolas, un collectif d'individus, sans un lien social 

suffisamment fédérateur, pour donner une force impulsive à une structure plus large, 



362 

 

 

comme ADECORS, SOFORAL, ou encore FACE, qui lui permettra de penser 

développement des communes ou du département et entraide sociale, qui concerne les 

individus. 

Ce fonctionnement fait penser à une sorte de libéralisme assez sauvage, où rien 

n'est négligé pour faire briller le nom des villages au détriment, des devenirs et réussites 

individuels.  Cette quasi-dévotion pour les villages, favorise plutôt, des rivalités inter-

villageoises et individuelles. Les réticences des populations, à être diluées, dans une même 

entité plus large, sont assez communes, à toute population confrontée à cette 

problématique. Il est certes de l’intérêt des migrants diolas de se fondre dans un groupe 

homogène, mais ce n’est pas sans penser, à une certaine négation des histoires de chaque 

village. Les villages se sont construits assez longtemps, pour former un noyau dur. Il est 

concevable, qu’il soit difficile pour les ressortissants de s’aliéner pour n’être qu’un. Il 

s’agit, ici plus d’un instinct de survie, qui est entretenu par des valeurs transmises aux 

ayants droit. 

Le bukut, contribue certainement, à préserver les acquis de chaque village. Mais 

étant une femme, nous ne disposons pas d’assez d’éléments pour étayer cette théorie. À 

l’image des états, ou des régions, l’objectif de chaque village et de chaque individu, n’est-il 

pas finalement d’exister, au-delà de toute autre considération. À partir de là, la question 

angoissante, qui se pose aux ressortissants villageois, c’est la survie de l’individu. Car 

qu’est ce qui fait l’individu, si ce n’est un ensemble de valeurs, une histoire, une terre, 

voire un territoire qu’il a acquis de ses ascendants. Cette angoisse, est bien exprimée par 

les jeunes descendants d’immigrés, quand ils s’interrogent sur leur identité diola. « Le 

diola va disparaître ». Derrière cette assertion, on peut entendre « je vais disparaître en 

tant qu’individu » 

La construction identitaire dans cette étude, révèle, un processus très complexe, qui 

implique, village d’origine, et pays d’accueil. Cette construction diffère selon, les groupes 

concernés et selon les individus également. 

 

Au terme de nos recherches, nous en arrivons à la conclusion, que, les enjeux de 

pouvoirs modernes sont définis et déterminés par l’immigration. La quête migratoire du 

diola va l’amener à toujours chercher l’approbation du Village, à travers son 

investissement associatif, son implication dans les projets de développement, son besoin 



363 

 

 

d’être reconnu. Mais, on ne peut nier, que le pouvoir chez les diolas, c’est finalement, le 

Village, qui détient le vrai pouvoir. 

ANNEXES 

 

 

 

 

 

 

Figure 10 Carte Administrative Senegal 

 

 

 

 

 



364 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 11 Image d’Ebaraay 

 



365 

 

 

 

 

Figure 12 Image Kajendu 

 

 

 



366 

 

 

Figure 13 Image de kumpo en Casamance 

 

 

Figure 14 image Kumpo en Europe (Frankfurt, 2016) 

 



367 

 

 

 

 

 

 

Figure 15 Animation culturelle des AFBF en juin 2013 fête de la ville de Gentilly 

 

 

 

 

Figure 16 Stand de l’association AFBF juin 2014 Gentilly 

 

 

 

 



368 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 17 Image Participation des femmes de Baïla le 21 juin 2016 à Gentilly 

 



369 

 

 

 

Figure 18 image Añalena dans ses œuvres à Gentilly 

 

Figure 19 Image avec ambassadeur du Sénégal en France JFD 26 avril 2016 

 



370 

 

 

 

 

Figure 20 Image Accueil de la maire de Gentilly 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



371 

 

 

 

 

 

Tableau récapitulatif des migrations et associations diolas 

ANNEES 

1
9
5
0

 ?
 

1
9
6
0

-1
9

7
0
 

1
9
6
7

/1
9
7
2
 

1
9
7
4
 

1
9
8
0
 

1
9
8
0

/1
9
9
0
 

1
9
8
4
 

1
9
8
8

 ?
 

2
0
0
1
 

2
0
0
3
 

2
0
0
8
 

2
0
1
0

-2
0

1
5
 

2
0
1
1

-2
0

1
7
 

VAGUES 

MIGRATOIRES 

M
IG

R
A

T
IO

N
S

 

M
IL

IT
A

IR
E

S
 

- V
ag

u
e 

T
ra

v
ai

ll
eu

rs
 

M
ig

ra
ti

o
n

s 

fa
m

il
ia

le
s 

 
d

es
 

F
em

m
es

 

 E
tu

d
ia

n
ts

 

-  M
ig

ra
ti

o
n

 f
am

il
ia

le
 

d
es

 h
o

m
m

es
 

  

J
a
m

o
ra

a
 F

il
a

f 
d

io
la

s 

J
o

u
r
n

e
e 

d
e
s 

fe
m

m
e
s 

D
io

la
s 

ASSOCIATIONS 

 U
F

K
 

A
m

ic
al

e 

- K
am

an
d
io

r 
- 

A
sc

o
rz

i 

- A
ss

o
ci

at
io

n
s 

V
il

la
g
eo

is
e 

S
o

fo
ra

l 

co
o

p
er

at
io

n
 

d
éc

en
tr

al
is

ée
 

A
ss

o
ci

at
io

n
s 

fé
m

in
in

es
 

A
ss

o
ci

at
io

n
s 

C
o

m
m

u
n

al
es

 

EVENEMENTS 

ET ACTIONS 

  S
o

ir
ee

s 

ré
cr

éa
ti

v
es

 

- S
o

ir
ee

s,
 C

o
n
ce

rt
s 

et
 t

o
u

rn
o
is

 f
o
o
t 

 S
o

ir
ee

s 

S
o

ir
ee

s 

D
eb

u
t 

P
ro

je
t 

T
o
n

ti
n
es

 

P
ro

je
ts

, 
so

ir
ee

s 
et

 

T
o
u

rn
o

is
 

 

Figure 21 Tableau recapitulatif des migrations Diolas 

 

  



372 

 

 

Les six jours de la semaine diola foñi : 

 

Fuganjol,  

Fusilaay, 

Fukojine,  

Funakak  

Fucanambur 

 

 

 

 

  



373 

 

 

BIBLIOGRAPHIE 

 

Annales sénégalaises de 1854 à 1885 : suivi des traités passés avec les indigènes, 

Paris Maisonneuve Frère et CH. Leclerc, 1885. 

ANSART, Pierre, Les sociologies contemporaines, troisième édition revue et 

augmentée, ed du Seuil, 1990 

Agence Régionale de développement de Ziguinchor, décembre 2008, Plan annuel 

d’investissement 2009 de la Communauté rurale de Suelle 

BAUM, Robert, Shrines of the slave-trade. Diola religion and society in pre-

colonial Senegambia.Oxford, Oxford University Press, 1999. 

BEAUD Stéphane, WEBER Florence, Guide de l'entretien de terrain, La 

découverte, « Repères », 2003 

BECK, Ulrich, Pouvoir et contre-pouvoir : à l’heure de la mondialisation, 2002 

BENGUIGUI, Yamina, 1997, Mémoires d’immigrés : l’héritage maghrébin, Paris : 

Albin Michel 

BLANCHARD, Pascal et BANCEL Nicolas, De l’indigène à l’immigré, Parsi, 

Gallimard, 1998 

BLANCHET Alain, GOTMAN Anne, 2007, L’enquête et ses méthodes, 

L’entretien, Armand Colin, 126 p 

BONIN Hubert, CFAO (Compagnie française de l'Afrique occidentale) : cent ans 

de compétition, Paris, Economica, 1987, 560 p. 

BOSC Pierre-Marie, À la croisée des pouvoirs : Une organisation paysanne face à 

la gestion des ressources, Basse Casamance, Sénégal, CIRAD, 2005 (ISBN 2876146010) 

BOURDIEU Pierre, La domination masculine, éditions du seuil, collection Points, 

1998, 182 p 

BOURDIEU, Pierre, « Les rites comme acte d’institution », in, Actes de la 

recherche en sciences sociales, année 1982, vol. 43, N° 43, pp. 58 -63, 

https://fr.wikipedia.org/wiki/CIRAD
https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2876146010


374 

 

 

BROSSELARD-FAIDHERBE, Henri (1855-1893). La Guinée portugaise et 

les possessions françaises voisines : conférence faite le 2 avril 

1889, à la Société de géographie de Lille / par le capitaine H. 

Brosselard,.... 1889. 

COLY Jean Martin, L’ethnie, une histoire complexe 

COLY Jean Martin, 2004, Trajectoire et réseaux communautaires des femmes 

diolas à Bordeaux, Intura 

CORMIER Marie-Christine, 1984, Les jeunes diolas face à l’exode rurale, Cahier 

ORSTOM, série Sciences Humaines, vol. XXI, nos 2-3, 1955: 267-275. 

DARBON Dominique, L’administration et le paysan en Casamance : essai 

d’anthropologie administrative, Pedone, 1988, 222 p. (Thèse publiée) (ISBN 2233001850) 

DAUM Christophe, 2005, « Les immigrés et le co-développement » Ceras – revue 

Projet n°288 

DAUM, Christophe, 1998, Les associations de maliens en France : Migrations, 

développement et citoyenneté, Karthala 

DIA Hamidou, Comment les migrations internationales reconfigurent les relations 

entre conjoints et les identités conjugales au sein de couples sénégalais, Genre et famille en 

Afrique Volume 43, numéro 2, automne 2014, Association des démographes du Québec 

 

DIEDHIOU Lamine, Riz, symboles et développement chez les Diola de Basse 

Casamance, PU Laval, 2005 (ISBN 2763781802) 

DIOP Abdoulaye Bara, La société wolof, tradition et changement, Paris, Karthala, 

1981,359p 

DIOP Cheikh Anta, L’Afrique Noire traditionnelle, Présence africaine, Paris, 1960. 

DJENEDJI Abdallah, Implantation et expansion des ordres Qadiriyya et 

Tidjanniyya en Casamance, Dakar, Université de Dakar, 1983, 107 p. (Mémoire de 

maîtrise) 

DUBY Georges, 1945, Recherches récentes sur l’ancienne communauté rurale en 

Bourgogne, Les études rhodaniennes, volume 20, N° 20-3, pp. 193-195 

https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2233001850
https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2763781802


375 

 

 

DURKHEIM, Emile, Le Suicide 

DUMONT Louis, homo hierarchicus. Essai sur le système des castes, Paris, 

Gallimard, 1966,445p. 

FAVRET – SAADA Jeanne, Les Mots, la mort, les sorts : la sorcellerie dans le 

bocage, Gallimard, 1977 

FELDMAN Nehara, L'ethnicisation des rapports de genre: les fonctions 

ambivalentes des femmes dans une association d'immigrés maliens Migrations Société: 

Femme dans la migration, vol. 17,99-100, 2005.-p. 107-118 

FOUCHER Vincent, Les relations hommes-femmes et la formation de l’identité 

casamançaise 

FREEDMAN Jane, TARR Carrie, 2000, Women, Immigration and Identities in 

France, Berg Editorial offices 

FRIEDBERG Erhard, Le pouvoir et la règle, Éditions du Seuil... 

GODELIER Maurice,  Sociétés à big men, sociétés à grands hommes : 
figures du pouvoir en Nouvelle-Guinée, Journal de la Société des Océanistes, Année 1990, 91 

pp. 75-94  

 

GIRARD Jean, Associations traditionnelles en Casamance et monde moderne, 

Dakar, Université de Dakar, 1964, 146 p. (Diplôme d’Études Supérieures) 

GIRARD Jean, Genèse du pouvoir charismatique en Basse-Casamance sénégal, 

Dakar, IFAN, 1969, 364 p. 

GUILLO Bertrand de Suduirant, Kassoumaye : Une case en Casamance, 

Confluences, 2005 (ISBN 2914240643) 

GUILLAUMIN Colette, 1992, Sexe, Race et Pratique du pouvoir : l’idée de Nature, 

Côté-femmes 

Institut Panos Paris, 2001, Des voix de l’immigration pour un développement 

pluriel, Karthala 

http://horizon.documentation.ird.fr/exl 

doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf 

https://www.persee.fr/collection/jso
https://www.persee.fr/issue/jso_0300-953x_1990_num_91_2?sectionId=jso_0300-953x_1990_num_91_2_2879
https://fr.wikipedia.org/wiki/IFAN
https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2914240643
http://horizon.documentation.ird.fr/exl%20doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
http://horizon.documentation.ird.fr/exl%20doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf


376 

 

 

HOUSEMAN & SEVERI, Michael et Carlo, Naven ou le donner à voir. Essai 

d’interprétation de l’action rituelle, Paris, CNRS Editions Editions de la Maison des 

Sciences de l’Homme, 2eédition, 2009. 

JOURNET – DIALLO Odile, Les Créances de la Terre : chroniques du pays Jamaat 

(Joola de Guinée Bissau) Brepols, Collection de l’École Pratique des Hautes Études, 

volume 134 

LACROIX Thomas, « Deux décennies de transnationalisme associatif : continuités 

et changement », in Revue Hommes et Migrations, Revue française de référence sur les 

dynamiques migratoires, 1303/2013, Diasporas Marocaines 

 

La gazelle de Kassoumaï, décembre 2006, N° 6 

LAMBAL Raphael « La rencontre de Malraux et de la reine Sebeth », Revue 

d'histoire littéraire de la France 2005/4 (Vol. 105), p. 1009-1019. 

LAMBERT Michael C., Longing for exile: Migration and the making of a 

translocal community in Senegal, West Africa 

LAMBERT Michael C., 2003, Réflexions sur le multilocalisme et les migrations au 

sud du Sénégal et ailleurs, N°3 Migrations et Sénégal 

Langue(s) et immigration(s) : société, école, travail, 2009, sous la direction de 

James Archibald et Stéphanie Galligani, L’Harmattan 

LAVILLE Jean Louis, 2010, Politique de l’association, Seuil 

LAVILLE Jean-Louis et SAINSAULIEU Renaud, Sociologie de l'association, 1997 

Des organisations à l'épreuve du changement social, Paris, Desclée de Brouwer, 

Constitution belge, Ministère de la Justice, 2002. 

Les archives des procès-verbaux des réunions de la Jeunesse Cordiale de Baïla en 

France, depuis 2003. 

Les archives des procès-verbaux de l’association ADECORS depuis 2009 

Les archives des procès-verbaux des assemblées générales des associations UDBF, 

Keloumak 

Les archives du club Atome de Baïla, de 1970 à 1972 



377 

 

 

Les femmes de l’immigration au quotidien, 1997, sous la direction de Nadia 

Bentchicou, l’Harmattan 

LAURIN-FRENETTE Nicole, 1978, Classes sociales et pouvoir : les théories 

fonctionnalistes, Presses Université du Québec, 360 p. 

LINARES Olga F., “Going to the city... and coming back? Turnaround migration 

among the Jola of Senegal”, Africa: Journal of the International African Institute, Vol. 73, 

N° 1 (2003), pp. 113 -132 

LINARES de sapir, Olga « Shell middens of lower Casamance and problems of 

Diola protohistory », West African Journal of Archaeology (Oxford University Press), 

Ibadan, 1971, vol. I, p. 23-54 

LINARES Olga F., Prayer, Power, and Production: The Jola of Casamance, 

Senegal, Cambridge University Press, 280 p. 1992 

MANGA Jean Baptiste Valter, Chanter les ancêtres pour enraciner les vivants chez 

les Jóola de Casamance (Sénégal) 

MANGA Jean Baptiste Valter, Une monarchie dans un état postcolonial. 

Anthropologie de la royauté à Oussouye (Sénégal) thèse soutenue le 05 février 2015. 

MARCHESIN Philippe, 2001, Les nouvelles menaces : les relations Nord-Sud des 

années 1980 à nos jours, Karthala 

MARUT Jean Claude La question de Casamance (Sénégal). Une analyse 

géopolitique, thèse de doctorat, Paris, Université de Paris 8, 1999 

MATHIEU Nicole-Claude, ed. - L'arraisonnement des femmes. Essais en 

anthropologie des sexes 

MC DOWELL Linda, Gender, Identity and Place, 1999, University of Minnesota 

Press 

MEGUELLE Philippe, Les difficultés d’implantation de la chefferie coloniale dans 

les pays diola de Basse Casamance, 1890-1923, Université de Dakar, 2001, 89 p. 

(Mémoire de DEA) 

MINCES Juliette, 2004, La génération suivante : les enfants de l’immigration, 

Éditions de l’Aube 



378 

 

 

NDOYE Ndeye Coura, 1999, Place et rôle des femmes dans les stratégies de 

reproduction sociale familiale en milieu rural de Basse Casamance, Sénégal 

NOIRIEL Gérard, 1988, Le creuset français, Seuil 

NOIRIEL Gérard, 2002, Atlas de l’immigration en France, Ed Autrement 

PALMIERI Paolo, Retour dans un village diola de Casamance, L’Harmattan, 1995, 

488 p. (ISBN 2-7384-3616-1) 

PARE Ibrahima, Évolution économique de la Casamance (1880-1930), Dakar, 

Université de Dakar, 1981, 130 p. (Mémoire de maîtrise) 

PELISSIER (P.), 1966. Les paysans du Sénégal. Les civilisations agraires du Cayor 

à la Casamance. Fabrégue, Saint-Yrieix-la-Perche. 

PETIT Agathe, Des funérailles de l'entre-deux Rituels funéraires des migrants 

Manjak en France Archives de sciences sociales des religions, 131-132, Edition de 

l’EHESS, 2005 

 

PHETERSON Gail, Le prisme de la prostitution, Paris, L’harmattan, Bibliothèque 

du féminisme, 2001, 211 p 

POIRET Christian, 1997, Familles africaines en France: ethnicisation, ségrégation 

et communalisation, l'harmattan Paris: CIEMI 

POUTIGNAT Philippe, STREIFF-FENART Jocelyne, 2005, Théories de l’ethnicité 

suivi de Fredrik Barth, Les groupes ethniques et leurs frontières, PUF, Paris, 270 p 

QUIMINAL Catherine; TIMERA Mahamet 1974-2002 Les mutations de 

l'immigration ouest africaine; In: Hommes et migrations, vol.1239, 2002. - p. 19-32 

QUIMINAL Catherine. Emigrés, immigrés : de l'associatif au politique, Tumultes: 

Citoyennetés cosmopolitiques, vol. 24, 2005. - p. 91- 110 

QUIMINAL Catherine, 1991, gens d’ici, gens d’ailleurs, Christian Bourgeois 

éditeurs, 222p. 

REA Andréa ; TRIPIER Maryse, 2003, Sociologie de l’immigration, La 

découverte, 123p. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2-7384-3616-1


379 

 

 

ROBIN Nelly, « Le déracinement des populations en Casamance. Un défi pour 

l'État de droit », Revue européenne des migrations internationales, 2006, vol. 22, n° 1, p. 

153-181 

ROCHE Christian, 1976, Histoire de la Casamance : Conquête et résistance : 1850-

1920, Karthala, 408 p. (Thèse Université de Paris I, remaniée) (ISBN 2865371255) 

ROWLAND Robyn, 1952, Woman herself : a transdisciplinary perspective on 

women’s identity, 232 p. 

SABATIER Antoine , Le Sénégal : sa conquête, son organisation (1364-1925) 

 

SAGLIO Christian, Casamance, L’Harmattan, 2004, 176 p. (ISBN 2-85802-403-8) 

SAYAD Abdelmalek, 2006, L’immigration ou les paradoxes de l’altérité : 2. Les 

enfants illégitimes 

SAYAD Abdelmaleck, 1999, La double absence, des illusions aux souffrances de 

l'immigré. Préface de Pierre Bourdieu. Paris, Seuil, 448p. 

SNYDER Francis G., Capitalism and Legal Change: An African Transformation, 

Academic Press, New York, 1981, 334 p. (ISBN 0-12-654220-1) 

SNYDER Francis G. , « Land Law and Economic Change in Rural Senegal: Diola 

Pledge Transactions and Disputes », in Ian Hamnett (dir.), Social Anthropology and Law, 

(Association of Social Anthropologists Monograph 14, Academic Press, Londres, New 

York, San Francisco, 1977, p. 113-158 (ISBN 0-12-322350-4) 

TABET Paola, 1998, La grande arnaque. Sexualité des femmes et échange 

économico-sexuel, Paris, Bibliothèque du féminisme, 207p. 

TENDENG Antoine, Les sources de l’histoire de la Casamance aux archives du 

Sénégal (1816-1920), Dakar, Université de Dakar, 1974, 383 p. (Mémoire de maîtrise) 

  TEIXEIRA Maria, « Sorcellerie et contre-sorcellerie : un réajustement permanent 

au monde », Cahiers d’études africaines, 189-190 | 2008, Edition de l’EHESS. 

 

TIMERA Mahamet, 1996, Les Soninkés en France : D’une histoire à l’autre, 

Karthala 

https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2865371255
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2-85802-403-8
https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/0-12-654220-1
https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/0-12-322350-4


380 

 

 

VAN DEN BERGHEN Constant et MANGA Adrien, Une introduction à un 

voyage en Casamance : Enampor, un village de riziculteurs en Casamance, au Sénégal, 

L’Harmattan, 2000, 292 p. (ISBN 2738479618) 

WEBER Florence, le travail à côté : étude d'ethnographie ouvrière 

WEBER Max, 1971, Economie et société, 1 

WEBER Max, 2000, L’Éthique protestante et l’esprit du capitalisme, Flammarion 

London, Sage Publications Ltd 

YUVAL-DAVIS Nira, Gender and Nation, 1997, L 

URL: http://www.ceras-projet.com/index.php?id=1177 

http://www.cairn.info/revue-pensee-plurielle-2004-1-page-11.htm   

http://www.pepam.gouv.sn/index.php 

http://www.dictionnaire-juridique.com/definition/pouvoir.php 

http://horizon.documentation.ird.fr/exl-

doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/36875.pdf 

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/cea_0008-

0055_1962_num_2_8_3257 

http://horizon.documentation.ird.fr/exl-

doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf 

http://horizon.documentation.ird.fr/exl-

doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf 

https://www.cairn.info/revue-nouvelles-questions-feministes-2008-3-page-143.htm 

http://www.decentralisation.gouv.sn/?q=l%E2%80%99acte-iii-de-la-

decentralisation 

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/arss_03355322_1982_num

_43_1_28 

http://horizon.documentation.ird.fr/exl-

doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf 

http://www.persee.fr/doc/jso_0300-953x_1990_num_91_2_2879 

https://fr.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/2738479618
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/cea_0008-0055_1962_num_2_8_3257
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/cea_0008-0055_1962_num_2_8_3257
http://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
http://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
http://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
http://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
https://www.cairn.info/revue-nouvelles-questions-feministes-2008-3-page-143.htm
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/arss_03355322_1982_num_43_1_28
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/arss_03355322_1982_num_43_1_28
http://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
http://horizon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/pleins_textes_4/sci_hum/19368.pdf
http://www.persee.fr/doc/jso_0300-953x_1990_num_91_2_2879


381 

 

 

http://www.pepam.gouv.sn/PLHA/PLHA COUBALAN Final.pdf 

http://www.consulsen-paris.com/Journee-des-femmes-diolas-avec-le 

 

  

http://www.pepam.gouv.sn/PLHA/PLHA%20COUBALAN%20Final.pdf
http://www.consulsen-paris.com/Journee-des-femmes-diolas-avec-le


382 

 

 

RESUME ET MOTS CLES 

 

Cette thèse revient sur les migrations diolas et les évolutions identitaires qui accompagnent 

ces populations au contact d’autres groupes, et à la faveur des déplacements de personnes. 

L'immigration diola très peu étudiée, est abordée dans cette thèse, à travers les 

associations, informelles ou celles qui relèvent de la loi 1901, pour celles légitimées par 

l’autorité préfectorale en France. 

 Ces regroupements constituent un creuset par excellence, pour analyser les enjeux de 

pouvoirs chez des populations héritières d'une autre forme de pouvoir. Les liens envers le 

lieu d'origine questionnent au-delà des parcours migratoires, les histoires, les politiques et 

les identifications de ces immigrés et de leurs descendants.  

Les enjeux de pouvoir et les interactions entre les immigrés et leurs parents restés au pays 

seront donc analysées sous le prisme des migrations et des coopérations bilatérales. Le 

contexte politique et économique est un facteur très important dans cette étude.  

Mots clés : Migrations, enjeux de pouvoirs, Diolas, associations, identités. 

 

SUMMARY AND KEY WORDS 

This thesis deals with the diola migrations and the evolutions of their identities when they 

meet other groups by moving. 

The diola immigration, few studied, is considered in this thesis through the unformal 

associations or the legal associations ruled by the law of 1901 legitimated by French local 

authorities. These communities are the ideal place to analyze the challenges of power 

among people who have been ruled by other kinds of power. The links with the country of 

origin are questioned out of the migratory trajects and the stories, the policies and the 

identifications of these immigrants and their descents are also studied.  

The power challenges and the interactions between the immigrants and their relatives 

living in the country of origin will be analyzed through the migrations and the bilateral 

cooperations. The political and economic context is an important factor in this research. 

Key words: migrations, power challenges, Diola, associations, identities 


