UNIVERSITE
ON

ENS DE LYON

E[:¥

Numéro national de thése : 2017LYSENO077

THESE DE DOCTORAT EN CO-TUTELLE
DE L'UNIVERSITE DE LYON
opérée par I’Ecole Normale Supérieure de Lyon
Ecole Doctorale de Philosophie N° 487,

ET DE L’UNIVERSITA DEGLI STUDI DI NAPOLI “FEDERICO II” —
Dipartimento di giurisprudenza

Spécialité de doctorat : Philosophie
Discipline : Philosophie du droit

Soutenue publiquement le 13/11/2017, par
Giorgio BOTTINI

COSTUMI E CONSUETUDINE
IN MACHIAVELLI

Moeurs et coutume chez Machiavel

Devant le jury composé de :

DE BENEDICTIS, Angela Professeur des universités Alma Mater Studiorum -
Universita degli Studi di Bologna Examinatrice
DESCENDRE, Romain  Professeur des universités ENS de Lyon Directeur
FOURNEL, Jean-Louis Professeur des universités Paris-8 Examinateur
LABRIOLA, Giulia Maria Professeur des universités Universita degli Studi
di Napoli “Suor Orsola Benincasa” Co-tutrice

NAPOLLI, Paolo Directeur d’études EHESS Rapporteur

QUAGLIONI, Diego Professeur des universités Universita degli Studi
di Trento Examinateur

ROMEQO, Francesco Professeur des universités, Universita degli Studi

di Napoli “Federico II” Rapporteur
ZANCARINI, Jean-Claude Professeur des universités ENS de Lyon Examinateur






INTRODUZIONE






Questa ricerca prende le mosse dal seguente interrogativo: esiste una questione di “/egittimita”
del potere politico negli scritti di Niccoldo Machiavelli? Che parli di Repubbliche o di Principati,
che commenti gli esempi storici di Roma antica o le moderne esperienze della propria epoca,
si pone mai Machiavelli tale quesito o, al contrario, esso ¢ del tutto assente dalla sua sensibilita?
E, posto pure che il tema della “/egittimita” attraversi in una qualche misura le sue riflessioni,
¢ da considerarsi fenomeno importante e di rilievo o una pura preoccupazione accessoria? Una
risposta netta a questa domanda ¢ offerta da Gennaro Sasso in una pagina celeberrima del suo
saggio “Principato civile e tirannide”, nel quale I’autore analizza alcuni dei brani che saranno

oggetto principale di studio anche all’interno del presente lavoro:

“Machiavelli ignora la questione della legittimita; e, naturalmente, non ne parla. Non ne parla perché la
fonte autentica della legittimita ¢ da lui, sempre ed in ogni caso, immediatamente identificata nella
storia, ossia nella concreta prevalenza di una forma politica rispetto ad un’altra. La «legittimita» deriva
dalla vittoria. Non ¢ un concetto giuridico o morale, ¢ un concetto politico; ¢ proprio perché di entrare
nel mondo, e nel linguaggio, del diritto e della morale a lui non interessa, proprio per questo, con estrema

radicalita, Machiavelli evita addirittura di parlarne™”.

Diretta com’¢, la risposta di uno dei piu grandi studiosi ed interpreti di Machiavelli del secolo
passato e di quello presente non lascia adito a dubbi, rimuovendo alla radice la “legittimita”
stessa del quesito. Machiavelli non solo si riferisce “sempre, in ogni caso ed in maniera
immediata” alla storia in quanto politica ed alla politica in quanto potenza, ma soprattutto ignora
deliberatamente, proprio perché non gli interessa, tutto cio che possa inerire al “mondo” e, di
conseguenza, al “linguaggio” del diritto e della morale. Sarebbe, dunque, inutile ricercare nei
suoi testi una qualsivoglia fondazione giuridica o morale del potere politico poiché, per
Machiavelli, la “legittimita” di un ordine politico deriva esclusivamente dalla sua “vittoria” —
ovvero la “concreta prevalenza storica” — su altre forme della vita associata. Di conseguenza,
coerentemente con i propri presupposti € con i propri interessi, di tutto cio che pertiene al diritto

ed alla morale “evita addirittura di parlare”.

Come ogni giovane studioso di cose machiavelliane e rinascimentali, lessi per la prima volta
questo e gli altri imprescindibili testi di Gennaro Sasso ai tempi dei miei studi universitari.

Preparavo allora, presso 1’Universita di Pisa, una tesi di laurea magistrale in filosofia dedicata

! Gennaro Sasso, Principato civile e tirranide, in Machiavelli e gli antichi e altri saggi (II), Riccardo Ricciardi
Editore, Milano-Napoli, 1988, p. 357.



all’influenza della tradizione giuridica e teologica medievale sul pensiero politico di
Machiavelli e, non appena terminata la lettura del testo, pensai che forse sarebbe stato meglio
cambiare, finché ne avevo il tempo, piano e soggetto di lavoro. Benché le cose siano andate poi
diversamente ed abbia finito per incapponirmi a tal punto sul tema da farci una tesi di dottorato,
sin dalla prima lettura questo brano di Gennaro Sasso non ha piu smesso di rappresentare un
pungolo costante all’interno del mio percorso di studio e di ricerca. Certo, mi dicevo e mi dico
ancora, erroneo sarebbe identificare nella sensibilita politica di Machiavelli una preoccupazione
per la “legittimita” in quanto giustificazione del potere discesa dall’alto, tanto qualora questo
“alto” si associ con il vertice della validita giuridica propria della prima modernita, il Sacro

Romano Impero, quanto qualora si associ con il governo “buono” dei filosofi e dei teologi.

Eppure, mi dicevo e mi dico ancora, il trasporto, la tensione, a tratti la fibrillazione con cui
Machiavelli parla del “vivere libero e civile” e della sua difesa all’interno dei propri scritti, dalle
lettere di Cancelleria del quindicennio repubblicano (1498-1512) sino alle opere ufficiali della
piu tarda maturita (le Istorie Fiorentine, ad esempio), non mi pare permettano di liquidare il

problema della “/egittimita” di un ordine politico come pura prevalenza concreta della vittoria.

Mi sembra, anzi, che, conscio o non conscio che fosse della sua stessa incoerenza rispetto alla
propria “estrema radicalita”, Machiavelli non abbia mai cessato d’interrogarsi in merito alle
cause che fondano e garantiscono la “legittimita” degli ordini — specie quelli repubblicani e
specie, fra questi, quelli delle Repubbliche italiane perché, in fondo, alla salvezza delle
Repubbliche e, soprattutto, a quella della Repubblica di Firenze era destinato il cuore del suo
discorso. E, nell’interrogarsi sulle ragioni che fanno di un governo un governo legittimo, credo
che Machiavelli si sia posto molto piu di quanto non si sospetti all’ascolto del mondo giuridico
e del suo linguaggio. Una lingua, quella della giurisprudenza medievale, a sua volta tramandata
dal diritto romano, entro la quale la “/egittimita” non era concepita esclusivamente in termini
di sanzione discendente dal vertice della piramide istituzionale o piuttosto da un rarefatto regno
dei cieli, ma anche e soprattutto a partire dall’assenso conferito ad un ordine politico dal
“consenso popolare” il quale si esprimeva, tacitamente e fattualmente, attraverso i1 costumi ¢ le
consuetudini. La lingua elaborata dalla tradizione giuridica offriva, allora, a Machiavelli una
configurazione “effettuale” della questione della “legittimita” alla quale non penso dovesse
rivelarsi sordo 1’autore. Di parere diverso ¢, anche in questo caso, Gennaro Sasso il quale, nelle
righe che seguono il brano citato pocanzi, fa di un presunto “silenzio” mantenuto da Machiavelli

sul “concetto della legittimita” la dimostrazione stessa della sua assoluta indifferenza rispetto



a cio che aveva costituito “la cura e la passione di intere generazioni’. Disinteressato ed
indifferente nei confronti del discorso tenuto dalla tradizione giuridica € morale intorno alla
“legittimita”, Machiavelli si spinge tanto in 1a da sottrarre all’intera questione persino il diritto
stesso all’esistenza, mostrando, con ’assenza di confutazione, la presenza di un’assenza di
“realta”. La tradizionale preoccupazione della “legittimita” ha una “presa reale” cosi limitata

sull’autore che a questa egli non ha bisogno di opporre “nulla”, salvo la “luce dell ’evidenza’:

“Per la forza con la quale, implicitamente, esclude cio che non nomina, il silenzio che egli mantiene sul
concetto della «legittimita» ¢, in questo senso, piu eloquente di una confutazione. La confutazione
suppone, in qualche modo, la realta della cosa che confuta. Ma alla «cosa» ¢ alla relativa questione,
Machiavelli sembra non voler conferire alcuna realta; e percio non ne svolge la confutazione. In effetti,
nessun altro pensatore politico, antico o moderno, si mostra altrettanto indifferente a cio che, avendo
costituito la cura e la passione di intere generazioni di pensatori, non abbia su di lui alcuna presa reale.
A queste cure, a queste passioni, a questi diversi interessi, Machiavelli non oppone, per lo piu, nulla. Si
limita ad ignorarli; quasi che, interamente posseduto ¢ penetrato dalla luce esclusiva e violenta
dell’evidenza — della sua evidenza, a lui non riuscisse di scorgerne le ombre ¢ di lasciarsene, per questa

parte, trarre dal dubbio™.

Se si ¢ scelto di cominciare da un confronto con questa pagina di Gennaro Sasso ¢ perché qui
si trova esposta, nella piu alta e piu raffinata delle sue versioni, una posizione assai comune €
largamente maggioritaria nel panorama degli studi machiavelliani. Di ieri e di oggi. Una
posizione che, di Machiavelli, preferisce mettere in evidenza la discontinuita (la quale ¢, lo si
dira senza esitazioni, innegabile, forte e persino rivendicata) nei confronti delle “cure”, delle
“passioni” e dei “diversi interessi” che avevano animato le generazioni precedenti rispetto,
invece, alla continuita che pure caratterizza un aspetto non irrilevante del suo approccio, del
suo metodo, del suo pensiero. Formulata in termini cosi generali, la questione potrebbe apparire,

tuttavia, prettamente erudita, poco interessante e forse perfino mal posta.

Proviamo, allora, a sciogliere fin da subito I’equivoco. Quando si cerca di leggere i testi
machiavelliani in relazione alla tradizione che li aveva preceduti ed al contesto entro cui
andavano ad inserirsi, non si vuole rispondere al quesito, certo ozioso, destinato a stabilire se
Machiavelli sia da considerarsi come uno degli ultimi pensatori medievali o piuttosto come uno

dei primi pensatori moderni. Dato il posizionamento di “crinale” della sua vita, della sua cultura

2 Ibidem.



e della sua opera, Machiavelli ¢ senza dubbio I’uno e I’altro ed ¢, certamente, una banalita dirlo
e scriverlo. Leggere Machiavelli con la tradizione e nel contesto significa, allora, qualcosa
d’altro e qualcosa di piu. Si tratta cioe, per lo studioso che elegga a propria questa istanza e
questa metodologia di ricerca, di servirsi della tradizione e del contesto per comprendere cio
che altrimenti, in mancanza di tale riferimento, resterebbe oscuro, insondabile, incomprensibile
all’interno del testo machiavelliano. Punto di partenza e punto di arrivo di questo percorso di
analisi resta, dunque, I’esigenza di realizzare una maggiore ed una migliore comprensione della
parola dell’autore interrogando, a tal fine, 1 paradigmi di lungo periodo che impiegava per

pensare ¢ le esigenze di breve periodo che lo spingevano a scrivere.

In questa ricerca, non c’¢ e non ci deve essere spazio per lo sfoggio di conoscenze fine a sé
stesse, per la celebrazione della propria erudizione sotto pretesto di dimostrare la presunta
erudizione dell’autore, per la tentazione, sempre in agguato ad ogni angolo per 1’accademico,
di fare di Machiavelli a sua volta un accademico il quale, senza ombra di dubbio, non era. La
posta in gioco ¢, invece, rappresentata dal capire di quali strumenti concettuali I’autore si serva
per pensare il suo tempo e perché adotti proprio tali strumenti per rispondere alle necessita poste
dalla congiuntura storica e politica entro cui vive, agisce e scrive. Si tratta, cio¢, di mettere a
fuoco il modo particolare di produrre pensiero che connota lo stile e la sensibilita di Niccolo
Machiavelli ponendo, volta per volta, ai suoi testi questi due quesiti: da dove vengano le
categorie di cui I’autore si avvale per ragionare e perché (per chi e per cosa) stia scrivendo in

un determinato momento.

Costumi e consuetudine formano allora, in tal senso ed a tal fine, un eccellente banco di prova.
Se non se ne mette in luce, accanto all’accezione morale, anche il portato giuridico di cui erano
ancora interamente intrisi tra la fine del Quattrocento e 1’inizio del Cinquecento, si rischia di
non capire come e perché 1’autore 1i adoperi all’interno dei propri testi. Si rischia di tralasciare
gli obbiettivi e la posta in gioco di un simile impiego. Si rischia di non vedere. Persino uno dei
piu fini e dei piu rispettosi studiosi di Machiavelli, Jean-Jacques Marchand, puo, allora, correre
il rischio di passare accanto ai costumi senza sottolineare né valorizzare la connotazione tecnica
impressa dalla tradizione giuridica medievale a questo termine imprescindibile del lessico
politico moderno, in generale, e machiavelliano, nello specifico. Nota Jean-Jacques Marchand
in un testo destinato ad offrire una panoramica complessiva dell’utilizzo fatto da Machiavelli

*99 ¢

della triade di lemmi “ordini”, “leggi”, “costumi’ all’interno della propria opera matura:



“S’agissant d’un terme moins technique que les précedents [ordini et leggi], celui-ci est en général

accompagné d’un adjectif qui le connote positivement ou négativament du point de vue moral™”.

Che perfino uno specialista di calibro e d’onesta intellettuale rari, com’¢ il caso di Jean-Jacques
Marchand, consideri i costumi come “un termine meno tecnico’ rispetto agli ordini ed alle leggi,
¢ prova tangibile di quanto profonda sia la frattura che oramai divide la nostra percezione di
moderni in fatto di cose giuridiche medievali rispetto a quanto potesse sentire e conoscere
Machiavelli, ancora pienamente inserito in quel mondo ed impregnato di quel linguaggio.
Malgrado questo iato percettivo — dettato, come spesso scrive Machiavelli nei Discorsi, dai
“tempi” e non da “malizia” — I’articolo di Jean-Jacques Marchand ha il pregio indiscusso di
provare a rimettere su un medesimo piano di analisi e d’interpretazione “ordini”, “leggi” e
“costumi”, cercando di svolgerne una lettura giuridica al tutto slegata dal tema della
“corruzione”. L’intervento in questione costituisce, infatti, una sorta di unicum all’interno della
letteratura machiavelliana consacrata al tema dei “costumi’ la quale ne privilegia, invece, a tal

b

punto una lettura politica, morale o persino medica da fare dei “costumi” una semplice

appendice o una propedeutica premessa al piu vasto discorso sulla “corruzione”.

Da tale “silenzio” della bibliografia secondaria discende, come una necessaria conseguenza di
“fortuna”, il fatto che una voce espressamente dedicata ai “costumi” ed alla “consuetudine”,
fondamento giuridico degli ordini politici per Machiavelli, non trovi alcuno spazio fra le
duemila e piu pagine della stessa “Enciclopedia machiavelliana” con la quale si € recentemente
voluto, in occasione del cinquecentenario del Principe, raccogliere e rendere fruibile in un unico
luogo una messe di contributi redatti dai piu grandi machiavellisti del nostro tempo e finalizzati
a mettere in luce tutti quegli aspetti di rilievo che siano collegati, in maniera piu o meno diretta,
all’opera dell’autore®. Come destreggiarsi, allora, per svolgere e per portare a compimento un
lavoro di tesi rivolto proprio all’indagine dei “costumi” e della “consuetudine” nel pensiero di
Niccolo Machiavelli, malgrado questo “silenzio” della bibliografia che “sembra non voler
conferire alcuna realta” al tema preso in esame? Molto, quasi tutto, lo debbo all’incontro con

gli studi, in un primo tempo, e con la persona, in seguito, di Diego Quaglioni. Non uno

3 Jean-Jacques Marchand, Les institutions (ordini), les lois et les meeurs (costumi) chez Machiavel, in Langues et
écritures de la République et de la guerre. Etudes sur Machiavel, a cura di A. Fontana, J .-L. Fournel, X. Tabet, J .-
C. Zancarini, Name Edizioni, Genova, 2004, p. 261.

* AA. VV., Machiavelli: Enciclopedia machiavelliana, a cura di G. Sasso, Istituto della Enciclopedia Italiana,
Roma, 2014.



specialista di Machiavelli in senso stretto, dunque, € nonostante ¢id o forse proprio grazie a cio

attento all’ampiezza ed alla profondita delle questioni che nei suoi testi sono mobilitate.

Lessi per la prima volta Machiavelli e la lingua della giurisprudenza sempre nel corso di quello
stesso anno in cui preparavo la mia testi magistrale presso I’Universita di Pisa. Il testo era
appena stato ripubblicato, insieme ad altri di grande finezza ed interesse, nell’omonima raccolta
che rendeva disponibile in un solo volume i frutti delle ricerche di un decennio. Fu una lettura
folgorante. Quattro passaggi di questo breve e densissimo saggio mi marcarono
particolarmente. In primo luogo, vi trovai un’indicazione di metodo che ho in seguito fatto mia
e che rappresenta la necessaria premessa a quanto contenuto nelle pagine che seguono.
Suggerendo di seguire la pista della giurisprudenza per risolvere alcuni grandi nodi del pensiero
machiavelliano che avrebbero continuato a restare altrimenti insolubili, Diego Quaglioni non
proponeva né una rifondazione, né una rivoluzione degli studi machiavelliani, ma si limitava a
consigliare, con buon senso ed umilta, di restituire il lessico di Machiavelli alla tradizione dalla

quale proviene. Di questo passo, mi colpiva e mi colpisce soprattutto I’avverbio: “naturaliter”.

“Non si vuole suggerire che la parola del Machiavelli debba intendersi in una comparazione con il
lessico della tradizione giuridica, ma solo mostrare come quel lessico appartenga ad un patrimonio

concettuale, del quale Machiavelli, sia stato o no ignaro di studi giuridici, partecipa naturaliter”.

La strada era tracciata. Pretenzioso per lo studioso e forse persino inappropriato rispetto alla
vastita dell’oggetto di ricerca delineato sarebbe stato mettersi sulle tracce di evidenze fattuali
che confermassero una fruizione, una formazione, una lettura diretta da parte di Machiavelli dei
testi fondanti del diritto romano e medievale. Ci0, per altro, gia era stato fatto, almeno in parte
ed in maniera avvincente e persuasiva, da altri®, ma non era questo il punto dirimente. Non era
nel groviglio capillare di “tramiti”, veri o presunti, che valeva la pena cercare — e perdersi
cercando. Bisognava partire, piuttosto, dall’assunzione, tanto ovvia quanto per nulla scontata,
come lo sono tutte le cose piu ovvie, che il lessico di cui si serviva Machiavelli per provare a
descrivere in modo nuovo le cose “al tutto nuove” della politica che osservava e viveva nel

proprio tempo venisse da qualche parte, avesse una solida e nobile tradizione di linguaggio alle

’ Diego Quaglioni, Machiavelli e la lingua della giurisprudenza,in Machiavelli e la lingua della giurisprudenza.
Una letteratura della crisi, Il Mulino, Bologna, 2011, p. 61.

¢ Carlo Ginzburg, Machiavelli, l’eccezione e la regola. Linee di una ricerca in corso, in “Quaderni storici”, v. 112,
a. XXXVIII, n. 1, aprile 2003, p. 195-213.

10



spalle, fosse il codice con il quale, sin li, erano state dette ed ordinate le cose e che, ancora al
principio del Cinquecento, valesse come lingua principale atta a descrivere il mondo.
Cominciavo, dunque, la mia ricerca partendo dall’assunto, di cui sono anche in questo caso

debitore alla chiarezza di scrittura ed alla lucidita di esposizione di Diego Quaglioni, che:

“La lingua della giurisprudenza di cui si vuol parlare, in rapporto al Machiavelli, & pertanto la lingua
dell’attivita interpretativa, della civilis sapientia, della dimensione sapienziale del diritto comune
pubblico. A quella lingua ed al suo vocabolario la politica stessa deve, piu che un colorito giuridico,
quasi tutto il suo patrimonio concettuale. In tal senso, sul terreno del diritto pubblico, la lingua della

giurisprudenza non ¢ altro che la lingua del potere™’.

Mi chiedevo allora, e mi chiedo ancora, come fosse possibile che, se “la politica stessa deve
quasi tutto il suo patrimonio concettuale alla lingua ed al vocabolario della giurisprudenza”,
intesa come “lingua dell’attivita interpretativa, della civilis sapientia, della dimensione
sapienziale del diritto comune pubblico”, per Machiavelli la “legittimita” di un ordine potesse
configurarsi come “un concetto politico” senza per questo essere anche “un concetto morale o
giuridico”. Qualcosa cominciava a scapparmi o meglio qualcosa cominciava finalmente, grazie
alla lettura del saggio di Diego Quaglioni, a chiarirsi. Continuando a leggere e rileggere
’articolo, trovavo infatti un brano che era in grado di tenere insieme, sotto una luce inedita e
ciononostante misurata, la complessa ed articolata relazione che passa tra gli “ordini” ed i
“latori di leggi”, senza per ci0 ridurre lo spettro della questione alla formulazione secca, come

potrebbe essere quella della “concreta prevalenza di una forma politica rispetto ad un’altra’:

“Il diritto rappresenta e costituisce, per Machiavelli, una dimensione fondante della societa. Si tratta di
un ordo iuris che scandisce i diritti positivi e le forme del reggimento, gli ordini; e si tratta di un ordine
di cui i redattori di complessi normativi (i «latori di leggi» di Discorsi 1, 1) sono gli interpreti, i
prudentes, cosi come interpreti sono i costruttori di architetture sapienziali, nel diritto cosi come nella

politica™®.

Difficile, dopo aver digerito e meditato I’articolo di Diego Quaglioni, si rivelava continuare a
ragionare nei termini, tutti contemporanei, di un’opposizione tra diritto e politica, tra lingua del

diritto e lingua della politica, tra concetto giuridico e concetto politico. E, da quel momento in

"D. Quaglioni, Machiavelli e la lingua della giurisprudenza, op. cit., p. 59.
8 Ivi, p. 67.

11



poi, impossibile si rivelava, per me, continuare a leggere 1 testi di Machiavelli secondo
un’endiadi oppositiva “diritto-politica” che mi rendevo conto non avere alcun fondamento per
gli attori e per la realta del primo Cinquecento. Anche il suggerimento per 1’argomento che
scelsi, infine, come oggetto di tesi viene dalla lettura dell’articolo di Diego Quaglioni dove si
trova enucleata, senza fronzoli e con grande schiettezza, una pista di ricerca che mi pareva
valesse la pena di essere seguita. Cid che mi premeva verificare era se in Machiavelli
persistesse, malgrado la sua apparente “estrema radicalita”, una preoccupazione morale o
giuridica per la “legittimita” di un ordine politico, senza la quale avrei qualche difficolta a
comprendere non soltanto il suo, ma I’attaccamento di chiunque ad una forma di vita associata
“libera, civile e repubblicana”. Mi chiedevo, per altro, se identificando questa “legittimita” con
il consenso espresso da un popolo “rebus ipsis et factis”, Machiavelli non stesse ritraducendo
e declinando, nel linguaggio proprio al volgare di Cancelleria ed agli attori della scena politica
della propria epoca, i termini di una questione ben piu antica, che concerneva la “base” ed il
“fondamento” di ogni ordine in quanto “ordo iuris” generale che prende, nella fattispecie, le
forme particolari del “reggimento” orientato al “vivere libero e civile”. In una parola, “politico”.

Dopo aver convocato svariati esempi a dimostrazione della propria tesi, nota Diego Quaglioni:

“Sarebbe ozioso continuare, magari solo per mostrare che i «costumi» in Machiavelli non sono, né
possono essere ancora quelli che Montaigne avrebbe indicato ai lettori delle generazioni successive, ma
i mores del vocabolario curiale, cio¢ il complesso consuetudinario, la consuetudine che per il giurista

tiene il luogo di una ‘costituzione’, base e fondamento di ogni ordine™”.

Incrociando la lettura del libro di Diego Quaglioni con quella dei testi che altri studiosi di storia
del diritto avevano dedicato nello specifico al posto dei costumi e della consuetudine nel diritto

romano e medievale veniva a prendere forma il corpus di partenza della mia tesi'. Uno su tutti,

 Ivi, p. 64-65.

10 Rispetto alla trattazione del fenomeno consuetudinario nel suo complesso, i principali autori e volumi cui ho
fatto riferimento nel corso della presente ricerca sono: John Gilissen, La coutume. Typologie des sources du moyen
age occidental, fasc. 41, Turnhout, 1982; Bruno Paradisi, /I pensiero politico dei giuristi medievali, in Id., Studi
sul Medioevo giuridico (1), Istituto Storico Italiano per il Medio Evo, Citta di Castello, Tiferno Grafica, 1987, p.
263-433; AA. VV., La coutume — Custom, (Deuxiéme partie : Europe occidentale médiévale et moderne), Recueils
de la Société Jean Bodin pour I’histoire comparative des institutions, De Boeck-Weasmael, Bruxelles, 1990, p. 11-
61; 121-150; 511-545); Laurent Mayali, Law and Time in Medieval Jurisprudence, in Grundlagen des Rechts.
Festschrift fiir Peter Landau zum 65 Geburtstag, R. H. Helmolz ed., Paderborn, Schoning, 2000; Luigi Prosdocimi,
Observantia. Ricerche sulle radici fattuali del diritto consuetudinario nella dottrina dei giuristi dei secoli XII-XV,
(ed. anast.), Giuffré, Milano, 2001; Paolo Grossi, L ‘ordine giuridico medievale, Laterza, Bari, 2006 (p. 87-108 ;
182-190). Riguardo, invece, agli studi dedicati ad alcuni autori specifici dello ius commune di cui mi sono occupato
durante il lavoro di tesi, mi sono riferito per Bartolo da Sassoferrato a: Walter Ullmann, Bartolus on the Customary

12



Paolo Grossi, ha profondamente influenzato I’andamento dei miei studi, specie nella prima fase
in cui ero impegnato ad organizzare il piano di ricerche da svolgere nel prosieguo su incunaboli
e cinquecentine della Biblioteca Municipale della citta di Lione. Nel suo volume, L ‘ordine
giuridico medievale, sono individuate dall’autore, con estremo rigore e particolare finezza, tutte
quelle qualita che contraddistinguono la natura specifica del fenomeno consuetudinario
all’interno dell’ordine giuridico medievale. Qualita che mi sembrava di ritrovare nell’impiego
fatto da Machiavelli dei lemmi volgari costumi e consuetudini; qualita che mi parevano, percio,
giustificare una rilettura complessiva ed avveduta del corpus machiavelliano, teorico cosi come
pratico; qualita che, infine, sono andate a costituire, in qualita di architravi, gli assi portanti

dello scheletro a partire dal quale ¢ stata modellata I’architettura complessiva di questa tesi.

Paolo Grossi enuclea le caratteristiche salienti del fenomeno consuetudinario che restano
invariate lungo tutto il Medioevo, non mancando tuttavia di dar conto, ripercorrendone le tappe,
delle principali discontinuitda che vengono ad interessare 1’elaborazione dei mores e della
consuetudo a seguito del cosiddetto “Rinascimento giuridico” (Scuola di Bologna, inizio XII
secolo). La configurazione del rapporto tra i mores e Uordo'" o tra la consuetudo ¢ le leges
scriptae'® permette di rendere conto, allora, di una dimensione intrinsecamente plurale del
fenomeno consuetudinario il quale, innestato sin dal principio ed inestricabilmente nel tempo
314

collettivo della “memoria” e della “durata”", forma “lo strato pin profondo, piti radicale

del mondo antecedente all’anno Mille, andando ad identificarsi con la “piattaforma

Law, in Id., Jurisprudence in the Middle Ages, Variorum Reprints, Londra, 1980. Per Jacques de Révigny ¢ la
scuola francese a: Laurent Waelkens, La théorie de la coutume chez Jacques de Révigny, Leyde, E. J. Brill, 1984.
" “I mores, cioé il complesso consuetudinario ancora grezzo da cui si originano e prendon forma i fatti
consuetudinarii, appartengono all’ordo, sono situati al livello profondo dell’ordo, costituiscono I’ordo. Ed & 1i che
deve essere individuata la fonte prima e prevalente del diritto”. (P. Grossi, op. cit., p. 88).

12 “Essa [la consuetudine] esprime, insomma, a livello giuridico i fatti fondamentali del sangue, della terra, del
tempo. Coralita e reita sono i suoi valori indefettibili. E sono quanto basta a farla sentir congeniale al pianeta
giuridico medievale. Il diritto ¢, all’origine, diritto di una stirpe, dove la consuetudine ¢ la primitiva lex non scripta
e dove le successive leges scriptae si pongono prevalentemente come individuazioni, specificazioni, certificazioni,
sistemazioni di materiale consuetudinario da parte di un principe, che appare pil nella veste di custos e lator legis
che di produttore indipendente di diritto; se lo €, lo ¢ in modo secondario, restando primaria la sua funzione di
interprete di uno ius a lui precedente e a lui sopraordinato”. (Ivi, p. 89).

13 “Essa [la consuetudine] non attiene al singolo, giacché non ¢ il singolo il soggetto della memoria e della durata,
ma la pluralita verticale e orizzontale, la stirpe e il gruppo; unicamente al loro interno il singolo ¢ I’inconsapevole
cellula della consolidazione dell’uso. Essa si origina dal basso e dal particolare: anche se pud estendersi e
generalizzarsi, nasce perd sempre da una microcoagulazione collettiva e tende a impregnare di sé le strutture, tende
a vincolarsi alla cosa, a scriversi sulla cosa”. (Ivi, p. 88).

!4 “Non & arrischiato affermare che la consuetudine appartiene allo strato pill profondo, pill ‘radicale’ del diritto,
inerisce alle strutture pill intime dell’assetto socio-politico assicurando una fondazione salda e stabile alle fragilita
e alle incertezze di un quotidiano straordinariamente turbolento”. (Ivi, p. 91-92).

13



S 15
costituzionale”

stessa dell’ordine giuridico medievale. Una caratteristica fondante che,
nonostante I’emergenza della cultura urbana incarnata dalle liberae civitates'® ¢ le successive
rielaborazioni cui generazioni di giuristi avrebbero via via sottoposto (specificandone ed
affinandone il significato) i1 diversi lemmi che componevano il campo semantico dello ius non
scriptum'’, sarebbe rimasta inalterata, nel suo peso e nella sua centralita, sino al Quattrocento'®.
Sino alle soglie dell’epoca moderna. Sino agli anni di vita e di scrittura di Machiavelli. Se dalla
lettura degli storici del diritto (e, in particolare, dai testi di Diego Quaglioni e di Paolo Grossi)
ho appreso in che modo vada approcciata la lingua politica della modernita perché questa lasci
intravvedere in filigrana, al di sotto della patina di assoluta novita con cui ¢ solita presentarsi
ed essere presentata, la trama della continuita lessicale e concettuale che I’avvince alla
tradizione delle generazioni precedenti, € con la frequentazione del gruppo di studiosi francesi
che si riconosce nella scuola della “filologia politica” che ho imparato come si debba

interrogare un testo in relazione al contesto di vita e di scrittura entro cui un autore opera con

la propria riflessione, con la propria produzione, con la propria azione.

L’approccio metodologico messo a punto sinergicamente da Jean-Claude Zancarini e da Jean-
Louis Fournel, sulla base dell’esperienza acquisita attraverso una lunga pratica di traduzione e

d’interpretazione dei principali testi del pensiero politico italiano della prima modernita

15 «“Al di sotto del mare perennemente agitato degli avvenimenti quotidiani, stanno le acque profonde ma calme,
calme perché profonde, della tranquillita giuridica. E la piattaforma costituzionale della consuetudine, fatto
primordiale, seconda natura, talora — ma in minima parte — redatta per iscritto e divenuta lex ad opera di un principe
zelante, pill spesso rimasta allo stato originario di trama invisibile ma onnipresente ed imperiosa nella quale sono
immersi uomini e cose”. (Ivi, p. 95).

16 «La citta & pertanto, in questo secondo medioevo, uno straordinario laboratorio consuetudinario, attivissimo,
efficientissimo. Ma non basta. La consuetudine cittadina & per la singola civitas qualcosa di pitt che uno strumento
di regolazione di rapporti giuridici; ¢ infatti uno strumento politico perché segno di una relativa autonomia
nell’ambito del grande involucro imperiale”. (Ivi, p. 182).

'7 “Certamente, il passo ulteriore da rilevare rispetto alla grezza intuizione protomedievale della consuetudine
come fatto normativo & la marcata insistenza sull’elemento del consenso, del facitus consensus della comunita
come essenziale, e in una distinzione tra mores, usus, consuetudo che € ormai comune nella scuola dei
commentatori: la consuetudine € ius, nasce dall’universo di fatti primordiali che sono i costumi (mores) e gli usi
(usus), & indiscutibilmente il causatum di queste causae, ma € una situazione filtrata, filtrata dalla psicologia
adesiva dei membri d’una comunita”. (Ivi, p. 186).

'8 «“Una coscienza costante, che lega i primi glossatori al piti tardo commento & che la consuetudine consente a un
universo sotterraneo di fatti di emergere al livello del diritto e che pertanto & espressione di fatti, non pud non

risultare dalla fattualita”. (Ivi, p. 185).

14



(Savonarola'’, Machiavelli*, Guicciardini*"), si contraddistingue per la raccomandazione allo
studioso di un duplice movimento da esercitarsi nei confronti del testo e dell’autore presi in
esame. Un movimento altalenante che oscilla in maniera continua e volontaria tra la
valorizzazione dell’esperienza concreta vissuta dell’autore e 1’esistenza di lungo periodo che
contraddistingue la lingua da lui impiegata. In prima istanza, per comprendere perché (per chi
e per che cosa) egli scriva e come 1 suoi testi si posizionino in relazione alla particolare
congiuntura politica nella quale nascono e vanno ad inserirsi, ¢ necessario sforzarsi di
ricostruire “con la maggiore minuzia possibile” il percorso di vita e di pensiero dell’autore
stesso. Tuttavia, tale richiesta di prossimita alle vicende storiche entro cui prendono corpo e
senso 1 modi di scrittura e di pensiero di un autore ¢ a sua volta compensata, in seconda battuta,
dallo studio rigoroso della lingua da lui impiegata in quanto fenomeno di lunga, lunghissima,
data che si situa al di la e al di qua dell’autore stesso. Dalla congiunzione di questi due elementi

—le “cose” del contesto e le “parole” della lingua — emerge la peculiarita di uno stile di pensiero:

“Dans cette perspective, en effet, la question de la langue qu’emploient un Machiavel ou un Guichardin
est centrale, de méme que ’est la fagon dont ils I’emploient; les termes utilisés sont en effet a interpréter
en fonction de la qualité des temps et des enjeux que les acteurs politiques déterminent, ce qui signifie
que leur sens peut étre différent de celui qu’ils eurent antérieurement ou qu’ils prendront par la suite; la
facon dont ces termes sont utilisés avec une certaine syntaxe, avec des modes d’argumentation
particulier, avec des tonalités, des emprunts, des citations, des clins d’ceil a également son importance:
I’'usage terminologique ne peut étre dissocié des analyses politiques ou historiques qui donnent sens a
I’écriture; il faut considérer le discours ou est perpétuellement a 1’ceuvre une dialectique des «noms» et
des «choses». Cette double approche, du sens précis a accorder au lexique et des modes d’écritures,

. . . 22
nous la nommons « philologie politique »”*".

Per quanto riguarda 1’analisi ed il commento dei testi machiavelliani presentati in questa tesi, il
metodo a cui si fa riferimento €, dunque, quello della “filologia politica”. Dei brani via via presi

in esame si mettera, allora, in luce tanto il rapporto che il lessico impiegato dall’autore

Y Girolamo Savonarola, Sermons, écrits politiques et pieces du proces, a cura di J.-L. Fournel e J.-C. Zancarini,
Le Seuil, Parigi, 1993.

2 Niccold Machiavelli, Le Prince, a cura di J.-L. Fournel e J.-C. Zancarini, Puf, Parigi, 2000.

2! Francesco Guicciardini, Avertissements politiques, a cura di di J.-L.. Fournel e J.-C. Zancarini, Editions du Cerf R
Parigi, 1988; Id., Histoire d’Italie, a cura di J.-L. Fournel e J.-C. Zancarini, Robert Laffont, Parigi, 1999; Id., Ecrits
politiques (Discorso di Logrogno et Dialogo del Reggimento di Firenze), a cura di J.-L.. Fournel e J.-C. Zancarini,
PUF, Parigi, 1997.

22 Jean-Claude Zancarini, Historicité et dévoilement, Avant-propos a Langues et écritures de la République et de
la guerre. Etudes sur Machiavel, op. cit.,p. 15-16.

15



intrattiene con la specifica “qualita dei tempi” da cui emerge ed entro cui viene utilizzato quanto
le scelte particolari di argomentazione e di sintassi che costituiscono il modo proprio a

Machiavelli di organizzare la lingua del suo tempo in un peculiare sistema di pensiero.

Conseguentemente agli indirizzi metodologici fissati in questa introduzione, la prima parte
della tesi sara, allora, dedicata ad una ricognizione delle occorrenze del termine “costumi”
all’interno dei testi machiavelliani, per un periodo che va dalle lettere redatte nei primi mesi di
Cancelleria (settembre 1498) alla grande opera storiografica della maturita (Istorie Fiorentine,
1526), coprendo quindi in maniera pressoché totale la produzione dell’autore lungo tutto I’arco
della sua vita. In questa prima parte, cosi come nella terza, i documenti analizzati nei capitoli
non saranno ordinati secondo un criterio cronologico, quanto piuttosto in funzione di nuclei di
omogeneita tematica. Questa scelta di presentazione, meditata € non scontata, ¢ 1’esito di
un’attenta riflessione. Con essa, si vuole mettere in luce come ad una sostanziale continuita di
significato attribuita da Machiavelli al lessico di ambito consuetudinario corrisponda, d’altro
canto, una modalita differenziale d’impiego che permette all’autore di portare in evidenza una
tonalita della parola piuttosto che un’altra a seconda ed in funzione del contesto d’intervento
entro cui la scrittura ¢ chiamata ad inserirsi. Si spera e si conta di aver modo di mostrare la

bonta di tale scelta nel corso dell’analisi.

La seconda parte della tesi sara, invece, destinata a ricostruire una storia della nozione di mores
e consuetudo all’interno del Corpus Iuris Civilis € del Decretum di Graziano. Anche in questo
caso, ¢ stata operata una scelta di metodo e di merito, non evidente € non ovvia. Al posto delle
due grandi compilazioni che stanno rispettivamente alla base del diritto civile e del diritto
canonico medievali si sarebbe potuto optare per una presentazione della dottrina dei giuristi
medievali, alla cui ricostruzione molto tempo ¢ stato dedicato nel corso del lavoro di ricerca e

di cui poco o nulla entra, infine, a far parte della versione definitiva di questa tesi.

La scelta si motiva come segue. Alla pluralita di un’elaborazione larga, dispersa e polifonica,
com’¢ quella messa appunto con un lavoro interpretativo stratificato lungo secoli dalle
generazioni di dottori del diritto medievale, la quale non pud e non potrebbe aver toccato
direttamente la formazione e gli interessi di Niccold Machiavelli, si ¢ preferito anteporre
I’analisi delle fonti longeve di lunghissimo periodo che costituivano 1’abbecedario

imprescindibile della lingua del diritto europeo: il Corpus Iuris Civilis ed il Decretum Gratiani.

16



E sulla base di quanto emerso dall’analisi di questi testi che si verifichera, nella terza ed ultima
parte, quanto della nozione giuridica di consuetudine venga impiegato da Machiavelli per
rifondare un’idea di “legittimita” del governo in grado di reggere all’urto dei tempi nuovi
inaugurati dalle guerre d’Italia. Una “/egittimita” emanazione del tacito consenso popolare che

ha nella buona consuetudine delle armi e della religione la propria forza e la propria civilta.

17



18



PRIMA PARTE

LA QUESTIONE DEI COSTUMI
NELLA LINGUA MACHIAVELLIANA

19



20



Introduzione.

All’interno del sistema machiavelliano c’¢ uno spazio, un territorio di pensiero, che si sottrae
in maniera costante alla possibilita di accogliere entro il proprio dominio una qualsivoglia
azione coercitiva condotta dall’esterno. E uno spazio dai confini estremamente sfumati, spesso
mobili. E un territorio le cui frontiere si restringono e si dilatano a seconda del contesto di
scrittura e della congiuntura politica, ma la cui presenza permane lungo tutta I’opera dell’autore.
L’esistenza stessa di tale spazio gioca un ruolo importante nell’architettura attraverso cui
Machiavelli ordina il mondo delle cose umane, poiché da vita ad un luogo dove possono esser
annoverate tutte quelle pratiche collettive che si producono e s’impongono, come per inerzia,
nella vita dei popoli. Tale spazio ¢ comunemente indicato da Machiavelli con il termine
“costumi”. Dietro questo termine vago di “costumi” (e dietro la loro comparsa sistematica nelle
pagine machiavelliane) mi pare si celi un fenomeno che ha, al tempo stesso, a che vedere con

il modo di funzionamento del pensiero dell’autore e con la natura del mondo che descrive.

I costumi designano generalmente in Machiavelli I’insieme di pratiche collettive attraverso cui
si manifesta la qualita di un popolo. Altre accezioni, che considereremo nel corso del presente
capitolo, ne completano il ventaglio di significati, arricchendone notevolmente lo spettro
semantico e le opzioni d’impiego. Eppure, 1 costumi rappresentano anche un espediente tutto
interpretativo che a Machiavelli serve per pensare in maniera complessa la dialettica della forza.
In effetti, bisogna ammettere che alla forza impositiva delle Repubbliche, dei Principi e dei loro
apparati legislativi ¢’¢ sempre, nel mondo machiavelliano, qualcosa che si oppone, che fa
problema, che tende a sottrarsi. Questo attrito perenne altro non ¢ che la vita stessa del popolo,
la quale sta li a testimoniare, tramite le sue pratiche quotidiane, cio che esso vuole, cid che esso
¢, ci0 che esso puo. Ovvero, la propria potenza. In Machiavelli, il discorso sui costumi si
configura perlopiu come un discorso intorno alla potenza: quella dell’istituzione, che vorrebbe
normare; quella della legge, che a tal fine dovrebbe adempiere; quella della vita, che non sempre
vi si adegua. E un rapporto instabile e relativo, che ci proponiamo di cominciare ad analizzare

nelle pagine seguenti alla luce delle principali occorrenze del termine all’interno dei testi.

21



Preliminarmente, bisognera notare che il termine costumi in Machiavelli ¢ impiegato, nella piu
parte dei casi, secondo una triplice connotazione che potremmo definire temporale, morale e
dialettica. Sul piano temporale, 1 costumi sono considerati, al pari degli altri elementi che
compongono la grammatica politica di base del linguaggio machiavelliano, attraverso categorie
dinamiche, come quelle della variazione e della mutazione, o attraverso categorie diacroniche,
come quelle dell’antichita o della novita. 1 costumi, anche qualora siano chiamati in causa in
ragione della loro continuita, servono a render ragione di un cambiamento intercorso o meno
all’interno dei modi di vita di un popolo. Non sono mai considerati, insomma, sotto un profilo
statico, come punto di partenza o d’ancoraggio di una tradizione, ma alla luce di un’evoluzione
che puo essere, caso per caso, pitt 0 meno marcata. Il cambiamento, a volte progressivo, a volte
repentino, cui vanno soggetti i costumi, non ¢, pero, mai esente da implicazioni qualitative, le
quali consentono a Machiavelli di darne una costante valutazione in termini di segno positivo
o negativo. Bisognera dichiarare sin da subito che il suo interesse per 1 costumi non ha, in effetti,
nulla di etnografico: essi o sono buoni o sono cattivi — raramente, per non dire mai, si da una
via intermedia. Cio0 che spinge Machiavelli ad occuparsi dei costumi €, dunque, la necessita di
stilare un giudizio, che si esprime perlopiu in termini dicotomici ed esemplari: tali costumi sono
buoni (e, dunque, imitabili); talaltri sono cattivi (e, dunque, da rifuggirsi). Non c’¢ spazio nel
testo machiavelliano per la riflessione disinteressata, per I’enumerazione enciclopedica, per il
compiacimento della varieta. N¢é, tantomeno, c’¢ spazio per una trattazione che non si senta
immediatamente in dovere di giungere, dopo 1’analisi, alla formulazione di un giudizio ed alla
prescrizione di un comportamento conveniente. Tale interesse (che sarei disposto a definire
“morale” soltanto a patto di metterne in evidenza la natura intrinsecamente prescrittiva, nella
misura in cui bisogna distinguere tra buono e cattivo per poter indicare cio che ¢ bene e cio che
non ¢ bene replicare) ¢, a sua volta, debitore dell’approccio che abbiamo chiamato “dinamico
e diacronico”: non si danno, per Machiavelli, costumi buoni o rei in assoluto, al di fuori del
processo temporale. Anche in questo caso, il loro grado di bonta o di nocivita ¢ considerato al
prisma del cambiamento: dei costumi buoni cio che importa ¢ la capacita di conservazione, cosi
come dei rei cid che preme sottolineare ¢ la rapidita della degenerazione. In un caso come
nell’altro, il tempo cui s’interessa Machiavelli in rapporto ai costumi ¢ un tempo eminentemente
politico, perché concepito in base al perdurare degli effetti di una facolta collettiva: quella di

conservare cio che ¢’¢ di buono, in un caso; e quella di limitare ci6 che ¢’¢ di cattivo, nell’altro.

Ambedue questi momenti hanno, pero, a che fare con una particolare qualita dei tempi, che

risulta sempre orientata in Machiavelli lungo il medesimo asse vettoriale, il quale tende

22



immancabilmente alla disgregazione. Sono 1 tempi della corruzione, nei quali la conservazione
dei costumi buoni deve essere mantenuta e la propagazione dei costumi rei deve essere arginata.
Nel momento della corruzione, onnipresente in maniera piu o meno esplicita sullo sfondo
dell’approccio machiavelliano al tema dei costumi, 1’elemento temporale e quello cosiddetto
morale trovano, quindi, il proprio autentico punto d’incontro e si saldano con quel terzo che,
riguardo ai costumi, ho definito come “dialettico”. Parlo di un aspetto “dialettico” in rapporto
al costumi poiché assai di rado la loro fisionomia viene presa in esame da Machiavelli in
maniera autonoma. Nella maggior parte dei casi, essi sono considerati piuttosto come il polo di
una relazione a piu termini, spesso espressa in forma duplice (i costumi e le leggi) o triplice (i
costumi, le leggi e gli ordini). Con “dialettico” non intendo, poi, definire un rapporto che, di
necessita, si configuri secondo linee di tensione o di conflitto — nonostante questo sia il
momento che a Machiavelli piu sta a cuore. La dialettica che viene posta in essere fra 1 costumi
e gli altri aspetti costituitivi del vivere umano si articola, perlopiu, secondo lo schema della
convergenza, dell’azione comune, della mutualita. Salvo per i tempi della corruzione, durante
1 quali la degenerazione dei costumi ne configura il rapporto con la legge in termini di

contraddizione, come avremo modo di esaminare nel dettaglio nel corso di questo studio.

Per ora, ci basti aver posto in evidenza quali siano i tre domini all’incrocio dei quali emerge la
questione dei costumi. In primo luogo, la mutazione temporale alla quale tutte le cose umane si
trovano obbligate e soggette. Secondariamente, la degenerazione immancabile che tale
variazione comporta, identificata con la “corruzione”. Infine, la natura dialettica propria al
concetto stesso di costumi che, sempre presente sullo sfondo, si attiva nella maniera piu viva

laddove uno scollamento tra costumi e leggi venga a prodursi.

23



24



Primo capitolo.

La conservazione dei costumi, I’osservanza delle leggi.

Due sono gli itinerari attraverso cui potremmo ricostruire le molteplici modalita d’impiego del
termine costumi all’interno dell’opera machiavelliana. Per un verso, si potrebbe far cominciare
la nostra analisi, osservando un criterio di semplicita, da quei contesti testuali entro cui la parola
presenta uno spettro semantico meno variegato dal punto di vista del significato e meno
importante sotto il profilo politico per poi risalire, mano a mano, a quei luoghi in cui con piu
rilevanza emergono tutte le implicazioni d’accezione e d’uso del concetto. Una via alternativa,
che si scegliera piuttosto di seguire in questa sede, ¢ rappresentata, invece, dal percorso opposto.
Prenderemo le mosse dal luogo in cui Machiavelli fissa la natura dei costumi sulla base del loro
rapporto alle leggi. Non una definizione deduttiva del concetto (come, del resto, a vuoto ne
cercheremmo in Machiavelli), né tantomeno una definizione statica, racchiusa in s¢ stessa.
Senza fornire al proprio lettore una definizione precisa di cio che 1 costumi siano e significhino
in sé stessi, Machiavelli ne delinea la fisionomia sulla base del rapporto effettuale che li lega
alle leggi. Iniziare da questa notazione ha per me un significato doppiamente importante, tanto
dal punto di vista metodologico quanto dal punto di vista interpretativo. Metodologicamente,
ci consente di metter in chiaro quale sia il ruolo accordato da Machiavelli ai costumi
nell’economia del proprio pensiero maturo - €, su questa base, rende ragione dell’esigenza di
ricostruirne la genealogia all’interno degli scritti precedenti. Interpretativamente, ci permette di
entrare sin da subito nel vivo della questione, portandone in luce implicazioni e posta in gioco
ai fini della comprensione del pensiero dell’autore. Il luogo da cui intendiamo cominciare
compare, dunque, gia nelle prime righe di Discorsi 1, 18 che ha per titolo “In che modo nelle

citta corrotte si potesse mantenere uno stato libero, essendovi, o, non vi essendo, ordinarvelo”:

“lo credo che non sia fuora di proposito, né disforme dal soprascritto discorso, considerare se in una
citta corrotta si puo mantenere lo stato libero, sendovi; o quando e’ non vi fusse, se vi si puo ordinare.
Sopra la quale cosa, dico, come gli ¢ molto difficile fare o I'uno o I'altro: ¢ benché sia quasi impossibile
darne regola, perché sarebbe necessario procedere secondo i gradi della corruzione; nondimanco,

essendo bene ragionare d’ogni cosa, non voglio lasciare questa indietro. E presupporrod una citta

25



corrottissima, donde verrod ad accrescere piu tale difficulta; perché non si truovano né leggi né ordini

. . . 23
che bastino a frenare una universale corruzione”*".

Il capitolo prende le mosse da una sorta di quaestio: — ¢ possibile mantenere o ordinare
all’interno di una citta corrotta uno stato libero? — L’intera argomentazione di Discorsi I, 18
sara per I’appunto destinata a fornire una risposta a questa scandalosa domanda. O, piuttosto,
sara finalizzata a fornire una giustificazione della risposta, visto che una sua enunciazione
parziale viene avanzata da Machiavelli gia subito dopo aver sollevato la questione, notando che
“gli e molto difficile fare o ['uno o [I’altro”. In ambo 1 casi, insomma, “gli é molto difficile”. Ed
¢, in effetti, proprio la difficolta dell’oggetto, questa intrinseca difficolta della cosa, a stimolare
Machiavelli a ragionarne, a darle voce, a trattarla con parole. A ci0 si aggiunge, quindi, una
seconda difficolta. Non solo ¢ molto difficile portare a realizzazione il compito politico che
s’imporrebbe colui che volesse conservare o instaurare uno stato libero nella citta corrotta. La
difficolta sta anche nel semplice “ragionarne” poiché in questo caso, siccome di corruzione si
tratta, “sarebbe necessario procedere secondo i gradi della corruzione”. Ad una difficolta
cosale (inerente all’oggetto di discorso) se ne aggiunge, percio, anche una propria al
ragionamento — e, aggiungerei, propria al modo di funzionamento specifico del ragionamento
machiavelliano. Machiavelli sa che la forza persuasiva del proprio dispositivo di pensiero
consiste nel lavorare per regole. Essa consente di cogliere le linee strutturanti della realta senza
bisogno di entrare nel dettaglio. E, tuttavia, in questo caso ¢ la cosa stessa a sottrarsi alla propria
regolarizzazione perché obbliga a procedere secondo gradualita. La corruzione pone, dunque,

due difficolta: I’una dell’ordine delle cose; I’altra dell’ordine delle parole.

Sul piano delle cose, mette in crisi la possibilita di prevedere un’azione politica efficace (e
molto difficile); sul piano delle parole, revoca quasi in dubbio la facolta di approntare un
discorso razionale o di dare una regola certa allo svolgimento degli eventi (¢ quasi impossibile)
— che, nel sistema machiavelliano, sono pressappoco sinonimi della medesima attivita di
pensiero. Due facce, insomma, della stessa medaglia. Potremmo dire, infatti, che
I’insormontabilita del limite politico sorge proprio dall’inadeguatezza del pensiero a render
ragione di una gradazione di qualita troppo variegate per darne regola, cosi come non si da, per
definizione, regola laddove la realta non ¢ riducibile ad unita. Eppure. Eppure, quel “quasi”

inserito incidentalmente tra 1’essere e la possibilita lascia aperto uno spiraglio estremo, una via

23 Niccold Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, a cura di G. Sasso e G. Inglese, Rizzoli Editore,
Milano, 1984, p. 108-109.

26



di fuga all’imprendibilita delle cose cui Machiavelli si appiglia per costruire la stessa
condizione di legittimita dell’intero capitolo. Se, in effetti, ¢ (quasi) impossibile dar regola
all’azione politica nei tempi della corruzione, perché la varieta della materia secondo 1 gradi
della degenerazione obbligherebbe ad una proliferazione di casi tale da rinnegare I’essenza
stessa della regola, sara sufficiente pensare la corruzione al suo massimo grado di
manifestazione per render applicabili le conclusioni dell’argomentazione a tutti 1 gradi
intermedi: “E presupporro una citta corrottissima, donde verro ad accrescere piu tale
difficulta”. “Tale difficulta” ¢ certo, in prima battuta, difficolta superlativa che 1’azione politica
da compiere si riveli efficace e, pero, ¢ anche al contempo una prima breccia aperta
nell’apparente impossibilita di condurre un ragionamento sulla corruzione che possa presentarsi
come valido. E questa la forza di Machiavelli: fare del punto di massima criticita delle cose
umane una leva concettuale atta a scioglierne la stessa intrinseca difficoltd. Per pensare
efficacemente la corruzione bisogna, dunque, pensarla come se essa si situasse all’apice della
propria potenzialita di manifestazione. E che cosa distingue una citta corrottissima da citta
mediamente o leggermente corrotte? Avendo 1’occhio ad una regola da costruire, a Machiavelli
non puo certo interessare un distinguo che si fondi sulla differenza quantitativa (ovvero,
sull’ampiezza del numero di cittadini corrotti). La citta corrottissima €, piuttosto, un concetto-
limite (ma estremamente preciso): indica quel punto di degenerazione dei costumi cittadini a
partire dal quale “non si trouvano né leggi né ordini che bastino a frenare una universale
corruzione”. La citta corrottissima ¢, dunque, una citta corrotta in maniera universale, dove il

grado di corruzione ¢ definito in base all’inefficacia congiunturale del suo potenziale rimedio.

Ancora una volta, I’universalita non ¢ questione estensiva, in Machiavelli: la citta non ¢
corrottissima perché tutti i cittadini sono corrotti, ma lo ¢ perché non si trova nulla di altrettanto
forte all’interno del suo orizzonte istituzionale per opporvisi. Cid ancora non ci dice nulla in
merito a cosa sia effettivamente la corruzione né tantomeno in merito a cid su cui essa poggi,
ma ci fornisce un’indicazione importante per comprendere la natura di quei dispositivi che,
divenendo ad un certo punto inefficaci, ne stabiliscono la condizione di universalita. Al di 1a di
un’interrogazione difficile sulle ragioni recondite della sua origine, 1’universalita della
corruzione ¢ presentata da Machiavelli come la rottura del rapporto ordinario fra gli elementi
che normalmente regolano la vita di un ordine politico. Entro tale rottura, I’assenza di freni al
debordamento di uno specifico elemento, rispetto al quale gli altri non riescono a porre
limitazioni, ¢ I’essenza stessa della suddetta universalita, la quale stabilisce non gia che cosa

sia la corruzione, ma che cosa debba esser considerato come il suo massimo grado. Nella citta

27



corrottissima, dunque, né le leggi né gli ordini sono sufficienti a frenare 1’azione di un qualcosa,
un terzo elemento, che ¢ nel frattempo divenuto corrotto ad un punto tale da non incontrare piu
ostacoli alla propria propagazione. Che tale elemento non si risolva nella corruzione stessa, ma
rappresenti piuttosto la materia su cui essa s’innesta mi sembra emerga chiaramente da quanto
detto sin qui. Ora, questo elemento sul quale si esercita la corruzione e che attraverso un’azione
irresistibile ne determina il grado di universalita €, per 1’appunto, il costume. Che il lettore
s’imbatta nei costumi proprio nel momento in cui Machiavelli presenta il motivo per cui la

corruzione non puo essere efficacemente contenuta, non ¢ questione d’importanza secondaria.

Come dicevamo in principio, pensare i costumi significa pensare, innanzitutto, cio che le leggi
e gli ordini non sono. Significa pensare, all’interno della complessita di un qualsivoglia sistema
politico, cid che alle leggi e agli ordini inevitabilmente si accompagna, ma che ad essi non ¢
riducibile. Gia questa semplice assunzione varrebbe molto; tuttavia, ¢’¢ di piu. Attraverso la
lente privilegiata della corruzione, che mette a nudo al massimo stadio del disordine rapporti di
forza che attraversano la quotidianita degli ordini, Machiavelli ha modo non solo di sancire una
relazione di interdipendenza fra ordini-leggi-costumi, ma anche di abbozzarne un principio di
ordinamento gerarchico. Su tale base, se vero ¢ che gli ordini e le leggi occupano i vertici
dell’ordinamento, altrettanto vero sara che bisogna perpetualmente far i conti con una
constatazione di fatto, la quale si palesa in maniera lampante nei tempi della corruzione: cio
che si produce dal basso vanta sempre un proprio spazio di autonomia, il quale non smette di
sottrarsi all’azione normativa portata dall’alto. Cosi, senza mai esser definiti in termini espliciti,
1 costumi vengono ad indicare in Machiavelli tutto cio che sta al di la della legge e
dell’istituzione. Di conseguenza, finché essi si mantengono “buoni” e vanno di concerto con
quanto la legge prescrive, non ¢ necessario occuparsene granché. Anzi, si potrebbe addirittura
affermare che assurgano ad un’esistenza di pensiero (diventino pensabili, diventi un’esigenza
pensarli, diventino cose da dire con parole) soltanto nel momento in cui si consumi fra loro ¢ le
leggi uno scollamento. Altrimenti, nell’ordinarieta della vita politica, la loro esistenza non ¢
nemmeno percepita, senza che per cio si riduca in alcunché il loro livello di efficacia. Ogni
ordine siregge, insomma, sui costumi e sul grado di bonta dei propri costumi, ma non si pensano
1 costumi se non quando il conflitto con le leggi si palesa. E, a maggior ragione, in tale
congiuntura diviene necessario pensarli perché pone problema il fatto di non poter controllarli.
Gia pensarli, insomma, ¢ per Machiavelli uno sforzo per dire cio che si muove al di fuori delle
leggi, cosi da poterlo ricondurre sotto I’autorita di queste. E un primo tentativo, insieme di

parola (pertiene, infatti, al campo del “dire”) e di comprensione (trascina, cosi, nel territorio del

28



“capire”), che serve a carpire cio che forzatamente si manifesta in maniera evidente soltanto
quando oramai ¢ gia troppo tardi per poterlo ingabbiare. Seguendo questa traccia, cerchiamo
dunque nel tempo della corruzione la prima essenziale indicazione su c¢i0 che i costumi siano.

Tale definizione arriva proprio nella frase successiva al brano di testo da noi sin qui analizzato:

“Perché cosi come gli buoni costumi per mantenersi hanno bisogno delle leggi, cosi le leggi per

. . . 9924
osservarsi hanno bisogno de’ buoni costumi””".

Leggi e costumi sono presentati da Machiavelli in maniera rigorosamente simmetrica (cosi
come ... cosi ...) e sulla base di un rapporto di natura speculare che ha la propria ragion d’essere
nell’interdipendenza degli effetti prodotti da un termine sull’altro. Una relazione di bisogno
reciproco, insomma, lega vicendevolmente leggi e costumi ed ¢ un bisogno che si esprime in
termini essenzialmente effettuali in quanto, cid che interessa qui a Machiavelli, ¢ portare
all’attenzione del lettore come 1’esistenza dell’uno dipenda strettamente da quella dell’altro.
Con dei distinguo, tuttavia. Infatti, se le /eggi garantiscono che 1 costumi vengano mantenuti, i
costumi fanno a loro volta in modo che le leggi siano osservate. Nonostante il perfetto
bilanciamento sintattico e stilistico, mi pare che Machiavelli riconosca ai costumi
un’antecedenza che ¢, quantomeno, cronologica — ma, mi spingerei a dire, anche “logica” e, in
una certa misura, “ontologica”. Le leggi permettono, infatti, che i costumi si conservino nello
stato (buono) in cui si trovano, ovvero, translitterato nella maniera piu semplice, che qualcosa
di gia esistente permanga cosi com’e. I costumi emergono, almeno da questa definizione
incrociata, come prioritari rispetto alle leggi — ¢ dovremmo tener bene a mente questa
caratteristica per il prosieguo della nostra trattazione. I costumi sono gia li, dati o presupposti
nella loro concretezza, e 1’intervento della /egge si riduce a tutelarne 1’esistenza sul piano della
continuita storica. Non ¢ certo un effetto politico secondario, bisogna intenderci. Tuttavia, il
suo livello d’incidenza ¢ certamente piu flebile di quello esercitato sulle leggi stesse dai
costumi, 1 quali fanno si che il dettato in esse contenuto venga osservato sul piano delle pratiche.
Ma che cosa sara mai una legge-non-osservata, se non un insieme di parole che non sono in
grado di produrre effetti? E se lo scopo primordiale della legge ¢ far in modo che la realta delle
cose effettive non si distanzi da quella delle parole ufficiali, dovremmo di necessita concludere
che una legge-non-osservata ¢ pressappoco una legge-non-esistente — o esistente soltanto a

meta. L’osservanza della legge ¢ il complemento non accidentale, ma necessario della sua

* vi, p. 109.

29



esistenza e tale complemento ¢ reso possibile soltanto attraverso 1’azione dei “buoni” costumi.
Non ci servira, almeno al presente stadio della nostra ricerca sui costumi, spingerci oltre
nell’esame del capitolo in questione (Disc. 1, 18), il quale da questo punto in poi sara
interamente dedicato da Machiavelli a risolvere le contraddizioni che emergono

dall’equivalenza — non-equivalenza — fissata in questa definizione — non-definizione.

L’interrogativo sulla possibilita e sulle modalita atte a far osservare le leggi di fronte a dei
costumi non piu buoni (o cattivi al massimo grado, come nella citta corrottissima di cui qui si
tratta) rappresenta il nucleo dilemmatico del capitolo, cosi come di buona parte della riflessione
machiavelliana sulla vita degli ordini, e degli ordini repubblicani nella fattispecie. Avremo
modo di tornare su questi temi nelle pagine successive cosi come avremo modo di concludere,
nella terza parte della tesi, dedicata alla consuetudine, 1’esame di Discorsi 1, 18 dal punto in cui
ora lo interrompiamo. Per adesso, ci basti aver reperito alcuni elementi essenziali a costruire
una prima definizione di che cosa siano i costumi in Machiavelli. Ripercorrendoli rapidamente,
diremo che 1 costumi rappresentano quell’insieme non meglio specificato di modi di vita che
preesiste alle leggi, che ne garantisce 1’osservanza (e, dunque, in una qualche misura la stessa
possibilita di esistenza concreta) e che, tuttavia, delle /eggi ha bisogno per essere conservato in
buono stato. Inoltre, su un piano piu propriamente politico, bisognera da ora in poi tenere fermo
che quei costumi che presentano simultaneamente tutte e tre queste caratteristiche sono
considerati, per definizione, buoni (e percio stesso non pongono problema, né sul piano
interpretativo, né sul piano istituzionale); mentre, quei costumi che, secondo 1 differenti gradi
della corruzione, sono divenuti cattivi spalancano uno iato dialettico con le leggi, il quale

costituisce uno dei problemi fondamentali della riflessione politica machiavelliana.

30



I.1. COSTUMI SIMILI E DISFORMI.

Un’indicazione rilevante in merito all’accezione piu larga con cui Machiavelli utilizza il
termine costumi ci ¢ messa a disposizione dal terzo capitolo del Principe — “de principatibus
mixtis”. In questo capitolo, viene presa in esame quella forma di principato che non ¢ né al tutto
ereditaria (capitolo II: “de principatibus hereditariis™), né al tutto nuova (soggetto privilegiato
dell’opuscolo), ma che risulta dall’annessione di territori nuovi ad un principato antico. E un
capitolo di grande fascino perché fa dell’azione di conquista territoriale una categoria politica
a sé stante, dotata di una propria autonomia temporale (il tempo della conquista / il tempo
successivo alla conquista) ed epistemica (i modi della conquista). Machiavelli eleva il caso
specifico dell’espansione (e delle modalita di una buona espansione) a categoria istituzionale,
mettendo con ci0 implicitamente il proprio lettore di fronte ad almeno due assunti inediti. Da
un lato, I’autore ci fornisce un’anticipazione di peso sulla natura complessiva dell’opuscolo: al
suo interno, non si troveranno distinti i principati sulla base delle modalita di governo (piu o
meno adeguate, secondo la tradizionale nozione del “buon” governo di derivazione aristotelico-
tomistica), ma in ragione del potenziale d’espansione e di stabilita di ciascuna forma
principesca, sola base della sua effettualita. Dall’altro lato, Machiavelli fornisce tra le righe
un’indicazione di lettura: si prendano le grandi distinzioni categoriali per quel che valgono
poiché in fondo ci0 che conta in materia di principati, I’unica cosa che effettivamente conta, ¢

la facolta propria ad un principato d’ingrandirsi e di conservare quanto conquistato.

Il capitolo in questione presenta, inoltre, un filo conduttore storico (un caso di studio, potremmo
dire) sul quale I’autore si appoggia per vagliare, alla luce dell’esempio concreto, la veridicita
delle assunzioni via via proposte. E questo il ruolo giocato dall’esperienza storica delle cose
moderne, direttamente o indirettamente esperite, nel Principe cosi come nelle altre opere
machiavelliane: quello di fungere, al tempo stesso, da banco di prova e da fonte testimoniale
delle tesi esposte, in una circolarita di prova e confutazione davvero singolare. Come che sia,
nel capitolo terzo del Principe, questo ruolo ¢ assolto dal caso del Re di Francia, Luigi XII, e
dalla duplice conquista (e duplice perdita) del Ducato di Milano. Tanta fortuna e tanta sfortuna
meritano, per Machiavelli, di essere discusse nel dettaglio perché attraverso il caso particolare
possa essere messa alla prova e/o evinta una sorta di regola generale. Questo ¢ il contesto

narrativo in cui emerge la trattazione sui costumi che qui ¢’interessa. Gia, perché prima di tutto

31



parlare di conquista significa parlare, molto banalmente, della sottomissione di genti che, fino
al momento dell’annessione, sono state percepite dal conquistatore (e si percepivano esse stesse
in rapporto a lui) come altre. E vale cio che vige ad ogni altro grado del rapporto di alterita: la
demarcazione fra sé¢ e I’altro non ¢ assoluta, né presenta sempre la stessa intensita, ma si situa
su una scala di infinite gradazioni di prossimita e distanza. Percio, la questione si risolve in un
affare di comparazione: il popolo conquistato puo essere, allora, pit 0 meno simile al popolo
conquistatore, puo esserne pit 0 meno distante. I costumi, grazie a quella generalita ed a quella
viscosita che gia a piu riprese abbiamo avuto modo di sottolineare, permettono di alludere
proprio a quest’idea di gradualita: c’¢ qualcosa, nella vita dei popoli, che li rende simili o diversi

fra loro. Conformita e disformita sono, di conseguenza, espresse attraverso i costumi.

Tuttavia, dato che (come nel caso del rapporto con le leggi) ci si interroga sui costumi soltanto
laddove la loro esistenza divenga problematica (altrimenti, non ci si accorge nemmeno che
esistano), non saremo affatto stupiti nel rinvenire in Machiavelli una formulazione di tipo

diairetico, esposta in forma di assunto preliminare al discorso politico vero e proprio:

“Dico pertanto che questi stati, quali acquistandosi si aggiungono a uno stato antico di quello che

. . . . . 25
acquista, o ¢’ sono della medesima provincia e della medesima lingua, o non sono”~”.

“Provincia” e “lingua”. Trasmessa al Medioevo dal linguaggio amministrativo romano di epoca
repubblicana ed imperiale, la provincia del volgare del primo Cinquecento ha perduto la propria
connotazione tecnica di partizione territoriale a beneficio di un’accezione piu larga e piu fluida.
Con il termine provincia si indica, generalmente, una terra occupata da un insieme di genti che,
seppur ripartite in entita politiche autonome, parlano una lingua simile e condividono, dunque,
presumibilmente anche un certo numero di abitudini e pratiche comuni. Dagli autori del primo
Cinquecento e da Machiavelli nello specifico, I’Italia ¢, ad esempio, considerata come una sola
provincia, nella quale ogni stato, grande o piccolo che sia, persegue le proprie indipendenti
finalita politiche, nonostante le élites intellettuali di ciascuno di essi si sentano parte di un unico

e piu ampio aggregato culturale, 1’Italia, concepita per negazione ai barbari d’Oltralpe.

Il riferimento ai costumi compare, invece, non appena si penetra nel cuore dilemmatico della

questione politica. Quando uno stato si annette una porzione della medesima provincia,

23 Niccold Machiavelli, 1 Principe, a cura di G. Inglese, Einaudi, Torino, 1995, p. 12.

32



occupata da genti che parlino la stessa lingua, non si dara difficolta grande nel mantenere quanto

acquistato, specie se le popolazioni assoggettate siano gia abituate a vivere sotto un principe:

“Quando sieno, ¢ facilita grande a tenerli, massime quando non siene usi a vivere liberi: e a possederli
sicuramente basta avere spenta la linea del principe che gli dominava, perché, nelle altre cose
mantenendosi loro le condizioni vecchie o non vi essendo disformita di costumi, gli uomini si vivono
quietamente: come si ¢ visto che ha fatto la Borgogna, la Brettagna, la Guascogna e la Normandia, che

tanto tempo sono state con Francia: e benché vi sia qualche disformita di lingua, nondimeno e’ costumi

L .. . 26
sono simili e possonsi in fra loro facilmente comportare™”.

Tale uso dei popoli (alla liberta o, di contro, alla servitu) € gia, a sua volta, un costume. Designa,
infatti, una pratica di vita politica, la quale viene acquisita lungo un processo interamente
storico per divenire quasi una qualita naturale del popolo in questione, tanto forte ¢ il suo grado
di permeazione e di penetrazione nella sfera delle abitudini collettive. 11 “non-uso” al vivere
libero del popolo conquistato diventa, allora, la condizione di possibilita su cui ha facolta ed
agio di stabilirsi la nuova forma di dominazione. Mantenendosi inalterata la conformazione di
una materia popolare adatta a ricevere 1’istituzione principesca, 1’annessione di uno stato
all’altro si riduce ad una sostituzione di poteri: “e a possederli sicuramente basta avere spenta
la linea del principe che li dominava”. Spenta tale linea, che legittimamente potrebbe
continuare ad accampare diritti sugli antichi sudditi ed alla quale questi avrebbero modo di
tornar a fare appello nei momenti di difficolta, il potere del nuovo sovrano ¢ stabilito. E stabilito
con sicurezza. Eppure, I’abitudine dei popoli al governo principesco ed il cosiddetto non-uso a
vivere liberi sono sufficienti a render ragione soltanto di meta della questione. Le popolazioni
recentemente annesse non devono, infatti, soltanto esser abituate alla forma principesca per
trovarsi ben disposte ad accogliere la sostituzione con naturalezza. Perché la sostituzione
funzioni integralmente, esse devono al tempo stesso sentirsi confermate dalla nuova forma di
potere nei propri modi di vita precedenti e trovare nel conquistatore un riscontro di conformita.
E allora che, per definire I’oggetto di tale conformita, Machiavelli ricorre alla sfera dei costumi.
Grazie alla nebulosita ed all’ampiezza del territorio di pratiche umane cui i costumi alludono,
Machiavelli puo servirsene per fare riferimento a quanto restera invariato al momento
dell’annessione poiché condiviso come un sostrato di base comune dal conquistatore e dal

conquistato. Anche in questo caso, Machiavelli non si attarda a definire che cosa i costumi

2 Ivi, p. 12-13.

33



siano, dandone probabilmente per scontata 1’accezione al lettore dell’epoca. Nondimeno, ¢

proprio ai costumi che affida il ruolo piu rilevante nella stabilita del nuovo ordine politico.

Anche in questo caso, come nel precedente, potremmo dire che, in luogo di una definizione
deduttiva e nominalistica, Machiavelli preferisce fornircene una politica ed effettuale,
ricavabile sulla base delle conseguenze che i costumi producono per la conservazione del potere
appena instaurato: “perché, nelle altre cose mantenendosi loro le condizioni vecchie e non vi
essendo disformita di costumi, gli uomini si vivono quietamente”. Cid che conta ¢ il risultato
politico. Cio che preme ¢ che il popolo, recentemente annesso e di per s¢ ben disposto alla
servitl per non aver sperimentato prima la liberta, “si viva quietamente”. E tale quiete ¢
garantita da una duplice continuita: il mantenimento delle condizioni precedenti, che discende
da un atto di prudenza politica esercitato dall’alto, attraverso I’abilita del principe conquistatore
a mantenere tutto invariato, fuorché la linea dinastica; e la conformita di costumi, che proviene

dal basso ed ¢ inscritta nello stesso modo di vivere del popolo recentemente conquistato.

La tesi esposta riceve, poi, nel testo immediata conferma da un esempio storico fresco,
recentissimo e ben presente alla mente dei lettori del primo Cinquecento. Si tratta di un caso al
quale Machiavelli aveva avuto modo di riflettere nel corso delle proprie legazioni in Francia ed
all’occasione della redazione dei rapporti che da queste erano scaturiti. L’esempio delle
annessioni realizzate nel corso del Quattrocento dal Regno di Francia € proposto, dunque, senza
difficolta all’attenzione degli italiani dell’epoca, i quali ben conoscono, tra 1’altro, come la
stabilita interna del regno francese costituisca una delle principali ragioni del suo fortunato
espansionismo in territorio italiano a partire dalla discesa di Carlo VIII nel 1494. L’annessione
della Borgogna, della Bretagna, della Guascogna e della Normandia al Regno di Francia
dimostra che, anche laddove sussistano delle forti disformita di lingua tra conquistato e
conquistatore, la somiglianza di costumi fa si che i1 popoli recentemente uniti si possano
“facilmente comportare” fra loro. Ovvero, si possano ‘“‘sopportare a vicenda”, possano
coesistere quietamente, possano funzionare insieme entro un unico aggregato politico. Le
guerre d’Italia e la condizione interna del regno di Francia stanno, in fondo, li a mostrarlo.
Prima di passare al caso successivo considerato da Machiavelli - quello della disformita tra
conquistato e conquistatore - bisognera, percio, trattenerci per un attimo sulla formulazione del
periodo “‘e benché vi sia qualche disformita di lingua, nondimeno e’ costumi sono simili e
possonsi in fra loro facilmente comportare” la quale ci permette di fissare da subito un punto

che sara di una certa rilevanza anche per quanto diremo nel prosieguo dell’analisi.

34



Generalmente, quando nel testo machiavelliano si € in presenza di una costruzione sintattica di
natura concessiva, realizzata attraverso gli operatori “benché ..., nondimeno”, ci si trova di
fronte ad un punto cui ¢ accordato dall’autore un rilievo tutto particolare. La congiunzione
logica “benché” (o, altrove, “ancorché’) introduce, nella prosa machiavelliana, I’affermazione
di una presunta regolarita (situazione di fatto, evidenza empirica ed intuitiva, norma stabilita in
precedenza, assunzione di senso comune, principi tradizionali) la quale ¢ sottoposta a verifica
parziale e casuistica nel periodo successivo, introdotto dagli operatori “nondimeno” e
“nondimanco” (o, piu raramente, da “tuctavolta”, da “pure” e dal latino tipico della prosa
cancelleresca “tamen”). L’esposizione del contenuto concessivo presentato nel secondo periodo
non mira ad inficiare la validita applicativa della regola generale quanto piuttosto a metterne
alla prova I’efficacia sulla base di quella condizione che viene presentata come una potenziale
eccezione. Se confermata dal confronto con il caso particolare tratto dall’esperienza, la regola
uscira corroborata nella sua forza di persuasione ed estesa nel suo dominio di competenza;
altrimenti, la sua universalita risultera minata alla radice e sara necessario insistere nella
dimostrazione per pervenire alla definizione di una nuova regola. Nella costruzione “benche ...,
nondimeno” 1’eccezione puo, allora, costituire tanto un’appendice quanto una confutazione
della regola principale. L’impiego di questa struttura sintattica nel brano tratto dal terzo capitolo
del Principe che si sta analizzando ricade nel dominio dell’appendice, la quale, sottoponendo
I’assunto generale alla falsificazione fattuale offerta dal caso specifico, permette di ristabilire
la regola stessa ad un piu alto grado di validita, passato al vaglio del caso®’. La regola, stabilita
ipoteticamente attraverso un assunto cui Machiavelli chiede di aderire preliminarmente, viene
cosi sottomessa alla prova del fatto storico concreto e, attraverso una formulazione concessiva

che apparentemente ne costituirebbe la confutazione, esce rinforzata dal confronto con il fatto™.

" Come nota Fredi Chiappelli commentando 1’impiego delle congiunzioni concessive all’interno del sistema di
scrittura machiavelliano: “Lo scopo generale di tale sistemazione sintattica e di avvalorare la principale
esprimendo il suo permanere pur nella complessita di una situazione circostanziata”. (Fredi Chiappelli, Nuovi
studi sul linguaggio del Machiavelli, Le Monier, Firenze, 1969, p. 119).

8 Ricade, invece, nel dominio della confutazione mossa dalla qualita dei tempi moderni ad una massima di senso
comune, “fides a principibus est servanda”, 1’ incipit del diciottesimo capitolo del Principe il cui intero andamento
sara, quindi, finalizzato a stabilire una nuova regola in grado di sostituire quella “falsificata” dall’esperienza nelle
prime righe del testo: “Quanto sia laudabile in uno principe il mantenere la fede e vivere con integrita e non con
astuzia, ciascuno lo intende; nondimanco si vede per esperienza ne’ nostri tempi quelli principi avere fatto gran
cose, che della fede hanno tenuto poco conto e che hanno saputo con l’astuzia aggirare e’ cervelli delli uomini; e
alla fine hanno superato quelli che si sono fondati in su la realta”. (N. Machiavelli, Il Principe, op. cit., p. 115).

35



Dopo aver evocato la somiglianza dei costumi per render conto dell’esito felice incontrato
dall’espansionismo francese nel corso del Quattrocento, Machiavelli torna ad un piano di
discorso pit generale. E disceso nelle pieghe del caso storico e qui ha trovato il modo di
corroborare la propria regola attraverso un’esperienza singolare; forte di tale acquisizione,
riguadagna uno sguardo di ampia prospettiva per enunciare quella che vale pit come una

massima di comportamento destinata ai principi che come una regola descrittiva:

“E chi le acquista, volendole tenere, debbe avere dua respetti: I’uno, che el sangue del loro principe

antico si spenga; 1’altro, di non alterare né loro legge né loro dazi; talmente che in brevissimo tempo

diventa con il loro principato antiquo tutto uno corpo™”.

Il nuovo principe conquistatore deve avere cura, insomma, di eliminare tanto la possibilita
quanto le cause del ricorso popolare all’antica struttura di potere. Tale risultato si ottiene, come
spesso accade nel Principe, attraverso una sapiente dosatura di forza e di consenso. Perché il
popolo recentemente annesso non senta 1’esigenza di far appello ad un’istanza esterna per
regolare 1 propri malumori ¢ sufficiente rimuovere quei fattori di discordia che potrebbero
insorgere tra lui ed il nuovo principe. Tali fattori sono per Machiavelli riassumibili entro due
domini fondamentali: quello dei beni (della roba, nel lessico machiavelliano), che i1 dazi vanno
a toccare, e quello delle leggi, sotto le quali 1 popoli sono usi vivere. Ma, se teniamo a mente
quanto detto sin qui, ambedue le questioni si risolvono a loro volta in una sola: quella
dell’abitudine diffusa ad una certa forma di vita (un costume, per I’appunto), che dalla /egge e
dai dazi ¢ per la maggior parte controllata. La prudenza del principe consistera, allora, nel
rimuovere le ragioni potenziali dello scontento popolare attraverso un’attenta conservazione di
quell’impalcatura legislativa e tributaria che permette ai costumi di mantenersi cosi come erano
al momento della conquista. Riguardo al principe antico, invece, la questione si esaurisce nelle

armi — ¢ non sembra richiedere, né tollerare lunghi giri di parole.

Posta I’efficacia di un intervento conservativo sui costumi antichi, che rende possibile una sorta
di alleanza (di nuovo patto implicito) tra principe e popolo, la difficolta ¢ altrimenti decidibile
attraverso un gesto netto, ovvero tramite un ricorso alla forza che rimuova il problema alla
radice: spento il principe antico, € con esso la sua linea (il suo sangue), risulta eliminata la

possibilita stessa del turbamento. Nonostante le due opzioni siano poste da Machiavelli come

¥ N. Machiavelli, Il Principe, op. cit.,p. 13.

36



complementari, non sempre I’eliminazione del principe antico e della sua stirpe puod essere
perseguita — o non sempre puod essere perseguita in maniera totale e soddisfacente. In tal caso,
non resta allora che agire prudentemente sulla dimensione dei costumi, la quale, veicolando il
consenso popolare, determina anche il margine di stabilita su cui puo fondarsi il potere del
nuovo principe. E, in effetti, fino a qual punto conti il ruolo dei costumi sulla sicurezza
dell’ordine politico scaturito da una conquista ci ¢ testimoniato dal caso successivo, dall’altro
corno del dilemma considerato da Machiavelli. La situazione in cui, insomma, ad essere
annesso ¢ uno stato appartenente ad una provincia disforme. Ma sulla base di quali criteri
Machiavelli stabilisce questa nozione di “disformita”? Abbiamo gia avuto modo di sottolineare

come ogni discorso sull’alterita si risolva in un discorso di natura necessariamente graduale.

Cosi come 1 costumi dei popoli possono essere pitt 0 meno simili, allo stesso modo le loro lingue
possono essere pit 0 meno conformi. Non si da mai, tuttavia, uno iato completo. Abbiamo
appena considerato I’esempio di borgognoni, bretoni, guasconi € normanni, entrati 1’uno dopo
’altro a formare con il Regno di Francia “tutto uno corpo”. Ebbene, in tal caso, abbiamo avuto
modo di seguire Machiavelli nella dimostrazione che, seppure ci fosse qualche disformita di
lingua, la somiglianza dei costumi garantiva la buona riuscita dell’unificazione. Servira, allora,
a Machiavelli introdurre un terzo termine, sin qui assente dall’orizzonte del discorso, per
segnare in che cosa si concreti I’effettiva disformita fra due popoli. Tale termine, va subito
specificato, non contribuisce a scartare quelli di /ingua e di costumi, ma da vita con essi ad una
triade che permette di spiegare, in termini politici, il significato della disformita. Detto
altrimenti, se un certo grado di disformita si da sempre tra popolo e popolo a livello della lingua
e dei costumi (tale ¢ la condizione stessa della loro identita, in quanto popolo distinto dagli
altri), c’¢ invece un terzo elemento che, congiunto ai primi due, trasforma la diversita
etnografica in problema politico. Detto ancora altrimenti, una qualsivoglia disformita sul piano
della lingua e dei costumi non sarebbe ancora sufficiente a rappresentare per il conquistatore

una vera difficolta politica, se non fosse associata ad una terza differenza: quella degli ordini.

Se con ordini Machiavelli intende 1’insieme di modi attraverso cui un popolo si governa (forma
delle istituzioni, modalita di conferimento delle cariche pubbliche, maniera di fare le leggi,
insieme di cerimonie e credenze religiose), nel caso specifico del III capitolo del Principe la
disformita di ordini tra popolo conquistato e popolo conquistatore mi sembra costituire
I’elemento cruciale su cui viene fatta slittare 1’intera carica di tensione che anima gli altri due

termini. La ragione ¢ che la disformita degli ordini, di natura interamente politica, impedisce di

37



dar luogo, anche volendolo, a quella sovrapposizione del principato nuovo sull’antico che

poteva anche tollerare una certa misura di disformita a livello della lingua e dei costumi:

“Ma quando si acquista stati in una provincia disforme di lingua, di costumi e di ordini, qui sono le
difficulta e qui bisogna avere gran fortuna e¢ grande industria a tenerli. E uno de’ maggiori remedi e piu
vivi sarebbe che la persona di chi acquista vi andassi ad abitare; questo farebbe piu sicura e piu durabile

quella possessione, come ha fatto il Turco di Grecia: il quale, con tutti li altri ordini osservati da lui per

. .. . [ 5530
tenere quello stato, se non vi fussi ito ad abitare non era possibile che lo tenessi””".

Non ¢ un caso, allora, che I’esempio scelto da Machiavelli per illustrare le difficolta connesse
a questo genere di conquista non venga piu tratto da un episodio tutto interno alle vicende della
Universitas Christiana (come nel caso dell’espansione del regno di Francia a danno dei ducati
circostanti), ma sia cercato nella pagina piu impressionante offerta dalla storia recente: la
conquista di ci0 che restava dell’Impero Bizantino realizzata dai Turchi Ottomani in un secolo
di guerre (1354-1453). E la forza dell’esempio immediatamente convocato, ancor piu della
necessita argomentativa della regola enunciata, a metter in evidenza il ruolo prioritario degli
ordini sugli altri due termini contenuti nella triade. La disformita di lingua e di costumi tra i
greci conquistati ed 1 turchi conquistatori ¢ un dato di fatto talmente evidente che nessuno
oserebbe revocarlo in dubbio. Eppure, a tali disformita se ne aggiunge una terza, sostanziale:
quella che attraversa tutti 1 gradi della differenza tra gli ordini del Sultanato Ottomano e gli
ordini dell’Impero Bizantino. La diversita degli ordini mi pare, infatti, che non osservi in
Machiavelli la stessa gradualita riservata ai domini della lingua e dei costumi. Gli ordini o sono
simili o sono diversi: non si da una medieta, non si da gradualita. Non si danno, per dir cosi,
sfumature. Ed ¢ proprio in ragione di cio che una disformita di ordini trasporta sul piano della
contraddizione politica la varieta di sfumature che distinguono fra loro le differenti lingue ed i
differenti costumi. In presenza della disformita di ordini, anche la lingua ed i costumi diventano
un problema politico. Un problema politico sul quale la discrepanza di ordini religiosi grava,

in riferimento alla conquista turca dell’Impero bizantino, come un ostacolo duro a sormontare.

* Ivi, p. 13-14.

38



I.2 REGOLARE LA CITTA CON LE LEGGI E CO’ COSTUML.

Grazie all’esame del contesto discorsivo e delle finalita argomentative attraverso cui il termine
costumi risulta impiegato nel terzo capitolo del Principe si ¢ provato a rendere conto della
rilevanza politica che Machiavelli attribuisce a pratiche collettive reiterate e consolidate
nell’abitudine, specie qualora esse vengano poste in relazione con gli altri elementi strutturanti
del vivere umano associato (territorio, lingua, ordini). Tale constatazione ci permette ora di
tornare, con maggiore proprieta, all’interrogativo da cui abbiamo cominciato. Bisognera
chiedersi, cioe, perché quell’insieme di cose umane che vanno sotto il nome di costumi rivesta
un ruolo tanto importante all’interno del sistema machiavelliano. Per rispondere a questa
domanda, bisogna fare un passo indietro. Bisogna tornare a quel rapporto con le /eggi che
abbiamo cominciato a mettere a fuoco in riferimento a Discorsi 1, 18. Preliminarmente,
converra fare pero una piccola precisazione, che ci serve a render ragione della posta in gioco
che I’autore ha sempre ben presente quando sceglie di affrontare il tema dei costumi. Questo
tema, va detto subito, non ¢ fra i piu ricorrenti nella prosa machiavelliana; eppure, quando
compare, si ¢ messi di fronte ad un discorso che investe le tre questioni maggiori del vivere
umano: I’ampliare ed il mantenere un ordine politico; la struttura istituzionale di tale ordine; il

tema della corruzione. Tre elementi che ritroviamo tutti insieme all’opera in Discorsi 11, 19.

Potremmo, anzi, affermare che i tre temi siano in Machiavelli pressoché la stessa cosa — o per
meglio dire che essi stiano fra loro in un rapporto di inscindibilitd. Non ¢ possibile, infatti,
valutare la bonta o meno di un’annessione territoriale, se non sulla base degli ordini interni ad
uno stato, 1 quali debbono permettere di mantenere efficacemente quanto acquistato; allo stesso
modo, tali ordini interni saranno buoni soltanto quando siano in grado di garantire allo stato in
questione un’espansione sicura, stabile e senza danno. In questo rapporto di necessita reciproca
tra gli ordini interni e le modalita dell’ampliare, tra gli ordini della pace e gli ordini della guerra,
la corruzione gioca un ruolo non secondario. La corruzione rappresenta quella variabile
aleatoria, prodotto delle condizioni particolari di un popolo particolare, che permette, qualora
assente, ad ordini anche non proprio perfetti di funzionare efficacemente ed al contrario

impedisce, qualora presente, anche agli ordini meglio concepiti di funzionare come dovrebbero.

39



Il capitolo in questione si riallaccia al sesto del primo libro dei Discorsi, dove ¢ considerata la
necessita di una Repubblica di ampliare il proprio dominio per potersi mantenere. In Discorsi
I, 6, ’esempio della Roma repubblicana viene allora contrapposto a quello spartano (antico) ed
a quello veneziano (moderno). In sintesi, la tesi esposta da Machiavelli ¢ la seguente: per
ampliare con sicurezza il proprio dominio, une Repubblica deve dotarsi di ordini atti a garantire
I’integrazione del popolo (nel caso specifico, della plebe) all’interno del quadro istituzionale,
assorbendone anche le spinte di conflitto, qualora si presentassero, purché cio permetta una sua
partecipazione attiva alle cose della guerra. Quelle Repubbliche che preferiscono, invece,
escludere il popolo dalla rappresentanza politica si condannano, percio stesso e da sole, a non
ampliare. Tuttavia, non essendo il piu delle volte I’ampliare una scelta, quanto piuttosto una
necessita imposta dalla congiuntura, gli esempi storici di Sparta e di Venezia stanno 1i a
dimostrare come quelle Repubbliche che negano ogni spazio di partecipazione popolare (nella
pace cosi come nella guerra) finiscano inevitabilmente per rovinare, una volta messe di fronte
alla necessita della conquista. L’inadeguatezza degli ordini interni ai tempi della guerra fa si
che I’espansione diventi allora una sorta di “veleno”, il quale finisce per ritorcersi contro la
stessa Repubblica conquistatrice. Nel caso di Sparta, I’esempio ¢ tratto dalle guerre beotiche,
che la videro soccombere contro Tebe (371 a. C.), dopo aver sconfitto a sua volta Atene nella
guerra del Peloponneso (404 a. C.); nel caso di Venezia, invece, I’esempio ¢ fornito dalle guerre
d’Italia, nel corso delle quali Machiavelli poté constatare con i propri occhi (e non senza un

velo di mal celata soddisfazione) la perdita della Terraferma da parte della citta lagunare.

Discorsi 11, 19 prende le mosse, quindi, da questa contraddizione, inerente al rapporto guerra-
ordini. In questo capitolo, Machiavelli non ha bisogno di tornare a spiegare al proprio lettore
perché gli ordini interni di uno stato debbano sempre essere all’altezza della guerra, né
tantomeno perché tale guerra possa presentarsi il piu delle volte come una necessita, tanto
improvvisa quanto inaggirabile, piuttosto che come una scelta deliberata. Tutto cio viene dato
per assunto e I’interrogazione puo allora concentrarsi esclusivamente sui problemi posti alle

Repubbliche dall’attivita espansiva quando esse non siano bene ordinate. I titolo recita:

“Che gli acquisti nelle repubbliche non bene ordinate, ¢ che secondo la romana virtti non procedano,

. . . 31
sono a ruina, € non a esaltazione di esse”” .

*I'N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 344.

40



L’incipit del capitolo accoglie una violenta accusatoria rivolta da Machiavelli contro 1 luoghi
comuni, in fatto di guerra cosi come in fatto di politica, del pensiero dei propri contemporanei.
La tesi difesa dall’autore ¢ la seguente: le guerre d’Italia ed il fresco “esemplo delle genti
oltramontane” hanno dimostrato, in un colpo solo, agli Italiani fino a qual punto andassero
prese sul serio le istorie antiche quando esse raccontano, ad esempio, che “Lucullo con pochi
fanti ruppe cento quantamila cavagli di Tigrane”. L’esperienza bellica moderna prova,
insomma, che quelle contenute nelle storie di Roma antica non sono favole, ma narrazioni
esemplari che soltanto una coscienza corrotta dalla debolezza del secolo poteva considerare
come fantasiose. La vicenda recente e lungi dal concludersi delle guerre d’Italia dimostra,
allora, come tutto cio che fino alla spedizione di Carlo VIII era tenuto per impossibile dagli
Italiani non solo accada quotidianamente sotto il loro sguardo impotente, ma fosse gia in
abbondante misura reperibile nella lezione offerta dagli storici romani. In questo inizio di
capitolo, Machiavelli ci propone, quindi, una sorta di alleanza dimostrativa tra la lezione delle
guerre di Roma antica e I’esperienza di quelle dell’Italia contemporanea: Roma permette di
pensare e di comprendere cio che sta avvenendo in Italia, cosi come I’insieme degli eventi

italiani conferma la veridicita e I’utilita delle storie romane. L’utilita accanto alla veridicita.

Si, perché le storie antiche non si limitano a fornire uno strumento per comprendere, ma offrono
anche delle soluzioni per agire. Fra queste soluzioni, la piu importante sul piano bellico e
politico ¢ certamente quella della fanteria e della stima che bisogna averne di contro alla
cavalleria. Per Machiavelli, tale consapevolezza ¢ ben presente sin dagli anni dell’attivita
politica al servizio di Firenze in qualita di Segretario. Sin dagli anni, insomma, in cui prova a
dotare la propria patria di una milizia popolare in grado di reggere 1’urto delle armate europee
scaricate sulla Penisola. Sin dagli anni, quindi, in cui propone alle é/ites che guidano la Firenze
repubblicana una sorta di patto: riaprire il tempio a Marte come condizione necessaria a
conservare il reggimento repubblicano. Cosi, anche sulla base della propria vicenda personale,
Machiavelli ¢ in grado di soppesare in questo capitolo gli effetti della rivoluzione percettiva

che hanno prodotto gli eventi delle guerre d’Italia sulla consapevolezza degli Italiani:

“Quando si sarebbe potuto persuadere a uno Italiano da trenta anni in dietro che diecimila fanti potessono
assaltare in uno piano diecimila cavagli e altrettanti fanti, e con quelli non solamente combatterle ma

. . . oo 32
vincergli, come si vide, per lo esemplo da noi piu volte allegato, a Novara?””.

32 Ibidem.

41



La drammaticita degli esempi moderni, cui chiunque puo attingere e che Machiavelli non
smette di convocare, non puo lasciare allora inalterate le categorie attraverso le quali, sin 1i, gli
Italiani avevano ragionato delle cose dello stato e della guerra. Eppure, tali categorie
(sovrastima della cavalleria sulla fanteria; confinamento della lezione romana nello spazio della
fruizione letteraria; incapacita di pensare come una cosa sola gli ordini della pace e della guerra)
sono dure a mutare proprio perché rappresentano, a loro volta, dei costumi. Costumi di pensiero.
Si tratta, infatti, di posture epistemiche ricevute in eredita dalle generazioni precedenti e
modellate sulla base di esempi storici recenti che soltanto con le guerre d’Italia smettono di
assolvere ad un ruolo interpretativo efficace. Tuttavia, anche quando non sono piu utili a capire
la realta circostante, tali modelli continuano a resistere, in forza dell’abitudine che 1i supporta.
Machiavelli prende qui senza dubbio di mira tanto la nozione umanistica di storia romana, cosi
distante dalla propria eppure ancora cosi comune fra le é/ites culturali dell’epoca, quanto 1 modi
tipici della conduzione della guerra, i quali pero risultano talmente consueti da impedire agli

uomini di rinunciarvi anche qualora le cose stesse ne dimostrino una conclamata inefficacia®.

 Se si fa riferimento al primo testo storiografico dedicato integralmente e precipuamente alle guerre d’Italia, il
“De bello italico” di Bernardo Rucellai, si avra agio di mettere in luce a qual punto e con quanta radicalita la
percezione di Machiavelli sugli eventi bellici che hanno segnato la propria epoca (e la lezione che 1’autore ne trae)
si discosti dalla sensibilita e dall’approccio dei suoi contemporanei. Personaggio politico di primissimo piano della
Firenze medicea, Bernardo Rucellai, cognato di Lorenzo il Magnifico e per lui ambasciatore residente a Milano
(1482-1485) ed a Napoli (1486-1487), fu alla caduta dei Medici uno degli esponenti di maggior rilievo della
fazione magnatizia, distinguendosi per una strenua opposizione a Savonarola (1494-1498) prima ed a Piero
Soderini poi (1502-1505), finché non scelse in maniera sdegnosa la via dell’esilio volontario da Firenze. Umanista
di prestigio, fu animatore di quegli “Orti Oricellari” in cui si raccoglieva, negli anni successivi all’istaurazione del
Gonfalonierato a vita, il malcontento di cittadini ed intellettuali nei confronti di Soderini e della sua politica,
benché proprio gli stessi Orti Oricellari da lui fondati avrebbero servito un fine al tutto opposto nel corso del
decennio successivo, quando, con il ritorno dei Medici e con la morte di Bernardo, si sarebbero imposti come
cenacolo di riflessione repubblicana e come covo di tendenze anti-medicee. E in questa seconda fase della vita
degli Orti, corrispondente agli anni dieci del Cinquecento, che trova spazio la frequentazione regolare da parte di
Machiavelli, nonché 1’ambientazione di cornice proposta nell’Arte della guerra. Ed ¢ dopo aver lasciato Firenze
(1506) per un esilio itinerante tra la Provenza (Marsiglia ed Avignone) e I’Italia Settentrionale (Milano, Bologna,
Venezia) che Bernardo Rucellai compose il De bello italico, opera storiografica concepita sul modello delle
“historiae” romane la quale tratta degli eventi e delle conseguenze prodotti dalla discesa di Carlo VIII in Italia.
Membro di spicco dell’élite politica e culturale della citta di Firenze, benché Bernardo Rucellai colga, con
maggiore finezza e drammaticita rispetto alla piu parte dei suoi contemporanei, I’entita della frattura epocale che
¢ stata generata dalle guerre d’Italia, dove “ogni diritto umano e divino é sovvertito”, non ¢ in grado, a differenza
di Machiavelli, di discostarsi da una rappresentazione antiquaria ed erudita degli accadimenti storici, la quale
oscilla di continuo tra i due paradigmi umanistici della “historia magistra vitae” e del “contemptus miseriae
saeculi”. L’ambivalenza di tale atteggiamento (lucido nella diagnosi delle cose nuove e, al tempo stesso,
prigioniero di un reticolo di parole e di concetti antichi) ¢ interamente esperibile sin dal proemio dell’opera:
“Fortunati igitur illi fuisse videntur quibus contigit ea descripsisse tempora unde virorum praeclara facinora
magis quam insignia scelera illustrarentur, aut incidisse in eam vivendi rationem eosque mores hominum qui
auribus aequis exciperent monumenta ingenii memoriamque rerum gestarum. Nobis autem, qui malo humani

42



“Queste contrarie opinioni alla verita, fondate in su i mali esempli che da questi nostri corrotti secoli

.. . . .. . . . 9934
sono stati introdotti, fanno che gli uomini non pensono a deviare dai consueti modi”™".

Dopo aver convocato parallelamente gli esempi di Novara e di Lucullo a sostegno della propria
tesi sulla fanteria, mettendo cosi in luce una sostanziale concordanza tra storia romana ed

esperienza moderna, Machiavelli puo concludere la propria polemica introduzione affermando:

“E cosi, come questa fallacia ¢ stata scoperta dallo esemplo delle genti oltramontane (e come ¢’ si vede

per quello essere vero quanto alla fanteria quello che nelle istorie si narra), cosi dovrebbero credere

essere veri e utili tutti gli altri ordini antichi”.

In questo breve passaggio testuale, 1’autore mette in atto un’operazione che lascia intravvedere
parte della posta in gioco complessiva sottesa alla sua opera — almeno per quanto concerne i
Discorsi. Vediamo nel dettaglio di che cosa si tratta. Le guerre d’Italia sembrano aver rivelato,
innanzitutto, la fallacia di giudizio nutrita dagli Italiani contemporanei di fronte alle cose della
guerra (e, soprattutto, in merito all’impiego della fanteria). La scoperta dell’inganno di cui sono
stati vittima dovrebbe spingerli, dunque, a rimettere in questione 1’intero modo di considerare
le cose antiche e I’approccio complessivo alla lettura delle storie romane. Di conseguenza, sono
le guerre d’Italia, con I’esemplo delle genti oltramontane, ad aver provato nei fatti come i
Romani dicessero il vero a proposito della guerra. Proprio in forza dello smascheramento di

fronte al quale hanno posto gli Italiani, le guerre d’Italia hanno il merito di aver dimostrato

generis in saecula devenimus quibus omnia iura divina atque humana permiscentur, unde secuta imperia saeva,
scelesta, facinorosa bella, excidia, strages, miserendum est, quippe quibus necesse habetur vel praeterite silentio
huius aetatis memoriam vel pleraque omnia describere ingrato animo, horrenda posteris ac iis ipsis qui ea viderint
reformidanda. Lex tamen atque historiae sevanda sunt assequendumque tot ac tantis calamitatibus, quot nostra
aetas tulit, ut virtus atque flagitium veluti exemplar extent ad ea expetenda declinandave quibus mortales aeterni
gloria consecrentur”. [Fortunati dunque coloro che ebbero in sorte di descrivere tempi in cui erano celebrate illustri
imprese, piuttosto che insigni delitti, o di vivere in un’epoca in cui i costumi erano tali che si accoglievano
benevolmente le testimonianze dell’ingegno e la memoria delle imprese compiute! A noi invece ¢ toccato di vivere
in secoli in cui, per la malvagita degli uomini, tutti i diritti umani e divini sono sovvertiti — cosa che ha avuto come
conseguenza 1’avvento di imperi crudeli, guerre scellerate e malvagie, eccidi, stragi; e quindi dobbiamo essere
compatiti, dal momento che & per noi inevitabile o passare sotto silenzio la memoria di questa eta o descrivere con
animo riluttante cose tutte che appariranno orrende ai posteri, e che sono spaventose per quelli stessi che le hanno
viste. Tuttavia si debbono salvaguardare la legge e i precetti della storia, e bisogna fare in modo, in mezzo alle
tante e tanto grandi calamita sopportate dal nostro tempo, che la virtl e il vizio siano proposti come esempio per
conseguire o evitare le cose per le quali i mortali sono consacrati in eterno nella gloria]. (Bernardo Rucellai, De
bello italico. La guerra d’Italia, a cura di D. Coppini, Firenze University Press, Firenze, 2011, p. 42-43).

** N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 344.

¥ i, p. 344-345.

43



come I’insieme delle cose fatte e dette dai Romani intorno ai propri ordini vadano stimate per
“vere ed utili”. Se ogni discorso sulla politica si riduce, in fondo, ad un discorso sulla guerra,
I’esperienza moderna, confermando la verita e 1’utilita di quanto afferma la storia romana in
fatto di guerra, dimostra la sua bonta in proposito a tutti gli altri ordini bellici o “politici” in

senso ampio. Assodata questa consapevolezza, Machiavelli puo, allora, continuare affermando:

“E quando questo fusse creduto, le repubbliche e i principi errerebbero meno, sariano piu forti a opporsi
a uno impeto che venisse loro addosso, non spererebbero nella fuga, e quegli che avessono nelle mani

uno vivere civile lo saprebbono meglio indirizzare, o per la via dello ampliare o per la via del

36
mantenere””".

Insomma, quando la verita e I’utilita delle storie romane fossero credute, cosi come le guerre
d’Italia sembrano obbligare a fare, Principi e Repubbliche cadrebbero con minore frequenza in
quegli errori che, al momento, li contraddistinguono. Ovvero, sarebbero piu forti nel difendersi,
farebbero piu assegnamento sulla battaglia che sulla fuga e, ancora, saprebbero meglio
indirizzare il corso della vita associata, grazie a quelle leggi che debbono essere preposte alla
regolazione del vivere civile. Ogni riferimento contenuto in questa lista ¢, insomma,
sufficientemente chiaro ed ampiamente decifrabile per i lettori dell’epoca. Nonostante cio,
sembra pero riemergere, nell’alternativa lasciata aperta nel finale (o per la via dello ampliare o
per la via del mantenere), una questione che avevamo considerata come archiviata con Discorsi
I, 6. Sembra, infatti, che venga riproposta qui da Machiavelli una certa liberta di orientamento,
nella conduzione politica delle Repubbliche, tra ampiamento e mantenimento, la quale pareva

definitivamente accantonata con la conclusione di Discorsi 1, 6, dove si diceva:

“Pertanto non si potendo, come io credo, bilanciare questa cosa, né mantenere questa via del mezzo a
punto, bisogna nello ordinare la republica pensare alla parte piu onorevole, ¢ ordinarle in modo che
quando pure la necessita la inducesse ad ampliare, elle potessono quello ch’elle avessono occupato

37
conservare™ .

Questa riproposizione dell’alternativa tra espansione e conservazione ¢, tuttavia, soltanto
temporanea e strumentale ai fini dell’argomentazione complessiva del capitolo. Machiavelli se

ne serve per riattivare, di passaggio e per un momento, la posta in gioco di quest’opposizione

3 Ivi, p. 345.
7 vi, p. 79.

44



in modo da scioglierla, con maggior forza ed una volta per tutte, attraverso la dimostrazione di
Discorsi 11, 19. La conclusione in favore della necessita dello ampliare (e della conseguente
necessita per le repubbliche di dotarsi di ordini adeguati ad ampliare in sicurezza) potra
considerarsi, d’ora in avanti, come definitivamente sciolta ed acquisita. Non si rendera conto
qui dell’intero sviluppo del capitolo. Il passaggio testuale sul quale bisognera soffermarsi per
inanellare un nuovo elemento al profilo dei costumi ¢, per I’appunto, quello in cui Machiavelli
torna provvisoriamente a prendere in considerazione 1’alternativa tra ampliare e mantenere,
fornendo alcuni essenziali consigli di metodo a coloro che preferiscono ordinare una
Repubblica destinata alla conservazione. Tuttavia, per render conto quantomeno del contesto
argomentativo entro cui tali consigli trovano posto, non mi pare 0zioso ricostruire almeno
brevemente le successive tappe del discorso. Quando presenta come provvisoriamente
plausibile ’alternativa del mantenere, di contro all’ampliare, Machiavelli allega anche un

esempio concreto e contemporaneo di tale modello: quello delle “republiche della Magna”.

“E se le republiche della Magna possono vivere loro in quel modo, e hanno potuto durare un tempo,

nasce da certe condizioni che sono in quel paese le quali non sono altrove, sanza le quali non potrebbero

. [ 38
tenere simile modo di vivere”".

Di tali condizioni, “che sono in quel paese le quali non sono altrove”, Machiavelli si accorse
sin dai tempi della legazione che svolse nel 1508 presso I’Imperatore Massimiliano, insieme al
giovane Francesco Vettori. E, da quel momento, I’autore non avrebbe piu smesso d’interrogarsi
sulle ragioni che costituiscono la peculiarita del vivere libero proprio alle citta repubblicane di
area germanica (e, soprattutto, svizzera). Tali condizioni sono, in primo luogo, per Machiavelli
il prodotto di una casualita interamente storica. Esse derivano da un rapporto di diretta
dipendenza e, cosa piu importante, di prossimita territoriale di queste Repubbliche rispetto al
seggio imperiale, il quale ¢, al tempo stesso, vertice normativo del sistema di poteri europeo
(per diritto), ma anche entita politica piu debole di tutti i propri sottoposti (nei fatti). Tale
convergenza di titolo sommo e di inefficacia strutturale della potenza imperiale fa si che queste
Repubbliche cittadine di aerea tedesca possano vivere soddisfatte della propria autonomia,
senza porsi né il problema dell’ampliare, per la vicinanza dell’Imperatore, né 1’urgenza del
difendersi, per la lontananza di nemici effettivi. Proprio questo insieme unico di peculiarita

storiche e territoriali fa delle Repubbliche germaniche un caso interamente particolare:

38 Ibidem.

45



“Possono vivere, adunque, quelle comunita contente del piccolo loro dominio, per non avere cagione,
rispetto all’autorita imperiale, di disiderarlo maggiore; possono vivere unite dentro alle mura loro, per
avere il nimico propinquo, ¢ che piglierebbe le occasioni di occuparle, qualunque volta le discordassono.
Ché se quella provincia fusse condizionata altrimenti, converrebbe loro cercare di ampliare e rompere

quella loro quiete. E perché altrove non sono tali condizioni, non si puo prendere questo modo di vivere,

. . . . . . 9939
e bisogna o ampliare per via di leghe o ampliare come i Romani™”.

Da questo punto in poi, comincia la seconda parte del capitolo, nella quale, dopo aver
dimostrato attraverso il caso della Magna che non si danno eccezioni alla regola universale della
necessita dello ampliare, sono passati in rassegna, grazie all’esemplarita storica recente ed
antica, 1 due momenti principali in cui la conquista rischia di diventare la tomba della
Repubblica conquistatrice. Il primo momento ¢ quello in cui si acquista imperio (dominio su
un altro popolo) senza forze sufficienti a mantenerlo; il secondo ¢ quello nel quale si annette un
popolo (citta, territorio, provincia) i cui costumi sono gia ad un tale livello di corruzione da
rischiare di contagiare anche quelli del popolo conquistatore. In entrambi i casi, I’ampliamento
sarebbe finalizzato a meglio mantenere quanto gia posseduto, ma I’assenza di forze ben ordinate
o di costumi integri (che sono spesso due facce della stessa medaglia) finisce per trasformare la
conquista in un “veleno”, come detto in Discorsi 1, 6. Per la corruzione contagiosa, mela marcia
nella canestra repubblicana, I’esempio ¢ tratto, ancora una volta, dalla storia romana e dal ruolo
che la conquista di Capua, citta celeberrima per la propria dissolutezza, gioco sulla perversione
dei costumi delle truppe romane, prima, ¢ di quelle di Annibale, poi. Anche in questo caso,
poggiandosi sulla parola viva di Tito Livio e di Giovenale, Machiavelli pone al centro del

proprio discorso una riflessione sugli effetti politici prodotti dalla dialettica dei costumi:

“E veramente simili citta o prinvincie si vendicano contro al vincitore sanza zuffa e sanza sangue,

perché, riempiendogli de’ suoi tristi costumi, gli espongono a essere vinti da qualunque gli assalti”*.

Per I’acquisto d’imperio senza forze gli esempi sono, invece, messi a disposizione dalla storia
delle infauste conquiste messe in atto dai Veneziani sulla Terraferma e dai Fiorentini nello

spazio geografico toscano. Il problema inerisce qui alla dialettica che si da tra accrescimento e

¥ Ibidem.
O Ivi,p.347.

46



mantenimento, tra la relativa facilita dell’espansione e la difficolta che insorge nel momento in

cui il dominio acquistato vada integrato nel corpo della Repubblica conquistatrice:

“Perché gli sta molto bene insieme acquistare imperio e non forze; e chi acquista imperio e non forze
insieme, conviene che rovini. Non puo acquistare forze chi impoverisce nelle guerre, ancora che
vittorioso, che ei mette piu che non trae degli acquisti; come hanno fatto i Viniziani e i Fiorentini, i quali

sono stati molto piu deboli quando 1’uno aveva la Lombardia e 1’altro la Toscana, che non erano quando

. . o . . csod]
I’uno era contento del mare e 1’altro di sei miglia di confini™"".

Non ¢ un problema, se vogliamo, molto distante da quello sottoposto all’attenzione del lettore
nel terzo capitolo del Principe. 1l tema intorno a cui ruota il ragionamento ¢, infatti, sempre
quello delle condizioni che rendono pitt 0 meno agevole il processo di integrazione successivo
alla conquista. Tuttavia, se in Principe Il I’attenzione di Machiavelli ¢ portata a quei caratteri
del popolo conquistato (lingua, costumi, ordini) che ne permettono una piu semplice e rapida
assimilazione entro la compagine del principato conquistatore, in Discorsi 1I, 19 ¢ la forza
stessa della Repubblica conquistatrice ad esser messa sotto la lente d’ingrandimento. Tuttavia,
cosi come la somiglianza di lingua, costumi ed ordini rappresenta soltanto una favorevole base
di partenza che, per funzionare efficacemente, ha comunque bisogno di essere agita e lavorata
dalla prudenza del Principe, allo stesso modo non si potra ridurre quest’insistenza
machiavelliana sulla forza della Repubblica conquistatrice ad un semplice dato di fatto, quasi
materiale, di cui tale ordine repubblicano ¢ o meno dotato. Questa forza, a sua volta, ¢ esito
dell’impiego prudente di modi atti a mettere in pratica una volonta (o una necessita, insomma)
di conquista. Nella questione dell’adeguatezza di tali modi (modi-di-conquista) rispetto alle
esigenze poste dal caso bellico particolare ¢ risolta, allora, da Machiavelli buona parte della
complessita che anima I’intero capitolo. Il cerchio torna, infatti, a chiudersi, in questa
conclusione di capitolo. In effetti, tali modi adeguati, per Machiavelli, non vanno cercati chissa
dove: sono 1 modi trovati, una volta per tutte, dalla prudenza dei Romani, 1 quali sono stati
accantonati negli ultimi secoli a causa della corruzione propria a quelli che potevano parere gli
esempi vincenti in campo bellico, ma che ora tornano con maggior forza a far sentire la loro

ascendente, grazie allo sconquasso apparentemente indomabile creato dalle guerre d’Italia:

“Perché tutto ¢ nato da avere voluto acquistare e non avere saputo pigliare il modo; e tanto pitt meritano

biasimo quanto eglino hanno meno scusa, avendo veduto il modo hanno tenuto i Romani ¢ avendo

Y Ibidem.

47



potuto seguitare il loro esemplo, quando i Romani sanza alcuno esemplo, per la prudenza loro, da loro

L 42
medesimi lo seppono trovare”™"".

La requisitoria di Machiavelli si risolve, anche qui, in quanto abbiamo evocato poco piu sopra:
additando come esempio negativo per eccellenza quello delle conquiste fiorentine e veneziane,
le quali alla lunga hanno finito per ritorcersi contro la stessa Repubblica conquistatrice,
Machiavelli addita come responsabili le élites dirigenti di queste Repubbliche ed ¢ a loro che
rivolge un appello per prospettare una soluzione politica di uscita dall’impasse bellica. Se 1
dirigenti di tali Repubbliche hanno sbagliato ¢ perché non hanno preso sul serio gli esempi
tramandati dalla storiografia latina, non hanno preso a modello i modi escogitati dai Romani in
fatto di guerra e, infine, non hanno strutturato i1 propri ordini politici in funzione della guerra.
Ci0 nonostante, la loro fallacia ¢ sbugiardata proprio dalla lezione delle guerre d’Italia, le quali
creano la condizione propizia per seguire tutt’altro esempio: quello insegnato dalla prudenza
dei Romani. Tutto cio detto e dato per acquisito, torniamo allora, come ci siamo impegnati a
fare, al punto che qui piu ci interessa: 1 consigli dati provvisoriamente da Machiavelli ad una

Repubblica che, come quelle della Magna, desiderasse piuttosto conservarsi che ampliare:

“E quando questo modo dello ampliare non gli piacessi, penserebbe che gli acquisti per ogni altra via
sono la rovina delle repubbliche, e porrebbe freno a ogni ambizione regolando bene la sua citta dentro
con le leggi e co’ costumi, proibendole lo acquistare, ¢ solo pensando a difendersi, ¢ le difese tenere

bene ordinate; come fanno le republiche della Magna, le quali in questi modi vivano e sono vivute libere

43
uno tempo”™.

Iniziamo con il dire che gli acquisti fatti “per ogni altra via” designano tutti quegli acquisti fatti
senza seguire il modo dello ampliare dei Romani. L’autore si rivolge qui a chi preferisse,
invece, prendere a modello I’esperienza delle Repubbliche della Magna. Il problema che deve
fronteggiare 1’ordinatore di una Repubblica destinata alla conservazione non ¢, infatti, meno
complesso di quello che s’impone all’ordinatore di una Repubblica votata all’ampliamento.
Tale ordinatore deve far fronte a due generi di necessita: 1’una esterna, di natura militare; 1’altra
interna, di natura antropologica. La sua lotta ¢ una lotta contro la necessita — per questo, in
partenza, perdente. Se gli ordini di una tale repubblica sono, infatti, espressamente concepiti

per funzionare in una condizione di quiete, il suo compito sara quello di rimuovere tutte le

2 Ibidem.
* Ivi,p. 345.

48



molteplici cause che possano intaccare tale quiete. Il suo compito sara, cio¢, quello di sottrarre
la propria creatura alla guerra. Tuttavia, il compito dell’ordinatore di una simile Repubblica si

configura come di grandezza titanica e di difficile attuazione, come vien detto in Discorsi 1, 6:

“Ma sendo le cose degli uomini in moto, ¢ non potendo stare salde, conviene che le salghino o che le
scendino, e a molte cose che la ragione non t’induce, t’induce la necessita; talmente che avendo ordinata

una republica atta a mantenersi non ampliando, ¢ la necessita la conducesse ad ampliare, si verrebbe a

. . . . ‘s 44
tor via i fondamenti suoi e a farla rovinare piu tosto™"".

Rispetto alle necessita di natura esterna, la “republica atta a mantenersi non ampliando”
potrebbe, certo, obbligarsi a pensare la guerra in puri termini di difesa ed a mettere ogni cura
acciocché tali difese siano perennemente ben ordinate. Tuttavia, proprio I’impossibilita di
sottrarsi dal conflitto € dimostrata da Machiavelli in Disc. I, 19, con riferimento a quanto gia

detto e fissato nel passaggio di Disc. I, 6 che si ¢ appena commentato. Ricorda Machiavelli:

“Nondimeno, come altra volta dissi quando discorsi la differenza che era da ordinarsi per acquistare e
ordinarsi per mantenere, ¢ impossibile che a una republica riesca lo stare quieta e godersi la sua liberta
e gli pochi confini; perché, se lei non molestera altrui, sara molestata ella e dallo essere molestata le

nascera la voglia e la necessita dello acquistare; ¢ quando non avessi il nimico fuora, lo troverrebbe in

. . <9945
casa, come pare necessario intervenga a tutte le gran cittadi”™™.

La “voglia” e la “necessita” dello acquistare. Se si rivela pressoché impossibile contrastare la
necessita, non meno difficile ¢ opporsi per gli uomini all’imperativo della voglia, di fronte al
quale soltanto pochi e pericolosi rimedi sanno essere efficaci. Accondiscendere alle proprie
voglie ¢, infatti, una caratteristica connaturata, nella percezione machiavelliana, alla stessa
indole umana, costituendone una sorta di necessita interna, la quale vale per 1 singoli individui
non meno che per le Repubbliche collettivamente considerate. Come togliere via, allora, questa
“voglia dello acquistare”?! Ebbene, per far cio, una Repubblica dovrebbe trovare il modo di
porre efficacemente un freno alla stessa ambizione dei propri stessi cittadini, agendo in maniera
cosi profonda che la voglia dell’acquistare non si presenti nemmeno come stimolo ai loro
appetiti. Che si tratti per Machiavelli di un’impresa destinata ad infrangersi in maniera infausta

contro I’instabilita e I’irrequietezza che caratterizzano la stessa natura umana ci ¢ testimoniato,

* Ivi,p.78-79.
* Ivi,p. 345.

49



ancora una volta, da un passaggio di Disc. I, 6, dove 1’autore prende in esame il caso di una
Repubblica ordinata al mantenimento la quale sia a tal punto graziata dal Cielo da non dover
cimentarsi con il fardello delle guerre esterne. Ebbene, anche in questo improbabile caso, il
responso dell’autore ¢ negativo. La sua condizione di pace verrebbe, infatti, ad essere turbata
sul fronte interno o dalla rilassatezza dei costumi o dalla divisione in fazioni: due conseguenze

portate direttamente da quell’ozio che ¢ il prodotto dell’assenza prolungata di conflitti esterni.

“Cosi dall’altra parte, quando il Cielo le fusse si benigno che la non avesse a fare guerra, ne nascerebbe

che 1’ozio la farebbe effemminata o divisa; le quali due cose insieme, o ciascuna per s¢, sarebbero

. T
cagione della sua rovina™".

L’ozio derivante dall’eccessivo protrarsi dei tempi di pace (ancora una volta, una specifica
condizione dei tempi, che manipola la sostanza stessa delle cose politiche) produrrebbe due
generi di effetti, ciascuno sufficiente di per sé a determinare la rovina di una siffatta Repubblica:
o ne renderebbe effemminati i costumi, predisponendola dunque a farsi conquistare dal primo
venuto, salvo poi rovinare il conquistatore con il contagio della propria corruzione; oppure
stimolerebbe a tal punto I’ambizione dei privati cittadini da ingenerare fazioni e divisioni, le
quali sono il principio della discordia civile e la fine delle Repubbliche. Ambedue fenomenti,
quello della divisione derivante dall’ambizione e quello della corruzione derivante dal
rammollimento, che emanano da uno stesso ambito: le pratiche di vita dei cittadini e le passioni
che di esse sono il movente. Se teniamo a mente quanto detto da Machiavelli in Discorsi 1, 18
a proposito del rapporto leggi-costumi, non saremo allora stupiti di vedere qui assegnato ai

costumi un ruolo direttivo, accanto alle leggi, nella regolazione della citta repubblicana.

Le leggi da sole, in effetti, non basterebbero ad assolvere questo compito poiché, se € vero che
1 buoni costumi, come quelli degli abitanti delle citta della Magna, per mantenersi hanno
bisogno delle leggi, ¢ pur altrettanto vero che le leggi per osservarsi hanno a loro volta bisogno
dei buoni costumi. Quest’impiego dei costumi, accanto alle leggi, in funzione regolativa delle

pratiche proprie agli abitanti di una citta non € un caso isolato a questo capitolo dei Discorsi.

* Ivi,p.79.

50



I.3 PROVVEDERE PER COSTUME E PER LEGGE.

Un esempio rilevante dell’impiego sinergico che Machiavelli fa delle leggi e dei costumi ai fini
di una buona regolazione delle cose umane e di un’efficace gestione dell’ordine repubblicano
ci ¢ offerto da un brano tratto dal secondo libro de “L 'Arte della guerra”. Non stupira, a questo
punto, notare come il passaggio in questione compaia proprio in quella parte del secondo libro
che da Machiavelli ¢ dedicata alla dimostrazione della superiorita bellica delle fanterie sulla
cavalleria, in aperta opposizione all’opinione comune del proprio secolo e di quelli precedenti.
Lo stesso tema, dunque, che fungeva da preambolo a Discorsi 1I, 19. Anche le autorita
esemplari convocate da Machiavelli a supporto della propria tesi sono, per altro, le stesse che
vengono prese in esame dall’autore in Discorsi 11, 19. Incalzato dalle questioni poste dal
padrone di casa, Cosimo Rucellai, il capitano di ventura Fabrizio Colonna, a cui ¢ delegata
I’opinione dell’autore all’interno del dialogo, si lancia nel principio di questo secondo libro in
una comparazione tra il modo di armare antico e quello moderno, tesa a stabilire quale tra i due
debba esser preso a modello dai presenti ordinatori di milizie. Per poter essere abbordata, tale
comparazione domanda, pero, un chiarimento preliminare. Bisogna prima stabilire, infatti,
quale fu il migliore fra i modi antichi e quale sia il migliore fra i moderni cosi da poter procedere
poi al raffronto dei due campioni. Senza entrare nel dettaglio della discussione, che non ¢ qui
oggetto precipuo del nostro studio, ci limiteremo a notare come, per il mondo antico, sia il modo

romano ad essere eletto a modello da Fabrizio, mentre, per il mondo moderno, sia quello:

“trovato da’ populi tedeschi e massime da i Svizzeri i quali, sendo poveri e volendo vivere liberi, erano
e sono necessitati combattere con la ambizione de’ principi della Magna; i quali per essere ricchi
potevano nutrire cavagli, il che non potevano fare quelli popoli per la loro poverta. Onde ne nacque che
essendo a pi¢, e volendosi difendere da’ nimici che erano a cavallo, convenne loro ricercare degli antichi
ordini e trovare armi che dalla furia de’ cavagli gli difendesse. Questa necessita ha fatto o mantenere o
ritrovare a costoro gli antichi ordini sanza quali, come ciascuno prudente afferma, la fanteria ¢ al tutto
inutile; presono pertanto per arme le picche, arme utilissima non solamente a sostenere gli cavagli ma a

vincergli. Et hanno per virtu di queste armi e di questi ordini presa i Tedeschi tanta audacia, che quindi

51



o ventimila di loro assalterebbero ogni gran numero di cavagli; e di questo da venticinque anni in qua

. <547
se ne sono vedute esperienze assai”" .

La necessita di difendere il vivere libero di fronte alle minacce espansionistiche mosse dai
principi confinanti ha spinto le Repubbliche di area germanica (e, in special modo, gli Svizzeri)
a cercare degli espedienti militari atti a resistere alla cavalleria della quale, a causa della propria
poverta, non erano in grado di disporre. L’amore per la liberta e 1’attaccamento di popolo nei
confronti della sua preservazione hanno fatto si che, in una strutturale ristrettezza di di risorse,
fossero conservati nel tempo o escogitati di nuovo “gli ordini antichi”, in assenza dei quali
I’impiego della fanteria si rivelerebbe inutile poiché la guerra ¢, prima di tutto, questione di
esercizio e mantenimento di un ordine atto a pensare e gestire la guerra. Di nuovo, dunque, i
Romani delle origini ed i popoli germanici del primo Cinquecento si trovano ad essere accostati,
nella prosa machiavelliana, per la bonta dei loro ordini, cosi come avveniva in Discorsi 11, 19,
in un parallelo entro cui la poverta pare essere posta come condizione stessa della virtu propria
all’ordinamento politico e militare. Una considerazione andra, dunque, tenuta a mente per il
prosieguo della nostra ricerca. I cittadini poveri si profilano, nel testo machiavelliano, come
potenzialmente buoni fanti poiché le Repubbliche povere, a difesa della propria liberta, non
hanno a disposizione altro che I’invenzione di buoni ordini attraverso 1 quali dotarsi di strumenti
efficaci a condurre la battaglia per la liberta, malgrado I’indisponibilita di mezzi. Una
Repubblica povera ¢, di conseguenza, una Repubblica che gioca in guerra la propria difesa sulla
sola forza di ordini politici che siano atti ad organizzare ed a gestire 1’affezione che 1 propri
cittadini nutrono per la condizione libera e I’odio che li anima nei confronti di quella servile.
Dopo aver stabilito quali siano 1 modelli di ordini militari da privilegiare per il mondo antico e
per il mondo moderno, segue un breve scambio di battute tra il padrone di casa, Cosimo

Rucellai, e I’ospite, Fabrizio Colonna su quale di essi debba essere considerato come superiore:

“Cosimo. Quale modo di armare lodate voi piu, o questo tedesco o lo antico romano? Fabrizio. Il romano

sanza dubbio; e dirovvi il bene et il male dell’uno e dell’altro”*.

Non pago di attenersi alle grandi linee della considerazione generale, il capitano viene nella

propria risposta rapidamente ai particolari, dando conto, prima, del positivo e del negativo

*" Niccold Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, Dell’Arte della guerra e altre opere (1), a cura
di R. Rinaldi, in Opere di Niccolo Machiavelli, UTET, Torino, 2006, p. 1279-1280.
*® Ivi, p. 1280.

52



propri all’uno ed all’altro modo ed evocando, poi, alcuni esempi di battaglie recenti (Seminara,
1503, e Ravenna, 1512) dove la debolezza delle fanterie tedesche sarebbe stata smascherata
non tanto dalla cavalleria nemica, quanto piuttosto da un altro ordine di fanteria: quello dei fanti

spagnoli. Tale rassegna di esempi serve a Machiavelli per concludere sugli ordini e sulle armi:

“Concludo adunque che una buona fanteria dee non solamente potere sostenere i cavagli, ma non avere

paura de’ fanti; il che, come ho molte volte detto, procede dall’armi e dall’ordine”®.

Una volta provata la superiorita della fanteria sulla cavalleria, ¢ come se si spalancasse la porta
ad un altro genere di problema, decisamente piu sottile perché inerente a quel delicato crinale,
tutto machiavelliano, che corre tra passioni collettive e rimedi procedurali: una buona fanteria,
che sia all’altezza dei compiti imposti dalle guerre d’Italia, non deve soltanto poter sostenere
I’impeto della cavalleria avversaria, ma deve soprattutto essere in grado di non temere le
fanterie nemiche. Questa sicurezza delle fanterie sul campo di battaglia, quest’insieme di
fierezza e freddezza che permette di produrre la vittoria alla fine della giornata, non cade giu
dal Cielo, né insorge casualmente in seno alle truppe. Tutt’al contrario, essa procede dalla sfera
materiale delle armi (dal modo dell’armarsi) e dalla sfera prudenziale dell’ordine (dall’ordine
della guerra): due sfere che vengono ad esistere e coesistere soltanto laddove la guerra ¢ agita
e pensata da chi la conduce come fenomeno pratico (le armi) e politico (1’ordine) a partire da
quelle passioni ed abitudini che mobilitano i fanti alla difesa ed all’offesa. La prudenza insegna,
insomma, che la guerra ¢ un ordine armato e nel modo-delle-armi proposto per bocca di
Fabrizio Machiavelli propone di ricongiungere I’esperienza antica dei Romani e quella moderna

dei Tedeschi attraverso una via mediana che integri i migliori risultati dell’una e dell’altra®®.

* Ivi,p. 1284.

30 L’importanza del nesso che, unisce nella scrittura di guerra machiavelliana, il modo dell’armarsi e 1’ordine del
combattere mi pare ribadita dalla presenza del medesimo tema, una decina di anni prima della redazione dell’ Arte
della Guerra, nelle ultime righe del Principe che servono ad introdurre 1’exortatio a liberare 1’Italia dai barbari.
Dopo aver spronato la “illustre Casa” dei Medici, dedicataria dell’opera nella persona di Lorenzo, a seguire
I’esempio di “quelli eccellenti uomini che redimerno le provincie loro” (Mose, Ciro, Teseo), Machiavelli invita,
per dar seguito a quest’impresa, a “provedersi di arme proprie” e a dar vita ad “uno terzo ordine” che sia in grado
di superare i difetti propri alla fanteria svizzera ed alla fanteria spagnola: “Perché gli spagnuoli non possono
sostenere e’ cavagli, e’ svizzeri hanno ad avere paura de’ fanti quando gli riscontrino nel combattere ostinati
come loro: donde si é veduto e vedrassi, per esperienza, li spagnuoli non potere sostenere una cavalleria franzese
e’ svizzeri essere rovinati da una fanteria spagnuola”. (N. Machiavelli, Il Principe, op. cit.,p. 173). Sperimentando
una terza maniera del combattere, che sappia valorizzare le qualita della maniera spagnola e della maniera tedesca
superandone i rispettivi difetti, possono essere rimosse le due cause che rendono debole una fanteria: la resistenza
all’impeto della cavalleria e la paura dei fanti avversari. Per trovare e mettere in campo questa nuova maniera non
ci sono che due strade le quali hanno ad essere perseguite congiuntamente: il tipo di armi, il modo dell’armarsi,
“la generazione delle arme” e la natura degli ordini, I’ordine del combattere, “la variazione delli ordini”. “Puossi

53



“Cosimo. Dite pertanto come voi I’armeresti. Fabrizio. Prenderei delle armi romane e delle tedesche, e
vorrei che la meta fussero armati come 1 Romani e 1’altra meta come 1 Tedeschi. Perché, se in seimila

fanti, come io vi dird poco di poi, io avessi tremila fanti con li scudi alla romana e dumila picche e mille

scoppiettieri alla tedesca, mi basterebbono™".

Se teniamo fermo quanto detto sin qui, ci renderemo conto che parlare di “ordini-della-guerra”
significa, allora, per Machiavelli parlare di un insieme di posture, collettive e procedurali, le
quali sono state a tal punto assorbite, incamerate, fatte proprie dai soldati della milizia che essi
arrivano a farvi ricorso senza fatica e senza riflessione. Si tratta, insomma, di un insieme di
comportamenti virtuosi (di natura individuale e, per riflesso, piu che individuale) che si
attivano, senza bisogno di mediazione o di sforzo, sul campo di battaglia perché sono divenuti
il modo stesso di operare di ciascun soldato. Rappresentano, dunque, una modalita di esistere
sul campo che domanda di essere appresa ed interiorizzata al di fuori del campo di battaglia.
Una “seconda” natura, se vogliamo dir cosi, dell’uomo-in-armi la quale, per manifestarsi
efficacemente nell’impeto dello scontro e far da barriera interna alla paura delle fanterie
nemiche, non deve richiedere il tempo di passare per la persuasione razionale o per I’adesione
volontaria, ma deve prodursi immediatamente, come se fosse il modo stesso di reagire del

singolo fante di fronte alla furia del conflitto. Per funzionare efficacemente il ricorso a tale

adunque, conosciuto il difetto dell’una e dell’altra di queste fanterie, ordinarne una di nuovo, la quale resista a’
cavalli e non abbia paura de’ fanti: il che lo fara la generazione delle arme e la variazione delli ordini; e queste
sono di quelle cose che, di nuovo ordinate, danno reputazione e grandezza a uno principe nuovo”. (N. Machiavelli,
1l Principe, op. cit., p. 174). La rilevanza politica, storica e, in questo caso, persino escatologica che Machiavelli
accorda alla costituzione di questa nuova fanteria — dotata di “arme proprie”, animata da “virtu italica” e costituita
sulla base di una “variazione delli ordini” che sia in grado di valorizzare le qualita ed al contempo di eliminare i
difetti dei modi spagnolo e tedesco — & comprovata dal ruolo di leva argomentativa che le & attribuito nel XXVI
capitolo del Principe. Fatto cio, non resterebbe alla Casa dei Medici che ordinarsi a scacciare dalla Penisola
“questo barbaro dominio”, presentandosi come quel “redentore” che tutta Italia attende e nobilitando cosi “sotto
la sua insegna” 1’intera patria fino a realizzarne, nella guerra e grazie alla guerra, 1’unita di un unico popolo sotto
un unico Principe: “Non si debba adunque lasciare passare questa occasione, accio che la Italia vegga dopo tanto
tempo apparire uno suo redentore. Né posso esprimere con quale amore e’ fussi ricevuto in tutte quelle provincie
che hanno patito per queste illuvioni esterne, con che sete di vendetta, con che ostinata fede, con che pieta, con
che lacrime. Quali populi gli negherebbono la obedienza? Quale invidia se li opporrebbe? Quale italiano gli
negherebbe ossequio? A ognuno puzza questo barbaro dominio. Pigli adunque la illustre Casa vostra questo
assunto, con quello animo e con quella speranza che si pigliono le imprese iuste, accio che, sotto la sua insegna,
e questa patria ne sia nobilitata e, sotto e’ sua auspizi, si verifichi quel detto del Petrarca, - quando disse: Virtu
contro a furore / prendera ’armi, e fia el combatter corto, | che I’antico valore / nelli italici cor non é ancor
morto”. (N. Machiavelli, Il Principe, op. cit.,p. 174-175).

3'N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, Dell’Arte della guerra e altre opere (1), op. cit., p.
1285.

54



modo deve divenire naturale ed ecco perché la questione degli ordini della fanteria coinvolge

direttamente una riflessione pit ampia sul ruolo esercitato dai costumi per gli ordini militari.

In effetti, Machiavelli ¢ ben cosciente (di sicuro, piu dei propri contemporanei italiani, principi
o capitani di ventura che fossero, con i quali mira a dialogare 1’Arte della guerra per offrire
soluzioni efficaci di fronte al trauma delle guerre d’Italia) che una simile educazione militare
dei modi e delle passioni necessiti un lungo apprendistato. Accanto alla lezione dei Romani,
sono le stesse esperienze, le positive cosi come le negative, derivategli dall’impegno per la
costruzione della milizia popolare nell’ultima fase del suo segretariato alle dipendenze della
Repubblica fiorentina, a renderlo accorto di fronte a tale evidenza. Non diversamente dagli altri
ambiti dell’azione politica, la questione di definire quali siano gli ordini migliori da seguire in
campo bellico rappresenta, percio, in Machiavelli una sorta di difficolta preliminare, da
superare nella maniera piu spedita per poter passare al problema piu scottante: quello inerente
al modi attraverso 1 quali un tale ordine, una volta trovato, venga posto in essere. Va da sé che
questa seconda questione non sia del tutto estranea alla soluzione della prima, posto che gli
ordini migliori saranno anche quelli che forniscono 1 modi piu efficaci per essere mandati ad
effetto. Dopo esser tornato sul tema del rapporto di forza tra fanteria e cavalleria, a partire da
un’apparente eccezione sollevata da Cosimo (quella rappresentata, cio¢, dalla cavalleria parta:
“io so che i Parti non operavano in guerra altro che i cavagli, e pure si divisono il mondo con
i Romani”*?), Fabrizio invita, allora, i propri interlocutori ad abbandonare il piano della
discettazione teorica, cui ci si € attenuti sin li, per venire finalmente a quello delle pratiche. Una
volta assunto che il modo migliore dell’armarsi consista in una medieta tra antico (romano) e
moderno (tedesco) uso, € necessario ora impegnarsi a definire che cosa trasformi questo buon
ordine in una seconda natura per i soldati. Ovvero, ¢ necessario definire I’ordine sulla base dei

suoi contorni procedurali. Ebbene, tale mediazione non ¢ data da altro che dall’esercizio:

“Ma perché egli & tempo passare allo esercizio, avendo armate queste fanterie secondo lo antico e

. o . 9953
moderno uso, vedreno quali esercizii facevano loro fare i Romani™”.

Con “esercizio” si dovra intendere qui una lunga pratica reiterata, la sola in grado di
trasformare, per il tramite dell’esperienza individuale, le acquisizioni prudenziali ereditate dalla

storia romana in oggettive pratiche belliche. L’esercizio, pratica per eccellenza, funge allora da

32 i, p. 1286-1287.
> Ivi, p. 1290.

55



punto di congiunzione tra sapere e potenza. Attraverso la produzione ripetuta dei medesimi
gesti, le masse di uomini che vanno a comporre la fanteria apprendono nei fatti cio che non
potrebbe esser spiegato semplicemente a parole, ridanno vita ad un insieme di modi che
resterebbero altrimenti confinati nello spazio letterario delle storie, assumono, senza bisogno di
rifletterci, una serie di posture che sole sono in grado di farne dei buoni soldati. In mancanza di
questo apprendimento collettivo, che passa per la dimensione pratica dell’esercizio, ogni sforzo
finalizzato ad individuare il miglior modo di selezionare ed armare le fanterie resterebbe un
tentativo vano, 0zioso, fittizio. Letterario. Perché un ordine nelle cose della guerra si dia e si
dia efficacemente, esso deve penetrare sin dentro il modo di funzionamento in campo del

singolo soldato. E tale apprendimento non si da se non attraverso la pratica. Nell’esercizio:

“Avanti che le fanterie si conduchino a fare la giornata, ancora ch’elle siano bene elette € meglio armate,

si deono con grandissimo studio esercitare, perché sanza questo esercizio mai soldato alcuno non fu

54
buono™".

Le leggi, per osservarsi, hanno bisogno dei buoni costumi. Ed il rapporto che astringe gli ordini
alle pratiche di guerra ¢, in fondo, la manifestazione piu lampante (quella bellica, che non
ammette possibilita d’appello™) della relazione piul generale che lega le leggi ai costumi.
Fabrizio distingue, allora, all’interno del modo romano tre generi di esercizi, 1 quali hanno tutti
per obiettivo di far penetrare la disciplina, la tecnica della guerra, sin dentro la pelle del singolo
soldato. Di plasmarne, insomma, attraverso la reiterazione del gesto, la natura. Da uomo a fante;

da cittadino a cittadino-in-armi. Si comincia con il livello piu elementare, quello del corpo:

“Deono essere questi esercizii tripartiti: I’'uno per indurare il corpo e farlo atto a’ disagi e piu veloce e

piu destro; I’altro per imparare adoperare le armi; il terzo per imparare ad osservare gli ordini negli

o \ . . 56
eserciti, cosi nel camminare come nel combattere e nello alloggiare™””.

Una macchina-corpo dura, veloce e destra, che ¢ in grado cosi di sperimentarsi sull’oggetto,
“per imparare ad operare [’armi”. Le armi si operano. Ed attraverso la messa in opera dell’arma
passa all’operatore la tecnica bellica. Si diventa macchine-da-guerra imparando ad adoperare

gli strumenti della guerra. Eppure, questa produzione simultanea di uomo-strumento e di uomo-

* Ibidem.

% “Dipoi gli errori che si fanno nelle altre cose si possono qualche volta correggiere; ma quegli che si fanno nella
guerra, sopradvenendo subito la pena, non si possono emendare”. (Ivi, p. 1291-1292).

* Ivi, p. 1290.

56



con-lo-strumento non sarebbe ancora sufficiente se non fosse intelaiata entro il terzo esercizio,
il piu importante, quello che si gioca sul piano dell’osservanza, “per imparare ad osservare gli
ordini negli eserciti, cosi nel camminare, come nel combattere e nello alloggiare”. Al fante
descritto da Fabrizio non ¢ richiesto d’imparare ad essere ordinato, ma d’imparare ad osservare
gli ordini. La differenza ¢ sottile, ma quanto mai rilevante. Cio che deve apprendere, prima di
tutto, ¢ ad osservare gli ordini, ovvero a rispettare gli ordini ed a conformarvisi. Il punto
dirimente non dev’essere che li comprenda razionalmente o che vi aderisca volontariamente.
L’importante ¢ che impari ad osservarli ad un punto tale di naturalezza che la conformazione
diventi cosa naturale. E tale apprendimento si da, ancora una volta, attraverso la pratica. Grazie
alla pratica si impara ad osservare 1’ordine del camminare, I’ordine del combattere, 1’ordine
dell’alloggiare. Tutto cio, insomma, che quando funziona all’unisono e senza le mediazioni
della riflessione o dell’arbitrio, fa di tanti corpi individuali un corpo solo: quello dell’esercito.
Fabrizio utilizza due avverbi per definire la qualita di queste azioni (al tempo stesso, individuali

e collettive) che molto dicono in merito al tipo di apprendimento che Machiavelli ha in mente:

“Le quali sono le tre principali actioni che faccia uno esercito; perché se uno esercito cammina, alloggia

e combatte ordinatamente e praticamente, il capitano ne riporta 1’onore suo ancora che la giornata avesse

57
non buono fine””’.

“Ordinatamente” e “praticamente”. Si cammina, si alloggia, si combatte in maniera ordinata e
pratica. Due qualita dell’azione bellica che rilevano tanto dal dominio procedurale dei modi
quanto dal dominio materiale degli effetti. Ed 1 costumi, militari o popolari che siano, si
riducono effettivamente a questo: ad una continuita di pratiche, talmente prolungata
nell’esercizio da divenire normativa, che interessa tanto cio che si fa quanto il come si fa. Le
Repubbliche antiche (Roma, in primis) erano ben consce del fatto che questa continuita di modi
ed effetti, cosi come non ¢ esito del caso, allo stesso modo non puo essere imposta ai cittadini
per il puro mezzo della legge. La legge puo, tutt’al piu, costituire il dettato, 1’orientamento, la
cornice, entro cui tali pratiche prendono vita e forma. Tuttavia, perché¢ esse s’insedino
efficacemente e durevolmente nei modi, bellici e civili, delle milizie popolari tali pratiche hanno
bisogno di accostumarne, in primo luogo, gli atteggiamenti. Cio si produce, come detto, soltanto
attraverso l’esercizio e ci0 spiega, a mio avviso, perché, proprio in riferimento a questa

questione degli esercizi e non altrove all’interno de “L ’Arte della guerra”, Machiavelli abbia

7T Ibidem.

57



urgenza di far appello, accanto alla legge, al ruolo dei costumi per render conto dell’insieme di

metodi escogitati dalle Repubbliche antiche per fare dei propri cittadini dei perfetti fanti.

“Hanno pertanto questi esercizi tutte le republiche antiche provvisto in modo, per costume e per leggie,

. 4. 58
che non se ne lasciava indietro alcuna parte™”.

Ma che cosa vorra poi dire provvedere gli esercizi per legge e “per costume™? E lo stesso
problema con cui ci siamo confrontati durante 1’esame di Discorsi 11, 19 e che non abbiamo
ancora pienamente risolto. La provvisione “per legge” gode, certamente, per noi contemporanei
di una immediata intellegibilita: per produrre un determinato effetto (nel caso specifico, quello
dell’osservanza degli esercizi), una Repubblica da vita ad un provvedimento che, ordinando
premi e pene, mira a generare una conformazione nelle pratiche di vita dei cittadini. Che cosa
significa, invece, provvedere “per costume”? Come puod quel dominio che dovrebbe essere fatto
oggetto dell’azione disciplinante (ovvero, il costume) divenire, a sua volta, strumento del
disciplinamento? La risposta ci ¢ fornita proprio dalla dimensione stessa dell’esercizio pratico.
L’esercizio militare consigliato da Machiavelli sulla base del modello ricavato dalle storie
antiche rappresenta, infatti, la chiave attraverso cui si possono cominciare ad abbozzare 1 primi
tratti di questa duplicita del mondo dei costumi: al tempo stesso, oggetto e soggetto della
normazione. Si prenda, a tal fine, ’esempio del primo genere di esercizi raccomandati da
Fabrizio sulla scorta del modo antico: quello degli esercizi finalizzati a “indurare il corpo e
farlo atto a’ disagi e piu veloce e piu destro”. Se vero ¢ che questi esercizi sono, in prima
battuta, imposti dall’esterno e somministrati al corpo dei futuri fanti come un rimedio contro
alla durezza cui la guerra li esporra, altrettanto vero ¢ che, una volta avvezzato dalla pratica
continua dell’esercizio, tale corpo diventa di per sé¢ adatto alla guerra. Il suo costume, il suo
modo di esistenza, diviene un modo bellico, anche laddove la guerra non si dia. Nell’attivita
d’esercizio, allora, imposizione di un costume (da parte della Repubblica o del capitano di
ventura) ed acquisizione di un costume (da parte dei cittadini armati o dei soldati professionisti)
coincidono. Sono la stessa attivita, nella misura in cui la pratica dell’esercizio non permette di

distinguere tra momento dell’imposizione dall’alto e momento dell’acquisizione dal basso.

“Volevano pertanto gli antichi che i loro cittadini si esercitassero in ogni bellica actione, e facevano

trarre loro contro a quel palo dardi piu gravi che i veri; il quale esercizio oltre al fare gli uomini esperti

8 Ibidem.

58



nel trarre fa ancora le braccia piu snodate e piu forti. Insegnavano ancora loro trarre con I’arco, con la
fromba, et a tutte queste cose avevano preposti maestri in modo che poi, quando egli erano eletti per
andare alla guerra, egli erano gia con 1’animo e con la disposizione soldati. Né restava loro ad imparare

altro che andare negli ordini e mantenersi in quegli, o0 camminando o combattendo; il che facilmente

. . . s J . . 9959
imparavano mescolandosi con quegli che, per avere piu tempo militato, sapevano stare negli ordini””".

Attraverso 1’abitudine agli esercizi di guerra consolidata nei tempi di pace ed attraverso
I’imitazione sul campo di battaglia di coloro che “per avere pin tempo militato, sapevano stare
negli ordini”, il costume del buon fante diventa acquisizione connaturata alle pratiche ed allo
spirito di ciascun cittadino che serva la propria Repubblica. Il metodo di apprendimento della
cittadinanza in armi che delinea Machiavelli sulla base dell’esercizio ¢ diverso, per non dire
opposto, a quello che potrebbe essere conseguito grazie alla legge. La legge, infatti, intrattiene
con le pratiche popolari un rapporto di natura dialettica e diacronica: questa, in un primo tempo,
dispone; quelle, in un secondo tempo, accolgono o non accolgono quanto disposto. La questione
non ¢ d’importanza secondaria. Sulla base di un’attenta lettura delle storie romane, della propria
esperienza nella costruzione della milizia fiorentina e di quanto osservato presso le fanterie
delle Repubbliche tedesche e svizzere, Machiavelli arriva a ritagliare, invece, accanto alla legge
un ruolo indipendente e fondamentale per la normazione pratica e non scritta: I’assuefazione
generata dall’abitudine all’esercizio ¢ in grado, infatti, di plasmare i costumi del popolo al punto
da farne un insieme di buoni cittadini, in tempo di pace, e di buoni soldati, in tempo di guerra.
A conferma della posta in gioco soggiacente a questo compito, al tempo stesso, impositivo e

ricettivo dei costumi, ci ¢ data dallo stesso Fabrizio, quando descrive la pratica degli esercizi:

“Esercitavano adunque la loro gioventu per fargli veloci nel correre, per fargli destri nel saltare, per
fargli forti a trarre il palo o a fare alle braccia. E queste tre qualita sono quasi che necessarie in uno
soldato; perché la velocita lo fa atto a preoccupare i luoghi al nimico, a giugnerlo insperato et inaspettato,
a seguitarlo quando egli € rotto; la destrezza lo fa atto a schifare il colpo, a saltare una fossa, a superare
uno argine; la fortezza lo fa meglio portare 1’armi, urtare il nimico, sostenere uno impeto. E soprattutto,
per fare il corpo piu atto a’ disagi, si avvezzano a portare gran pesi. La quale consuetudine ¢ necessaria,
perché nelle espedizioni difficili conviene molte volte che il soldato oltre all’armi, porti da vivere per
piu giorni; e se non fusse assuefatto a questa fatica non potrebbe farlo; ¢ per questo o ¢’ non si potrebbe

. . . . . 5560
fuggire uno pericolo o acquistare con fama una vittoria™" .

* Ivi,p. 1292.
0 Ivi, p- 1290-1291.

59



Insomma, se il corpo del fante, questa macchina-soldato, non fosse stato avvezzato ai disagi,
nel tempo che precede la battaglia ed attraverso un’abitudine costante a portare grandi pesi, non
sarebbe stato nemmeno in grado di far fronte alle necessita imposte dalla condizione di guerra.
Invece, grazie all’esercizio del trasporto di pesi, il corpo diventa un corpo adatto alla guerra. E
ci0 senza nemmeno rendersene conto. Il corpo assorbe, cio¢, diluiti nel tempo attraverso
I’assuefazione alla fatica ed alla disciplina, gli effetti di una pratica costante che diventano cosi
la sua stessa consuetudine, la sua natura ed il suo proprio modo di essere. L’assuefazione ¢,
dunque, la prima spia di un costume che si avvia a divenire inveterato e la consuetudine dei

propri cittadini alla guerra ¢ il bene piu prezioso di cui puo godere la salute di una Repubblica:

“N¢ vi maravigliate che quegli antichi pensassero a queste cose minime, perché dove si ragiona che gli
uomini abbiano a venire alle mani ogni piccolo vantaggio ¢ di gran momento; et io vi ricordo quello che
di questo gli scrittori antichi ne dicano, piu tosto che io ve lo insegni. N¢é istimavano gli antichi cosa piu

felice in una repubblica che essere in quella assai uomini esercitati nell’armi; perché non lo splendore

delle gemme e dell’oro fa che i nimici ti si sottomettono, ma solo il timore delle armi”®'.

Come ben sanno gli scrittori antichi, ragionare dei costumi e ragionare con i costumi obbliga a
scendere dal piano delle generali discettazioni al dettaglio delle “cose minime” poiché, nei
tempi della guerra, “dove si ragiona che gli uomini abbiano a venire alle mani”, e nella
progettazione degli ordini che atti a gestirla, “ogni piccolo vantaggio e di gran momento”. Non
diversamente da come aveva provato a fare negli anni del Gonfalonierato di Piero Soderini,
quando aveva cercato di dotare la malandata Repubblica fiorentina di una propria milizia
popolare, e non diversamente da quanto aveva potuto osservare, in Italia ed in Germania,
rispetto al modo di ordinarsi alla guerra delle Repubbliche tedesche, Machiavelli s’impegna,
con il ricorso all’esempio del modello militare romano, a mettere in campo una proposta
credibile ed all’altezza delle sfide imposte dalla congiuntura politica del primo Cinquecento per
riformare 1’idea e 1’organizzazione di una cittadinanza in armi. Questo ambizioso progetto
comporta per ’autore la necessita di spingersi a riformulare, con le armi della propria
argomentazione ed alla luce della figura del cittadino-fante, lo stesso concetto di guerra, di
Repubblica e, per certi versi, di civilta che gli era stato tramandato dalla tradizione, medievale
ed umanistica. Ripensare la guerra attraverso 1’ordine significa, infatti, ricondurla nel perimetro

di cose che possono essere dette, descritte ed attuate con la parola razionale. Significa farne,

o Ivi,p. 1291.

60



cio¢, un oggetto di discorso privilegiato per 1’istituzione repubblicana nel momento in cui essa
s’interroghi sulle condizioni della propria conservazione e della propria prosperita. Questo
cambio di prospettiva radicale, in cui s’impegna Machiavelli qui come in altri luoghi dell’4rte
della guerra, porta con sé, tuttavia, una riorganizzazione piu ampia della relazione tra leggi e
costumi. Il compito che si attribuisce Machiavelli di rifondare con la propria opera teorica e
pratica gli ordini della citta repubblicana per renderli atti a sostenere I’impeto della guerra senza
retrocedere dalla propria condizione di liberta spinge I’autore ad accorgersi di quale peso rivesta
la normativita veicolata dai costumi nella gestione delle pratiche militari e della congiuntura
bellica. L’impegno di trovare (o di ritrovare) una configurazione ordinamentale all’altezza del
conflitto permette a Machiavelli di scorgere quanta forza abbiano i costumi non soltanto per la
coordinazione efficace della guerra, ma in generale nell’impalcatura complessiva del vivere
libero, a maggior ragione in tempo di pace. Se quest’assunzione non lascia indenne, di
conseguenza, la configurazione gerarchica del rapporto intrattenuto tra leggi € costumi, 1’eco di
tale consapevolezza giunge fino a condizionare, come si vedra piu in la nel dettaglio, la stessa
rappresentazione della civilta repubblicana, facendo dei buoni costumi militari di un popolo il

nucleo stesso di un’immagine di cittadinanza arcaica, costruita intorno al “timore dell armi”.

61



62



Secondo capitolo.

Il costume giudiziario nei tempi di guerra.

Lo spoglio testuale condotto sin qui ci ¢ valso a reperire ed identificare alcune caratteristiche
ricorrenti che il termine “costumi” assume nella lingua machiavelliana, al di 1a del contesto
particolare d’impiego. Per riassumere, diremo dunque che attraverso il riferimento ai costumi
Machiavelli ¢ solito indicare un insieme di pratiche le quali, in ragione della frequenza con cui
vengono ripetute, possono essere considerate come il modo proprio di operare (e, quindi, di
esistere) di un certo soggetto. Tale modo puo inerire ad un popolo o ad un esercito (cioe, al
modo di funzionamento caratteristico di un certo gruppo di cittadini o di soldati) cosi come puo
venire riferito ad una repubblica o ad un principe (cioe, al modo di procedimento tipico di una
certa istituzione). Di tale modo, in funzione del soggetto di cui € predicato, alle volte ¢ messa
in evidenza la priorita rispetto alla legge (Principe, 111); altre volte la convergenza (L 'Arte della
guerra, I1); altre ancora, una particolare simultaneita di priorita e convergenza (Discorsi I, 18).
Si ¢ potuto, dunque, stabilire come i costumi in Machiavelli alludano ad una particolare maniera

di esistenza dei soggetti politici, ovvero la natura che risulta dal loro abituale modo di essere.

La presunta stabilita di tale abitudine nel corso del tempo costituisce, di conseguenza,
un’indicazione politica di rilievo tanto per il soggetto che ne ¢ portatore quanto per quelli che
gli stanno attorno i quali con esso s’interfacciano. Presupporre una certa abitudine in un popolo,
in un esercito o in un’istituzione permette, infatti, a chi si trova ad averci a che fare di avanzare
un giudizio (ipotetico, ma probabile) su quello che sara il suo modo di procedere in futuro. Allo
stesso modo, un’abitudine osservata per lungo tempo diviene, da parte del soggetto interessato,
una sorta d’impegno implicito per i tempi a venire: se non c¢’¢ una ragione evidente e sufficiente
per discostarsi da tale abitudine, gli altri si aspetteranno che essa venga rispettata. E, percio,
sulla riproposizione continua di un determinato modo di procedere che si fonda anche, in una
certa misura, la credibilita del soggetto in questione. Da quanto visto sin qui, emerge come
I’insieme dei costumi propri a ciascun soggetto della politica machiavelliana (popoli, eserciti,
principi, capitani, repubbliche) crei una specie di grande trama di obbligazioni reciproche le
quali, benché si situino sul piano dell’aspettativa implicita e, pertanto, sempre confutabile

dall’esperienza, nondimeno presentano un accento marcato di normativita. E come se, per

63



Machiavelli, avendo agito in maniera sempre conforme ad un certo modo del procedere, un
soggetto s’impegni tacitamente con gli altri ad agire similmente anche per il futuro. In caso
contrario, non interverrebbe, naturalmente, alcuna sanzione di ordine superiore, ma qualcosa si
romperebbe (questo, si!) sul piano dell’affidabilita cui un soggetto puo pretendere di fronte agli
altri, aprendo cosi la relazione politica allo spazio della sfiducia reciproca che ¢ anticamera
dell’instabilita. Va da sé che di tale condizione possa disinteressarsi un popolo (visto che, per
definizione, 1 costumi popolari si conservano e si avvicendano in maniera spontanea € senza
alcun principio direttivo) e possa perfino approfittarsi un principe (com’¢ il caso emblematico
di Cesare Borgia), facendo assegnamento sulle aspettative di nemici ed alleati per disilluderle
poi sistematicamente, attraverso un ricorso continuo a modi sempre nuovi che spiazzino le

difese. Tuttavia, le istituzioni repubblicane non possono permettersi una tale liberta di manovra.

Da una parte, il loro modo di procedere ¢, di necessita, piu lento rispetto a quello dei principi.
Per ogni decisione, bisogna informare, consultare, deliberare. Per ogni scelta presa, va del
tempo e molti vengono a sapere cio di cui si discute. Per le Repubbliche, tale credibilita fondata
sull’abitudine diventa, allora, una sorta di arma (ci0 che, invece, sarebbe una zavorra per i
principi), della quale ci si avvale con gli alleati cosi come con 1 nemici. D’altra parte, il
coinvolgimento politico dei cittadini in una Repubblica non ¢ quello dei sudditi sotto un
principato. Il modo tipico di procedere di un’istituzione repubblicana ¢, nei fatti,
un’obbligazione per il futuro poiché, in caso contrario, bisognerebbe render conto del

cambiamento a chi oggi ¢ un sottoposto ¢ domani potrebbe essere un dirigente.

La rilevanza politica della continuita nei modi del procedere emerge, allora, con maggiore
nitidezza qualora si faccia riferimento allo stile procedurale di una Repubblica piuttosto che
qualora si consideri lo stile di un principe o di un popolo. Ma in quali ambiti tendera a
manifestarsi in maniera piu evidente questa volonta dell’istituzione d’inscrivere le proprie
scelte future nel solco dei modi seguiti per il passato? Naturalmente, ¢ forse superfluo dirlo,
proprio in quegli ambiti in cui piu marcata sara la posta in gioco politica espressa dalla
continuita. Ovvero, in quegli ambiti in cui un cambio di passo e di forma nella conduzione degli
affari di Stato rischierebbe di aprire una catena d’imprevisti dei quali non possono esser previsti
gli effetti ultimi. La continuitda dei modi istituzionali rappresenta, percio, nel sistema
machiavelliano, uno dei principali argini scavati dalle Repubbliche contro 1’instabilita, sempre
latente, delle cose politiche. Non solo I’istituzione repubblicana da vita ad un proprio distintivo

e specifico modo di operare, cui possono fare riferimento cittadini ed alleati per valutarne il

64



grado di affidabilita, ma, nel suo caso e solo nel suo caso, si configura alla stregua d’imperativo
politico la necessita di attenervisi. Si tratta, in conclusione, di una pratica prudenziale, propria
a quel ceto amministrativo repubblicano di cui Machiavelli fece parte, con la quale si mira a
salvaguardare la continuita del gesto istituzionale (e delle condizioni favorevoli che ne

derivano) di fronte alle esigenze multiformi poste da congiunture temporali sempre nuove.

La priorita del buon ufficiale ¢, allora, quella di coniugare la preservazione di una condotta che
ha funzionato per il passato (e che funge da marchio di stile per 1’istituzione) con la gestione
efficace di fenomeni e situazioni che, specie nella congiuntura di guerra, sono restii a farsi
prendere nella trama di schemi consolidati. Gli ambiti, dunque, nei quali 1’osservazione di
questa continuita diviene davvero determinante per ’istituzione sono quelli dove ne va della
vita stessa della repubblica: le alleanze politiche, 1’amministrazione della giustizia, il
pagamento delle imposte, il governo delle citta subordinate e, soprattutto, la guerra. Vorrei,
quindi, prendere le mosse da Discorsi I, 31, capitolo nel quale Machiavelli analizza il modo in
cui la Repubblica romana era solita punire quelli che fra i propri capitani avessero errato, in
guerra, “per ignoranza” o “per malizia”. La rilevanza del caso ai fini della nostra trattazione
emerge, forse, gia dal dominio cui afferisce I’esempio scelto. Si tratta, infatti, di un territorio in
cui si decide buona parte della salute della Repubblica: I’amministrazione della giustizia in
ambito militare. A partire dall’esame di questo capitolo vorrei, di conseguenza, raccogliere
un’indicazione di massima in merito al posto occupato dal costume istituzionale nella
riflessione matura di Machiavelli sulle Repubbliche per metterne in relazione il significato con
I’esperienza acquisita dall’autore nel corso di un quindicennio di attivita politica ed

amministrativa svolta al servizio dello stato fiorentino.

65



II. 1 ’ESEMPIO ROMANO E IL MANTENIMENTO DEGLI
ANTICHI COSTUMI.

Veniamo, dunque, alla lettura di Discorsi 1, 31. Nel capitolo viene affrontato da Machiavelli un

tema ben delimitato. Si tratta, infatti, di mettere a fuoco per quale ragione ed in quale misura:

“I Romani non solamente, come di sopra avemo discorso, furano manco ingrati che 1’altre republiche,
ma ancora furano piu pii e piu rispettivi nella punizione de’ loro capitani degli eserciti che alcuna altra.

Perché se il loro errore fusse stato per malizia, ¢’ lo gastigavano umanamente; se gli era per ignoranza,

. . 62
non che lo punissono, ¢’ lo premiavano ed onoravano.”".

In questo caso, come in molti altri dei Discorsi, I’interrogativo sulle cause e I’interrogativo
sugli effetti vanno di concerto. Si notera, cio¢, come per dar conto delle procedure previste dai
Romani per punire quei capitani che errassero in tempo di guerra, Machiavelli ritenga
necessario comprendere prima i motivi politici in base ai quali fosse ritenuto opportuno
mantenersi “pii e rispettivi” piuttosto che applicare una giustizia rigorosa. Il modo tipico di
procedere della giustizia militare romana sara valutato, allora, in questo capitolo alla luce
dell’effetto che I’amministrazione della giustizia militare era in grado di produrre per la
gestione della guerra. La conduzione di una qualsivoglia campagna militare (e Machiavelli lo
sa per esperienza, avendo fatto parte del seguito di diversi commissari in campo fiorentini nel
corso del conflitto che oppose la Repubblica per quasi un quindicennio alla ribelle citta di Pisa)
¢ per un capitano gia sufficientemente ricca d’incombenze da affrontare e di scelte da prendere
senza che a queste si aggiunga il timore delle pene che attendono il comandante sfortunato una
volta rientrato in patria. Nella congiuntura di guerra, la minaccia di una giustizia rigorosa nei
confronti dei generali rischierebbe di generare il rifiuto da parte dei cittadini ad assumere

cariche di responsabilita militare o un controproducente immobilismo in campo decisionale.

“Questo modo del procedere era bene considerato da loro: perché e’ giudicavano che fusse di tanta
importanza, a quelli che governavano gli eserciti loro, lo avere I’animo libero ed espedito, ¢ sanza altri
estrinseci rispetti nel pigliare i partiti, che non volevono aggiugnere, a una cosa per sé stessa difficile e

pericolosa, nuove difficulta e pericoli; pensando che, aggiugnendoveli, nessuno potessi essere che

2 N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit.,p. 129.

66



operassi mai virtuosamente. Verbigrazia, ¢’ mandavano uno esercito in Grecia contro a Filippo di
Macedonia, o in Italia contro a Annibale, o contro a quelli popoli che vinsono prima. Era, questo
capitano che era preposto a tale espedizione, angustiato da tutte quelle cure che si arrecavano dietro
quelle faccende, le quali sono gravi e importantissime. Ora, se a tali cure si fussi aggiunto piu esempli
de’ Romani ch’eglino avessono crucifissi o altrimenti morti quelli che avessono perdute le giornate, egli
era inpossibile che quello capitano intra tanti sospetti potessi deliberare strenuamente. Pero giudicando

essi che a questi tali fusse assai pensa la ignominia dello avere perduto, non li vollono con altra maggiore

pena sbigottire”™®.

Quando un cittadino ¢ scelto dalla Repubblica per condurne le campagne militari, una pena
sufficiente di fronte all’insuccesso ¢ gia la cattiva reputazione che deriva dalla sconfitta. Per
garantire, allora, ai propri condottieri adeguati margini di manovra e di decisione nel corso delle
operazioni belliche, 1 Romani, altrove elogiati da Machiavelli per I’inflessibilita e per la durezza
delle loro esecuzioni, si rivelano in questa condizione particolare eccezionalmente “pii e
rispettivi’. 1l principio che orientava il funzionamento della giustizia romana nei confronti dei
generali perdenti consisteva nel castigare umanamente 1’errore determinato da “malizia” e nel
premiare, in luogo di punire, 1’errore dovuto ad “ignoranza”. L’esempio di storia romana scelto
da Machiavelli per esplicitare il primo caso, ovvero quello che qui piu ¢’interessa, ¢ narrato da
Tito Livio nei capitoli dall’ottavo al dodicesimo del quinto libro dell’4Ab urbe condita.
L’episodio racconta la vicenda di due tribuni militari patrizi, Manlio Sergio ¢ Lucio Virginio,
impegnati nell’assedio della citta di Veio (402 a. C.). I due erano legati da un’antica inimicizia

personale e quest’inimicizia ebbe un’ascendenza rovinosa sull’andamento della guerra®.

Lucio Virginio era preposto alla cura dell’accampamento principale, mentre a Manlio Sergio
era toccata la gestione di un presidio piu piccolo e piu propinquo alla zona dell’assedio. Cosi,
quando altre due popolazioni etrusche, 1 Capenati e 1 Falisci, ruppero la propria neutralita ed
entrarono in guerra a fianco dei Veienti, il campo di Sergio, testa di ponte sulla linea del fronte,
si ritrovo preso d’assalto da una manovra a tenaglia. Da una parte Capenati e Falisci; dall’altra
1 Veienti. Secondo la narrazione di Livio, il tutto avvenne con una tale forza ed in maniera tanto
rapida che le truppe romane di stanza al campo furono prese dal piu grande terrore “perché i

Romani ebbero ['impressione che tutta I’Etruria richiamata dalle varie regioni fosse accorsa

% Ibidem.

% In proposito, Livio commenta che “duces Romani plus inter se irarum quam adversus hostes animi habuerunt”.
[T duci romani avevano maggior animosita tra di loro che spirito bellico contro il nemico]. Tito Livio, Storia di
Roma (libri IV e V), a cura di C. Vitali, Zanichelli, Bologna, 1989, p. 696-697.

67



in grandi forze”® . La sola speranza per Sergio era rappresentata dagli aiuti che avrebbe potuto
ricevere come rinforzo dall’accampamento di Virginio dove si trovava alloggiato il grosso

dell’esercito romano. Tuttavia, come racconta Machiavelli nella propria versione dei fatti:

“Occorse che sendo assaltato Sergio da’ Falisci e da altri popoli sopporto di essere rotto e fugato prima

che mandare per aiuto a Virginio. E dall’altra parte Virginio aspettando che si umiliasse, volle piu tosto

o . L . 66
vedere il disonore della patria sua e la rovina di quello esercito che soccorrerlo™”.

Cosi Virginio, saputo di quanto accadeva al campo di Sergio, fece armare le proprie truppe, ma
non le fece uscire dall’accampamento, dicendo che se Sergio avesse avuto bisogno di sostegno,
non avrebbe avuto che a domandarlo espressamente. Secondo il vocabolario passionale
impiegato da Livio per descrivere gli avvenimenti, all’arroganza (adrogantia) di Virginio
faceva da contraltare la testardaggine (pertinacia) di Sergio “il quale, piuttosto che si dicesse
che aveva chiesto aiuto ad un suo personale avversario, preferi lasciarsi vincere da un nemico

67 Meglio, dunque, soccombere al nemico esterno

che vincere per mezzo di un concittadino
che trionfare grazie all’aiuto del nemico interno. A quanto racconta Livio, la strage sul campo
fu grande. Pochi si salvarono e, fra questi, Sergio, che riusci a riparare a Roma con un manipolo
di soldati. Qui, il Senato si trovo a dover giudicare della vicenda. Sergio rigettava su Virginio
I’intera responsabilita della rotta e, da parte sua, lo stesso faceva quest’ultimo. Virginio fu,
dunque, convocato a Roma per difendersi e, nel frattempo, vennero straordinariamente eletti

dal Senato nuovi tribuni militari per dirigere le operazioni belliche contro 1 Veienti.

Le alterne vicende del giudizio (creazione dei nuovi tribuni militari; opposizione di entrambi i
comandanti, Sergio e Virginio, alla rimozione dall’incarico; scontro conseguente con i tribuni
della plebe; risoluzione della questione grazie alla minaccia di Caio Servilio Ahala di creare un
dittatore per richiamare ciascuna parte alle proprie responsabilita; condanna per entrambi, due

mesi dopo gli avvenimenti, al pagamento di un’ammenda di diecimila assi pesanti) sono

% “Forte ea regione qua M. Sergius tribunus militum praeerat castra adorti sunt ingentemque terrorem intulere,
quia Etruriam omnem excitam sedibus magna mole adesse Romani crediderant”. [Ivi, p. 697-699].

% N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 129-130.

57 “Una spes erat, si ex maioribus castris subveniretur, ut diversae legiones aliae adversus Capenatem ac Faliscum,
aliae contra eruptionem oppidanorum pugnarent; sed castris praeerat Verginius, privatim Sergio invisus
infestusque. Is cum pleraque castella oppugnata, superatas munitiones, utrimque invehi hostem nuntiaretur, in
armis militem tenuit, si opus foret auxilio collegam dictitans ad se missurum. Huius adrogantiam pertinacia alterius
aequabat, qui, ne quam opem ab inimico videretur petisse, vinci ab hoste quam vincere per civem maluit”. [T.
Livio, Storia di Roma (libri IV e V), op. cit., p. 698-699].

68



ampiamente descritte da Livio nei capitoli successivi, dal nono al dodicesimo. Senza entrare
nel dettaglio dell’episodio giudiziario, ci limiteremo a riportarne due brevi passaggi, importanti

per comprendere la rielaborazione messa a punto da Machiavelli nella propria versione dei fatti.

La scelta dei Senatori di nominare immediatamente dei sostituti, senza prima appurare nel
dettaglio quanto accaduto, ¢ motivata da Livio in base al fatto che essi non si sentissero in grado
di prendere una decisione in merito alla causa che avesse determinato una sconfitta tanto
oltraggiosa. Si trattava di responsabilita o di sfortuna, di malizia o di ignoranza, di “culpa” o
di “infelicitas”®®? L’esempio dei Senatori romani dimostra come nelle cose della guerra, anche
laddove la responsabilita dell’errore per culpa o malizia apparisse fortemente probabile, sia
meglio non indugiare nella ricerca della verita e concentrarsi piuttosto a risolvere, con adeguati
provvedimenti militari, una congiuntura bellica la quale non aspetta e non permette appello. La
situazione di stallo, provvisoriamente sbloccata dall’intervento del Senato, scivola tuttavia
rapidamente su un piano di confronto prettamente politico quando i tribuni della plebe
intervengono nella diatriba, sollevando il dubbio che I’impunita temporaneamente concessa
agli accusati costituisca una forma di autodifesa del ceto patrizio di fronte ai propri membri. Ne
segue un conflitto aperto tra la Plebe ed il Senato in merito ai tempi ed all’entita della condanna
da infliggere ai due generali il quale si risolve con la decisione di costringerli a pagare ciascuno
un’ammenda ammontante a “diecimila assi pesanti”. Di grande interesse ¢ la descrizione offerta

da Livio dello stato d’animo dei due comandanti di fronte al pronunciamento della sentenza:

“His orationibus incitata plebs denis milibus aeris gravis reos condemnat, nequiquam Sergio Martem

. .. . .. . e, 69
communem belli fortunamque accusante, Verginio deprecante ne infelicior domi quam militiae esset™ .

Mentre Sergio accusa la guerra ed il fato per la propria sventura, Virginio lamenta di essere piu
infelice a casa che sul campo di battaglia. Per Machiavelli, due sono gli aspetti importanti da

ritenere in questa vicenda. Da un lato, bisogna lodare il metodo della sentenza, ovvero come la

8 “Primores patrum sive culpa sive infelicitate imperatorum tam ignominiosa clades accepta esset censuere non
exspectandum iustum tempus comitiorum, sed extemplo novos tribunos militum creandos esse, qui Kal. Octobribus
magistratum occiperent”. [I capi del senato senza entrare in merito alla questione se un rovescio cosi ignominioso
fosse da attribuire a colpa o a sfortuna dei comandanti, decisero di non attendere la data prescritta dei comizi, ma
di procedere tosto alla nomina di nuovi tribuni militari che entrassero in carica il primo di ottobre]. (Ivi, p. 699-
701).

8 “Sotto ’influenza di tali discorsi, la plebe condanna gli accusati alla multa di diecimila assi pesanti ciascuno,
nonostante le proteste di Sergio che rigettava le cause sulle incertezze della guerra e sulla sua sfortuna e le preghiere
di Virginio che chiedeva di non esser reso piu infelice in patria che sotto le armi”. (Ivi, p. 708-709).

69



Repubblica romana nel suo insieme sia arrivata ad esprimere un giudizio di condanna concorde,
civile ed umano nei confronti dei due accusati, arrivando a ricomporre con il dialogo ed il
confronto le divergenze di avvisi e di appetiti che distinguevano la posizione del Senato da
quella Plebe. In un caso d’importanza capitale per la salute della Repubblica, com’¢ quello
dell’amministrazione della giustizia nei tempi di guerra, le condanne dei responsabili militari
rivestono un inevitabile peso politico e, pertanto, la loro decisione e la loro attuazione sono da
decidersi per via di compromesso attraverso il concorso di tutti gli attori politici della citta. 1l
buon esito della giustizia negoziata ¢ condizione della stabilita interna della Repubblica da cui
a sua volta dipende il favore dei cittadini alle imprese belliche condotte dall’istituzione.
Dall’altro lato, bisogna lodare il merito della sentenza, ovvero come la pena inflitta dalla
Repubblica ai due condannati sia stata nelle “robe” e non nel “capo”, posto che una condanna
a morte avrebbe comportato un effetto nefasto di dissuasione ad accettare le cariche militari per
qualunque cittadino fosse stato, in seguito, nominato a rivestire tale ruolo direttivo. Machiavelli
accoglie, dunque, con duplice favore la natura della punizione comminata ai due generali,
esaltando tanto il fatto che siano stati castigati quanto 1’opportunita della condanna che ¢ stata

loro riservata, nonostante i peccati di Sergio e di Virginio meritassero forse ben altra pena:

“Caso veramente malvagio ¢ degno d’essere notato e da fare non buona coniettura della Republica
romana, se 1’'uno e 1’altro non fussono stati gastigati. Vero ¢ che dove un’altra republica gli avrebbe
puniti di pena capitale, quella gli puni in denari. Il che nacque non perché i peccati loro non meritassono

maggiore punizione, ma perché gli Romani vollono in questo caso, per le ragioni gia dette, mantenere

. Coq. . 70
gli antichi costumi loro”"".

E a questo giudizio conclusivo intorno alla vicenda di Sergio e di Virginio, il quale ¢ assente
nella fonte liviana, che Machiavelli affida la propria interpretazione dell’episodio. Benché i
“peccati” meritassero probabilmente una punizione maggiore, i Romani vollero limitarsi a
punirli nelle “robe” piuttosto che nel “capo” per “mantenere gli antichi costumi loro”.
Bisognera notare come Machiavelli non ricorra spesso al termine “peccato” per identificare
un’azione o un’intenzione negativa. Quando lo fa, nel Principe cosi come nei Discorsi, ha in
mente qualcosa di ben preciso. Tacciandole di “peccati”’, Machiavelli prende di mira le “colpe”
di coloro che, posti in una posizione di vertice (siano essi comandanti militari di Roma antica

o capitani e principi dell’Italia del primo Cinquecento), si rivelano inadempienti ed inadeguati

" N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 130.

70



di fronte alle esigenze imposte dalla conduzione della guerra. Questi sono i veri ed unici peccati
a cui ¢ concesso diritto di cittadinanza nel mondo machiavelliano. In primo luogo, perché la
salute complessiva di una Repubblica riposa, prima di tutto, sull’efficacia dei suoi ordini
militari e, poi, perché le responsabilita di una cattiva gestione degli affari bellici pertengono, in
maniera irrimediabile, al campo della responsabilita individuale. All’interno dell’ordine
politico cosi come all’interno dell’ordine militare, ciascuno occupa il proprio ruolo. Se coloro
che sono preposti a dirigere si rivelano non essere all’altezza delle sfide poste dalla congiuntura
di guerra, debbono o cambiare o farsi da parte. Tuttavia, poiché deviare dalla propria natura ¢
per 'uvomo quanto mai difficile e farsi spontaneamente da parte pressoché impossibile la loro
perseveranza nell’errore si configura, per il bene della Repubblica, come malizia, come colpa,

come peccato. E piu i peccati sono gravi, piu richiedono di essere puniti con asprezza e rigore.

Senonché, un altro principio interviene a questo punto del ragionamento svolto in Discorsi 1,
31. Un principio in grado di derogare a questa prima regola, in osservanza di una ancora
superiore. Una regola che stabilisce come per le Repubbliche sia massimante buono “mantenere
gli antichi costumi”, benché alle volte cio significhi conservare 1’antico modo di procedere
anche di fronte ad eventi di straordinaria gravita e novita. Questa regola generale di fedelta della
Repubblica a quel modo di procedere che ¢ antico e che le ¢ oramai connaturato non ¢ formulata
soltanto nei Discorsi, a guisa di commento dell’esperienza romana, ma puo essere ritrovata,
sotto forma di consiglio prudenziale indirizzato agli ufficiali locali, lungo tutto 1’epistolario
cancelleresco redatto dal Segretario nel quindicennio passato al servizio della Repubblica.
Iniziamo a vedere, dunque, qualcuna di queste lettere, cominciando da quelle che piu da vicino
interessano 1’ambito bellico. Si tratta delle missive destinate ai Vicari del dominio fiorentino

per suggerire che genere di sanzioni comminare a coloro che disertino le monstre della milizia.

71



II. 2 L’ESPERIENZA FIORENTINA E LA PENA CONSUETA.

E una vicenda dai contorni alquanto singolari quella che puo aiutarci a mettere a fuoco, grazie
ad un caso di pura pratica giudiziaria, quale sia il portato di esperienza concreta su cui poggia
I’argomentazione di Discorsi 1, 31. 1l caso riguarda la natura delle punizioni da comminare a
coloro che non prendono parte alle monstre della milizia. L ’episodio € ricostruibile sulla base
di alcuni dispacci inviati da Machiavelli per conto dell’ufficio dei Dieci, prima (1506), e di
quello dei Nove, poi (1507-1510), ai Vicari preposti dalla Repubblica fiorentina al governo di
quelle comunita suddite dove avveniva il reclutamento dei fanti. Grazie a questa vicenda ¢
possibile comprendere come Machiavelli arrivi precocemente a mettere a fuoco I’importanza
politica della triplice relazione che unisce la pena prevista per legge ad una determinata
infrazione, la continuita nel modo di giudicare casi analoghi da parte degli ufficiali repubblicani
e la discrezionalita che questi possono esercitarvi in presenza di cause di forza maggiore. La
pena da riservare a coloro che, nonostante fossero inscritti sulle liste delle bandiere
(battaglioni), non si presentassero alle monstre della milizia era espressamente prevista sin dalla
provvisione del 06 dicembre 1506, attraverso la quale veniva istituita la stessa milizia di fanteria
e I'ufficio di Nove cittadini preposti alla sua gestione. Dopo aver stabilito compiti € prerogative
dell’ufficio dei Nove, la provvisione passava a trattare del ruolo dei conestaboli, 1 quali

“rassegnino tutti gli uomini descripti, et che gli exercitino sotto la militia et ordine de’ Tedeschi”’".

Ai conestaboli, uvomini d’arme di professione, era dunque affidato per legge il compito di
provvedere all’esercizio regolare dei fanti inscritti sotto una determinata bandiera. Per quanto
concerne la rilevanza attribuita da Machiavelli alla somministrazione di ripetuti esercizi bellici
per le truppe di fanteria, gia ampiamente si € detto in riferimento al secondo libro de “L’Arte
della guerra”. L’ordine della milizia si trasmette al singolo fante per assuefazione, grazie
all’esercizio reiterato di una pratica che si trasforma, con lo scorrere del tempo, in consuetudine.
Queste monstre, da tenersi nei di di festa, rappresentano allora un momento di primaria
importanza per la riuscita della milizia machiavelliana. Anche perché, a differenza dei militari

di professione, per i contadini di Machiavelli, occupati normalmente in altre incombenze, quello

" Niccold Machiavelli, Istorie Fiorentine e altre opere storiche e politiche, a cura di A. Montevecchi, in Opere di
Niccolo Machiavelli, UTET, Torino, 1986, p. 111.

72



delle monstre ¢ il solo momento in cui possano apprendere a divenire dei soldati. Ai criteri per
I’organizzazione di tali monstre sono destinate indicazioni precise all’interno della provvisione
del dicembre 1506. Il compito ¢ affidato ai conestaboli cui pertiene il governo delle singole

bandiere ed il cui statuto ¢ di fatto equiparato a quello degli altri soldati al servizio di Firenze:

“Et la provisione di detti conestabili si paghi in quel modo et forma che si pagono gli altri soldati della
republica fiorentina, precedendo sempre la deliberatione di detti ufficiali; et ciascuno di detti conestaboli
sia tenuto et obligato stare continuamente in su ¢’ luoghi apresso alle sue bandiere, et ragunare gli uomini
che lui ara in governo, almeno una volta el mese dal mese di marzo inclusive insino al mese di septembre
inclusive, et dal mese d’ottobre inclusive insino al mese di febraio inclusive di ciascuno anno: almeno
tre volte in tutto, et in quelli di di festa comandati, che deliberranno detti uficiali; et detti uomini tenere

tutto il giorno nelli ordini et in exercitio, et dipoi rassegnarli uomo per uomo, et dare notitia delli absenti

. e g . , . . . . [ i)
a detti ufficiaili, accioché gli possino punire, come di sotto si dira”"".

Ai conestaboli ¢, dunque, prescritto di risiedere con continuita nei territori del contado e del
distretto fiorentino dove sono reclutate le singole bandiere e di radunarle almeno una volta al
mese, da marzo a settembre, ed almeno tre volte in tutto, da ottobre a febbraio, in monstre. Nel
corso di tali monstre, che durano per un intero giorno di festa comandata, i conestaboli debbono
tenere 1 contadini negli ordini (trasmissione della disciplina) e in esercizio (assuefazione del
corpo alla fatica e alle armi), dando pero notizia degli assenti ai Nove perché li possano punire,
“come di sotto si dira”. L’entita della punizione prevista per i disertori delle monstre ¢

enunciata, in effetti, sul finire della provvisione, laddove viene enunciata la natura della pena:

“Qualunque degli scripti, come di sopra, non comparira alle monstre ordinate nel modo soprascripto,
s’intenda essere et sia, per ogni volta che sara trovato absente sanza legitima cagione, condennato in

soldi 20”7,

Dunque, per i disobbedienti ¢ predisposta dalla legge una sanzione pecuniaria (un’ammenda di
venti soldi), previo accertamento in merito alla legittimita della ragione di assenza, la quale
potrebbe anche sollevare dalla pena. Sembra, insomma, come ¢ stato notato da alcuni studiosi,
una legislazione tutto sommato tenue, se comparata alla posta in gioco rappresentata dalla

buona riuscita delle monstre per la salute politica e militare della Repubblica. Bisogna tenere

2 Ibidem.
" Ivi,p. 118.

73



in conto, tuttavia, che una pena pecuniaria per un contadino puo significare molto e che
I’assenza reiterata per sei volte trasforma il peccato in criminale, aprendo la strada alla facolta
da parte dell’istituzione di castigare la persona. Continuando la lettura della provvisione, si
trova esplicitato quale sia il grado di reiterazione a partire dal quale il peccato del disertore

divenga “criminale” e, contestualmente, quale siano le ragioni che giustifichino I’assenza:
b 9

“Et essendo uno medesimo trovato absente sei volte in uno anno, cominciando 1’anno el di di calen di
novembre, diventi el peccato suo criminale, et sia gastigato nella persona ad arbitrio di detti Nove
ufficiali, et nondimeno debbi pagare tutto quello che, secondo le cose di sopra disposte, fussi tenuto

pagare per non si essere trovato alla rassegna. Et le cagioni legitime della absentia siano quando fussino

. . . . . . 1.9974
malati, o quando fussino absenti con licentia de’ Nove ufficiali”"™.

Insomma, finché ci atteniamo al dettato della legge, tutto sembra previsto nel dettaglio e senza
grandi eccezioni possibili. Eppure, non appena ci si addentra nell’epistolario ufficiale
machiavelliano che concerne la messa in pratica di queste stesse consegne, ci s’imbatte in quella
che potrebbe sembrare, a prima vista, come una deroga nei fatti a quanto stabilito dalla lettera
della provvisione. Ad esempio, nella lettera indirizzata il 05 ottobre 1507 a Giovanni Peruzzi,

Vicario di San Giovanni Valdarno, Machiavelli scrive:

“E’ sara in questa una nota de’ disubbidienti di queste ultime mostre; voliamo seguiti la usanza e

costume delli altri, e questo € che tu faccia pagare loro soldi 20 per uno, overo che li stieno dua giorni

. .. 75
in prigione” .

La nota dei disubbidienti ¢ la lista contenente i nomi di coloro che non si sono presentati alle
ultime monstre. Ebbene, per essi ci si aspetterebbe, in coerenza con quanto disposto nella
provvisione, un’ammenda di venti soldi. E nient’altro. E nessuna alternativa. Invece,
Machiavelli invita il Vicario a seguitare “la usanza e costume delli altri”, facendo pagare ai
disubbidienti venti soldi, “overo che li stieno dua giorni in prigione”. Questa possibilita di far
scontare due giorni di prigione al disertore, in luogo del pagamento della sanzione pecuniaria,
non solo non compare nel testo della provvisione del dicembre 1506, ma sembra anche porsi in

aperta contraddizione con il dettato di un’altra disposizione contenuta nel testo, la quale, come

" Ibidem.
5 Niccold Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo VI (1507-1510), a cura di D. Fachard e

E. Cutinelli-Rendina, in Edizione Nazionale delle opere di Niccolo Machiavelli, Salerno Editore, Roma, 2011, p.
85.

74



abbiamo visto, prevede un “castigo nella persona” soltanto in presenza di un peccato
“criminale” (ovvero, di un’assenza reiterata da parte del soldato per un totale di almeno sei
volte nel corso dell’anno). Come spiegare, allora, la presenza di questa alternativa non solo
contemplata, ma prescritta da Machiavelli all’interno di una lettera ufficiale? Un’indicazione ci

viene proprio dalla premessa introduttiva: “voliamo che seguiti la usanza e costume delli altri”.

Ovvero, la usanza ed il costume di giudizio seguiti, in precedenza e per analoghi casi di
disubbidienza, dai Vicari. Si ¢, dunque, in presenza di una liberta di scelta concessa da
Machiavelli, e dall’istituzione che rappresenta, al singolo Vicario intorno al tipo di pena da
comminare ai disertori la cui formulazione non ¢ prevista dalla provvisione, benché afferisca al
dominio della prudenza cancelleresca. Un’alternativa, quella dell’incarcerazione per un tempo
di due giorni, che sembra presentare un’origine ed una validita interamente afferenti al mondo
della pratica giudiziaria. Si tratta, dunque, di una pratica che, seppur non sia prevista dal testo
di legge (da cui ¢, anzi, espressamente esclusa), s’impone come pienamente legittima in forza
di una modalita costante di giudizio adottata dai Vicari. Un’usanza di cui il Vicario di San
Giovanni Valdarno dovette essere certamente a conoscenza, vuoi per averla sperimentata egli
stesso in precedenza, vuoi per aver contezza di quello che era il costume osservato dai propri
colleghi in casi analoghi. Un’ulteriore indicazione, che fortifica 1’interpretazione
dell’alternativa nel senso di una consuetudine giudiziaria cui si riconosce la stessa validita della
legge, ci ¢ offerta da una lettera di qualche anno successiva (1 febbraio 1510), la quale presenta
una struttura del tutto simile alla precedente. Machiavelli scrive, in questo caso, al Vicario di
San Miniato, Niccolo Scarlatti, a proposito della lista di disubbidienti che non si sono presentati

all’ultima monstra organizzata nella podesteria di Montaione.

“Noi ti mandiamo in questa una listra di tutti quelli che della potesteria di Monteaione sono stati
disubbidienti e non sono comparsi a questa ultima mostra. Farai loro pagare la pena consueta, cioé: o
stare dua di in prigione, o venti soldi; la quale pena pecuniaria riscossa, rimetterai al proveditore

76
nostro”"”.

Il dato piu rilevante ¢ che, un biennio dopo I’entrata in vigore della provvisione sulla milizia,
’alternativa tra le due pene puo, oramai, essere definita da Machiavelli come “consueta”. Cio

significa che la validita della detenzione carceraria risulta a queste date di fatto parificata alla

" Ivi, p. 406.

75



sanzione pecuniaria. Ma che tipo di consuetudine puo arrivare a produrre un simile un risultato?
Siamo qui in presenza di una tipologia particolare di costume, il quale non agisce sul piano
degli usi popolari, ma sul modo tipico di procedere di un’istituzione. Dalla continuita di tale
modo, reiterato in maniera uniforme per un certo periodo di tempo, emerge una consuetudine
che altro non ¢ se non la forma propria di azione di quell’istituzione per tutti quei casi che
possono dirsi analoghi. E a tale forma ¢ riconosciuto un valore normativo, al pari della legge. 1
dottori dello ius commune sentirono 1’esigenza di creare, nell’eta del Commento, una categoria
giuridica a s¢é stante per definire questo tipo di consuetudine che non derivava dalla volonta
popolare, ma dal modo di procedere proprio ad una magistratura. Questa nozione prese il nome
di stylus ed era riferibile, con alcune differenze, tanto al funzionamento di un organo collegiale

(stylus curiae) quanto alla maniera di emettere sentenze propria di un giudice (stylus iudicis)’’.

Procedendo a ritroso nello spoglio dell’epistolario ufficiale di Machiavelli, ci renderemo allora
conto che questa consuetudine di presentare la carcerazione di due giorni come valida opzione
sostitutiva rispetto all’ammenda da venti soldi inizia a formarsi come pratica giudiziaria sin dai
mesi immediatamente successivi all’approvazione della provvisione che istituisce la milizia nel
dicembre 1506. Tale pratica giudiziaria, se prestiamo fede a quanto Machiavelli ordina per
iscritto ai Vicari con cui corrisponde, inizia ad affermarsi sin dai tempi del reclutamento della

milizia. Nella lettera inviata 1’11 marzo 1507 a Guglielmo delli Alessandri, Vicario di San

" Fra le tante che si potrebbero citare a titolo d’esempio, una delle definizioni pil ricche e pitl articolate dello
“stylus” ¢ probabilmente quella proposta da Cino da Pistoia nel suo lungo commento al titolo “Quae sit longa
consuetudo” del Codice [C. 8.52] dove 1’autore, facendo poggiare la propria argomentazione sull’autorita di uno
dei suoi maestri del periodo francese, Pierre de Belleperche, s’impegna a distinguere lo “stylus” dalla “consuetudo”
cosi come dagli altri lemmi che compongono il campo semantico del fenomeno consuetudinario, ovvero 1’ “usus”
e la “praescriptio”: “Sed de stylo quid dicemus? Nam sicut dixi non habemus de eo in iure, sed in curia sic.
Verumtamen bene reperitur stylus in iure nostro pro dispositione. Sicut dicimus quod liber debet esse stylus
testatoris, ut supra de sacrosan. eccle. 1. i. Aliquando etiam potest accipi a styllando et inde venit styllicidium de
quo habemus ff. quemadmo. ser. amitta. 1. styllicidium. Quomodo ergo accipiemus stylum non possumus bene
scire. Credo tamen secundum Pe. [Pierre de Belleperche] quod stylus est ius quoddam non scriptum usibus
introductum ab uno iudice stillatum. Et in hoc ultimo differt a consuetudine, quoniam consuetudo est ius
introductum usibus plurium, ut a populo. Sicut enim populus expresse legem facere potest sic tacite consuetudinem
quae est usus communis. Stylus vero licet sit usu introductus ab uno iudice sepius styllatus non tamen est usus
communis unde advertendum est quod non solum populus Romanus faciebat leges sed praefectus praetorio, ut
supra de offi. pre. pre. 1. normam. Item etiam maiores iudices bene faciunt statuta sua quae non sunt iuribus
contraria sed quietem communem et utilitatem municipum introducunt. Verbi gratia: lex dicit, quod libellus in
scriptis debet edi nisi in brevioribus litibus et quae tales sint lex non determinat talia statuere et determinare bene
permittitur maiori iudici. Sed si hoc ab ipso expresse statuatur erit ius expressum et lex municipalis, sed si tacite
et non expresse statuatur, ut quia iudex usus est quod in causis viginti solidorum non detur libellus tunc dicetur
stylus curiae ad illo iudice styllans ut dictum est”. (Lectura domini Cyni de pistorio legum doctoris prestantissimi
super aureo volumine codicis, Sacon, Lugduni, 1517, f. 316r.).

76



Giovanni Valdarno, Machiavelli si occupa di trasmettere istruzioni inerenti alla punizione da

infliggere ai disubbidienti dell’ultima monstra:

“Ulterius ti mandiamo inclusa in questa una listra di disubbidienti quando si feciono le mostre di dette
bandiere, cio¢ della bandiera del Ponte a Sieve, dove tu vedrai distinti quelli che de” vecchi disubbidirno
e cosi quelli che disubbidirno de’ chiamati nuovamente. E voliamo te ne governi appunto, secondo la
commissione demo dell’altre bandiere che sono sotto al Tedesco: cioé¢ che tu facci d’avere a te ¢’
disubbidienti de’ vecchi, e a quelli che non hanno scusa da ammetterla farai pagare 20 soldi o li terrai

dua di in prigione; e a quelli che de’ nuovi sono disubbidienti, comanderai che fra 4 di dal di del

. . . 78
comandamento si presentino al nostro Magistrato™’".

La possibilita concessa ai Vicari di valersi della pena carceraria come alternativa alla sanzione
pecuniaria per punire i disobbedienti ¢ gia contemplata nelle istruzioni fornite da Machiavelli
in questa lettera. L opzione della detenzione in quanto surrogato all’ammenda pecuniaria
accompagna, dunque, la provvisione sin dai tempi della sua istituzione nell’inverno a cavallo
trail 1506 ed il 1507, affermandosi nel corso degli anni come pratica prudenziale esercitata dai
Vicari sui disertori per arrivare, con il febbraio 1510, ad imporsi come vera e propria
consuetudine giudiziaria. Tutto cid, grazie alla regia attenta di Machiavelli ed alla liberta di
manovra concessagli in tale contesto dall’ufficio dei Dieci, di cui era Segretario, e dal
Gonfaloniere, Piero Soderini, che con entusiasmo aveva accolto il progetto di fondazione della
milizia. Una regia che, ispirata al modo antico delle legioni romane ed a quello moderno delle
milizie germaniche, prendeva corpo attraverso un flusso incessante di dispacci diretti ai Vicari
del distretto e del contado o, piu spesso, attraverso una diretta presenza di Machiavelli sul

terreno, specie durante i primi cruciali mesi del reclutamento.

Ed ¢ in tale contesto di profonda sperimentazione, antecedente alla redazione della legge del
dicembre 1506, che I’inventivita di Machiavelli dovette certamente cimentarsi con la necessita
di trovare soluzioni procedurali efficaci per risolvere quei problemi che via via emergevano
dalla concreta realizzazione del proprio progetto. Dar vita, sull’esempio svizzero e romano (che,
per quanto potentemente evocativi, restavano pur sempre degli esempi) ad una milizia popolare

significava, dunque, accettare la sfida di risolvere, caso per caso e giorno per giorno, I’insieme

8 Niccold Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo,tomo V (1505-1507), a cura di J.-J. Marchand,
A. Guidi e M. Melera-Morettini, in Edizione Nazionale delle opere di Niccolo Machiavelli, Salerno Editore, Roma,
2008, p. 561.

77



di questioni ed effetti indesiderati che ogni nuova disposizione immaginata portava con s¢.
L’ipotesi di costituire monstre a scadenza regolare, nel corso delle quali una massa di contadini
potesse esser trasformata in esercito regolare, era un dispositivo essenziale, come si ¢ visto,
all’interno del progetto di riforma machiavelliano. Le monstre permettevano di allenare il

corpo, di familiarizzare con le armi, di apprendere la disciplina.

Al contadino permettevano, insomma, di riconoscersi (e senza rendersene conto) come un
soldato al modo romano ed ai contadini tutti insieme di ritrovarsi in una comunita in armi. Ma
perché tutto cio potesse funzionare era necessario prevedere anche (e nel momento stesso in cui
prendevano piede le prime monstre) quali pene comminare a coloro che volontariamente vi si
sottraessero. La pratica delle monstre e la sperimentazione dei mezzi piu idonei per punirne i
disubbidienti muovevano, allora, insieme 1 primi passi. Non era né¢ pensabile, né attuabile I’'una
senza I’altra. Per arrivare ad imporre come costume universalmente accettato dai membri della
neonata milizia un regolare esercizio bellico e per incoraggiarne il radicamento all’interno delle
masse mobilitate era necessario a Machiavelli escogitare, al tempo stesso, sanzioni che fossero
in grado di punire efficacemente i disertori, senza per questo dissuadere né loro né i loro
commilitoni dalla partecipazione all’impresa. L’esigenza di provvedere alla strutturazione di
una giustizia efficace si presentava, insomma, nel momento stesso in cui un’operazione
ambiziosa come quella della milizia veniva posta in essere. Ne costituiva, anzi, un momento
essenziale. Una condizione della buona riuscita su larga scala e nel lungo periodo. Tuttavia,
proprio perché il Segretario agiva richiamandosi, in parte, a lontani modelli e, perlopiu, alla
propria creativita organizzativa messa di continuo alla prova dei fatti, non vi erano soluzioni
date a priori e la risposta piu confacente andava faticosamente cercata (in un certo senso,
inventata) attraverso una continua opera di sperimentazione. Come nota brillantemente Andrea
Guidi, commentando I’insieme di dispositivi pratici e prudenziali che vennero via via escogitati

da Machiavelli per regolare 1 problemi sollevati dalla fondazione della milizia fiorentina:

“Le disposizioni che regolavano la milizia erano insomma scaturite dall’esperienza: la Provisione
dell’Ordinanza, che la istituiva ufficialmente, non creava dei meccanismi amministrativi in astratto, ma
li desumeva dalla precedente esperienza del reclutamento ed addestramento dei primi contingenti di

uomini, e rimandava a volte addirittura ad un implicito riferimento alla precedente elaborazione durante

78



quella iniziale fase sperimentale, o ripresa altre volte dalla tradizione cancelleresca e militare fiorentina,

per coprire eventuali vuoti legislativi lasciati dal testo””’.

Tuttavia, se ci atteniamo strettamente alla corrispondenza ufficiale di Machiavelli per gli anni
1507-1510, non possiamo accontentarci di considerare la libera facolta lasciata al singolo
Vicario di scegliere tra sanzione pecuniaria e pena detentiva come la conseguenza di un
semplice “vuoto legislativo™. In tal caso, ¢’¢ un’indicazione precisa da parte della lettera della
provvisione, che non lascia spazio a dubbi. Piuttosto, sarei propenso a credere che il senso di
tale alternativa vada ancora una volta ricercato, come c¢’invita Machiavelli a fare con Discorsi
I, 31, nella posta in gioco politica che sottosta alle modalita d’azione della pratica giudiziaria.
Che la giustizia, per funzionare come deve, debba essere inflessibile e cieca, a Machiavelli lo
insegna una certa lettura della storia romana. Una lettura, la sua, che mette in valore soprattutto
gli effetti benefici che sul reggimento repubblicano sono prodotti da un’amministrazione della
giustizia imparziale, rigorosa e celere. Tuttavia, se il fine della giustizia consiste in fin dei conti
proprio nella conservazione di tale ordine repubblicano, la sua stessa amministrazione dovra
essere sottoposta a qualche deroga, quando gli effetti di un’applicazione troppo rigida

rischiassero di configurarsi come controproducenti per la difesa del vivere civile.

Nel caso delle milizie popolari fiorentine, cosi come in quello raccolto dall’esempio dei capitani
romani commentato in Discorsi 1, 31, si da allora una ragione di ordine superiore in base alla
quale colui che ¢ preposto a giudicare puo deflettere dal dettato della legge: quella secondo la
quale I’applicazione della giustizia non deve mai esser d’intralcio alla buona conduzione degli
affari bellici. La miglior pena da comminare ai contadini disertori, trovata attraverso quel
portato di prudenza che solo I’esperienza pratica puo offrire, sara allora quella che nella maniera
piu efficace e meno invasiva sia in grado di castigare 1 disertori, senza con cid0 minare le basi
della loro affezione alla patria e della loro dedizione alla milizia. Un errore imperdonabile da
parte dei governanti sarebbe certamente quello di non punire coloro che hanno disertato le
monstre, ma un errore ancora piu grave consisterebbe nel far osservare la giustizia in maniera
tanto alacre e solerte da scoraggiare il coinvolgimento dei contadini nel progetto della milizia.
La giustizia della cui amministrazione si occupa Machiavelli in questi dispacci ¢ considerata
alla stregua di strumento, che nasce contestualmente alla milizia per rendere piu forte il progetto

stesso di milizia. La sua azione deve essere efficace, ma proprio per questo non puod spingersi

 Andrea Guidi, Un Segretario militante. Politica, diplomazia e armi nel Cancelliere Machiavelli, 11 Mulino,
Bologna, 2009, p. 267.

79



sino al punto d’interferire con il processo di formazione del nuovo corpo militare. Anche nel
caso dei disubbidienti alle monstre dei di di festa, in apparenza cosi specifico, si conferma allora
I’importanza che Machiavelli attribuisce, in ambito giudiziario, alla sinergia tra I’esigenza di
giudicare attenendosi al particolare e la necessita di osservare per principio generale la tutela
dell’efficienza bellica, anche qualora cid vada a parziale discapito del rigore normativo. E cio
proprio in ragione del fatto che sull’efficienza bellica riposa la salute stessa della Repubblica,

cui I’applicazione della giustizia deve essere a sua volta subordinata come conseguenza.

I1 20 febbraio del 1507, Machiavelli scrive, per conto dei Dieci, un dispaccio al Vicario di San
Miniato, Bartolomeo Bartolini, in merito al ferimento che un tale Menico di Giovanni da
Fucecchio aveva inferto alla testa di un tale Giovanni di Giovanni di Pagolo. Cio che sta a cuore
al Segretario in questa vicenda ¢ che si tratti di due contadini-fanti freschi d’iscrizione nella
bandiera. Machiavelli raccomanda allora al Vicario, che suppone avere giurisdizione sulla

vicenda, per conto proprio e dei propri Signori:

“che noi desideriamo che questi nostri uomini sieno gastigati in persona, € non in danari: cio¢ che le

. . . , , T 5580
pene sieno corporali € non pecuniarie, perché non vorremo né impoverirli né perdelli”".

La giustizia deve, dunque, essere applicata ed i responsabili della scaramuccia hanno ad essere
puniti. Tuttavia, la pena corporale, nella particolare condizione di questo caso specifico, sembra
piu adeguata rispetto alla pecuniaria in quanto centra I’obiettivo di castigare i1 soldati senza per
questo umiliarli. Da una parte, interviene quindi 1’esigenza di ristabilire attraverso la
somministrazione della pena una giustizia offesa; dall’altra, la prudenza politica spinge il
Segretario a perseguire questa via in maniera cauta, accorta, intelligente. La posta in gioco
politica e militare rappresentata dalla milizia stessa ¢ troppo alta per applicarvici una giustizia
indifferente, irrispettosa, cieca. I fanti colpevoli devono certamente essere puniti, ma senza per

questo né impoverirli (bisogna aver sempre a mente che si tratta di contadini), né perderli.

E “perderli”, in questo frangente, vorrebbe dire disperarli, demotivarli, allontanarli da cio che
piu conta: 'impegno nella milizia. Sono portato a credere che proprio questa percezione,
costantemente avvertita da Machiavelli, del rischio di “perdere” 1 contadini appena reclutati a

causa dell’applicazione di sanzioni pecuniarie troppo dure ed umilianti contribuisca, almeno in

80 N. Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo,tomo V (1505-1507), op. cit., p. 554.

80



parte, a spiegare la fortuna ininterrotta della detenzione carceraria come misura punitiva
alternativa all’ammenda lungo tutta la storia della milizia fiorentina. Meglio, in fondo, due
giorni di prigione piuttosto che affamare qualcuno con le ammende ed umiliarlo nelle “robe”
fino al punto di perderlo. E, in effetti, basta scorrere la missiva in questione ancora qualche riga
per incappare nelle consegne che Machiavelli trasmette sempre al Vicario di San Miniato in
merito a quei disubbidienti che non hanno partecipato alla piu recente monstra, tenuta alla
presenza di Antonio Giacomini. I nomi dei disertori sono divisi su cinque liste, una per
podesteria, e secondo due categorie: quelli che erano gia stati inscritti in precedenza sotto una
bandiera e quelli che si trovavano, invece, alla prima chiamata. Nel rivolgersi all’ufficiale,
Machiavelli lo invita, in primo luogo, ad osservare un criterio di cautela nel dirigere la propria
azione. Visto che si rivelerebbe quanto mai eccessivo e pericoloso punire tutti i disertori in un
sol colpo, bisogna, tanto per cominciare, astenersi dal castigare coloro che erano chiamati a
presentarsi per la prima volta, limitandosi a condannare soltanto i disertori recidivi ai quali va,
comunque, garantito il diritto di scegliere, fra le due alternative di pena, quella che paia loro

meno onerosa:

“E farai per pena a ciascuno pagare 20 soldi; e se alcuno non potessi o non volessi pagarli, lo terrai dua

di in prigione, e dipoi lo licenzierai, sanza che ¢’ paghi detti 20 soldi”*".

Se uno non potesse o, piu importante ancora, non volesse pagare i venti soldi. La guerra ¢,
insomma, un affare talmente rilevante per la salute della Repubblica che al reo ¢ concesso il
diritto di partecipare con il giudice alla decisione intorno alla pena da scontare. Invitando il
Vicario ad associare il contadino disertore nella scelta della punizione, Machiavelli traspone
nella gestione delle cose di guerra una pratica di amministrazione del conflitto che vanta una
tradizione antica e diffusa all’interno del Comune medievale: quella della giustizia negoziata.
Una forma di prudenza politica, insomma, che, escogitata o ritrovata sulla base dell’esperienza
e cristallizzatasi in seguito in consuetudine giudiziaria, pud fungere da argine contro
un’interpretazione troppo zelante della giustizia, la quale rischierebbe di mettere a repentaglio
gli affari militari e la salvezza della Repubblica che da essi discende. Agli antichi costumi dei
Romani in fatto di punizione dei peccati militari descritti in Discorsi 1, 31 fa eco, allora, I’ultima
missiva che prenderemo qui in esame, indirizzata da Machiavelli il 06 giugno 1506 al Vicario

di Pescia, Lorenzo Neroni.

8 Ibidem.

81



Questa lettera ¢ particolarmente rilevante ai nostri fini perché Machiavelli vi esplicita in
maniera chiara e netta quali debbano essere 1 principi che presiedono all’amministrazione della
giustizia nei confronti dei membri della milizia. Il cuore del dispaccio € un trionfo di eccezioni
e deroghe, per il passato come per I’avvenire, le quali servono a mettere i fanti-contadini al
riparo da una giustizia eccessivamente solerte che, per implicita miopia, ¢ esposta al rischio
perenne di mettere in pericolo la riuscita stessa del progetto di milizia. Un progetto che, in
questi primi mesi del 1506 (antecedenti, dunque, alla stesura ed alla promulgazione della
prowisione del dicembre di quello stesso anno) ¢ per Machiavelli ancora cosi fragile e delicato
da non essere in grado di sopportare il turbamento di ostacoli esterni. Bisogna piuttosto, in
questa qualita dei tempi, agire con prudenza, una prudenza tutta politica, castigando 1 peccati,
si, ma “in certo modo” e facendo comprendere ai fanti che, per cio che si stanno apprestando a

fare, qualche vantaggio dovranno pure averlo nei confronti degli altri sudditi della Repubblica:

“E accio che tu possa meglio per lo avvenire farlo, e pit animosamente, ti fareno meglio intendere el
desiderio nostro: e questo € che li scritti sotto dette bandiere sieno securi da ogni condannagione
avessino dal di che furno scritti indreto, da condannagioni di capo, forche e ribelli in fuora; e de’ peccati

che facessino per lo avvenire voliamo ne sieno gastigati, ma in certo modo e in maniera che conoschino

per essere scritti aver qualche vantaggio dagl’altri”*,

Poiché, in fondo, cio che conta in politica non sono i piccoli peccati di cui possono essersi
macchiati questi fanti-contadini, ma il peccato, il grande peccato, che deriverebbe dal darli in
pasto ad una giustizia troppo zelante, con il rischio di perderli. E, nella conclusione, Machiavelli
nota, con un accento scanzonato che ricorda da vicino il tono delle lettere spedite quindici anni
dopo all’amico Francesco Guicciardini dalla “repubblica de’ zoccoli”’, come non di un esercito
di religiosi si tratti, bensi di un esercito di soldati per il quale deve, percio, valere piu

I’attaccamento al proprio “connestabole” che quello all’integrita della propria anima:

“E tu con la prudenzia tua penserai che li hanno ad essere soldati e non religiosi, ¢ darai etiam buona

. ‘s ‘s . . . . . 9983
reputazione al connestabole accio che loro piu facilmente lo reverischino, come hai fatto infino a qui™".

82 Ivi, p. 357.
% Ivi, p. 357-358.

82



Sulla scorta del parallelo parossistico stabilito tra soldati e religiosi, Machiavelli prende di mira
la dimensione stessa del peccato — e della sua punizione in sede giudiziaria. Proprio perché in
questa lettera si sta sforzando di esplicitare nella maniera piu lucida e piana la propria pozione
in fatto di buona applicazione della giustizia (una posizione che, nei confronti del Vicario di
Pescia che legge, non si esaurisce al piano del consiglio, ma rappresenta la trasmissione di una
consegna, di un vero e proprio ordine, di una parola performativa destinata a divenire pratica di
comportamento), Machiavelli si avvale di un accostamento paradossale per rendere
intellegibile, al di 1a di ogni ragionevole dubbio interpretativo, la richiesta rivolta all’ufficiale
locale. Di fronte ai peccati dei fanti bisogna essere indulgenti (o, al limite, da punirli “in certo
modo”) non solo perché nei confronti dei miliziani vada osservata quell’attenzione particolare
(quella tolleranza) che sempre si richiede nella gestione delle cose di guerra, ma soprattutto
perché una certa dose di peccato si configura in fondo come consustanziale (e, quindi,
tralasciabile) alla natura stessa del soldato. Nella secca affermazione “hanno ad essere soldati
e non religiosi” € condensato, allora, in maniera immediatamente comprensibile per la cultura
media di un Vicario, I’intero portato della compressione cui Machiavelli sottopone lo spazio
del peccato negli affari bellici. Tacciando implicitamente d’ingenuita e di nocivita
un’amministrazione troppo rigorosa della giustizia che mirasse a fare di un esercito di soldati
una schiera di religiosi, Machiavelli estromette di fatto la nozione di peccato elaborata dalla
giustizia comune dal territorio della guerra. I peccati che valgono per i cittadini non sono quelli
che valgono per 1 soldati, per i sudditi-in-armi, a meno di non volerne fare una comunita di
religiosi. Non sono, insomma, gli stessi peccati. Gia abbiamo visto, in riferimento a Discorsi I,
31 e, piu latamente, al secondo libro de “L 'Arte della guerra”, come altri siano 1 peccati di cui
possano esser accusati i cittadini, altri quelli di cui possano esser accusati 1 soldati. L’errore per
malizia, I’interesse privato, il timore delle fanterie nemiche. Questi sono i peccati che andranno
perseguiti e castigati nei contadini-in-armi. C’¢ gia sufficiente materiale di giudizio per non
intasare ulteriormente 1’azione della giustizia, che ha da essere efficace e pronta, attraverso la
condanna di vizi che sarebbero nefasti per un religioso e che, invece, sono per un solato
semplicemente accidentali, se non addirittura connaturati all’espletazione stessa del proprio
compito. La configurazione della detenzione carceraria come misura alternativa contemplata
dal costume giudiziario osservato e praticato dai Vicari permette, allora, di non dover tornare a
ridiscutere, per ogni caso analogo, una modalita di somministrazione della pena che ¢ stata
inventata e consolidata attraverso le prime esperienze del reclutamento e la cui efficacia ¢
provata dal buon funzionamento della stessa milizia. Ancora una volta, Machiavelli ragiona a

partire dagli effetti e, mai come in questo caso, la preservazione dell’antico costume giudiziario

83



si rivela necessaria a tutelare cio che piu conta: la salute dell’ordine repubblicano ed il buon

funzionamento di quell’esercito di sudditi-in-armi che ¢ stato costituito per la sua difesa.

Del resto, che di fronte alle intemperanze dei soldati vada osservata, da parte di chi ¢ deputato
a giudicarne I’operato, una certa circospezione, rispettiva del loro statuto e dei vizi in esso
fatalmente implicati, sembra rappresentare un’acquisizione di buon senso conseguita da
Machiavelli molto precocemente, sin dai tempi della primissima esperienza amministrativa.
Questa consapevolezza non concerne soltanto quei contadini che, inscritti a forza sotto le
bandiere, sono chiamati a servire la propria patria all’interno della milizia, ma interessa la figura
stessa del soldato, compreso quello di professione. E di poco pitt d’un mese successiva alla
nomina a Segretario della seconda Cancelleria (15 giugno 1498) la missiva che Machiavelli
indirizza al Vicario di Lari, centro della Val d’Era posto su uno dei fronti piu caldi della guerra
contro Pisa, per impartire consegne sul modo di procedere nei confronti dei piccoli misfatti di
cui si sono macchiati i fanti iscritti nella compagnia di Criaco del Borgo, storico capitano di
ventura al servizio della Repubblica fiorentina a cavallo tra la fine del Quattrocento e I’inizio
del Cinquecento. In questo caso, Machiavelli non revoca in dubbio né la veridicita di quanto
riportato dal Vicario, né tantomeno le sue qualita di amministrazione del territorio e della
giustizia. Nondimeno, invita il commissario ad esercitare con prudenza il proprio ruolo, tenendo
sempre a mente che di fronte ha dei soldati, 1 quali sono per natura o per formazione inclini a
cattivi portamenti e tutti fatti alla stessa maniera. Nei loro confronti, il Vicario dovra allora
essere in grado di esercitare dissimulazione frammista a severo castigo, senza eccedere né
nell’una, né nell’altro, ma regolandosi secondo una prudenza politica che solo I’esperienza
acquisita nella pratica di governo e la coscienza della straordinarieta del soggetto che ci si trova
a giudicare possono conferire. La tecnica di cui deve valersi il funzionario repubblicano per
assolvere come si deve al proprio compito nella gestione delle cose di guerra deve, dunque,
risultare da un adeguamento della generale esigenza di giustizia a due condizioni parziali poste
dalla congiuntura: quella della “natura” del soggetto da giudicare, con le sue attenuanti, e quella
del “tempo, modo e luogo” entro cui si concretizza tale giudizio. La lettera spedita il 20 luglio

1498 a Simone Guiducci da Machiavelli non lascia, di conseguenza, adito a dubbi sul da farsi:

“Noi crediamo certamente ch’e’ fanti di Criaco si portino come tu ci avvisi; pur nondimanco e’ si vuole
considerare che sono soldati, e che tutti ¢’ soldati son piu tosto volti al far male che ad altra buona
operazione; si che e’ bisogna, a chi ha con loro a conversare o a chi ¢ di loro guida, usare prudenzia

grandissima e molte cose dissimulare, molte acremente gastigare, secondo che el tempo, el modo ¢ el

84



luogo richiede. Discorriamoti cosi non perché noi ci diffidiamo punto nella sufficienzia tua, ma per

ricordarti che tutti ¢’ soldati son fatti ad uno modo™**.

“Tutti i soldati sono fatti ad uno modo” e, visto che la loro opera ¢ quanto mai indispensabile
nella conduzione di quegli affari bellici che rappresentano la salute della Repubblica, anche il
giudizio del Vicario dovra tener conto di questo modo d’esistenza per regolare il proprio modo
di procedere - pena il ragionare in caso contrario come se, al posto di un esercito di militari, vi
fosse una schiera di religiosi. Proprio questa precocissima consapevolezza, percepita in maniera
singolare da Machiavelli, dell’esigenza di riscontrare un’azione amministrativa che si voglia
efficace con le qualita “degli uomini e dei tempi” di guerra (ed applicata qui al caso piu che
specifico dei misfatti compiuti dai fanti di Criaco) ¢ 1’elemento da cui vorremmo prendere le
mosse per introdurre un’altra declinazione della continuita del costume istituzionale nella
gestione degli affari quotidiani: non piu quella prettamente giudiziaria, che abbiamo cominciato
ad indagare partendo da Discorsi 1, 31 e scendendo poi nelle pieghe dei dispacci sulla milizia
del periodo 1506-1510, ma quella che contraddistingue, piuttosto, il modo di procedere della
Repubblica nei confronti di quei soggetti (individuali o collettivi, capitani di ventura o comunita
locali) che le si mostrano fedeli nei tempi di guerra. Una continuita di pratiche talmente difficile
a mantenersi nei tempi eccezionali della guerra che merita, percio stesso, di essere gratificata e
premiata attraverso una continuitd d’azione altrettanto lineare da parte dell’istituzione. Il
costume osservato dalla Repubblica nei confronti di coloro che le hanno apportato beneficio in
passato o che si dimostrano fedeli nel presente si configurera, allora, come la cifra, il marchio,

la condizione della sua stabilita politica di fronte all’incertezza strutturale delle cose future.

8 Niccold Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo I (1498-1500), a cura di J.-J. Marchand,
in Edizione Nazionale delle opere di Niccolo Machiavelli, Salerno Editore, Roma, 2002, p. 19-20.

85



86



Terzo capitolo.

Il riconoscimento dei benefici ricevuti

come costume repubblicano.

Per iniziare a schizzare 1 tratti salienti di questa ulteriore accezione del costume ripartiamo,
allora, proprio da messer Criaco del Borgo e dalla sua turbolenta compagnia di ventura.
L’ abbiamo vista, nell’estate del 1498, causare qualche grana al Vicario di Lari, che 1 dispacci
di Machiavelli provano a tener a bada, per il comportamento impertinente dei suoi fanti a danno
delle popolazioni della Val d’Era. Che la prudenza politica consigliata da Machiavelli agli
ufficiali del dominio in questo frangente di guerra paghi in termini di efficienza bellica ci ¢
confermato da una lettera spedita dallo stesso Segretario, circa due mesi dopo, proprio a messer
Criaco per congratularsi con lui del coraggio dimostrato dalla sua compagnia nella presa del
bastione fortificato di Ripafratta. Una breve sosta sul contesto sara doverosa per render ragione

dello spessore della missiva e della congiuntura entro cui essa viene ad inserirsi.

III. 1 PRIMAVERA 1498: IL CONTESTO POLITICO A
FIRENZE DOPO LA RIMOZIONE DI SAVONAROLA.

L’autunno del 1498 ¢ uno dei tanti momenti politicamente travagliati che la Repubblica
fiorentina si trova ad affrontare dopo la cacciata di Piero de’ Medici (09 novembre 1494). 11 22
maggio di quello stesso anno era stato pubblicamente giustiziato colui che, nel bene o nel male,
aveva influenzato piu di chiunque altro le sorti della citta, restituita a nuova liberta. I commissari
inviati a Firenze da Papa Alessandro VI per istituire il processo, dopo aver interrogato “colla

corda” Frate Girolamo Savonarola e due suoi confratelli del convento di San Marco:

87



“secondo 1’uso ecclesiastico letto il processo, publicamente in presenza del popolo li digradarono; e

come eretici, cismatici e induttori di nuova setta, e contemptori de’ mandati ecclesiastici, dalla dignita

.o o . e 85
sacerdotale li rimossono, € allo arbitrio secolare li rimissono™”.

Il Frate dominicano ed i suoi due compagni erano passati da quel momento passare in consegna
del braccio secolare per I’esecuzione. I famigli del Bargello avevano allora proceduto, su
indicazione degli Otto di Guardia, ad impaccarli per poi arderne i corpi. Sulle ceneri di
Savonarola e del movimento piagnone (Francesco Valori, capo politico della fazione, era stato
a sua volta trucidato a colpi di ronca nel corso del tumulto popolare che aveva portato, 1’08 di
aprile, all’arresto del Frate, al grido di “Valori tu non ci governerai pii’’*®), una nuova fase
politica si apriva, allora, in questa estate del 1498 per la citta®’. I pochi magnati cittadini che
avevano scelto di non associare la propria fortuna a quella del Frate nel corso dei tre anni e piu
che ne precedettero 1’arresto si trovavano ora a poter esercitare un’influenza pressoché
incontrastata nei consigli repubblicani. I capi universalmente riconosciuti di questa fazione al
tempo stesso anti-medicea ed anti-savonaroliana, Guidantonio Vespucci®® e Bernardo

Rucellai89, andavano predicando, sin dalle consulte dell’aprile 1498, mitezza e clemenza nei

confronti dei propri pari che si erano distinti per la loro militanza politica al fianco del Frate®.

85 Piero di Marco Parenti, Storia Fiorentina 11 (1496-1502), a cura di A. Matucci, Olschki, Firenze, 2005, p. 142.
86 «Alla sua morte concorsono homini de’ Ridolfi, Pitti e Tornabuoni, inimicissimi suoi per la morte seguite de’
cittadini lo agosto passato, infra * quali Jacopo Pitti, paratosili davanti, sputolli: “Valori tu non ci governerai piu”,
e subito Vincezo Ridolfi li parti el capo con una ronca, il perché e altri seguirono di ferirlo. Cosi Francesco Valori
con il segno della Signoria non fu sicuro dalla furia del popolo, tanto era I’odio delli inimici e il grido il quale
addosso li correva di volersi fare grande”. (Ivi, p.131).

87 “Fatto il fuoco presente grandissima moltitudine, sanza alcuno scandolo ciascuno alle faccende sue si ritrasse.
E’ fanciulli li arsi corpi impiccati rimasti allo stile con sassi li percotevano, e ingegnatisi cacciarli a terra per con
molti improperi strascinarli per la terra, si ovvio: anzi, aggiuntesi legne, affatto e interamente s’arsono, accio
reliquie non ne restassino. Non tacero che qualche donnicciuola non andassi per raccogliere della cenere de’ corpi
loro, ma, conosciutasi la semplicita, se ne rimandorono, e rotto fu loro da’ fanciulli e’ vasi dove mettere la voleano.
In questo modo frate Ieronimo e li altri dua frati, come meritato aveano, finiro”. (Ivi, p. 142-143).

8 Nella pratica del 27 aprile 1498: “Messer Guidantonio Vespucci: chi parla che le leggi si observino parla bene,
et perd io gli commendo assai; ma perché io so che e’ giudici hanno a iudicare seconda acta et actitata, et non
secondo la fantasia sua, si che io son di questo parere: se noi fussimo chiari di fare questa destintione, che fussino
puniti; ma perché io non so, io farei o universale condennatione o universale absolutione. Et allego essere meglo
absolvere un deliquente che punire uno innocente, etc”. (Consulte e Pratiche della Repubblica Fiorentina 1 (1498-
1505), a cura di D. Fachard, Droz, Ginevra, 1993, p. 85).

% Sempre nella pratica del 27 aprile 1498: “Bernardo Rucellai: fece similitudine della medicina. Et perd quando
si facessi una iustitia che desolassi la citta, io non la chiamerei iustitia. Aprovo cio che haven decto e’ Doctori; ma
aggiunse che non solamente circa la subscriptione, ma ancora in ogni altra parte si pigliassino quelli partiti che
sieno a unione”. (Ivi, p. 86)

% Nella pratica del giorno precedente, 26 aprile 1498: “Messer Guidantonio Vespucci: confermd cid che havieno
detto e’ X circa il posare le cose della citta; circa a che consiglio che in nessuno modo s’avessi a tenere mente alla
subscriptione, perché molti vi sono iti come pecore; et anche le legge qualche volta permettono simile impunita.

88



Messa traumaticamente da parte la divisiva esperienza savonaroliana, si apriva, insomma, uno
spazio di agibilita idoneo alla ricostituzione di un blocco politico dei Grandi, fondato su
interessi sociali piuttosto che su orientamenti di natura ideologica. Tutti erano recuperabili, in
questa fase, alla nuova linea di concordia della classe dirigente domandata a gran voce dai capi
della parte uscita vincitrice dallo scontro intorno al Savonarola. Nel corso dei mesi che
seguirono 1’esecuzione del Frate, 1’obiettivo politico dei membri dell’é/ite fiorentina consisteva
allora principalmente nell’impegnarsi a ricucire le proprie interne fratture per poter riprendere

pitl saldamente nelle mani quello Stato in cui il popolo aveva oramai preso troppa parte’ .

L’entita delle condanne che, al termine di un lungo dibattito in seno alle istituzioni giudiziarie
della Repubblica si decise d’infliggere ai membri piu in vista della setta piagnona (tutte di
natura pecuniaria e tutte ammontanti ad una somma relativamente esigua, se si tiene conto che
erano indirizzate agli esponenti della classe magnatizia) dimostrano come, attraverso la politica
del perdono, 1 vincitori mirassero a pacificare il piu rapidamente possibile il ceto dirigente per
far fronte a problemi di ben altro peso strategico: il confronto con il popolo; I’eterna questione

della tassazione; la guerra per il recupero di Pisa; le scelte di politica estera, le quali, dopo la

Ma se fussi chi havessi maggor delicto, allora punirli con misericordia o negli Ottanta o nel Consiglo Maggior,
etc”. (Ivi, p. 84)

! Nella consulta del 28 aprile 1498, per rispondere alla richiesta del Gonfaloniere che domandava di essere
consigliato su quanto “fussi da fare di quelli che erano stati examinati circa le cose di frate Girolamo: “Pro
Doctoribus, messer Guidantonio Vespucci: io credo che le Signorie vostra sieno in animo di posare stasera questa
cosa, pero si verra allo individuo. Di tutta questa examine se ne racogle 4 o 5 capi: il primo, la subscriptione;
I’altro, le lettere; tertio, chi portd 1’arme a San Marco; 4, a chi n’¢ stato armato; quinto, di quelli che hanno giurato
non rendere fave nere a’ tre Maggiori. Et circa la subscriptione, che la non sia facta in dolo; et benché tutte le altre
si siano facte in spetie di bene, tamen, chi considera I’origine non la pud agguagliare a questa, perché la & come
nella examina si narra. L’origine fu da’ frati soli, non da’ cittadini, per fare fede della buona vita di fra Girolamo.
/I Et per questo, come vuol la legge, e’ pare loro che la subscriptione, quanto per sé, non sia punibile; ma chi
I’usassi male, questi meritano qualche punitione, perché le legge vostre cosi voglono. Questi delle lettere che
hanno scripto a’ principi per concitare un concilio, maxime a questi tempi, che questi sieno da punire, perché credo
sieno statuti che prohibischino scrivere a’ principi. Questi meritano punitione: cosi quelli che mandorno 1’arme a
San Marco, cosi ancora quelli che vi sono stati armati contro al bando della Signoria. Quegli che hanno coniurati
di non dare fave nere, stando cosi la cosa non possono essere puniti, perché la pena si debba fare per la confessione
de’ delinquenti, et anche perché spesso la moltitudine de’ delinquenti fa indulgentia, et anche non sarebbe per
posare la citta; et che per mentecattaggine havessin peccato, fare che il comune ne sentissi qualche utile”. (Ivi, p.
87). Sul concetto di “universitas delinquens” nel diritto medievale e sul fatto che “spesso la moltitudine de’
delinquenti fa indulgentia”, trasposizione volgare dell’adagio latino “ob populum multum crimen pertransit
inultum” contenuto nella Glossa Ordinaria alla voce “moltitudo” del canone “non valet consuetudo quod extra
statuta tempora sacri ordines conferantur” delle Decretali di Gregorio IX [Liber Extra 1.11.2], si veda: Angela
De Benedictis, “... dove molti errano niuno si gastiga ...” (Istorie Fiorentine IIlI, 13). La lingua della
giurisprudenza e i tumulti in Machiavelli, in Niccolo Machiavelli e la tradizione giuridica europea, a cura di G.
M. Labriola e F. Romeo, Editoriale Scientifica, Napoli, 2016, p. 81-86.

89



rimozione del Frate, si configuravano come piu libere e svincolate. Di conseguenza, come
spesso accade in quella congiuntura liminale in cui la caduta di un regime precedente e
I’instaurazione di un nuovo ordine vengono a coincidere, a pagare il peso della propria adesione
alla fazione piagnona furono soltanto i personaggi simbolo (il capo spirituale, Fra Girolamo
Savonarola, ed il capo politico, Francesco Valori), 1 quali vennero trattati come veri e propri
capri espiatori, ed 1 membri di minore importanza, i quali non potevano far appello alla
misericordia di uno spirito di classe. Tutti gli altri, esponenti dell’ordine magnatizio pit 0 meno
compromessi con la passata esperienza, se la cavarono con il pagamento di un’ammenda o poco
pit’%. Cosi Paolantonio Soderini. Cosi Giovambattista Ridolfi. Cosi Lucantonio degli Albizi.
Cosi Antonio Canigiani. Per citare solo gli esempi piu lampanti di coloro i quali avrebbero
continuato, senza grossi contraccolpi, a dirigere la macchina istituzionale fiorentina anche nel
corso dei decenni successivi’-. Per placare la sete di vendetta risultante dalla disillusione
popolare nei confronti del Frate erano stati sufficienti il rogo di Savonarola e 1’omicidio a
tradimento del Valori. Fra gli esponenti di rango inferiore, invece, molti furono privati del
diritto a partecipare alle sedute del Consiglio Maggiore per un certo numero di anni ed alcuni
di essi furono altresi allontanati dall’ufficio che in precedenza ricoprivano. Fra questi ultimi, si
ritrova anche Alessandro Braccesi, Segretario della Seconda Cancelleria, il quale era stato

mandato nel corso dell’anno precedente a Roma per supportare presso Papa Alessandro VI la

92 “Et perd facto una praticha dove fu tutti e capi de’ nimici del frate, nel quale luogho si cominccid a consultare
se s’avevano a punire o no o come, molti furno d’oppinione di punirgli et achramente, molti altri legiermente, per
la qual cosa Bernardo di G[iJovanni Rucellai parllo, senddo de’ primi, che si dovessi perdonare alleghanddo
moltissime rag[iJoni et maxime che la cipta si ghuasterebbe, e che Cesare passato il Rubhicone et g[iJunto / in
Roma et preso tutto, gli fu presentato tutte le soschrittioni de’ nimici che haveva fato Pompeio le quali Cesare
arsse et non volle vedere e sua nimici accio che loro sapenddo che Cesare non gl’aveva visti non si desperassino
della sua amicitia, e molte altre rag[i]Joni le quali piacquono assai”. (Bartolomeo Cerretani, Storia Fiorentina, a
cura di G. Berti, Olschki, Firenze, 1994, p. 255). La pratica cui fa riferimento Bartolomeo Cerretani, testimone
oculare degli eventi di fede fratesca, si tenne 09 aprile 1498 e Bernardo Rucellai vi interveni per la quinta pancata:
“Bernardo di Giovanni Rucellai, per la pancata quinta: che siamo in tempo che la citta ¢ molto debole, et che
questa seductione del Frate non ha lasciato pigliare da uno tempo in qua alcuno partito salutare, né ritenuto li amici
di Italia né di fuora Italia. Item, che il Frate et socii pare si examini diligentemente, ma ¢ da considerare quello
possi partorire quando col Frate confessi essere intrigati molti cittadini; et che ¢ da havere cura di non disparere,
etc. Et demum se ne rimisse alla deliberatione della Signoria, raccordando che Cesare non volle vedere le scripture
di Pompeo, etc”. [Consulte e Pratiche della Repubblica Fiorentina 1 (1498-1505), op. cit.,p. 77].

3 “E venutosi piu allo stretto, non si accordavano e’ Primati con i popolari: quelli salvare li voleano per bene,
secondo diceano, della citta; questi condannarli, per reprimere 1’audacia loro e assicurarsi dello stato per lo
avvenire, accio altri a presumere non avessi di fare intelligenza. [...] In effetto, sendo li intinti grande numero e
avendo parenti assai, e sendo male per la citta punire tanti cittadini, la Signoria, ristrettasi e consigliata da’ primi
cittadini, diliberd punire con misericordia, e benché molta differenza tra loro Signori fussi, ultimamemente in
questo modo s’accordarono: che alquanti cittadini nominati nelle essamine prestassino buona quantita di danari
per alquanto tempo; alquanti condannati in danari e privati delli uffici fussino”. [P. Parenti, Storia Fiorentina 11
(1496-1502), op. cit., p. 136].

90



causa di Savonarola, troppo debolmente difesa, a parere dei Dieci di allora, dal precedente
inviato, Ricciardo Becchi. Questa missione di rilievo costo al Braccesi la rimozione dall’ufficio.
Ed ¢ proprio grazie al posto reso vacante dal Braccesi che inizia la carriera amministrativa di

Niccold Macchiavelli, il quale & chiamato nel giugno successivo a ricoprire la stessa carica’”.

Quale realta politica trova, allora, di fronte a s¢ il quasi trentenne Niccoldo Machiavelli, recrutato
(per quanto ancora oggi se ne puo sapere) dal nulla, a ricoprire la seconda carica amministrativa
della Repubblica fiorentina? Il giovane trova, all’interno della Cancelleria, una squadra di
collaboratori intraprendenti che avrebbero costituito, come possiamo evincere dall’epistolario
privato di quegli anni, un sostegno fondamentale per la messa in pratica dei progetti in cui via
via si sarebbe ritrovato coinvolto, sempre piu in prima persona, nel corso del quindicennio
successivo. Biagio Buonaccorsi, Agostino Vespucci, Antonio Dal Colle sono i nomi dei
corrispondenti che ricorrono piu frequentemente nelle lettere di questi quattro anni di
formazione professionale che precedono I’avvento di Piero Soderini al Gonfalonierato a vita.
Oltre alla propria famiglia cancelleresca, Machiavelli ha per altro presto modo di entrare in
contatto con 1 principali esponenti della classe politica fiorentina, soprattutto gli ex-
savonaroliani Lucantonio degli Albizi e Giovambattista Ridolfi, con i quali avrebbe sviluppato
un rapporto di sempre maggiore intimita in occasione dell’attivita amministrativa giornaliera e
di quella straordinaria svolta durante la guerra contro Pisa. Soprattutto, ¢ messo di fronte ad un
quadro politico profondamente instabile, sul fronte interno cosi come su quello estero, dove al
problema delle alleanze internazionali, rese piu mobili dalla rimozione del Frate, si aggiunge
quello mai sopito del conflitto pisano. E in tale congiuntura storica, della quale andremo ora a
delineare rapidamente i tratti principali, che il giovane Niccoldo muove allora i primi passi della

propria esperienza politica ed ¢ in tale contesto che s’inseriscono le lettere qui prese in esame.

4 «“Ser Alessandro Braccesi, cancelliere a Roma tenutovi da’ X e operato in favore de’ Frateschi contro alle leggi,
privato fu dello ufficio”. [Ivi, p. 137].

91



I1I. 2 AUTUNNO 1498: IL CONTESTO MILITARE SUI FRONTI
PISANO E ROMAGNOLO.

I1 01 giugno 1498 a Paolo Vitelli ¢ conferita in gran pompa dai Signori la nomina a Capitano
generale dell’esercito fiorentino nella guerra contro Pisa. Dissapori con altri capitani di ventura
al servizio di Firenze (in particolare, con il conte Rinuccio Farnese da Marciano, il quale ambiva
a quella stessa carica e venne, invece, accontentato con il titolo meno prestigioso € militarmente
meno rilevante di “Governatore”) ed alcune oscillazioni politiche nei rapporti fra gli altri
principali Stati della Penisola (primo fra tutti, il raffreddamento dell’alleanza tra la Repubblica
di Venezia ed il Ducato di Milano, comportante un parziale riavvicinamento di Ludovico il
Moro, Signore di Milano, alla Repubblica Fiorentina) determinano un ritardo nel decollo delle
operazioni belliche. A giugno inoltrato I’attesa langue a tal punto da cominciare ad assumere i
tratti di una vera e propria impasse: 1 Pisani scorrono indisturbati fino a Pescia, in Val di
Nievole, e a San Miniato, in Val d’Arno, arrivando persino a minacciare un tentativo d’assedio
all’avamposto fiorentino di Ponsacco. Come attestato dalle cronache del tempo, a Firenze
comincia rapidamente a diffondersi il sospetto (piuttosto abituale, per la verita, in questi
frangenti turbolenti) che qualche macchinazione occulta condotta dall’interno miri a sabotare
la riuscita dell’impresa e con essa la stabilita della Repubblica. Questo sospetto risulta
rinvigorito, intorno alla meta di luglio, dall’invio da parte del Duca di Milano di cento uomini
d’arme e duecento balestrieri a cavallo in sostegno alle truppe fiorentine, il quale non sembra
avere pero alcun impatto positivo sull’andamento delle operazioni belliche. Movimenti sospetti
sul confine romagnolo della compagnia di ventura di Armaciotto de’ Ramazzotti, al servizio
dei veneziani ed al cui seguito si congettura essere Giuliano de’ Medici, gettano lo scompiglio
nella nuova dirigenza fiorentina. Guidantonio Vespucci, nominato dopo la caduta di Savonarola
ambasciatore a Milano e principale fautore del riavvicinamento con il Moro, ¢ fatto rientrare
d’urgenza in citta sul finire del mese e subito dopo, al principio di agosto, viene inviato a

Venezia insieme a Bernardo Rucellai per saggiare quali siano le intenzioni della Serenissima.

Mentre 1 due uomini piu in vista del nuovo corso politico fiorentino sono fuori citta, i movimenti
dei Veneziani iniziano a scoprirsi nei fatti. Le incursioni sulla frontiera romagnola a danno delle
possessioni di Firenze e del suo principale alleato locale, Caterina Sforza, signora di Imola e

Forli, si fanno piu forti e frequenti. Si viene, per altro, a sapere di una nuova condotta fatta dai

92



Veneziani, questa volta al Duca di Urbino, Guidobaldo da Montefeltro. Con essa si profila la
chiara possibilita che le compagnie del Duca e di Ramazzotto debbano ricongiungersi in
qualche punto (Romagna, o piu probabilmente, a Siena) per penetrare insieme in territorio
fiorentino allo scopo di distogliere la Repubblica dall’impresa di Pisa, di minarne la nuova
alleanza con Milano e di rimettere, nella migliore delle aspettative, i Medici in citta. Per ovviare
a questa situazione, vengono prese dai Fiorentini tre principali risoluzioni. In primo luogo, per
guardare meglio il confine romagnolo, Giovanni di Pierfrancesco Popolani (gia de’ Medici),
consorte in terze nozze di Caterina Sforza, ¢ nominato commissario della Romagna, la quale si
stima essere il fronte piu rischioso delle future operazioni belliche. Contestualmente, vengono
avviate trattative con Pandolfo Petrucci, signore di Siena, per rimuovere le ragioni che sin li
avevano impedito di siglare una tregua (perlopiu, inerenti alla questione della restituzione di
Montepulciano e dell’abbattimento della torre e del ponte di Valiano) fra le due Repubbliche.
L’obiettivo conclamato ¢ di chiudere cosi ai nemici, qualora volessero profittarne, la via di
Siena e di concentrare 1’intero sforzo bellico sul confine romagnolo. Infine, sull’onda
dell’accelerazione determinata da questo improvviso sdoppiamento di fronte e dalla specifica
qualita dei tempi, si cerca di chiudere nel piu rapido tempo possibile la partita pisana, forzando
il Capitano a vincere le resistenze che sino a quel momento avevano appesantito la manovra

bellica e spingendolo a lanciare una prima offensiva in grande stile contro la citta ribelle.

Il 18 agosto hanno inizio le operazioni per sottrarre ai Pisani Vico, piazzaforte alle pendici del
Monte Pisano che garantisce il controllo della piana orientale verso Cascina, massimo
avamposto occidentale della citta assediata. [l movimento studiato da Paolo Vitelli per mettere
a sacco il castello mira a formare una sorta di tenaglia intorno a Vico che consenta alle truppe
fiorentine di assestarsi prima con sicurezza nella piana per poi aprire, in seconda battuta, una
via alle colline retrostanti da dove, una volta piazzate le artiglierie, possa essere bombardato il
borgo sfruttando il vantaggio offerto dalla posizione sopraelevata. Il piano messo in opera dal
Capitano scorre senza grandi intoppi ed il castello di Buti, borgo antistante Vico al centro della
piana, si arrende ai Fiorentini dopo poco piu di un giorno d’assedio. Paolo Vitelli conquista in
tal modo un accesso sicuro alle colline e da li il 20 agosto viene lanciato 1’assalto a Vico. Dieci
giorni dopo I’inizio delle ostilita, 1 Pisani abbandonano il bastione esterno e si asserragliano
dentro il borgo fortificato, forti di ottocento fanti tra cittadini, veneziani e forestieri. Il primo di
settembre comincia la battaglia per Vico che, dopo cinque giorni di intensi bombardamenti, si

arrende, il 05 settembre 1498, consegnando ai Fiorentini la rocca e centinaia i prigionieri.

93



Questo primo successo, atteso a Firenze da piu di tre mesi, ¢ accolto come una liberazione. Cio
nonostante, 1 suoi effetti risultano pesantemente attutiti dalle notizie sempre piu chiare che,
mano a mano, cominciano ad affluire dai confini orientali e dalle missive inviate
dall’ambasciatore fiorentino presso la corte pontificia, messer Francesco Gualterotti. Vicari e
spie della frontiera romagnola informano che i Veneziani non cessano d’ingrossare le proprie
truppe di stanza a Ravenna, mentre da Roma il Gualterotti conferma che Alessandro VI,
preoccupato dal progressivo riavvicinamento dei fiorentini al Duca di Milano, ha dato a Piero
de’ Medici il proprio beneplacito per condurre le compagnie di ventura di Paolo Orsini e
Bartolomeo d’Alviano, lungo la via di Siena, verso il territorio fiorentino’. Siglare la tregua
con Siena diventa, allora, una priorita politica per la Repubblica, nonostante le condizioni
svantaggiose imposte dal Petrucci a ser Antonio da Colle, mandatario fiorentino deputato alla
negoziazione. Nella consulta convocata il 03 settembre, 1 partecipanti si esprimono all’unisono
a favore della firma di un trattato quinquennale, benché esso comporti I’abbattimento della torre
di Valiano e la parziale distruzione del ponte’®. Tuttavia, la tregua non ottiene 1’effetto
dissuasivo sperato sulle mire di Veneziani, Medici e loro collegati e, dopo aver preso il tempo
necessario per riorganizzare le proprie forze, sul finire del mese 1’attacco ¢ portato dai nemici,

come ci si attendeva, all’altro capo del dominio.

Il 22 settembre Giuliano de’ Medici compare, alla testa di un grande esercito, alle porte di
Marradi. Ha risalito da Faenza, il cui signore era alleato dei collegati, tutta la valle del fiume
Lamone e mira a sfondare in Mugello. A Firenze, ¢ il panico®’. Si teme che, nel giro di pochi
giorni, I’armata possa essere sotto le mura della citta e che questa volta, complice il sostegno
dei Veneziani e I’imponente numero di forze in campo, 1’esito sarebbe ben piu nefasto di quello
dell’anno precedente, quando Piero de” Medici si era spinto con un contingente raccozzato alla

bell’e meglio fino a Firenze e, raccogliendo un nulla di fatto, aveva dovuto tornarsene a mani

% 11 verbale della consulta tenutasi il 28 agosto 1498 reca in introduzione: “Essendosi lette 2 lettere venute da
messer Francesco Gualterotti, oratore a Roma, contenenti andamenti di Piero de’ Medici, il quale designava venire
con gente d’arme inverso la citta, et dipo che per uno de’ Dieci si fu parlato sopra simile materia, sopra la quale
fu chiesto consiglo, et tandem fu consigliato in questa sententia”. [Consulte e Pratiche della Repubblica Fiorentina
1(1498-1505), op. cit., p. 101].

% “Lette certe lettere da ser Antonio da Colle, mandato a Siena, le quali contenevano il partito della tregua, con il
rovinare il bastione di Valiano et parte del ponte, et examinato tutto fu consiglato in questa sententia”. (Ivi, p. 104).
97 «A di 22 Giuliano de’ Medici, partitosi di Val di Lamone con grossa fanteria e qualche homo d’arme, vennono
alla volta di Marradi. [...] El romore per tutta la valle del Mugello si divulgo: ciascuno quasi impauri, e a sgombrare
si mettevano. Molti cittadini e’ quali erano alle ville a Firenze in furia se ne tornorono, dubitandosi che, se Piero
col duca di Urbino vi s’aggiugnevano, scorrerebbono tutta la valle e forse a Firenze s’accosterebbono”. [P. Parenti,
Storia Fiorentina 11 (1496-1502), op. cit., p. 155].

94



vuote da dove era venuto. Le opinioni sul da farsi sono contrastanti in seno alla stessa classe
dirigente fiorentina e le missive spedite da Machiavelli, in questi giorni tumultuosi, ai quattro
angoli del dominio fiorentino testimoniano di una certa difficolta da parte dell’ufficio dei Dieci,
deputato alle cose della guerra, a gestire il flusso d’informazioni provenienti dai territori ed a
ritrasmettere ai funzionari del dominio consegne univoche sulle decisioni da prendere e sui
rimedi da mettere in campo. Particolarmente divisiva ¢ la scelta riguardante la continuazione
della campagna contro Pisa. C’¢ chi propone di sospendere subito ogni operazione e di spostare
I’insieme delle truppe sul fronte del Mugello e chi consiglia, invece, di lanciare un’ultima

grande offensiva, prima di desistere da un’impresa che pare tanto vicina alla buona risoluzione.

In effetti, dopo la presa di Vicopisano, il fratello del Capitano, Vitellozzo, era riuscito a scorrere
con la propria cavalleria piu volte fin sulle porte di Pisa, facendo gran preda di gente e bestiame.
Quest’indizio lasciava presagire un’intrinseca debolezza dei Pisani, cui era certo venuta meno
buona parte degli aiuti che erano soliti ricevere dai Veneziani, i quali avevano preferito
concentrare le proprie forze sul fronte romagnolo. Tuttavia, la risoluzione da prendersi in merito
alla scelta del fronte di guerra da privilegiare (resistere, almeno per qualche giorno, su ambo le
linee o spostare tutto il contingente in Mugello, rinunciando cosi definitivamente, perlomeno
sino all’estate successiva, all’impresa di Pisa?) non era la sola a costituire una ragione di
disaccordo all’interno della classe dirigente fiorentina. Accanto al dubbio in merito
all’opportunita di proseguire o meno la guerra, vi era diversita di opinioni anche sul modo stesso
di condurla. Tale contrapposizione aveva opposto, dopo la presa di Vicopisano, le valutazioni
del Capitano generale a quelle dello stesso ufficio dei Dieci (sobillato in ci0, lasciano intendere
alcune cronache dell’epoca, dalle critiche rivolte alla conduzione della campagna militare da
parte del conte Rinuccino da Marciano). Le due opzioni erano riconducibili a due diversi
maniere d’intendere la natura dell’assedio ed a due diversi modi d’interpretare 1 punti deboli

della difesa pisana.

I Dieci, per parte loro, stimavano che fosse piu produttivo, dopo aver preso i castelli di Buti e
di Vicopisano, guadagnare definitivamente il controllo della piana che dava verso Firenze,
muovendo I’assedio a Cascina per toglierla una volta per tutte ai Pisani. Caduta Cascina, si
sarebbero assicurati il possesso della Val d’Era, che metteva nel senese, ed avrebbero impedito
ai Pisani di scorrere indisturbati per la Val d’Arno. D’avviso diverso era, dal canto suo, il
Capitano, che avrebbe preferito prendere prima il controllo del complesso sistema di

fortificazioni di Ripafratta (bastione, torre, rocca), cosi da impedire ai Pisani di continuare a

95



ricevere aiuti e vettovaglie dal territorio lucchese (com’era avvenuto, in barba ad ogni
proibizione fiorentina, sin dall’inizio delle ostilitd), per impegnare poi, soltanto in un secondo
momento, le proprie forze nella conquista della piana. A sostegno delle proprie valutazioni
tattiche il Capitano convocava, inoltre, il sospetto che il Marchese di Mantova, in ultimo soldato
dai Veneziani, fosse pronto a prender la via della Garfagnana per portare, passando per Lucca,
ausilio ai Pisani assediati. Lo stallo derivante dall’indecisione venne spazzato via, come il piu
delle volte accade nei tempi di guerra, dal rapido susseguirsi degli eventi’®. La comparsa di
Giuliano de’ Medici alle porte di Marradi e I’apertura di un secondo fronte ad oriente (non piu
di offesa, ma questa volta di difesa) spinse la magistratura a dar carta bianca al Capitano sulle
scelte da prendere. L’importante era, a questo punto, al di 1a di quel che si facesse, farlo presto
ed efficacemente. Lo stesso giorno della comparsa di Giuliano a Marradi, il campo fiorentino
muoveva, allora, all’assedio della cintura fortificata di Ripafratta, come testimonia una lettera

di mano di Machiavelli inviata, per conto dei Dieci, sul fronte orientale a Vieri de’ Medici”:

“Di campo ci ¢ stamane, per una de’ commessarii, significato come el campo si de’ levare stamane ad

ogni modo per Libbrafatta”'®.

% “Finalmente 1’esercito viniziano ottenne il passo per il contado di Faenza, e di val di Lamone da quel signore,
che da essi Viniziani era stato condotto al soldo loro. Onde del mese di settembre del 1498 si condussero con
I’esercito per la detta valle, sperando grandemente d’aver favore di quel paese per esser molto palleschi; ove
giugnendo prima Giuliano de’ Medici coll’aiuto delle genti bolognesi, che egli aveva seco a piedi e a cavallo,
prese senza contrasto in Romagna improvvisamente il borgo di Marradi, e quindi a pochi giorni, essendovi giunto
Piero suo fratello con le genti grosse viniziane, fu posto il campo al castello, o vero rocca soprastante al detto
borgo, forte pil tosto del sito che d’altro apparecchio per la difesa. Il quale assalto non aspettato da quella parte,
essendo quel signor di Faenza in buona pace con la citta, diede cagione a quella di gran travaglio”. (Jacopo Nardi,
Istorie della citta di Firenze (1), a cura di L. Arbib, Luigi Pezzati Editore, Firenze, 1838-1841, p. 161).

9« Avvenga perd che al principio su la venuta de’ nimici, per opporsi al pericolo da quella banda, vi fusse mandato
Vieri de” Medici, che poco innanzi era stato gonfaloniere di giustizia, come uomo che singularmente fusse
contrario allo stato di Piero de’ Medici suo consorte. Non perd avendo seco compagnia di soldati, o pochi, ma
solamente una moltitudine di contadini ragunati da lui per tutto il Mugello, non fu bastante a potere riparare che il
romore e tumulto de’ paesani, che da quella banda fuggivano, non si distendesse quasi in sino alle porte di Fiorenza.
Avendo poi i Viniziani cominciato a battere quella rocca con le artiglierie, e essendo mal provveduta di quel che
bisognava per la sua difesa, e oltre cid avendo carestia grande d’acqua, per la moltitudine de’ paesani, che in quella
erano rifuggiti, I’arebbono per avventura ottenuta”. (Ivi, p. 161-162).

1%'N. Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo I (1498-1500), op. cit., p. 67.

96



I11. 3 L’ASSEDIO DI RIPAFRATTA DELL’OTTOBRE 1498.

L’assedio di Ripafratta comincio negli ultimissimi giorni di settembre e si concluse ai primi di
ottobre. Tutto sommato, poco tempo. Un assedio rapido, cruento. Tutto giocato sulla rapidita
di manovra, sull’ostinazione dell’assalto e sull’effetto a sorpresa generato nei nemici. Le difese
opposte dai Pisani vennero, infine, sbaragliate ed il 03 di ottobre anche gli ultimi occupanti,

quelli della rocca, si arresero ai Fiorentini. Nelle parole di Piero Parenti, che narra 1’episodio:

“Mentre che in Romagna seguivano tali cose, el campo nostro di Pisa forte strigneva Ripafratta, e prima
per forza si prese la bastia, poi la torricella, dove molti morirono, ultimamemente la rocca, a patti, che

fua di 3 d’ottobre”'".

Se la rocca si prese per patti e la torricella con grande dispendio di sangue, ¢ pur vero che il
bastione si prese “per forza”. E la compagnia che con la forza prese il bastione € proprio quella
composta da quei fanti alle dipendenze di messer Criaco dal Borgo che il poco lungimirante
Vicario di Lari avrebbe voluto punire, un paio di mesi prima, per piccole intemperanze messe
in atto dai suoi uomini contro gli abitanti della Val d’Era. Sulla base delle lettere ufficiali inviate
tra la fine di settembre e I’inizio di ottobre 1498 da Machiavelli per conto dei Dieci a
commissari, vicari e connestabili impegnati sui due fronti di guerra, possiamo agevolmente
ricostruire quali furono le tappe dell’assedio di Ripafratta. Il 22 settembre, come abbiamo detto,
il campo si mosse all’assedio della fortificazione. 11 29 le truppe di fanteria espugnarono il
bastione ed il 30 cadde la “torricella”. Dell’espugnazione della rocca in data 03 di ottobre, cosi
come riportato dal Parenti, non viene fatta menzione nell’epistolario machiavelliano. Tuttavia,
tale collocazione temporale sembra piu che plausibile, se consideriamo che, il 05 ottobre, il

Segretario scrive ai commissari fiorentini di stanza in campo presso il Capitano:

“Abbiamo dipoi la vostra per staffetta e quanto n’avvisate: intendiamo della presa di Santa Maria in

. N . 95102
Castello, il che ci ¢ suto piacere assai” .

19V Parenti, Storia Fiorentina 11 (1496-1502), op. cit., p. 156.
12 N. Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo I (1498-1500), op. cit., p. 90.

97



Il castello cui fa riferimento, sito nell’attuale comune di Vecchiano, rappresentava la
fortificazione piu propinqua a Pisa sulla via verso Lucca ed ¢ assai probabile che I’esercito
fiorentino vi ci sia diretto subito dopo 1’acquisto di Ripafratta. Come che sia, la questione della
presa di Ripafratta dovette senza dubbio giocare, nella particolarissima congiuntura temporale
di quei giorni, una scommessa il cui peso ¢ difficilmente comprensibile al di fuori del contesto
bellico di fine settembre. Nell’avvallare la richiesta del Capitano di un’ulteriore dilazione
temporale volta a sferrare un ultimo tentativo di attacco alle difese pisane, 1 Dieci assumevano
di propria iniziativa una responsabilita di non poca importanza di fronte al popolo fiorentino ed
agli altri collegi. Dalla lettura dell’epistolario ufficiale possiamo renderci conto di come, dopo
I’occupazione di Marradi del 22 settembre, le lettere rivolte dai commissari del Mugello, del
Casentino e della Romagna alla magistratura di cui Machiavelli era Segretario assumessero, di

giorno in giorno, un tono sempre piu nervoso, drammaticamente emergenziale, a tratti tragico.

Le pressioni ad interrompere al piu presto la campagna contro Pisa ed a divertire I’insieme delle
forze sul fronte orientale piovevano da tutte le parti sull’ufficio dei Dieci, la cui penna ufficiale,
quella machiavelliana, da un lato confortava a non perdersi, dall’altro prometteva aiuti
imminenti e, senza posa, trasmetteva amplificandole le buone notizie raccolte sul fronte
occidentale ai commissari impegnati a difendere il fronte orientale. In questa congiuntura di
eventi bellici simultanei nello svolgimento, ma contemplabili in maniera sinottica soltanto da
parte del vertice cui affluivano le informazioni, la percezione stessa degli eventi finiva per
essere sottoposta ad un’accelerazione temporale che ne alterava in profondita il profilo. Per fare
un esempio concreto del fenomeno cui qui alludiamo diremo che se nelle lettere di agosto
inerenti alla presa di Vicopisano I’accento era posto piu sulla necessita stessa di occupare il
borgo che sulla rapidita con cui dar corso all’azione, riguardo alla presa di Ripafratta del

settembre la semplice conquista della fortificazione non ¢ piu sufficiente.

98



IHI. 4 LE LETTERE INVIATE DA MACHIAVELLI Al
COMMISSARI IN CAMPO A RIPAFRATTA.

E I’elemento temporale a balzare ora in primo piano, a divenire esso stesso variabile politica.
Ci0 che scrive Machiavelli ai commissari in campo € che questi non devono limitarsi a prendere
Ripafratta, ma che devono prenderla “in fretta”. La variabile temporale assurge, allora, ad una
dignita tutta particolare ed assume una colorazione congeniale alla specifica condizione dei
presenti tempi di guerra, profondamente mutati da un mese all’altro. Machiavelli, che soltanto
nel giugno precedente era arrivato a rivestire uno degli incarichi di maggior prestigio
amministrativo dello Stato fiorentino, si trova allora a gestire in prima persona quella che si
delinea in questo momento come la piu grande crisi militare della storia della Repubblica dalla
cacciata di Piero de’ Medici in poi. Non siamo in grado di stabilire con quale bagaglio di
esperienza il giovane Segretario si presentasse a questo appuntamento, ma possiamo appurare
dai suoi dispacci come la gestione di questa crisi dovette senza dubbio sedimentare qualche
lascito importante all’interno della sua percezione delle cose politiche. La presa del bastione di
Ripafratta, conseguita il 29 settembre dai fanti di Criaco del Borgo, ¢ salutata allora con un
autentico sollievo da Machiavelli nella lettera di risposta inviata ai commissari in campo in
seguito alla ricezione della notizia. Cido nonostante, subito dopo aver reso le dovute felicitazioni
per I’accaduto, il tono del discorso si fa immediatamente piu cupo, il registro del Segretario piu
perentorio e la sua attenzione viene interamente spostata su quanto ancora resti da fare (la presa
della torre e della rocca) — e da fare entro un termine temporale che possa conferire alla

conquista una qualche utilita — piuttosto che su quanto sin li ¢ stato fatto.

La seconda parte della missiva ¢ cadenzata, infatti, da una teoria non casuale di espressioni
incalzanti attraverso cui Machiavelli cerca di trasmettere nel modo piu lucido ed inequivocabile
ai propri interlocutori la sua intima percezione della necessita di agire subito ed efficacemente.
Ovvero, di agire in conformita alla velocita che hanno imposto alle cose i tempi di una guerra

29 ¢ 29 ¢¢

combattuta su due fronti. Espressioni come “quando”, “presto”, “accelerare” ritmano la prosa
incalzante di questo dispaccio e configurano un nuovo spazio della virtu militare (dunque, della
virtu politica) che non puo piu essere inteso al di fuori della sfera temporale. Gia a queste date
inizia a costruirsi, a parer mio, da parte di Machiavelli una prima intuizione dell’azione virtuosa

come gesto in grado di riscontrare i propri effetti con la specifica qualita dei tempi entro cui il

99



soggetto si trova ad operare. Ben prima di comparire nei cosiddetti ghiribizzi (perugini) al
Soderini del settembre 1506 e di trovare la propria sistemazione teorica nelle opere della
maturita, un’idea di virtu indistricabile dalle condizioni peculiari della congiuntura si affaccia
alla mente di Machiavelli gia nel corso di queste prime e delicate esperienze di amministrazione
bellica, nel corso delle quali la virtt ha modo di manifestarsi soltanto attraverso il riscontro con
la temporalita imposta dalla guerra. La guerra (e, nello specifico, questa particolare guerra,
giocata senza averlo deciso né voluto su due fronti, entrambi cosi propinqui al cuore della
Repubblica da metterne a rischio la stessa sopravvivenza) fa risaltare, attraverso ’accelerazione
imposta agli uomini ed alle loro azioni, lo spazio occupato dal tempo nelle cose della politica.
Mette in risalto il tempo perché il suo tempo ¢ un tempo inappellabile, il quale non concede né
dilazioni, né una seconda possibilita. Alla delineazione di questo fenomeno, la lettera spedita

da Machiavelli il 29 settembre ai commissari in campo ¢ particolarmente eloquente:

“Con assai nostra satisfazione, per la vostra di stamane s’intese quanto generosamente, per ordine e virti
del Capitano e delle nostre fanterie, si espugno el bastione: di che lo Altissimo ne ringraziano, e voi e el
signore Capitano con tutto lo esercito molto ne commendiamo. E se questo ci ¢ suto piacere, molto piu
ci fia lo intendere voi avere conseguita interamente la vittoria: la quale al certo si potra dire ottenuta,
espugnata che arete cotesta rocca di Libbrafatta; la quale al tutto siamo certi che per vostra virtu si

. L o 103
consequira, ma solo ci tiene sospesi il quando™ ™.

Si confida nella virtu (politica dei commissari e militare del Capitano), ma la virtu da sola non
basta, se non & congiunta al necessario riscontro temporale. E il guando a tener sospesi i Dieci.
Un giorno puo fare la differenza perché puo essere fatale tanto sul piano del sostegno interno
accordato dall’opinione pubblica popolare all’impresa quanto su quello, ancora piu importante,

della tenuta del fronte orientale. Cosi, continua Machiavelli, incalzando 1 propri interlocutori:

“E dubitiano forte, se non la accelerate, fra poco poco tempo non ci sia rotto el disegno da’ gagliardi
insulti che ci sono fatti verso Romagna da e’ nimici nostri, ¢ da e’ forti provedimenti che per loro si
ordinano: ché, benché noi non lasciano a fare alcuna cosa in opprimerli, pure tuttavolta potrebbe essere
che le gambe non rispondessino allo animo. Ma se, per la virtl vostra, si tira presto cotesta posta, noi
non possiamo ¢ non dobbiamo mai piu dubitare d’alcuna cosa: e rimarranno ¢’ nimici nostri sbeffati e

tanto con maggiore loro vergogna quanto el caso sequira con maggiore nostro onore. Pertanto noi vi

19 N. Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo I (1498-1500), op. cit., p. 75.

100



confortiamo allo accelerare e operare ogni forza, ogni ingegno che questo riesca, accid caviate voi, e

. N g . . . . . . . 104
noi, e tutta questa citta di tanto pericolo quanto le imminenti occorrenzie ne minacciano™ = .

Bisogna, quindi, accelerare. Riscontrare la qualita dell’azione con la velocita che ¢ stata
impressa dai nemici alla condizione dei tempi presenti. Se non si accelera, il rischio € che “fra
poco poco tempo” (si noti la ripetizione) la possibilita di condurre 1I’impresa a buon fine sul
fronte pisano sia impedita dagli stessi sviluppi delle manovre del fronte romagnolo. E una
temporalita, simultanea e velocissima, nella quale non si ¢ scelto di giocare, ma la cui necessita
risulta inaggirabile. In questo contesto, la prudenza, la classica prudenza politica del buon
amministratore repubblicano o del buon condottiero di guerra, non ¢ piu sufficiente a gestire la
situazione. Machiavelli esprime la drammaticita del frangente bellico attraverso un motto tirato
dalla saggezza vernacolare fiorentina, cosi come erano usi fare i partecipanti alle consulte e alle
pratiche della Repubblica quando avevano bisogno di rendere immediatamente un concetto
della piu grande rilevanza senza abbandonarsi a grandi giri di parole: “potrebbe essere che le
gambe non rispondessino allo animo”. Eppure, se la virtu di soldati e commissari (la quale,
dopo la presa del bastione, non ¢ suscettibile ad alcun dubbio) ¢ in grado di riscontrarsi con le
esigenze imposte dal tempo presente — se, insomma, si tira presto cotesta posta — i1 nemici

resteranno sbeffeggiati. Ma, per far ci0, si richiedono forza, ingegno e, soprattutto, celerita.

Che questa prima messa a fuoco della relazione necessaria che astringe, nella condizione di
guerra, tempo e virtt non si manifesti in maniera estemporanea nell’epistolario ufficiale
machiavelliano, ma rappresenti piuttosto la cifra comune a molte delle lettere redatte in questo
frangente del 1498, ci ¢ confermato dall’insistenza con cui il Segretario torna sullo stesso tema
gia il giorno successivo, inviando una nuova missiva ai commissari in campo per meglio
esplicitare il proprio pensiero e ribadire quanto detto il 29. La lettera, per meglio impressionare
1 destinatari e per condividere il flusso di informazioni in arrivo dal fronte orientale, ¢
accompagnata da una copia di quella spedita il giorno precedente ai Dieci da Simone Ridolfi,
commissario incaricato della difesa della piazzaforte che sovrasta il borgo di Marradi, caduto

una settimana prima nelle mani di Giuliano de’ Medici e delle sue truppe.

Per un castello nemico cinto d’assedio e pronto a capitolare, ce n’¢ uno amico che, sul versante

opposto del territorio fiorentino, ¢ obbligato a far fronte alla stessa situazione. Simultaneita dei

% Wi, p.75-76.

101



tempi di guerra significa anche questo: ogni battaglia ¢ da considerarsi cruciale perché tutto cio
che avviene sullo scacchiere della guerra si configura come interdipendente e le forze
impegnate in un certo sito di scontro sono, per definizione, forze sottratte a tutti gli altri
potenziali luoghi del conflitto. Nonostante la battaglia condotta da Giuliano de” Medici per il
castello di Marradi e quella condotta da Paolo Vitelli per la rocca di Ripafratta non si tocchino
direttamente fra loro, 1’esito dell’una avra un’influenza determinante su quello dell’altra. La

prima situazione di stallo che si sblocchera mettera in movimento anche la seconda.

Una tale consapevolezza della sincronicita degli eventi nei tempi di guerra non pud venire
richiesta agli attori in campo, ma deve essere costantemente ricordata da chi, come Machiavelli,
occupa una posizione di vertice e smistamento delle informazioni all’interno
dell’amministrazione repubblicana la quale gli consente di godere d’una prospettiva sinottica
sugli accadimenti. Ricordando senza sosta a Simone Ridolfi di non disperare nella difesa del
castello e, contestualmente, ai commissari in campo a Pisa di velocizzare le proprie manovre di
assedio, Machiavelli assolve, in quanto Segretario della seconda Cancelleria, al compito di
connettere, nella parola e nel pensiero, cio che si da come scisso nella percezione esperienziale

degli attori, benché sia unito, di fatto, nella catena degli effetti.

La fretta messa ai commissari del fronte occidentale ¢ direttamente proporzionale alla calma
ispirata al commissario del presidio orientale. E in questa simultaneita inestricabile delle azioni,
concepita alla luce della consapevolezza di chi, da un punto di vista sovraordinato, puo
suggerire accelerazioni da una parte e decelerazioni dall’altra secondo quanto richiesto
dall’equilibrio complessivo delle forze in campo, che lo spazio occupato dal tempo balza in
primo piano e diventa la condizione stessa della virtu dell’azione politica. Se ¢ vero, dunque,
che non si da virtu al di fuori della specifica qualita dei tempi, ¢ altrettanto vero che questa
qualita ¢, per definizione, da trovarsi caso per caso ed in connessione con gli altri. Poiché tutto
¢ interdipendente nelle cose della guerra, la stessa virtu che su un fronte si configura come
celerita (nell’assedio) su quello opposto si configurera come pazienza (nella resistenza). E tutto
ci0 in ragione del fatto che il tempo, messo in movimento dalle azioni militari e reso pensabile
attraverso la parola amministrativa di chi operativamente dice la guerra, ¢ il medesimo e

dall’esito di un’azione dipende quello di un’altra lontana, ma legata.

Conscio di questa concatenazione imposta alle cose dalla sincronia dei tempi, Machiavelli sente

la necessita di ribadire, con la missiva del 30, ai commissari al seguito del Capitano quanto

102



detto loro il giorno precedente, rendendoli edotti su quanto avviene all’altro capo del dominio
— e su quanto cio li interessi direttamente. La rapidita con cui saranno in grado di condurre a

buon fine I’impresa di Ripafratta interessa direttamente la riuscita complessiva della guerra:

“Noi vi scrivemo iarsera a longo, discorrendovi di quanta importanza era el mettere voi ogni ingegno ¢
sollecitudine nello espedire cotesta impresa di Libbrafatta ¢ mostramovi quanti pericoli si correvano nel
dilatare, soprastandoci di verso Romagna tanti e tali pericoli quanti per voi medesimi potete pensare,
avendo a petto tutte le forze de’ Viniziani; di che se avessi dubitato, ve ne ara fatto certi la lettera vi
mandamo di Simone Ridolfi. Pertanto, concludendo, bisogna mostrare ora quanta virtt regna in voi, nel

Capitano e in tutto cotesto esercito: la quale si conoscera prontamente nello esservi espediti presto da

. 105
cotesta impresa” .

La conclusione su cui insiste qui Machiavelli presenta dei tratti di grande limpidezza
comunicativa. Tali tratti sono senza dubbio imposti al discorso dalla necessita stessa della
congiuntura: bisogna esprimere il proprio pensiero attraverso parole chiare, che siano
chiaramente comprese dagli interlocutori per essere chiaramente applicate nelle loro azioni. Cio
detto, andra sottolineato, infatti, come la parola rivolta dal Segretario a quei cittadini che dalla
Seconda Cancelleria dipendono [commissari] e che si trovano impegnati in prima persona nella
conduzione della guerra sia una parola destinata, prima di tutto, a produrre effetti, a generare le
cose sperate attraverso 1’azione di altri, a raggiungere il proprio scopo soltanto a condizione che
I’ordine si traduca in gesto. Non c¢’¢, allora, miglior mezzo per far agire gli altri conformemente
a quanto atteso che quello di far loro comprendere la posta in gioco sottostante alla richiesta. In
questo frangente critico, dove 1 Dieci si stanno giocando buona parte della propria credibilita e
dove la Repubblica fiorentina mette a rischio la propria salvezza, non c’¢ tempo per lasciare
spazio a mezze misure ¢ sfumature interpretative. Ai vari attori in campo, dai commissari al
Capitano, si richiede allora di mostrare quanta e quale sia la propria virtu. L’occasione non
contempla appelli: bisogna farlo ora e bisogna farlo prontamente. Ovvero, senza lasciar
sfuggire 1I’opportunita ed in maniera rapida. La virtu bellica non puo essere conosciuta, infatti,
che sulla base degli effetti prodotti e tali effetti si riducono ad un riscontro con la condizione
dei tempi di guerra, che 1’azione militare deve saper efficacemente dominare. Prontezza,
speditezza, prestezza nell’assedio si configureranno, allora, come le sole qualita grazie a cui ¢
possibile congetturare la virtu del buon soldato. Come avvenne nel caso di messer Criaco e dei

suoi fanti il giorno precedente, in occasione dell’assedio del bastione. In maniera forse un po’

5 i, p.77.

103



inusuale, infatti, per il costume cancelleresco di quegli anni, proprio a Criaco del Borgo ed alla
sua compagnia Machiavelli aveva ritenuto opportuno indirizzare, dopo aver appreso la notizia
della caduta del bastione, una lettera diretta e particolare, nella quale si congratulava con il

capitano di ventura per il coraggio e la fedelta dimostrati durante 1’assedio di Ripafratta.

IHHI. 5 LA GRATITUDINE DELLA REPUBBLICA PER 1
BENEFICI RICEVUTI.

A differenza di quelle rivolte tra il 29 e il 30 settembre ai commissari in campo, non si tratta di
una lettera nella quale Machiavelli si attarda su ordini e consegne, né di una lettera puramente
elogiativa. E una lettera nella quale & schizzata, piuttosto, prendendo occasione dal fluire
altalenante degli eventi, una vera e propria teoria delle obbligazioni reciproche che legano, nei
tempi di guerra, una compagnia di ventura alla Repubblica che la solda e, di converso, la
Repubblica a quei soldati che, con le proprie azioni, si mostrano all’altezza del compito cui
sono chiamati. Quelli che troviamo esposti da Machiavelli nel dispaccio destinato a Criaco
sono, dunque, i doveri che una Repubblica nutre nei confronti di quei mercenari che hanno
saputo beneficarla “effettualmente”, ovvero attraverso i gesti compiuti sul campo di battaglia, i

quali rappresentano le sole prove inoppugnabili di un’affezione e di una virtu reali.

Di fronte a Criaco ed ai suoi fanti, la Repubblica ¢ tenuta a fare atto di aperta riconoscenza,
dimostrando di saper gratificare chi la serve come deve. E un complesso circuito di mutue
responsabilita quello che viene posto in essere in questa lettera tra 1’istituzione repubblicana ed
il proprio capitano. Buona parte del lessico impiegato per dargli forma ¢ imprestato al
tradizionale vocabolario utilizzato dalla letteratura classica di ambito filosofico per descrivere
la natura del commercio di benefici esistente tra amici ordinati fra loro in posizione gerarchica.
Una prima elaborazione del beneficio in quanto fondamento dell’amicizia utilitaria posta alla

base della philia politica compare gia nelle tre Etiche di Aristotele'*®. Tuttavia, ¢ con gli autori

19 11 commercio di benefici tra gli amici costituisce la trama di diritti e di doveri su cui s’incardina, secondo

Aristotele, una declinazione particolare dell’amicizia: I’amicizia fondata sull’utile, distinta, sulla base di una natura
e di fini specifici, dall’amicizia fondata sul piacere e dall’amicizia fondata sulla virzi. Nel settimo libro dell’ Etica
Eudemia cosi come nell’ottavo e nel nono dell’Etica Nicomachea, questo genere di amicizia ¢, a sua volta,

104



dello Stoicismo latino del periodo tardo repubblicano ed imperiale che il fenomeno del
beneficio conosce la sua piu compiuta e ricca definizione, grazie anche alla particolare rilevanza

accordata all’istituto della clientela all’interno del mondo romano. Con Ciceronem, il circuito

suddiviso in due ulteriori classi, in ragione della statura degli amici: fra loro pari ed eguali, come nel caso dei
fratelli, dei cittadini o degli uomini in generale oppure, al contrario, fra loro gerarchicamente identificabili in
quanto superiore ed inferiore, come nel caso del padre e dei figli, del sovrano e dei sudditi, della divinita e degli
uomini. La logica del beneficio costituisce, di conseguenza, il tessuto normativo essenziale su cui riposano le
regole dell’amicizia finalizzata all’utile, qualora questa intervenga tra amici fra loro disuguali (benefattore-
beneficato). Il beneficio ricevuto dal benefattore domanda implicitamente di essere riconosciuto e, per quanto
possibile, restituito da parte del beneficato, come se si trattasse di un prestito, avanzando un’istanza di priorita
rispetto agli altri rapporti di amicizia entro cui ¢ coinvolto il soggetto: “é chiaro che, per lo piu, si devono
ricambiare i benefici, piuttosto che fare favori agli amici e che, come avviene nel caso di un prestito, si deve
restituire un favore a chi ce lo ha fatto, piuttosto che fare un favore a un amico”. (Aristotele, Le tre Etiche, a cura
di A. Fermani, Bompiani, Milano, 2008, Etica Nicomachea, 1. IX, 1164b, p. 501). Tuttavia, come puod chi ¢
inferiore ripagare convenientemente il beneficio fattogli da un superiore? Nell’amicizia tra ineguali volta all’ utile,
I'uguaglianza della relazione di amicizia & ristabilita grazie all’onore tributato dal beneficato al benefattore, la
quale risarcisce il favore accordato: “In tal modo, pero, sembrerebbe che chi é superiore sia svantaggiato e che
I’amicizia e la comunita si configurino come una prestazione onerosa. Occorre, percio, ristabilire I’uguaglianza
e realizzare la proporzione in qualche altro modo. Questo modo é I’onore che, per natura, spetta a chi comanda
e alla divinita rispetto a colui che é comandato. Bisogna, dunque, che il guadagno sia eguagliato in rapporto
all’onore”. (Aristotele, Le tre Etiche, a cura di A. Fermani, Bompiani, Milano, 2008, Etica Eudemia,1. VII, 1242b,
p.286-287). Le regole dell’amicizia per utile fondano, allora, la cornice generale entro cui sono declinate le norme
particolari ed eterogenee che disciplinano la vita delle comunita politiche, dando vita ad una peculiare nozione di
giustizia che si configura come giustizia “per ’amico”: “Ed ¢ giusto soprattutto cio che si trova nell’amicizia
fondata sull’utile, poiché questa rappresenta la giustizia politica. [...] Dunque, interrogarsi su come si deve
trattare I’amico, significa interrogarsi su una determinata forma di giusto. E infatti, in generale, tutto quello che
e giusto lo é rispetto all’amico”. (Aristotele, Le tre Etiche, a cura di A. Fermani, Bompiani, Milano, 2008, Etica
Eudemia,1. VII, 1242a, p. 285).

97 11 capitolo XVIII del II libro del De Officiis ospita un elogio del commercio di benefici, identificato come
fondamento di prosperita ed unita delle comunita politiche, al quale ¢ opposta in contraltare la dura condanna
dell’ingrato, nemico comune della societa umana: “Quod autem tributum est bono viro et grato, in €o cum ex ipso
fructus est, tum etiam ex ceteris. Temeritate enim remota gratissima est liberalitas, eoque eam studiosus plerique
laudant, quod summi cuiusque bonitas commune perfugium est omnium. Danda igitur opera est, ut iis beneficiis
quam plurimos adficiamus, quorum memoria liberis posterisque prodatur, ut iis ingratis esse non liceat. Omnes
immemorem beneficii oderunt eamque iniuriam in deterrenda liberalitate sibi etiam fieri eumque, qui faciat,
communem hostem tenuiorum putant”. [Ma quando si fa del bene a un uomo onesto e riconoscente, doppio frutto
se ne ricava: da lui e anche dagli altri. Perché la liberalita, usata con giusto criterio, acquista gran favore, e i piu la
lodano con tanto maggior entusiasmo, in quanto la bonta dei piu grandi cittadini & comune rifugio aperto a tutti.
Dobbiamo dugnue studiarci di rendere a quanti piu ¢ possibile tali benefizi che se ne trasmetta il ricordo ai figli e
ai figli dei figli, si che questi non possano sottrarsi al dovere della gratitudine. Invero, tutti odiano I’ingrato,
pensando che I’ingratitudine, in quanto scoraggia la liberalita, sia un’offesa fatta anche a loro, e che I’ingrato sia
il comune nemico dei poveri e degli umili]. (Cicerone, Dei doveri, in Opere politiche, a cura di A. Resta Barile e
D. Arfelli, Mondadori, Milano, 2007, p. 509). L’invito a nutrire ed osservare fedelta nei confronti degli amici,
specie verso quelli di lunga data, trova posto nel dialogo che al tema dell’amicizia ¢ interamente dedicato, il
Laelius, e viene fatto poggiare proprio sull’autorita della vis esercitata dai costumi e dalla consuetudine nelle cose
umane: “Novitates autem, si spem adferunt, ut tamquam in herbis non fallacibus fructus adpareat, non sunt illac
quidem repudiandae, vetustas tamen loco suo conservanda. Maxima est enim vis vetustatis et consuetudinis. Quin
in ipso equo, cuius modo feci mentionem, si nulla res impediat, nemo est, quin eo, quo consuevit, libentius utatur,
quam intractato et novo. Nec vero in hoc, quod est animal, sed in iis etiam, quae sunt inanima, consuetudo valet,
cum locis ipsis delectemur, montuosis etiam et silvestribus, in quibus diutius commorati sumus”. [Le novita, se

105



di benefici, che interviene in maniera capillare e trasversale lungo tutti i livelli del corpo civile,
comincia ad essere descritto in qualita di collante politico intorno a cui si dispongono la stabilita
e la prosperita delle comunita umane, sottolineandone in maniera marcata 1’antitesi rispetto
all’ingratitudine, causa principale di disgregazione dell’unita sociale delle Repubbliche. E,

perd, con Seneca'® e con il suo trattato in sette volumi “De Beneficiis”, indirizzato all’amico e

portano qualche speranza, cosi che gia come in germogli non fallaci ne appaia il frutto, non sono davvero da
respingersi; tuttavia, le vecchie amicizie son da mantenersi al loro posto: grandissima ¢ infatti la forza di una
consuetudine antica. Anzi, quanto proprio al cavallo, di cui ho fatto or ora menzione, se niente lo impedisce, non
v’€ nessuno che non usi pit volentieri quello a cui ¢ avvezzo, che uno mai montato e nuovo. E non solo in questo
che & un animale, ma pure in quelle cose che sono inanimate ha forza la consuetudine, tanto ¢ vero che ci sono cari
quei luoghi nei quali siamo stati a lungo, pur se sono montuosi e silvestri]. (Cicerone, L’amicizia, a cura di E.
Narducci, Rizzoli, Milano, 2015, p. 138-141). Non a caso, all’argomentazione sulla forza dell’antichita e della
consuetudine nella vita degli uomini ¢ fatta immediatamente seguire, da Cicerone, la trattazione dei diritti e dei
dovere che caratterizzano I’amicizia tra disuguali la quale, riguardando il circolo di obbligazioni sotteso
all’amicizia politica, non costituisce argomento principale di questo dialogo, che ¢ dedicato in maniera privilegiata
all’esame dell’amicizia virtuosa tra pari ed eguali. Come nel passo tratto dal De Officiis che ¢ stato ricordato
poc’anzi, anche nel Laelius Cicerone s’impegna a delineare, intorno al commercio di benefici, la struttura
elementare delle comunita umane. Tale relazione, asimettrica e fiduciaria, permette di astringere i pitt deboli ai piut
forti, i superiori agli inferiori e la societd nel suo insieme, sulla base di un unico e solo vincolo politico.
Condannando con fermezza 1’ingratitudine dei beneficati ed elogiando con altrettanto vigore 'umilta dei
benefattori, nota Cicerone: “Ut igitur ii, qui sunt in amicitiae coniuctionisque necessitudine superiores, exaequare
se cum inferioribus debent, sic inferiores non dolere se a suis aut ingenio aut fortuna aut dignitate superioris.
Quorum plerique aut queruntur semper aliquid aut etiam exprobrant eoque magis, si habere se putant, quod
officiose et amice cum labore aliquo suo factum quaent dicere. Odiosum sane genus hominum officia
exprobrantium, quae meminisse debet is, in quem collata sunt, non commemorare, qui contulit. Quam ob rem, ut
ii, qui superiores sunt, submittere se debent in amicitia, sic quodam modo inferiores extollere”. [Come dunque
coloro, che nel vincolo dell’amicizia e della parentela si trovano superiori, debbono sapersi mettere a pari degli
inferiori, cosi gli inferiori non debbono dolersi d’essere superati dai loro o nell’ingegno o nella fortuna o nel
prestigio. E invece la maggior parte di costoro o sempre si lagnano di qualcosa o anche fanno qualche rimbrotto,
e tanto piu se credono d’aver cosa che possano dire di aver fatta con premura e amicizia e qualche loro incomodo.
Razza d’uomini veramente odiosa, quella di coloro che rinfacciano i servizi resi; mentre questi li deve ricordare
colui al quale furono fatti, non colui che li fece. Per cid, come coloro che sono superiori devono nell’amicizia
abbassarsi, cosi in un certo modo gli inferiori devono innalzarsi]. (Cicerone, L’amicizia, op. cit., p. 142-143).

108 L’ingratitudine ¢, per Seneca, “maximum crimen” perché ¢ da essa che originano, come da una fonte comune,
tutte le altre cattive passioni e cattive disposizioni che flagellano la comunita umana: “Erunt homicidae, tyranni,
fures, adulteri, raptores, sacrilegi, proditores: infra ista omnia ingratus est, nisi quod omnia ista ab ingrato animo
sunt, sine quo vix ullum magnum facinus accrevit. Hoc tu cave, tanquam maximum crimen, ne admittas”. [Ci
saranno sempre omicidi, tiranni, ladri, adulteri, seduttori, sacrileghi, traditori; ma peggiore di tutte queste colpe ¢
I’ingratitudine, se non altro perché tutte queste derivano dall’ingratitudine, senza la quali quasi nessun grave delitto
ha assunto vaste proporzioni. Tu guardati dal commettere questo crimine, considerandolo come il piu grave di
tutti]. (Seneca, I benefici, in Id., Tutte le opere. Dialoghi, trattati, lettere e opere in poesia, a cura di G. Reale,
Bompiani, Milano, 2013, p. 355-356). Mettendo a repentaglio, attraverso il disconoscimento e 1’infedelta, il
funzionamento ordinario del circolo dei benefici all’interno della societa, 1’ingratitudine finisce per minare, infatti,
anche la stessa “concordia” su cui si regge la comunita umana: “Ut scias, per se expetendam esse grati animi
affectionem, per se fugienda res est ingratum esse : quoniam nihil aeque concordiam humani generis dissociat ac
distrahit, quam hoc vitium”. [Perché tu ti convinca che il sentimento della gratitudine ¢ desiderabile di per sé:
I’essere ingrati ¢ cosa da evitarsi di per sé, perché niente come questo vizio divide e distrugge la concordia fra gli
uomini]. (Seneca, I benefici, op. cit., p. 411). 1l passo piu celebre del De Beneficiis, che avrebbe esercitato una
profonda influenza sulla riflessione medievale ed umanistica in tema di beneficio e di gratitudine, ¢ quello che

106



corrispondente Liberale da Lione, che la tematica del beneficio giunge alla sua piena
maturazione antica, configurandosi nel I secolo d.C. come oggetto di analisi indipendente
rispetto al piu vasto tema dell’amicizia. Seneca presenta I’alternativa tra riconoscimento ed
ingratitudine per il beneficio ricevuto come il terreno di scontro privilegiato di una lotta radicale

e di vasta portata, che perennemente opera in seno alle societa politiche, tra la virtu ed il vizio.

In ragione dell’importanza accordata durante il Medioevo al beneficio come base non
trascurabile delle relazioni giuridiche di ambito pubblico e privato, questi testi sarebbero stati
sottoposti ad un lungo processo di trasmissione e di rielaborazione esercitato dai dottori dello

ius commune'®, i quali sarebbero col tempo giunti a mettere a punto un organico sistema di

figura in apertura del terzo libro dell’opera, dove Seneca distingue tre generi d’ingratitudine sulla base della loro
rispettiva gravita. Se ingrato ¢ colui che riceve il beneficio senza ricambiarlo o colui che lo accetta senza nemmeno
riconoscerlo, ingratissimo fra gli ingrati sara, pero, colui che se ne dimentica: “Multa sunt genera ingratorum, ut
furum, ut homicidarum; quorum una culpa est, ceterum in partibus varietas magna. Ingratus est, qui beneficium
accepisse se negat, quod accepit: ingratus est, qui dissimulat: ingratus, qui non reddit: ingratissimus omnium, qui
oblitus est”. [Ci sono molti generi di ingrati, come di ladri, di omicidi: la colpa ¢ unica, ma ¢ suddivisa in numerose
varieta; ¢ ingrato chi nega di aver ricevuto un beneficio che invece ha ricevuto, € ingrato chi fa finta di non averlo
ricevuto, ¢ ingrato chi non lo ricambia, ma il piu ingrato di tutti ¢ chi I’ha dimenticato]. (Seneca, I benefici, op.
cit., p. 380). Se si vuole avere un saggio dell’influenza esercitata sullo sviluppo della coscienza medievale ed
umanistica da questa “tassonomia” dell’ingratitudine proposta da Seneca nel I secolo d.C., si veda quanta
ascendenza essa eserciti ancora ai primi del Cinquecento nel capitolo “Dell’ingratitudine”, componimento in
terzine dantesche composto da Machiavelli e dedicato al collega di Cancelleria Giovanni Folchi, rimasto coinvolto
come 1’amico nella cosidetta “congiura del Boscoli”: “Tien questa peste (¢ mai non vengon manco, / ché dopo
I’una poi I’altra rimette / ne la faretra ch’ell’ha sopra ‘1 fianco) / di venen tinte tre crudel saette, / con le qual punto
di ferir non cessa / questo e quell’altro, ove la mira mette. / La prima de le tre, che vien da essa, / fa che I’'uom solo
il benefizio allega, / ma senza premiarlo lo confessa; / e la seconda che di poi si spiega, / fa del ben ricevuto 'uom
si scorda, / ma sanza iniuriarlo solo il niega; / I'ultima fa che I'uvom mai non ricorda / né premia il ben, ma che,
iusta sua possa / il suo benefattor laceri ¢ morda. / Questo colpo trapassa dentro a 1’ossa; / questa terza ferita ¢ piu
mortale; / questa saetta vien con maggior possa”. (N. Machiavelli, Scritti in poesia e in prosa, op. cit., vv. 40-57).
199 Che 1a riflessione sviluppata dai dottori del diritto medievale intorno al tema del benefici e della gratitudine sia
costruita in un continuo e diretto dialogo con i testi della tradizione filosofica antica di matrice aristotelica e stoica,
puo essere dimostrato ricorrendo a due esempi di primo piano tratti dalla decretalistica trecentesca. Introducendo
la voce “beneficium” del “Repertorium Innocentii” (meglio noto con 1’appellativo familiare “Margarita™), Baldo
degli Ubaldi si rifa direttamente all’autorita di Seneca e di Quintilliano, notando come: “Beneficio est benivola
actio tribuens gaudium capiensque tribuendo ait Seneca primo de beneficiis. Et omnium beneficiorum ista est
natura ut non sit necessitas sed potestas ait quintilianus li. I”. (Baldus de Ubaldi, Margarita, Mediolanum, 1491,
f. 6r). Contemporaneo di Baldo, Giovanni da Legnano dedica ben due trattati al tema dei benefici. Di argomento
tecnico e finalizzato ad osteggiare la cattiva consuetudine di cumulazione delle prebende da parte del clero ¢ il
“De pluralitate beneficiorum”, redatto su commissione di papa Urbano V negli anni 70 del XIV secolo e poi
annesso alla “Lectura in Clementinas”. Di pi ampio respiro €, invece, il trattato “De amicitia”, nel quale I’insieme
di diritti e di doveri che caratterizzano la relazione amicale € considerato, in maniera del tutto inedita, alla luce
della filosofia antica, da un lato, e delle norme di diritto canonico, dall’altro. In quest’opera originale, concepita
secondo le rigorose regole dimostrative dell’argomentazione scolastica e giuridica, i brani tratti dai testi dedicati
da Aristotele, Cicerone e Seneca alla problematica dell’amicizia figurano, senza soluzione di continuita e senza
distinzione gerarchica, accanto a quelli estrapolati dal Decretum di Graziano e dalle raccolte di Decretali
pontificie. Una lunga discettazione sul rapporto tra benefattore e beneficato e sulle disposizioni che presiedono

107



prerogative e di obbligazioni strutturato attorno alla nozione di beneficio ereditata dalla filosofia
antica e valido a definire tanto la relazione tra I’istituzione ed i propri sudditi quanto il rapporto
tra diverse istituzioni. Grazie alla mediazione svolta dalla giurisprudenza medievale, il termine
entrava cosi, forte di un’inveterata tradizione e di una piu che articolata formulazione, a far
parte del patrimonio lessicale e concettuale adoperato dal volgare di Cancelleria della prima

Modernita per trattare le cose della politica, quelle della pace cosi come quelle della guerra.

La lingua amministrativa impiegata sul finire del Quattrocento dalla Cancelleria fiorentina di
cui Machiavelli ¢ Segretario ha, allora, a propria disposizione una sorta di abbecedario atto a
dire, a pensare ed a rappresentare 1’insieme di obbligazioni politiche che avvincono
un’istituzione belligerante al proprio comandante impegnato direttamente nella conduzione
delle operazioni di guerra. Questa rete di obbligazioni, a cui ciascuna parte ha il diritto di fare
appello, da luogo cosi ad un codice condiviso, benché non scritto, atto ad interpretare sulla base
di un sistema di valori comuni le azioni condotte da ciascun soggetto della relazione. Un codice
entro cui, alle obbligazioni del soldato, fanno da contraltare quelle dell’istituzione ed il cui

criterio di verita epistemica non ¢ distinguibile dal piano dell’effettualita politica dell’azione.

alla retribuzione del beneficio trova, allora, spazio al centro di questo trattato. Ripercorrendo in parte 1’andamento
espositivo delle Etiche di Aristotele ed in buona parte discostandosene, qui sono prese in esame da Giovanni le
qualita che permettono di identificare 1’amicizia per “utile” dalle altre forme di amicizia cosi come le modalita che
consentono di distinguere il beneficio dagli oggetti pit prossimi del “dono” e dello “scambio”. Ed & all’interno di
questa riflessione che trova posto il titolo: “An cuilibet benefactori sit retribuendum”. La rubrica prende le mosse
dal commento del De Beneficiis di Seneca: “Dico ergo primo quod non oportet omnem qui bonum facit retribuere
et hoc declarat Seneca in libro de beneficiis per multos casus” del quale sono, nelle righe che seguono alla
citazione d’apertura, riportati ed analizzati diversi passi: “Examinemus singula dicta Senecae”. Dopo aver passato
in rassegna il testo di Seneca ed una volta ultimatane 1’esegesi, Giovanni si accinge a dar corpo alla propria
personale risoluzione del quesito, la quale, poggiando sulle autorita del diritto canonico e del testo aristotelico,
mette in luce le tre cause che possono portare alla mancata retribuzione del beneficio ricevuto: la cupidigia;
I’impotenza; 1I’amicizia. Di queste tre, soltanto I’impotenza ¢ giustificabile. La cupidigia si configura, invece, come
peccato, mentre I’amicizia ¢ “multipliciter” peccato “moraliter”: “Seneca non intendit excludere sic donationem
a beneficio retributionis, sed interdit excludere quod illa sit donatio in suo strictissimo significato. Confirmo quod
talis beneficiatus teneatur ad retribuendum. Nam si retinet et non retribuit aut hoc facit ratione cupiditatis aut
ratione impotentiae vel ratione amicitiae. Si rationis cupiditatis peccat. [XLVII dis. oratio et c. sicut hii]. Si ratione
impotentiae excusatur de furtiis. [Si quis Deus di. IIII] sicut debet tamen humiliter confiteri se impotentem et
seipsum offerre talis recognitio habet vim retributionis ut scribitur in vitis phylosophorum de discipulo qui cum
aliud non haberet quod offerret Socrati pretori suo obtulit seipsum quod strictius acceptatvit. Si autem retinet
ratione amicitiae multipliciter peccat moraliter. Primo quia vel a principio non debuit tale bonum recipere vel ut
dabat recuperare dabat enim ille sicut sperans ut amicus. Propter utile non autem propter honestum recipientem.
Ergo a dante ut amico propter utile tamquam datum ad amico propter honestum male facit quia debuit conformari
danti de donatione pastoralis. Secundo quia vult facere amicum propter honestum illum qui non vult sic sed solum
non vult illud propter utile etiam sic peccat mortaliter ut scribit phylosophus ethicorum ibi nolentem autem amicum
non est faciendum. Tertio peccat quia dissoluit amicitiam inter eos talem qualem sicut supra dictum fuit”.
(Johannes de Lignano, De Amicitia, Bononia, 1492, f. 8r).

108



“Beneficio” ¢ un termine dallo spettro semantico ampio ed estremamente flessibile, come
testimoniato, infatti, dalla fortuna del suo impiego e dalla varieta dei contesti d’applicazione.
La nozione si presta ad indicare 1’insieme delle azioni operate dal soldato a vantaggio
dell’istituzione da cui dipende. Tali azioni saranno, allora, tanto variegate fra loro quanto vari
sono 1 gradi della relazione politica che puo essere stabilita tra la Repubblica e, caso per caso,
un mercenario, un protetto o, ancora, un alleato. Denominatore comune ad ogni sorta di
beneficio bellico €, pero, il fatto che con esso si alluda sempre ad un’azione andata a buon fine
e concernente la salute della patria. Del beneficio diremo, allora, riassumendo che si puo parlare
soltanto a posteriori, in riferimento al dominio delle pratiche ed ai fini dell’istituzione cui ¢
reso. Il beneficio, una volta riscontrato negli effetti (a posteriori), permette quindi di stabilire la
virtu e la fedelta di un soldato. La virtu sulla base dei comportamenti effettivamente tenuti in
campo; la fedelta in ragione del vantaggio arrecato all’istituzione. Il beneficio impone, di

conseguenza, di essere confacentemente riconosciuto da parte di colui che lo riceve.

Un beneficio adeguatamente riconosciuto apre la via a benefici futuri, che potranno essere resi
tanto da parte di colui che gia una volta si ¢ distinto per averlo operato quanto da parte di nuovi
potenziali beneficatori. In questo circolo di scambio, di natura ininterrotta ed auto-
implementante, che viene ad istaurarsi tra soldato ed istituzione, il riconoscimento del beneficio
¢ la causa principale della produzione di ulteriori benefici, allo stesso modo in cui il mancato
riconoscimento del beneficio non si configura come un’azione neutra, ma piuttosto come un
gesto foriero di conseguenze nocive e pericolose. Un beneficio riconosciuto tardi, in maniera
non sufficiente rispetto quanto ricevuto o, infine, non riconosciuto del tutto ¢ la manifestazione
dell’ingratitudine che I’istituzione usa nei confronti dei virtuosi e dei fedeli. Massimo peccato
politico, in ragione degli effetti che produce, I’ingratitudine di cui si macchia I’istituzione la

rende allora un soggetto inaffidabile agli occhi dei propri comandanti, cittadini ed alleati.

Come gia ci ¢ capitato di sottolineare, in riferimento all’attenzione che i Romani mettevano
nella preservazione dell’antico costume giudiziario di fronte agli errori compiuti in guerra dai
propri generali, il tradimento dell’aspettativa fondata sulla continuita della tradizione puo
costituire un non problema (ed anzi un vero e proprio vantaggio) per coloro che soli si trovano
a gestire le sorti di uno Stato ed a ponderare il peso delle proprie scelte. Come Machiavelli
avrebbe avuto modo di constatare in prima persona sin dall’anno successivo, nel corso della

legazione al Re di Francia Luigi XII, ed in maniera ancor piu evidente nell’autunno del 1502,

109



in occasione di quella svolta al seguito di Cesare Borgia, i Principi possono sempre, se credono,
disinteressarsi alle conseguenze prodotte da un atteggiamento apertamente ingrato. Il mancato
riconoscimento del beneficio ricevuto diventa, anzi, nel caso di chi puo governarsi a proprio
piacimento e secondo i favori della fortuna, lo strumento stesso della buona condotta politica.
Un modo di operare che, frustrando le aspettative in precedenza nutrite nel collegato, consente

di riguadagnarne ogni volta la fedelta attraverso lo spiazzamento delle sue previsioni.

Tuttavia, per quanto efficace si dimostri nella gestione degli affari della guerra da parte del
Principe, questa maniera del procedere non puo andare disgiunta dal governo dell’uomo solo al
comando. Una Repubblica trova, invece, la propria forza proprio in quelle qualita politiche che,
in un Principe, si configurerebbero come dei difetti - € nel suo caso sono, tutt’al contrario, dei
pregi. La fedelta osservata nei confronti dei propri collegati, la continuita dell’azione
istituzionale, la gratitudine dimostrata a chi le apporta beneficio rappresentano le condizioni
della sua stessa stabilita. Una Repubblica sara tanto piu affidabile (e, dunque, ben servita in
futuro) quanto piu sapra mostrarsi riconoscente verso il bene ricevuto. Ben lungi dal costituire
il retaggio di una visione morale delle cose politiche, la necessita di operare conformemente ai
doveri imposti dalla gratitudine rappresenta per 1’istituzione repubblicana il modo privilegiato
di tutelare nel tempo la propria sopravvivenza e prosperita, tenendosi vicini coloro che 1’hanno
aiutata in passato e tendendo una mano a coloro che volessero farlo in futuro. Il beneficio
impone riconoscimento ed il riconoscimento deve prodursi in conformita agli obblighi

implicitamente contenuti nella nozione di gratitudine.

Alla luce di quanto detto, leggeremo allora con un’attenzione particolare 1’esigenza che
Machiavelli (o I'ufficio dei Dieci) percepisce di rivolgersi direttamente a Criaco del Borgo,
senza passare per 1’intermediazione dei commissari, € quanto egli riporta nella missiva inviata
al capitano di ventura. Ne va delle azioni che Criaco ed i suoi fanti saranno disposti a compiere
in futuro e ne va, al tempo stesso, delle azioni che altre compagnie saranno pronte a mettere in
campo imitando quelle del capitano che ha saputo prendere il bastione di Ripafratta. La posta
politica in gioco, come si vede, ¢ della piu grande importanza. Lo ¢, soprattutto, se siamo
disposti a contestualizzarla in quell’accelerazione della qualita dei tempi, simultanea ed
interdipendente, che la guerra su due fronti ha imposto alla Repubblica fiorentina e che abbiamo
provato a descrivere nelle pagine precedenti. Bisogna stimolare in messer Criaco € nei suoi
uomini una propensione ad agire, qualora si ripresenti I’occasione propizia, cosi come hanno

saputo fare nel caso della presa del bastione. Bisogna che altri, vedendo come la Repubblica ha

110



gratificato Criaco, siano disposti a fare lo stesso, quando il caso lo permetta loro. E 1’occasione

¢ li sotto gli occhi dell’esercito fiorentino. La battaglia per Ripafratta non ¢ ancora conclusa.

La caduta del bastione costituisce certo un buon indizio per congetturare lo sviluppo della
manovra di assedio, ma non ¢ che 1’inizio. Il grosso del lavoro resta ancora da fare e va fatto
nel piu breve tempo possibile, per togliere 1 Dieci da una sospensione scomoda ed imbarazzante
e per consentire ad una porzione dell’esercito di confluire sul fronte orientale. Percio, a chi da
Firenze vede e pensa la guerra nella sua totalita, spetta il compito d’intromettere la propria
parola sin nelle pieghe di un assalto andato a buon fine, riconoscendo il gesto virtuoso e
gratificandolo, se con le opere non puo esser fatto, almeno a parole. La lode del Segretario, che
va a pescare proprio la persona di Criaco ed a lui direttamente si rivolge, assolve allora ad un
ruolo di portata generale per le sorti di Firenze. Scrivendo al capitano di ventura e ricordandogli
I’insieme di obblighi che la Repubblica nutre oramai nei suoi confronti, Machiavelli afferma e
conferma la credibilita della stessa istituzione repubblicana nel suo complesso. Una credibilita

che riposa sulla perpetuita del costume. Siamo finalmente giunti al cuore del nostro discorso.

Perché il circolo dei benefici possa girare efficacemente nei tempi di guerra tra i differenti attori
in campo e perché¢ una gratitudine riconoscente verso i propri beneficatori rappresenti la
maniera stessa del procedere di una Repubblica nelle cose politiche, ¢ necessario che queste
obbligazioni non restino pure istanze di massima, ma costituiscano una sorta di norma
connaturata al modo di essere dell’istituzione nei confronti dei suoi sottoposti. Bisogna, in
buona sostanza, che tale esigenza sia percepita come vincolante anche e soprattutto dalla stessa
istituzione repubblicana. Che la Repubblica abbia, insomma, delle remore a procedere
altrimenti. Che sia considerato scandaloso, cio¢, dal suo personale amministrativo cosi come
dalla sua élite dirigente, porsi diversamente di fronte a chi ¢ autore del suo bene. Quest’istanza
di obbligazione alla continuita nel modo di operare, che ¢ di per sé stessa condizione della
continuita nel modo del gratificare, non ¢ dovuta ad altro che al costume. Nei verbali delle
consulte e pratiche cosi come nei dispacci di ambasciata, ben prima del periodo machiavelliano
e durante tutto il periodo machiavelliano, possiamo riscontrare un continuo appello rivolto dai
membri della classe dirigente e dell’amministrazione fiorentina a quella che per loro costituisce
la piu valida arma a disposizione della Repubblica nella gestione delle cose politiche,

indipendentemente dal frangente entro cui viene declinata (dal piu tragico ai piu quotidiano).

111



Quest’arma altro non ¢ che I’affidabilita derivante a Firenze dalla propensione, immutata nel
corso degli anni e dei governi, a procedere sempre in conformita ai propri antichi costumi. Nel
caso specifico della grande politica, questa conformita ¢ declinata nei termini di una fedelta
incondizionata della citta alle alleanze tradizionali, le quali, come ricordano di continuo gli
ambasciatori di stanza presso le varie corti europee, non vengono alterate nemmeno in funzione
della convenienza congiunturale, anche qualora si corra il rischio di mettere con cio a
repentaglio la sicurezza dello Stato (nella fattispecie, si fa riferimento alle alleanze con il
Ducato di Milano e con il Regno di Napoli, fino al 1494, ed all’alleanza con il Regno di Francia,
in conformita alla vocazione guelfa della citta, ben prima e ben oltre il 1494). Nel caso della
pratica giurisdizionale, questa conformita ¢, invece, espressa attraverso un ostinato rispetto, cui
fanno appello senza posa coloro che intervengono nelle sedute consultive, degli statuti delle
comunita soggette, anche quando cio si configuri come apertamente controproducente per gli
interessi della Repubblica. Nel caso, infine, della gestione della guerra, questa conformita ¢,
giustappunto, fatta coincidere con la volonta di riconoscere gratamente, ogni volta che
I’occasione lo permetta ed i fatti lo meritino, 1 benefici ricevuti. In tutti e tre i casi, ¢ comunque
il costume, quel modo divenuto talmente tipico al procedere dell’istituzione fiorentina da esserle
oramai pressoché connaturato, a cristallizzare in un ventaglio finito e definito di opzioni

pratiche quali siano le regole della sua maniera di agire in politica. Una maniera tradizionale.

III. 5. 1 La gratitudine repubblicana di fronte alla fedelta dei capitani di

ventura.

Il registro con cui ¢ redatta lettera indirizzata da Machiavelli a Criaco del Borgo il 29 settembre
del 1498 non ¢ retorico. Che I’istituzione riconosca la gratitudine dovuta ad un buon servitore
e, attraverso tale riconoscimento, quella che potenzialmente deve ad ogni futuro benefattore
equivale ad ammettere la forza vincolante di un costume passato per il modo di agire futuro
della Repubblica. Tale obbligazione implicita si configura, al tempo stesso, come
un’assunzione dell’importanza che la tradizione riveste nella gestione delle cose politiche e
come una promessa per i tempi a venire. E la cifra che consente di distinguere tra il modo di
operare proprio ad una Repubblica e quello peculiare ad un Principato. La gratitudine

rappresenta, infatti, una sorta di marchio di fabbrica che dice perché Firenze sia qualcosa di

112



diverso dagli altri Stati peninsulari ed oltramontani — e lo dice a chi, in questo pericoloso
frangente come nei futuri, dev’essere convinto di servire il meglio per servirlo al meglio.
Bisogna, infatti, che sia chiaro a chi serve Firenze sui campi di battaglia come questo nocciolo
di affidabilita repubblicana non sara messo in discussione né¢ dai casi della guerra, né dagli

avvicendamenti al vertice delle istituzioni cittadine. Scrive, dunque, Machiavelli a Criaco:

“Per non preterire I’antico costume nostro che ¢ laudare e premiare qualunche effettualemente fa cosa,
per la quale si dimostri lo intero animo suo verso la Repubblica nostra, per quello che al presente
intendiamo voi avere operato, nella espugnazione del bastione, animosamente e fedelmente, assai
commendiamo e laudiamo la virtu vostra; offerendoci col tempo a quella con tale dimostrazione di
gratitudine che potra dare esemplo e inanimire ciascuno altro ad operare in beneficio di questa
Repubblica, come grata a qualunche opera egregiamente verso di quella. E potetevi rendere certo che a

nessuna cosa ci astrigne tanto el desiderio quanto al benificare e premiare la virtu vostra: il che sara in

voi tanto che el tempo e el luogo e la commodita lo richiega™''’.

La necessita di “non preterire [’antico costume” ¢ il presupposto da cui viene fatta cominciare
la lettera e che ne fonda I’intera argomentazione successiva. Il riferimento esplicito all’antico
costume repubblicano funge, allora, nell’economia della missiva da prova atta a dimostrare
I’autenticita dei disegni politici che I’istituzione si propone e la validita del discorso posto in
essere in queste righe. L antico costume da cui non bisogna deviare non ¢ altro che I’osservanza
accordata dalla Repubblica fiorentina allo schema triangolare “beneficio, riconoscimento,
gratitudine” che 1 suoi servitori si aspettano legittimamente di veder rispettato nei tempi di
guerra. Qui ne ¢ esplicitata, pianamente e particolarmente, la struttura. Il beneficio, operato da
“qualunche effettualmente fa cosa”, ha un duplice valore per I’istituzione che lo riceve: da un
lato, produce un risultato positivo per la salute della Repubblica, il quale inerisce al solo ordine
di realta rilevante per Machiavelli: quello degli effetti (effettualmente); dall’altro, testimonia
della fedelta del soldato in quanto permette di congetturare, sulla base delle opere, quale sia la
disposizione del suo animo nei confronti della patria. Per questo, e per I’esempio che puo
esercitare sugli altri soldati, s’impone all’istituzione, con forza di necessita, il dovere di
dimostrare la propria gratitudine (non solo di operarla, ma di mostrarla, di darla a vedere, di
operarla) nei confronti di chi, arrecandole beneficio, ha manifestato la propria virtu. Una virtu
integralmente politica che, nonostante nei tempi di guerra si lasci scorgere al meglio, non ¢ al

tutto riducibile ad una qualita puramente bellica. E uno spazio di virti perimetrato, perlopit, da

"0 N. Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo I (1498-1500), op. cit., p. 74-75.

113



avverbi quello che disegna qui Machiavelli. Una virtu che permette all’istituzione
d’intravvedere nel proprio soldato quelle qualita di coraggio (animosamente) e d’affezione

(fedelmente) che solo al prisma dei fatti compiuti possono essere riconosciute: effettualmente.

III. 5. 2 La gratitudine repubblicana di fronte alla fedelta delle comunita

soggette.

Cosi come avviene, attraverso la riproposizione di un canovaccio assai simile a quello che
abbiamo appena descritto, nel caso della lettera spedita da Machiavelli alla comunita di Borgo
di San Sepolcro, il 19 settembre del 1498. La missiva presenta, lo dicevo, perlopiu grandi
analogie con quella indirizzata dieci giorni dopo a Criaco del Borgo, ma anche alcune
importanti peculiarita. Per riassumerle in forma schematica, potremmo dire che a variare in
questa seconda missiva sono principalmente la natura del soggetto cui Machiavelli si rivolge,
la qualita dei tempi che la Repubblica attraversa (una decina di giorni di scarto temporale puo
significare, infatti, molto in politica — ed a maggior ragione in guerra) e lo spazio narrativo

privilegiato, dove s’insiste piu sulle promesse future che sui meriti passati.

Le tre questioni sono, in tutta evidenza, fra loro indistricabilmente connesse e dalla
sovrapposizione dei tre piani argomentativi ¢ determinata la peculiarita di registro che assume
in questo dispaccio il discorso sulla continuita del costume istituzionale e sulla gratitudine della
Repubblica di fronte al beneficio ricevuto. In primo luogo, non si tratta qui di un capitano alle
dipendenze di Firenze, ma di una comunita soggetta, quella dei sudditi di Borgo San Sepolcro,
la quale si trova all’estremo confine orientale del dominio repubblicano. La cura con cui i
collegi fiorentini sono usi rivolgersi a questa e ad altre comunita frontaliere (Castrocaro,
Modigliana, Bagno di Romagna) ¢ direttamente consequenziale alla delicatezza della loro
esposizione geografica. In una certa misura, la parola istituzionale ¢ forzata, nei confronti di
questi borghi di confine, a territorializzarsi, a farsi locale, a reinterpretare i canoni redazionali

del discorso ufficiale di Cancelleria alla luce delle esigenze poste dalla collocazione spaziale.

In quanto si tratta di comunita dipendenti da Firenze, 1 paradigmi epistolari impiegati dalle

cancellerie dei collegi non subiranno variazioni di rilievo rispetto a quelli utilizzati per

114



rivolgersi alle comunita, prendo alcuni esempi, della Val d’Arno, della Val di Chiana o della
Val di Nievole. A variare sara, invece, il modo di intessere fra loro questi stessi paradigmi e di
piegarli alla condizione particolare. Una condizione che, in ragione della collocazione spaziale
di frontiera, ¢ sempre aperta al rischio di subire una pressione, una drammatizzazione,
un’accelerazione imposta dall’insorgere della guerra, come attualita o, piu spesso, come
possibilita. Contemplare, dunque, la possibilita perenne della guerra, quando si rivolge a queste
comunita una parola ufficiale, significa aver sempre bene a mente che lo spazio occupato da
questi borghi puo diventare, improvvisamente ed imprevedibilmente, lo scenario di
un’eventuale manovra bellica. Significa aver ben chiaro in testa, da parte della mano che traduce
in lettera scritta la voce ordinante della Repubblica, che quelle comunita sono, al tempo stesso,
comunita come le altre e comunita speciali, in quanto con la stessa tranquillita con cui vengono
quotidianamente amministrate possono trasformarsi in presidio sul fronte delle operazioni, in

avamposto dinnanzi alle linee nemiche, in baluardo della salute repubblicana.

Data la sua posizione geografica, Borgo San Sepolcro riveste, piu di ogni altro luogo alle
dipendenze di Firenze, questo ruolo. Nel frangente in cui Machiavelli indirizza la propria
missiva agli abitanti del Borgo, voci e sospetti di un tentativo di aggressione da parte di Medici,
Veneziani e loro collegati sul confine orientale vanno facendosi, di giorno in giorno, sempre
piu inquietanti agli occhi dell’ufficio dei Dieci. La lettera permette di carpire fluidamente
quest’ansia generalizzata ed il tono con cui ¢ concepita tende gia a presentarsi come un primo
rimedio contro 1’eventualita che la frontiera venga a configurarsi, a breve, come un fronte.
L’esigenza per 1 Dieci, il solo rimedio cui possono ricorrere in questa fase d’informazioni
carenti e di movimenti imprevedibili, ¢ allora quella di stimolare nelle comunita di confine
fiducia ed affezione per la patria. Bisogna far capire agli abitanti di questa comunita, lontana
come nessun’altra dal cuore del potere e che potrebbero diventarne di 1i a poco 1’estremo

presidio, che la Repubblica c’¢, pensa a loro ed € pronta a supportarne le azioni.

Bisogna stimolare, in questi cittadini sperduti all’altro capo del dominio, il senso di
appartenenza, 1’orgoglio comunitario, I’amore per ’istituzione. Di conseguenza, la condizione
del luogo frontaliero e la qualita del tempo bellico impongono, a chi scrive dal centro dello
Stato, un’esigenza di chiarezza comunicativa e di persuasione retorica la quale viene assolta
proprio attraverso 1’appello al rispetto dell’antico costume repubblicano, nella sua triplice
declinazione classica “beneficio, riconoscimento, gratitudine”. A differenza di Criaco e della

sua compagnia, alla comunita di Borgo San Sepolcro non ¢ stata ancora offerta, tuttavia,

115



I’opportunita di mostrare, con le opere e con 1 fatti, la propria affezione nei confronti della
patria. Tale occasione sembra, pero, attendere dietro I’angolo delle peggiori previsioni di guerra

e la prudenza cancelleresca non puo, in questo frangente, farsi trovare impreparata.

La missiva inviata da Machiavelli ai cittadini del Borgo non risguarda, percio, a ritroso le gesta
in cui essi si sono distinti, ma assume la loro affezione come un dato di fatto (confermato, nei
giorni precedenti, dalle lettere indirizzate all’ufficio dei Dieci dal Capitano locale) da cui
prendere le mosse per confermarli nella necessita di non desistere dal modo consueto di operare
nei confronti della propria Repubblica. Anche se 1 nemici dovessero presentarsi in armi alle
porte. Anche se la situazione dovesse apparentemente precipitare. Anche se gli aiuti dovessero,
in una prima fase, essere lenti a venire, ai cittadini del Borgo ¢ necessario far comprendere, in
questo sprazzo di sereno che anticipa la tempesta, che la Repubblica confida nei loro meriti
passati, conosce la loro affezione presente e nutre un’aspettativa di non poco peso sul loro
operato futuro. Il discorso ispirato al modello classico del commercio di benefici si presta,
allora, perfettamente a servire da paradigma di scrittura in questo contesto comunicativo grazie
alla sua attitudine a carpire, entro uno schema semplice e condiviso, la molteplicita delle
variabili e delle implicazioni politiche in gioco. Machiavelli insiste, allora, su tre punti

fondamentali, legati all’osservanza dell’antico costume repubblicano di fronte alle comunita:

“Noi abbiamo sempre auto per antico costume laudare prima, e dipoi premiare, coloro che mostrono
in qualunche tempo un cenno di benivolenza e di amore verso la nostra Repubblica; onde per non
preterire 1’antico nostro costume, avendo inteso dal Capitano, vostro e nostro dilettissimo concive, lo
sviscerato amore e viva fede la quale dimostrate, come sapavamo e speravamo, in queste qualita di
tempi, verso di noi, ci &€ parso scrivervi questa perché giudicavamo, non lo riconoscendo almanco con
parole, potere essere accusati d'ingratitudine. Il che essendo al tutto discosto da noi, vi commendiamo
assai e confortiamovi che noi crediamo in modo, con le opere, in tutte le occorrenzie vostre, e presente
e future, satisfarvi che voi, piu I’uno di che I’altro, vi contenterete esservi in sul nostro braccio riposati;
e dimosterreno, come per effetto vedrete, a’ nimici nostri che noi non manchiamo né siamo in alcun
tempo per mancare né di forze né di aiuto, in questa e in qualunche altra qualita di tempi che ne

111
soprastessi” .

In primo luogo, Machiavelli riconosce la dimostrazione di “sviscerato amore e viva fede” che

la comunita locale ha saputo testimoniare verso la patria “in queste qualita di tempi”. A tale

"'N. Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo I (1498-1500), op. cit., p. 64-65.

116



riconoscimento, fa seguito, in secondo luogo, un’attestazione di gratitudine da parte della
Repubblica nei confronti della virtu mostrata dagli abitanti del borgo, la quale prende, nel
presente, la forma della lode per ambire, nel futuro, a quello del premio. Se, infatti, in
conformita con quanto predicato in quei testi di Cicerone e Seneca su cui si € in buona parte
formata la prudenza umanistica del Quattrocento, I’istituzione non vorra passare per ingrata,
dovra almeno riconoscere a parole (lodando) cid che ancora non ¢ in condizione di gratificare
con le opere (premiando). In terzo luogo ed al fine di assicurarsi un appoggio concreto della
popolazione nei tempi di guerra che verranno, Machiavelli prospetta ai cittadini una ricompensa
da parte dell’istituzione, della quale la lode formulata in questa lettera costituisce gia una
promessa: bisogna che la comunita di confine non si diparta, in questo difficile frangente, dalla
fede che nutre nei confronti della Repubblica e del rispetto che questa porta all’antico costume,

il quale prevede di lodare prima e di premiare poi coloro che le apportano beneficio.

Come nel caso di Criaco, il ricorso da parte di Machiavelli allo schema normativo del
“riconoscimento dei benefici” allude ad una modalita di azione e di gestione delle cose politiche
propria all’istituzione repubblicana e, nello specifico, alla Repubblica fiorentina, la quale
permetterebbe di distinguerla in maniera peculiare dalle altre entita statuali impegnate nel
conflitto. Tale qualita ¢ sintetizzabile nella promessa di una continuita formale e sostanziale nel
modo del procedere. In mezzo a tante analogie, in questa missiva compare, tuttavia, un
elemento inedito rispetto al dispaccio indirizzato poco tempo prima a Criaco. Nella qualita dei
tempi di guerra, due volte ricordata da Machiavelli, la bilancia della dimostrazione effettuale
d’affezione e di fedelta grava, in questo caso, sulla Repubblica. E alla Repubblica che tocca,
infatti, mostrare in futuro, con le opere ¢ per effetto, la propria riconoscenza nei confronti della

comunita, “in questa e in qualunche altra qualita di tempi che ne soprastessi”.

Alle prese con gli abitanti di un borgo di frontiera, la parola di Machiavelli ¢ obbligata a farsi
piu mite e, per certi versi, piu sottile. Privilegiando lo spazio della promessa di ricompensa
futura all’elogio dei meriti passati, I’autore permette di cogliere, forse ancora meglio che nella
lettera precedente, quale sia per I’istituzione che lo enuncia la posta in gioco sottostante al
discorso inerente alla preservazione dell’antico costume ed al riconoscimento dei benefici
ricevuti: ovvero, quella di produrre con il solo mezzo a disposizione della Cancelleria, la parola,
effetti che valgano come armi sul campo di battaglia, dando vita ad una trama di reciproche
obbligazioni tra la Repubblica dominante e le comunita dipendenti che funga da estremo argine

e da primo rimedio all’instabilita delle cose politiche nei tempi di guerra.

117



118



Quarto capitolo.

Buone leggi e cattivi costumi.

Giunti a questo punto, sembra opportuno riassumere brevemente quanto visto sin qui per
cominciare a trarne qualche parziale conclusione. Non a caso, si € scelto di far iniziare la
presente ricognizione intorno ai costumi dalla considerazione che Machiavelli svolge in
Discorsi 1, 18: “cosi come gli buoni costumi per mantenersi hanno bisogno delle leggi, cosi le
leggi per osservarsi hanno bisogno de’ buoni costumi”’. Come gia si ¢ avuto modo di
sottolineare in precedenza, due elementi impediscono al lettore di prendere alla leggera il
portato di quest’affermazione: da un lato, la struttura stessa della sua enunciazione, sotto forma
di regola; dall’altro, la reciproca implicazione che 1’autore esplicitamente stabilisce tra I’azione
conservatrice svolta dalle leggi e 1’azione invalidante esercitata dai costumi. Se da quest’assunto
si € voluto, quindi, prendere le mosse ¢ perché vi si trova espressa in maniera piu lucida ed
icastica che in qualunque altro luogo del testo machiavelliano quale sia il ruolo rivestito dai
costumi all’interno di un ordine politico: ovvero quello di condizione privilegiata posta a
salvaguardia dell’osservanza delle leggi. Tenendo ferma la portata del quesito di partenza, ci si
¢ in seguito addentrati nella disamina di ulteriori luoghi testuali per arricchire una nozione di

costumi che sembrava essenzialmente modellata in principio sul suo rapporto con la legge.

Quali conclusioni si € potuto trarne? Nelle sezioni che precedono, i costumi si sono profilati, di
volta in volta, come uno degli elementi costitutivi di un ordine politico (accanto alla /ingua, ad
esempio) o come una delle cause della salute di una Repubblica (insieme alle leggi,
naturalmente) o, ancora, come una delle condizioni che rendono un popolo atto alla guerra (di
nuovo, di concerto con le leggi). Declinazioni diverse di un unico principio che non ci ha portato
poi cosi lontano da quanto gia emerse nel corso dell’analisi di Discorsi 1, 18: non si puo
comprendere cid0 che Machiavelli designa con il termine di costumi senza tener conto del
rapporto di assoluta alterita e di contestuale reciprocita che lega questo spazio a quello delle
leggi. Costumi e leggi vanno a braccetto. Tuttavia, la ricerca ha anche permesso di portare alla
luce un ulteriore elemento, il quale appare come una complicazione di quanto or ora detto. Oltre
alla loro centralita per la vita dell’ordine politico ed oltre al loro rapporto di necessaria

implicazione con le leggi positive, 1 costumi presentano una terza caratteristica di rilievo.

119



Fra le pieghe fluttuanti del lessico machiavelliano, 1 costumi si trovano talora sottoposti ad un
sensibile ondulamento di significato - in ragione del soggetto del quale vengono predicati. Non
mi pare sia lecito parlare di una vera e propria polisemia del termine, conservando quest’ultimo
pressoché invariate le proprie qualita strutturali di pratica sedimentata sul lungo periodo e
divenuta come connaturata all’ente accostumato. Piuttosto, direi che lo spoglio di alcuni brani
tratti dall’epistolario ufficiale dell’autore ci ha permesso di mostrare come, accanto a quella
popolare che disciplina il rapporto con le leggi, altre configurazioni del costume interessino il
mondo politico machiavelliano. Il costume giudiziario, ad esempio, antico (Discorsi 1, 31) cosi
come moderno (la punizione riservata agli assenti ingiustificati alle monstre della milizia) non
allude ad altro che ad una serie di decisioni omogenee prese dai tribunali competenti per casi
simili, la quale viene a tal punto reiterata nel tempo da assumere la forza vincolante del
precedente per la formulazione di un giudizio su analoghi casi futuri. Non distante da questa
accezione di costume giudiziario ¢ stata, infine, da noi portata in luce quella di costume
istituzionale. Alle ragioni della continuita e del rispetto nei confronti dell’antico costume
istituzionale fa appello la penna ufficiale del Segretario qualora s’impegni a giustificare la
liceita del modo tipico di procedere della Repubblica fiorentina nelle cose della politica, sulla
base dell’osservanza della tradizione passata e degli obblighi contratti. Cio detto, la domanda
cui giunti a questo punto dobbiamo cercare di dare una risposta ¢ la seguente: tanta varieta di
accezioni cui pud essere piegato il costume in ragione dell’ente di cui diventa predicato
(istituzionale, giudiziario, popolare e, entro il ventaglio popolare, militare, nazionale, sociale)
non finisce per attenuare la necessita stessa del suo rapporto con la legge, facendone non molto
piu che una declinazione specifica di una relazione particolare — quella tra legge positiva e
costume popolare? O, tutt’al contrario, estendendo a qualsivoglia attore del mondo politico la
possibilita di avere un proprio costume di riferimento, ¢ I’eterogeneita stessa dei costumi a far

si che la nozione di normativita venga allargata ben al di 1a della semplice legislazione positiva?

La mia impressione ¢ che si debba andare verso questa seconda direzione. Ovvero mi pare che,
sulla base di quanto sin qui esposto € commentato, emerga con chiarezza come ogniqualvolta
Machiavelli scelga di avvalersi della nozione di costume in riferimento alle pratiche di un
determinato soggetto lo faccia tenendo conto, esplicitamente o implicitamente, di uno spazio di
vincolativita normativa sulla base della quale la natura di un costume possa essere giudicata in
quanto buona o in quanto cattiva. I costumi, che sono la condizione stessa di osservanza della

legge, vengono quindi al tempo stesso valutati alla luce della legge, consista essa di disposizioni

120



chiaramente identificabili secondo i1 codici di riconoscimento del diritto positivo o in
obbligazioni implicite fissate dalla normativita consuetudinaria dell’abitudine. Per sintetizzare,
potremmo percid dire che quando compare nel testo machiavelliano, al di 1a del luogo e del
tenore specifico d’impiego, il lemma costumi presenta tre implicite caratteristiche: fa
riferimento ad una normativita per cosi dire “interna”, di natura essenzialmente pratica, fondata
sul precedente e sulla tradizione; sta in rapporto con una normativita “esterna”, la cui dialetticita
¢ condizione stessa dell’esistenza dei costumi come qualcosa-di-altro rispetto alla legge;
presenta una necessaria connotazione valoriale che forza a distinguere i1 costumi sani da quelli
nocivi. E per questo che il tempo della corruzione si configura nel testo machiavelliano come
lo spazio privilegiato per saggiare I’esistenza, la portata e la forza dei costumi. Una volta
scivolati nel territorio della corruzione, i costumi si presentano in tutta la propria alterita di
fronte alla legge. Finché si da aderenza tra ci0 che la legge dispone e cio che il costume impone,
1 costumi passano inosservati all’occhio della riflessione perché il loro potenziale normativo
non ¢ intuibile, la loro forza oppositiva non ¢ esperibile, la loro qualita valoriale ¢ ponderabile.
Al contrario, la linea di faglia scavata dalla corruzione tra legge e costumi permette a questi di
emergere e di porsi come autonomo oggetto di pensiero, forti delle proprie regole, della propria
efficacia, della propria qualita. Prima di concludere questa prima parte della nostra ricerca,
vorrei dunque soffermarmi su due brevi testi 1 quali si rivelano fra loro assai distanti per registro
e per collocazione all’interno dell’opera machiavelliana, benché entrambi siano dedicati alla

descrizione del rapporto che corre tra buone leggi e cattivi costumi nel tempo della corruzione.

Quest’ultimo passaggio interpretativo costituisce, a parer mio, il correlato immediatamente
conseguente — e, in un certo qual modo, indispensabile — dell’equazione stabilita in Discorsi I,
18. Se qui, infatti, si trovava esplicitato in maniera inequivocabile come le leggi buone per
osservarsi abbiano bisogno dei buoni costumi, ¢ giocoforza che altrove 1’autore s’impegni a
tratteggiare con la medesima chiarezza cosa accada quando le buone leggi siano messe di fronte
a dei costumi cattivi. Per ora, ci0 a cui siamo interessati e che si cerchera di esplicitare con il
commento dei due testi che seguono, ¢ la semplice descrizione fornita da Machiavelli del
fenomeno. Per I’autore, infatti, la corruzione di un ordine politico consiste principalmente in
una perversione dei suoi costumi, di fronte alla quale nemmeno le buone leggi possono
alcunché. Da quest’assunzione maggiore si apre un ventaglio di questioni ulteriori, concernenti
la natura e la misura dell’azione correttiva da intraprendere nel tempo della corruzione. Di cio,

ci si occupera in seguito perché I’opportunita di ciascuna delle soluzioni politiche prospettate

121



da Machiavelli dipende in maniera diretta da quanto stabilito in questi due brani testuali: di

fronte a costumi cattivi, nessuna buona legge ¢ abbastanza potente da arrestare la corruzione.

IV.1 QUELLA CITTATE CHE HA BUONE LEGGI E CATTIVI
COSTUMLI.

Una prima considerazione di rilievo inerente al rapporto intrattenuto tra leggi e costumi ¢
contenuta proprio laddove (forse) meno ce la si aspetterebbe. Si tratta del celebre
componimento poetico in rima “L’Asino”, trasmessoci dai manoscritti in versione incompiuta
e per il quale 1 critici non sono ancora stati in grado d’avanzare un’unanime proposta di
datazione. Il brano che qui c’interessa compare all’altezza del capitolo quinto. Il malcapitato
protagonista si ¢ introdotto per errore nel regno di Circe dove vige la regola che gli uomini
vengano tramutati in bestie ogniqualvolta siano penetrati, in maniera volontaria o fortuita, in
questo mondo. Grazie all’aiuto benevolo di un’ancella, che lo incontra mentre sta conducendo
una mandria di bestie al pascolo, I’uomo viene nascosto in una stanza del Palazzo cosi che possa
sottrarsi ad una certa metamorfosi. Trascorsa la prima notte al sicuro ed in compagnia della
bella dama, per il protagonista con il mattino viene il momento di separarsi dalla propria
benefattrice, la quale per non destare sospetti deve, come ogni giorno, condurre la schiera di
uomini perduti a razzolare nel bosco sotto sembianze animali. Rimasto solo e con obbligo di
non lasciare per ragione alcuna il luogo a cui ¢ stato assegnato, il nostro malcapitato inizia ad
assecondare il flusso dei propri pensieri, perdendosi vieppiu. Cosi, per fuggire 1 ricordi d’amore
della notte appena trascorsa, nei quali la mente sarebbe naturalmente inclinata ad infilarsi, con
un misto di dolcezza ed ansieta, il protagonista si lascia andare ad una riflessione sulle “passate
cose corse”, ovvero sulle antiche storie. Una volta enunciato 1’antefatto narrativo, la quasi
totalita dei versi che compongono il quinto capitolo de “L 'Asino” ¢ dedicata ad accogliere una
lunga discettazione, sotto forma di soliloquio, nella quale il protagonista, sempre ragionando in
rima fra s¢€ e sé, prende in esame alcuni nodi essenziali della vita umana e politica. Vi trovano
spazio 1 temi della fortuna e della religione, quelli dell’ambizione e del timore, della necessita
e della virtu e, non ultima, la coppia composta dalle leggi e dai costumi. L’intera riflessione del

protagonista prende, allora, corpo a partire da una constatazione di ordine generale: sulla base

122



di quanto ¢ ricavabile dalle storie, si puo vedere come gli Antichi furono a volte “carezzati” ed

a volte “morsi” dalla fortuna. Quale ragione presiede a tanta variazione delle cose mondane?

Benché la portata della questione tocchi trasversalmente tutti gli spazi del vivere umano
associato, il ragionamento assume da subito un tono ed un interesse prettamente politici. La
rovina dei regni da altro non sarebbe determinata che dall’impossibilita, per i potenti, d’essere
paghi e sazi della propria potenza. A causa di quest’antropologia tracotanza, le cose umane
finiscono per non stare mai ferme, sperando sempre chi ¢ vinto di rifarsi in futuro a danno dei
vincitori ¢ temendo perennemente questi ultimi di perdere cio che gia hanno acquisito in
passato. Dall’azione convergente dell’ambizione e del timore nasce allora un “appetito” che

distrugge gli Stati:

“Questo appetito gli stati distrugge: / e tanto ¢ piu mirabil, che ciascuno / conosce questo error, nessun

lo fugge”'".

L’enumerazione storica degli esempi negativi tocca, fra gli Stati antichi, quelli di Atene e Sparta
e, fra 1 moderni Stati, quelli di Venezia e Firenze. Si tratta, nei quattro casi, di Repubbliche, le
quali sono assai diverse fra loro per impianto istituzionale e vocazione egemonica, benché si
ritrovino tutte accomunate dal fatto di aver cominciato ad intraprendere la via del declino
quando ciascuna ¢ rimasta superiore rispetto ai propri antagonisti. Di segno opposto ¢, invece,
I’esempio offerto dalle libere citta repubblicane di area germanica, i cui modi di vita e di
governo Machiavelli ebbe occasione di osservare e di descrivere durante la legazione condotta,
nel 1508, presso I’Imperatore del Sacro Romano Impero, Massimiliano d’Asburgo,
manifestando sin da subito grande attenzione ed ammirazione nei confronti della loro

organizzazione politica:

“Ma di Lamagna nel presente giorno / ciascaduna citta vive sicura, / per aver manco di sei miglia

. 113
intorno” .

2 Niccold Machiavelli, Scritti in poesia e in prosa, a cura di A. Corsaro, P. Cosentino, E. Cutinelli-Rendina, F.
Grazzini, N. Marcelli, in Edizione Nazionale delle opere di Niccolo Machiavelli, Salerno Editore, Roma, 2012, p.
167, vv. 46-48.

13 pyi, p. 168, vv. 61-63. Di ascendenza certo vernacolare e percio fortemente evocativa, la medesima espressione
qui impiegata da Machiavelli per connotare il felice stato delle citta libere di area germanica, le quali vivono sicure
“per aver manco di sei miglia intorno”, compariva anche nel capitolo dei Discorsi analizzato in precedenza (I,
19) per illustrare migliore condizione in cui versavano i Fiorentini prima della massiccia espansione sul territorio
toscano: “Non puo acquistare forze chi impoverisce nelle guerre, ancora che sia vittorioso, che ei mette piu che

123



Anche in questo contesto “poetico”, ’isolamento strutturale delle citta “di Lamagna”, la
scarsita delle relazioni da esse intrattenute con le altre popolazioni europee (reale o immaginato
che sia dall’autore) e, di conseguenza, I’integrita sostanziale dei loro costumi sono assunti dal
ragionamento machiavelliano come presupposti fondamentali della loro efficienza militare, a

sua volta, condizione di prosperita e di sicurezza politica per queste Repubbliche “montanare”.

Restando il territorio dipendente da queste citta confinato a meno di sei miglia d’estensione per
ciascuna, esse fondano — foss’anche inconsapevolmente — la propria stabilita su tre pilastri
politici dei piu solidi. In primo luogo, evitando di mischiare i propri costumi con quelli
provenienti dall’esterno, sono pressoché immuni da un processo di corruzione ‘per
contaminazione”. Secondariamente, dando vita ad una potenza discreta e, percio stesso,
perennemente esposta alle fluttuazioni alterne della fortuna, sono obbligate a mantenere vive le
virtu dei propri cittadini-soldati — all’opposto di quanto avviene per i1 sudditi di quella
repubblica che, essendosi ad un determinato momento imposta su nemici € vicini, pud
cominciare a rilassarsi in un pacifico ozio (cio che ¢ vero per Atene e Sparta, cosi come per
Venezia e Firenze). Infine, la scarsa estensione territoriale delle citta della Magna sembra
produrre per esse un terzo effetto salutifero che gia abbiamo avuto modo di analizzare nelle
pagine precedenti e che chiama in causa proprio il rapporto proporzionale esistente tra la
diffusione capillare di un costume virtuoso all’interno della cittadinanza e la quantita di terre
poste alle dipendenze della Repubblica dominante. Se la diffusione e la conservazione della
virtu popolare (bellica e politica, al tempo stesso) rappresenta infatti un fenomeno integralmente
storico e qualitativo, visto che risposa su un costume talmente inveterato e condiviso all’interno
di un popolo da divenirne una sorta di attributo naturale, ogni espansione territoriale rischia, di
conseguenza, di metterne a repentaglio I’efficacia, allargando con il dominio anche il novero
delle popolazioni soggette. Ne consegue che quella stessa Repubblica che ¢ stata in grado di
reggersi grazie alle virtu dei propri cittadini finisca per soccombere nel corso del tempo proprio

a causa delle espansioni che 1’hanno fatta grande nel passato:

non trae degli acquisti; come hanno fatto i Viniziani e i Fiorentini, i quali sono stati molto piu deboli quando ’'uno
aveva la Lombardia e 'altro la Toscana, che non erano quando ’'uno era contento del mare e ’altro di sei miglia
di confini”. (N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 347). La riflessione su Venezia
e Firenze interviene, non a caso, dopo la lunga analisi politica e storica condotta da Machiavelli intorno alle
“repubbliche della Magna” ¢ all’interno di un capitolo nel quale si mira a dimostrare, come anticipato nel titolo:
“che gli acquisti nelle repubbliche non bene ordinate, e che secondo la romana virti non procedano, sono a ruina,
non a esaltazione di esse”. (N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 344).

124



“Perché quella virtute che soprasta / un corpo a sostener, quando egli ¢ solo, / a regger poi maggior peso

114
non basta” ",

Tornano a profilarsi, in quest’immagine del “peso di un corpo”, quei tratti propri alla virtu che
abbiamo provato a metter in luce nelle pagine precedenti. In Machiavelli, la virtu (almeno nella
sua accezione collettiva) non si presenta come un concetto, bensi — ed in primo luogo — come
un insieme di pratiche. Pratiche diffuse. Pratiche reiterate. Pratiche diffuse e reiterate ad un
punto tale da diventare il carattere connaturato ad un determinato popolo. Si tratta insomma di
un’abitudine collettiva ad agire in modo virtuoso, ovvero di una virtu tanto piu attiva quanto
piu si rivela essere abitudinaria. Potremmo parlare, cio¢, di un “costume virtuoso” che
contraddistingue alcune repubbliche proprio perché costituisce il modo peculiare e naturale di
comportarsi dei loro stessi cittadini, nella guerra cosi come nella pace. I versi che seguono, su
cui sara necessario sostare per un tempo opportuno, aggrediscono proprio questo nocciolo
problematico, mettendo in risalto (grazie alla concisione imposta dal registro poetico) quali
siano 1 fattori che producono in un popolo questo costume virtuoso, quali quelli che lo

disgregano e quali, infine, gli effetti della sua diffusione per la tenuta delle istituzioni politiche.

Dall’inizio del soliloquio a questo gruppo di versi centrali che ora andiamo a commentare,
Machiavelli aveva indicato due cause fondamentali che genererebbero nel tempo la rovina delle
potenze politiche: da un lato, I’azione antagonistica e complementare di opposti appetiti (timore
ed ambizione); dall’altro, la rilassatezza generale dei costumi introdotta nelle Repubbliche
dall’assenza di una necessita esterna (di un nemico oggettivo) cui far fronte. Per quanto
chiaramente possano essere additate ed analizzate dall’autore, si tratta, perd, di due cause
pressoché ineliminabili dalla dialettica delle cose politiche, dipendendo la prima dalla natura
stessa dell’uomo (mai pago del presente e sempre anelante ad altro, nella buona cosi come nella
cattiva sorte) e essendo la seconda contenuta nel ciclo stesso di vita degli Stati che, come gli
individui singoli, per conformazione tendono ad espandersi. Tuttavia, se anche non puo arrivare
a rimuovere alla radice queste cause potenziali di declino, la virti pud mirare a ritardarne la
manifestazione, agendo dall’interno dei corpi politici come un sostituto artificiale della

necessita esterna. A prima vista, quest’azione benefica della virtu prende, allora, le forme di un

"4 N. Machiavelli, Scritti in poesia e in prosa, op. cit.,p. 168, , vv. 70-72.

125



sapere prudenziale che ¢ in grado di guidare I’attivita legislativa e di presiedere alla scelta della

piu congrua architettura istituzionale:

“Vero ¢ che suol durare o pitt 0 meno / una potenza, secondo che piu / 0 men sue leggi buone e ordini

ﬁenoaaIIS

In questa terzina d’apertura del nostro brano, Machiavelli sembra sancire, sotto forma di regola,
una proporzione necessaria tra la longevita delle potenze e la bonta della loro impalcatura
legislativa ed istituzionale. Tuttavia, I’impiego mitigante del verbo “solere” di fronte al ben piu
definitivo “durare” riduce sin dalla sua enunciazione la portata assoluta di questa regola,
facendola retrocedere tutt’al piu al grado di massima. Il procedimento argomentativo che
Machiavelli mette in atto qui, € nei versi successivi, somiglia da vicino a quello che gia abbiamo
avuto modo di vedere all’opera nel capitolo terzo de “I/ Principe” e che cosi peculiarmente
contraddistingue il suo stile di scrittura e di pensiero. Nel momento stesso in cui enuclea una
proposizione dal sapore universale, 1’autore fornisce al lettore anche gli strumenti per
procederne ad una parziale confutazione la quale serve — si badi bene — non certo a rigettare
I’impianto generale della regola, ma a ristabilirla ad un piu alto livello di validita, attraverso il
passaggio concreto per la propria contraddizione. Di fatti, nelle righe che seguono, il
ragionamento assume quella struttura diairetica che abbiamo identificato come tipica di questi
passaggi machiavelliani. Da una parte, abbiamo il caso “solito”, in cui essendo la massima
appena esposta pienamente confermata dall’esperienza, puod essere assunta a guisa di norma:

sy R . . 5 o L sll6
“Quel regno che sospinto ¢ da virtu / ad operare, o da necessitate, / si vedra sempre mai gire all’insu” .

Laddove un regno — una potenza, un Principato o una Repubblica, uno Stato — ¢ guidato dalla
necessita esterna (della cui descrizione Machiavelli si € occupato in tutta la prima parte del
capitolo quinto) o dalla virtu interna (assetto istituzionale e legislativo) si vedra sempre
prosperare. Sin qui, tutto sembra estremamente logico e coerente. Non fosse che il caso opposto,
il quale verra descritto nelle righe successive, non ¢ quello che ci si aspetterebbe, ovvero il caso
di uno Stato che, in mancanza di buone leggi, si sia incamminato sulla via del declino, bensi

quello di uno Stato nel quale a buone leggi non corrispondano altrettanto buoni costumi:

S i, p. 169, vv. 76-78.
16 hidem, vv. 79-81.

126



“e per contrario fia quella cittate / piena di sterpi silvestri e di dumi, / cangiando seggio dal verno a la

state, / tanto ch’al fin convien che si consumi / e ponga sempre la sua mira in fallo, / che ha buone leggi

.. <5117
e cattivi costumi” .

Il dato cruciale che permette di distinguere la citta destinata a prosperare da quella destinata a
rovinare non ¢, come si vorrebbe in ottemperanza alla premessa, la presenza o I’assenza di
buone leggi, ma il grado di corruzione dei costumi, di cui pure non si fa cenno nella regola
principale. In apparenza, potrebbe sembrare allora che 1’esempio negativo introduca cosi un
elemento terzo (i costumi, accanto alle leggi ed agli ordini) la cui portata politica ¢ pero tanto
rilevante da render inefficace la presenza degli altri due. Cio sarebbe vero soltanto qualora
considerassimo 1 costumi, con lenti tutte moderne, come un fenomeno esclusivamente morale
e non piuttosto come quell’elemento gius-politico che nel diritto medievale, entro cui
Machiavelli ed i suoi contemporanei ancora ragionano € si muovono, preesisteva ed in taluni
casi aveva facolta di opporsi alla legge scritta. Trovo piu convincente, allora, considerare la
comparsa dei costumi nell’esempio negativo non gia come 1’apparizione estemporanea di un
terzo elemento non contemplato in premessa quanto, piuttosto, come 1’esplicitazione probante
della stessa condizione di validita dell’assunto che in esso era, pero, lasciata implicita.
L’impiego del verbo “solere” in funzione introduttiva nella premessa rendeva senza dubbio il
lettore dell’epoca, avveduto quanto Machiavelli sul peso e sul ruolo dei costumi all’interno della
gerarchia normativa di un qualsivoglia ordinamento, conscio del fatto che essa andava presa
per buona — era da considerarsi una “regola” — se e solo se 1 buoni costumi accompagnavano i
buoni ordini e le buone leggi, benché, quando cido non fosse, la regola fosse a sua volta da
retrocedere al ruolo di massima, poiché dove i costumi sono cattivi nemmeno la legge piu buona

¢ sufficiente, di per s¢€, a correggerli. Come mostra il secondo testo che prenderemo in esame.

"7 Ibidem, vv. 82-87.

127



IV. 2 LE BUONE LEGGI, PER ESSERE DALLE CATTIVE
USANZE GUASTE, NON RIMEDIANO.

Il brano ¢ tratto dal capitolo quinto del terzo libro delle Istorie Fiorentine. 1l capitolo in
questione € occupato, nella sua interezza, da una allocuzione dedicata al tema della corruzione,
la quale viene rivolta da un anonimo cittadino, “mosso dallo amore della patria”, ai Signori
della citta''®. Come non di rado avviene nell’impianto narrativo delle Istorie, questo relatore
anonimo si stacca da un gruppo di cittadini altrettanto anonimi, rispetto ai quali svolge la

funzione di corifeo, per proferire il proprio discorso di fronte alle istituzioni della Repubblica.

Il ricorso al discorso diretto, espediente stilistico tipico della storiografia classica, permette a
Machiavelli d’interrompere per un momento il fluire continuo degli accadimenti per dar vita ad
una parentesi retorica che ¢, al contempo, spazio riflessivo sugli eventi appena narrati e spazio
narrativo a sé stante, dotato di una sua trama interna che non necessariamente deve osservare
coerenza con quanto precede e con quanto segue. Una sorta, insomma, di fermo-immagine dove
la presa di parola diretta di un personaggio anonimo (e, in quanto anonimo, collettivo) erompe
con la propria voce sulla scena, guidando 1’attenzione del lettore nella valutazione degli eventi
appena riportati e instradandola nella direzione piu congeniale all’autore per interpretare quelli
a venire. Posto, dunque, che I’epifania del discorso diretto ¢ sempre da leggersi, nelle Istorie,
in diretta connessione con gli eventi che I’anticipano e posto che Istorie 111, V, lungi dal sottrarsi
a questa logica generale, ne rappresenta uno degli esempi meglio riusciti, non mi sembra inutile
spendere qualche parola per spiegare a seguito di quali accadimenti storici Machiavelli scelga
di presentare un’anonima orazione dedicata al tema della corruzione, dove puo trovar spazio la

definizione effettuale del rapporto politico che oppone le buone leggi ai cattivi costumi.

Intanto, bisogna notare che il libro terzo delle Istorie si apre con un primo capitolo dedicato al
confronto delle conseguenze prodotte dalle lotte tra nobili e popolani a Roma ed a Firenze. La
tesi ¢ quella consueta di Machiavelli: a Roma tali conflitti, non degenerando in violenza, erano
in grado di produrre ogni volta un’innovazione legislativa, mentre a Firenze, non innalzandosi

mai dal piano dello scontro tra fazioni, causavano esilio e morte. Tuttavia, a questa premessa

"8 N. Machiavelli, Istorie Fiorentine e altre opere storiche e politiche, op. cit., p. 418.

128



generale, connotata in senso fortemente dicotomico sul piano del giudizio storico, segue una
considerazione effettuale che sembra invertire, sul finale del capitolo, I’insieme dei termini
della questione. L’ascesa progressiva della plebe a Roma ebbe, infatti, per effetto la
trasformazione della virtu popolare in superbia, a forza di rivaleggiare con una nobilta mai del
tutto spodestata quanto piuttosto emulata, aprendo cosi le porte alle guerre civili del I secolo
a.C. ed all’avvento necessario del principato. A Firenze, invece, la situazione si configura agli
occhi di Machiavelli come opposta: la concreta e fisica eliminazione della nobilta, attraverso le
morti e gli esili, produsse nei fatti una tale uguaglianza dei cittadini che la citta avrebbe potuto

prendere qualunque forma “un savio datore di leggi” avesse voluto darle per riordinarla:

“E dove Roma, sendosi quella virti convertita in superbia, si ridusse in termini che sanza avere un

principe non si poteva mantenere, Firenze a quel grado ¢ pervenuta che facilmente da uno savio datore

di legge potrebbe essere in qualunque forma di governo riordinata™'"’.

Tenendo ferma questa premessa introduttiva, I’autore passa allora in rassegna nei tre capitoli
successivi (Istorie V, 2-4) le dispute che occuparono la citta toscana dal 1354 al 1372, anno in
cui si situa il discorso rivolto “per amor di patria” dall’anonimo cittadino ai propri Signori.
Nella narrazione che ne restituisce Machiavelli, i due decenni in questione sembrano essere
contraddistinti perlopiu dalle alterne vicende che segnano la lotta per I’egemonia sulla citta tra
la famiglia dei Ricci, quella degli Albizi ed i loro rispettivi consociati. Tanto per 1’adozione di
questa prospettiva affabulativa quanto per I’ordine, la scelta ed il dettaglio dei fatti riportati,
I’autore mostra di seguire qui, in maniera pressoché unanime e fedelissima, la Cronaca
Fiorentina di Marchionne di Coppo Stefani, che proprio al racconto degli eventi occorsi in
questi due decenni dedicava un numero non irrilevante di rubriche (da 662 a 731). Svolgere il
confronto sinottico tra i due testi non ¢ certo il fine della nostra trattazione. Ciononostante, non
si potra non notare per inciso come ciascun episodio di rilievo contenuto in questi tre capitoli
compaia anche nello Stefani, presentando la medesima struttura narrativa, i medesimi dati
storici e, soprattutto, un’analoga interpretazione dei fatti riportati. Brevemente, ¢ questo il caso
della scaramuccia al Mercato Vecchio del 1354, a cui viene fatto risalire 1’inizio di un’aperta

ostilita tra la famiglia dei Ricci e la famiglia degli Albizi'*’. E questo il caso, poi, della ripresa,

"9 i, p. 413.

120 Istorie V, 2 ricalca la struttura della rubrica 662 della Cronaca Fiorentina dello Stefani, la quale ha per titolo
“Come cominciarono in palese a contrastare la casa degli Albizi e Rici”. 1l testo dello Stefani recita: “Nella detta
stagione nacque mormorio in Firenze per le due famiglie nominate capo di setta, cio¢ la setta degli Albizi e la setta
de’ Ricci. Per la venuta della detta compagnia gli Albizi ebbono de’ fanti in casa di Casentino e d’altronde per la

129



su disegno dei Ricci, di una legislazione anti-ghibellina, operata attraverso 1 Capitani della Parte
Guelfa e volta nei propositi a danneggiare proprio la famiglia degli Albizi, sospettata, in quanto

originaria di Arezzo, di nascosto ghibellinismo e che, invece, si fa a sorpresa principale

121
8

promotrice dell’iniziativa tra il 1355 e il 1358"*'. E questo il caso, ancora, di un’ulteriore

difesa di loro, se novita apparisse. Fu subito detto ai Ricci che gli Albizi gli offenderebbono; ed eglino si
provvidono. E questo fanno li mali apportatori. Stette per modo che uno di una soma di rena di¢ di petto a uno in
Mercato vecchio; quegli batte 1’asinaro; quegli grido. Gente trasse, e corse, ¢ la boce ando: “Li Ricci vogliono
assalire gli Albizi”. Gli Albizi si missero in punto. Ed a’ Ricci fu detto: “Gli Albizi s’armarono”. E cosi s’armo
tutta la Terra. Poi non si trovo esser nulla, e riposato’ la cosa. L’ Asseguitori a petizione de’ sibillatori si volea
inquisire, se non che li Signori vi puosero rimedio. E qui comincio a parlare I’uno contro 1’altro. Li Signori li
fecero far pace; ma la volonta cattiva tra loro rimase”. (Marchionne di Coppo Stefani, Cronaca Fiorentina, a cura
di N. Rodolico, Firenze Libri, Firenze, 2008, p. 245). 1l testo di Machiavelli riporta, invece: “Venne pertanto 1’anno
1353 una di queste compagnie in Toscana, capitaneata da Morreale provenzale; la cui venuta tutte le citta di quella
provincia spavento; e i Fiorentini non solo pubblicamente di genti si provvidono, ma molti cittadini, intra i quali
furono gli Albizzi e i Ricci, per salute propria si armorono. Questi intra loro erano pieni di odio, e ciascuno
pensava, per ottenere il principato nella repubblica, come potesse opprimere 1’altro. Non erano per cid ancora
venuti alle armi, ma solamente ne’ magistrati ¢ ne’ Consigli si urtavano. Trovandosi adunque la citta tutta armata,
nacque a sorte una questione in Mercato Vecchio, dove assai gente, secondo che in simili accidenti si costuma,
concorse. E spargendosi il romore, fu apportato ai Ricci come gli Albizzi gli assalivano, e agli Albizzi che i Ricci
gli venivano a trovare; per la qual cosa tutta la citta si sollevo, e i magistrati con fatica poterono I’una famiglia e
I’altra frenare, accio che in fatto non seguisse quella zuffa che a caso, e sanza colpa di alcuno di loro, era stata
diffamata. Questo accidente, ancora che debile, fece riaccendere piu gli animi loro, e con maggiore diligenzia
cercare ciascuno di acquistarsi partigiani”. (N. Machiavelli, Istorie Fiorentine e altre opere storiche e politiche,
op.cit.,p.414-415).

12! Istorie V, 3 riunisce in un unico capitolo quanto narrato dallo Stefani alle rubriche 665 e 674 della propria
Cronaca.Larubrica 665, che ha per titolo “Come ° si trovo I’ ordine dell’ ordinare in Firenze Parte guelfa” , riporta:
“Negli anni di Cristo 1354 rinovelldo lo maledetto seme, che gia era stato seminato per adrieto, e quasi dormia
quella sementa, come ¢ adrieto in piut luoghi narrato ¢ de’ guelfi e ghibellini. Questi nomi molto feciono di danno
alla citta di Firenze, e ora nuovamente. In questo anno si dice che perché gli Albizi erano calunniati essere d’ Arezzo
e ghibellini, li Ricci prendeano forma nuova di vietare gli ufici a’ ghibellini. [...] E tenuto consiglio, come detto ¢
di sopra, della petizione, uno degli amici de’ Ricci, vedendo questo a che fine si facea, o che nello intrinseco fosse
amico di Piero Filippo, o che si volesse fare, la notte ragionato questo, e porta il di la petizione, e la mattina si
doveva andare a’ consigli, costui per Arno usci di Firenze, e ando a Piero di Filippo degli Albizi, ch’era capo della
famiglia, e disse: “Cosi si dee fare”. Dice Piero: “Ella’ si vuole contrastare”. Ed egli disse a che fine era ordinato;
“e se tu la vieti, subito si dira, che per paura che la legge non tocchi a te, tu lo fai”. Accostossi la novella a Piero,
e venne in Firenze, ¢ quando ando la petizione, la favoreggio con gli amici suoi; e vinsesi; che fu poi, usandola
male, com’ella s’uso, la guastagione della buona e pacifica citta di Firenze”. (M. Stefani, Cronaca Fiorentina, op.
cit., p. 246-247). Piu asciutta la resa di Machiavelli che mette 1’accento sulla “riputazione” acquisita da Piero degli
Albizi attraverso il proprio sostegno al provvedimento e sul rischio insito nel proporre una legge “che riguarda
assai tempo indietro”: “Uguccione de’ Ricci pertanto, capo di quella famiglia, operd che si rinnovasse la legge
contro a’ ghibellini: intra i quali era opinione di molti fussero gli Albizzi, i quali, molti anni adietro nati in Arezzo,
ad abitare a Firenze erano venuti; onde che Uguccione penso, rinnovando questa legge, privare gli Albizzi de’
magistrati, disponendosi per quella che qualunque disceso ghibellino fusse condannato se alcuno magistrato
esercitasse. Questo disegno di Uguccione fu a Piero di Filippo degli Albizzi scoperto, e penso di favorirlo,
giudicando che, opponendosi, per se stesso si chiarirebbe ghibellino. Questa legge pertanto, rinnovata per
I’ambizione di costoro, non tolse, ma dette a Piero degli Albizzi riputazione, e fu di molti mali principio: né si puo
fare legge per una repubblica piu dannosa che quella che riguarda assai tempo indietro”. (N. Machiavelli, Istorie
Fiorentine e altre opere storiche e politiche, op. cit.,p.415-416). La seconda parte di Istorie V, 3 riformula quanto
riportato alla rubrica 674 della Cronaca, “Come si trovo modo a domandare li cittadini di Firenze per Parte
guelfa”, dove si racconta come ai Capitani della Parte venne concessa, nel 1358, la facolta di ammonire i cittadini

130



modifica legislativa alle norme anti-ghibelline, sempre incoraggiata dai Ricci, ma questa volta
finalizzata a limitare i poteri dei Capitani della Parte Guelfa che nel 1366, dopo otto anni di
attivita, avevano ammonito gia “pinr di duecento cittadini”'**. E questo il caso, infine, della
legge approvata nel gennaio 1371 per impedire a qualunque popolano fosse stato in passato
magnate di accedere alla carica di Signore, fatta, secondo I’interpretazione di entrambi gli
autori, ad hoc per colpire messer Benchi Buondelmonti, consociato degli Albizi, il quale aveva

acquisito lo status di popolano per meriti nella guerra contro Pisa ed a cui 1 Ricci avrebbero

sospettati di ghibellinismo: “Nell’anno del Signore 1357 essendo li Guelfi da Firenze in pensiero che gli uomini,
ch’erano d’origine ghibellina avieno gli uffici, e procacciavangli, e poi non si trovava chi li volesse accusare per
farli condennare, e pure accusati era ‘mpossibile a fare le prove come fosse ghibellino, si penso un altro modo alla
materia piu abile. [...] Fu diliberato che
veramente li quattro de’ sei, che uno fosse ghibellino, eglino gli notificavano, ed ammonivanlo di non pigliare

3

sei capitani di Parte guelfa ogni volta che in concordia fossero, o

alcuno uficio, e che se ne pigliasse pil, allora era fatta la prova, ed ogni uomo potea accusare, e i rettori cadevano
in pena, se non lo condannavano. [...] Usaronla molti male poi, imperocché si accozzavano insieme alcuni a volerla
usare. Dicea 1’uno capitano all’altro: “Non hai tu alcuno nimico?” Consenti a me lo mio, ed io il consentiro a te lo
tuo, e cosi a uno partito vadano; tutti e sei non inganneremo 1’uno 1’altro”. (M. Stefani, Cronaca Fiorentina, op.
cit.,p.251). Nella propria versione, Machiavelli punta I’attenzione sull’audacia che crebbe nei Capitani della Parte
a causa dello straordinario potere che erano in grado di esercitare sulla vita politica cittadina per mezzo
dell’ammonizione: “Et perché non si trovava magistrato che ricercasse quali fussero i ghibellini, e percio la legge
fatta non era di molto valore, provvide che si desse autorita ai Capitani di chiarire i ghibellini, e chiariti, significare
loro e ammunirgli che non prendessero alcuno magistrato; alla quale ammunizione se non ubbidissero, rimanessero
condennati. Da questo nacque che di poi tutti quelli che in Firenze sono privi di potere esercitare i magistrati, si
chiamono ammuniti. Ai Capitani adunque sendo con il tempo cresciuta la audacia, sanza alcuno rispetto non
solamente quegli che lo meritavano ammunivano, ma qualunque pareva loro, mossi da qualsivoglia avara o
ambiziosa cagione; e da il 1357 che era cominciato questo ordine, al 66, si trovavano di gia ammuniti pill che
ducento cittadini”. (N. Machiavelli, Istorie Fiorentine e altre opere storiche e politiche, op. cit.,p. 416).

12211 contenuto della provvisione dell’08 dicembre 1366, volta a limitare il potere dei Capitani della Parte Guelfa
e la loro facolta di ammonimento nei confronti dei presunti ghibellini, ¢ descritto da Machiavelli nella prima parte
di Istorie V, 4 sulla base di quanto riportato dallo Stefani alla rubrica 695, “D’uno ordine e freno che si messe a’
capitani della Parte guelfa”, della sua Cronaca: “Uguccione di Ricciardo dei Ricci, trovandosi de’ Priori e
Proposto, penso di medicare questo malore, ed ordind con una petizione, che dove li capitani erano sei, fossero
nove, infra ‘ quali avesse due dell’ Arte minore, e quello che si diliberasse essere ghibellino bisognasse il meno sei
fave nere, e per pit avesse ad andare ancora ad un altro vaglio; cio fosse che per li tempi si facessero borse d’'uomini
guelfi, le quali stessero ferme, e quando il caso fosse venuto che, in quella ora che i capitani avessero chiarito,
fossero tratti 24 uomini, 6 per quartieri, ¢ richiesto I’ammonito per gli capitani, gli fosse letto, come fosse
ghibellino, ed egli si scusasse come meglio sapesse, e poi si desse il partito tra * Capitani, e li 24; cosi per li 24 in
concordia rimanesse. Questa petizione ando ai consigli, e vinta suso poi. E cosi vero ¢ che chi volle fare male, vi
trovo pure il modo a fare essere in concordia li 24, come innanzi diremo”. (M. Stefani, Cronaca Fiorentina, op.
cit., p. 263). Nella narrazione machiavelliana € messo in luce, soprattutto, il ruolo di Uguccione de’ Ricci il quale,
con la proposta del provvedimento atto a moderare 1’attivita dei Capitani, cercava di rimediare alla mancanza di
lungimiranza politica che aveva dimostrato in precedenza, riportando in auge la contrapposizione tra guelfi e
ghibellini e facendo si che la Parte si dotasse di un potere incontrastato: “Pertando, trovandosi Uguccione de’ Ricci
de’ Signori, volle por fine a quel male di che egli e gli altri suoi erano stati principio, € con nuova legge provvide
che ai sei Capitani di parte tre si aggiugnessero, de’ quali ne fussero duoi de’ minori artefici; e volle che i chiariti
ghibellini avessero a essere da ventiquattro cittadini guelfi a cid deputati confermati. Questo provvedimento
tempero per allora in buona parte la potenza de’ Capitani, di modo che lo ammunire in maggior parte manco, e se
pure ne ammunivano alcuni, erano pochi”. (N. Machiavelli, Istorie Fiorentine e altre opere storiche e politiche,
op.cit.,p.417).

131



voluto impedire, attraverso questa disposizione, I’accesso alla massima magistratura della
Repubblica'®. A seguito di questo gesto, percepito come una palese provocazione da parte della

fazione degli Albizi, Firenze rischia di scivolare in un conflitto aperto tra le due consorterie.

Per impedire che il corso degli eventi degeneri in aperto scontro, una dozzina di cittadini, illustri
ed al di sopra delle parti, si riuniscono allora nella chiesa di San Piero Scheraggio, prospicente
piazza della Signoria, e dopo una lunga e segreta consultazione decidono di andare dai Signori
per implorarli di far rispettare la legge ed il bene comune, al di 1a dello spirito di fazione. Il
brano che qui analizzeremo ¢ tratto, dunque, dal discorso rivolto ai Signori dall’anonimo
cittadino che si offre di parlare a nome dell’insieme dei convenuti. Si tratta del solo brano
presentato da Machiavelli in questi quattro primi capitoli del terzo libro delle Istorie che risulta
essere completamente assente nella versione dello Stefani il quale, in luogo dell’orazione diretta

ispirata, preferisce riportare stralci degli interventi tenuti dai cittadini virtuosi contro ai

123 L episodio della legge ad personam voluta dai Ricci nel gennaio 1371 per impedire 1’accesso di messer Benchi
Buondelmonti alla carica di Signore ¢ narrato dallo Stefani alla rubrica 725, “Come in questo anno fu in Firenze
grandi novita per rivolgimento di stato de’ cittadini, e la legge si fece per messer Benghi Bondalmonti”, della sua
Cronaca: “In questo anno ebbe nella citta di Firenze principio di molte rivoluzioni, le quali parvono veramente
essere principio di molte novita grandi che poi seguirono. [...] Di che per questo diguazzare messer Benghi
Buondelmonti cavaliere del popolo, e avea ricevuto essere popolano per la guerra de’ Pisani, come addietro fu
fatta menzione, e in quel medesimo anno era stato imborsato de’ Priori, e sarebbe stato in quell’anno medesimo
Priore, per li modi suoi si fece una riformazione, la quale in effetto narro: che chi fosse stato Grande e fatto
popolano, da quello di del beneficio ricevuto, ed avesse consorti Grandi, non potesse essere, infra venti anni dal
di del beneficio, de’ Priori, e non potesse essere a fare lo squittino. Questa legge fu fatta proprio per messer Benghi,
perocch’egli avea consorti Grandi, e niuno altro avea consorti Grandi; perocché chiunque si facea di popolo mutava
arme, e rifiutava la consorteria, e messer Benghi non muto arme, né rifiuto la consorteria, di che ebbe divieto venti
anni dal 1i. Di che poi nell’ammonire divento pil fiero per lo sdegno. E cio fu del mese di gennaio 1370”. (M.
Stefani, Cronaca Fiorentina, op. cit., p. 276-277). Nella versione machiavelliana dei fatti ¢ dato, se possibile,
risalto ancora maggiore all’episodio dell’interdizione da cui venne colpito messer Benchi Buondelmonti, al punto
da farne I’evento chiave che apri la strada ad una saldatura tra “la antica nobilta”, da cui il cavaliere proveniva per
ceto, e la setta degli Albizi, la quale aggregava “la maggiore parte de’ popolani potenti”: “Era nella famiglia de’
Buondelmonti uno cavaliere chiamato messer Benchi, il quale, per i suoi meriti in una guerra contro ai Pisani, era
stato fatto popolano, e per questo era a potere essere de’ Signori abile diventato; e quando egli aspettava di sedere
in quello magistrato, si fece una legge che niuno grande fatto popolano lo potesse esercitare. Questo fatto offese
assai messer Benchi, e accozzatosi con Piero degli Albizzi deliberorono con lo ammunire battere i minori popolani
e rimanere soli nel governo. E per il favore che messer Benchi aveva con la antica nobilta, e per quello che Piero
avea con la maggiore parte de’ popolani potenti, feciono ripigliare le forze alla setta de’ guelfi, e con nuove riforme
fatte nella Parte ordinorono in modo la cosa che potevono de’ Capitani e de’ ventiquattro cittadini a loro modo
disporre. Donde che si ritornd ad ammonire con piut audacia di prima, e la casa degli Albizzi, come capo di questa
setta, sempre cresceva. Dall’altro canto i Ricci non mancavano di impedire con gli amici, in quanto potevano, i
disegni loro; tanto che si viveva in sospetto grandissimo, e temevasi per ciascuno ogni rovina”. (N. Machiavelli,
Istorie Fiorentine e altre opere storiche e politiche, op. cit., p. 417-418). Le “nuove riforme” cui fa cenno
Machiavelli sono quelle descritte nel dettaglio dallo Stefani alla rubrica successiva, 726, la quale ha per titolo:
“Come segui forte la legge dell’ammonire, e chi fu ammonito in quest’anno”. (M. Stefani, Cronaca Fiorentina,
op.cit.,p. 277-278).

132



consociati dei Ricci e degli Albizi nella pratica convocata dalla Signoria per dirimere la
questione. Tuttavia, nella fonte cronachistica trecentesca, troviamo comunque un elemento che,
a ben guardare, non ¢ esente da interesse, se pensiamo al taglio prettamente gius-politico che
Machiavelli avrebbe dato all’orazione dell’anonimo. Di fatti, appena prima di passare a dar

voce alle singole posizioni espresse nella pratica, 1o Stefani nota rapidamente come i cittadini:

“diceano ch’erano ragunati in S. Piero Scheraggio per venire a ricordare ai Signori che mantenessero

. a4 aal24
ragione ¢ liberta” =",

Per mantenimento della “ragione” bisognera intendere la conservazione del “vivere civile”,
ovvero di un governo esercitato entro i limiti posti dalle leggi e dai buoni costumi cittadini,
mentre per mantenimento della “liberta” il “vivere libero”, ovvero la tutela dell’insieme di
ordini ed istituzioni repubblicane che caratterizzano il libero Comune medievale. La “ragione”
e la “liberta” difese dai savi e buoni cittadini, al di sopra degli interessi di parte ed a beneficio
del bene comune, rappresentano, allora, i due pilastri posti a fondamento del “vivere politico”,
tanto nella narrazione trecentesca dello Stefani quanto in quella cinquecentesca di Machiavelli.
Secondo la versione dei fatti fornita dallo Stefani, i consociati non chiedevano ai Signori di far
rispettare il “vivere politico” agendo straordinariamente, al di fuori delle leggi, quanto piuttosto
di riaffermare, limitando 1’azione degenerativa e disgregante delle parti, quello stesso ordine

repubblicano che era garantito dal governo del diritto e dal rispetto della liberta comunale.

Scegliendo di concentrare il focus della propria orazione sul tema generale degli effetti prodotti
dalla corruzione nelle citta italiane e, nello specifico, in quella di Firenze, Machiavelli finisce
per prendere rapidamente le distanze dagli eventi particolari che avevano determinato
I’occasione del discorso (il conflitto tra i Ricci e gli Albizi) e per dar vita ad una trattazione che
puo essere con facilita applicata alle epoche piu diverse, compresa naturalmente la propria.
Dalla corruzione come male primigenio e comune di tutta la Penisola italiana si scende, poi, al
dettaglio del caso fiorentino, analizzandone sin nelle pieghe la vicenda storica, dalle lotte di
fazione (prima guelfe e ghibelline, poi bianche e nere) al tentativo del Duca di Atene di imporre
alla citta un ordine signorile, sino all’enumerazione di quelle famiglie che alla Repubblica
furono “fatali”. In un tale crescendo tragico che, come nel XXVI del Principe, prelude

all’esortazione finale a cogliere 1’occasione nefasta per riformare interamente lo Stato, il

124 M. Stefani, Cronaca Fiorentina, op. cit., p. 281.

133



discorso sui costumi compare ai due poli estremi dell’orazione, ovvero in apertura, quando si
parla del male che colpisce in egual misura tutte le citta italiane, ed in chiusura, quando

I’anonimo tratteggia una possibile e gloriosa via di uscita per Firenze, al colmo della corruzione.

La prima occorrenza della voce “costumi” all’interno dell’orazione ce ne restituisce un duplice
spettro valoriale, in entrambi i casi negativo. I costumi rappresentano, allora, tanto le concrete
pratiche di vita che sono proprie alla maggioranza della popolazione quanto le usanze con cui
si ¢ soliti dar esecuzione alle leggi. Nella prima accezione, i costumi fanno allusione, dunque,
alla “natura” di un popolo, mentre, nella seconda, fanno riferimento ai “modi” con cui sono
eseguite ed applicate le leggi. La corruzione, in quanto fenomeno universale e comune a
governanti € governati, concerne tanto il vertice quanto la base della piramide istituzionale
repubblicana al punto da rendere doppiamente inefficace 1’azione dell’apparato legislativo.
Volta a conservare i buoni costumi popolari, I’influenza della legge si rivela, nel tempo viziato
della corruzione, impotente tanto nel condizionare 1 modi di vita dei cittadini, la cui normativita
si sottrae immancabilmente alle disposizioni del diritto scritto, quanto nel dirigere 1’operato

delle istituzioni, il cui profilo risulta irrimediabilmente alterato delle cattive usanze delle élites:

“E veramente nelle citta di Italia tutto quello che pud essere corrotto ¢ che puo corrompere altri si

raccozza: 1 giovani oziosi, i vecchi lascivi e ogni sesso e ogni etd ¢ piena di brutti costumi; a che le

) . . . 125
buone leggi, per essere dalle cattive usanze guaste, non rimediano™ ~.

Nel mondo dei costumi, analizzato nella descrizione fatta dall’anonimo al prisma della
condizione sofferta dalle citta italiane del XIV secolo, la corruzione segue un andamento di
contaminazione che ricorda da vicino la dinamica di diffusione e di propagazione delle
epidemie. Terra corrotta per eccellenza, 1’Italia del secondo Trecento, cosi come quella del
primo Cinquecento, ¢ in tal misura infestata da questo flagello che non ¢ piu possibile
distinguere, per il savio e buono osservatore esterno, tra cio “che puo corrompere” e cio “che
puo essere corrotto” poiché tutto “si raccozza”. La lascivita dei vecchi e la scioperataggine dei
giovani sono, al tempo stesso, causa e conseguenza I’una dell’altra. Sono due facce della stessa
medaglia perché “ogni sesso e ogni eta e piena di brutti costumi”’. Costatando amaramente
I’apoteosi del malcostume sull’insieme delle citta italiane, la testimonianza resa dall’anonimo

di fronte alla piu alta magistratura della Repubblica fiorentina mira, certo, ad esprimere una

125 N. Machiavelli, Istorie Fiorentine e altre opere storiche e politiche, op. cit., p. 419.

134



triste condanna della miseria del proprio tempo, ma soprattutto pretende di certificare
I’inadeguatezza della legge, con le sue disposizioni scritte e la sua minaccia di pene, ad arginare
e contrastare tale fenomeno. Quest’implicita assunzione d’impotenza dello strumento legale fa
1 conti non tanto con 1I’impossibilita storica della “redenzione”, leva centrifuga sempre agente
nella sensibilita machiavelliana quando si descriva il colmo della corruzione, quanto piuttosto
con la debolezza giuridica del diritto scritto nei confronti di quello non scritto. Se le leggi,
benché buone, non arrivano a rimediare ai brutti costumi ¢ perché esse sono, a loro volta,
“guaste” dalle cattive usanze. Con Machiavelli e con I’anonimo, bisogna chiedersi, tuttavia, a
che cosa si riduca una buona legge quando la sua applicazione sia guastata da cattive usanze.
Presa nella morsa dei brutti costumi popolari e delle cattive usanze istituzionali, la legge, per
quanto buona, si riduce a lettera morta, ottima per soppesare quanto la realta effettiva di una

citta sia distante da cio che per la Repubblica avevano immaginato i suoi “savi datori di leggi”.

A riprova di quanto detto compare, all’altro capo dell’orazione, la seconda occorrenza del
termine costumi. Dopo aver fornito una lunga e dettagliata descrizione dello stadio complessivo
raggiunto dalla corruzione all’interno della Repubblica fiorentina, I’anonimo cittadino propone,
allora, ai Signori la propria ricetta per fare della corruzione che regna a Firenze il punto di
partenza per un’opera di redenzione. Data per assunta I’impreparazione della /egge a far fronte
all’attacco a tenaglia mosso al bene comune dai brutti costumi e dalle cattive usanze,
I’argomentazione dell’anonimo si trova, nel finale, posta dinnanzi ad un crocevia: riformare
subito la citta, per elezione € “con la benignita delle leggi”, o attendere sino al momento in cui
brutti costumi e cattive usanze si propaghino a tal punto che gli uomini siano obbligati a
riformarla per necessita e “con il favore delle armi”. Posta in questi termini, la questione glissa,
di conseguenza, sulla natura dei “modi” che 1 Signori hanno ancora a disposizione per riformare
la citta senza essere costretti a ricorrere all’ausilio delle armi. 1 “modi”, dei quali dovrebbero
avvalersi nell’opinione dell’anonimo per restituire la Repubblica al bene comune, sono quelli
con cui ¢ solita governarsi una citta orientata al vivere libero: 1 modi “civili”. Agire civilmente

significa agire con il concorso e con la tutela del diritto, delle leggi scritte, degli ordini consueti.

Tuttavia, perché tale azione si renda efficace al colmo della corruzione, senza necessita di
tracimare nell’impiego di mezzi straordinari, ¢ indispensabile che I’opera di governo dei Signori
si configuri, sul piano storico, come un’impresa “riforma’ politica della cittd e non soltanto
come una pratica fra le tante della sua ordinaria amministrazione. Per evitare di scivolare nel

campo della straordinarieta, dove la necessita e le armi deciderebbero delle sorti della

135



Repubblica, bisogna che la difesa del bene comune si ponga come un atto di rifondazione della
citta stessa sulla base di ci0 che piu la caratterizza: I’attaccamento ai modi civili e I’amore per
la liberta, propri di ogni vivere politico. Com’¢ possibile, pero, per I’istituzione dar corso ad un

simile progetto di riforma senza far appello al sostegno dei buoni costumi popolari?

“E questa nostra republica massimamente si pud, nonostante gli antichi esempli che ci sono in contrario,
non solamente mantenere unita, ma di buoni costumi e di civili modi riformare, pure che Vostre Signorie
si disponghino a volerlo fare. A che noi, mossi dalla carita di patria, non da alcuna privata passione, vi
confortiamo. E benché la corruzione di essa sia grande, spegnete per ora quel male che c¢i ammorba,
quella rabbia che ci consuma, quel veleno che ci uccide; e imputate i disordini antichi non alla natura
degli uomini, ma ai tempi, i quali sendo variati, potete sperare alla nostra citta, mediante i migliori ordini,
migliore fortuna. La malignita della quale si puo con la prudenza vincere, ponendo freno all’ambizione
di costoro e annullando quegli ordini che sono delle sette nutritori, e prendendo quegli che al vero vivere

libero e civile sono conformi. E siate contenti piuttosto farlo ora con la benignita delle leggi che,

. . . . e 199126
differendo, con il favore delle armi gli uomini sieno a farlo necessita” ~.

L’opera di riforma che 1 Signori debbono intraprendere per “mantenere unita la citta’ puo,
allora, poggiare su tre pilastri. Nel passato e sul piano giuridico, all’interno della tradizione
comunale della Repubblica fiorentina, la Signoria avra modo di cercare ispirazione per prendere
quegli ordini “che al vero vivere libero e civile sono conformi”. Nel presente e sul piano
politico, in un gruppo di cittadini esenti dallo spirito di fazione e “mossi dalla carita di patria”,
la Signoria sara in grado di reperire la base di sostegno sociale alla propria azione di governo
ed il nucleo incorrotto di buoni costumi dal quale ripartire per una rifondazione complessiva
della citta. Nel futuro e sul piano storico, grazie alla “migliore fortuna” che riserva I’avvenire,
la Signoria trovera la consapevolezza che “migliori ordini” producano una sorte migliore e che

la malignita non venga agli uomini dalla loro natura, ma dalla cattiva congiuntura dei tempi.

Agire in tempo ed agire con prudenza, riscontrando la virtu di chi € preposto al governo della
citta con la specifica qualita dei tempi entro cui deve operare, ¢ la sola condizione che garantisce
la salvezza del vivere libero, di fronte al rischio di trapassare in quel territorio nel quale le parole
ed 1 modi civili si tacciono dinnanzi al clamore della necessita e delle armi. Tuttavia, perché cio
sia possibile, ¢ necessario che un’avanguardia di cittadini, 1 quali hanno piu a cuore 1’integrita

della patria e dei costumi che le ambizioni e gli onori privati, supporti tale riforma repubblicana,

126 Ivi, p. 422.

136



la quale resterebbe, altrimenti, vana e vacua azione direttiva calata dall’istituzione sul popolo,
come, nel racconto dello Stefani, da ad intendere Filippo di Cionetto Bastari ai Signori

intervenendo nella pratica a nome dei “buoni e savi” cittadini in sostegno della liberta:

“Subito si levo di dietro uno de’ maggiori giurati, cido fu Filippo di Cionetto Bastari, il quale disse:
Signori, egli € vero che circa cinquanta cittadini si ragunarono in San Piero a Scheraggio, de’ quali io
fui uno, a intenzione di fare quello che facemmo, di venire alla vostra Signoria a narrare la liberta, sotto
che questa Terra ¢ stata, e stare dee, e stara per vostra virtl, ¢ non sara tanta di forza in certi malevoli,
che si sono fatti capi di setta, a vendere gli altri come schiavi; perocché chi non ¢ di loro setta € incusato,
molestato e disfatto, e chi ¢ dell’una setta, e non ¢ del tutto schiavo, egli ¢ mezzo abbandonato, e I’altra

. Ce . . . . . . C g \ss127
setta I’impronta addosso. Noi ci siamo ragunati per essere liberi; e, o Signori, dateci liberta™ ',

127 M. Stefani, Cronaca Fiorentina, op. cit., p. 281.

137



138



SECONDA PARTE

COSTUMI E CONSUETUDINE ALLA BASE
DELL’ORDINE GIURIDICO MEDIEVALE

139



140



Introduzione.

Come abbiamo avuto modo di anticipare a piu riprese nelle pagine che precedono questa
seconda parte, la nozione di costumi che Machiavelli impiega all’interno dei propri scritti non
si offre certo “vergine”, per cosi dire, alla penna dell’autore. Il concetto di costumi del quale
Machiavelli ed i suoi contemporanei largamente si avvalgono, tra la fine del Quattrocento e
I’inizio del Cinquecento, raccoglie nelle pieghe del proprio significato tutto ’insieme di
elaborazioni, di definizioni, di interpretazioni — in breve, tutta la storia — a cui il lemma era stato
sottoposto nei secoli precedenti. Un lavoro intellettuale continuo, collettivo ed a volte persino
involontario del quale ogni parola, presa in un dato momento storico, costituisce un fedele
testimone. Come una parete rocciosa, attraverso i suoi piani di stratificazione sedimentati 1’uno
sull’altro da un accumulo millenario, permette al geologo di leggere 1’avvicendarsi delle ere,
tra lunghi periodi di stasi e subitanei sconvolgimenti, allo stesso modo la parola, presa in una
determinata congiuntura temporale, racconta al lettore la catena d’interventi, di manipolazioni,
di mutamenti che I’hanno portata ad essere cio che ¢, proprio grazie alla fisionomia che nel
presente assume. Le accezioni di lungo periodo in cui da tempo immemorabile la parola risulta
impiegata convivono allora, nel suo spettro semantico, accanto a quei significati ulteriori che
ad un dato momento le si sono aggiunti, insieme a quelli piu recenti che, arbitrariamente o

involontariamente, determinano in una data epoca la fortuna o la sfortuna di un certo lemma.

Se ci0 ¢ vero ed esperibile per ciascuna parola che entra a far parte di una lingua, a maggior
ragione lo sara per quelle che occupano quel territorio liminale che si situa alla frontiera tra
linguaggio naturale e linguaggio tecnico, com’¢ il caso dei costumi. Parole di tal fatta nascono
in principio nel linguaggio naturale, alla cui evoluzione spontanea e (per definizione)
incontrollabile non cessano mai di essere esposte nel corso della propria esistenza, ma al
contempo crescono e si arricchiscono di nuovi significati, di limitazioni ed estensioni
successive, grazie ad un’opera di definizione volontaria, mirata, consapevole condotta dagli
“esperti della parola” appartenenti ad una determinata comunita che delle parole si serve e, per
servirsene a dovere, ha bisogno di stabilire esattamente e concordemente che cosa esse
significhino. Ovvero, che cosa esse siano. La parola in questione risulta, allora, sottoposta ad

una pressione evolutiva incrociata, che risponde a criteri normativi ed a temporalita d’azione

141



quanto mai distanti: collettiva, costante ed involontaria, quella apportata dal linguaggio
naturale; autoritativa, traumatica e consapevole, quella sviluppata dal linguaggio tecnico — o,
per meglio dire, professionale. Come gia anticipato, questo ¢ il caso, fra migliaia di altre parole
del volgare toscano del primo Cinquecento, dei costumi, la cui fisionomia ¢ determinata, per un
verso, dall’uso che comunemente se ne fa all’orale ed allo scritto e, per 1’altro, da alcuni
magistrali interventi autoritativi che, nel corso dei secoli, hanno saputo definire, a beneficio di

una comunita di utenti consapevoli, che cosa per costumi dovesse a regola intendersi.

Tuttavia, la questione, gia di per sé cosi variegata, ¢ nel caso dei costumi arricchita da un
ulteriore fattore di complessita. Il lento processo di incubazione linguistica che dai secoli del
tardo impero romano aveva condotto, sulle soglie dell’anno Mille, alla formazione delle lingue
volgari di area romanza aveva prodotto, per quanto riguarda i costumi, un insieme di
sovrapposizioni lessicali e di cortocircuiti semantici che meritano di esser ripercorsi per render
ragione del significato che la parola avrebbe assunto ai primi del Cinquecento. Il costume del
volgare italiano (cosi come la custume della lingua d’oil o la costuma, cosdumna, costum della
lingua d’oc) nasce da una catena di contrazioni successive che, a partire dal basso volgare latino,
avevano interessato il latino classico consuetudo, nella sua forma a terminazione accusativa.
Attraverso le evoluzioni intermedie di consuetumine prima, consuetum’ne poi, infine
cons’tum’ne, si sarebbe costituito, sulla base dell’accusativo consuetudinem, il volgare
costume. Tuttavia, costume non ¢ il solo lemma a vantare una discendenza diretta dal latino
consuetudo. 1l costume del volgare medievale, fortemente debitore di un processo di formazione
orale e popolare, sarebbe stato destinato infatti a convivere, fino all’italiano di oggi, con un’altra
forma lessicale, derivata anch’essa dall’uscita in accusativo del latino consuetudo. Essa
manteneva (e mantiene tuttora) un maggior grado di prossimita morfologica rispetto alla
matrice latina, cid che avrebbe giocato un ruolo determinante nella definizione del suo spettro
di significati. Si tratta, naturalmente, del volgare consuetudine, il quale deriva in maniera diretta

dal latino classico consuetudinem, attraverso la sola elisione della —m di terminazione.

Due vocaboli, dunque, costume e consuetudine, che nonostante entrassero insieme a far parte
dei lessici volgari di area italiana, presentavano sin dal principio caratteristiche ben distinte,
dovute perlopiu al grado di distanza morfologica osservato rispetto alla comune fonte classica
ed al registro linguistico da cui traevano origine. Calco fedele della consuetudo classica, il
volgare consuetudine avrebbe conservato intatta nel tempo una forte aderenza di uso rispetto ai

contesti nei quali gia gli scrittori latini erano soliti impiegare il lemma. Esso compariva perlopiu

142



nel linguaggio giuridico (importanti le occorrenze all’interno delle Istituzioni, del Codice e del
Digesto), filosofico (Cicerone, in primis) e, per il tramite della filosofia romana, negli scritti
patristici di ambito liturgico e teologico. E proprio gli ultimi esponenti della patristica tardo
antica avrebbero dato un contributo determinante alla stabilizzazione di senso del vocabolo
latino in chiave cristiana, grazie all’impiego fattone da Agostino (soprattutto, nell’epistolario)
e grazie alla definizione datane da Isidoro da Siviglia nelle sue Etymologiae, entrambi ripresi

nel XII secolo da Graziano nelle prime distinzioni del proprio Decretum'*®. Forte, dunque, di

128 Dei testi tratti dal titolo “de legibus divinis et humanis” del quinto libro “de legibus et temporibus” delle
Etymologiae di Isidoro ed impiegati da Graziano per costruire 1’intelaiatura complessiva della prima distinzione
che apre il Decretum ci si occupera, nel dettaglio, nel secondo capitolo. Gli scritti di Agostino cui qui si allude
figurano, invece, nella distinzione undicesima del primo libro dove Graziano considera il rapporto intrattenuto tra
la consuetudine e la legge. La “pars prima” della distinzione considera i casi in cui sia opportuno che “legibus
consuetudo cedat”. Apre la distinzione un canone estrapolato dai “Synonyma” di Isidoro, “Pravus usus ratione
superatur et lege”, che sancisce come il diritto e la legge vincano il cattivo uso. Seguono due brani di matrice
pontificia, rispettivamente secondo e terzo della distinzione. Il secondo, redatto da Papa Nicolo I, afferma il
primato della legislazione papale sulla consuetudine, “Non potest statutis pontificum consuetudo cuiusquam
refragari”’, mentre il terzo, redatto da Papa Giulio I, stablisce 1’autorita della consuetudine ecclesiastica considerata
nel suo insieme sui costumi particolari delle singole membra di cui si compone la Chiesa, “Non licet a consuetudine
Romanae Ecclesiae membris dissentire”. 1l quarto canone riporta, invece, il testo della celebre costituzione
dell’Tmperatore Costantino tramandata da Codice 8.52, “Quae sit longa consuetudo”, la quale sancisce che
“consuetudinis ususque longaevi non vilis auctoritas est: verum non usque adeo sui valitura momento, ut aut
rationem vincat aut legem scriptam”. 1 canoni che riportano passi tratti dall’epistolario agostiniano figurano,
invece, nella “pars secunda” della distinzione nella quale Graziano s’impegna a stabilire le condizioni per cui:
“Inviolabis est consuetudo quando nec humanis legibus nec sacris canonibus obviare monstratur”. (Decretum
Gratiani cum multis noviter additis, Fradin, Lugduni, 1510, f. 9r.). Entrambi i passi che qui interessano la nostra
ricerca sono selezionati da Graziano all’ interno della corrispondenza scambiata dal vescovo d’Ippona con il
presbitero Casulanum. Nel primo [D. 1.11.6] & ribadita in termini generali la bonta di quella consuetudine che non
contrasti con la fede cattolica, “Laudabilis est consuetudo quae nichil fidei contrarium usurpat”, mentre nel
secondo [D. 1.11.7], piu vasto ed articolato, & accordato al “mos populi Dei” (i costumi della Chiesa fissati nella
“liturgia”) ed agli “instituta maiorum” (precetti ed insegnamenti apostolici tramandati dalla “traditio”) valore di
“legge” per quei casi in cui I’autorita della Scrittura non stabilisca nulla di certo o di preciso. Il rilievo normativo
attribuito da Agostino alla liturgia della Chiesa ed alla tradizione degli Apostoli di fronte al silenzio del Libro fa
pensare al paragrafo delle Istituzioni di Giustiniano, che si analizzera nel dettaglio nel primo capitolo di questa
seconda parte, nel quale € detto: “sine scripto ius venit, quod usus approbavit” [1. 1.2.9]. Grazie al suo inserimento
nel Decretum, in qualita di canone settimo dell’undicesima distinzione, questo denso brano tratto dall’epistolario
agostiniano avrebbe esercitato una grande influenza sulla coscienza giuridica e politica del Medioevo, non solo in
rapporto all’interna organizzazione ed esistenza della comunita ecclesiastica. In esso, infatti, la perpetuazione di
quelle pratiche collettive che prendono forma di “rito” e la trasmissione di una tradizione inconcussa delle
“origini” vengono elevate a principi normativi da conservare con cura in quanto sono in grado di sopperire al
dettato della legge scritta nel caso di una sua manifesta vacanza. E per questo che, concludendo la propria
argomentazione, Agostino mette sullo stesso piano di assoluta gravita la prevaricazione esercitata contro le leggi
divine e I’attentato mosso contro le consuetudini ecclesiastiche. Benché in forme ed in modi diversi, tanto la parola
divina redatta nelle Scritture (la Legge scritta) quanto 1’esistenza concreta della vita della Chiesa (la Tradizione
storica) emanano dal medesimo nocciolo normativo: il diritto del popolo di Dio. “Ubi auctoritatis deficit mos
populi et maiorum instituta pro lege servantur. In his rebus de quibus nihil certi statuit divina scriptura, mos pouli
Dei et instituta maiorum pro lege tenenda sunt. Et sicut prevaricatores divinarum legum, ita comptemptores
eccelesiasticarum consuetudinum cohercendi sunt”. (Decretum Gratiani cum multis noviter additis, Fradin,
Lugduni, 1510, f. 9v.).

143



un’immediata assonanza ad orecchio rispetto alla consuetudo classica e di un’estrazione che la
colloca all’interno di un registro linguistico alto e tecnico, la consuetudine volgare non sembra

discostarsi granché dall’antecedente latino, né dotarsi nel tempo di significati nuovi.

Tutt’al contrario, grazie alla dittologia tipica dell’ordine linguistico medievale, in cui il latino ¢
lingua vivente e propria alle principali istituzioni politico-culturali dell’epoca (la Chiesa, le
Universita, I’Impero, le cancellerie, i tribunali), la consuetudine volgare avrebbe per lungo
tempo beneficiato in maniera riflessa degli sforzi di interpretazione, di esplicazione e di
attualizzazione che nel Medioevo interessarono la nozione latina di consuetudo. Si pensi
soltanto (ed a titolo d’esempio) a quei passi del Corpus luris Civilis in cui, sin dal tempo della
prima Glossa, 1 giuristi erano soliti esprimere le proprie opinioni in fatto di consuetudine. 1 fr.
Omnes populi (D. 1, 1,9 =1Ist. I, 2 § 1) e De quibus (D. 1, 3, 32) del Digesto cosi come il Quae
sit longa consuetudo (C. 8, 53) del Codice s’imposero ben presto ai dottori come luoghi di sosta
obbligata all’interno del proprio percorso di esposizione ed interpretazione dei volumi. I
tentativi di chiarificazione apportati al testo giustinianeo dai glossatori (dalla Summa Codicis

di Azzone'”’ a quella del Piacentino'*") aprirono cosi la strada a commenti sempre piil vasti,

129 Nella sua Summa Codicis, Azzone fornisce della consuetudine una definizione sintetica che fa poggiare su
quanto contenuto nelle Istituzioni di Giustiniano. Tale definizione non tralascia alcuno degli elementi distintivi del
fenomeno consuetudinario (la natura non scritta; 1’origine nei costumi popolari; la diuturnita che lo induce):
“consuetudo est ius non scriptum moribus populi diuturnis inductum: ut insti. de iu. natu. § constat”. (Domini
Azonis iuriconsultorum principis Aurea Summa, Moylin, Lugduni, 1537, f. 158r.).

130 Come prima e generale descrizione della consuetudine, il Piacentino adotta la medesima formula che viene
proposta da Azzone nella sua Summa a cui fa seguire, tuttavia, una definizione di sapore meno tecnico, la quale
ricorda la maniera di presentare il tema proprio della letteratura latina di epoca classica e della filosofia scolastica
medievale: “Consuetudo est ius non scriptum moribus populi diuturnis inductum. Item consuetudo est altera
natura, estque dicta consuetudo magnae acutoritas”. (In Codicis Domini lustiniani Sacratissimi Principis ex
repetita praelectione libros 1X Summa a Placentino legum interprete excellentissimo, ante 400. ferme annos
conscripta, et nunc primum in lucem aedita, Schoeffer, Moguntiae, 1536, p. 416). A differenza di Azzone, che
nella rubrica di commento a C. 8.52 si impegnava soprattutto a stabilira quale fosse la durata di tempo necessaria
perché una consuetudine potesse essere legittimamente considerata come tale, proponendo infine il termine
temporale di un decennio, il Piacentino si concentra, soprattutto, nell’illustrare quali siano le principali
caratteristiche ed i piu rilevanti domini d’impiego della consuetudine, chiamando in causa i pili importanti luoghi
testuali di regolazione del fenomeno consuetudinario presenti all’interno del Digesto e delle Istituzioni di
Giustiniano, i quali saranno oggetto di esame specifico e particolareggiato nel prosieguo della presente trattazione:
“Sed etiam consuetudo iuris conditrix est in tempus, et abrogratix sicut sequentia explanabunt, ut [ ...]. Consuetudo
alias communis, ut populi Romani: alias specialis ut cuiuscunque populi, vicanei, ut [...]. Ubi lex deficit, vel
ambigua est in quocunque opido ad consuetudinem urbis Romanae decurrendum est; ut [...]. Roma enim
communis nostra patria est, ut [...]. Ergo secundum mores et consuetudines est agendum et iudicandum, ut [...].
Sed etiam provinciales magis faciunt sibi mores. Sed etiam in legibus cum extra ordinem alicui beneficium
largimur, morem ei genere dicimur. Ita tamen secundum consuetudinem iudicare debebit, si iuri scripto adversa
non fuerit, ut [...]”. (In Codicis Domini lustiniani Sacratissimi Principis ex repetita praelectione libros IX Summa
a Placentino legum interprete excellentissimo, ante 400. ferme annos conscripta, et nunc primum in lucem aedita,
Schoeffer, Moguntiae, 1536, p. 416).

144



articolati ed esaustivi, nei quali erano volta per volta passati in rassegna lo stato della dottrina
precedente, le proposte di definizione avanzate, il rapporto della consuetudine con la legge
scritta ed 1 casi di dubbia interpretazione. Commenti ad locum che talora si rivelavano cosi
estesi e complessi da prendere la forma di veri e propri trattati, 1 quali divenivano a loro volta
imprescindibili per tutta letteratura successiva sul tema. E questo il caso, fra i tanti che si
potrebbero rammentare, del commento di Cino al Quae sit longa consuetudo (C. 8, 53) del
Codice, dove il giurista pistoiese si avvale delle piu recenti teorie avanzate dai moderni doctores
di Orléans (il piu celebre dei quali fu certo il suo maestro, Jacques de Révigny'") per criticare
proprio la definizione data da Azzone un secolo prima, entro il cui solco si era mossa sin li tutta

la dottrina dedicata alla consuetudine'*. Senza voler entrare nel dettaglio delle posizioni

13! La portata innovativa dell’approccio proposto, nella seconda meta del Duecento, da Jacques de Révigny e dalla
cosidetta “Scuola di Orléans” & riassumibile nei termini di un mutamento di paradigma rispetto alla qualita che si
considera come distintiva del fenomeno consuetudinario. Se a partire da Azzone e fino alla svolta operata dai
maestri francesi, la mancata redazione scritta era stimata come la caratteristica sostanziale ed ineliminabile della
consuetudine, con la svolta operata Oltralpe 1’attenzione dei dottori civilisti si sposta sul tema del “facitus
consensus populi”. Nel tentativo di definire quale sia I’essenza del fenomeno consuetudinario, Jacques de Révigny
preferisce preporre, alla modalita giuridica attraverso cui la consuetudine si presenta (lex non scripta di contro ad
una lex scripta), I’origine politica di tale ius, ovvero la sua inerenza al concreto comportamento popolare ed alla
tacita volonta che esso esprime. Su un cambiamento tanto radicale della postura intellettuale e dell’angolo di analisi
da adottare nei confronti della materia consuetudinaria da parte dei civilisti francesci dovettero, certamente,
incidere tanto la progressiva redazione delle consuetudini locali, che andava via via affermandosi all’interno del
droit coutumier, quanto le innovazioni concettuali che i canonisti approntavano alla nozione di consuetudine sulla
base del commento di Graziano al canone “Quid sit consuetudo” [D. 1.1.5] dove si diceva, come vedremo in
seguito nel dettaglio, che “quod consuetudo partim est redacta in scriptis, partim moribus tantum utentium est
reseruata. Quae in scriptis redacta est, constitutio siue ius uocatur; quae uero in scriptis redacta non est, generali
nomine, consuetudo uidelicet, appellatur”. (Decretum Gratiani cum multis noviter additis, Fradin, Lugduni, 1510,
f. 2v.). L’entita e la natura del cambio di passo imposto dall’opera esegetica di Jacques de Révigny rispetto alla
tradizione interpretativa entro cui si erano poste le generazioni precedenti € ben rappresentata da L. Prosdocimi
che la coglie nel suo farsi e nei suoi elementi portanti: “Egli é innanzitutto il primo che affronta decisamente
I’equivoco — che noi ci spieghiamo ormai storicamente — delle fonti romane, le quali parlando della consuetudine
la qualificavano ora come diritto «non scritto» e ora come legge «tacita». Le due terminologie, pacificamente
alternantesi nelle compilazioni giustinianee, ma concettualmente assai lontane 'una dall’altra, urtano la sua
esigenza di chiarezza e lo obbligano a chiedersi quale delle due qualificazioni tocchi veramente il segno e ci dia
lessenza vera della consuetudine. [...] La scelta del maestro di Orléans tra le due qualificazioni della
consuetudine era stata decisa e netta: la differenza tra questa e la legge (o lo statuto) — egli aveva detto — é quella
che corre «inter tacitum et expressum»; in tal modo egli poneva I’accento su quella delle due terminologie che
effettivamente trovava riscontro nella teoria della consuetudine come «tacitus consensus populi» che, elaborata
nel periodo postclassico, era stata trasmessa al medioevo da Giustiniano”. (L. Prosdocimi, Observantia. Ricerche
sulle radici fattuali del diritto consuetudinario nella dottrina dei giuristi dei secoli XII-XV, op. cit., p. 61-62).

132 Accanto all’esperienza acquisita in terra di Francia, al magistero di Jacques de Révigny e di Pierre de
Belleperche, per strutturare la propria definizione della consuetudine Cino ha a propria disposizione una solida
competenza degli strumenti argomentativi offerti dalla logica scolastica ed una sensibilita letteraria di rara finezza,
maturata attraverso un’intensa attivita poetica al fianco degli altri esponenti del cosidetto “Stil Novo”. Il lavoro di
distinzione minuziosa che svolge sulla consuetudo per distinguerla dall’usus risente, allora, in maniera diretta e
ben identificabile di queste tre influenze. In primo luogo, Cino aggredisce il nodo problematico della questione
consuetudinaria con le armi della logica per sgombrare il campo dagli equivoci cumulati dalla dottrina precedente.

145



espresse dai singoli commentatori all’interno delle loro repetitiones e senza voler indugiare
sulla natura della contesa teorica che li occupava, ci si limitera qui soltanto a notare come uno
sforzo tanto reiterato, corale ed accurato nel definire che cosa la “consuetudo” fosse non dovette
certo lasciar indenne da influenze e ripercussioni il significato che andava addensandosi intorno

al corrispettivo volgare di “consuetudine”, impiegato nella lingua ordinaria di ogni giorno.

Un discorso analogo si potrebbe fare per I’ambito canonistico e per la messe di Summae che
corredo il Decretum di Graziano sin dai decenni successivi alla sua compilazione. La rilevanza
assoluta attribuita dal monaco camaldolese al tema della consuetudine fin dalla primissima
distinctio del suo Decretum fece si che intorno alla definizione del suo significato e della sua
portata normativa si concentrassero gli sforzi di alcuni dei principali decretisti che operarono

3

nella seconda meta del XII secolo. Gia Paucapalea'’® e 1’anonimo autore della cosiddetta

Summa Parisiensis">* cercarono di mettere ordine nel crogiuolo lessicale della prima distinctio

In seconda battuta, fa poggiare la propria dimostrazione sull’autorita dei maestri di Orléans per portare in luce
come 1’usus sia causa della consuetudo in quanto esprime la tacitas voluntas populi. Infine, fornisce una soluzione
tutta “poetica” al problema definitorio la quale avrebbe goduto di grande fortuna nel corso dei secoli successivi e
perché risolveva, attraverso la facolta evocativa di cui € capace soltanto la lingua della letteratura, un dilemma che
appariva insolvibile sul piano del semplice registro giuridico o filosofico. Il testo in questione compare nella lunga
quarta rubrica del commento in cui Cino & impegnato a separare il concetto di consuetudo da quelli pili prossimi
di usus, stylus e praescriptio. Scrive Cino in merito alla differenza tra consuetudo ed usus: “Quidam dicunt quod
consuetudo et usus in nichilo differunt ut hac lex et ff. e. 1. de quibus quia hic reperiuntur copulativa sed certe per
hoc deberent concludere diversa quia copula cadit inter diversa [...]. Hoc non approbat Ja. de Ra. [Jacques de
Révigny] 1. prealleg. de quibus § inveterata. ubi dicitur consuetudo moribus introducta. Ergo mores sunt causa
consuetudinis. Et ideo ipse dicit quod usus sive mores ex una parte et consuetudo ex altera parte differunt sicut
causa et effectus. Causa est ad cuius esse sequitur aliud. Hoc non placet Pe. [Pierre de Belleperche] quia usus non
est causa consuetudinis sed tacita voluntas populi. Sed quia de tacita voluntas populi non constat nobis non per
usus ideo dicitur quod consuetudo est moribus introducta. Dicendum est ergo quod consuetudo sonat in ius. Usus
sonat in factum unde laici possunt salvari quando dicunt istud est consuetudo et usus istius civitatis”. (Lectura
domini Cyni de pistorio legum doctoris prestantissimi super aureo volumine codicis, Sacon, Lugduni, 1517, f.
315v.).

133 Allievo diretto di Graziano ed autore della prima Summa al Decretum, a commento ed interpretazione dei canoni
IV e V della prima distinctio scrive Paucapalea negli anni 40 del XII secolo: “Mos autem longa cons. plurium est
de moribus paucorum tracta tantummodo. Licet enim mos et consuetudo unum videantur, inter se tamen differunt,
quia mos in uno esse potest, consuetudo autem nonnissi in pluribus. Sed ne longe in ecclesiasticis hoc nomen
consuetudo vagetur, ostendit Innocentius, cuiuscunque ecclesiae consuetudini romanam praeponi, cum ibi omnium
ecclesiarum sit caput. C. 5 Consuetudo autem est ius quoddam plurium hominum moribus paucorum institutum
etc. Sed volens ostendere, quod consuetudo partim est redacta in scriptis, quae constitutio sive ius vocatur, partim
moribus tantum utentium reservata, subiungit: Nec differt, i. e. nihil interest, an scriptura, i. e. lege scripta, an
ratione, i. e. consuetudine consensu utentium approbata, consistat quando, i. e. quandoquidem et ratio, i. e.
consuetudo, commendat legem scriptam”. (Die Summa des Paucapalea iiber das Decretum Gratiani, a cura di J.
F. von Schulte, Emil Roth, Giessen, 1890, p. 4-5).

34 L’anonimo autore della Summa Parisiensis (1160 circa) faceva risalire 1’ambiguitd e 1’instabilita delle
definizioni contenute nella prima distinctio del Decretum direttamente al testo di Isidoro e, attraverso questo, alla
pluralita di fonti, non sempre concordi ed omogenee, contemplate dal vescovo di Siviglia per la compilazione delle
proprie Etymologiae. Non privo d’interesse & notare come, nella Summa Parisiensis, i “mores” siano descritti,

146



(canoni IV e V) dove i lemmi mos, mores e consuetudo si sovrapponevano in maniera ambigua,
intrecciandosi fra loro, definendosi a vicenda e conservando tutta 1’oscurita propria delle

Etymologiae di Isidoro da Siviglia da cui il testo dei due canoni sopraccitati era stato ereditato.

Primo di una lunga serie di tentativi esegetici che si sarebbero fatti con il passare dei decenni
sempre piu fini e sempre piu fitti, a sbrogliare una matassa di definizioni tanto intricata contribui
I’intervento originale di Stefano Tornacense'’” il quali ebbe il pregio di cominciare ad
individuare ed a chiarire il significato da attribuire a ciascun lemma della triade. Nel far cio egli
andava ad estendere, tuttavia, ad un punto tale il dominio autoritativo accordato alla
consuetudine tra le fonti del diritto da rendere in parte problematica I’accettazione delle proprie
definizioni per 1 giuristi delle generazioni successive, i quali avrebbero dovuto far i conti con
un interventismo pontificio di stampo assolutistico sempre piti marcato'*®. Un interventismo
del vertice che concretamente si esprimeva attraverso leggi scritte e che rischiava di trovare
proprio nello spazio concesso alle consuetudini comunitarie il limite principale alla propria
azione direttiva. Cio spiega, almeno in parte, perché presso i decretalisti che, a partire dal secolo
successivo, cominciarono a commentare le raccolte di decretali pontificie (delle quali, a volte,
essi erano gli stessi estensori, come nel caso di Giovanni d’Andrea) il tema della consuetudine

si faccia sempre piu rado, per non dire assente. Semplicemente, esso non trovava spazio, se non

nella loro accezione pil larga, in quanto “institutiones hominum”: “Mores dicuntur institutiones hominum, sive
scriptae, sive non. Notandum vero hic poni diversas iuri divisiones, diversas legis et consuetudinis, quandoque
strictius, quandoque largius his acceptis vocabulis; nec semper una illarum divisionum sub alia includitur. Dantur
enim secundum diversos auctores ex quibus Isidorus compilavit, postea ex Isidoro Gratianus”. (The Summa
Parisiensis on the Decretum Gratiani, a cura di T. P. McLaughlin, Pontifical Institute of Medieval Studies,
Toronto, 1952, p. 1).

135 Nella sua Summa (1160-1170), alla glossa al canone quarto della prima distinctio, Stefano cerca di distinguere
il mos dalla consuetudo sulla base di un criterio di diffusione quantitativa: “C. 4 Mos. 1. e. ius, quod proprie dicitur
mos, scil. quod non est scriptum. Et hic strictius accipitur, quam supra, quia ibi et scriptum et non scriptum
intelligitur. longa cons., i. e. ius tractum ex longa consuetudine utentium. de moribus, i. e. assiduis usibus vel
cohabitantium moderatis actibus, unde et compositos affectus vel actus hominum bonos mores appellamus.
Quidam ita distinguunt inter morem et consuetudinem, ut dicant, morem esse, quod in uno vel paucis coepit,
consuetudinem, quod in pluribus”. (Die Summa des Stephanus Tornacensis iiber das Decretum Gratiani, a cura di
J. F. von Schulte, Emil Roth, Giessen, 1891, p. 9),.

136 La glossa al quinto canone della prima distinctio, quid sit consuetudo, contiene infatti un’esplicita dichiarazione
di priorita della consuetudine, attraverso la quale il populus dichiara “rebus ipsis” la propria voluntas (citazione
diretta e fedele del passo di Giuliano riportato in Dig. 1.2.32§1), sulla legge scritta, 1a quale pud essere abrogata
per desuetudine, qualora la consuetudine si ponga deliberatamente e scientemente come contraria al diritto scritto:
“C. 5 Consuetudo, i. e. ius consuetudinarium. nec differt, i. €. non interest, an scripta sit consuetudo, cum tamen
ratione nitatur, an non, si tamen non sit iuri scripto contraria. Sed et si iuri scripto contraria sit, et populus, qui
habeat potestatem condendi leges, sciens legem contrariam esse, contra eam consuetudine utatur, consuetudo etiam
praeponitur legi scriptae. Nihil enim interest, an suffragio populus voluntatem suam declaret, an rebus ipsis. Tanto
enim consensu omnium per desuetudinem leges abrogantur. Secus est, si nescierim, legem in contrarium dictare”.
(Ibidem).

147



occasionale e restrittivo, all’interno della legislazione curiale, nonostante continuasse a

sopravvivere in maniera fulgida ed esemplare proprio nella distinctio di incipit del Decretum.

Del resto, che I'interesse a definire con precisione la natura della consuetudo costituisse un
punto essenziale della riflessione gius-politica medievale, in grado di travalicare il campo
d’indagine dei giuristi (civilisti o canonisti che fossero) stricto sensu, € testimoniato dal rilievo
che Tommaso d’ Aquino accorda all’argomento all’interno della sua opera piu celebre. L’esame
della consuetudo trova spazio in quella parte della Summa Theologiae che I’autore riserva alle
quaestiones di argomento giuridico (Prima Secundae, q. 90-114) e dove tratta delle quattro
leges (aeterna, q. 93; naturalis, q. 94; humana, q. 95-97; divina, q. 98-114). Nelle tre
quaestiones dedicate alla descrizione della legge umana, la prima (q. 95) ne considera la
definizione, la seconda (q. 96) la potestas e la terza (q. 97) la possibilita di mutazione. Ed ¢
proprio laddove si pone il tema della facolta per gli uomini di mutare le proprie leggi scritte che
Tommaso sente il bisogno di introdurre la consuetudo, detinendone 1 limiti e 1’autorita proprio

a partire dal rapporto che essa intrattiene con la lex scripta'®’. Possiamo affermare, dunque, con

137 Nel primo dei quattro articoli, Utrum lex humana debeat aliquo modo mutari, in cui & suddivisa la q. 97, De
mutatione legum, della I-1I, Tommaso identifica due cause che possono giustificare la mutazione della legge. Ex
parte rationis, essa € legittimata dal ritrovamento di una legge migliore, pitl consona e confacente alla comune
utilita, mentre, ex parte hominum, € il mutamento delle condizioni umane a richiedere I’adattamento conseguente
dello strumento normativo, attraverso I’introduzione di una nuova legge: “Respondeo dicendum quod sicut supra
dictum est, lex humana est quoddam dictamen rationis, quo diriguntur humani actus. Et secundum hoc duplex
causa potest esse quod lex humana iuste mutetur: una quidem ex parte rationis; alia vero ex parte hominum,
quorum actus lege regulantur. Ex parte quidem rationis, quia humanae leges rationi naturale esse videtur ut
gradatim ab imperfecto ad perfectum perveniat. Unde videmus in scientiis speculativis quod qui primo
philosophati sunt, quaedam imperfecta tradiderunt, quae postmodum per posteriores sunt magis perfecta. Ita etiam
est in operabilibus. Nam primi qui intenderunt invenire aliquid utile communitati hominum, non valentes omnia
ex seipsis considerare, instituerunt quaedam imperfecta in multis deficentia; quae posteribus mutaverunt,
instituentes aliqua quae in paucioribus deficere possent a communi utilitate. Ex parte vero hominum, quorum actus
lege regulantur, lex recte mutari potest propter mutationem conditionum hominum, quibus secundum diversas
eorum conditiones diversa expediunt”. Il secondo articolo della questione, Utrum lex humana semper sit mutanda
quando occurrit aliquid melius, consiglia, tuttavia, di prendere alcune precauzioni qualora si consideri opportuno
mutare una legge. Benché, infatti, tale mutazione sia considerata come lecita in forza dell’argomentazione svolta
nell’articolo precedente, Tommaso suggerisce di ricorrervi soltanto in caso di “evidentissima utilita” o di “massima
necessita” poiché ogni alterazione della legge va a “detrimento della salute comune”. Perché tale avvertimento?
La ragione & semplice e ripercorre il ragionamento gia svolto da Aristotele in Politica 1269a: se “I’osservanza
delle leggi” riposa sulla consuetudine, ogni alterazione della legge ne riduce “la forza costrittiva”: “Respondeo
dicendum quod, sicut dictum est, lex humana intantum recte mutatur, inquantum per eius mutationem communi
utilitati providetur. Habet autem ipsa legis mutatio, quantum in se est, detrimentum quoddam communis salutis.
Quia ad observantiam legum plurimum valet consuetudo: intantum quod ea quae contra communem
consuetudinem fiunt, etiam si sint leviora de se, graviora videantur. Unde quando mutatur lex, diminuitur vis
costrictiva legis, inquantum tollitur consuetudo. Et ideo numquam debet mutari lex humana, nisi ex aliqua parte
tantum recompensetur communi saluti, quantum ex ista parte derogatur. Quod quidem contingit vel ex hoc quod
aliqua maxima et evidentissima utilitas ex novo statuto provenit: vel ex eo quod est maxima necessitas, ex eo quod

148



una certa sicurezza che alle date in cui il doctor angelicus soprintendeva alla stesura della
Summa Theologiae (tra gli anni *60 e gli anni *70 del Duecento) i frutti dell’esegesi condotta
per circa un secolo da glossatori e decretisti intorno al lemma consuetudo erano gia cosi
importanti per quantita e per qualita da influenzare I’impiego del termine in senso squisitamente
giuridico anche in contesti apparentemente extra-giuridici. Di tale cristallizzazione del
significato latino si sarebbe nutrito proprio il volgare consuetudine che, come gia abbiamo
avuto modo di ricordare, non avrebbe conosciuto oscillazioni di senso rilevanti nel corso dei
secoli successivi. Cosa dire, invece, del termine costume che, in ragione della sua origine meno
nobile e schiettamente orale (testimoniata in cio dalla catena di cambiamenti morfologici
intercorsi rispetto all’antecedente latino), rappresentava un lemma meno suscettibile a riduzioni

unilaterali e piu prossimo ad un registro linguistico quotidiano?

Grazie proprio a questa sua peculiarita, il costume dei volgari di area italiana sviluppo presto
una doppia natura che conservo nel corso del tempo e che conserva ancora oggi, la quale gia
abbiamo visto all’opera all’interno degli scritti machiavelliani. Da un lato, raccogliendo il
retaggio latino della consuetudo, da cui comunque dipendeva, e beneficiando, al pari della
consuetudine, della vitalita e vastita d’interesse cui 1’antecedente classico era stato sottoposto
lungo tutto il Medioevo, il costume costitui una sorta di sinonimo della consuetudine — proprio,
pero, ad un contesto d’impiego meno formale e piu realistico. Nella sua versione singolare, il
costume veniva cosi a designare 1’habitus proprio ad un individuo; nella sua versione plurale,
invece, 1 costumi alludevano infondo a quegli stessi fenomeni che andavano sotto il nome di
consuetudine (individuale, comunitaria, nazionale), senza per questo lasciar trasparire da parte

dell’interlocutore la medesima maitrise delle condizioni da esaudire per poter alludere con

lex consueta aut manifestam iniquitatem continet, aut eius observatio est plurimum nociva”. Il terzo articolo della
questione, Utrum consuetudo possit obtinere vim legis, s’interroga, allora, sul valore da accordare alla
consuetudine nei confronti della legge scritta. Come nel brano di Giuliano contenuto in Dig. 1.2.32§1, se la legge
¢ una dichiarazione della volonta attraverso “la parola”, la consuetudine lo ¢ attraverso “i fatti” e, in quanto
manifestazione fattuale della volonta popolare, bisogna riconoscerle la medesima forza della legge ed il diritto di
contribuire a modificare ed interpretare le disposizioni scritte: “Respondeo dicendum quod omnis lex profiscintur
a ratione et voluntate legislatoris: lex quidem divina vel naturalis a rationabili Dei voluntate; lex autem humana a
voluntate hominis ratione regulata. Sicut autem ratio et voluntas hominis manifestantur verbo in rebus agendis, ita
etiam manifestantur facto: hoc enim unusquisue eligere videtur ut bonum, quod opere implet. Manifestum est
autem quod verbo humano potest et mutari lex, et etiam exponi, inquantum manifestam interiorem motum et
conceptum rationis humanae. Unde etiam et per actus, maxime multiplicatos, qui consuetudinem efficiunt, mutari
potest lex, et exponi, et etiam aliquid causari quod legis virtutem obtineat: inquantum scilicet per exteriores actus
multiplicatos interior voluntatis motus, et rationis conceptus, efficacissime declaratur; cum enim aliquid multoties
fit, videtur ex deliberato rationis iudicio provenire. Et secundum hoc, consuetudo et habet vim legis, et legem
abolet, et est legum interpretatrix”. (Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, pars prima et prima secundae, a
cura di P. Caramello, Marietti, Genova, 1952, p. 440-441).

149



proprieta e cognizione ad un fenomeno consuetudinario. Nonostante un certo grado di
sovrapposizione con lo spettro semantico della consuetudine risulti costante nella sua modalita
d’impiego, possiamo allora dire che il costume, in questa prima accezione, viene ad identificare
il modo abituale di comportarsi di una determinata persona (reale, un individuo, o ficta, una
corte, ad esempio), mentre i costumi vanno ad indicare ci0 che di piu costante ¢ possibile

riscontrare nella natura di un individuo, di una comunita o di una nazione (natio sanguinis).

Entrambi 1 lemmi, costum-e/-i e consuetudine, presentano percio un riferimento diretto al dato
esperibile del comportamento; entrambi riguardano azioni reiterate, individuali o collettive, da
cui ¢ possibile inferire una regolarita, valida per il futuro; entrambi, infine, ineriscono ad una
sfera essenzialmente fattuale che cade sotto i domini, a seconda del soggetto di cui si parla,
dell’etica, dell’etnografia o della politica. Tuttavia, il contesto tipico d’uso di ciascuna delle
due parole determina anche una sfumatura d’accezione tra le due che ¢ nient’affatto irrilevante.
Mentre la consuetudine mantiene sempre, anche laddove essa sia usata inconsapevolmente o
impropriamente, un fondo di significazione giuridica, il costume ne ¢, in questa prima
accezione, totalmente sprovvisto. Il processo di definizione ed attualizzazione cui 1 giuristi
medievali sottoposero per secoli il latino consuetudo non fece altro — e lo vedremo a breve —
che approfondire il solco di questa distanza fra i due vocaboli volgari, la quale ¢, pero, gia
interamente contenuta nel percorso evolutivo che aveva permesso d’individuarli come parole
distinte. E una questione, insomma, prima di tutto genealogica quella che sin qui ci ha occupato
o, per dirlo altrimenti, ¢ la possibilita stessa di disporre di due lemmi distinti all’interno del

linguaggio naturale che permette a quello tecnico di dar vita in seguito a due concetti separati.

Dall’altro lato, il singolare costume e, soprattutto, il suo plurale costumi conoscono ben presto
una seconda specificazione di senso, la quale passa ancora una volta da quel rapporto di
simbiosi con il latino classico che abbiamo riconosciuto come tipico della dittologia medievale.
In questo caso, tuttavia, la catena di derivazione semantica sembra agire secondo la linea del
volgarizzamento, piuttosto che secondo quella dell’ascendenza diretta. Il costume ed 1 costumi
dei volgari di area italiana si sovrapporranno allora precisamente allo spazio di significato che,
nella lingua latina classica di eta antica ed in quella professionale del Medioevo, ¢ occupato
dalle voci mos e mores. Un punto va, pero, subito messo in evidenza. Essendo questi due
vocaboli latini stati sottoposti da parte di giuristi e teologi al medesimo lavoro di scavo ed
esegesi che aveva interessato la consuetudo (insieme alla quale mos e mores si trovavano

sempre variamente intrecciati all’interno delle definizioni giuridiche e dei passi tratti dalla

150



letteratura patristica), va da sé che questa seconda accezione presenti a prima vista connotati di
senso ¢ d’impiego decisamente piu tecnici rispetto alla prima. Per riassumere, diremo quindi
che il costume della prima accezione da noi riscontrata sta in un rapporto pressoché sinonimico
con la consuetudine volgare - senza possederne, pero, quella connotazione tecnica di stampo
teologico e giuridico che raccoglie il senso peculiare attribuito alla consuetudo latina dal lavoro
esegetico esercitato da una comunitda di professionisti della parola sui testi del diritto
giustinianeo e canonico. Tutt’al contrario, il costume della seconda accezione, che traduce
direttamente mos, assume su di s¢, trasponendola nel volgare, 1’intera tradizione di significati
che nella lingua latina era stata cumulata intorno a questo lemma. Una tradizione che, per la
letteratura latina classica, spazia dalla storiografia (Tito Livio) alla filosofia (Cicerone e
Seneca); per la patristica, comincia con Tertulliano e Lattanzio per arrivare sino ad Agostino
ed Isidoro; per il Medioevo, infine, conosce tanto I’esegesi di ambito giuridico e teologico
quanto le traduzioni latine di autori greci (Aristotele, in primis). Una tale densita di significati
letterari, assemblata da un lavoro millenario attorno alla parola mos, si trovera allora trasfusa
nel suo volgarizzamento costume che pertanto possiede, accanto ad un’accezione fluida
attribuita dall’impiego orale e da contesti di scrittura informale, anche una denotazione
precipuamente tecnica, in grado di cristallizzare ascendenze di senso tratte dalle tradizioni piu
diverse (storiografica, filosofica, teologica, giuridica). Ed € proprio su questa seconda accezione
tecnica che si sarebbe riverberato nella maniera piu duratura lo sforzo intellettuale posto in
opera dai giuristi medievali per distinguere nettamente il mos e 1 mores dalla consuetudo,
mettendo cosi a disposizione degli scrittori in lingua volgare due lemmi dotati di uno spettro di

significato e di un codice d’applicazione completamente distinti: il costume e la consuetudine.

Potremmo, quindi, concludere osservando che proprio il fatto di trovare mos e consuetudo
ambiguamente congiunti all’interno dei testi giustinianei e patristici spinse 1 giuristi, per
evidenti ragioni di chiarezza professionale, ad uno sforzo d’individuazione dei rispettivi limiti
di significato che passava per una complessificazione del senso stesso delle due parole, le quali
andarono cosi a dotarsi della facolta d’essere impiegate con proprieta € cognizione in maniera
tecnica. Il resto venne da sé, trasponendo la specificazione gia avvenuta nel linguaggio
artificiale anche su quello naturale e dando cosi vita, a partire dalla disponibilita concreta di
due forme lessicali diverse, a due opposti concetti associati alle parole volgari costume e
consuetudine. Prima di passare al capitolo successivo, un esempio tratto dalle vicende evolutive

di un’altra lingua romanza, il francese, potra servire a render piu chiaro quanto detto sin qui.

151



Tanto in lingua d’oil quanto in lingua d’oc, non ¢ possibile reperire un termine che osservi lo
stesso grado di prossimita presentato dal volgare italiano consuetudine rispetto all’antecedente
latino consuetudo. Come gia ricordato al principio di questo capitolo, possono invece essere
rintracciate una (custume, per la lingua d’oil) o piu (costuma, cosdumna, costum per la lingua
d’oc) forme lessicali che hanno seguito la medesima evoluzione incontrata dal costume di area
italiana, risultante cioé da una catena di contrazioni successive dell’accusativo latino
consuetudinem. Dalla custume sarebbe allora derivata la coutume del francese moderno.
Tuttavia, 1’assenza di un vocabolo piu vicino al latino classico consuetudo era compensata,
nelle lingue d’oil e d’oc, dalla presenza di un lemma derivato in maniera diretta dal latino mos.
Si tratta del provenzale mor la cui attestazione d’uso si da principalmente al plurale (le mors
per la lingua d’oc; le mors o le murs per la lingua d’oil); da esso sarebbe derivato in seguito il
francese moderno meeurs. Anche in questo caso, come in quello dei volgari italiani, la
disponibilita all’interno del linguaggio naturale di una coppia di lemmi fra loro prossimi e, al
tempo stesso, ben distinti produce, attraverso ’integrazione del lavoro esegetico svolto da
giuristi e teologi sulla coppia latina mos / consuetudo, una polarizzazione di significato che
sarebbe andata via via approfondendosi nel corso del tempo. Valga qui, in buona parte, quanto
gia detto per la relazione consuetudine / costume. Se, infatti, un certo grado di sovrapposizione
sinonimica tra i due lemmi non sarebbe mai venuto completamente meno (specie negli usi piu
impropri e disinvolti), altrettanto vero ¢ che la coutume avrebbe assorbito il campo di significati
ed impieghi propri della consuetudo e le meeurs quelli riservati ai latini mores. In maniera ancor
piu marcata che nel caso italiano, giocava qui a favore della specificazione semantica la chiara

assonanza morfologica rispetto alla fonte latina (consuetudo-coutume,; mores-maeeurs).

L’accezione prettamente giuridica entrera allora a far parte, ed in qualita di elemento distintivo,
del bagaglio di significati associati alla coutume, come dimostrano le usanze delle comunita
locali, le consuetudini feudali, 1 diritti propri alle varie aree regionali via via entranti a far parte
del Regno di Francia: tutti disciplinati dal droit coutumier. Le meceurs, dal canto loro,
raccoglievano la varieta della tradizione di sensi ed usi che ai mores era andata via via
associandosi nel tempo e di cui la natura giuridica era certo una componente di rilievo, ma in
tal accezione subordinata a quella della consuetudo. Piu rilevanti erano, invece, entro il loro
spettro semantico, la connotazione etica (le meeurs di una persona individuale, la sua condotta
morale, o di una persona ficta, le abitudini di una corte, ad esempio), quella etnografica (le
meeurs di un determinato popolo) o quella politica (habitus agendi di un soggetto, individuale

o collettivo che fosse). E, sia detto qui soltanto per inciso, sara proprio tale rilevanza

152



dell’elemento extra-giuridico all’interno delle meeurs (prodotta, tuttavia, grazie al lavoro
interpretativo degli stessi giuristi medievali) a metter a disposizione della filosofia moderna, da
Pascal a Rousseau, un lemma in cui il fondo giuridico era oramai quasi irriconoscibile e che
sarebbe stato, di conseguenza, impiegato per tutt’altri scopi discorsivi, in un mondo in cui anche
lo stesso diritto consuetudinario andava scomparendo, come un fenomeno residuale, di fronte
all’assolutismo statuale. Tuttavia, per autori del XVI secolo, come Montaigne, o per autori
impregnati di cultura giuridica, come Montesquieu, le meeurs avrebbero conservato ancora, tra
gli altri, anche il proprio significato giuridico, che nell’impiego della parola si presentava, pero,
come un’eco, come una presenza di sfondo, come il rottame vichiano di un’era passata la quale,
non piu vivente nell’ordine politico delle istituzioni, continuava a sopravvivere nell’esistenza

di lungo periodo delle parole, che sempre conservano traccia di cio che in passato sono state.

153



154



Primo capitolo.

Mores e consuetudo nel diritto civile: il Corpus Iuris Civilis.

Come gia largamente anticipato in sede introduttiva, una mappatura del campo semantico
occupato, tra la fine del Quattrocento e I’inizio del Cinquecento, dalla triade lessicale costume-
costumi-consuetudine non puo che prendere le mosse da una descrizione accurata di quei
fenomeni evolutivi (a volte, traumatici ed arbitrari; piu spesso, lineari e collettivi) che, dagli
antecedenti latini di origine, hanno condotto lungo lo spazio di un millennio alla formazione
delle tre voci volgari in questione. Ed in questa storia, che c¢i accingiamo qui a ripercorrere
attraverso quelle tappe che ci sembrano piu importanti per una fruttuosa esegesi del testo
machiavelliano, la parte dell’ouverture iniziale tocca alla compilazione giustinianea del corpus
iuris civilis (529-534 d.C.). Tale scelta non ¢ determinata soltanto, com’¢ naturale che sia, da
una preoccupazione di coerenza rispetto ai fini della presente ricerca, la quale muove dalla
lingua del diritto medievale per arrivare a quella della moderna politica, quanto piuttosto
dall’assunzione consapevole del ruolo giocato dalla raccolta giustinianea come summa della

cultura dei secoli precedenti e come tresor per la formazione di quella dei secoli successivi.

Sembra consistere proprio in questa funzione di cerniera, di limite, di frontiere tra un’epoca ed
un’altra il maggior contributo esercitato sullo sviluppo della storia occidentale dall’insieme dei
testi assemblati e riordinati da Triboniano nella prima meta del VI secolo. L’impresa consistette
in un impressionante sforzo di raccolta, di cernita e di sistemazione dei migliori frutti della
produzione giuridica latina, dalla Roma repubblicana in poi. Questo materiale, messo a
disposizione dei contemporanei cosi come delle generazioni successive, permise di concentrare
in un solo luogo, fissandolo in unico istante di tempo, un lavoro intellettuale e collettivo che si
era protratto sullo spazio di secoli, restituendone cosi un’immagine sistematica ed organica,
malgrado le interne aporie ed incongruenze. Coerentemente con i principi ispiratori della
renovatio imperii, di cui Giustiniano fu il piu grande ed estremo interprete, cio che fino a quel
momento languiva allo stato di frammento, editto, parere, sentenza o rescritto, divenne allora
parte integrante di un solo testo, del quale finiva per rappresentare non piu che un brano. Dal

collage di fonti eterogenee per tempo, stile e fini, nasceva infine qualcosa di nuovo. Grazie alla

155



reductio ad unum operata dai giuristi della corte bizantina, nel corpus arrivava cosi a stingersi
la polifonia della pluralita di autori che avevano dato vita ai singoli testi ed a sfumarsi, di
conseguenza, la storicita dei momenti della loro rispettiva composizione. Da quel momento in
poi, il blocco di testi latini che entrarono a far parte del corpus avrebbe rappresentato quanto
della romanita giuridica e politica sarebbe stato trasmesso ai secoli successivi, al contempo
fissando I’istantanea di una civilta in dissoluzione, proprio nel momento antecedente alla sua
fine, e consegnando alle generazioni successive un’immagine che, da Federico Barbarossa a
Napoleone Bonaparte, non avrebbe cessato d’ispirare 1 piu diversi tentativi di restauratio
imperii che alla Roma dell’apogeo si sarebbero richiamati. Tra I’impresa di sintesi giuridica
che interviene a conclusione di un’epoca millenaria e la nascita di un mito politico la cui fortuna
sarebbe stata altrettanto millenaria, si situa lo spazio, in apparenza senza autore € senza tempo,
del corpus iuris civilis. Lo spazio di un testo che, insieme a quello biblico, avrebbe costituito la
base identitaria ed il riferimento ideale dell’intera cultura medievale, prima che la filologia
umanistica, tra la fine del Quattrocento ed il principio del Cinquecento, cominciasse ad
aggredire con il proprio acume entrambe le opere, restituendone 1’interna articolazione al
proprio tempo, ai propri autori. Questa posizione ineguagliata, se non dalla Bibbia, di fonte e

di anelito del pensiero medievale mi pare forzi a cominciare proprio da qui la nostra trattazione.

Tre sono 1 luoghi in cui, all’interno del corpus iuris civilis, si tratta di costumi e consuetudine.
Luoghi testuali che sarebbero poi divenuti, nel corso del Medioevo, i territori privilegiati di
esplicitazione delle teorie civiliste sul tema, attraverso lo strumento della glossa, della summa
e del commento. Ritroviamo il primo luogo in questione al titolo secondo del primo libro delle
Istituzioni di Giustiniano [I. 1.2]. Qui si tratta delle interne partizioni del diritto (ius naturale,
ius gentium, ius civile) ed 1 mores vi rientrano come parte del diritto civile (proprio e peculiare
a ciascuna civitas) in quanto fonte del diritto non scritto. Il secondo luogo figura, invece, alla
fine del titolo terzo del primo libro del Digesto [D. 1.3.32-41]. 1l titolo terzo del Digesto ¢
dedicato, conseguentemente alla partizione gia esplicitata in D. 1.1.9, alle fonti normative del
diritto civile romano (de legibus, senatusque consultis et longa consuetudine). Vi si prendono
in esame le leggi, 1 senatoconsulti e, infine, la consuetudine - nel suo rapporto alla legge ed
all’assenza di legge. A differenza delle Istituzioni, che trattano dei mores come fonte fattuale
del diritto civile, nel Digesto siamo in presenza di un oggetto di discorso che ¢ gia considerato
come integralmente giuridico: la consuetudine, di cui si considerano validita, portata e limiti,
assemblando frammenti di pareri sul tema espressi dai principali giuristi romani. Il terzo ed

ultimo luogo ¢ rappresentato dal titolo cinquantaduesimo dell’ottavo libro del Codice [C. 8.52

156



— Quae sit longa consuetudo]. V1 si trovano annoverati tre testi imperiali (1. Alessandro Severo,
224 d.C.; 2. Costantino, 319 d. C.; 3. Leone e Antemio, 469 d.C.) i quali, definendo natura ed
obbligatorieta della consuetudine a partire da tre casi di specie, rendono esplicito come abbia a
regolarsi il potere di fronte al fenomeno consuetudinario. Troviamo, dunque, tre luoghi testuali,
all’interno del corpus iuris civilis, 1 quali, pur ruotando intorno al medesimo tema (usus, mores,
consuetudo), ne mettono in luce aspetti sensibilmente diversi. Cio discende tanto dalle differenti
destinazioni d’uso cui 1 brani di partenza, poi rifusi nella raccolta giustinianea, erano indirizzati
quanto dal diverso statuto della parola proferita dai soggetti parlanti. Con le Istituzioni di
Giustiniano, siamo in presenza di un manuale introduttivo allo studio del diritto romano e dei
suoi lineamenti fondamentali, inspirato in buona parte alle Institutiones di Gaio (Il secolo d.C.)
ed immaginato per una fruizione essenzialmente accademica; un testo, dunque, pedagogico,
destinato a giovani baccellieri addetti ai lavori, presentato nel Corpus luris Civilis con funzione
introduttiva e propedeutica (533 d.C.). Con il Digesto, siamo invece confrontati ad una pluralita
di testi, d’origine e scopo i piu eterogenei, redatti dal fior fiore della giurisprudenza romana dei
secoli antecedenti al VI d.C., il cui principio di unita ¢ rappresentato proprio dal fatto stesso di
essere stati riuniti, da Triboniano e dai suoi collaboratori, in un unico luogo della raccolta al
fine di chiarificare il punto in questione. E, insomma, il quadro formale di classificazione, la
linearita del contenitore, ad indirizzare, supportare ed unificare la varieta del contenuto,
trasformando una polifonia, altrimenti cacofonica, in un coro. Infine, con il Codice, siamo posti
di fronte alla parola direttamente proferita dalla bocca del vertice del potere. Costituzioni e
rescritti che entrano a farne parte rappresentano cio che, di quanto impartito ai propri sudditi
dai propri predecessori, Giustiniano intende salvaguardare e rendere diritto vigente per I’ Impero
romano d’Oriente di cui ¢ a capo. Questi tre luoghi testuali rappresentano, dunque, per i civilisti
medievali una sorta di percorso tematico, di progressione intensiva, di processione ascendente,
che ciascuno avrebbe scelto di declinare secondo i propri interessi, le proprie qualita ed i propri
scopi. In taluni casi, piu rari, abbiamo un percorso a tappe che attraversa 1’insieme dei tre
momenti, con sensibili oscillazioni teoriche che dipendono, in parte, dal testo commentato, in
parte, dal momento della vita in cui il giurista stila il proprio commento; piu spesso, 1’attivita
interpretativa dell’autore, in tema di mores e consuetudo, si concentra su un solo passaggio, al
quale affida I’insieme delle proprie riflessioni sul tema — spesso in funzione (non sara 0zioso
ricordarlo, per meglio ancorare il nostro discorso alle condizioni materiali di produzione del

sapere) delle differenti sezioni del corpus che 1 giuristi erano chiamati a commentare a lezione.

157



I. 1 IL DIRITTO NON SCRITTO NELLE ISTITUZIONI DI
GIUSTINIANO.

Nel primo titolo delle Istituzioni di Giustiniano, “de iustitia et iure”, si trovano esposte le
celeberrime definizioni intorno a che cosa siano la “iustitia”, la “iurisprudentia” ed 1 “praecepta
iuris”"*®. Definizioni brevi e densissime, che permettono al lettore odierno di saggiare, sin dalle
prime righe del testo, quale grado di considerazione fosse accordato all’attivita
giurisprudenziale ed al concetto di giustizia all’interno della romanita classica ed a qual punto
tale mondo fosse impregnato di categorie tratte dal pensiero filosofico ellenistico. Una serie di
definizioni che, al pari di quelle contenute nel titolo primo del primo libro del Digesto,
avrebbero costituito, per 1 secoli a venire, il modello politico di una societa retta secondo
giustizia ed il metro di paragone di un’attivita giudiziaria ordinata verso il bene. Una sorta di
saldo ed inaggirabile pilastro etico, quello contenuto in queste definizioni, sulla cui autorita i
Dottori della legge medievali avrebbero concepito e fondato la giustificazione del proprio ruolo
e delle proprie responsabilita all’interno della “civitas”. Accanto alle definizioni appena
ricordate, il primo titolo delle Istituzioni presenta anche un’enunciazione esplicita e non priva

d’interesse per comprendere la natura del metodo seguito per la compilazione dell’opera.

“His igitur generaliter cognitis, et incipientibus nobis exponere iura populi Romani, ita maxime videntur
posse tradi comodissime, si primo levi ac simplici via, post deinde diligentissima atque exactissima
interpretatione singula tradantur. Alioqui si statim ab initio rudem adhuc et infirmum animum studiosi,
multitudine ac varietate rerum oneraverimus, duorum alterum, aut desertorem studiorum efficiemus, aut
cum magno labore, saepe etiam cum diffidentia (quae plerumque iuvenes avertit) serius ad id
perducemus, ad quod leviori via ductus, sine magno labore, et sine ulla diffidentia maturius perduci

. 139
potuisset”

Come ricordato poc’anzi, il testo ¢ diretto ad una fruizione accademica. Nella consapevolezza

di quanto sforzo richieda una didattica buona ed efficace per I’insegnante, gli autori illustrano

138 «1 1 Tustitia est constans et perpetua voluntas, ius suum cuique tribuens. 1.1.1 Iuris prudentia est divinarum
atque humanarum rerum notitia, iusti atque iniusti scientia. [...] 1.1.3 Turis praecepta sunt haec, honeste vivere,
alterum non laedere, ius suum cuique tribuere”. (Institutiones Imperiales Ordinate glosis textuales divisiones
habentur, Parisiis, Gering et Rembolt, 1505, f. 4r.-4v.).

% Ibidem.

158



allora la propria pedagogia come una progressione appassionata dal semplice al complesso. Il
diritto puod essere insegnato “comodissimamente” se prima vi si penetra per una “via lieve e
semplice”, che soltanto in seguito portera, con il passare del tempo, ad una “interpretazione
diligentissima ed esattissima” da parte dello studente. La bonta genuina di tale metodologia ¢
dimostrata sulla base degli effetti negativi che verrebbero ad essere prodotti dall’impiego della
tecnica d’apprendimento opposta. Se fin dall’inizio, infatti, si gravasse il “rude ed infermo
animo dello studente con una moltitudine e varieta di cose”, si produrrebbe 1’uno dei seguenti
risultati: o che lo studente finisca per abbandonare gli studi o che lo si conduca con maggior
“labor” (lavoro, fatica, travaglio) e spesso con maggior “diffidenza” a quello stesso punto in
cui, “piu maturo”, potrebbe essere condotto per una via “piu lieve, senza grande labor e senza
alcuna diffidenza”. Una volta delineati 1 grandi assi concettuali del proprio disegno, gli autori
fissano in Ist. 1.1.4 quale sara ’oggetto del titolo successivo, Ist. 1.2, di cui qui ci si occupera
nel dettaglio. Si tratta della distinzione tra “ius publicum” e “ius privatum”, il quale pertiene

all’utilita dei singoli ed & composto dai precetti del diritto naturale, delle genti e civile'*.

I1 titolo secondo del primo libro, “de iure naturali, gentium, et civili”’, mira a definire la natura
e ’interna partizione di quello “ius civile Romanorum” che costituira 1’oggetto d’indagine e
d’esposizione dei quattro libri delle Istituzioni. Per individuare la peculiarita del proprio oggetto
di studio, gli autori procedono a distinguerne, in primo luogo, il campo di competenza rispetto
agli altri ambiti del diritto, ovvero rispetto al diritto naturale (I. 1.2, “de iure naturali’) ed al
diritto delle genti (1. 1.2.1, “de iure gentium’). Ci0 fatto, possono concentrarsi sulla trattazione
delle origini del diritto romano (I. 1.2.2) e sulla sua grande distinzione interna tra un diritto
scritto ed un diritto non scritto (I. 1.2.3). Segue una sintetica rassegna dei principali istituti del
diritto scritto che rende, ancora una volta, ragione della complessita del sistema politico
imperiale (I. 1.2.4, “de lege et plebiscito”; 1. 1.2.5, “de senatuconsulto”; 1. 1.2.6, “de
constitutionibus”; 1. 1.2.7, “de iure honorario”; 1. 1.2.8, “de responsis prudentium”), sulla base
della gerarchia mista delle sue fonti normative (plebe, senato, imperatore, prefetti, giurisperiti).
Tuttavia, la riflessione che a noi qui maggiormente interessa ¢ quella concernente il diritto non
scritto. Una definizione densa ed articolata sull’origine e sulla validita giuridica del diritto non
scritto introduce la tematica (I. 1.2.9). Fa seguito un curioso passaggio genealogico, di

ambientazione greca, sul primato del diritto scritto (Atene) o del diritto non scritto (Sparta)

1401 1.5 Huius studii duae sunt positiones: publicum, et privatum. Publicum ius est quod ad statum rei Romanae
spectat. Privatum est quod ad singolorum utilitatem pertinet. Dicendum est igitur de iure privato: quod est tripartite
collectum. Est enim ex naturalibus praeceptis, aut gentium, aut civilibus”. (/vi, f. 51.).

159



nella “civitas” (1. 1.2.10) e chiude la trattazione un brano sul margine di mutabilita del diritto
civile (in opposizione all’immutabile diritto delle genti), il quale avrebbe goduto di una
larghissima fortuna nel Medioevo, ogniqualvolta si fosse abbordato il tema del rapporto
autoritativo tra leggi scritte, costumi/consuetudini ed ordine giuridico (I. 1.2.11); un tema che
ricorrera perpetualmente tra i giuristi, ma non solo, se si pensa alla gia evocata quaestio XCVII
della I-IT della Summa Theologiae di Tommaso d’Aquino. Chiude 1’esposizione la classica
tripartizione latina del diritto non secondo estensione (naturale, delle genti, civile), ma secondo
“obiectum”: 1l diritto delle persone, delle cose e delle azioni. Andiamo ora a vedere da vicino i

brani che definiscono il nostro soggetto di studio: il diritto non scritto costituito dai “mores”.

Se lo “ius naturale” ¢ quel diritto che “la natura insegno a tutti gli animali che nascano nel
cielo, nella terra, nel mare”, consistente essenzialmente nella “congiunzione del maschio e
della femmina”, che gli uomini chiamano “matrimonio”, nella “procreazione della prole” e

14 tanto lo “ius gentium” quanto lo “ius civile” sono, invece,

nella sua successiva “educazione
dei diritti esclusivamente umani. Fra loro differiscono per estensione, essendo lo “ius civile”
quel diritto che “ogni popolo costituisce per sé stesso”, in quanto “proprio alla sua propria
civitas”, e lo “ius gentium” quel diritto che “la ragione naturale costituisce tra tutti gli uomini”,
il quale “da tutti é custodito” quasi come “un diritto che tutte le genti osservano™** [1. 1.2.1].

Questo il contenuto del brano. Eppure, il passaggio che piu ¢’interessa figura in apertura della

rubrica, quando gli autori si accingono ad introdurre il proprio argomento. Ci viene detto che:

“Tutti i popoli, qui legibus et moribus reguntur, in parte con un loro proprio diritto, in parte con il diritto

comune a tutti gli uomini si amministrano”.

En passant, proprio nel momento in cui si sta ponendo mano alla grande distinzione teorica tra
il diritto civile ed il diritto delle genti, gli autori ci lasciano intravvedere, attraverso 1’inciso,

quali siano i due strumenti pratici che reggono la vita di ciascun popolo: le “leges” ed i “mores”

141 <1 2 Tus naturale est, quod natura omnia animalia docuit. Nam ius istud non solum humani generis proprium
est, sed est omnium animalium quae in caelo quae in terra, quae in mari nascuntur. Hinc descendit maris atque
foeminae coniugatio, quam nos matrimonium appellamus. Hinc liberorum procreatio et educatio. Videmus etenim
caetera quoque animalia istius iuris peritia censeri”. (Ivi, f. 5r.-5.v).

142 <1 2.1 Ius autem civile vel gentium ita dividitur. Omnes populi qui legibus et moribus reguntur, partim suo
proprio, partim communi omnium hominum iure utuntur. Nam quod quisque populus ipse sibi ius constituit, id
ipsius proprium civitatis est, vocaturque ius civile, quasi ius proprium ipsius civitatis. Quod vero naturalis ratio
inter omnes gentes constituit, id apud omnes populos peraeque custoditur, vocaturque ius gentium, quasi quo iure
omnes gentes utuntur”. (Ivi, f. 5v.-6r.).

160



di cui si parlera nelle rubriche successive. Tale assunzione di pariteticita tra le due principali
fonti normative del diritto civile potrebbe passare in sordina all’orecchio contemporaneo,
allenato ad un assoluto primato della legge scritta sancito dagli ordinamenti giuridici successivi
alle codificazioni del primo Ottocento. Non fu cosi per i civilisti medievali 1 quali, glossando
prima e commentando poi questa rubrica che figurava pari pari nel Digesto (D. 1.1.9), seppero
mettere senza posa in valore il peso politico espresso da questa equazione, tirandone tutte le
conseguenze implicite per il proprio mondo. E se “leges” e “mores” stanno sullo stesso piano
nel governo della vita dei popoli, messe le une accanto agli altri in quel testo che nel Medioevo
era considerato diritto vigente, non dovremmo stupirci di trovarle accoppiate anche in
Machiavelli laddove il Segretario s’interroga sui fondamenti politici di una Repubblica,
mettendo in relazione, come si ¢ visto, leggi € costumi in numerosi passaggi della propria opera.
Continuando la nostra lettura commentata, giungiamo allora alla breve rubrica (I. 1.2.3) che
funge giusto da cappello introduttivo per le successive, dov’¢ posta in essere la distinzione tra
diritto scritto e diritto non scritto. Le parole, in questo contesto, pesano. Gli autori esordiscono
con la constatazione che “constat autem ius nostrum quo utimur, aut ex scripto, aut ex non
scripto™®. 11 diritto civile romano consta, dunque, di una parte scritta e di una parte non scritta.
Dopo essersi occupati delle diverse qualita e delle interne suddivisioni del diritto scritto, le

Istituzioni passano a descrivere “de iure non scripto” (1. 1.2.9). Il brano ¢ il seguente:

“Ex non scripto ius venit quod usus approvabit: nam diuturni mores consensu utentium comprobati,

L 144
legem imitantur” ™.

Questo brano presenta un tale livello di densita concettuale (dovuta in larga parte alla
straordinaria ricchezza lessicale ed all’audace formulazione sintattica) che ne avrebbe fatto una
sorta di passaggio obbligato per tutti quegli autori che, dal punto di vista giuridico, si fossero
confrontati con il fenomeno del diritto consuetudinario nel corso dei secoli a venire.
L’ impressione che si ricava gia ad una prima lettura della citazione ¢ quella di un nesso lasciato
implicito, non svelato, tra la prima e la seconda proposizione, sul quale tuttavia si regge 1’intera
tenuta logica della definizione. Vediamo con ordine. Il primo segmento testuale ci dice che,
anche “in assenza di (diritto) scritto, emerge un diritto, il quale ['uso approvava’. Intanto,
anche se ci limitassimo soltanto a questo primo corno della citazione, si potrebbe gia notare

come il “diritto approvato dall'uso” non si esaurisca nell’uso stesso (fenomeno fattuale), ma

3 i, f. 6v.
144 i f. 8r.

161



alluda piuttosto all’insieme di norme che I'uso istituisce (fenomeno giuridico) in forza
dell’approvazione che esprime (fenomeno politico). Tre domande, dunque, sorgono spontanee
in vista del passaggio al secondo corno della citazione. In primo luogo, che cos’¢ questo “usus”,
che incontriamo qui per la prima volta e che ritroveremo di continuo, associato alternativamente
al “mores” ed alla “consuetudo”, mano a mano che avanzeremo nello spoglio dei testi?
Secondariamente, chi ¢ il soggetto (lo ripeto: politico) dell’approvazione che, attraverso la
reiterazione dell’uso, si manifesta? E, infine, quale sorta di diritto lasci intravvedere il pronome
relativo “quod”, in riferimento all’uso? Per rispondere a queste tre questioni, dobbiamo passare
alla seconda parte della citazione: “infatti, i diuturni costumi, comprovati dal consenso degli
utenti, imitano la legge”. Quest’asserzione proclitica, introdotta da “nam”, non fa che posporre
sintatticamente sotto forma di spiegazione cio che, sul piano logico, funge invece da premessa
al primo enunciato. Se, infatti, decostruissimo e riordinassimo il testo, sulla base delle sue sole
implicazioni logiche, la concatenazione degli interni rapporti di necessita apparirebbe piu o
meno come segue: se i costumi sono diuturni e comprovati dal consenso degli utenti, allora
imitano la legge, se si e in assenza di legge, il diritto che emerge é allora cio che imita piu da
vicino la legge; si é in assenza di legge: dunque, il diritto approvato dall 'uso vale come diritto.

Una volta ricomposto formalmente il testo, iniziamo dunque a commentarlo dalla coda.

L’asserzione di peso su cui si basa I’intera giustificazione della validita giuridica accordata al
diritto non scritto, in assenza di quello scritto, si muove parallelamente sul campo del tempo e
sul campo del consenso — due ambiti che gia nello spoglio delle pagine machiavelliane abbiamo
imparato a riconoscere come fondamentali (ed anzi strutturanti) per il mondo dei costumi. |
costumi degli utenti di un sistema giuridico rappresentano un fatto, un puro fatto sociale.
Tuttavia, la loro reiterazione perpetua nel corso del tempo, lo spazio della loro diuturnita —
termine che ritroveremo continuamente associato, in forma aggettivale, anche alla
consuetudine, tanto nei testi romani quanto in quelli canonici — ne rende manifesta una qualita
che ¢ piu che sociale: ovvero, il consenso politico che godono tali comportamenti presso la
maggioranza degli utenti del diritto in ragione del semplice fatto di essersi perpetuati come tali,
senza variazione, per un diuturno lasso di tempo. E questa implicita assunzione, nella quale un
lungo tempo dimostra un largo consenso ed un largo consenso giustifica un lungo tempo, che
permette ai “mores” di saltare (letteralmente) dal territorio materiale della fattualita a quello
formale del diritto. I “mores” non sono ancora /egge, ma si limitano ad imitare la legge. Dunque,
in assenza di un diritto scritto, offrono ad una comunita di utenti 1’espediente pitu congruo per

sopperire alla vacanza. Crediamo di aver risposto, dunque, a due delle domande che ci eravamo

162



posti: da un lato, il soggetto dell’approvazione non sara altro che la maggioranza degli utenti e,
in quanto maggioranza, cio sta ad intendere I’insieme del popolo, sudditi o cittadini che siano i
membri; dall’altro, il diritto di cui si parla nel caso dei “mores” ¢ un diritto non scritto ad
attivazione parziale, in quanto emerge soltanto laddove vi sia una mancanza da parte della legge
scritta. Resterebbe da chiedersi in che cosa consista 1’“usus™ di cui nel primo enunciato si fa
cenno. Forniamo una risposta soltanto interlocutoria, per il momento, che sara da integrare
attraverso lo spoglio dei testi. Nelle Istituzioni, I’“usus™ pare costituire un sinonimo dei
“mores”, benché 1’esigenza definitoria dei giuristi successivi avrebbe tentato di farne un

concetto a parte.

Di un interesse non certo inferiore alla precedente ¢ la rubrica immediatamente successiva (1.
1.2.10) nella quale ¢ organizzata un’operazione intellettuale e discorsiva di grande finezza: far
risalire alle due “civitates” per eccellenza del mondo greco, Atene e Sparta, I’interna divisione
dello “ius civile” tra una parte scritta ed una parte non scritta. Tale ricorso ha almeno una triplice
valenza genealogica. In primo luogo, ricollegare 1’origine dei due domini del diritto romano
alle pratiche istituzionali della Grecia classica equivale a nobilitarne de facto i natali,
costruendo un’ideale discendenza che, dall’epoca delle “polis”, conduce in maniera diretta sino
all’Impero. Secondariamente, questa filiazione di lunga data permette di comprovare 1’esistenza
di un’unita sostanziale oramai raggiunta tra mondo ellenico e mondo latino. Infine, ci0 che in
Grecia si dava come separato, polarizzato e, in una certa misura, contrapposto dagli opposti
modelli istituzionali di due citta, a Roma € riunito entro la cornice ordinamentale di un unico
diritto, facendo percio dello “ius civile Romanorum™ il miglior diritto particolare apparso nella

storia. Chi scrive € conscio dell’elegante dispositivo genealogico che si accinge a dispiegare:

“Et non ineleganter in duas species ius civile distributum esse videtur: nam origo eius, ab institutis

.. J . . . 145
duarum civitatum, Athenarum scilicet et Lacedaemoniorum, fluxisse videtur” ™.

Come un fiume dalla propria fonte scorre fino al mare, il diritto civile dalla propria origine

greca giunge fino a Roma. Ed in che cosa si distinguevano le pratiche giuridiche delle due citta?

95 i f. 8v.

163



“In his enim civitatibus ita agi solitum erat, ut Lacedaemonii quidem magis ea, quae pro legibus

observarent, memoriac mandarent: Athenienses vero ea, quae in legibus scripta comprehendissent,

. 146
custodirent” ™.

Non facciamoci trarre in inganno dall’apparente specularita piatta e sapientemente bilanciata
del passo. E chiaro che qui si sta esplicitando, in primis, una differente pratica di autogoverno:
gli Spartani si reggevano con i “mores”; gli Ateniesi con le “leges”. Tuttavia, se ci
soffermassimo un attimo in piu sulle pieghe del dettato, ci renderemmo presto conto di come,
sotto le spoglie della distinzione alquanto usuale tra due modelli istituzionali alternativi (Sparta-
costumi; Atene-leggi), tutt’altra e ben piu profonda sia la dinamica che gli autori sono
interessati a portare in luce: ovvero, il processo stesso di formazione della norma a partire dal
fatto o, per dirla con Hart, la norma di riconoscimento che fa di una nuda pratica una
disposizione valida. Questo criterio di riconoscimento, a Sparta, ¢ rappresentato dalla
reiterazione collettiva di un comportamento (cio che gli Spartani osservano come legge, lo
mandano poi a memoria), mentre, ad Atene, ¢ fissato nell’azione pubblica della scrittura

redigente (per gli Ateniesi, cio che di scritto era compreso nelle leggi, veniva custodito).

Queste due differenti pratiche associate, che rimandano dunque a due norme di validita quanto
mai distanti, si situano altresi ai due poli opposti della temporalita giuridica: a Sparta, quei
“mores” che erano osservati come se fossero delle leggi, venivano poi mandati a memoria,
ovvero trasformati in vere e proprie leggi; ad Atene, invece, ci si limitava a custodire per il
futuro cio che gia in forma era nelle leggi ricompreso. In tal senso, Sparta incarna la logica
giuridica dell’aposteriorita, della fattualita, della processualita; Atene quella dell’apriorita, della
formalita, della fissita. Ovvero, la logica dei “mores”, da un lato, e delle “/eges”, dall’altro, che
Roma ricomprende ed esalta in un unico e solo orizzonte ordinamentale. Se insistessimo ancora
un poco, prima di passare al commento del passo successivo, sul corno della questione che piu
ciriguarda, ovvero quello spartano dei “mores”, noteremmo come il lessico adoperato in questo

caso rievochi quei temi che abbiamo considerato come propri del diritto non scritto.

Prima di tutto, la dimensione temporale di lungo periodo e vissuta nell’abitudine. La diuturnita
dei “mores” di Istituzioni 1.2.9 fa, infatti, da contraltare alla memoria del brano successivo, cosi

come ’imitatio legis prepara all’observantia pro lege. Non solo. Al pari della diuturnitas,

148 Ibidem.

164



I’altro lemma che, nel corso della nostra ricerca, vedremo accompagnare perennemente in
posizione ancillare quello di “mores” (e di “consuetudo) ¢ proprio 1’observantia, la quale
fornisce al lessico giuridico latino uno strumento prezioso per alludere a quel territorio liminale
e nebuloso in cui una pratica collettiva agisce gia con I’efficacia di una norma senza percio
essere ancora divenuta una norma. Quello stesso concetto di “observantia’ che avrebbe ricevuto
un impulso ineguagliato dalla tradizione giuridica medievale (specie di ambito canonistico) e
che, attraverso 1I’impiego di tanti autori moderni, fra i quali massivamente Machiavelli, giunge
un po’ trasformata fino a noi, che ancora parliamo, nel linguaggio comune, dell’osservanza di
una legge. Per concludere, dunque, nella ricostruzione fornita dalle Istituzioni, Sparta ed Atene
appaiono dotate di due differenti criteri giuridici atti a mutare, alla bisogna, 1 propri quadri
normativi: attraverso la materialita dei costumi, presso gli Spartani; attraverso la formalita delle
leggi, presso gli Ateniesi. Una riflessione sulla possibilita e sul grado di mutabilita del diritto
civile che costituisce I’argomento principale del brano successivo. L’ “alia iuris divisio in
immutabile et mutabile” di Istituzioni 1.2§11, infatti, altro non ¢ che un modo di rivenire, per
insistervi in maniera piu netta, sulla divisione che gia implicitamente si profilava in Istituzioni
1.2.1 in quanto suprema distinzione del diritto in “ius gentium” e “ius civile”. Se, infatti, il
diritto delle genti ¢ quello che “la ragione naturale costituisce fra tutti gli uomini”, va da sé che

esso possieda un assoluto grado di immutabilita. Il testo di I. 1.2.11 ¢ il seguente:

“Sed naturalia quidem iura, quae apud omnes gentes peraque observantur, divina quadam providentia

. . J 147
constituta, semper firma atque immutabilia permanent™ ™',

Non si da spazio, insomma, per I’alterazione in quei diritti naturali che, osservati presso tutte le
genti e costituiti dalla divina provvidenza, sempre permangono fermi ed immutabili. Tuttavia,
questo ritorno sul carattere distintivo del diritto delle genti serve, nell’economia generale del
discorso, per giungere con maggior forza a mettere in evidenza la qualita propria del diritto
civile, in quanto puro artificio umano: la sua possibilita, cio¢, di mutare non solo in funzione

dello spazio (da popolo a popolo, da citta a citta), ma anche in funzione del tempo. Infatti:

“Ea vero [iura] quae ipsa sibi quaeque civitas constituit saepe mutari solent, vel tacito consensu populi,

vel alia postea lege data™'*®.

YT Ibidem.
18 Ibidem.

165



Quindi, al diritto civile non si riconosce soltanto la possibilita di variare nel corso del tempo,
ma in una qualche misura anche la stessa necessita di tale mutazione. Lo “ius civile” suole,
dunque, essere mutato, cosi come avrebbe notato secoli dopo Tommaso in riferimento alla “/ex
humana” nella piu volte ricordata q. 97 della Summa Theologiae 1-11. E quali fattori ne
producono, allora, la mutazione? In quanto moderni, non saremo certo stupiti di trovare fra
questi fattori I’“alia postea lex data”, in quanto una legge successiva che giunge ad integrare il
quadro delle leggi precedenti rappresenta un codice d’intervento normativo, per noi,
immediatamente riconoscibile. Cosi come per gli Ateniesi. Piu complesso, invece, decifrare
quale fenomeno giuridico e quale soggetto politico si celino dietro a quel “facitus consensus
populi” che tanta parte avrebbe giocato nella storia del pensiero e delle pratiche occidentali sino
al XVIII secolo. Certamente complesso sarebbe interpretare tale categoria, se questa figura non
facesse irruzione proprio nell’epilogo del secondo titolo delle Istituzioni, quando tutti gli

elementi necessari a comprenderne il profilo sono gia stati inanellati nel corso della trattazione.

Se, allora, in conclusione ripercorriamo rapidamente quanto visto sin qui, noteremo che Ist.
1.2.1 ci spiega che “tutti i popoli sono retti da leggi e da costumi” ed Ist. 1.2.3 che “alcune
leggi” sono scritte ed altre non scritte”. “Le leggi non scritte sono”, come vuole Ist. 1.2.10,
“quei mores che, osservati in quanto leggi, venivano dagli Spartani mandati alla memoria” o
meglio saranno, come vuole piu universalmente Isz. 1.2.9, “quei mores diuturni che imitano la
legge”, qualora “comprovati dal consenso degli utenti”. Ecco stagliarsi, infine, sull’intreccio
sapientemente ordito del discorso, quel soggetto politico che ¢ la fonte della validita giuridica

dei “mores”, ma che non pud manifestarsi se non per il tramite dei “mores” stessi.

Si trova gia interamente contenuto in questa affascinante imprendibilita concettuale il mistero
che il “tacitus consensus populi” avrebbe rappresentato, come nozione giuridica e politica,
lungo tutto il Medioevo, sino a Machiavelli e ben oltre. Grazie al ruolo che 1 “mores” rivestono
all’interno della lingua giuridica romana e, tramite la fortuna del corpus iuris civilis, all’interno
dell’intero ordine politico medievale, lo spazio del consenso che le azioni di un popolo
esprimono, attraverso la loro pura fattualita, non potra essere né trascurato, n¢ negato da parte
della parola autoritativa. Sara un territorio soggetto, piuttosto, ad una costante opera di
limitazione, di perimetrazione, di restrizione, come nel caso dei decretalisti del Trecento, alle
prese con I’armonizzazione, rispetto all’assolutismo pontificio, dei propositi contenuti nella
prima distinctio del Decretum Gratiani. Un territorio entro il quale la politicita del giuridico, 1

“mores”, e la giuridicita del politico, il “facitus consensus populi”, sono a tal punto fusi e

166



confusi da farci dubitare della distinzione categoriale con cui siamo oramai soliti approcciare
questi due domini. I “mores” valgono, dunque, in forza del “consensus” che rappresentano e
tale “consensus”, del resto, non potrebbe esprimersi che sotto forma di “mores”. Entro questa
impalpabile sfera sono da ricercarsi le ragioni del vigore discorsivo, della malleabilita dialettica
e del successo retorico di cui il binomio “mores-consensus’ avrebbe goduto lungo tutta la storia
europea. Una storia ricca, sin dall’origine romana, di flessibili contraddizioni e di fruttuose

aporie, sulle quali la nozione di “consuetudine” sarebbe calata a mettere un poco di ordine.

I. 2 T MOLTI VOLTI DEL DIRITTO NON SCRITTO NEL
DIGESTO.

A conferma del ruolo fondante esercitato dal fenomeno consuetudinario sull’insieme dello “ius
civile Romanorum”, la trattazione dei “mores” e della “consuetudo” interviene assai presto
all’interno del Digesto, sin dalle pagine introduttive del primo dei cinquanta libri di cui ¢
composto. Tracciando un percorso non troppo distante da quello che gia abbiamo messo in luce
per le Istituzioni, il titolo primo del primo libro ospita le celeberrime definizioni dedicate a cio
che per giustizia e diritto debba intendersi (D. 1.1, “de iustitia, et iure), secondo 1’opinione dei
piu illustri giuristi della latinita, mentre il titolo secondo offre una panoramica, in parte storica
in parte genealogica, sull’origine del diritto civile romano, sul profilo delle sue principali
magistrature e sull’evoluzione della sua giurisprudenza (D. 1.2, “de origine iuris, et omnium
magistratum, et successione prudentium”). 11 titolo terzo, che prenderemo in esame, tratta,
invece, dei tre essenziali strumenti di espressione del diritto: le leggi ed i senatoconsulti, per il
diritto scritto, e la consuetudine, il diritto non scritto — ovvero, per dirla con Ist. 1.2.1, “delle
leggi e dei costumi da cui ciascun popolo é governato”. 1l titolo in questione consta di
quarantuno rubriche dedicate, le prime trentuno, allo “ius scriptum” e le seguenti, dalla
trentaduesima alla trentanovesima, delle quali qui ci occuperemo nel dettaglio, al non scriptum;

chiudono la serie due rubriche attinenti al fenomeno giuridico nella sua complessita.

Fra queste rubriche di materia consuetudinaria ¢ possibile stabilire, sin da subito, una prima

divisione tematica, la quale ci aiutera ad orientarci nel corso dell’analisi successiva. I testi dei

167



giuristi raccolti da Triboniano e dai suoi collaboratori in questa sezione sono di natura
fortemente eterogenea ed aggrediscono il fenomeno consuetudinario da una molteplicita di
punti di vista, diversi per metodo e per merito. Una varieta di approcci che permette al lettore
di cogliere tanto I’ampiezza dello spettro semantico occupato dalla “consuetudo™ (all’interno
del linguaggio tecnico elaborato dalla giurisprudenza latina) quanto 1’estensione dei suoi
impieghi pratici nella macchina istituzionale romana (in sede giudiziaria, giurisdizionale,
interpretativa). Anticipando per sommi capi i contenuti delle rubriche che di seguito andremo
a commentare, notiamo come 1’antologia sia aperta da un lungo passo di Giuliano, tratto dal
novantaquattresimo libro del suo Digestum, il quale ad un’interrogazione eminentemente
pratica (D. 1.3.32, “in quibus causis consuetudo vel aliud ius observatur’) fa seguire il brano
senza dubbio piu importante della raccolta, in cui si definisce quale sia e da dove provenga

I’autorita della consuetudine (D. 1.3.32.1, “de auctoritate consuetudinis™).

In ragione della fortuna di cui avrebbe goduto lungo tutto il Medioevo giuridico e dell’influenza
che avrebbe esercitato sull’elaborazione politica occidentale, sino alla stagione delle
codificazioni, il brano in questione costituira il punto privilegiato della nostra analisi. Segue
una coppia di rubriche, tratte dal De officio proconsulis di Ulpiano, nella quale si tratta di
definire in quali contesti giurisdizionali sia lecito ricorrere alla consuetudine, ovvero all’autorita
del diritto non scritto (D. 1.3.33, “in quibus causis consuetudo observatur’), e come essa debba
essere provata in sede processuale (D. 1.3.34, “quomodo probatur consuetudo’). Segue un’altra
coppia di rubriche, rispettivamente tratte dal primo libro delle iuris Epitomae di Ermogeniano
e dal settimo libro ad Sabinum di Paolo, in cui si torna sul tema del rapporto tra il diritto scritto
ed il diritto non scritto, affermandone una sostanziale parita, nella prima, e mettendo in luce
una peculiarita rilevante dello “ius non scriptum”, nella seconda (D. 1.3.35-36, “de auctoritate
consuetudinis”). Le due rubriche successive, entrambe tratte dal primo libro delle Quaestiones
di Callistrato, considerano invece la consuetudine sotto il profilo del suo impiego giudiziario,
come “optima interpres legum”, la prima, e come “auctoritas rerum perpetuo similiter
iudicatarum”, la seconda (D. 1.3.37-38, “de legem per consuetudine interpretandam’), mentre
la rubrica seguente, tratta dal ventitreesimo libro del Digestum di Celso, pone, come limite alla
logica del precedente giudiziario, la consuetudine nata da errore, ovvero quella che nel
Medioevo sarebbe stata identificata come la mala consuetudo iudicandi (D. 1.3.39, “quae
consuetudo in similibus non obtinet”). Cid che emerge ¢ un ritratto a tutto tondo del fenomeno
consuetudinario, tratteggiato a partire dai suoi differenti contesti d’impiego e dalle sue diverse

modalita d’applicazione all’interno dell’ordine giuridico romano: dalla condizione di validita

168



normativa della consuetudine al suo rapporto con lo “ius scriptum” nella gerarchia delle fonti;
dal suo statuto di prova in sede processuale alla “consuetudo iudicii” come modo del giudicare,
in maniera analoga, per casi analoghi. Eterogenee sfaccettature di un solo tema che, lo
ricordiamo en passant, sarebbero state per secoli al centro della riflessione giuridica medievale
e su ciascuna delle quali Machiavelli si ¢ prodotto, con una qualche cognizione ancora tutta da
verificare nella sua portata, ogniqualvolta si sia cimentato con il tema della consuetudine.
Chiude la serie un curioso dittico di rubriche, su cui avremo modo di tornare in sede conclusiva,
rispettivamente tratte dal primo libro delle Regulae di Modestino e dal secondo libro delle
Institutiones di Ulpiano e dedicate, la prima, all’origine del diritto (D. 1.3.40, “quae ius
faciunt™) e, la seconda, alla sua natura (D. 1.3.41, “ius in quo consistit”). Singolare appare la
loro collocazione a conclusione del titolo terzo, come se con essa si andasse idealmente a
chiudere quella che rappresenta una vera e propria introduzione propedeutica all’insieme
dell’opera: dal sommo concetto di “iustitia”, custodito dalla giurisprudenza, al posto occupato

dal diritto vivente della consuetudine popolare alla base dell’ordine giuridico romano.

I. 2. 1 I fatti e le cose: I’inveterata consuetudine ed il tacito consenso popolare.

La questione dilemmatica da cui prende avvio la riflessione di ampio respiro svolta da Giuliano
intorno ai “mores” ed alla “consuetudo” in Dig. 1.2.32.1 consiste in un’interrogazione intorno
alla tipologia di fonti normative da mobilitare all’interno del processo, qualora ci si trovi in
presenza di un caso di specie non espressamente disciplinato dal diritto scritto. Gia le Istituzioni
ci avevano resi edotti su come, “in assenza di diritto scritto, un (altro) diritto emerga, il quale
dall’uso é stato approvato” (1. 1.2.9). Ritroviamo anche in Giuliano quest’assunzione manifesta
della funzione suppletiva esercitata dal diritto non scritto nei confronti delle lacune
rintracciabili nel diritto scritto. Tuttavia, al posto d’interrogarsi sulle relazioni generali tra le
due sfere dello “ius civile”, Giuliano si preoccupa di stabilire una gerarchia di fonti alternative
allo scritto in grado di permettere la decisione del caso anche in assenza di legge. La prima ¢,

per I’appunto, costituita da quel diritto che dai costumi e dalla consuetudine puo essere indotto:

“De quibus causis scriptis legibus non utimur: id custodiri oportet, quod moribus et consuetudine

. 149
inductum est”" ™.

149 Digestum vetus Digestorum seu Pandectarum iuris civilis tomus primus, De Porta, Lugduni, 1534, f. 8v-Or.

169



In quelle cause in cui non ci si puo avvalere delle leggi scritte bisogna, dunque, custodire cio
che dai “mores” e dalla “consuetudo” ¢ indotto. Il lessico verbale ¢ qui particolarmente parlante
ai fini ermeneutici: bisogna, infatti, custodire come un diritto quella regola che ¢ inducibile
dalla ripetizione seriale di una catena di comportamenti analoghi, espressi attraverso i costumi
e la consuetudine. Nel campo del diritto scritto, si deduce a partire dal dettato della disposizione;
nel campo del diritto non scritto, si induce sulla base della reiterazione delle abitudini. In
assenza di una norma inducibile dal mondo consuetudinario, che permetta al giudice di regolarsi
nella decisione del caso difficile, Giuliano prevede due altri fonti possibili: quella del ricorso

all’analogia, in prima istanza, e quella dell’applicazione del diritto vigente nell’ Urbs, in ultima:

“Et si qua in re hoc deficeret, tunc quod proximum et consequens ei est. Si nec id quidem appareat: tunc

. . . . 150
ius, quo in urbs Roma utitur, servari potest” .

Dunque, o quei casi che, rispetto al giudicato, sono “prossimi” e “contigui” o in alternativa “il
diritto in vigore nella citta di Roma”. Da questa premessa tecnica prende, allora, le mosse quella
che lungo tutto il Medioevo avrebbe costituito la piu fortunata, glossata e commentata rubrica
del diritto civile romano in tema di “mores” e “consuetudo”. Dopo aver accordato al fenomeno
consuetudinario un ruolo all’interno del processo ancora piu importante di quello rivestito dal
giudizio analogico, Giuliano deve ora fare 1 conti con la fondazione politica del proprio
discorso. Un’assunzione tanto forte in tema di gerarchia delle fonti richiede, infatti, una
giustificazione, in termini di validita ed effettivita, che si dimostri all’altezza del proposito
tenuto. Bisognera, in primo luogo, mettere a fuoco in che cosa consista la peculiarita di quel
diritto che dalla consuetudine ¢ tratto; secondariamente, da dove esso tragga la propria autorita
e, infine, come esso si rapporti, nei suoi lineamenti essenziali, al mondo del diritto scritto, al di
fuori del perimetro processuale entro cui svolge una funzione prettamente vicaria. Bisognera,
insomma, tracimare dal campo della pura riflessione giuridica al territorio del rapporto di forza

politico su cui si fonda I’ordine istituzionale romano.

L’incipit di Dig. 1.3.32.1 riprende quanto detto nella rubrica precedente. Cosi come “bisogna

che sia custodito cio che dai costumi e dalla consuetudine e indotto”, allo stesso modo:

150 i f. 9r.

170



“Inveterata enim consuetudo pro lege non immerito custoditur: et hoc est ius, quod dicitur moribus

. 151
constitutum”™ .

Dunque, non immeritatamente viene custodita in quanto legge quella consuetudine che ¢
inveterata; e questo ¢ quel diritto che viene detto costituito dai costumi. In questa sintetica
introduzione al brano, che rappresenta al contempo una definizione analitica ed un giudizio di
valore, troviamo gia identificati con nettezza i due poli istituzionali (le leggi ed 1 costumi) entro
cui, da questo momento in poi, sarebbe andato ad incunearsi lo spazio riservato al fenomeno
consuetudinario dalla riflessione gius-politica dei secoli successivi, sino a Machiavelli. La
“consuetudo” vi appare, in primo luogo, come qualcosa di diverso rispetto ai “mores”: essa ¢
quello “ius” che dai “mores” ¢ costituito. La questione non ¢ di secondaria importanza perché
sancisce, in modo trasparente ed inoppugnabile, la differenza qualitativa tra dei fatti sociali, i

“mores”, che danno vita ad un diritto ed il diritto stesso, la “consuetudo’, che da essi scaturisce.

D’ora in avanti, chiunque avesse voluto impegnarsi a stabilire una rigorosa distinzione
concettuale tra due lemmi che, nel resto dei testi civilisti € canonici tardo-antichi, si trovavano
spesso confusi, sovrapposti o utilizzati in maniera impropria, avrebbe avuto a disposizione un
brano della massima autorita su cui fondare la propria rivendicazione, a partire proprio dalle
indicazioni gia contenute nel passo di Giuliano. Sulla pietra miliare di questa primigenia
separazione tra “mores” e “consuetudo” e sulla continua rielaborazione del tema attraverso le
pagine dei giuristi medievali, riposa 1’origine della separazione, ben pitu importante per la nostra
ricerca, tra il volgare costumi ed il volgare consuetudine impiegati, con criteri e finalita opposti,
dal Machiavelli segretario e scrittore. Una distinzione che eredita dall’altro polo della citazione,
la descrizione del rapporto che lega la consuetudine alla legge, la propria ragion d’essere
giuridica e politica. Infatti, quel diritto che dai costumi e costituito, ovvero [’inveterata

consuetudine, é da custodirsi “pro lege”: ovv u i .
tud, d todirsi “pro lege”: ovvero, come se una legge fosse in tutto e per tutto

La causa e la ragione di tale equiparazione tra “lex scripta” e “inveterata consuetudo” sono
esplicitate da Giuliano nelle righe immediatamente successive, tramite il ricorso tanto repentino
alla dimensione del politico che lascia spiazzato ancora oggi il lettore per la sua disinvolta
naturalezza. Senza operare alcuna soluzione di continuita, un discorso che aveva preso le mosse

dalla gerarchia delle fonti normative all’interno del processo e che era poi sceso a definire la

B Ibidem.

171



natura della consuetudine in antitesi ai contigui campi dei costumi e delle leggi vira ora
bruscamente verso 1’identificazione del soggetto politico che sta alla base della validita di un
ordine giuridico: il popolo che, attraverso le sue consuetudini, esprime la propria volonta.
Questo ripiegamento folgorante verso la figura giuridica del “populus™ fa detonare d’un colpo
tutta la tensione dialettica sottesa al presente passaggio testuale, lasciandone trasparire gli

enjeux politici. Se I’inverata consuetudine ¢ costudita come una legge, si deve al fatto che:

“Nam cum ipsae leges nulla ex alia causa nos teneant, quam quod iudicio populi receptae sunt: merito
et ea quae sine ullo scripto populus provabit, tenebunt omnes. Nam quid interest suffragio populus

. . . 152
voluntatem suam declaret, an rebus ipsis et factis?” .

Ancora una volta, come per i1 passi analizzati nelle Istituzioni, ci troviamo di fronte ad una
formulazione sintattica di vasta portata logica, il cui alto grado di persuasivita retorica riposa
sulla capacita inferenziale dei passaggi argomentativi. Tutti gli elementi del discorso sono
saldati in uno schema deduttivo, di natura sillogistica, che risulta tanto piu pregnante quanto
piu viene celato al di sotto dell’andamento naturale di un eloquio in bella forma. Siamo in
presenza, infatti, di due premesse, esplicitate in buona parte delle proprie implicazioni, le quali
conducono il lettore in maniera necessaria verso la conclusione che a Giuliano preme
dimostrare. La prima consiste nell’assunzione che le stesse leggi (scritte) non ci “tengano” —
ovvero, non ci obblighino — per nessun’altra causa che per il fatto di essere state “recepite” —
ovvero, accettate, approvate, convalidate — dal giudizio del popolo. Per spiegare perché la
consuetudine vada osservata come una legge, Giuliano sceglie di rispondere con un’ulteriore
domanda, ben piu profonda: perché bisogna rispettare le leggi? Da dove il diritto scritto trae la
propria origine, la propria validita e, in definitiva, la propria la efficacia? E la risposta,
esplicitata nella prima premessa, ¢ tanto forte quanto univoca: per nessun’altra causa, lo si dice

apertamente, le leggi ci legano che per il fatto di essere state recepite dal giudizio popolare.

E un assunto doppiamente significativo. Da una parte, sotto un profilo pili generalmente
politico, Giuliano arriva ad attribuire alla figura giuridica del “populus” il ruolo di attore
protagonista all’interno dell’insieme di soggetti sociali che danno vita alla gerarchia di fonti
dell’ordinamento romano. E ci0 proprio laddove tratta di quel fenomeno consuetudinario di cui

gia a piu riprese abbiamo sottolineato I’intrinseca imprendibilita concettuale e 1’estrema

52 Ibidem.

172



versatilita discorsiva. D’altra parte, sotto un profilo piu strettamente giuridico, Giuliano giunge
all’estrema conseguenza di schiacciare 1’autorita normativa di una legge sul momento stesso
della sua ricezione all’interno dei comportamenti effettivamente tenuti dalla maggioranza del
popolo. Cosi formulata, questa constatazione, in apparenza semplice, presenta delle dirompenti
conseguenze teoriche le quali, lungo tutto il Medioevo, 1 giuristi non avrebbero mancato di
mettere in luce: se, infatti, nel giudizio popolare — e solo in esso — risiede la ragione per cui una
legge ci obbliga a rispettarla, cos’accadra a quella legge che dal giudizio popolare ¢
manifestatamente rigettata? E, soprattutto, dato che il criterio di verita epistemica del diritto
riposa su una provazione formalmente corretta del fatto giuridico da certificare, attraverso quali
prove potranno essere dimostrati I’approvazione o il rigetto da parte del popolo di una
disposizione scritta? Gia il testo stesso fornisce alcuni indizi per rispondere a queste domande,
a cominciare dalla seconda premessa. Spie inferenziali che sarebbero state declinate in tutte le

proprie implicazioni teoriche soltanto dall’attivita interpretativa della civilistica medievale.

Ai fini di una maggiore persuasivita ed eleganza dell’eloquio, la seconda premessa viene fatta
seguire rispetto alla conclusione. Se la ricezione da parte del giudizio popolare ¢ la sola ed unica
causa per cui le leggi scritte ci obbligano, cosa cambia se il popolo dichiara la sua volonta
attraverso un suffragio — ossia, tramite una votazione — o attraverso le cose stesse ed i fatti?
Qui tocchiamo, con mano, il vero cuore argomentativo del discorso. Questo soggetto politico,
il “populus”, che ¢ appena stato messo al centro dell’intero ordine giuridico romano, ha a
disposizione due modi per dichiarare la propria volonta i quali sono, nella forma retorica della
domanda negativa, posti assolutamente su uno stesso piano di valore e vigore: da un lato, il voto
(evenemenziale, formale, universale); dall’altro, le cose ed 1 fatti (processuali, materiali, trans-
individuali). Le due modalita di attestazione politica della volonta popolare, che rappresentano
al contempo due alternativi strumenti giuridici di prova dell’accettazione o del rifiuto della
disposizione scritta, non si escludono a vicenda, ma sono tutt’al contrario fra loro
complementari. Al popolo sono riservati dei momenti, nella vita dell’ordine giuridico romano,
in cui prendere parola, esplicitamente, attraverso le proprie scelte elettive; in tutto il resto del
tempo, il popolo parla, implicitamente, per mezzo delle cose e dei fatti. Ovvero, tramite quei
costumi che hanno al tempo stesso la forza di dare vita al diritto consuetudinario e di accogliere
o di rigettare una legge. Non stupira, dunque, la conclusione delle due premesse, formulata
tuttavia en passant, in cui si dice che “meritatamente quelle (leggi) che senza alcuno scritto il
popolo approva obbligano tutti”. Prima di passare al commento dell’ultimo passo di Dig.

1.3.32.1, in cui verra esposto da Giuliano I’insieme di conseguenze sistemiche che debbono

173



essere dedotte da questa constatazione politica, mi sembra importante notare come nel testo sia
presente un’acuta triangolazione di soggetti che permette di raccogliere, sin d’ora, alcuni

elementi rilevanti per 1’identificazione di questa figura giuridica del “populus”.

Se ritorniamo un momento al dettato del brano, vedremo come le leggi ci obbligano (ciog,
obbligano noi) a rispettarle se e solo se sono state recepite dal giudizio del popolo; e
meritatamente quelle che, senza alcuno scritto, il popolo ha approvato, legano tutti. Tra il
popolo e la totalita degli utenti del diritto, tra il popolo ed il legislatore, tra il popolo e noi, si
esprime dunque una dialettica che coinvolge, da un lato, il giudizio perenne di una maggioranza,
la cui volonta ¢ continuamente espressa attraverso gesti ed azioni collettive, e, dall’altro,
I’insieme di leggi vigenti all’interno di un ordine, le quali nei costumi popolari incontrano un
limite, una barriera, un banco di prova. Il “populus” si profila, allora, al tempo stesso come
parzialita, la quale tende all’autonomia, e come maggioranza, la quale pretende
all’universalita, all’interno dell’ordinamento romano; una dissociazione politica le cui
conseguenze giuridiche saranno tirate nelle righe successive, dedicate all’abrogazione di una
legge scritta per desuetudine. Infatti, una volta fissata 1’equipollenza tra diritto scritto e diritto
consuetudinario ed una volta stabilita, all’interno di quest’ultimo, 1’equivalenza tra
I’espressione della volonta popolare attraverso suffragio e quella attraverso cose e fatti, la
conclusione di Dig. 1.3.32.1 insiste sulla definizione dei criteri da soddisfare perché una legge

sia considerata come abolita in forza della sua desuetudine. Conclude Giuliano dicendo:

“Quare rectissime etiam illud receptum est, ut leges non solum suffragio legislatoris, sed etiam tacito

- . 153
consensu omnium per desuetudinem abrogentur” ™.

Dunque, non soltanto la manifestazione diretta della volonta del legislatore, palesata tramite
suffragio, permette di abolire una legge. Accanto a questo principio autoritativo, un altro
partecipa in maniera profonda e costante alla modificazione delle norme scritte: si tratta del
consenso di tutti (ovvero, della maggioranza del popolo), espresso tacitamente dai costumi, nel
quale gia ci siamo imbattuti commentando Isz. 1.2.11. In quel caso, gli autori delle Istituzioni
puntavano la propria attenzione sul grado di mutabilita dello “ius civile” — in antitesi allo “ius
gentium” che “sempre permane fermo ed immutabile” — ed identificava due fonti legittime alla

base di tale mutazione: da un lato, 1’”’alia postea lex data” (ovvero, una nuova legge, promulgata

153 Ibidem.

174



dal legislatore, che va ad integrare e modificare I’insieme di quelle gia esistenti); dall’altro, il
“tacitus consensus populi”, che soltanto a partire dai costumi ¢ esperibile e che ad essi dona,
pertanto, tutta la loro validita giuridica. L.’abrogazione di una legge scritta per desuetudine, di
cui qui si occupa Giuliano, non ¢ altro allora che un caso specifico di mutazione dello “ius
civile”: quello in cui un’inveterata consuetudine alla legge contraria, lasciando trasparire la
disapprovazione del popolo attraverso i suoi costumi, conduce sino all’abrogazione della legge
stessa. In quella che Machiavelli definisce “/a vita degli ordini”, questo processo di adattazione
continua del diritto scritto alle concrete pratiche di esistenza di un popolo non rappresenta che
un polo della questione: quello che agisce dal basso. E non puo farlo che attraverso il fenomeno
consuetudinario. Insieme ad esso, bisogna pensare [’altro polo che perpetualmente
I’accompagna: quello che agisce dall’alto, a partire dalla volonta di un legislatore la quale si
esprime attraverso la produzione di nuove disposizioni scritte. La dialettica dei poteri alla quale
queste due figure giuridiche, il legislatore ed il popolo, danno vita all’interno del testo di
Giuliano andra, allora, a costituire uno dei dispositivi di pensiero piu fortunati di cui si varra la
tradizione politica occidentale per rappresentare la vita degli ordini, sino alla codificazione: da
un lato, il legislatore, 1a cui parola si esprime in forma scritta, una volta per tutte ed in maniera
univoca; dall’altro, il popolo, la cui voce si fa intendere per mezzo delle cose e dei fatti, senza
posa ed attraverso una tale polifonia che soltanto il variegato mondo dei costumi puo arrivare a
cristallizzare in diritto. Quel diritto consuetudinario che, magistralmente ritratto da Giuliano e
consegnato da Triboniano all’elaborazione dei secoli successivi, entra prepotentemente nella
storia e nella coscienza politica dell’Occidente come fenomeno giuridico ineludibile, alla

definizione del quale saranno dedicate le rubriche conclusive del titolo terzo del primo libro.

I. 2. 2 Consuetudine in giudizio: la prudenza di Ulpiano e I’esperienza di

Machiavelli.

Abbiamo sommariamente indicato come d’argomento giurisdizionale la coppia di rubriche che
segue il lungo passo introduttivo di Giuliano. I due brani, lo ricordiamo, sono tratti dal “De
officio proconsulis” di Ulpiano e si occupano di stabilire quando (D. 1.3.33) e come (D. 1.3.34)
debba essere utilizzata la consuetudine, di cui oramai ¢ stato integralmente fissato il profilo
giuridico, in sede processuale. Facendo I’originario testo ulpianeo diretto riferimento all’ufficio

del proconsole, ovvero del governatore di una provincia dell’Impero, il tipo di processo a cui

175



qui si allude ¢ quello di natura amministrativa che interviene nella gestione di un territorio
sottoposto alla potesta romana, il quale puod presentare nondimeno consuetudini proprie di cui
I’ufficiale romano deve tener conto all’atto del giudizio. Dig. 1.3.33 riprende, adattandole ad
un contesto pratico, le grandi linee di Isz. 1.2.9, concernenti il ricorso all’autorita del diritto non
scritto in caso di vacanza o silenzio del diritto scritto:

. . . . . . 154
“Diuturna consuetudo pro iure et lege in his, quae non ex scripto descendunt, observari solet” .

Ci limiteremo a registrare come il lessico impiegato in questa rubrica sia, ancora una volta,
fortemente debitore di una dimensione temporale di lungo periodo, nella quale ¢ proprio la
diuturnita della consuetudine a richiamare, fondare e giustificare 1’abitudine della sua
osservazione come diritto ¢ legge in sede processuale. Dig. 1.3.34 si occupa, invece, di
disciplinare un fenomeno piu particolare, ovvero il frangente in cui la consuetudine di una citta

o di una provincia sia convocata all’interno del processo in quanto “prova’:

“Cum de consuetudine civitatis vel provinciae confidere quis videtur: primum quidem illud

. . . . . .. 95155
explorandum arbitror, an etiam contradicto aliquando iudicio consuetudo firmata sit” ™.

In tal caso, Ulpiano suggerisce al proconsole di constatare, in primo luogo, se questa
consuetudine sia gia stata fermata (confermata, stabilita, provata) da qualche altro giudizio. In
effetti, tra i criteri di validita che permettono di decidere la trasformazione di una consuetudine
da fatto sociale a diritto acquisito, il pit importante ¢ certamente il suo riconoscimento come
tale da parte di coloro a cui formalmente spetta “ius dicere”, ovvero le corti detentrici della
“iurisdictio”. Una precauzione prudenziale quella evocata da Ulpiano di cui dovrebbe dotarsi
ogni buon funzionario chiamato a giudicare in un processo in cui siano convocate come prove
le consuetudini locali, per non cadere in contraddizione con le sentenze precedenti o per
giustificare in maniera conveniente la propria scelta. Un’indicazione di merito e di metodo
concernente il rapporto di una Repubblica con le citta e le provincie ad essa sottomesse la cui
eco giunge, grazie alla longevita del corpus iuris civilis, sino a Machiavelli, come mostra la
lettera indirizzata dal Segretario in nome della Repubblica il 29 novembre 1505 al Vicario di
Certaldo. La lettera scritta da Machiavelli all’ufficiale fiorentino Giovanni del Nero Cambi fa

seguito ad una rimostranza mossa direttamente presso la Signoria dalle comunita locali di Castel

5% Ibidem.
155 Ibidem.

176



Fiorentino e di Poggibonsi, le quali dall’autorita amministrativa del Vicariato di Certaldo
dipendono. Le due universitates, che sono situate in prossimita del confine tra la Repubblica di
Firenze e quella di Siena, lamentano come negli ultimi quattro mesi abbiano dovuto sopportare
spese eccessive per soldare uomini che controllassero le frontiere, al fine di intercettare
messaggi sospetti e di sorvegliare i movimenti di persone tra un territorio e 1’altro. Ai Signori
avanzano, dunque, la richiesta di essere esonerati per il futuro da questo pagamento, chiedendo
che sia la Repubblica a farsene carico ed allegando, a sostegno della propria domanda, la
giustificazione che cosi voglia la consuetudine. In primo luogo, Machiavelli riassume a

beneficio di una migliore comprensione da parte del Vicario i1 termini della questione:

“Li vomini di Castel Fiorentino e Poggibonzi ci fanno intendere come 1'uno e l'altro di loro hanno da 4
mesi in qua per ordine del Magistrato nostro e de' nostri Signori speso certi danari in tenere guardie a'

passi per trovare lettere e osservare chi va e viene, ¢ vorrebbono che tale spesa fussi stanziata costi e

S . . 156
messa in vicariato, allegando cosi essere la consuetudine™ ™.

Dopodiché, egli sollecita il Vicario ad effettuare due sorte di verifiche: da un lato, ad accertare
se le comunita in questione abbiano effettivamente speso quanto sostengono; dall’altro, a
sincerarsi del fatto che, anche qualora quanto affermato corrisponda a verita, la consuetudine
preveda che sia la Repubblica a caricarsi al posto loro di tali oneri. Nonostante il Segretario ed
1 propri Signori si considerino per nulla soddisfatti dell’operato di tali comunita e nonostante
dubitino che la consuetudine allegata abbia una qualche fondatezza, nondimeno 1’autorita della
consuetudine — ¢ del ricorso ad essa come prova in sede giurisdizionale — ¢ ancora talmente
diffusa in questo primo decennio del Cinquecento che la sua verifica giudiziaria appare
prioritaria a qualsivoglia valutazione di ordine politico. La prudenza raccomandata da
Machiavelli al Vicario di Certaldo appare, allora, del tutto simile a quella prescritta da Ulpiano
all’ipotetico proconsole, al quale domanda in prima istanza di accertare “se in un qualche
giudizio la consuetudine sia stata fermata”. Ci0 che emergera da tale indagine corrispondera a

quanto il Vicario sara tenuto a far osservare come giustizia in sede amministrativa:

“E volendo favore da noi, ti facciamo intendere che intenda prima se la verita € che loro abbino speso

cosa alcuna in tenere dette guardie, ¢ dipoi se li ¢ usanza o costume che simile spese vadino in vicariato,

156 N. Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo V (1505-1507), op. cit., p. 225.

177



e li farai osservare loro intendendo come si € detto se loro hanno fatto el debito perché noi non abbiamo

.. . . . N o4 . . 9157
mai inteso che ufizio si abbino fatto e tenianci di loro malissimo satisfatti””".

Prima di tornare ad occuparci del Digesto, notiamo in conclusione come le scelte lessicali
operate da Machiavelli in questa missiva siano i piu fedeli testimoni di quel processo parallelo
di sovrapposizione e specificazione semantica che abbiamo provato a mettere in luce
nell’introduzione. Nel volgare cancelleresco del primo Cinquecento fiorentino, la linea di
demarcazione tra i costumi e la consuetudine appare certo meno netta di quanto non sia, nel
linguaggio tecnico dei giuristi, quella che distingue 1 mores dalla consuetudo. Cido nondimeno,
il fatto che i due termini appaiano insieme — accanto all’usanza, I’usus latino, che al mos spesso
si accompagna all’interno dei testi classici e medievali — ed insieme in una lettera di ambito
giurisdizionale dice molto sulla fortuna di tale associazione lessicale all’interno di una lingua,
quella della politica, che va a situarsi alle sue origini in un territorio intermedio, collocabile tra

il discorso degli specialisti del diritto e la parola della vita quotidiana.

Gia di per sé, questa constatazione di un uso forse improprio, ma certo simultaneo, dei lemmi
consuetudine, costume ed usanza da parte di Machiavelli permetterebbe di soppesare
I’influenza di lungo periodo esercitata dal latino giuridico sulla formazione del volgare
istituzionale, il quale sorge sulle fondamenta di un lessico millenario a cui continua ad attingere
anche qualora non ne domini scientemente le interne relazioni. Resta da chiederci, tuttavia, se
quest’apparente sfuggevolezza sia davvero all’opera in maniera univoca ed inconfutabile
all’interno della missiva machiavelliana. Se, infatti, ad una prima lettura saremmo tentati di
considerare come sinonimico 1’uso fatto dal Segretario dei tre lemmi base del vocabolario
consuetudinario, tornando con attenzione a rileggere il brano scopriremmo che la consuetudine
vi € convocata come un puro diritto, ossia quello allegato dalle comunita rimostranti a
giustificazione delle proprie prerogative, allorché il costume e ’'usanza rappresentano quei fatti
sociali la cui esistenza dev’essere preliminarmente dimostrata perché si possa legittimamente
far appello all’autorita del diritto consuetudinario. Come in Dig. 1.3.32.1, qualora la sua
sussistenza sia correttamente provata, “un ‘inveterata consuetudine e da custodirsi” e “questo é
quel diritto che si dice costituito dai costumi”. Iniziamo, allora, a mettere a fuoco, con una
nitidezza via via maggiore mano a mano che ci addentriamo nello spoglio dei testi, come il

punto piu sensibile in tema di consuetudine sia rappresentato dalla definizione di quei criteri

BT Ibidem.

178



che presiedono al suo accertamento in quanto fatto, anticamera del suo successivo
riconoscimento come diritto. E tale processo di dimostrazione non potrebbe certo prodursi ad
un minor grado di rigorosita, se si considera che la posta in gioco ¢ quella di trasformare una
serie di eventi reiterati in norma. Provare in maniera formalmente corretta 1’esistenza di una
consuetudine ¢, dunque, la priorita teorica ed il primo passo argomentativo di ogni autore che
si approcci al fenomeno consuetudinario, da Machiavelli Segretario nel 1505 risalendo a ritroso,

lungo tutto il Medioevo, fino ai giuristi ospitati nel Digesto che qui prendiamo in esame.

I. 2. 3 Le temporalita del fenomeno consuetudinario nella dottrina del

Digesto.

Proprio dalla rubrica tratta dalle luris Epitomae di Ermogeniano, D. 1.3.35, dedicata ai criteri
da osservarsi per un’adeguata provazione della consuetudine, riprendiamo la nostra analisi. Il
passo, breve ed incisivo, ¢ di grande interesse perché rifonde in un’unica e felice formulazione
tutti quegli elementi che gia abbiamo riscontrato come tipici dello “ius non scriptum”,
esplicitandone tuttavia gli interni nessi logici e mettendo 1’accento sulla relazione che si da tra
dimensione temporale e consenso popolare. Lo scopo del testo ¢ quello di mostrare come il
diritto non scritto sia da conservare non meno che il diritto scritto — andando, dunque, nel
ragionamento un po’ piu in la della semplice funzione suppletiva rispetto alla legge scritta. Per
meglio supportare la propria posizione, Ermogeniano si chiede implicitamente in che cosa
consistano questi iura non scripta comprovati da una lunga consuetudine, cosi fissando un
paradigma probatorio che si sarebbe imposto lungo tutto il Medioevo. I diritti non scritti sono

quelli osservati per numerosi anni come (se vi fosse) una tacita convenzione dei cittadini:

“Sed et ea, quae longa consuetudine comprobata sunt, ac per annos plurimos observata, velut tacita

.. . . . . 158
civium conventio, non minus, quam ea, quae scripta sunt iura, servantur” >°.

Sono da conservare, dunque, non meno dei diritti scritti quelli (non scritti) che da una lunga
consuetudine sono comprovati € da molti anni osservati, come una tacita convenzione dei
cittadini. Il nesso che qui c’interessa mettere in luce ¢ quello che stabilisce una relazione

paritaria tra diritto scritto € non scritto, sostenuta dalla considerazione che se quest’ultimo ¢

158 Digestum vetus Digestorum seu Pandectarum iuris civilis tomus primus, De Porta, Lugduni, 1534, f. Or.

179



stato osservato per lungo tempo, significa che intorno ad esso si € prodotto un accordo di fatto
tra 1 cittadini. Il principale criterio di prova della consuetudine, che ad essa conferisce tutto il
suo valore giuridico, consiste, allora, in una diuturnita calcolata sulla base di anni. Ai dottori
del diritto medievale sarebbe toccato, quindi, ’onere di stabilire, attraverso sottilissimi
ragionamenti, a quale durata precisamente corrisponda questo metro annalistico € non stupira
certo come, a seconda del posizionamento politico di ciascun singolo giurista, tale misura
sarebbe stata accorciata o dilatata, in funzione di una maggiore o minore adesione alle istanze
popolari che danno vita ad un diritto interamente prodotto dal basso. Noteremo en passant
come, non a caso, fra i civilisti si sarebbe imposta, gia a partire dall’epoca della prima Glossa
e grazie all’autorita di Azzone'”’, la durata di dieci anni o al massimo vent’anni per definire il
“longaevum tempus” della consuetudine, mentre lo sforzo dei canonisti, tutto diretto a limitare
I’autonomia dei diversi corpi della Chiesa di fronte all’assolutismo papale, sarebbe giunto a
fissare unanimemente tale durata in quarant’anni. Un lasso di tempo ben piu difficile da coprire

e, soprattutto, da certificare per poter avanzare richieste legittime di fronte al potere centrale'®.

Con la rubrica di Paolo, tratta dal settimo libro Ad Sabinum (D. 1.3.36), siamo invece posti
dinnanzi ad uno scarto discorsivo di tutto rilievo rispetto a quanto letto e commentato sin qui.
In apparenza, 1’operazione messa in campo da Paolo ¢ assai semplice, eppure proprio nella sua
linearita ed icasticita assolute risiede buona parte della forza persuasiva che seppe esercitare
lungo tutto il Medioevo, facendo di quello che potrebbe esser considerato come il principale
difetto dello “ius non scriptum” la sua principale qualita. Se, infatti, il limite di validita
lamentato a questo diritto consisterebbe proprio nell’impossibilita di attingerne 1 contenuti per

il tramite di una redazione scritta, Paolo inverte radicalmente i termini della questione,

159 Come nota L. Prosdocimi a proposito dell’attenzione posta da Azzone nel fissare, con cura e con dovizia di
dettagli, il termine temporale sufficiente perché un diffuso costume popolare possa essere considerato come una
legittima consuetudine giuridica: “C’¢ nei glossatori civlisti, e le espressioni di Azzone rispecchiano [’esistenza di
una discussione certo avviata da tempo, il bisogno di precisare colla pin accanita e sottile interpretazione
I’elemento durata, cosi come gli altri elementi costituenti, nella dottrina tradizionale, il diritto consuetudinario”.
(L. Prosdocimi, Observantia. Ricerche sulle radici fattuali del diritto consuetudinario nella dottrina dei giuristi
dei secoli XII-XV, op. cit., p. 47). Per la sottile argomentazione di Azzone, costruita per buona parte in opposizione
al quarantennio richiesto dai canonisti per la “praescriptio”, si veda la rubrica della Summa [C. 8.52], gia citata in
precedenza. (Domini Azonis iuriconsultorum principis Aurea Summa, Moylin, Lugduni, 1537, . 158r).

' Sempre L. Prosdocimi, nel commento alla rubrica della Summa [C. 8.52] in cui Azzone definisce la propria
posizione in merito al decorso decennale della consuetudine in antitesi ad “alii” che prevederebbero piuttosto un
quarantennio, nota: “Gli ‘alii’ cui Azzone accenna sono certamente i decretalisti suoi contemporanei (o i fautori
delle loro idee) i quali tendevano a prolungare il pin possibile la durata richiesta alla ‘praescriptio’ della
consuetudine”. (L. Prosdocimi, Observantia. Ricerche sulle radici fattuali del diritto consuetudinario nella
dottrina dei giuristi dei secoli XII-XV, op. cit., p. 47).

180



dimostrandone il grado di autorita proprio sulla base della constatazione che a tal punto risulta

provato ed approvato che non ¢ stato nemmeno necessario metterlo per iscritto:

“Immo magnae auctoritatis hoc ius habetur: quod in tantum probatum est, ut non fuerit necesse scripto

- 161
id comprehendere” .

Questa considerazione ha avuto il pregio indiscusso, una volta entrata a far parte del Digesto e,
dunque, della Bibbia giuridica occidentale dei secoli a venire, di fornire una leva a chiunque
volesse fare della critica fondata sulla intrinseca difficolta di provazione della consuetudine lo
strumento stesso della sua dimostrazione: se non ¢ stato necessario mettere per iscritto il diritto
non scritto € perché la sua autorita ¢ a tal punto accettata che non si percepiva il bisogno di

provarlo ulteriormente. Accettata da lungo tempo. Tacitamente. E, soprattutto, popolarmente.

I. 2. 4 La consuetudine, la legge, il processo. Modi d’interpretazione e di

giudizio.

Nell’esperienza concreta del processo, la consuetudine non svolge, tuttavia, soltanto una
funzione probatoria (D. 1.3.34) o suppletiva di fronte alle lacune del diritto scritto (D. 1.3.33),
come rammentato da Ulpiano nel suo De officio proconsulis. 11 giudice puo ricorrere alla
consuetudine anche per sciogliere eventuali ambiguita (apparenti contraddizioni o aporie)
riscontrabili all’interno del dettato di una disposizione scritta. Quest’ultima si configura, allora,
come un’ulteriore declinazione del complesso rapporto esistente, nello “ius civile Romanorum”,
tra il diritto scritto ed il diritto non scritto: quella in cui la consuetudine funge da interprete
privilegiata della legge scritta. Tuttavia, dovremmo chiederci, con Callistrato che tratta
I’argomento nelle sue Quaestiones, a che genere di consuetudine si alluda nel momento in cui
venga fatto riferimento a questa specifica forma del diritto non scritto, alla quale ¢ lecito far
appello per risolvere un caso altrimenti difficilmente decidibile. Tale forma ¢ quella che gia
abbiamo visto impiegata dallo stesso Machiavelli quando, analizzando nella prima parte della
nostra ricerca alcune lettere tratte dal suo epistolario, c¢i siamo occupati delle pene da
comminare a coloro che disertassero le mostre della milizia. In tale occasione, Machiavelli

consigliava ai funzionari del dominio di applicare, nei confronti dei disertori, o la sanzione

161 Digestum vetus Digestorum seu Pandectarum iuris civilis tomus primus, De Porta, Lugduni, 1534, f. Or.

181



prevista dal testo della provvisione (ovvero, venti soldi di ammenda) o piuttosto la pena
consueta (ossia, due giorni di prigione), verso la quale il Segretario propendeva per ragioni di
educazione civile e militare. Cos’accomuna, allora, questa pena consueta prescritta da
Machiavelli nei primi anni del Cinquecento alla consuetudo interpres descritta da Callistrato in
Dig. 1.3.37? Ebbene, entrambe poggiano, dalla concretezza particolare del primo caso alla
teorica generale del secondo, sull’auctoritas rerum perpetuo similiter iudicatarum, che il
giurista latino definisce in Dig. 1.3.38; cio¢, su quella manifestazione prettamente giudiziaria
della consuetudine che consiste nel giudicare in forma simile casi analoghi. Detto in altre
parole, questa consuetudine designa 1’abitudine di un ente giudicante a risolvere sempre nella
medesima maniera casi omogenei la quale si profila cosi, con il passare del tempo, come un
costume a tal punto inveterato da costituire a sua volta un diritto: quello che, dai giuristi
medievali, sarebbe stato definito come lo “stylus curiae”. E tale consuetudine, si notera
incidentalmente prima di passare al commento del testo, non ¢ assimilabile alla semplice logica
del precedente gia evocata in Dig. 1.3.34, quando Ulpiano consigliava al proconsole di
verificare, in primo luogo, “se la consuetudine fosse stata confermata in un giudizio
precedente”. Qui ¢ la serialita dei giudizi precedenti a contare proprio in quanto reiterazione di
un comportamento giuridicamente performativo ed a far, di conseguenza, slittare il piano di
significato della consuetudine da prova legittima per la soluzione di un caso specifico a diritto

applicabile — ed appellabile — per la decisione di un insieme generale di casi particolari.

Dunque, le due rubriche tratte dal medesimo libro delle Quaestiones di Callistrato ed inerenti
alla consuetudo curtis mi sembra vadano lette sinotticamente e consequenzialmente, in
relazione altresi a Dig. 1.3.39 che ne stabilisce, invece, il limite di impiego. La prima rubrica
(D. 1.3.37) presenta una struttura circolare. Callistrato comincia domandosi a che cosa bisogna
rivolgersi quando s’interpreti una legge e conclude affermando che “ottima interprete e la

consuetudine”:

“Si de interpretatione legis quaeratur, in primis inscipiendum est, quo iure civitatis retro in eiusmodi

. . . . . 162
casibus usa fuisset: optima enim est legum interpres consuetudo™ ™.

Come gia abbiamo riscontrato in piu di un’occasione (si pensi in special modo a Dig. 1.3.32.1),

quella che in questo passo ¢ presentata in maniera retoricamente efficace come la conclusione

162 Ibidem.

182



altro non ¢ che la premessa logica dell’intera argomentazione. Infatti, proprio perché “/a
consuetudine ¢ (in generale) ottima interprete delle leggi”, qualora s’interpreti una legge
(particolare) in primo luogo e da indagare con quale diritto la civitas fosse solita regolarsi nel
passato in simili casi. Laddove la legge scritta, fissata una volta per tutte ed universalmente,
abbia bisogno di appoggiarsi ad un’altra fonte autoritativa per arrivare a sussumere un caso di
specie particolare, ¢ all’insieme dei giudizi pronunciati nel passato in casi simili che la prudenza
del giudice deve fare appello, orientando la propria interpretazione del diritto scritto sulla base
della memoria collettiva di una specifica “civitas” che i giudizi concreti incarnano. E in questo
senso che la consuetudine, situata (come gia messo numerose volte in luce) al crocevia tra diritto
e politica, si configura in quanto “ottima interprete delle leggi”: proprio poiché permette al
dispositivo asettico della legge d’intersecare in un dato momento storico, quello della vita
concreta del processo, I’insieme di pratiche e di modi, I’insieme di costumi, attraverso i quali
si esprime 1’esistenza collettiva di un popolo e, in forza di quest’incontro, di trasformare il
proprio enunciato in nuova vita grazie alla decisione di un giudice. Gli usi che la “civitas” ha
osservato per il passato in processi simili a quello su cui nel presente ci si trova a giudicare altro
non sono, allora, che la serie di risoluzioni analoghe prese nel corso del tempo in tali processi
— in associazione, naturalmente, alla consuetudine intesa come diritto non scritto proprio ad una

“civitas” particolare, il quale sempre contribuisce a completare ed esplicitare il diritto scritto.

L’esplicitazione di quanto rimaneva implicito in Dig. 1.3.37 interviene, invece, alla rubrica
successiva che spicca all’interno della sezione del Digesto da noi presa in esame per una
singolare lucidita e linearita. Cio ¢ dovuto principalmente al fatto che la citazione da Callistrato
ospitata in Dig. 1.3.38 ¢ a sua volta — si scusera ’apparente gioco di parole — la citazione fatta
dal giurista di un rescritto imperiale il cui statuto discorsivo preme, di conseguenza, la parola
del testo ad adeguarsi ad un codice comunicativo conciso, cristallino e, soprattutto, imperativo.
Oltre all’evidente pregio associabile, sul piano della chiarezza e della sinteticita, alle prime due
qualita stilistiche del rescritto, il caratteristico tono imperativo del brano fa si che in questa
rubrica si produca uno scarto lessicale rispetto a tutte quelle analizzate in precedenza. Infatti,
alla prosa congiuntivale incardinata su verbi attinenti al campo semantico dell’abitudine e tipica
del linguaggio prudenziale dei giuristi (custodire, solere, servare, per fare solo alcuni esempi),
succede qui la lingua dispositiva ed impositiva del potere, la quale si esprime attraverso taglienti
infinitive e verbi obbliganti (nel caso specifico, debere). Non si consigliera, allora, di custodire

e conservare la consuetudine “in quanto autorita delle cose da giudicare perpetualmente in

183



maniera simile” e la consuetudine tout court in quanto “ius non scriptum” come se fossero delle

leggi, ma piuttosto si ordinera che tali consuetudini devono ottenere forza di legge (D. 1.3.38):

“Nam imperatore noster Severus rescripsit, in ambiguitatibus, quae ex legibus profiscintur,

. e g 4. . . . . 163
consuetudinem, aut rerum perpetuo similiter iudicatarum auctoritatem, vim legis obtinere debere” "-.

La forza autoritativa del Digesto funziona, sara forse superfluo dirlo, tanto grazie
all’omogeneita dei testi in esso raccolti quanto in ragione della loro profonda eterogeneita. E
spesso € proprio 1’ordine secondo cui si trovano inanellati I’'uno dopo 1’altro a far risaltare e
mettere in valore le loro intrinseche differenze. Non sfugge certo a tale logica di bilanciamento
per contrappunto questa rubrica di taglio imperiale che occorre, tra le ultime del titolo terzo del
primo libro, a chiudere in un crescendo rossiniano la trattazione riservata al diritto
consuetudinario. In Dig. 1.3.38, quei civilisti medievali che avevano interesse ad estendere
ruolo e portata della consuetudine all’interno della gerarchia delle fonti avrebbero trovata una
sponda preziosa alla quale far poggiare le proprie rivendicazioni, servendosi di una parola che
comunicava nella lingua del dovere e del potere in luogo di quella, a cui eravamo stati abituati
sin qui, del volere e della prudenza. Un argine parziale ai contenuti di peso espressi nelle

rubriche appena esaminate ¢ posto dalla successiva, tratta dal Digesto di Celso (D. 1.3.39).

Vi si trova una prima definizione della “mala consuetudo” e dei limiti cui essa deve essere
soggetta per non perpetuare, attraverso la reiterazione (e la derivante legittimazione) di un
comportamento scorretto, un’abitudine nociva all’ordinamento nel suo complesso. Questa
declinazione della “mala consuetudo ¢ quella che concerne, in continuita con il contenuto delle
rubriche di Callistrato, una perversione della “consuetudo curtis”, ovvero I’errore in sede
giudiziaria e la conseguente impossibilita della sua perpetuazione. Ben diversa sara la
configurazione della “mala consuetudo” in senso universale, confinante e pressoché
sovrapponibile al territorio della “corruptela”, sviluppato in seguito soprattutto in ambito
canonistico. Qui si tratta, invece e piu semplicemente, di un errore giudiziario il quale, in
quanto tale, non pud ambire all’autorita giuridica derivante alla consuetudine dalla serialita dei
giudizi precedenti, anche qualora — quest’ultimo ¢ forse I’aspetto piu interessante della rubrica

— si configuri de facto come una consuetudine, ovvero come una catena di sentenze sbagliate:

163 Ibidem.

184



“Quod non ratione introductum, sed errore primum, deinde consuetudine obtentum est, in aliis similibus

. 164
non obtinet” .

In tal caso, quindi, la serialita degli eventi non ¢ di per sé sufficiente a far valere la ripetizione
di un fatto come fondazione di un diritto. Quando non dal diritto, ma dall’errore una
consuetudine (giudiziaria) ¢ stata introdotta, essa non ¢ applicabile ad altri casi simili.
Noteremo, dunque, come al vertice dell’ordinamento giuridico romano — e, non a caso, evocato
proprio sul finire di questo terzo titolo del primo libro dedicato alla descrizione della sua grande
bipartizione fra diritto scritto e non scritto — agisca un unico principio il quale sovrasta, dirige
e di quando in quando interviene a correggere le interne regole dello “ius civile”: questo
principio ¢ quello della “iustitia”, la cui conoscenza prudenziale spetta ai giurisperiti e la cui
applicazione puod permettersi di recidere anche lo stesso meccanismo di funzionamento del
fenomeno consuetudinario, qualora una sua cattiva applicazione mini le basi dell’ordine civile
nella sua interezza. E un tema che, filtrato attraverso le connotazioni morali infusegli dal diritto
canonico e trasformato grazie ad una riflessione costante della Scolastica dominicana, da
Tommaso a Savonarola, ritroveremo come chiave di volta retorica e concettuale nel discorso
che Machiavelli svolge intorno alla corruzione tendenziale degli ordini ed alla possibilita che
buone leggi, dalla giustizia indirizzate, hanno di ritardare questo processo espansivo e
contagioso della “mala consuetudo. Tuttavia, questo tema millenario, ereditato direttamente
dalla lingua dei giuristi romani, della “iustitia” come sommo principio regolatore di un ordine,
la quale agisce sulle leggi attraverso la buona consuetudine e sulla consuetudine attraverso le
buone leggi, con Machiavelli si manifestera, oramai, in quanto puro oggetto di pensiero politico,

associando alle prime due dimensioni il territorio, sino ad allora inesplorato, della forza.

Ed alzando sensibilmente il registro del discorso, attraverso la distinzione netta tra una buona
consuetudine costituita dalla ragione ed una cattiva consuetudine costituita dall’errore, il
posizionamento della rubrica di Celso operato da Triboniano ha, altresi, il merito d’introdurci
al ragionamento complessivo svolto intorno all’origine (D. 1.3.40) ed alla natura (D. 1.3.41)

del diritto che chiude, con il titolo terzo, il nostro percorso di analisi del Digesto.

164 Ibidem.

185



I. 2. 5. Eziologia e fisiologia del fenomeno giuridico.

Bisognera leggere in maniera sinottica queste due ultime rubriche che rispondono
rispettivamente alle seguenti domande: da un lato, quali fattori stiano all’origine del fenomeno
giuridico; dall’altro, in che cosa esso “effettualmente” consista. La persuasivita anodina del
primo passo, tratto dalle Regulae di Modestino (D. 1.3.40), dipende dalla felice combinazione
di una serie di sostantivi e di verbi che chiariscono reciprocamente il proprio significato e che
risultano ordinati secondo uno schema sintattico esclusivo (... aut ... aut ... aut ...). Tre sono
le cause contemplate da Modestino come possibile fondamento di qualsivoglia diritto:

. . . . . 165
“Ergo omne ius aut consensus fecit, aut necessitas constituit, aut firmavit consuetudo” .

Ogni diritto, quindi, o (lo) fece il consenso, o (lo) costitui la necessita, o (lo) fermo la
consuetudine. Noteremo in primo luogo come, in relazione al tema fondante della nascita del
diritto, la consuetudine paia designare un territorio piu esteso, piu sfumato e decisamente piu
politico di quello rappresentato dal semplice “ius non scriptum” che era stato tratteggiato
dall’insieme delle rubriche precedenti. Quei diritti che diventano tali grazie ad una
confermazione consuetudinaria vanno a porsi, in maniera alternativa, accanto a quelli che dal
consenso sono stati fatti o dalla necessita sono stati costituiti. La dialettica dell’origine del
diritto in quanto fenomeno costituente non s’incardina, dunque, su quella dicotomia tra
“scriptum” e “non scriptum” posta nelle Istituzioni a fondamento dello “ius civile”, quanto
piuttosto su una tricotomia che, in Modestino, prende le forme del consenso poietico, della
necessita costitutiva e della consuetudine confermativa. Proprio perché danno vita ad ogni
manifestazione del giuridico, questi tre fattori, fra loro antagonisti e complementari, si
configurano, allora, come intrinsecamente piu-che-giuridici. Nelle parole della presente
rubrica, consenso, necessita ¢ consuetudine si situano — in quanto cause agenti all’origine e,
dunque, perennemente agenti —al di qua di un dato ordine giuridico, lasciando intravvedere al
lettore il campo di forze politiche che ciascuna di esse rappresenta e le modalita storiche della
propria azione (facere, constituere, firmare). Il significato di questa rubrica ¢, inoltre, tanto piu
pregante in quanto le sue parole risultano sganciate da qualsiasi riferimento al contesto
argomentativo di partenza, nel quale costituiscono la conclusione particolare di uno specifico

ragionamento. Se leggiamo, infatti, il brano con gli occhi dell’interprete medievale e moderno,

15 Iyi f. 9v.

186



il quale, senza il soccorso offerto dagli strumenti della filologia testuale e della comparazione
storica, lo considera come parte di un unicum redazionale, il corpus iuris civilis, senza tempo e
senza autore, sentiamo vibrare in questa breve rubrica le note di un messaggio dalla portata
assoluta ed apodittica. Grazie, soprattutto, alla posizione privilegiata che gli ¢ stata assegnata
da Triboniano e collaboratori, conclusiva rispetto all’intero discorso svolto nel titolo terzo del
primo libro sulla differenza tra “ius scriptum” e “non scriptum”, la “consuetudo” di Dig. 1.3.40
si staglia su quanto annoverato in precedenza come il fenomeno giuridico per eccellenza che
muove la vita degli ordini in quanto costituisce, insieme al “consensus” ed alla “necessitas”, la

triade di elementi politici che ne attraversano perpetualmente I’esistenza.

Tuttavia, se la consuetudine dello “ius civile Romanorum” altro non € che “facitus consensus
populi” (I. 1.2.11) o “tacitus consensus omnium” (D. 1.3.32.1) o, ancora, “facita civium
conventio” (D. 1.3.35) e se proprio da questa implicita ed universale espressione del consenso
di cui ¢ portatrice assume tutto il proprio valore ed il proprio vigore, come dovremmo intendere
la relazione posta in essere in questa rubrica tra una consuetudo (consenso implicito) che
conferma 1l diritto ed un consensus (consenso esplicito) che fa il diritto? Per dirimere questa
questione apparentemente aporetica, dobbiamo allora tornare con la mente a Dig. 1.3.32.1 dove
Giuliano distingueva i due modi (I’'uno, dichiarativo, evenemenziale e formale; I’altro,
approvativo, processuale e fattuale) attraverso 1 quali il popolo dichiara la propria volonta: “nam

quid interest, suffragio populus voluntatem suam declaret, an rebus ipsis et factis?”.

Tuttavia, le parole di Modestino vanno piu in 1a di quelle dello stesso Giuliano: accanto allo
spazio riservato alla “voluntas populi” per la formazione di qualsivoglia diritto (nella sua
duplice manifestazione esplicita, del “consensus”, ed implicita, della “consuetudo™), figura,
infatti, un altro principio, quello della “necessitas”, la cui azione ¢ a tal punto iscritta nella
costituzione e nel funzionamento degli ordini da rappresentare un fatto che non giunge
nemmeno a configurarsi come oggetto di pensiero. Cosi strutturante ed onnipresente la
“necessitas” da costituire una sorta di ovvieta per il discorso intorno all’origine degli
ordinamenti; almeno fino a quando, con altri presupposti € con altre finalita, Machiavelli ne
avrebbe fatto il centro di una riflessione sul politico strutturata a partire dalla coppia necessita-
consenso. Se Dig. 1.3.40 mostra come alla costituzione di ciascun diritto partecipino in origine
o la mano della necessita, attraverso la costrizione, o la mano della volonta, attraverso
I’adesione esplicita (consenso) o implicita (consuetudine), I’ultima rubrica del presente titolo,

tratta dalle Istituzioni di Ulpiano, mira invece ad identificare un denominatore comune tramite

187



il quale sia possibile unificare il variegato mondo dei diritti sulla base del loro dispositivo di
funzionamento. Il problema intorno a cui ruota la presente rubrica non sara, allora, quello di
reperire le cause primordiali che presiedono alla formazione dei diritti quanto piuttosto quello

di ordinarne le molteplici manifestazioni qualitative in funzione di un unico modulo operativo.

In quanto riduzione della varieta oggettuale ad un solo schema logico, tale processo non
potrebbe darsi in altra forma che quantitativa, esprimendo la totalita dei fenomeni giuridici che
fanno vivere un ordinamento nei termini essenziali dell’acquisizione, della conservazione e
della diminuzione. Cosi come bisogna notare, se si sceglie di concentrarsi sulla sua origine, che
ogni diritto deriva dalla necessita o dalla volonta, allo stesso si deve osservare, se si decide di
analizzarne il principio operazionale, che “totum autem ius consistit aut in acquirendo, aut in
conservando, aut in minuendo”, dove le tre azioni espresse dai gerundivi si riducono ad una
comune funzione di natura algebrica: 1’addizione. E per rendere meglio intellegibile a che cosa

si riduca questa triplice funzionalita del diritto, Ulpiano chiosa (D. 1.3.41):

“totum autem ius consistit aut in acquirendo, aut in conservando, aut in minuendo. Aut enim hoc agitur,

quemadmodum quid cuiusque fiat, aut quemadmodum quis rem vel ius suum conservet, aut quomodo

alienet, aut amittat™'®.

Troppo lontano ci porterebbe — rispetto ai propositi della presente ricerca, consistenti
nell’indagare il retroterra giuridico dei costumi e della consuetudine nel pensiero
machiavelliano — una riflessione accurata intorno all’influenza che questo passo, cosi insolito
per stile e contenuto rispetto agli altri contenuti nel Digesfo, ha potuto esercitare in epoca
moderna sulla formazione di un lessico della relazione politica costruito attraverso categorie
essenzialmente quantitative ed addizionali. Prima di passare al commento del Codice, varra
nondimeno la pena notare come alla base di questo stravagante testo, posto a chiusura del titolo
teoricamente piu denso del Digesto, agisca una concezione dell’interazione giuridica la quale
presenta gia tratti interamente politici € la cui eco, ben prima di assumere compiuta
formulazione nel sistema hobbesiano, ¢ tratteggiata nelle pagine di Machiavelli, laddove ogni
fenomeno che anima la vita degli ordini ¢ riducibile e riconducibile, con un poco di

approssimazione, ad una dialettica dell’accrescere, del mantenere o del perdere.

166 Ihidem.

188



I. 3 IL CODICE E LE TRE LEGGI IMPERIALI: “QUAE SIT
LONGA CONSUETUDO”.

Con I’analisi della sezione del Codice dedicata al tema della consuetudine concludiamo il nostro
percorso di indagine sullo “ius non scriptum’ all’interno del diritto romano. Abbiamo gia avuto
modo di sottolineare a piu riprese, a partire dall’introduzione generale al corpus iuris civilis
sino al commento specifico di Dig. 1.3.38, come la parola impiegata nei testi del Codice presenti
delle caratteristiche del tutto particolari rispetto a quella che possiamo ritrovare nelle Istituzioni
o nel Digesto. Questo statuto peculiare del discorso influenzera, di conseguenza, la stessa
trattazione del fenomeno consuetudinario, alla definizione del quale sono riservate, nel Codice,
appena tre costituzioni. Per altro, questi tre scritti imperiali figurano in una posizione assai
meno rilevante (ottavo libro) rispetto a quella (di carattere propedeutico ed introduttivo) che era

stata accordata alla consuetudine nelle prime pagine delle Istituzioni e del Digesto.

Se ci chiedessimo, allora, da che cosa derivi questa eterogeneita di trattamento dello “ius non
scriptum” tra una parte e ’altra del corpus iuris civilis, saremmo portati ad identificare il
concorso di (almeno) due cause: da un lato, la diversa finalita redazionale cui rispondono
originariamente le costituzioni raccolte nel Codice, rispetto ai brani ospitati nel Digesto,
dall’altro, la diversa finalita editoriale che presiede al processo di cernita e selezione dei testi
da ordinare nel Codice, rispetto a quelli contenuti nel Digesto. In quanto manifestazione scritta
della volonta imperiale, sollecitata ad intervenire su un singolo caso per dirimerne in maniera
perentoria dubbi ed ambiguita, le costituzioni non hanno necessita di situarsi nel territorio
esplicativo della parola didattica (Istituzioni) o sapienziale (Digesto). I fenomeni di cui trattano
sono assunti in quanto tali, senza bisogno di definirne sostanza e contorni che si presumono
come noti a tutti gli utenti del diritto. La voce dell’Imperatore prende corpo, piuttosto, per
stabilire quale sia la giusta interpretazione di tali fenomeni, quale debba essere la loro corretta
applicazione in sede giudiziaria e come debba intendersi la loro interna gerarchia sul piano delle
fonti. Come gia ricordato, tale presa di parola della massima autoritd riconosciuta
nell’ordinamento romano ¢ sollecitata, il piu delle volte, da un’interrogazione diretta posta dagli
attori del diritto, la quale forza il potere ad esprimersi per sancire, nella forma assertiva della
costituzione, che cosa sia universalmente giusto alfine di risolvere le incertezze suscitate dal

caso di specie. In tal senso, ci troviamo di fronte ad una scrittura che, per quanto concerne la

189



sua origine, langue su un piano d’immanenza decisamente piu marcato di quello che
contraddistingueva le tipologie testuali da noi incontrate sin qui. Una scrittura, diremmo,
stimolata da un evento rispetto al quale essa stessa si pone come ulteriore evento. Ultimo,
decisorio, definitivo. Una scrittura, dunque, il cui ancoraggio nella dimensione storica ¢ certo
piu sensibilmente percepibile di quanto non avvenga per i brani che vanno a comporre il Digesto
o le Istituzioni. Una scrittura, infine, nelle pieghe della quale la temporalita storica si fa sentire
in maniera netta ai due poli del processo redazionale, rappresentando ogni costituzione, al
contempo, una risposta ai problemi posti da un caso particolare e la soluzione da applicare in
futuro per tutti 1 casi analoghi. Se, quindi, rispetto all’occasione che la origina, questa scrittura
responsoriale si da come immanente e congiunturale, al pari di ogni altra espressione del potere
che si voglia come responsiva e dirimente, rispetto al carattere assertivo che assume, essa si
pone, invece, come assoluta ed inappellabile, in quanto si situa in quello spazio proiettivo di
validita entro cui ciascun potere struttura la propria parola come universale perché immagina
la propria esistenza destinata a durare per sempre. Quando Alessandro Severo (224 d.C.),
Costantino il Grande (319 d. C.), gli Imperatori d’Oriente, Leone I il Trace, e d’Occidente,
Antemio (469 d.C.), o i loro collaboratori per essi, redigono le tre costituzioni di cui qui ci
occuperemo intendono risolvere, attraverso il proprio intervento, un problema al tutto
contingente; tuttavia, per cio fare in maniera efficace ed insindacabile, tali scritti non possono

che parlare la lingua dell’infinita temporale che da quest’intervento si vorrebbe inaugurata.

Pur sorgendo, in maniera evenemenziale, da una catena di causalita storiche, la costituzione,
evento a sua volta, si configura irrimediabilmente, allora, come un cominciamento: sul
disordine delle cose e sulla varieta d’interpretazioni che tale disordine permette, la parola
imperiale scende, sotto forma di verbo, a sancire una volta per tutte cosa sia giusto e cosa sia
errato, senza percio perdersi in una rete di definizioni ed esplicitazioni. A tal punto ¢ degna di
autorita la voce imperiale che da essa ci si attende giusto che dica dove risieda il lecito e dove
I’illecito, senza preoccuparsi di supportare con dimostrazioni il giudizio proferito. Da questi tre
testi, raccolti sotto il titolo “quae sit longa consuetudo”, non dobbiamo, allora, aspettarci una
vera e propria argomentazione intorno a cio che per lunga consuetudine debba intendersi,
quanto piuttosto una regola su come essa vada utilizzata all’interno del processo (C. 8.52.1), su
come essa vada posizionata all’interno della gerarchia di un ordinamento (C. 8.52.2) € su come
essa, infine, vada impiegata nel suo rapporto con I’altra principale fonte del diritto civile, ovvero
la legge (C. 8.52.3). Questo statuto testuale, comune ad ogni costituzione imperiale, di cui

abbiamo messo a fuoco come tratti essenziali 1’immanenza dell’occasione e [’universalita

190



dell’anelito, costituisce la prima peculiarita che rende i brani raccolti nel Codice cosi diversi da
quelli in cui c¢i siamo imbattuti sin qui. La seconda ¢ rappresentata, invece, dal Codice stesso in
quanto sistema-libro, con le sue proprie finalita ed 1 suoi interni criteri di classificazione, assai
distanti da quelli pedagogici e prudenziali che presiedono alla compilazione delle Istituzioni e
del Digesto. Finalita e criteri di un libro che, tuttavia, non potrebbero esistere se non sulla base
di uno statuto testuale, quello delle costituzioni stesse, che corre sul filo della doppia
temporalita propria alla storia: quella che si-sa-immanente, dei suoi oggetti, e quella che si-

vuole-eterna, delle sue parole. Una doppia temporalita sulla quale il Codice mette ordine.

Per quanto concerne la concezione editoriale che ne sta alla base, il Codice non ¢ certo
accostabile a quella che siamo abituati a considerare come la forma classica di un libro, del
quale si possono pitt 0 meno agevolmente reperire un autore individuale o collettivo, una data
o un periodo di stesura ed un piano unitario dell’opera che orienti la composizione dei testi che
ne fanno parte. All’interno del corpus iuris civilis, il solo libro in senso classico ¢ rappresentato
dalle Istituzioni, per le quali ¢ possibile rintracciare un testo principale d’ispirazione (le
Institutiones di Gaio, composte nel II secolo d.C.) ed un’unica concezione comune ai quattro
volumi dell’opera. La stravaganza del Codice come oggetto-libro ¢, invece, integralmente
associabile a quella dell’altra grande sezione che da vita alla compilazione giustinianea: i
cinquanta libri del Digesto. Entrambi sono I’esito di una selezione, messa in atto nella prima
meta del VI secolo d.C. dal giurista Triboniano e dai suoi collaboratori di corte per conto
dell’Imperatore Giustiniano, che consiste nella raccolta, nella cernita e nel riordinamento di
quanto d’illustre e degno di nota era stato prodotto, lungo secoli d’incessante attivita, dalla
tradizione giuridica romana. I punti in comune riscontrabili tra le due opere si fermano, tuttavia,
qui. L’idea che guida la compilazione del Digesto consiste, infatti, nel progetto di rendere
disponibile in un solo luogo I’insieme di pareri e d’opinioni che i migliori giuristi della latinita
avevano saputo esprimere intorno ad ogni tematica su cui potesse esercitarsi la loro prudenza,
rendendone agevole la consultazione attraverso un ordinamento tematico strutturato per libri,
titoli, rubriche e senza percio sacrificare al principio della reductio ad unum la profonda varieta
ed eterogeneita dei loro testi. Ne emerge, come gia sottolineato nel precedente capitolo, un
quadro estremamente polifonico, che a tratti funziona all’unisono ed in maniera corale, a tratti
parla per contrappunto e per contrasto, facendo convivere entro la comune cornice del Digesto
testi che spaziano, per epoca di composizione, dal periodo tardo repubblicano agli ultimi secoli
dell’Impero. Ben diverso ¢, invece, il piano che accompagna la raccolta delle costituzioni che

sarebbero andate a comporre 1 dodici libri del Codice. In questo caso, si tratta di restringere in

191



un unico volume tutte quelle costituzioni emanate dagli imperatori precedenti a Giustiano,
d’Oriente cosi come d’Occidente, alle quali s’intende conferire, per il presente e per il futuro,
il valore di diritto vigente. Tutto ci0 che, filtrato attraverso questo processo di scarto, non ¢
entrato a far parte del Codice viene considerato, dal momento della sua promulgazione, come
decaduto. Se, di conseguenza, il criterio che presiede alla scelta del materiale da inserire nel
Digesto ¢ quello di rappresentare, nella maniera pit ampia e piu fedele, quanto di meglio ¢ stata
in grado di costituire la giurisprudenza romana per mezzo di un lavoro collettivo durato secoli,

il criterio che sottosta alla cernita operata dal Codice ¢ di segno decisamente opposto.

Vi si tende ad eliminare tutte quelle costituzioni accumulate lungo secoli di attivita legislativa
che appaiano come incongruenti o ripetitive o, ancora, desuete rispetto al diritto giustinianeo.
Ci0 che resta, ci0 che entra a far parte del Codice, cid che resta perché ¢ entrato a far parte del
Codice rappresenta, da qui in poi, il diritto vigente dell’Impero e, dunque, I’insieme di leggi
che di tale Impero vengono consegnate al Medioevo giuridico europeo. Si capira forse meglio,
allora, perché i testi che trattano della consuetudine all’interno del Codice siano in numero assai
ridotto ed ospitati in una posizione inusuale rispetto alle due opere analizzate in precedenza.
L’esiguita del numero discende direttamente da quell’esigenza di chiarezza ed
omogeneizzazione che abbiamo or ora descritta, mentre la posizione non proprio rilevante
riservata al titolo “quae sit longa consuetudo” dipende dal fatto che, lungi dal costituire
un’interrogazione sulle origini dello “ius civile” del quale sarebbe parte integrante e
fondamentale, la trattazione riservata al fenomeno consuetudinario in questa sede mira
semplicemente a disciplinarne le manifestazioni negli aspetti piu concreti della vita del diritto,
limitandone con ci0 il territorio di espressione alla dialettica tra una normativita dall’alto,

imperiale, ed una dal basso, comunitaria.

La costituzione che apre il titolo cinquantaduesimo dell’ottavo libro del Codice ¢, senza dubbio,
quella di argomento piu pratico ospitata nel “Quae sit longa consuetudo”, oltre a costituirne,
secondo 1’ordine di catalogazione cronologica comune a tutti 1 titoli del volume, la piu antica.
Emanata nel 224 d.C. da Alessandro Severo, questa costituzione si rivolge direttamente ai
“praesidentes  provinciarum”, governatori civili e giudici di ultima istanza
nell’amministrazione provinciale del III secolo d.C., ai quali I’Imperatore indica come avvalersi
correttamente della consuetudine in sede giudiziaria. L’incipit del testo ricorda, allora, da vicino
la rubrica ulpianea di Dig. 1.3.34, destinata a consigliare come debbano comportarsi i

proconsoli qualora si trovino a giudicare un processo entro cui la consuetudine della citta o

192



della provincia ¢ chiamata in causa in quanto prova. Ricordiamo come Ulpiano suggerisse, in
primo luogo, ai governatori di verificare se tale consuetudine fosse stata gia confermata in sede

processuale da un giudizio precedente. In maniera analoga, Alessandro sancisce che

“Praeses provinciae probatis his quae in oppido frequenter in eodem genere controversiarum servata

. 167
sunt causa cognita statuet™ ",

Ovvero, il presidente di provincia giudica con cognizione di causa una volta provato cio che
frequentemente nel medesimo genere di controversie ¢ osservato localmente (in oppido). Cio
che si chiede al presidente di provincia di provare preliminarmente per poter in seguito
giudicare con cognizione di causa altro non ¢ che la “consuetudo” locale, la quale presenta,
infatti, quelle tre caratteristiche che, nell’esame di Digesto, abbiamo identificato come qualita
strutturanti della consuetudine all’interno del diritto romano, ossia 1’estensione (in oppido), la
durata (frequenter) e I’analogia (in eodem genere controversiarum). Per governare in maniera
prudente 1 territori soggetti all’autorita imperiale, il presidente di provincia, quando si trovi ad
essere giudice di un processo, deve orientare le proprie decisioni sulla base della consuetudine,
la quale, per configurarsi come tale sotto il profilo giuridico, dev’essere stata in passato
osservata a livello locale per un numero sufficientemente frequente di casi analoghi. Che
proprio alla consuetudine giudiziaria rimandi 1’espressione “quae servata sunt” lo testimonia,
del resto, il seguito della costituzione, la quale, introdotta dalla particella causale “nam”, svela

al lettore le radici teoriche che stanno a fondamento della scelta imperiale:

“Nam et consuetudo praecedens et ratio quae consuetudinem suasit custodienda est. Et ne quid contra

. .. . . . 168
longam consuetudinem fiat ad sollicitudinem suam revocabit praeses provinciae” "~ .

Questa frase conclusiva presenta una costruzione assai complessa ed articolata, poiché fornisce
tanto 1 principi giuridici che stanno alla base di quanto statuito nella prima parte del testo quanto
la possibilita per il presidente di provincia di delegare ad essi, esercitando un ruolo politico che
va al di 1a della pura amministrazione giudiziaria. Dunque, la motivazione del fatto che, nella
giurisdizione provinciale, si debba giudicare appoggiandosi a quanto, di frequente e localmente,

¢ osservato per casi simili, riposa sull’assunto che “la consuetudine precedente ed il diritto che

Y7 Codicis Iustiniani amplissimum argumentum, Fradin, Lugduni, 1512, f. 341v.
18 i, f.342r.

193



sostenne tale consuetudine siano da custodire”, esprimendo nella scelta del verbo un’evidente
analogia con Dig. 1.3.32/32.1. La consuetudine, dunque, come reiterazione di un fatto
giudiziario, ed il diritto che la sostiene, come principio fondante dello “ius civile Romanorum”,
sono da custodire e, continua il testo, “certamente cio che va contro una lunga consuetudine, il
presidente di provincia lo revoca al proprio ufficio”. Ovvero, alla propria discrezionalita di
azione e di decisione. Espressa in questi termini, la coordinazione immaginata dalla
costituzione di Alessandro Severo tra il centro e la periferia dell’Impero, tra il suo vertice ¢ la
sua base, tra una giustizia generale da rendere e delle consuetudini locali da rispettare trova
nell’autonomia di giudizio dei funzionari statali e nel processo, come luogo concreto della vita
del diritto, il proprio punto di mediazione politica, costituendo un precedente normativo

rilevante per 1’architettura giurisdizionale del Medioevo.

Insieme a Dig. 1.3.32.1, del quale rappresenta un vero e proprio contraltare teorico, la seconda
costituzione del titolo “Quae sit longa consuetudo” avrebbe dato vita alla coppia di testi latini
d’ambito consuetudinario piu fortunata e pit commentata dai civilisti lungo tutto il Medioevo
giuridico europeo. La ragione di questo successo ¢ manifesta e facilmente intuibile, gia ad una
prima lettura, dal dettato conciso, apodittico ed inequivocabile del testo. Emanata da Costantino
nel 319 d.C., questa costituzione si propone di mettere ordine una volta per tutte nella gerarchia
di fonti che stanno alla base dell’ordinamento romano, dicendo in maniera chiara e perentoria

quale sia il posto da assegnare in tale gerarchia allo “ius non scriptum” rispetto alla “lex”.

Come abbiamo potuto appurare dall’esame del Digesto, nel corso della sua secolare produzione
la giurisprudenza non sempre si era ritrovata concorde sul ruolo da attribuire al fenomeno
consuetudinario, specie per quanto riguardava la sua relazione con il diritto scritto. Accanto al
riconoscimento unanime di una funzione probatoria della consuetudine all’interno del processo,
del suo magistero di precedente rispetto alla formulazione della decisione giudiziaria o, ancora,
di una sua attivazione suppletiva in caso di vacanza della legge, alcuni autori spingevano piu in
la le conseguenze da tirare dall’autorita del diritto non scritto, giungendo a farne una sorta di
fondamento del fenomeno giuridico nel suo complesso. Di fronte a tali titubanze ed ambiguita
della giurisprudenza, la costituzione imperiale di Costantino cala, cosi come le compete, a
fugare 1 dubbi ed a mettere una parola a tal punto definitoria e definitiva sul tema da costituire,
lungo tutti i secoli successivi, I’autorita indiscussa cui avrebbe fatto appello chiunque si fosse
provato a negare o, piu semplicemente, a limitare il peso della consuetudine di fronte alla legge.

Il testo presenta una formulazione doppiamente negativa che ¢ di grande persuasivita retorica.

194



L’uso della negazione ricorre, infatti, per ben due volte nel brano e serve a definire tanto il

valore autoritativo della consuetudine in sé stesso quanto nel suo rapporto rispetto alla legge:

“Consuetudinis ususque longaevi non vilis auctoritas est, verum non usque adeo sui valitura momento,

. . 169
ut aut rationem vincat aut legem” ™.

L’autorita della consuetudine e di un uso longevo non ¢ vile, tuttavia non ¢ forte a tale punto
nel suo valore da vincere il diritto o la legge. Affermare che 1’autorita della consuetudine e
dell’uso non sia vile permette a Costantino di saldare i1 conti con una tradizione
giurisprudenziale che nel diritto non scritto aveva identificato una delle due fonti dell’intero
“ius civile Romanorum”, senza percio definire in che cosa consista tale autorita. Per altro, grazie
all’impiego del termine “auctoritas”, la cui polisemia spazia dall’autorita intesa come
“potestas” alla piu corrente e diffusa accezione di autorevolezza, “consuetudo” ed “usus” sono
ridotti al rango di principi sussidiari dell’ordinamento, il cui spazio di validita risulta tracciabile,
tangibile ed in una certa misura esistente soltanto qualora ci si trovi in assenza di piu nobili
principi. La denotazione di un’autorita in quanto “non vile” non dice nulla, in definitiva, sulla
consistenza intrinseca di tale autoritd, mentre predispone efficacemente il lettore alla
tracimazione successiva del discorso nella quale I’inanita del diritto non scritto dinnanzi alla
“lex” si configura come una conseguenza necessaria della sua sostanza, priva d’infamia e di
lode. Priva di forza. Ed un lessico della forza punteggia, infatti, in maniera uniforme il secondo
membro della costituzione, nel quale compaiono il participio del verbo “valere”, il sostantivo
“momentum” ed il congiuntivo conclusivo “vincere”. Questo campo semantico della potenza,
costruito a tre voci, contrappone, nella maniera piu lampante, all’autorevolezza non vile del

diritto consuetudinario la forza schiacciante del diritto scritto espresso dalla legge.

Grazie all’accoglienza riservatale nel Codice, questa costituzione — che ¢, senza dubbio, da
leggersi come diretta emanazione ed attestazione dell’estremo tentativo di restaurazione del
potere imperiale operato da Costantino al principio del IV secolo d.C. — si stacca dall’originario
contesto politico e culturale di redazione per divenire uno dei luoghi pit importanti e piu
frequentati dal diritto medievale in tema di consuetudine. Recepito nel Decretum Gratiani (D.

1.11.4), il dettato della costituzione costantiniana avrebbe influenzato anche la produzione dei

199 Ibidem.

195



canonisti, fornendo una leva preziosa a chi fra loro cercasse di limitare, attraverso la propria

esegesi, gli stravaganti propositi contenuti nella prima distinctio dell’opera.

La terza costituzione contenuta nel titolo “quae sit longa consuetudo” rappresenta un caso
singolare dal punto di vista storico, non fosse che per la data e la modalita in cui ¢ emanata.
Essa costituisce, infatti, uno degli ultimi provvedimenti ad essere promulgati in maniera
congiunta dall’Imperatore d’Oriente, Leone I il Trace, e da quello che egli aveva strenuamente

voluto sul trono d’Occidente, Antemio, il quale avrebbe regnato sino al 472 d.C.

La costituzione risale al 469 d.C. e torna, ultima della lunga serie di pareri giurisprudenziali e
di scritti imperiali che abbiamo sin qui analizzato, ad occuparsi del rapporto intrattenuto dalla
consuetudine con la legge scritta. Proprio questa collocazione temporale estrema fa si che nel
testo sia reperibile, gia ad un primo colpo d’occhio, I’insieme di elementi e qualita che abbiamo
imparato a riconoscere come caratteristici del fenomeno consuetudinario, lasciando cosi
intravvedere, per I'ultima volta, al lettore quella sostanziale solidita espressa dal campo
semantico della consuetudine lungo tutta 1’esperienza romanistica. Di li a poco, infatti, nuove
sensibilita e nuove concezioni avrebbero fatto il proprio ingresso nella lingua del diritto,
spezzando una continuita d’approccio, di metodo e di senso durata secoli € modificando, in
chiave trascendente, I’intera percezione della vita giuridica. Una riformulazione complessiva
del diritto romano che riceve dalle migrazioni barbariche e dalla sacralizzazione cristiana il
proprio impulso storico e che, lungi dal lasciare indenne il territorio della consuetudine, proprio
su di esso avrebbe gettato le fondamenta di un nuovo ordine politico € morale. A monte di
questo processo, realizzato in special modo grazie alla trascrizione ed alla reinterpretazione del
patrimonio giuridico romano all’interno delle Etymologiae di Isidoro da Siviglia (fine VI —

inizio VII secolo d.C.), sta la costituzione di cui qui ci occupiamo.

Oltre ad essere una delle estreme testimonianze di un tentativo di legislazione comune tra un
Oriente ed un Occidente del Mediterraneo che non si sarebbero mai piu ritrovati uniti sotto la
medesima autorita, questa costituzione rappresenta anche 1’ultimo scritto, in ordine di tempo,
che provi ad affermare la validita giuridica della consuetudine, in assoluto e rispetto alla legge,
con il solo ricorso ad istanze secolari, senza percio ricorrere a giustificazioni di natura
metafisica o teologica. Porre in essere questo obbiettivo equivale, allora, a mobilitare, entro lo
spazio conciso della comunicazione imperiale, un insieme di figure e di valori che rimandino,

direttamente e senza mediazioni, al patrimonio di codici e di immagini elaborato lungo tutta la

196



storia romana ¢ da essa trasmesso a quelle ultime generazioni dell’Impero che ne condividono,
in maniera oramai residuale, cultura e principi. Nell’incipit, ritroveremo allora scelte verbali ed
aggettivali che rievocano da vicino 1 testi dei grandi autori della giurisprudenza romana, da noi
analizzati quando ci occupammo del Digesto:

“Leges quoque ipsas antiquitus probata et servata tenaciter consuetudo imitatur et retinet”'”".

In quanto manifestazione di un tacito consenso popolare, di cui a queste date, cosi lontane dal
periodo repubblicano, piu non si parla, “una consuetudine anticamente provata e tenacemente
conservata imita e ritiene anche le stesse leggi”. Come nelle Istituzioni (1. 1.2.9), cid che
nobilita la consuetudine, trasformandola da fatto in diritto, € proprio la sua intrinseca capacita
di imitare la legge; un’imitazione che si da, convenientemente e legittimamente, quando la
consuetudine sia, sotto il profilo giudiziario, anticamente comprovata e, sotto il profilo politico,
tenacemente conservata, cosi come nel testo di Ermogeniano (D. 1.3.35). Quest’insieme di
rimandi e di significati, ereditato dalla tradizione giurisprudenziale, si presenta al suddito-
funzionario del 469 d.C. come un collante culturale a tal punto condiviso che la costituzione
non sente il bisogno di fondare ulteriormente, magari con una dimostrazione introdotta dal
tipico nesso consequenziale “nam”, la propria argomentazione. Essa passa, allora, direttamente
alla statuizione, in una forma pressoché identica a quella che, due secoli e mezzo prima,
animava il rescritto severiano trasmessoci dalle Quaestiones di Callistrato (D. 1.3.38), a

sottolineare una sostanziale omogeneita di stile curiale lungo tutta I’esperienza imperiale:

“Et quod officiis curiis civitatibus principiis vel collegiis praestitum fuisse cognoscitur, perpetuae legis

. . . 171
vicem obtinere statuimus” ' .

Di fronte ad una disgregazione dell’Impero che si fa sempre piu palpabile e dinnanzi ad un
allentamento progressivo del nesso tra vertice e periferie che prepara ed anticipa il nuovo ordine
medievale germinante sotto le spoglie dell’antico, I’autorita centrale, percependo I’inefficacia
oramai manifesta della legge, fa appello, come estremo principio di ordine, alle consuetudini
locali le quali, coincidendo con la vita stessa del popolo, sono depositarie di un’autorevolezza
e di una forza ben piu superiore a quelle veicolate dalla semplice disposizione scritta. Statuendo

che ottiene valore di legge perpetua cio che si conosce essere stato dagli uffici, dalle coorti,

170 1hidem.
1 Ibidem.

197



dalle citta, dai principi e dai collegi “praestitum”™ (con tutta la polisemia di “praestitum”, il
quale significa al contempo “osservato, preferito, garantito, rispettato, mantenuto,
conservato”), gli Imperatori Leone e Antemio scelgono di ricorrere alla normativita superiore
delle consuetudini come ultimo presidio di salvezza pubblica. La mano tesa da un centro
imperiale affannato ed in difetto di validita verso I’effettivita consuetudinaria espressa dalle
comunita locali, piu forte sul piano normativo in quanto aderente e coincidente con la vita stessa
del popolo, sarebbe andata a costituire la cifra del codice di valori e di comunicazione del diritto
medievale europeo. Un codice filtrato, tuttavia, dalla mediazione e dalla rielaborazione operata
sul patrimonio romano dall’esegesi canonistica che con le Etymologiae di Isidoro da Siviglia
inizia il proprio cammino per giungere a compimento con la redazione del Decretum di

Graziano. Una vera rivoluzione culturale della quale ci occuperemo nelle pagine successive.

198



199



200



Secondo capitolo.

Mores e consuetudo nel diritto canonico:

il Decretum di Graziano.

Nella prima meta del VI secolo d.C., con la promulgazione del corpus iuris civilis, pud
considerarsi concluso quel lento processo di elaborazione del fenomeno consuetudinario che
aveva accompagnato I’intera storia del diritto romano, dalla giurisprudenza tardo-repubblicana
sino alla sistemazione definitiva operata da Triboniano per conto dell’imperatore Giustiniano.
Una volta entrati a far parte del corpus, i testi da noi analizzati nella sezione precedente (il titolo
secondo del primo libro delle Istituzioni 1.2, il titolo terzo del primo libro del Digesto 1.3, il
titolo cinquantaduesimo dell’ottavo libro del Codice 8.52) non avrebbero piu cessato
d’influenzare quanti, nel corso dei secoli a venire, si fossero cimentati con la definizione e la
descrizione della consuetudine. Almeno sino al XVIII secolo compreso, I’eco di questi brani
non avrebbe smesso di raggiungere gli autori di estrazione piu varia, fornendo a giuristi € non
giuristi un serbatoio lessicale ed una cornice categoriale di riferimento entro cui inquadrare la

trattazione dei costumi, del diritto non scritto e del tacito consenso popolare.

Un riferimento al diritto romano che dovremmo considerare, all’interno della storia del pensiero
politico europeo, come obbligato, benché non esclusivo. Si ¢ gia avuto modo di anticipare,
infatti, come alla cristallizzazione operata a Bisanzio del patrimonio giuridico antico
corrisponda, in maniera pressoché consequenziale, I’affermazione di una diversa creativita
concettuale: quella incarnata dai padri della Chiesa che, alternando sapientemente continuita ed
opposizione nei confronti della tradizione precedente, contribuiscono a dar voce e vita ad un
nuovo sistema di valori il quale ha nei “mores” la propria fondazione. Pur continuando ad essere
gli stessi “mores” del linguaggio tecnico dei giuristi, 1 “mores” dei padri della Chiesa avrebbero
iniziato progressivamente ad alludere ad una realta oggettuale piu ampia e piu profonda. Da
fondamento di un diritto non scritto suppletivo alla legge soltanto in caso di vacanza, i “mores”
sarebbero passati ad identificare, negli scritti di Agostino d’Ippona e di Basilio di Cesarea, la

fonte normativa essenziale, insieme alle Scritture, della comunita ecclesiastica grazie alla

201



“traditio” apostolica per arrivare, con le Etymologiae di Isidoro da Siviglia, a rappresentare la

base stessa di ogni diritto umano, in associazione al diritto naturale ed alla provvidenza'’>.

Una risemantizzazione lessicale, quella a cui 1 padri della Chiesa sottopongono i “mores”, che
anticipa la metamorfosi complessiva delle strutture antropologiche sulle quali si era incardinata
la sostanziale continuita del mondo classico. Ai radicali mutamenti di natura etnica ed
economica, sociale e politica, che attraversavano 1’eta antica nella sua fase piu tarda e ne
minavano le stesse basi di esistenza, i primi pensatori cristiani avrebbero contrapposto I’unita
del “mos populi Dei”’, ovvero 1’'unita di un principio normativo immanente alla comunita,
coagulato intorno alla religione ed espresso da un insieme di pratiche liturgiche comuni.
Un’unita mondana ritrovata all’interno del “corpus mysticum Ecclesiae” alla quale faceva
seguito, come conseguenza diretta, 1’elevazione dei “mores” a fondamento di qualsivoglia
ordinamento giuridico particolare, in un’epoca in cui la varieta dei diritti tribali importati dalle
migrazioni germaniche cominciava a sgretolare 1’universalita del diritto romano. Questa ¢, a
grandi linee, la situazione di fatto entro cui prende corpo 1’elaborazione originale proposta dai
padri della Chiesa in tema di “mores”. L’influenza che tali scritti seppero esercitare sullo
sviluppo complessivo del pensiero politico medievale fu certamente profonda. Nondimeno,
bisogna chiedersi quali fattori abbiano concorso a consolidare tale fortuna nel corso dei secoli
successivi alla loro redazione. Certo, I’autorevolezza associata alla parola dei primi vescovi

costituisce la causa necessaria di un’affermazione di cosi lunga data.

Tuttavia, presa isolatamente, tale causa non sarebbe ancora sufficiente a spiegare la ragione per

la quale questi testi, di ambito perlopiu teologico o liturgico, abbiano potuto guadagnare nel

72 11 testo di riferimento & riportato a corredo del quinto canone dell’undicesima distinzione del Decretum,
“Inviolabilis est consuetudo, quae nec humanis legibus nec sacris canonibus obviare mostrantur”, sotto forma di
citazione fatta da Agostino di un lungo passo di Basilio di Cesarea nel suo “ex dictis Basilii”: “Ecclesiasticarum
institutionum quasdam scriptis, quasdam vero apostolica traditione per successores in ministerio confirmatas
accipimus; quasdam vero consuetudine roborata approbavit usus, quibus par ritus et idem utriusque pietatis debetur
affectus unde quis vel aliquantulum sacrarum expertus scripturarum hesitaverit. Si enim attenderimus
consuetudines ecclesiae non per scripturas a patribus traditas nihil estimare quantum religio detrimenti sit latura
intentive inspicientibus liquido constabit. §. 1. Que enim ut inde exordiamur scriptura salutiferae crucis signaculo
fideles docuit insigniri. Vel que tripharia digesta super panem et calicem prolixae orationis vel consecrationis
verba commendavit. Nam non modo quod in euangelo continetur vel ab Apostolo quod est in insertum secretis
dicimus, sed et alia plura adiicimus magnam quasi vim commendantia mysteriis que orientem versus nos litterarum
orare forma docuit. Benedicimus fontem baptismatis oleo unctionis. Huic accedit quod ter oleo inungimus quos
baptizamus: verbis abrenunciare sathanae et angelis eius informamus. Unde et hec et alia in hunc modum non
pauca nisi tacita ac mistica traditione a patribus ecclesiastico more ac reverentiori diligentia sunt in ministeriis
obseruata magis silentio quam publicata scripto”. (Decretum Gratiani cum multis noviter additis, Fradin, Lugduni,
1510,f.9 v.).

202



Medioevo il ruolo di autorita giuridica principale, in concorso con quelli di ambito civilistico
contenuti nel corpus giustinianeo. Per provare a rendere conto della trasformazione degli scritti
patristici da volumi indipendenti a fonti dell’ordine giuridico medievale, si deve far riferimento
ad una nuova impresa compilatoria, che per spessore ed importanza non ¢ seconda a quella
bizantina. Osservando, nelle differenze di epoca e di contesto, modalita e finalita editoriali assai
simili a quelle che avevano caratterizzato 1’opera di Triboniano nel VI secolo d.C., intorno alla
meta del XII secolo il monaco camaldolese Graziano ed i suoi confratelli raccolsero in un unico
luogo testuale 1 frutti piu rilevanti della produzione cattolica a carattere normativo che si erano

stratificati in mille anni di storia della Chiesa e che giungevano spaiati al nuovo millennio.

Come lascia intendere a prima vista il titolo della raccolta, Concordia discordantium canonum,
questa compilazione mirava a rendere disponibile in un solo volume un insieme di testi assai
eterogenei per eta, autore e statuto. Il proposito di Graziano era quello di armonizzare il
contenuto dei brani grazie alla loro classificazione per rubriche tematiche e, qualora si rendesse
necessario, attraverso un commento esegetico di raccordo fornito dallo stesso curatore. Divisa
in tre parti, I’opera ospitava i contributi piu diversi: alle lettere pastorali e pontificie si alternano
le disposizioni di sinodi e concili; agli stralci di costituzioni imperiali romane passi scelti fra le
epistole e 1 trattati della letteratura patristica. Ne risulta un quadro d’insieme fortemente
articolato all’interno del quale, come gia abbiamo notato nel caso del corpus iuris civilis, il
principio di unita ¢ conferito dalla stessa intelaiatura formale della compilazione, mentre il
comune denominatore fra i testi raccolti non ¢ rappresentato da altro che dal valore autoritativo
riconosciuto a ciascuno di essi. Infatti, nonostante le profonde differenze che li distinguono
I’uno dall’altro, ognuno di questi brani ¢ considerato da Graziano alla stregua di un canone,
ovvero di una disposizione di condotta individuale o collettiva alla quale la storia della Chiesa
ha conferito lo statuto di regola. Nell’ordinare, nel disporre € nel commentare la lettera di questi
canoni, Graziano non manca di rammentare 1’autore e la destinazione delle opere da cui sono
tratti, presentando di frequente a corredo della regola una porzione importante del testo dal

quale ¢ stata estrapolata. I canoni stessi presentano, per altro, una struttura assai variegata.

A volte, non sono nulla piu che la riproduzione fedele di una citazione diretta del passo
autoriale, la quale segue il nome dell’autore ed il riferimento del luogo in cui ¢ stata reperita,
come a restituire in una sola pagina I’immagine nitida di un grande dialogo polifonico fra le piu
grandi menti della cristianitd. Piu spesso, i canoni rappresentano la trascrizione fatta da

Graziano in forma concisa ed impositiva di un lungo brano teorico, il quale viene comunque

203



riprodotto in maniera estesa a sostegno della disposizione normativa. In tanta complessita ed in
tanta varieta di contributi, la voce di Graziano si lascia udire agli snodi cruciali dell’opera,
quando il monaco prende parola per inquadrare 1’argomento di una distinctio o per suggerire la
lettura interpretativa di un canone o ancora per svolgerne il commento. Quella che sarebbe
passata alla storia con il nome di Decretum di Graziano ¢, insomma, una raccolta che, al pari
del corpus iuris civilis, svolge una funzione di carattere epocale: sistemando in una sola
compilazione una mole di testi cumulati lungo tutto il primo millennio di produzione cristiana,
il Decretum stabilisce implicitamente che cosa debba valere da li in avanti come regola per la
cristianita occidentale e che cosa possa essere scartato o tralasciato. E, attraverso
quest’operazione di cernita e riattualizzazione, cid che grazie alla selezione di Graziano viene
sottratto logorio del tempo ¢ restituito a nuova vita ed elevato al rango di norma vigente per la
comunita cristiana dei secoli a venire, almeno sinché, al principio del XVI secolo, la Riforma
protestante non avrebbe spezzato 'unita giuridica, ancor prima che religiosa, degli Stati
europei. Questa ¢ la luce sotto la quale dovremo considerare i passi di Isidoro da Siviglia
analizzati nella presente sezione. Non tanto in quanto opera rilevante per il proprio tempo o in
ragione della sua intrinseca qualita; quanto, piuttosto, come testo che, una volta accolto e
riprodotto all’interno della prima distinzione del Decretum, assume un valore nuovo ed inedito
rispetto all’originario contesto di redazione. Da voce autorevole, diviene voce autoritativa. Da
parola filosofica o teologica, disposizione normativa. Da brano antologico, canone di un decreto

rintracciabile attraverso un numero. In questa forma si presentava ancora all’eta di Machiavelli.

II. 1 ALLE ORIGINI DELLA PRIMA DISTINCTIO: LE
ETYMOLOGIAE DI ISIDORO DA SIVIGLIA.

I dodici canoni che compongono la prima distinzione del Decretum, cosi come gli otto che
formano la seconda, sono integralmente tratti dal quinto libro delle Etymologiae di Isodoro da
Siviglia. Questo volume ha per titolo “De legibus et temporibus” ed ¢ dedicato, come lascia
intendere 1’intestazione, a tematiche di natura giuridica ed istituzionale. Il libro in questione,
certo il piu celebre delle Etymologiae, non rappresenta tuttavia che una delle venti sezioni

tematiche in cui ¢ suddivisa la grande compilazione enciclopedica redatta dal vescovo di

204



Siviglia tra gli ultimi decenni del VI ed i primi del VII secolo d.C. Con essa, Isidoro mirava a
concentrare in un unico luogo di facile consultazione I’intero patrimonio di conoscenze
scientifiche e civili sviluppate in eta antica, rendendone agevole la fruizione attraverso un
ordinamento per rubriche definitorie e reinterpretandone, ogniqualvolta possibile, il contenuto
alla luce dei nuovi valori cristiani. L impresa condotta dal vescovo di Siviglia era certo debitrice
del clima relativamente pacifico e propizio per la cultura che animava il Regno visigoto di
Spagna a cavallo fra i due secoli. In special modo, la conversione nel 587 d.C. del Re Recaredo
dall’arianesimo al cattolicesimo aveva dato vita ad una particolare convergenza d’interessi tra
il Regno romano-barbarico e le gerarchie ecclesiastiche iberiche ai cui vescovi era affidato un
ruolo non secondario nella gestione dello stato e della sua campagna di renovatio culturale.
Accanto all’attivita pastorale come vescovo di Siviglia (dal 600 d.C.), Isidoro si spese con
profusione per adeguare I’unita della Chiesa iberica a quella politica del Regno visigoto (si

ricordi, a tal proposito, il Concilio dei vescovi tenuto a Toledo nel 633 d.C. e da lui presieduto).

Se, dunque, I’opera intellettuale di Isidoro ¢ da contestualizzarsi pienamente all’interno di
questa felice sintonia maturata in terra spagnola tra le nuove élites germaniche ed il principale
superstite dell’ordine giuridico romano, ovvero la Chiesa, bisogna nondimeno riconoscere che
le sue Etymologiae godettero, lungo tutto 1’ Alto Medioevo, di una fortuna che andava ben al di
la dei Pirenei. Una fortuna determinata, in maniera preponderante, dallo statuto stesso del testo.
Ancora una volta, ci troviamo in presenza, infatti, di un testo-cerniera, come altri ne abbiamo
incontrati nel corso della presente ricerca. Un’opera strutturata, cio€, per filtrare, condensare e
trasmettere I’insieme di conoscenze e di valori propri di un’epoca alla successiva. Un’opera,
ancora, che non finisce per esercitare questo ruolo malgrado i propositi dell’autore che 1’ha
immaginata, quanto piuttosto che ¢ pensata, sin dalla sua concezione, per servire a questo fine.
Un’opera, quindi, che grazie all’immediatezza delle sue definizioni ed alla vastita del sapere
millenario da esse veicolato s’impose, nella penuria di testi e di spazi atti ad accoglierli
caratteristica dell’Alto Medioevo, come un luogo di frequentazione obbligata per chiunque
cercasse argomenti solidi per fondare le proprie dimostrazioni, come una referenza
immancabile fra le auctoritates universalmente riconosciute, come una miniera inesauribile di
grandi riferimenti e di piccole curiosita. Sotto questo stesso manto, le Etymologiae giungono
sino al XII secolo ed a Graziano, che dobbiamo figurarci come non troppo distante
dall’approccio appena descritto se, nelle due distinctiones introduttive del Decretum dove si
tratta di definire che cosa il diritto sia e quali siano le sue interne partizioni, il monaco

camaldolese sceglie di riprodurre alla lettera le parole contenute nel quinto libro di Isidoro,

205



ricalcando persino 1’ordine di trattazione proposto dal vescovo di Siviglia. Eppure, seguendo
passo passo il dettato delle Etymologiae ed adottando cosi un costume redazionale che doveva
parere quanto mai usuale e giustificato agli occhi dei suoi contemporanei, Graziano inaugurava
un nuovo capitolo nella storia della fortuna di questo testo. Inserito nel Decretum e nella piu
nobile collocazione della sua apertura, il messaggio di Isidoro si schiudeva ad una nuova
esistenza, impensabile per il vescovo di Siviglia al momento della stesura. Al di la dei confini
del Regno visigoto ormai islamizzato ed al di la dell’influenza esercitata nei chiostri dei
conventi altomedievali, il quinto libro delle Etymologiae andava ad affermarsi come pilastro
della coscienza giuridica e politica europea, ineludibile per la sua posizione autoritativa, eppur

greve di tutte quelle ambiguita ed aporie che caratterizzavano un testo vecchio di cinque secoli.

In effetti, se il pregio delle definizioni raccolte nelle Etymologiae ¢ rappresentato dalla loro
concisione e dalla loro esaustivita, il rischio cui si trovano perennemente esposte consiste
nell’assenza di chiarezza e nella conseguente semplificazione concettuale dei termini impiegati.
L’ abbiamo detto: lo scopo che si prefigge il vescovo di Siviglia con la propria opera ¢ quello di
ridurre in un solo volume il sapere, le conoscenze, i luoghi comuni caratteristici della sua epoca.
E proprio perché essi appaiono come interamente giustificati sulla base della tradizione
precedente e della diffusione presente, Isidoro non sente il bisogno di approfondire le proprie
definizioni, di comprovarle, di scomporle nei loro elementi strutturanti. Egli prende per buone,
senza aver necessita di tornarci sopra o di illuminarne ulteriormente il significato, le credenze
offerte al suo tempo dai secoli passati. Ne emerge un quadro complessivo di stile e di registro
entro cui le definizioni fornite al lettore si stagliano, I’'una dopo 1’altra, come una serie di assunti

apodittici, secondo la sintassi tipica dei manuali lessicografici “soggetto, copula, predicato”.

Quest’assenza di complessita, reperibile in maniera trasversale lungo tutto il testo delle
Etymologiae, ¢ certo spiegabile a partire dal contesto romano-barbarico di redazione e, in una
qualche misura, ¢ persino congeniale all’obbiettivo che 1’opera si pone: veicolare nella maniera
piu semplice una realta complessa per favorirne la fruizione, educativa e politica, da parte di
élites quanto mai semplici. Il problema, che si sarebbe imposto con forza agli esegeti canonisti
del Basso Medioevo, sorge invece nel momento in cui queste stesse proposizioni, concepite in
un’epoca e per un’epoca di crisi culturale, sono accolte in blocco nelle prime due distinzioni
del Digestum, assurgendo cosi a definizione unica, normativa ed inappellabile intorno a che
cosa sia e da quali elementi sia composto il diritto. Una problematica resa ancora piu scottante

dal fatto che Isidoro, nel comporre le proprie definizioni, si avvale di un lessico interamente

206



mutuato dal linguaggio comune, senza apportarvi delucidazioni di natura logica, né tantomeno
linguistica. I vocaboli impiegati nel quinto libro “De legibus et temporibus’ sono gli stessi che

ricorrono nelle sezioni dedicate al fenomeno consuetudinario all’interno del corpus iuris civilis.

Tuttavia, se 1 giuristi romani erano animati dalla preoccupazione di elevare il proprio linguaggio
da naturale a tecnico, operando sul lessico di cui si servivano continui tentativi di
chiarificazione ed interpretazione, Isidoro assume come dato di fatto la polisemia dei suoi stessi
strumenti linguistici, formulando di conseguenza definizioni anodine e cadendo talvolta in
contraddizione. Come vedremo a breve, non ¢ raro nel suo testo I’incrocio di definizioni: ad
esempio, termini chiave di un predicato diventano, alle voci successive dell’enciclopedia,
soggetti di predicati esplicitati da precedenti soggetti. In conclusione, la confusione creata
dall’incontro tra una forma enunciativa puramente assuntiva ed apodittica, da un lato, ed una
scelta lessicale modellata sul linguaggio naturale romano-barbarico del VII secolo d.C.,
dall’altro, sta alla base dell’infinita di problemi ermeneutici che queste definizioni avrebbero
posto a generazioni di commentatori medievali, una volta divenute il testo cardine dell’ordine
giuridico europeo. Eppure, nella nebulosita e nella malleabilita di questi lemmi riposa, altresi,
una parte considerevole della loro fortuna. Parole che, a differenza di quelle ben ponderate e
lungamente levigate della giurisprudenza romana, potevano prestarsi alle interpretazioni, alle
contestualizzazioni, alle attualizzazioni piu varie, grazie al legame diretto che avevano saputo

intrattenere con la realta mutevole ed imprendibile del linguaggio naturale tardo-latino.

207



II. 2 MORES, MOS, CONSUETUDO NELLA PRIMA
DISTINCTIO DEL DECRETUM.

L’incipit della prima distinzione ¢ dello stesso Graziano e funge da premessa per interpretare
quanto contenuto nel primo canone. Due sono 1 modi attraverso cui il genere umano si governa:

. . . . . 173
“Humanum genus duobus regitur, naturali videlicet iure et moribus™ ™.

Il diritto naturale ed 1 costumi rappresentano, allora, 1 due grandi principi normativi attraverso
1 quali ¢ regolata la vita degli uomini. Se la struttura diairetica del testo avvicina per certi versi
la formulazione di Graziano a quella delle Istituzioni (Ist. 1.2.1: “omnes populi qui legibus et
moribus reguntur’), svariati sono gli elementi che permettono di soppesare quanto grande sia
la distanza del monaco camaldolese e della sua epoca dalle categorie tipiche del diritto romano.
In primo luogo, alla nozione plurale ed eterogenea di “omnes populi”, Graziano preferisce
quella unica ed indivisibile di “humanum genus”. Lo slancio universalistico del “genere
umano” si salda, poi, perfettamente con la sua bipartizione normativa in diritto naturale, da un
lato, e costumi, dall’altro. Alla divisione, tutta secolare, del diritto in leggi (scritte) e costumi
(non scritti) propria della giurisprudenza latina, Graziano preferisce la distinzione tra i “mores”,
che soli oramai fondano I’intero diritto umano, e lo “ius naturale”, indisponibile per I’'uomo. E
una doppia rivoluzione quella in atto in questa primissima riga del Decretum, i cui termini si
implicano reciprocamente. Se, infatti, i costumi, nella loro assoluta varieta ed eterogeneita,
possono arrivare ad assorbire 1’intera esperienza normativa umana ¢ perché, su di essi ed al di
la di essi, impera un unico principio normativo, valido per I’intero genere umano: quello del

174

diritto naturale’ . Che cosa debba intendersi poi per diritto naturale, ¢ indicato nel seguito:

3 i, f. 2r.

7% Nella sua Summa (1160-1170), Stefano Tornacense pone 1’accento sulla radicalita di quest’operazione
attraverso la quale Graziano riduce a due, ius naturale e mores, i principi normativi da cui ¢ governato il genere
umano, mettendo in risalto come i costumi finiscano inevitabilmente per riunire, in quest’accezione, leggi e
consuetudini, visto che sorgono dallo ius gentium e sono confermati dallo ius civile: “Humanum genus. De iure
dicturus ecclesiastico iurisperitis, i. e. legum doctoribus definitionem iuris relinquit, divisiones eius ponens et in
duobus membris tria, quae in legibus continentur, comprehendens. Cum enim ibi dicatur: i. a. n. a. g. a. c., iste
naturale similiter ponit, sub moribus autem ius gentium et civile complecitur. Mores enim et a iure gentium
sumpserunt initium, et confirmationem a civili. Item mores alii non scripti, alii in scriptura redacti. Unde et per
hoc nomen mores non solum hic intellige consuetudines, sed etiam scriptas leges”. (Die Summa des Stephanus
Tornacensis iiber das Decretum Gratiani, op. cit.,p. 7).

208



“Ius naturae est quod in lege et evangelio continetur, quo quisque iubetur alii facere, quod sibi vult fieri,

et prohibetur alii inferre, quod sibi nolit fieri. Unde Christus in evangelio: Omnia quaeccumque vultis ut

faciant vobis homines, et vos eadem facite illis. Haec est enim lex et prophetae™'”.

Anche se non ci si volesse attardare a sottolineare la modernita kantiana di questo testo, che
riduce I’intero diritto naturale alla massima evangelica “non fare agli altri cio che non vorresti
fosse fatto a te”, bisognerebbe nondimeno notare come 1’accezione di “ius naturale” adottata
da Graziano abbia in comune con quella latina soltanto il nome. Al diritto naturale delle
Istituzioni che, lo ricordiamo, consisteva in cio che “natura omnia animalia docuit” (Ist. 1.2) e
si riduceva in buona sostanza alla “procreatio” ed “educatio” della prole, Graziano sostituisce
un precetto etico di portata universale, il quale obbliga I’intero genere umano implicitamente,
in quanto comunita di esseri razionali, ed i cristiani particolarmente ed esplicitamente, grazie
alla Rivelazione di Cristo, della Legge mosaica e dei profeti. Lo iato che separa queste due
concezioni del diritto naturale non potrebbe essere piu profondo. Da un lato, si trova quello
formulato e tramandato dalla giurisprudenza romana, che coincide con il grado piu elementare
di normazione, comune a tutti gli esseri viventi del pianeta, e che ¢ definito dagli autori delle
Istituzioni come quel diritto che “non humani generis proprium est, sed omnium animalium
quae in coelo, quae in terra, quae in mari nascuntur” (Ist. 1.2); dall’altro, sta la nuova accezione
cristiana elaborata lungo secoli di riflessione teologica e fatta propria da Graziano nella sua
introduzione, la quale, tagliando 1 ponti tra ’'uomo ed il resto delle creature, restringe la
naturalita del diritto ad un fatto puramente umano e, di conseguenza, precipuamente etico,
aprendo cosi le porte alla moderna concezione di giusnaturalismo ed a quella, ancora piu
recente, di diritti umani. Al di 1a delle considerazioni di lungo e lunghissimo periodo a cui la
definizione di “ius naturale” resa da Graziano potrebbe condurci, questo preambolo serve,
nell’economia del Decretum, a fornire al lettore le coordinate indispensabili per ben intendere
il dettato del primo canone che, tratto dalla seconda rubrica “de legibus divinis et humanis™ del
quinto libro delle Etymologiae, recita:

. . 176
“Divinae leges natura, humanae moribus constant” ™.

'S Decretum Gratiani cum multis noviter additis, Fradin, Lugduni, 1510, f. 2r.
178 Ibidem.

209



Il primo canone della raccolta ci pone, dunque, di fronte ad una doppia regolarita: 1’'una
caratterizza il mondo in quanto tale, nel suo insieme, ed all’interno di esso regge anche, per
estensione, il mondo degli vomini; 1’altra ¢, invece, peculiare soltanto a quest’ultimo mondo,
alla vita umana individuale ed associata, e consiste di costumi. Riformulato altrimenti, il primo
canone del Decretum individua due grandi leggi alla base del creato: la “natura”, legge
ontologica, interessa tutti gli enti e, fra essi, evidentemente anche 1’'uomo, ente tra gli enti; i
“mores”, legge politica, pertengono unicamente al genere umano che, come anticipava
Graziano nel preambolo, a sua volta si regge secondo la varieta dei costumi, da un lato, e
I’universalita del precetto di diritto naturale “non fare agli altri cio che non vorresti fosse fatto
a te”, dall’altro. Se volessimo forzarci a reperire una qualche univocita, perlomeno provvisoria,
all’interno della terminologia impiegata da Graziano in queste prime linee del Decretum,
diremmo che siamo in presenza di una triplice regolarita: la natura regge il mondo in quanto
principio fisico e metafisico; 1 costumi reggono il mondo degli uomini in quanto principio
politico e, di conseguenza, giuridico; il diritto naturale, rivelato concordemente dal Nuovo e
dal Vecchio Testamento, regge il mondo dei Cristiani in quanto principio etico e, esso stesso,
giuridico. Come anticipato in sede d’introduzione, si rivela assai difficile individuare un uso
coerente ed un significato stabile all’interno dei vocaboli impiegati da Isidoro e, per il tramite
di Isidoro, da Graziano. Lo stupore un po’ imbarazzato che i canonisti medievali provavano di
fronte all’attacco del Decretum non risulta attutito dallo scorrere del tempo e queste definizioni,
cosi formulate ed incrociate, fanno sorgere una certa perplessita anche nel lettore
contemporaneo. Qualche indicazione in piu per carpire con maggiore esattezza in che cosa
consista la differenza tra “leges divinae” e “leges humanae” ¢ fornita da Graziano nelle righe
seguenti, quando sceglie di riportare per esteso il passo da cui ¢ estrapolato il canone di Isidoro

e di svolgerne successivamente un breve commento. Il testo delle Etymologiae suona cosi:

“Omnes leges aut divinae sunt, aut humanae: divinae natura, humanae moribus constant. Ideoque hae

discrepant quoniam aliae aliis gentibus placent. § Fas lex divina est: ius lex humana.§ Transire per

. . 177
agrum alienum, fas est, ius non est” .

La lunga e diretta citazione da Isidoro ci fornisce elementi importanti per capire a che cosa
siano effettivamente assimilabili le due leggi e quali siano le loro rispettive qualita. Non

esistono, dunque, leggi che non siano di origine o divina o umana. Le leggi divine sono

77 Ibidem.

210



riconducibili alla “natura”, dove per natura bisogna intendere il “Fato”. Cido che muove, ciog,
ogni singolo ente e gli enti fra loro, come mostra I’esempio “transire per agrum alienum fas
est, ius non est”, dove ’attraversamento del campo altrui ¢ considerato come lecito per il diritto
naturale in quanto “communis est possessio”, mentre non lo sarebbe per le leggi umane che
attribuiscono la proprieta ad un “dominus™'’®. Le leggi umane sono, invece, integralmente
riducibili ai “mores”, 1 quali si distinguono per la propria varieta, discrepanza, poiché “aliae

aliis gentibus placent”. Se, allora, il “Fato” & legge divina, il “Diritto” & legge umana'”.

Quest’ultima indicazione ha una duplice valenza interpretativa, interna ed esterna rispetto al

testo del Decretum che stiamo esaminando. In primo luogo, ci consente finalmente di capire

78 Scrive Paucapalea nella sua Summa a commento di questo passo isidoriano accolto nel primo canone del
Decretum: “Sed quod inter se differant lex divina et humana ostenditur, cum subiungit: ‘Transire per agrum
alienum fas est, ius non est’, i. e. quantum ad humanam legem non est licitum transire, domino renitente vel non
permittente, quantum vero ad divinam licitum est, qua ominium naturali maxime iure communis est possessio”.
(Die Summa des Paucapalea iiber das Decretum Gratiani, op. cit., p. 4).

' Per meglio misurare 1’entita dell’influenza esercitata sullo sviluppo lessicale e concettuale dei secoli successivi
dalle definizioni isidoriane che si trovano ospitate in questa prima distinzione del Decretum di Graziano, non mi
pare irrilevante far appello ad un testo che potrebbe a prima vista apparire come distante ed eterogeneo rispetto ad
un contesto di elaborazione e di comunicazione prettamente giurisprudenzaile. Si tratta di uno dei primi commenti
alla Commedia di Dante, il cosidetto “Ottimo Commento”, il cui autore rimane ancora oggi ignoto, benché si
supponga che abbia operato in ambito toscano (con tutta probabilita a Firenze, nella prima meta del XIV secolo)
e che non fosse alieno da rudimenti di natura giuridica, forse di ambito canonistico. Attraverso il confronto tra il
testo delle Etymologiae di Isidoro, che con I’inserimento nell’incipit della compilazione grazianea assurge al rango
di fondamento dell’ordine istituzionale e della coscienza politica propri del Basso Medioevo, ed il proemio
anteposto dall’anonimo al commento del sesto canto del Paradiso, dove Dante incontra nel cielo di Mercurio
I’Imperatore Giustiniano, pud essere valutato in quale misura e con quanta forza la lingua tecnica del latino
giuridico abbia condizionato le evoluzioni e le stabilizzazioni di senso dei lemmi impiegati in ambito volgare —
perlomeno nel volgare di area toscana che interessa il nostro studio in rapporto a Machiavelli. Nel testo della
Commedia, Giustiano si presenta a Dante mettendo da subito in rilievo la propria opera importante, la compilazione
del Corpus Iuris Civilis, il quale ha permesso di trarre dalle leggi il troppo e il vano: “Cesare fui e son lustiniano,
/ che, per voler del primo amor ch’i’ sento, | d’entro le leggi trassi il troppo e ‘I vano”. (Dante Alighieri, La Divina
Commedia. Il Paradiso, a cura di U. Bosco e G. Reggio, Le Monnier, Firenze, 2002, p. 130, c. VI, vv. 10-12). Per
introdurre la materia che sara oggetto di commento nel sesto canto del Paradiso, I’autore dell’Ottimo Commento
s’impegna, nel proemio, a trattare: “de’ primi conponitori de le leggi, e poi d’esse leggi, secondo Ysidoro
Ethymologiarum”. (L’Ottimo Commento alla Commedia. Saggio di edizione critica, tesi di dottorato di Vittorio
Celotto, sostenuta presso 1’Universita degli Studi di Trento, anno accademico 2011-2012, p. 67). La storia fornita
dall’anonimo “de’ primi conmponitori de le leggi” inizia con “Moysé”, che “de la gente ebrea primo di tutti, le
leggi divine con sante lettore esplico”, e si conclude con Giustiniano: “L’ultimo d’essi compilatori e correggitori
fue lustiniano, il quale qui ¢ introdocto per I’autore a parlare”. (Ibidem). Nelle righe seguenti, la lettera del dettato
isidoriano ¢ ripresa in maniera fedele dall’anonimo e secondo 1’ordine con cui le definizioni approntate dal vescovo
di Siviglia compaiono nella prima distinzione del Decretum di Graziano. Cid che pare degno di nota in questo
raffronto tra i due testi ¢ la scelta di lemmi con cui il commentatore trecentesco decide di tradurre in lingua volgare
i termini latini impiegati da Isidoro, la quale rende testimonianza di un processo di penetrazione e di stabilizzazione
del significato fissato dai giuristi all’interno del linguaggio ordinario di estrazione volgare. Questa prima
definizione ¢, allora, tradotta come segue: “Tucte le leggi o sono divine o sono umane. Le divine sono secondo
natura, [’'umane sono composte di custumi. La legge divina é cosa licita etc”. (Ibidem).

211



perché lo “ius naturale” che Graziano ha posto in introduzione accanto ai costumi e che consiste
in una massima evangelica suffragata dalla tradizione mosaica e profetica faccia parte, a pieno
titolo, della normativita umana, seppur confermata attraverso la Rivelazione divina. Cio ¢
possibile proprio perché si tratta di un diritto e, in quanto tale, appartenente interamente a quella
normativita tipica del mondo umano. Un precetto etico essenziale che, di contro all’eterogeneita
dei “mores”, ¢ a tal punto valido a livello universale da dar vita ad una regolarita pressoché
naturale, benché¢ umana. Riguardo, invece, alla portata esterna esercitata da questo denso e
stratificato incipit del Decretum, bisogna notare come la bipartizione maggiore tra una legge
divina (coincidente con la natura) ed una legge umana (coincidente con 1 costumi), che
Graziano fa propria a partire da Isidoro, si sarebbe radicata in maniera cosi profonda all’interno
della sensibilita giuridica e politica medievale da costituire il sostrato, I’intelaiatura, il
canovaccio su cui Tommaso d’Aquino avrebbe incardinato, nel secolo successivo, la propria
divisione tra i diversi tipi di “/eges” (divina, eterna, naturale e positiva) che regolano il creato.
Il commento fatto seguire da Graziano alla lunga citazione di Isidoro serve, al contempo, a
mettere in evidenza i1 punti-chiave del testo, ad indirizzarne il lettore verso una corretta

interpretazione e, infine, a prepararlo all’esposizione del secondo canone. Vi si dice:

“Ex his verbis huius auctoritatis evidenter datur intelligi in quo differant inter se lex divina et humana:
cum omne quod fas est nomine divinae vel naturalis legis accipiatur, nomine vero legis humanae mores

iure conscripti et traditi intelligantur. § Est autem ius generale nomen, multas sub se continens

- 180
species” .

Dunque, tutto cio che ¢ disciplinato dal Fato ¢ da raccogliere sotto il nome di legge divina o
naturale, mentre per legge umana bisogna intendere quei costumi “iure conscripti et traditi’.
Non facciamoci ingannare dalla fluidita e della linearita del testo che rischierebbero di far
passare sotto gamba una precisazione che ovvia non ¢. Graziano tiene a specificare che i1
“mores” a cui spetta veramente il nome di “lex humana” sono quelli “conscripti” (iscritti,
istituiti, fissati, introdotti, redatti) e “traditi” (tramandati, consegnati, insegnati) dal diritto. Non
tutti 1 costumi, quindi, si presentano agli uomini con il valore ed il vigore di /eggi, bensi soltanto
quelli che, da fatti sociali diffusi e condivisi, si sono trasformati, attraverso la tradizione, in
diritti. Una precisazione ricca di implicazioni su cui Graziano tornera ai canoni quarto € quinto

di questa prima distinzione, allorquando si trovera a definire la differenza che passa tra il “mos”

'8 Decretum Gratiani cum multis noviter additis, Fradin, Lugduni, 1510, f. 2r.

212



e la “consuetudo”. Come per 1 testi da noi analizzati nel Digesto, la questione in atto qui ¢ tanto
fine quanto della massima importanza e consiste nel sancire una distinzione netta tra realta
sociale e fenomeno giuridico, attraverso il ricorso ad una differenziazione concettuale tra il
campo dei costumi e quello della consuetudine. Per dar vita a questa separazione, che prendera
corpo nel prosieguo del testo, Graziano ha necessita di cominciare a distinguere sin d’ora, per
il tramite del proprio commento, cio che nella citazione di Isidoro permane come indistinto,
avvicinandosi cosi se non alle soluzioni, almeno alle problematiche che avevano animato

I’impresa definitoria della giurisprudenza romana. E altrimenti non potrebbe essere.

Le Etymologiae di Isidoro sono, infatti, una miniera di conoscenze ¢ di vocaboli la cui
straordinaria autorita ¢ costituita dalla fortuna altomedievale del testo e dall’autorevolezza
indiscussa associata alla parola dell’ultimo dei padri della Chiesa. Non c’¢ bisogno di
giustificazioni, dunque, per inserire questa citazione in apertura del Decretum; eppure, i
contenuti ed 1 propositi del primo canone esigono un’immediata limatura. I1 mondo entro cui
sono stati pensati € per cui sono stati concepiti era, infatti, un mondo in cui alla “/ex romana”
si erano interamente sostituiti i “mores” dei popoli germanici e della Chiesa delle origini, la cui
validita incontrastata Isidoro si limita ad assumere e riportare nelle proprie definizioni. Altro,
radicalmente diverso, il contesto storico della Chiesa e dell’Europa nel quale Graziano si trova
a scrivere ed operare, commentando una citazione vecchia di cinque secoli che, per la sua
scottante inattualita, necessitava di essere depotenziata sin dal momento della sua enunciazione.

La premessa sulla generalita del diritto c’immette, invece, al secondo canone.

Sulle orme di Isidoro, Graziano aveva impiegato nel primo canone e nel suo commento il
termine “/ex” per definire i due grandi principi normativi che regolano il mondo: la “/ex divina”,
identificabile con la “natura” e riducibile al “Fato”, da un lato, e la “lex humana’, identificabile
con i “mores” e riducibile al “Diritto”, dall’altro. All’altezza del secondo canone, ricompare la
“lex”, benché il significato associato al vocabolo sia decisamente piu tecnico, piu terreno, piu
tassonomico rispetto alla precedente accezione. Secondo il modello aristotelico dei generi e
delle specie, la “/ex” non allude ad altro che all’interna partizione del diritto umano:

U 181
“Ius genus, lex species eius est” .

B! Ibidem.

213



Il dettato di questo secondo canone rappresenta un riassunto fedele di quanto espresso da
Isidoro nell’incipit della rubrica terza, “Quid differunt inter se ius, leges et mores”, del quinto
libro delle Etymologiae, il cui testo € riportato subito dopo per esteso, privo di commenti da
parte di Graziano. Isidoro vi illustra la divisione “nominalistica” del diritto in genere e specie,

I’etimologia di “ius™ e la sua divisione, questa volta, “oggettiva” in “leges” e “mores™

“lus generale nomen est; lex autem iuris est species. Tus autem est dictum, quia iustum est. Omne autem

. . . 183
ius legibus et moribus constat” ™.

3

La relazione posta dal vescovo di Siviglia tra “ius” e “iustum” fa eco alla celeberrima
definizione di Ulpiano che inaugura il titolo primo del primo libro del Digesto, dove si dice che
il diritto “est autem a iustitia appellatum™®*. Se poniamo mente a quanto detto sin qui,
decisamente piu curiosa apparira, invece, la divisione dell’intero diritto umano in leggi e
costumi. Nella rubrica precedente, “de legibus divinis et humanis”, da cui il primo canone ¢
tratto, Isidoro riconduceva, infatti, esplicitamente ai “mores” I’intero fenomeno giuridico

2

umano, mentre a partire da quella successiva, dov’¢ impegnato a distinguere fra loro “ius”,

“leges” e “mores”, arriva a porre sullo stesso piano di validita normativa le leggi ed i costumi'™.

182 Nell’ Ottimo Commento, a cui pitl sopra si & fatto riferimento, i termini latini presenti nel testo isidoriano “ius”,
“lex” e “mores” sono tradotti con la triade di lemmi volgari “ragione”, “legge” e “costumi”: “Ragione ¢ generale
nome. La legge é specie di ragione. Ogni ragione é di legge e di costumi”. (L’Ottimo Commento alla Commedia.
Saggio di edizione critica, tesi di dottorato di Vittorio Celotto, sostenuta presso 1’Universita degli Studi di Trento,
anno accademico 2011-2012, p. 67).

'8 Decretum Gratiani cum multis noviter additis, Fradin, Lugduni, 1510, f. 2r.

184 Digestum vetus Digestorum seu Pandectarum iuris civilis tomus primus, De Porta, Lugduni, 1534, f. 3v.

'85 In accordo con i testi d’Isidoro accolti nella prima distinzione del Decretum, la coppia normativa composta
dalle leggi e dai costumi si profila, di conseguenza, come il fondamento comune degli ordinamenti politici e dello
“ius” in senso lato. Come gia si & potuto constatare nella prima parte di questo studio grazie all’analisi degli scritti
di Machiavelli, la consapevolezza che siano 1’azione e la permanenza di tale binomio a regolare la vita degli ordini
e degli uomini travalica i limiti del discorso e della riflessione propri al linguaggio tecnico della giurisprudenza
per imporsi come un’acquisizione di senso comune all’interno del patrimonio lessicale e concettuale della lingua
volgare. Un’indicazione importante per saggiare la fortuna di tale costruzione al di 1a delle frontiere di una scrittura
eminentemente professionale ci & offerto dal prologo di una novella contenuta nel Decameron di Boccaccio. Certo,
Boccaccio non era ignaro di nozioni e di categorie giuridiche. A Napoli, dove si era trasferito in giovane eta (1328)
al seguito del padre che vi lavorava come agente per il potente banco dei Bardi, Giovanni aveva frequentato in
maniera svogliata tre anni di diritto canonico (1331-1334) e, sempre nella capitale del Regno angioino, aveva
avuto occasione di seguire, benché non fosse iscritto, le lezioni tenute da Cino da Pistoia sulla lettura del Codice.
La novella in questione ¢ la nona della nona giornata, raccontata dalla “reina” del giorno, Emilia, ed ha per titolo:
“Due giovani domandan consiglio a Salomone, ’'uno come possa essere amato, l’altro come gastigare debba la
moglie ritrosa,; all’un risponde che ami e all’altro che vada al Ponte dell’Oca”. (Giovanni Boccaccio, Decameron
(II), a cura di V. Branca, Einaudi, Torino, 1992, p. 1092). Della novella, non si ¢ interessati alla trama ed al
contenuto, quanto piuttosto alle parole con cui Emilia presenta in introduzione 1’argomento che andra a narrare.
Facendo leva su una sensibilita misogina cara a Boccaccio, che attraversa in maniera pilt 0 meno velata 1’intera

214



Questa brusca virata impressa dal vescovo di Siviglia alla propria argomentazione nello spazio
di due rubriche obbliga certamente Graziano, che al testo di Isidoro si riferisce in maniera
esclusiva nella prima distinctio del Decretum, a seguirne I’andamento. Di conseguenza, le tre
voci successive sono dedicate a definire, rispettivamente, che cosa debba intendersi per legge,

“Quid sit lex”, per costume, “Quid sit mos” e per consuetudine, “Quid sit consuetudo”.

produzione giovanile e matura e che sarebbe tuttavia emersa in forma esplicita ed autonoma soltanto con le opere
piu tarde (“Il corbaccio”, 1363-1366), Emilia illustra ai compagni di brigata per quale ragione “I’ordine delle
cose” preveda che “tutta la universal moltitudine delle femine” sia “dalla natura e da’ costumi e dalle leggi”
(ovvero, dalla totalita dei tre principi normativi dell’ordine divino ed umano stabiliti nel Decretum di Graziano)
“sottomessa agli uomini e secondo la discrezione di quegli convenirsi reggere e governare”: “Amabili donne, se
con sana mente sara riguardato [’ordine delle cose, assai leggermente si conoscera tutta la universal moltitudine
delle femine dalla natura e da’ costumi e dalle leggi essere agli uomini sottomessa e secondo la discrezione di
quegli convenirsi reggere e governare, e pero, a ciascuna, che quiete, consolazione e riposo vuole con quegli
uomini avere a’ quali s’appartiene, dee essere umile, paziente e ubidiente oltre all’essere onesta, il che é sommo
e spezial tesoro di ciascuna savia”. (Ivi, p. 1092-1093). Dopo aver enucleato, sotto forma di massima prudenziale,
la regola per la quale alla moglie non sia sufficiente osservare soltanto I’onesta nei confronti del proprio marito,
dovendo questa dote accompagnarsi altresi alle qualita dell’umilta, della pazienza e dell’ubbidienza, Emilia passa
a considerare, a partire da questo caso specifico, il ruolo che hanno le “leggi”, il “costume” o 1’ “usanza” e la
“natura” nella conduzione e nella regolazione delle cose umane: “E quando a questo le leggi, le quali il ben
comune riguardano in tutte le cose, non ci ammaestrassono, e l’'usanza, o costume che vogliamo dire, le cui forze
son grandissime e reverende, la natura assai apertamente cel mostra, la quale ci ha fatte ne’ corpi dilicate e
morbide, negli animi timide e paurose, nelle menti benigne e pietose, e hacci date le corporali forze leggieri, le
voci piacevoli e i movimenti de’ membri soavi: cose tutte testificanti noi avere all’altrui governo bisogno”. (Ivi, p.
1093). Dunque, qualora la necessita della donna di reggersi con “I’altrui governo” non fosse sufficientemente e
convenientemente mostrata ed inculcata dalle “leggi”, che perseguono “il ben comune in tutte le cose”, e dall’
“usanza” o dal “costume”, “le cui forze son grandissime e reverende”, ¢ la “natura” a “testificare”, come se si
trattasse di una “probatio plaena”, nel “corpo” nell’ “animo” e nella “mente” I’impossibilita delle donne di
governarsi da sole ed il bisogno che hanno di essere guidate da altri. Da quest’assunzione, normativa ed
esperienziale, che mobilita I’interezza delle fonti giuridiche umane e divine per mostrare la sottomissione della
donna all’'uomo, discende, come logica conseguenza, la regola tratteggiate nelle righe successive: la “ragione” (il
“diritto”, 1’ “ordine giuridico umano e divino”) pretende, dunque, che chi abbia bisogno dell’altrui aiuto e governo
per mantenersi, sia anche “ubbidiente”, “sottomesso” e “riverente” nei confronti del proprio “governatore”: “E chi
ha bisogno d’essere aiutato e governato, ogni ragion vuol lui dovere essere obediente e subgetto e reverente al
governator suo: e cui abbiam noi governatori e aiutatori se non gli uomini? Dunque agli uomini dobbiamo,
sommamente onorandogli, soggiacere; e qual da questo si parte, estimo che degnissima sia non solamente di
riprension grave ma d’aspro gastigamento” . (Ibidem). Quella donna che si diparta, dunque, dall’onore sottomesso
che deve per “legge”, per “costume” e, soprattutto, per “natura” al proprio uomo, non merita soltanto una grave
“riprovazione”, ma anche un aspro “castigo”. Cosi era stato mostrato nella novella settima, raccontata da Pampinea
nella medesima nona giornata, “Talano d’Imole sogna che un lupo squarcia tutta la gola e I’ viso della moglie;
dicele che se ne guardi, ella nol fa, e avvienle” (Ivi, p. 1080), dove, per non essersi attenuta ai consigli del marito,
la moglie finisce per andare incontro al castigo divino e meglio sarebbe stato se il marito si fosse deciso a castigarla
prima di sua propria mano; cosi, poggiando sull’autorita sapienziale di Salomone, sara dimostrato anche nella
novella narrata da Emilia, dove si illustrera quando all’'uomo convenga dispensare amore e quando, piuttosto,
castigo nei confronti della propria donna, alla quale “la natura, l'usanza e le leggi” dispongono di essere
“piacevole, benevola e pieghevole” nei confronti del proprio sposo: “E a cosi fatta considerazione, come che altra
volta avuta I’abbia, pur poco fa mi ricondusse cio che Pampinea della ritrosa moglie di Talano racconto, alla
quale Iddio quello gastigamento mando che il marito dare non aveva saputo, e per cio nel mio giudizio cape tutte
quelle esser degne, come gia dissi, di rigido e aspro gastigamento che dall’esser piacevoli, benivole e pieghevoli,
come la natura, l'usanza e le leggi voglion, si partono”. (Ivi, p. 1093).

215



Il canone che solleva meno problemi di formulazione ed interpretazione € senza dubbio quello
indirizzato a fornire questa nuova definizione della “/ex” in quanto parte strutturante, in
concorso con 1 “mores”, il diritto umano. Dimostrando una piena continuita con la tradizione
romana e limitandosi in questo caso a citare alla lettera le parole di Isidoro, la “/ex” ¢ detta da
Graziano semplicemente una “constitutio scripta”*®. Sembra riaffacciarsi, dunque, quella
separazione del diritto in “scriptum”, la legge, € “non scriptum”, 1 costumi, che abbiamo
imparato a conoscere € riconoscere come tipica della giurisprudenza latina, dalle Istituzioni (1.
1.2.1-11) al Digesto (D. 1.3.32-39). Maggiori difficolta sono poste, invece, dalle due definizioni
seguenti, le quali parrebbero, a prima vista, intrecciarsi, sovrapporsi ed in una certa misura
persino completarsi vicendevolmente. Se la “consuetudo™ ¢, infatti, chiamata in causa per
definire il “mos”, 1 “mores” sono a loro volta interpellati per chiarire il significato della
“consuetudo”. Si ha I’impressione di penetrare, tra quarto e quinto canone, in un circolo vizioso
nel quale non & semplice districarsi'®’. Tuttavia, se si prendera il tempo di leggere con la dovuta
lentezza i due testi in questione, scomponendone con calma gli elementi portanti e facendo leva
su quanto detto sin qui a proposito del lessico latino, si scoprira come le definizioni avanzate
da Isidoro, lungi dal profilarsi come ambigue o mistificanti, siano tutte tese a piegare la fissita

della parola giuridica verso I’imprendibilita del fenomeno consuetudinario, dando cosi vita a

186 Nell’Ottimo Commento: “Legge ¢ constitutione scripta”. (L’Ottimo Commento alla Commedia. Saggio di
edizione critica, tesi di dottorato di Vittorio Celotto, sostenuta presso 1’Universita degli Studi di Trento, anno
accademico 2011-2012, p. 67).

'87 A commento e spiegazione della sovrapposizione di significati che caratterizza le definizione isidoriane accolte
inD. 1.14 einD. 1.1.5, scrive L. Prosdocimi: “In queste definizioni noi troviamo 1’assenza della concezione del
tacitus consensus populi; il che credo possa spiegarsi coll’interferire nel pensiero di Isidoro della concezione
germanica della consuetudine, e ancor pil colle particolari condizioni in cui il diritto veniva a trovarsi nel Regno
visigoto data la coesistenza di popolazioni diverse, ma potrebbe anche essere interpretato come una conferma del
fatto, validamente sostenuto dagli studiosi dei testi isidoriani, che 1’Ispalense non attinse al pensiero giuridico
romano attraverso il Digesto, ma si servi piuttosto di compilazioni scolastiche, dando larga parte alle fonti non
giuridiche, ai retori e grammatici, oltre — s’intende — agli scrittori ecclesiastici. Qui perd importa piuttosto notare,
in questo passo isidoriano, il sovrapporsi e alternarsi confuso delle espressioni mos, consuetudo, mores delle quali
I’autore cerca di definire 1’'una facendo stranamente ricorso all’altra. Ora di tutto ci0 si potrebbe dare — se un
paziente ricercatore vi si cimentasse espressamente, confrontando testi e terminologia — una documentata
spiegazione e una giustificazione storicamente valida, in quanto in Isidoro confluivano, attraverso le scuole
retoriche e giuridiche, gli apporti complessi di tutta I’antichitd greco-romana e cristiana, e in questo testo un
orecchio abituato alle sottigliezze filologiche, oltre che giuridiche, potrebbe distinguere risonanze e derivazioni e
trovare, ad esempio, nell’avvicendarsi del singolare mos e del plurale mores un interessante giustapporsi del modo
di esprimersi tutto proprio di Roma (mores, mores maiorum, boni mores) e di quello piu astratto di derivazione
greca (mos = £00¢, e anche, con una diversa sfumatura di significato: 100c)”. (L. Prosdocimi, Observantia.
Ricerche sulle radici fattuali del diritto consuetudinario nella dottrina dei giuristi dei secoli XII-XV, op. cit., p.
26-28).

216



due delle definizioni piu fortunate ed influenti del Medioevo'®®. Per coglierne il significato

unitario e le reciproche implicazioni, mi pare che questi due canoni vadano letti in coppia:

“Mos est longa consuetudo, de moribus tantummodo tracta. / Consuetudo autem est ius quoddam

moribus institutum, quod pro lege suscipitur, cum deficit lex”'*’.

Il “costume’ ¢, allora, una lunga consuetudine la quale ¢ altrettanto (ciog€, “a sua volta”) tratta
dai costumi, allorché la “consuetudine” ¢ un diritto istituito dai costumi, il quale & osservato
come legge, in assenza di legge. Siamo qui in presenza di tre differenti stadi evolutivi del
fenomeno consuetudinario 1 quali, dalla giurisprudenza romana, erano invece abitualmente

ridotti a due'®. T «

mores”, che, lo rammentiamo, erano stati posti da Graziano alla base
dell’intera esperienza giuridica umana, formano il grado piu elementare e magmatico di questa
piramide. Multiformi e cangianti, i costumi che, seguendo Isidoro, “variano secondo il gusto
dei popoli”, si alternano continuamente e senza posa, costituendo la manifestazione piu
semplice e naturale della vitalita del diritto umano. Nondimeno, alcuni di essi, con il tempo, si
stabilizzano, dando luogo a quel “mos” per la definizione del quale il vescovo di Siviglia non
ha a disposizione termini migliori che quello, mutuato dalla tradizione latina, di /unga
consuetudine. Nonostante la sua diuturnita, il “mos” permane, tuttavia, ancora al livello di puro
fatto sociale. Una serialita di abitudini pratiche, collettive e di lunga data non basta ancora, da

sola, a costituire un diritto. Certo, nel “mos” € gia contenuto, in nuce, tutto il portato giuridico

della “consuetudo”, come dimostra ’equivalenza stabilita tra soggetto e predicato al canone

'88 Dopo aver lamentato 1’ambiguita del testo isidoriano, che pone nella descrizione cid che deve essere descritto,
gia I’anonimo autore della Summa parisiensis (1160 circa) provava a mettere ordine nelle definizioni del
femomeno consuetudinario contenute in questi due canoni, applicando un criterio di classificazione ascendente
che dalla dispersione fattuale e molteplice dei “mores singularum personarum” ambirebbe a condurre sino al
formale ed unitario “mos civitatis”: “[ad c. 4] Mos est. Haec descriptio videtur reprehensibilis quia nomen descripti
ponitur in descriptione. Resp.: Mos generalis castelli vel vici. De moribus trahitur singularum personarum ut quia
iste mos est istius, huius et illius; etiam sic de singulis. Sic mos huius castelli et ita largius in descripto et strictius
ponitur in descriptione. — [ad c. 5]: Consuetudo autem, i. e. mos civitatis ex moribus castellorum vel vicorum”.
(The Summa Parisiensis on the Decretum Gratiani, op. cit., p. 2).

'8 Decretum Gratiani cum multis noviter additis, Fradin, Lugduni, 1510, f. 2r.-2v.

19 Benché 1’autore dell’ Ottimo Commento tralasci nella traduzione offerta di questi due canoni un segmento non
irrilevante della definizione fornita da Isidoro di “mos”, si puo affermare con convinzione come, nella prima meta
del Trecento, il significato attribuito ai termini “costume”, “costumi’ e “consuetudine” all’interno del lessico
volgare di area toscana sia oramai avviato verso una stabilizzazione ed una specificazione di senso, le quali
risentono in maniera non trascurabile dell’influenza esercitata dai testi fondanti del diritto europeo e del lavoro di
esegesi e chiarificazione effettuato su di essi da generazioni di giuristi: “Costume ¢ lunga consuetudine.
Consuetudine é ragione ordinata di costumi, la quale per legge si prende quando la legge manca”. (L’ Ottimo
Commento alla Commedia. Saggio di edizione critica, tesi di dottorato di Vittorio Celotto, sostenuta presso

I’Universita degli Studi di Trento, anno accademico 2011-2012, p. 67).

217



quarto “mos est longa consuetudo”. Ciononostante, perché da una serie di costumi reiterati per
lungo tempo possa essere istituito quello “ius” oggetto del canone quinto, ¢ necessaria, accanto
alla presenza del “mos”, una mancanza. E la vacanza della legge scritta, infatti, che permette al
costume di farsi consuetudine in stretto senso giuridico, ovvero di valere come legge, in assenza
di legge. Se quanto detto sin qui ¢ condivisibile, non mi pare si possa trattare come frutto del
caso il fatto che la sola frase presente alla rubrica “Quid differunt inter se ius, leges et mores”
del quinto libro delle Efymologiae non accolta da Graziano all’interno del Decretum sia proprio

quella in cui il “mos” & definito da Isidoro come “lex non scripta”"".

Se avesse accolto questa indicazione del testo di partenza, Graziano avrebbe dovuto, in primo
luogo, sfumare almeno in parte la netta bipartizione tra “/ex” e “mos”, rivenendo ad una
dialettica rappresentativa “ius scriptum/ius non scriptum’ piu prossima a quella elaborata dalla
giurisprudenza latina, e, in secondo luogo, sarebbe stato costretto ad ammettere un valore della
“lex non scripta” indipendente dal silenzio della “/ex scripta”. Per altro, se Graziano avesse
osservato integralmente il dettato del testo di partenza, accogliendo senza omissioni la
definizione di Isidoro “mos est vetustate probata consuetudo, sive lex non scripta”, difficile
sarebbe stato immaginare il prosieguo del canone dove il monaco camaldolese distingue
ulteriormente la consuetudine in due generi: quella che giunge, dopo un tempo congruo, ad
essere redatta in forma scritta, ovvero lo statuto, e quella che permane, nonostante la sua

longevita, allo stato di costumi, ovvero la consuetudine intesa in senso stretto.

Con il commento di Graziano al quinto canone della prima distinzione, ci troviamo di fronte
alla piu antica enunciazione di una questione che, assente nell’approccio della giurisprudenza
latina al tema della consuetudine, si sarebbe imposta da questo momento in poi come uno dei
punti piu dibattuti dai giuristi medievali, canonisti e civilisti, intorno alla natura del fenomeno
consuetudinario. Se per un attimo facciamo nostro il linguaggio scolastico di cui si avvalevano
e con cui pensavano 1 dottori del diritto medievale, la questione risulta riassumibile come segue:
I’assenza di redazione scritta ¢ una qualita sostanziale o accidentale della consuetudine? Detto
altrimenti, ed in maniera assai prossima alle parole impiegate da Graziano nel proprio
commento, che genere di consuetudine ¢ quella che, ad un determinato momento della sua

diuturna esistenza, viene redatta per iscritto? Smette essa di essere consuetudine per diventare

191 “Mos est vetustate probata consuetudo, sive lex non scripta”. (Isidori Hispalensis episcopi Etymologiarum sive
Originum libri XX, Tomus 1 libros 1-1X continens, a cura di W. M. Linsday, Oxford University Press, Oxford,
1911, p. 192).

218



“lex scripta”, come avrebbe voluto la dicotomia romana tra “ius scriptum” € “ius non scriptum”,
o da vita, piuttosto, ad un’altra specie di consuetudine, ancora piu valida, in quanto fissata in
forma scritta? Benché la nostra sensibilita di moderni, educati al primato codicistico della legge
scritta e quanto mai distanti dall’attualita delle categorie scolastiche, non ci permetta di cogliere
a pieno il tenore della domanda, dobbiamo nondimeno sforzarci di percepire a qual punto
quest’interrogazione giuridica investisse le basi stesse dell’ordine istituzionale proprio al
Medioevo europeo. Per comprendere la portata politica della questione associata alla
definizione della consuetudine, ci limiteremo a due soli esempi. L’uno dottrinale, 1’altro
normativo. Sul piano dottrinale, si ricordera come Azzone, € con lui ’intera stagione della
glossa allo “ius civile Romanorum”, rigetti totalmente questa nuova opzione introdotta dal
Decretum della “consuetudo scripta”, ribadendo la sostanzialita dell’assenza di redazione per
il fenomeno consuetudinario e tenendosi sotto tale aspetto quanto mai vicino all’insegnamento
romano della consuetudine come “ius non scriptum”. Cosi, quando Cino da Pistoia, facendo
proprie le argomentazioni che aveva appreso in Francia, ad Orléans, al magistero di Jacques de
Révigny'”?, afferma ’assoluta accidentalita della scrittura per la natura della consuetudine, &
proprio contro 1’autorita di Azzone e dei suoi epigoni che indirizza i propri strali, arrivando ad

importare anche nel diritto civile di area italiana un’innovazione teorica che era gia da tempo

192 Della svolta che avrebbe rappresentato, per la trattazione del fenomeno consuetudinario, il nuovo approccio
inaugurato dalla Scuola di Orléans gia si & parlato in precedenza. Non si ¢ visto, tuttavia, se non per sommi capi,
in che cosa consistesse questo radicale mutamento nel modo di considerare la consuetudine. Sintentizzando gli
assi portanti intorno a cui si organizza la risistemazione complessiva della materia consuetudinaria operata da
Jacques de Révigny, scrive L. Prosdocimi: “Tutti i tentativi di analisi del fenomeno consuetudinario fatti sin qui
sono presenti alla mente del Révigny, il quale, nella «Lectura» alle Istituzioni, li discute e ne ricava una
tripartizione fondamentale della consuetudine: 1) la consuetudine che é «nomen facti» e dalla quale, perché
«mala» (0 anche perché semplicemente irrilevante?), non potra nascere il diritto; 2) quella che é «<nomen facti»,
ma dalla quale «resultat ius»; 3) la consuetudine che, essendo munita dei requisiti richiesti, e e vale come «ius»”.
(L. Prosdocimi, Observantia. Ricerche sulle radici fattuali del diritto consuetudinario nella dottrina dei giuristi
dei secoli XII- XV, op. cit., p. 64). 1l testo in questione, “repetitio” sul paragrafo “ex non scripto” delle Istituzioni
di Giustiniano [I. 1.2.9], ¢ oggi accessibile, insieme agli altri scritti dedicati da Jacques de Révigny al fenomeno
consuetudinario, nell’edizione proposta da L. Waelkens a partire da ms. Paris, Bibl. Naz., lat. 4488, f. 301va-395ra
(P): “De primo sciendum quod tribus modis sumitur consuetudo. Uno modo sumitur consuetudo prout nomen facti
ex quo non resultat ius aliquod scriptum vel non scriptum, secundum quod solemus dicere: ‘Iste homo est assuetus
male agere qui bis delinquit’; sic similitur C. de epi. audien. 1. iii. et sic consuetudo nichil aliud est quam
assuefactio. Secundo modo sumitur prout est nomen facti ex quo ius resultat et sic consuetudo est nomen ipsius
facti, idest ipsius usus ex quo resultat ius et sic intelligo doctores cum dicunt consuetudo, mores, usus idem sunt.
Si enim ipsi intelligunt quod consuetudo, quae est ius, idem esset quod usus, falsum dicerent. Usus enim inducit
consuetudinem ut hic et sic est causa consuetudinis. Ergo non sunt idem, quia causa est ad cuius esse sequitur
aliud. Ttem ff. eodem de legibus et senatus con. et quae sit longa consue. 1. De quibus § i. est contra eos, quia, ut
ibi dicitur, consuetudo est moribus introducta; ergo mores, cum sint causa consuetudinis, non sunt consuetudo,
immo aliud ab ea. Tertio modo sumitur consuetudo ut est ius per mores vel usum introductum et sic sumitur hic et
C.eodem et in ff. in dicta lege De quibus, cum lege sequenti”. (L. Waelkens, La théorie de la coutume chez Jacques
de Révigny, Brill / Universitaire Pers Leiden, Leiden, 1984, p. 419-420).

219



maturata ed assunta Oltralpe come orizzonte comune del discorso intorno al fenomeno
consuetudinario'®. Sul piano normativo, bisogna chiedersi, invece, quale posto sarebbe stato
riservato agli usi feudali, agli statuti municipali e, piu generalmente, all’insieme di
“consuetudines” delle quali si erano dotate, nel corso dei secoli, le “communitates” locali, nel
momento in cui la consuetudine scritta avesse cessato di essere considerata come tale per
divenire una vera e propria “lex scripta”, in tal senso confliggente con quelle promulgate dai
soli enti deputati a legiferare: i sovrani reali, il Papa e 1’Imperatore'™. La rivoluzione di
significato che stiamo raccontando inizia, anche in questo caso, da una citazione diretta del
testo di Isidoro, la quale fa seguito all’enunciazione del canone “Quid sit consuetudo”. 11 passo
tratto dalle Etymologiae & lungo, fedele pressoché esattamente al brano di partenza e

redistribuito da Graziano su tre rubriche. L’oggetto del canone ¢, naturalmente, la consuetudine:

193 Sottile e di grande finezza si rivela, anche in questo frangente, la distinzione operata da Cino sulla scorta delle
riflessioni sviluppate, al di 1a delle Alpi, dai maestri della scuola di Orléans. Sub specie essentiae, la presenza di
scrittura da considerarsi accidentale rispetto alla sostanza della “lex” cosi come 1’assenza di scrittura & del pari
accidentale a quella della “consuetudo”. Tuttavia, sub specie observantiae, la scrittura sara, in una certa misura,
necessaria alla “/ex” poiché in mancanza di redazione non si darebbe nemmeno conoscenza (e, dunque, rispetto)
delle disposizioni imposte dalla norma, mentre per ambedue vale la constatazione che, nella piu parte dei casi, si
presentino rispettivamente come “scripta” e “non scripta”, benché tale continuita non inerisca al piano essenziale
della sostanza, ma langua piuttosto sul quello accidentale della “frequentia”. Sostanziale ad entrambe ¢, invece, il
“consensus”, in termini civilisti, o la “voluntas”, in termini canonistici, che nel caso della “lex” ¢ espresso ¢ nel
caso della “consuetudo” & tacito. Scrive, dunque, Cino nel definire al principio del proprio commento a C. 8.52
che cosa sia la consuetudine: “Primo ergo quaero quid sit consuetudo. Dicit Azo quod consuetudo est ius non
scriptum moribus populi constitutum ut no. in summa huius ti. in prin. et probat ff. e. 1. de quibus § inveterata. Alii
doctores voluerunt calumniare dicentes quod Azo nec recte nec plaene descripsit consuetudinem. Recte non
descripsit quia in diffinitione debent comprehendi essentialia rei diffinite. Sed de esse consuetudinis non est non
scriptum. Immo est accidens sicut de esse legis non est scriptura. Ut patet quia eius diffinitione non ponitur. Quae
est ff. e. 1. i. Sed consuetudo appellatur ius non scriptum et lex ius scriptum inspecta frequentia. Ut ff. eo 1. nam
ad ea et sic intelligitur insti. de iure natura. § ex non scripto. Breviter istud concedi oportet quod quantum ad
essentiam scriptum non sit de esse legis. Nec non scriptum de esse consuetudinis. Sed expressum et tacitum. Ut ff.
e. 1. de quibus. Ibi nunquid interest et quando dicitur ius nostrum constat ex scripto et non scripto. Expone lex
constat ex expresso et tacito. Verum tamen negari non potest quin quantum ad observantiam requiratur scriptura
in lege quia non ligat nisi scientes. Ut in de tabul. 1. generali et super de legi. 1. humanum et in aut. ut fac. no. co.
in prin. col. v. Et ideo in diffinitione consuetudinis la. de Ra. [Jacques de Révigny] non posuit illa verba non
scriptum. Quia non sunt de suo esse. Pet. [Pierre de Belleperche] vero posuit non ut denotent essentiam. Sed
frequentiam. Vel ut denotarent ius tacitum ad differentiam expressi. Ut dictum est. Preterea reprobatur Azo in eo
quod truncate et minus plene diffinit consuetudinem omittendo multa essentialia. Quare la. de Ra. [Jacques de
Révigny] sic describit. Consuetudo est ius moribus et usibus populi totius vel maioris partis recte initiatis et
continuatis constitutum habens legis auctoritatem. Sed Pe. [Pierre de Belleperche] bene ponit ius non scriptum ad
differentiam expressi. Ut dixi” (Lectura domini Cyni de pistorio legum doctoris prestantissimi super aureo
volumine codicis, Sacon, Lugduni, 1517, f. 315r.-315v.).

1% Cino prova a risolvere la questione come segue, riconducendo la nozione di “statuto” nell’alveo della “lex” per
consenso espresso e garantendo alla “consuetudo” la propria natura di manifestazione fattuale della “racita
voluntas populi”: “Sed tertio loco quaero quae sit differantia inter consuetudinem municipii et statutum. Dicendum
est quod eadem quae est inter legem et consuetudinem. Quia statutum nihil aliud est quam lex municipalis. Ut ff.
de iustici. et iur. 1. omnes populi. Differunt ergo statutum et consuetudo inter se sicut expressum et tacitum. Et hoc
facit ad illud de quo aliquando fuit sophisticatio”. (Ivi, f. 315v.).

220



“§ Nec differt, an scriptura, an ratione consistat, quoniam et legem ratio commendat. § Porro si ratione

lex constat, lex erit omne, iam quod ratione constiterit, dumtaxat quod religioni congruat, quod

e . . . . . . 195
disciplinae conveniat, quod saluti proficiat. § Vocatur autem consuetudo, quia in communi est usu” .

Non fa, dunque, differenza se la consuetudine consista di “scriptura” (sia, cioe¢, redatta per
iscritto) o di “ratio” (nell’accezione giuridica antica, medievale e ancora moderna, principii,
dottrina, diritto in senso lato) dal momento che la “ratio” conferma la “lex”. Il principio
normativo che da valore giuridico alla consuetudine ¢, quindi, la “ratio” dottrinale che al diritto
istituito dai costumi si trova implicitamente associata. Che poi la consuetudine possa trovarsi
redatta in forma scritta o0 meno ¢ considerazione accessoria, visto che la ratio non si oppone
alla legge, ma la rinforza. Questa prima parte del testo, che suona al nostro orecchio come
ingarbugliata ed un po’ capziosa, dovette lasciare perplesso anche lo stesso Graziano che
proprio alla delucidazione di queste righe dedica il suo commento, approfittando dell’oscurita
di Isidoro per esporre la teoria della doppia consuetudine. 11 resto della citazione ¢ forse meno
rilevante per la definizione del fenomeno consuetudinario in senso stretto, benché sia della
massima importanza per capire come, grazie al concorso del concetto di “ratio”, Isidoro estenda
lo statuto di “lex” a tutto cio che dalla “ratio” ¢ costituito. Se, infatti, la legge consta di ragione,
legge sara di conseguenza tutto cio che dalla ragione ¢ costituito, fintantoché cio collimi con la
religione, convenga alla disciplina e giovi alla salvezza. Rammentando ancora una volta
I’ambiguita strutturale del linguaggio di Isidoro, noteremo rapidamente come il campo

semantico della “/ex” sia dilatato qui fino a toccare il suo massimo grado di estensione.

In quest’ultima accezione, cosi distante dallo “ius scriptum” della tradizione romana, la “/ex”
arriva ad includere qualunque fenomeno normativo della vita associata che non contrasti con la
dottrina, 1’educazione e la redenzione cristiana. Segue e conclude la citazione un tentativo di
ricostruzione etimologica del lemma “consuetudo” che si sarebbe imposto, nonostante la sua
grossolanita, come il piu fortunato fra quelli avanzati lungo tutto il Medioevo: la consuetudine
¢ cosi chiamata perché ¢ nell’'uso comune. Infine, riportiamo il commento di Graziano con il
quale concludiamo 1’analisi della prima distinctio del Decretum e, con essa, anche questa
seconda parte della tesi dove si ¢ provato a tracciare una storia dei principali contributi

attraverso cui sono stati elaborati, tra la tarda romanita ed il primo medioevo, i concetti di

195 Decretum Gratiani cum multis noviter additis, Fradin, Lugduni, 1510, . 2v.

221



“mores” e di “consuetudo” che stanno alla base della nozione di “ius non scriptum”. Come
anticipato, il monaco camaldolese prende spunto dalle perplessita sollevate dal primo membro
della citazione per dar corpo alla propria versione della duplice “consuetudo”. Nel farlo,

convoca il testo di Isidoro come autorita sulla quale far poggiare la propria argomentazione:

“Cum itaque dicitur: non differt, utrum consuetudo scriptura, vel ratione consistat: apparet quod
consuetudo partim est redacta in scriptis, partim moribus tantum utentium est reservata. Quae in scriptis

redacta est, constitutio sive ius vocatur; quae vero in scriptis redacta non est, generali nomine,

consuetudo videlicet, appellatur'®.

Dunque, dalla citazione di Isidoro apparirebbe con chiarezza come la consuetudine in parte sia
redatta per iscritto ed in parte sia serbata nei costumi degli utenti. Tale ripartizione della
consuetudine in scritta e non scritta, ignota in una definizione tanto netta alla dottrina
precedente e certamente sconosciuta alla giurisprudenza romana, presenta gia di per s€ uno
slancio rivoluzionario poiché permette di adattare, giocando con le aporie linguistiche della
fonte tardo-latina, un concetto di antica tradizione e perfettamente fissato com’¢ quello di
“consuetudo” alle nuove esigenze politiche ed istituzionali poste dal Medioevo giuridico
europeo. Tuttavia, la portata eversiva del commento di Graziano non si esaurisce in questa
inedita bipartizione, ma si concreta nelle conseguenze che il monaco camaldolese trae, a livello
di gerarchia normativa, dalle premesse appena poste. Se, allora, la “consuetudo” redatta in
forma scritta ¢ equiparata ad una “constitutio” e se, al canone terzo, la “/ex” era definita
“constitutio scripta”, va da sé che la “consuetudo scripta” debba considerarsi, d’ora in avanti,
come una vera e propria “/ex”. L’operazione messa in atto da Graziano in questo quinto canone
per ridurre lo spazio di esistenza e di alterita delle “consuetudines”, facendone delle leggi scritte
tra le altre, puo considerarsi come perfettamente riuscita. Viene da chiedersi, a questo punto,
quale spazio si apra, d’ora in avanti, per quel fenomeno consuetudinario che, nel primo canone,
fondava attraverso i “mores” I’intero diritto umano e che, nel quinto, ¢ ridotto attraverso la
“consuetudo non scripta” a semplice “nomen generale”. Per fornire una risposta in tal senso
bisognera tornare ai testi di Machiavelli, prendendo in esame che ruolo spetti alla consuetudine

all’interno del suo sistema politico.

19 Ibidem.

222



223



224



TERZA PARTE

LA CONSUETUDINE IN MACHIAVELLI

225



226



Introduzione.

Nella prima parte del nostro studio si ¢ cercato d’indagare quale spazio concettuale ed
argomentativo occupino 1 costumi all’interno del sistema di scrittura e di pensiero
machiavelliani. Per restituire un’immagine quanto piu fedele dell’omogeneita d’impiego del
lemma operata dall’autore, sono stati analizzati testi fra loro anche molto diversi per registro,
datazione e finalita, con 1’obbiettivo di lasciar trasparire un certo grado di coerenza e di solidita
dei costumi, al di la della varieta dei contesti redazionali entro cui si trovano ad essere implicati.
Tale dimostrazione mirava a far emergere, sulla sola base di una lettura commentata della fonte
machiavelliana, la questione problematica da cui prende corpo la presente ricerca: quale posto
occupano 1 costumi all’interno del sistema politico elaborato da Machiavelli? E, a partire da
questa interrogazione monografica, una domanda di pit ampio respiro: quale ruolo riveste il
lessico inerente al fenomeno consuetudinario all’interno del linguaggio politico impiegato, tra

la fine del Quattrocento e 1’inizio del Cinquecento, dagli autori volgari di area fiorentina?

Se, dunque, la prima sezione della ricerca era tesa a far risaltare complessita e spessore
dell’oggetto preso in esame attraverso un ricorso volontariamente esclusivo ai testi redatti da
Machiavelli in un trentennio di attivita diplomatica ed intellettuale, la seconda parte provava ad
interrogare 1 volumi fondativi del diritto civile e canonico medievale per fornire una prima,
seppur provvisoria e parziale, risposta al quesito. Attraverso 1’esposizione e la disamina delle
rubriche rispettivamente dedicate nel Corpus luris Civilis di Giustiniano e nel Decretum di
Graziano alla definizione, alla descrizione ed alla regolazione del fenomeno consuetudinario,
ci si proponeva di dimostrare come [’accezione volgare moderna dei lemmi costumi e
consuetudine (e dei campi semantici da essi implicati) risenta di una gestazione di lungo periodo
che affonda le proprie radici nell’elaborazione latina, di ambito giuridico e patristico, svolta
intorno ai vocaboli “mores” e “consuetudo”. Una bipartizione di senso e di modalita d’uso che
viene conservata nel volgare medievale e che, nonostante non sia del tutto esente da interne
contaminazioni € sovrapposizioni, tende ad identificare con i costumi la realta fattuale del
fenomeno consuetudinario, mentre delega alla consuetudine la sua rappresentazione giuridica,

esprimendo, pero, in ambo i casi e nelle differenze, una carica politica di natura fondante.

227



Poste tali premesse ed alla luce di quanto emerso sin qui, ¢ necessario tornare ora all’analisi
diretta dei testi machiavelliani. Questo ritorno al corpus di partenza svolge una duplice funzione
dimostrativa. Da un lato, permettera di comprovare o di smentire cio che in forma ipotetica ¢
stato stabilito nella seconda parte, ovvero la necessita d’intendere il significato giuridico della
consuetudine per poter comprendere 1’uso politico che Machiavelli ne fa all’interno dei propri
scritti, il quale resterebbe altrimenti inaccessibile nella sua portata vasta ed ordinamentale.
Dall’altro, consentira di saggiare come si articoli I’impiego concreto della consuetudine forgiata
dalla tradizione giuridica romana e medievale entro un contesto di scrittura lontano da
preoccupazioni e limitazioni tecniche, cosi da verificare quanto della nozione propria al latino

professionale venga accolto nella sua trasposizione in un volgare quotidiano e corrente.

Divideremo questa terza ed ultima parte in tre sezioni. In conformita con il metodo utilizzato
nella prima parte della nostra ricerca, dedicata ai costumi, la prima sezione avra per fine di
effettuare una mappatura dell’impiego fatto da Machiavelli del termine consuetudine all’interno
della propria opera. Attraverso lo spoglio delle Istorie Fiorentine e di alcune lettere tratte
dall’epistolario cancelleresco, si cerchera di mettere in luce come 1’autore abbia familiarita con
un’accezione eminentemente tecnica della consuetudine € come sappia servirsene con proprieta

laddove il contesto comunicativo, storiografico o diplomatico che sia, lo richieda.

Appurare che Machiavelli conosca le condizioni da esaudire per un corretto impiego pratico del
termine consuetudine costituisce una preliminare e necessaria acquisizione per indagare, nella
seconda sezione, come il lemma sia adoperato, con maggiore varieta di sfumature e con finalita
direttamente politiche, all’interno dei suoi testi teorici. Attraverso 1’analisi di alcuni brani dei
Discorsi, si provera, allora, a far risaltare come la riflessione intorno alla consuetudine si
presenti nella maniera piu netta e rilevante quando ad essere analizzato ¢ il suo rapporto con la
legge scritta, uniformandosi in ci0 ad una postura propria della tradizione giuridica di
derivazione romana e canonica. Si prendera in considerazione, quindi, quale valore debba
attribuirsi alla consuetudine in assenza di leggi scritte o, ancora, come si ponga un’antica
consuetudine di fronte ad una legge nuova o, infine, quali effetti produca una consuetudine
cattiva nei confronti di una legge buona o di un ordine buono. Cosi, una volta ripercorse le
diverse occorrenze della consuetudine, da quelle piu semplici sul piano tecnico e pratico a
quelle piu ricche e complesse dal punto di vista teorico, nella terza ed ultima sezione ci si

occupera dell’accezione semanticamente piu vasta e politicamente piu pregnante entro cui €

228



impiegata da Machiavelli la nozione di consuetudine. Si tratta della consuetudine intesa come
“natura di un popolo” la quale determina, in ultima istanza, la sua attitudine al vivere libero,

sotto il governo civile delle leggi, o al vivere servo, sotto il dominio assoluto di un tiranno.

Per meglio inquadrare 1 risultati della presente ricerca all’interno del loro contesto storico di
appartenenza e per evitare il rischio, sempre in agguato, che la lingua machiavelliana sia
considerata come un’apparente eccezione rispetto al lessico utilizzato dagli altri pensatori
politici fiorentini di fine Quattrocento-inizio Cinquecento, i testi via via esposti € commentati
saranno accompagnati, laddove cio si riveli proficuo, da una selezione di brani tratti dalle

prediche tenute a Firenze, nell’ultimo decennio del XV secolo, da fra Girolamo Savonarola.

A tale scelta metodologica di raffronto non si associano, almeno al presente stadio della ricerca,
conseguenze interpretative di sorta. Non si vuole, ben inteso, con cio inferire che una parte
consistente dell’impianto categoriale impiegato da Machiavelli in eta matura, ad esempio la
distinzione tra la materia ¢ la forma di un ordine, o che una spiccata sensibilita per
preoccupazioni di natura morale, come quelle della corruzione o della rigenerazione, derivino
in maniera diretta dall’ascolto delle prediche del frate o in maniera indiretta dalla
frequentazione di ambienti piagnoni negli anni immediatamente precedenti o successivi alla
nomina a Segretario della seconda cancelleria. Attraverso il confronto dei testi machiavelliani
con alcuni passi savonaroliani si vuole, piuttosto, portare I’attenzione su come la lingua
impiegata da due protagonisti indiscussi dell’azione e della riflessione fiorentina a cavallo tra
il XV ed il XVI secolo sia, nelle quanto mai profonde differenze di stile e di finalita, egualmente
influenzata dal lessico della tradizione giuridica medievale il quale costituisce, nell’opinione di

chi scrive, una sorta di abbecedario essenziale del vocabolario politico della prima Modernita.

229



230



Primo capitolo.

La consuetudine nelle Istorie Fiorentine

e nelle lettere ufficiali.

Nella seconda parte della presente ricerca si € provato a mostrare, sulla scorta del diritto romano
e canonico, quanto varie siano le accezioni di significato entro cui puo essere declinata la
consuetudine qualora intesa come fenomeno giuridico in senso stretto. Ricapitolando
brevemente, si ¢ detto che, nella sua formulazione piu vasta, la consuetudine allude ad
un’usanza (istituzionale, popolare, mercantile, militare, giudiziaria) a tal punto antica nella sua
origine ed a tal punto costante nella sua manifestazione da poter essere stimata come un diritto
acquisito per il soggetto che ne ¢ portatore. In tal senso, la consuetudine rappresenta, dunque,
la modalita abituale di comportamento di un ente individuale o collettivo, la quale ¢ talmente
inveterata e talmente reiterata da divenire il suo stesso modo di essere. In quanto “altera
natura”, la consuetudine ¢ creatrice di diritto, dato che la sua perpetuazione lineare nel tempo
fa tutt’'uno con I’esistenza stessa del soggetto. E poiché la giustificazione del suo valore attuale
riposa sull’omogeneita tra comportamento passato € comportamento presente, la consuetudine
ambisce ad essere preservata anche per il tempo futuro. Ogniqualvolta ¢ invocata in
quest’accezione giuridica lata, la consuetudine rimanda ad una promessa di osservanza da parte
del soggetto e ad una pretesa di rispetto da parte degli altri enti. Tuttavia, si ¢ visto come, a
partire da questa base comune, diverse siano le declinazioni pratiche entro cui puo presentarsi
la consuetudine, specie in sede giurisdizionale. In quanto “diritto non scritto”, la consuetudine
vale a regolare quei casi che non siano contemplati dalla legge scritta. In quanto “prova”, la
consuetudine permette di fondare e di orientare il giudizio di un magistrato all’interno di un
processo o la prudenza di un funzionario che si trovi a dirimere una controversia
amministrativa. In quanto “precedente”, la consuetudine consente di giustificare la sentenza di
un giudice sulla base delle decisioni formulate nel passato dallo stesso organo di giudizio.
Infine, redatta in forma scritta in quanto “statuto comunitario” o “uso feudale”, la consuetudine
fornisce 1’intelaiatura minima di diritti e di doveri propria all’insieme eterogeneo di soggetti
che compongono 1’ordine giuridico medievale sotto la comune autorita imperiale. In questo

primo capitolo si cerchera, allora, di mostrare come Machiavelli conosca queste molteplici

231



sfaccettature della nozione tecnica di consuetudine e come sappia servirsene con cognizione di
causa per adattarle efficacemente ai contesti comunicativi entro cui si trova ad operare
(storiografico, amministrativo, diplomatico). Prima di passare all’esame di alcune pagine tratte
dalle Istorie Fiorentine, si notera come tale consapevolezza gli provenga, probabilmente, dal
quindicennio passato al servizio della Repubblica Fiorentina in qualita di Segretario della
seconda cancelleria, dove si trovava immerso in un ambiente professionale nel quale le
controversie giuridiche e la lingua del diritto deputata a risolverle costituivano la parte piu

rilevante del suo lavoro quotidiano e del codice comunicativo da lui impiegato.

I. 1 LA CONSUETUDINE ISTITUZIONALE DELLE
REPUBBLICHE NELLE ISTORIE FIORENTINE.

Sebbene la differenza di approccio e di finalita che distingue le Istorie dalle altre grandi opere
prodotte dalla storiografia fiorentina nel corso del Quattrocento sia percepibile lungo tutti gli
otto volumi del testo, la storia di Firenze commissionata a Machiavelli nel 1520 dal cardinale
Giulio de’ Medici (futuro papa Clemente VII) s’inserisce, nondimeno, nel novero della scrittura
storica ufficiale. Non si tratta, cio¢, di un diario intimo, concepito per un uso personale o
familiare e redatto su base cronachistica in concomitanza con gli eventi narrati, secondo il
modello dei libri di ricordi compilati dal ceto mercantile comunale durante il Medioevo (Dino
Compagni, Giovanni, Filippo e Matteo Villani, Marchionne di Coppo Stefani, per citare solo
gli esempi piu rilevanti). Una forma di storiografia privata, quest’ultima, la cui vocazione
pubblica si situava nella necessita per il buon cittadino di raccontare gli eventi maggiori occorsi
alla propria citta e nel dovere per il buon padre di famiglia di tramandare ricordi edificanti alle
generazioni successive. Una forma di scrittura, ancora, profondamente debitrice dell’assetto
economico ed istituzionale proprio ai Comuni dell’Italia centro-settentrionale la quale se, a
Firenze, risenti della restrizione dello spazio di parola prodottasi durante il sessantennio
mediceo (1433-1494), torno ad imporsi con grande fortuna nel corso del ventennio successivo
(1494-1512) sulla scorta del movimento savonaroliano, prima, e della repubblica soderiniana,

poi, come attestano, tra le altre, le cronache di Piero Parenti e di Bartolomeo Cerretani.

232



Nel caso delle Istorie machiavelliane non si tratta, poi, nemmeno di un’opera storiografica di
estrazione umanistica o post-umanistica prodotta dall’autore per iniziativa privata, allo scopo
di rispondere ad una personale esigenza narrativa e diretta ad un ceto di consumatori
intellettuale piu o meno largo, ma pur sempre intellettuale, come nel caso del De bello italico
di Bernardo Rucellai o delle Storie Fiorentine di Jacopo Nardi o ancora, con tutt’altro peso e
tutt’altra fortuna rispetto ai due casi precedenti, della Storia d’Italia di Francesco Guicciardini.
Benché sin dal proemio al primo libro dell’opera 1’autore rivendichi I’alterita del proprio
metodo rispetto a quello seguito dai due grandi cancellieri umanisti che nel Quattrocento
composero su commissione della Repubblica una storia di Firenze, “messer Lionardo d’Arezzo”
(Leonardo Bruni) e “messer Poggio” (Poggio Bracciolini), ¢ all’interno della cornice della
storiografia ufficiale che si inseriscono le Istorie Fiorentine di Machiavelli, dialogando, seppur
in maniera critica, con i propri piu immediati e piu importanti antecedenti. Una storia redatta
dall’(ex) Segretario alla seconda cancelleria, come cancellieri della prima erano stati i suoi
predecessori, dietro corresponsione di un salario, per divenire la parola pubblica attraverso cui
la citta narra le proprie vicende. Una storia, dunque, nella quale la consuetudine, intesa come

costume istituzionale o, se si preferisce, liturgia istituzionale ha pieno diritto di cittadinanza.

In Ist. 11, 11 Machiavelli racconta la riforma istituzionale del 1282 con la quale le Arti maggiori
ottennero il governo della citta a scapito della nobilta, approfittando dell’interna
frammentazione del ceto magnatizio fra guelfi e ghibellini. Il punto saliente della riforma
consisteva nella creazione di un supremo magistrato, la Signoria, composto da sei Priori (uno
in rappresentanza di ogni sestiere in cui era, nel XIII secolo, divisa la citta) i quali restassero in
carica due mesi e “potessero essere popolani e grandi, pure che fussero mercatanti o facessero
arti”"’. Facendo dell’iscrizione alle Arti una condizione necessaria da osservare per poter
essere eletti alla piu alta carica del Comune, la riforma veniva a sancire, di conseguenza, il
definitivo passaggio del governo cittadino nelle mani del ceto mercantile. Questa
riorganizzazione ordinamentale, centrata sul dominio delle Arti e dei loro Priori, avrebbe da
questo momento in poi accompagnato I’intera parabola storica della Repubblica fiorentina,
subendo un parziale riadattamento alla meta del Trecento quando, a seguito della divisione della
citta in quartieri in luogo dei sestieri, il numero dei Priori fu elevato ad otto (due per quartiere).
In Ist. 11, 11 Machiavelli si trova, dunque, a narrare una delle riforme piu significative per la

storia della Firenze medievale. Tuttavia, siccome non si da potere senza

97 N. Machiavelli, Istorie Fiorentine e altre opere storiche e politiche, op. cit., p. 357.

233



un’autorappresentazione del potere e poiché ogni questione concernente il potere ¢, in fondo,
una questione teatrale (in special modo quando un potere nuovo prende risolutamente il posto
di uno piu antico), I’attenzione dell’autore cade, nelle righe che seguono ’esposizione dei
contenuti della riforma, sulla scena allestita dal nuovo magistrato per rendere palese la propria

discontinuita assoluta nei confronti dell’organizzazione precedente.

I Priori delle Arti, nuovi signori della citta, hanno bisogno di costituire intorno alla propria
figura istituzionale un alone di magnificenza che renda ragione della novita di cui sono
portatori. Tale magnificenza, per essere efficace, ha ad essere mistica e, per essere mistica, ha
ad essere liturgica. Tutto si riduce, nel rapporto tra la massa e I’istituzione, ad una questione di
sacralita. Quella sacralita che il potere ¢ in grado di emanare intorno a sé. Tuttavia, non si da
esperienza collettiva del sacro al di fuori della liturgia e la liturgia, in quanto insieme di pratiche
rituali codificate e trasmesse dalla tradizione, ¢, come ammonisce Agostino nel testo ospitato
in qualita di canone all’interno dell’'undicesima distinzione del primo libro del Decretum,
declinazione privilegiata della consuetudine. E la liturgia, per prodursi, per esistere, per esibirsi
di fronte ad un pubblico, ha necessita di costituire la propria cornice, il proprio palco, un luogo,
chiuso all’interferenza esterna ed aperto alla rappresentazione scenica, sul quale fare
dimostrazione di s¢ medesima. Questo luogo ¢, nel caso dei Priori di Firenze, il nuovo Palazzo
(oggi, Palazzo della Signoria) che iniziano ad edificare come dimora per la propria pubblica

persona, rompendo cosi la consuetudine antica dei magistrati cittadini di riunirsi nelle chiese.

“Consegnorono a questo magistrato uno palagio dove continuamente dimorasse, sendo prima
consuetudine che i magistrati ¢ i consigli per le chiese convenissero; e quello ancora con sergenti e altri

ministri necessari onororono. E benché nel principio di chiamassero solamente Priori, nondimeno di poi,

. . . . . . . 198
per maggiore magnificenza, il nome de’ Signori gli aggiunsero” .

Nell’attesa che 1 lavori per la costruzione del nuovo palazzo deputato ad accogliere la nuova
magistratura fossero conclusi, i Priori si insediarono nella Torre della Castagna (oggi, museo
garibaldino di Firenze, all’angolo con la casa-museo di Dante Alighieri), accompagnati da una
guardia armata e dalla famiglia di impiegati necessari ad assistere praticamente la loro attivita
amministrativa. Siamo, in questo frangente, posti concretamente dinnanzi alla costituzione del

nucleo essenziale di strumenti e di prerogative di cui comincia a dotarsi un potere a vocazione

%% Ivi, p. 358.

234



pubblica per porsi e rappresentarsi come al di sopra delle fazioni che animano la vita politica
del Comune medievale. Un luogo, stabile e laico, di contro alla consuetudine precedente
osservata dai magistrati e dai consigli di “convenire per le chiese”. Una guardia armata, dei
“sergenti”, per dare esecuzione alle proprie disposizioni e difendere la propria indipendenza
dalla violenza delle parti, come ricorda ancora oggi la targa dantesca affissa sul perimetro della
Torre: “E chiamoronsi Priori dell Arti: e stettono rinchiusi nella torre della Castagna appresso
alla Badia, accio non temessono le minacce de’ potenti”. Infine, una famiglia di “ministri”
necessari allo svolgimento delle quotidiane attivita pratiche richieste alla prima magistratura
della citta che costituisce il primissimo nucleo storico di quella burocrazia, proliferante in
seguito in una miriade di uffici diversi e specializzati (Otto di Guardia, Dieci di Liberta, Prima
e Seconda Cancelleria) entro cui sarebbe stato reclutato, due secoli dopo, lo stesso Machiavelli.
Una sistemazione piu confacente al rango dei Priori delle Arti non sarebbe stata approntata che
sul finire del secolo, con i lavori di sistemazione e di ampiamento del Palazzo del Bargello,
mentre per la costruzione di Palazzo Vecchio, sede storica della Signoria ed oggi del Comune

di Firenze, bisognera attendere i lavori intrapresi tra il 1299 ed il 1314 da Arnolfo di Cambio.

Se I’ascesa di un potere a vocazione pubblica e di matrice mercantile, a scapito delle irrequiete
fazioni magnatizie che imperversano sul Comune medievale, ¢ lenta e non sempre lineare, i
luoghi di cui questo potere via via si dota e si circonda sono il testimone piu fedele della sua
espansione, politica e territoriale, sullo spazio cittadino. Giusto un poco piu alta della media, la
Torre della Castagna ¢ una tipica casa-torre medievale risalente al secolo X-XI, come tante ne
esistevano nel centro storico di Firenze prima degli Ordinamenti di giustizia di Giano della
Bella (1293) che ne decretarono 1’abbattimento totale, salvo risparmiare quella deputata ai
Priori in ossequio alla sua funzione pubblica. Con il Bargello si afferma, invece, I’idea di
Palazzo pubblico, raccolto tuttavia intorno alla propria corte interna, affacciato su una strada
non diversa dalle altre ed esito di stratificazioni successive ed aggiunte irregolari. Soltanto con
I’edificazione di Palazzo Vecchio 1 Priori avrebbero avuto a disposizione un luogo degno della
propria magnificenza, svettante per altezza ed imponente per mole sulle abitazioni private e sui
luoghi di culto della citta. Un palazzo che non solo si impone sullo spazio antistante, ma lo
costruisce in funzione della propria taglia e del proprio profilo, dando vita a quella piazza della
Signoria che ¢ il risultato dalla demolizione del precedente quartiere ghibellino degli Uberti.
Un palazzo, ancora, la cui torre, 1 cui merli ed il cui bugnato, cosi violenti ed aggressivi alla
vista nella loro austera armonia di forme, stanno li a significare tutta la difficolta storica del

potere pubblico d’imporsi sulla magmatica anarchia degli interessi individuali. Eppure, benché

235



la temporalita che conduce all’affermazione del Priorato come supremo magistrato cittadino e
dell’edilizia pubblica come modello dominante dell’urbanistica fiorentina sia lenta ed incerta,
Machiavelli ha la capacita di mettere limpidamente a fuoco in questo passaggio come tutto si
giochi gia in questa prima scelta da parte dei Priori, risalente al 1282, di dotarsi di un proprio
palazzo, di armarsi e di creare la base di una struttura amministrativa. Cid si ottiene
discostandosi dall’antica consuetudine del convenire per chiese e nell’imporne une nuova,
nuovissima, di avere un luogo proprio, armi proprie, segretari propri. Una consuetudine al

vivere libero e civile cui il popolo fiorentino si sarebbe attaccato con gelosa ostinazione.

Come abbiamo appena visto, un palazzo, non importa di quale taglia o sontuosita, una volta
eletto a sede del potere pubblico cessa di essere un semplice edificio per diventare il simbolo
stesso dell’esistenza, della salute e della sopravvivenza di quel medesimo potere che lo abita.
Come insegnano le rivolte moderne e le rivoluzioni contemporanee, acquisire il controllo del
Palazzo, per un nuovo potere che cerca di scalzare con la forza il precedente, non rappresenta
tanto un gesto di tattica militare quanto piu una scelta di strategia politica. Se il palazzo pubblico
costituisce per sudditi e cittadini il vertice del potere cui sono sottomessi, la presa del palazzo
da parte di un potere concorrente rende intellegibile nella maniera piu evidente che quel vincolo
che in precedenza li obbligava non ¢ piu, che I’obbedienza ¢ disciolta, che un nuovo signore sta
prendendo il posto dell’antico. E per questo che, ad un tale livello di maturazione e di
centralizzazione della macchina pubblica, il Palazzo deve essere sorvegliato, custodito, difeso
anche in assenza del magistrato cui ¢ riservato. La differenza fenomenologica tra la
devastazione del palazzo, propria delle jacqueries medievali, e I’occupazione del palazzo,
propria delle ribellioni e dei colpi di mano moderni, ¢ gia tutta compresa nel significato che

quell’edificio assume per la rappresentazione del potere pubblico.

La jacquerie colpisce periodicamente il palazzo in quanto ambiente in cui si consuma I’intima
vita dei governanti. Lo aggredisce, lo sconcia, lo strazia per esorcizzare, in un attimo di delirio,
una condizione perpetua di sottomissione. Dal turbine dionisiaco della jacquerie, il potere
precedente esce confermato, rinforzato, tranquillizzato. Sino alla successiva, inevitabile,
esplosione. In una configurazione del potere a vocazione pubblica, com’¢ gia quella del
Comune fiorentino trecentesco, la presa del palazzo, vuoto o popolato che sia, equivale invece
ad una mossa importante (e, comunque, imprescindibile) per il rovesciamento del potere
vigente poiché ’occupazione del palazzo costituisce una destituzione fattuale, in quanto

universalmente evidente, della Signoria in carica. Nonostante non fosse una legge scritta, la

236



buona consuetudine fiorentina prevedeva dunque che, una volta eretta una sede per i Signori
della mole e della grandiosita di Palazzo Vecchio, questa dovesse essere presidiata anche in
assenza dei Priori e, a maggior ragione in caso di un loro temporaneo allontanamento, dovesse

rimanere serrata come un castello contro 1I’eventualita di una penetrazione esterna.

Una consuetudine non sempre osservata della cui rilevanza politica il popolo fiorentino fece
esperienza a proprie spese, quando il Duca di Atene, Gualtieri di Brienne, impose con la forza
e con il sostegno degli strati pitu umili del proletariato urbano la propria Signoria sulla citta.
L’episodio che si ¢ cominciato ad introdurre ¢ riportato nei dettagli da Machiavelli in Ist. 11, 35
e rappresenta 1’inizio di una delle pagine percepite come piu tragiche dalla coscienza collettiva
fiorentina all’interno della propria storia municipale. Correva 1’anno 1342 e Gualtieri di
Brienne, signore francese che aveva ereditato per via paterna il titolo di Duca di Atene, era
podesta del Comune di Firenze. Giunto a scadenza naturale il proprio mandato, il Duca rifiutava
di lasciare la citta. Pretendeva, anzi, per s¢ il titolo di Signore per la durata di un anno, in cio
supportato dalla presenza massiccia delle proprie truppe e dall’appoggio entusiasta della plebe.
Dopo lunghe esitazioni, la Signoria aveva infine ceduto alle sue richieste e, con dolore, aveva
acconsentito a conferirgli la carica desiderata. L’otto settembre, dal quartiere di Santa Croce
dov’era alloggiato, il Duca venne con i propri accoliti e sostenitori in piazza della Signoria per
ricevere ufficialmente 1’investitura. La piazza gremita di popolo, sul sagrato di Palazzo Vecchio

1 Priori gli conferirono I’incarico e, nelle parole di Machiavelli:

“E quando si venne leggendo a quella parte dove per uno anno se gli dava la signoria, si grido per il
popolo: «A vita!» E levandosi messer Francesco Rustichelli, uno de’ Signori, per parlare ¢ mitigare il
tumulto, furono con le grida le parole sue interrotte; in modo che, con il consenso del popolo, non per
uno anno, ma in perpetuo fu eletto signore, ¢ preso e portato intra la moltitudine gridando per la piazza

. 199
il suo nome”" ",

Contro le grida e I’eccitazione popolare, i Signori non poterono nulla, benché la presa del potere

da parte del Duca non potesse dirsi completa prima che non fosse stato preso anche il Palazzo:

“E consuetudine che quello che & preposto alla guardia del palagio stia in assenza de’ Signori serrato
dentro: al quale uffizio era allora deputato Rinieri di Giotto. Costui, corrotto dagli amici del duca, sanza

aspettare alcuna forza lo mise dentro, e i Signori sbigottiti ¢ disonorati se ne tornorono alle case loro, ¢

99 Ivi, p. 396.

237



il palagio fu dalla famiglia del duca saccheggiato, il gonfalone del popolo stracciato, e le sue insegne

sopra il palagio poste. Il che seguiva con dolore e noia inestimabile degli uomini buoni, ¢ con piacere

. . . n . . 200
grande di quegli che o per ignoranza o per malvagita vi consentivano”™ .

Alla stregua del caso analizzato in precedenza, concernente la riforma istituzionale del 1282,
anche in questo frangente il passaggio di potere da un ordine precedente ad uno successivo si
consuma al di fuori del palazzo. Pacifico e legittimo, nel primo caso; violento e tumultuario,
nel secondo. Tuttavia, perché il subentro del potere nuovo all’antico sia manifesto e si ponga
come irrimediabile, € necessario all’ultimo venuto creare il palazzo, laddove in precedenza non
esisteva, o prenderlo, laddove gia esista. E necessario, insomma, esibire la propria conquista
del potere, rendere esperibile all’osservatore 1’alterazione, situare il sovvertimento in un luogo
perché possa essere goduto nella propria spettacolarita. La buona consuetudine di tenere guardie
serrate all’interno del Palazzo ¢, di conseguenza, aggirata dal nuovo Signore con 1’inganno e
con la corruzione ed il Palazzo, saccheggiato dagli uomini del Duca e ricoperto delle sue
insegne, diventa il simbolo parlante della liberta perduta, mentre ai Priori non resta che
tornarsene alle proprie residenze come privati cittadini al cui rango sono stati, di fatto,
retrocessi. Torneremo ad occuparci di nuovo del Duca di Atene, attingendo in seguito alla

narrazione di un altro episodio tratto da questo terzo libro delle Istorie Fiorentine.

Per ora, sia sufficiente sottolineare come entrambe le accezioni viste sin qui della consuetudine
rimandino ad una conoscenza, piit o meno meditata, del suo significato tecnico da parte di
Machiavelli. Riunire collegi e magistrature in luoghi religiosi e tenere guardie armate serrate
all’interno del palazzo pubblico non sono, infatti, pratiche che possano essere considerate come
semplici costumi. Sono delle vere e proprie consuetudini di natura istituzionale che danno vita
ad un’obbligazione, benché non scritta, di portata giuridica, il cui peso politico ¢ testimoniato

fattualmente dalla natura degli eventi che Machiavelli descrive per il tramite di questo lemma.

Un terzo ed ultimo esempio inerente all’impiego della consuetudine all’interno delle Istorie
Fiorentine ci ¢ offerto da uno degli episodi narrativamente piu rilevanti della guerra che oppose,
nella seconda meta degli anni trenta del Quattrocento, la lega veneto-fiorentina, guidata dal
conte Francesco Sforza, al Duca di Milano, Francesco Maria Visconti. Nel febbraio 1439,

Firenze, Venezia ed altri collegati romagnoli di minore importanza firmano 1’intesa destinata

20 1bidem.

238



ad opporre all’espansionismo militare del Duca una difesa comune dei propri rispettivi confini.
A queste date, la guerra si era sviluppata principalmente su due fronti: quello orientale, con
I’assedio portato da Niccold Piccinino, al servizio del Visconti, alle citta veneziane di Brescia
e Verona, e quello meridionale, con 1’assedio mosso dai fiorentini alla citta di Lucca, storica
alleata di Milano. Siglato 1’accordo e conferita a Francesco Sforza la direzione comune delle
operazioni belliche, differenze di rilievo emergono tra Venezia e Firenze in merito alla
conduzione della campagna militare. I veneziani insistono per concentrare gli sforzi principali
degli alleati nella pianura padana, sul fronte del Garda; Francesco Sforza e Cosimo il Vecchio,
di fatto oramai Signore di Firenze, premono invece per risolvere dapprima la questione

lucchese, spostando soltanto in un secondo momento il grosso delle truppe in alta Italia.

A cedere alle pressioni veneziane sarebbero stati, infine, i1 fiorentini, in ci0 spronati dalla
prudenza politica di Cosimo che considerava come altamente deleterio qualsiasi stallo nella
manovra bellica. Per formalizzare al Senato ed al Doge I’accettazione delle richieste veneziane,
Cosimo invia in qualita di ambasciatore presso la Serenissima uno dei suoi uomini piu fidati,
Neri di Gino Capponi. Oltre ad essere stato uno degli artefici del trionfale ritorno di Cosimo
dall’esilio tra il 1433 ed il 1434, il Capponi aveva giocato un ruolo importante nel convincere
lo Sforza ad accondiscendere alla linea strategica tracciata da Venezia. Onere ed onore di un
suo impegno diretto nella direzione degli affari militari alleati, Neri Capponi rappresentava uno
degli oratori piu adeguati per parlamentare con le istituzioni veneziane. Nella primavera del
1439, Neri parte per mare da Cesena alla volta di Venezia dove, secondo il racconto di

Machiavelli:

“N¢ fu mai alcuno principe con tanto onore ricevuto da quella Signoria, con quanto fu ricevuto egli;

perché dalla venuta sua ¢ da quello che per suo mezzo si aveva a deliberare ¢ ordinare giudicavano

. . 201
avesse a dependere la salute dello imperio loro” .

Fatta eccezione per questa rapida introduzione di cornice che narra dell’accoglienza riservata
all’emissario fiorentino al suo arrivo a Venezia, la quasi totalita di Istorie V, 21 ¢ occupata dal
lungo discorso, forgiato sul modello delle orazioni antiche, che Neri tenne di fronte al Doge,
Francesco Foscari, ed al Senato per persuaderli ad accettare di pagare 1 due terzi dell’onorario

richiesto da Francesco Sforza il quale era “con sette mila cavagli e dumila fanti parato ad ire a

O Ivi, p. 552.

239



trovare il nimico in ogni luogo™*. Tutta centrata sul tema dell’affinita istituzionale che legava
mutualmente le due Repubbliche in una perpetua amicizia contro le brame di conquista del
tiranno milanese, la prolusione immaginata e scritta da Machiavelli dovette, nella finzione
narrativa delle Istorie, commuovere a tal punto gli astanti che “fu il parlare di Neri da quel
Senato non con altra attenzione udito che si farebbe uno oracolo™*. L’ entusiasmo dei senatori,
ispirato dal bel parlare di Neri, fu tale da far loro dimenticare, in quest’occasione, la
consuetudine istituzionale di attendere che il Doge fornisse all’ambasciatore il proprio
responso, prima di esplodere in un movimento di giubilo o di rigetto. Tanta ¢ la gravita del
momento per la salvezza dello stato che, in un simile frangente straordinario, ¢ lecito

soprassedere ai dettami della buona ed antica consuetudine diplomatica:

“E tanto si accesono gli uditori per le sue parole che non furono pazienti che il principe, secondo la
consuetudine, rispondesse; ma levati in pi€, con le mani alzate, lagrimando in maggiore parte di loro,
ringraziavano i Fiorentini di si amorevole uffizio, e lui di averlo con tanta diligenza e celerita esequito;

e promettevono che mai per alcun tempo, non che de’ cuori loro, ma di quelli de’ discendenti loro, non

, . . - 204
si cancellerebbe, e che quella patria aveva sempre a essere comune a’ Fiorentini e a loro™" .

Rimarcare il mancato rispetto di una consuetudine che Machiavelli conosce e sa essere
osservata anche nei tempi piu critici della vita istituzionale veneziana serve, anzi, all’autore da
espediente narrativo per rendere immediatamente evidente al proprio lettore quanto delicata
fosse la congiuntura attraversata dalle due Repubbliche alleate e quanto appropriate fossero
state, di conseguenza, le parole proferite dall’ambasciatore fiorentino. Anche in quest’ultimo
caso, come nei due precedenti, portare nel finale 1’attenzione sulla rottura di una consuetudine
antica, gesto quanto mai tracotante per I’ordine giuridico del Medioevo e della prima
Modernita, permette all’autore di scaricare tutto in una volta il pathos accumulato nella
narrazione vera e propria dell’episodio storico, rendendo manifesta, attraverso la

contravvenzione di ci0 che ¢ abituale, straordinarieta, novita e tragicita del fatto raccontato.

2 Ivi, p. 553.
3 Ivi, p. 554.
24 Ibidem.

240



1.2 LE VARIEGATE CONSUETUDINI DELL’EPISTOLARIO
UFFICIALE.

Ricche e molteplici si presentano le accezioni con le quali Machiavelli si avvale del termine
consuetudine all’interno dell’epistolario ufficiale redatto lungo un quindicennio di attivita
amministrativa (1498-1512) al servizio della Repubblica fiorentina. Come abbiamo potuto
appurare nel precedente capitolo, occupandoci delle Istorie fiorentine, un ruolo di primo piano
nel ventaglio di significati solitamente attribuiti alla consuetudine tra Medioevo e prima
Modernita spetta a quell’insieme di pratiche istituzionali che sono riconosciute come portatrici
di un valore giuridico e di una sacralita politica, benché il loro funzionamento non sia
disciplinato in alcun modo dalla legge scritta. Nella Repubblica fiorentina savonaroliana (1494-
1498) e post-savonaroliana (1498-1512), specie nel periodo antecedente alla proclamazione del
Gonfalonierato a vita (1502), il principale istituto consuetudinario di questo genere era
rappresentato dalle consulte e dalle pratiche (“larghe” o “strette”’) convocate, a scadenza
irregolare ed in caso di necessita, dalla Signoria. Malgrado il suo carattere apparentemente
informale, si trattava del piu importante spazio di confronto e di mediazione politica del
ventennio repubblicano. Gia in auge al principio del Quattrocento e poi cadute in disuso nel
corso dei sessant’anni di Signoria medicea, tali riunioni davano alla Signoria ed al Gonfaloniere
di Giustizia la possibilita di chiamare a raccolta, su uno o piu punti specifici particolarmente
rilevanti per la salute dello Stato, i1 principali soggetti pubblici e privati della vita politica
cittadina cosi da intenderne consigli, orientamenti, malumori nei confronti dei provvedimenti
che il supremo magistrato si apprestava ad adottare. Le consulte permettevano di radunare i
membri dei piu importanti organi amministrativi della citta (ufficiali del Monte di Pieta,
rappresentanti dei quartieri, consiglieri degli uffici deputati all’amministrazione della giustizia,
del territorio e degli affari bellici e, non ultimo, 1’ordine dei dotfori, che raccoglieva i principali
avvocati e professori di diritto della Firenze dell’epoca), mentre le pratiche erano aperte, oltre
ai soggetti pubblici suddetti, anche ai privati cittadini piu illustri 1 quali godendo di un’influenza
considerevole all’interno della politica cittadina potevano contribuire ad orientarne le decisioni
ed avendo rivestito incarichi importanti in precedenza potevano fornire consigli utili sulla base
della propria personale esperienza. Tenuto conto del periodo alquanto ristretto in cui restava in
carica, la Signoria non aveva limiti nel numero di consulte e di pratiche che poteva convocare

nel corso dei due mesi del proprio mandato. Alla funzione prioritaria di coordinazione della

241



Signoria con gli altri organi politici della Repubblica e di consultazione con i suoi cittadini piu
illustri, quest’istituto di diritto integralmente consuetudinario aggiungeva numerosi altri
vantaggi per il buon corso della vita politica fiorentina. In primo luogo, permetteva di discutere
nel cotesto protetto di un organo ufficioso incomprensioni e differenze di vedute sorte
all’interno del vertice sociale ed istituzionale della citta, cosi da presentare una posizione
comune, gia esito di mediazione, al Consiglio Maggiore, vero organo decisionale della
Repubblica, dove sedevano larghi strati del ceto popolare, a priori ostili alla politica magnatizia.
Secondariamente, queste riunioni garantivano una circolazione ininterrotta dell’informazione
all’interno del corpo politico cittadino, la quale si rivelava quanto mai preziosa a causa del
costante rimpasto cui era sottoposto il personale pubblico in ragione della breve durata del
proprio mandato. Infine, le procedure spedite e poco cerimoniose che presiedevano alla
convocazione di queste assemblee mettevano a disposizione della Signoria uno strumento
efficace di cui valersi in frangenti particolarmente drammatici ed emergenziali, allorché la

rapidita della decisione da prendere costituiva una parte non irrilevante della sua riuscita.

Tracciando un profilo della consuetudine all’interno dell’epistolario ufficiale machiavelliano,
non ci si stupira, allora, di trovare come prima e principale accezione in cui il termine ¢
utilizzato dall’autore in veste di Segretario il rimando a quella che puo essere considerata come
la piu importante istituzione consuetudinaria della citta: ovvero, 1’abitudine della Signoria di
consultare con gli altri organi pubblici e di praticare con 1 piu eminenti cittadini un argomento,
prima di prendere decisioni di rilievo per la salute della Repubblica. E se cio ¢ tanto piu vero
quanto piu il tema discusso minaccia di mettere a repentaglio I’esistenza stessa dello Stato, non

c’¢ nulla che richieda di essere consultato e praticato con maggiore attenzione che la guerra.

I. 2. 1 La consuetudine fiorentina di consultare e di praticare nei consigli.

Analizziamo, dunque, a titolo di esempio, alcuni brevi passaggi tratti da tre lettere spedite da
Machiavelli per conto dei propri Signori ai commissari fiorentini in campo nella guerra contro
Pisa nell’autunno 1499. Ciascuna delle tre missive costituisce una risposta puntuale da parte
del Segretario a precise richieste rivolte dagli ufficiali al vertice della Repubblica su punti

specifici inerenti alla conduzione della campagna militare. Come vedremo, in tutti e tre i casi

242



Machiavelli sente il bisogno di sottolineare se la decisione trasmessa sia stata o meno

“consultata” e “praticata” dalla Signoria, in conformita con la consuetudine della citta.

Nella prima lettera, risalente al 04 settembre 1499, spronando i commissari a persistere
nell’assedio della citta di Pisa in attesa di rinforzi, la consuetudine della pratica ¢ citata da
Machiavelli con chiare finalita retoriche e persuasive. Fondare la decisione comunicata nella
missiva sull’'unanime giudizio espresso dalla pratica tenutasi la sera precedente permette
all’autore di mostrare ai propri interlocutori come la scelta di continuare le operazioni belliche
sia stata presa dalla Signoria in maniera ponderata ed in ossequio alla tradizione, raccogliendo
sulla proposta presentata un consenso corale che certifica, di conseguenza, bonta e prudenza

della risoluzione adottata. Nelle parole di Machiavelli:

“E cosi considerato omni cosa, maturamente, non sappiamo vedere la cagione perché voi non possiate
temporeggiare tanto che maggiore forza vi si avvenga, che fia presto presto; ¢ perché voi ne possiate
essere piu certi, letta la vostra lettera di ieri nella pratica secondo la consuetudine della citta e esaminato
quelli tre modi che per quella ci ponevi avanti, tutti unitamente concorsono che si dovessi seguitare la

. o . 205
‘mpresa nel modo principiato”™ .

Nella seconda lettera, risalente sempre al 04 di settembre e diretta ai medesimi destinatari, il
Segretario si scusa di non poter per il momento rispondere al quesito posto, inerente
all’opportunita o meno di trasferire I’accampamento in altro sito, proprio perché la missiva ¢

giunta tardi a Firenze e non c’¢ stato il tempo di praticarne nella maniera consueta:

“A questa vostra ultima di iarsera non possendo fare resoluta risposta circa el levare el campo questa
notte o non levare, per non avere possuto ancora conferirlo con le pratiche consuete, ci occorre
avvertirvi, poiché cotesti signori sono in ferma deliberazione di governarsene a loro modo, che in cotesto

caso mettiate manco dello onore pubblico vi fia possibile™**,

Infine, nella terza ed ultima lettera, spedita il 05 di ottobre sempre agli stessi commissari che
domandano se sia piu opportuno acquartierarsi per 1’inverno o mantenere il campo presso

Cascina, Machiavelli risponde che:

25 N. Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo I (1498-1500), op. cit., p. 299.
26 1yi. p. 301-302.

243



“avendo auto secondo la consuetudine nostra sopra di cido matura consulta, ci siamo resoluti che sia

. . .. . . . [ . 207
ottimo partito per al presente ritirarsi a le stanze e ridursi a manco spesa ci ¢ possibile”™ .

I. 2. 2 La consuetudine di una Repubblica al tempo delle guerre d’Italia.

Se nel codice linguistico della Cancelleria il riferimento pressoché obbligato alla consuetudine
del consultare e del praticare prima di poter prendere maturamente e collegialmente una
decisione rappresenta un argomento di peso per avvalorare e nobilitare la portata stessa della
risoluzione adottata, numerosi sono 1 contesti entro cui ¢ ulteriormente declinata la
consuetudine come strumento della comunicazione bellica. Nella congiuntura instabile e
tumultuosa dei tempi di guerra, all’istituzione non si richiede soltanto di preservare quella
consuetudine che accompagna e disciplina i riti della liturgia repubblicana al vertice dello Stato.
Capillarmente sviluppata lungo tutte le vie di comunicazione che regolano la relazione tra il
centro e la periferia della macchina statuale, la consuetudine offre ai diversi soggetti mobilitati
dalla guerra un codice di comportamento sulla base del quale indirizzare le proprie azioni e
fissare le proprie pretese. Un codice non scritto che riceve il proprio valore giuridico dalla
tradizione ed a cui ogni attore della scena bellica puo fare appello per giustificare la reciprocita

di diritti e di doveri che avvince mutualmente le diverse forze in campo.

In guerra, convivono, allora, I’una accanto all’altra, svariate consuetudini e compito della
Repubblica ¢ quello di verificarle, di omogeneizzarle e di farle rispettare quanto piu possibile
in vista del buon esito delle operazioni belliche. Fare del proprio meglio per preservare la buona
consuetudine antica nonostante la guerra significa, infatti, per il funzionario repubblicano non
cedere alla tentazione di lasciare che gli eventi trapassino, a causa dell’eccezionalita dei tempi,
in un orizzonte in cui non si da piu diritto. In una temporalita nella quale giusto o sbagliato
coincidono con la forza della sopraffazione. In una temporalita, dunque, astorica. Ne va della

buona riuscita della guerra poiché nel momento in cui la Repubblica abdicasse al proprio ruolo

7 Ivi, p. 325.

244



di giudice nelle cose militari non vi sarebbe piu un ordine politico a cui ricorrere nella

conduzione del conflitto.

Ne va, dato ancor piu rilevante, della buona riuscita della pace poiché se le truppe, una volta
scaricato il proprio furore, passano ad altri campi di battaglia, 1 sudditi restano ed ¢ sulla base
del loro consenso che si fonda la salute e la prosperita dello Stato. Come si vedra nelle lettere
scelte per presentare la consuetudine nella sua declinazione bellica, spesso Machiavelli si trova
obbligato, dal proprio ruolo di Segretario operante al centro dell’istituzione, a rammentare ai
propri interlocutori, funzionari militari o civili attivi in periferia sul fronte di guerra,

I’accertamento ed il rispetto ad ogni costo della consuetudine, qualunque essa sia.

Le consuetudini “del campo”, ovvero quelle proprie alla stessa disciplina militare, osservate fra
loro dai soldati di professione e dai capitani di ventura, nelle quali ¢ consigliabile non
intromettersi. Le consuetudini “mercenarie”, ovvero quelle stabilite per capitolo o per
tradizione tra la Repubblica che solda e le truppe da essa reclutate, le quali, lungi da essere
dimenticate, vanno piuttosto costantemente rammentate a chi ¢ direttamente impegnato sul
fronte. E, infine, le consuetudini “comunitarie”, ovvero quelle vigenti per statuto o per
tradizione tra le comunita di cittadini esposte per prossimita al teatro delle operazioni belliche

e la Repubblica, le quali sono da tutelare di fronte all’intemperanza dei soldati.

Ciascuna di queste accezioni della consuetudine, tutte simultaneamente e confusamente
mobilitate dalla congiuntura della guerra, cela una medesima preoccupazione prudenziale da
parte dell’autore che si trova a gestirne I’andamento in qualita di Segretario: fintantoché si puo,
bisogna difendere la consuetudine perché sul suo rispetto si fondano tanto la possibilita di
condurre in maniera politicamente efficace la guerra quanto la facolta di ricostruire un ordine

civile, ad armi posate, nel tempo della pace. Vediamo alcuni esempi.

I. 2. 2. 1 Le consuetudini del campo.

Rispettare la consuetudine del campo, evitando di fornire alle gia irrequiete truppe militari
ragioni pretestuose di scandalo o di tumulto, ¢ una massima di buon senso politico che
Machiavelli non manca di rammentare agli ufficiali fiorentini impegnati a dirigere sul fronte le

operazioni belliche. Inteso in quest’accezione, lo sforzo di salvaguardare la consuetudine

245



risponde all’esigenza prioritaria di prevenire la formazione di moti di sdegno e malcontento fra

1 soldati che si rivelerebbero controproducenti per la conduzione della guerra.

A sua volta fondata su una conoscenza esperienziale della slealta e della riottosita tipiche delle
truppe ausiliarie e mercenarie, tale consapevolezza dell’opportunita di non turbare le
consuetudini militari puo spingersi sino al punto da rendere sconsigliabile 1’attuazione contro
un singolo soldato di una legittima prerogativa repubblicana, alfine di tutelare la quiete
dell’intero esercito. Questo, almeno, ¢ il consiglio formulato da Machiavelli nel brano finale
della lunga lettera indirizzata il 26 ottobre 1499 al commissario generale fiorentino, Antonio
Canigiani, responsabile in campo delle operazioni contro Pisa. Nel corpo del testo della missiva,
il Segretario domanda all’ufficiale di procedere con ogni mezzo all’arresto di un tale Simone
di Matteo, detto Mone da Sansepolcro, e di farlo pervenire sotto scorta a Firenze, purché cio

non produca scandali:

“Intendiamo come egli ¢ costi uno Simone di Matteo chiamato Mone dal Borgo a San Sipolcro; e perché

noi desiderremo averlo nelle mani, ti imponiamo che, se si puo senza scandolo, faccia di averlo ad omni

. . . 208
modo ¢ mandera’lo qui a noi sotto buona custodia. Vale” .

Non essendo forse pienamente soddisfatto dalla perentorieta del monito, Machiavelli fa seguire
alla lettera un poscritto in cui passa in rassegna tutte quelle condizioni dinnanzi alle quali il
commissario deve desistere dal dar corso all’arresto. Alla raccomandazione generica di non
generare attraverso I’arresto scandali, benché minimi, Machiavelli accompagna la piu precisa

indicazione di non irritare i superiori del soldato in questione e di non rompere la consuetudine:

“Postscripta. Ci pare ricordarvi sopra el caso di Simone di Matteo soprascritto, che quando per
sostenerlo voi giudicassi fare sdegnare alcuno conestabole sotto el quale ¢’ militassi, o rompere alcuna
consuetudine del campo, o incorrere in alcuno scandolo benché minimo, voi non ne facciate impresa in
alcun modo; ma quando non fussi per seguirne alcuna delle predette cose, farete quanto nel soprascritto

. . . 209
capitulo vi si commette™ .

Benché ’arresto di un soldato rappresenti una disposizione lecita per la Repubblica che la

ordina all’interno di uno dei propri accampamenti, il rischio di rompere la consuetudine del

28 Ivi, p. 347.
29 1i . 347-348.

246



campo, introducendo cosi una pratica inusitata e percio percepibile come ingiusta, ¢ a tal punto
scandaloso che la prudenza cancelleresca, di cui in questo frangente Machiavelli ¢ portatore,
consiglia piuttosto di anteporre una considerazione di opportunita politica a pretese di natura
giuridica. Per altro, al diritto non scritto incarnato dalla consuetudine militare non € riconosciuto
un valore inferiore rispetto a quelle prerogative sovrane che la Repubblica fiorentina pretende
di esercitare sui soldati alle proprie dipendenze. Si tratta, piuttosto, di due diritti diversi per
origine e per consistenza che i funzionari di Cancelleria hanno il dovere di ponderare, attraverso

la propria arte prudenziale, per offrire la soluzione politica piu adeguata ai tempi di guerra.

I. 2. 2. 2 Le consuetudini mercenarie.

Ad una Repubblica perennemente impegnata in operazioni belliche, com’¢ quella fiorentina a
cavallo tra il XV ed il XVI secolo, non si richiede soltanto di avere il piu grande tatto e rispetto
per quelle consuetudini militari che sono osservate dai soldati al proprio servizio. Bisogna,
altresi, che I’istituzione sappia mantenere ferme nel corso del tempo le modalita di relazione
che disciplinano il suo rapporto con le compagnie di ventura via via ingaggiate. Controversie
legate a questioni di remunerazione, di sostentamento e di alloggiamento sorgono di continuo
tra la Repubblica e le truppe che militano alle sue dipendenze, generate dalla materialita
complicata della vita nel contesto di guerra. Un ritardo nella paga o nel rifornimento di viveri
puo fornire ai connestabili un pretesto sufficiente per interrompere improvvisamente
I’erogazione delle proprie prestazioni, lasciando la Repubblica sguarnita nel bel mezzo di un
assedio o di una manovra militare, o pud condurre, come abbiamo analizzato nel passo
precedente, ad episodi di malcontento diffuso che rischiano di produrre scandali e tumulti
all’interno dell’accampamento. Nella maggioranza dei casi, la soluzione a questo genere di
contenziosi ¢ ricavabile sulla base dei capitoli che compongono il contratto firmato tra la

Repubblica ed il capitano di ventura al momento dell’ingaggio della sua compagnia.

Trattandosi di una relazione contrattuale, lo scritto disciplina diritti e doveri delle parti
contraenti, fornendo ad entrambe una base giuridica chiara in forza della quale muovere le
proprie pretese e le proprie rimostranze. Tuttavia, quella del mercenario non ¢, ben inteso, una
prestazione lavorativa tra le altre e 1’esito infelice che spesso ha la conduzione delle compagnie
di ventura per gli Stati che le ingaggiano mette a nudo uno dei problemi piu critici della politica

italiana del Quattrocento. Anche nel caso in cui, sulla base dei capitoli firmati tra le parti prima

247



dello scoppio delle ostilita, la Repubblica avanzasse richieste legittime ai propri soldati, con
quale autorita potrebbe esigerne il rispetto, dal momento che la sola forza di cui dispone ¢
giustappunto quella delle truppe mercenarie? A che cosa si riducono, insomma, nella fattispecie
del contratto mercenario, la ragione ed il torto giuridico nel momento in cui la Repubblica, che
si trova ad essere al tempo stesso parte e giudice del contenzioso, non ha a disposizione i mezzi
necessari a far valere le proprie prerogative qualora la controparte non fosse disposta ad
accettarle? Come si coniuga, cio¢, nella temporalita della guerra, la questione della giustizia in

assenza di un monopolio della forza da parte del potere pubblico?

Una questione alla quale proprio Machiavelli, reso esperto da anni di contatto diretto con i
soprusi ed 1 sotterfugi delle compagnie mercenarie, avrebbe cercato di dare una risposta, tutta
politica, attraverso 1’ideazione ed il reclutamento di una milizia popolare interamente composta
da sudditi armati e direttamente dipendente dalla Repubblica. Tuttavia, se una soluzione
radicale al presente quesito ¢ offerta dalla riforma machiavelliana, il cui sfortunato esito storico
testimonia della grandiosa ambizione del progetto, una risposta piu moderata ed interlocutoria
¢ forgiata, nel corso del tempo, da quella stessa prudenza cancelleresca di cui Machiavelli € un
esponente di primo piano la quale fa appello al diritto non scritto, alla consuetudine, come
strumento giuridico atto a mantenere il migliore livello di cooperazione e di coabitazione tra la
Repubblica e le sue truppe mercenarie. Come nel precedente, anche in questo caso non rompere
la consuetudine o, altrimenti detto, rispettare la consuetudine significa per il potere pubblico
prevenire o ridurre al minimo le ragioni di disordine a cui potrebbero far appello 1 soldati per
rescindere dai propri obblighi, tutelando cio che € consueto per impedire la manifestazione
dell’imprevisto. Una scelta prudente che, naturalmente, paga in termini di debolezza il prezzo
della propria fragilita, restando la Repubblica perennemente ostaggio di coloro che dovrebbero
servirla. Eppure, osservare in maniera continua ed imparziale quell’insieme di consuetudini non
scritte entro cui s’inserisce, come in una cornice normativa superiore, il dettato particolare del
contratto fornisce alla Repubblica il piu importante mezzo di persuasione atto ad incoraggiare
il rispetto stesso dei capitoli contenuti nello scritto. Sebbene si tratti di un’opzione politica che
emerge, in fondo, da un’assunzione cosciente della propria inferiorita dinnanzi al predominio
della forza, il rispetto degli obblighi consuetudinari che vincolano una Repubblica ai propri
mercenari rappresenta un espediente altamente proficuo sul piano militare poiché prova a
controbilanciare un deficit di potenza attraverso le armi giuridiche della fedelta ai patti,

dell’osservanza della tradizione e della credibilita, passata e futura, del potere pubblico.

248



Un esempio in tal senso ci ¢ offerto dal tono perentorio della lettera inviata da Machiavelli, il
07 luglio 1506, al commissario di Cascina Giovanni Ridolfi che era incaricato del pagamento
delle compagnie attive sul proprio territorio. Bandino Stefani, capitano di una compagnia di
balestrieri, si era lamentato nei giorni precedenti presso la Repubblica della mancata
corresponsione del compenso da parte del commissario a tre dei suoi uomini. Le ragioni addotte
da Ridolfi per giustificare la propria inottemperanza sono assai lineari € suonano, a prima vista,
come del tutto legittime. I tre balestrieri non sono stati pagati poiché, malati o imprigionati dagli
avversari, non hanno potuto servire la Repubblica. Ovvero, in assenza di una prestazione
lavorativa pare al commissario pienamente lecito non corrispondere un salario. La risposta
fornita da Machiavelli riformula, invece, la questione su un orizzonte piu ampio entro cui
I’istanza giuridica e la prudenza politica si fondono in una buona pratica della gestione delle
cose di guerra. Che siano fondate o meno le pretese del commissario, la Repubblica pretende
che gli uomini di Bandino siano pagati. Da un lato, poich¢ il servizio dello Stefani e della sua
compagnia ¢ soddisfacente e non si vuole certo irritarlo a causa di una banale questione
monetaria; dall’altro, poiché consuetudine della Repubblica ¢ retribuire anche coloro che,
momentaneamente impediti da cause di forza maggiore, non siano in grado di servire e non si

comincera, senza dubbio, da Bandino ad introdurre una nuova e pericolosa consuetudine.

“Messer Bandino ci ha fatto intendere come tu non li hai voluto pagare tre suoi balestrieri, alcuni di loro
malati e alcuni prigioni, e come sempre per lo addreto si € consueto pagarli. E perché noi stimiamo assai
messer Bandino per le sua virtu, non voliamo in alcun modo che sia usato verso di lui termini inconsueti

e che si cominci da lui a fare usanze nuove. Pertanto ripenserai bene a questa cosa e vedrai di satisfarlo

210
dello onesto”™ .

I. 2. 2. 3 Le consuetudini delle comunita.

Nei tempi di guerra, il timore per la Repubblica di deviare da quelle pratiche che le sono
consuete funziona come deterrente anche in senso opposto, quando ad essere preservate
dinnanzi all’arbitrio dei militari di professione sono le consuetudini delle comunita di sudditi
che abitano i1 luoghi attraversati dalla linea del fronte. I motivi di contesa tra gli abitanti ed i

soldati possono essere dei piu vari, nonostante ruotino d’abitudine intorno ad alcuni temi topici

219N, Machiavelli, Legazione. Commissarie. Scritti di governo, tomo V (1505-1507), op. cit., p. 390.

249



legati alle pratiche esigenze della guerra, come 1’alloggiamento delle truppe e dei loro cavalli
0, ancora, I’approvvigionamento di legna e di viveri o, infine, il pagamento da parte delle
compagnie dei beni confiscati alle popolazioni locali. Di tutto cio, si dara un saggio attraverso
gli esempi scelti per illustrare quest’ultima declinazione della consuetudine bellica, impiegata
da Machiavelli nel proprio epistolario con I’intento di rammentare ai suoi interlocutori come

debbano impegnarsi a difendere i1 sudditi della Repubblica dai soprusi delle genti d’arme.

Il1 17 maggio 1505, ad esempio, il Segretario scrive al vicario di Pescia, Andrea Nicolini, per
significargli come la comunita di Borgo a Buggiano, che dal vicariato pesciatino dipende, abbia
inviato ambasciatori a Firenze per lamentare un carico eccessivo riguardo al numero di genti a
cavallo che sono state alloggiate all’interno del loro villaggio. Per giustificare la propria
rimostranza, gli abitanti del borgo fanno appello alla consuetudine: il numero di cavalieri €
spropositato in quanto ¢ inconsueto, in un ordine giuridico nel quale inconsueto equivale ad
ingiusto. Machiavelli comanda, allora, al vicario di verificare la sussistenza e la natura di tale
consuetudine e, nel caso in cui fosse accertata essere come gli ambasciatori della comunita
lasciano intendere, gli impone di regolarsi di conseguenza, applicando cio che ¢ ragionevole e

consueto poiché la Repubblica non vuole che le proprie genti siano gravate ingiustamente.

“Li vomini del Borgo a Buggiano ci hanno mandato loro ambasciadori, dolendosi che, nell’ordinare le
stanze de’ cavalli debbono venire costa alloggiare, ne ¢ dato loro piu carico non tocca loro. E perché noi

non voliamo che alcuno sia gravato piu che il conveniente, t’imponiamo esamini molto bene li statuti e

.. . . . e e e . e9s211
ordini loro; ¢ secondo la consuetudine e il ragionevole distribuirai le genti™ .

In questi frangenti controversi, dove una diatriba amministrativa puo rapidamente sfuggire di
mano per accendere un confronto di natura politica dagli esiti imprevedibili, la prudenza
cancelleresca si attiene ad uno schema d’intervento improntato al modello giudiziario. In primo
luogo, ¢ richiesto al vicario di condurre una disamina accurata sugli statuti e sugli ordini locali,
ovvero sulle consuetudini redatte o non redatte in forma scritta dalla comunita. Una volta
acquisite tutte le prove necessarie per giudicare in maniera equa ¢ matura, gli si chiede di
procedere ad una distribuzione dei cavalieri secondo consuetudine e ragione, orientando la

propria scelta sulla base del principio che nessuno deve essere gravato “piu che il conveniente”.

2! Niccold Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo IV (1504-1505), a cura di D. Fachard e
E. Cutinelli-Rendina, in Edizione Nazionale delle opere di Niccolo Machiavelli, Salerno Editore, Roma, 2006, p.
461-462.

250



Piu fitta di questioni pratiche rispetto alla precedente ¢ la lettera indirizzata da Machiavelli il
01 ottobre 1505 a Giuliano del Caccia, commissario e connestabile della cittadina di Rosignano,
alle porte di Livorno. Anche in questo caso, gli abitanti del borgo hanno fatto appello al vertice
della Repubblica per far intendere le proprie rimostranze e Machiavelli scrive, di conseguenza,
all’ufficiale locale per dargli istruzioni atte a rimuovere 1 motivi della contesa. I rosignanesi
lamentano tre generi d’ingiustizie e, per ognuna di esse, convocano a proprio sostegno la
consuetudine. In primo luogo, la questione dell’approvvigionamento di legna per i reparti di
cavalleria di stanza nel borgo. Gli abitanti del villaggio non intendono sottrarsi alla
consuetudine di fornire a proprie spese la legna di cui i1 soldati abbisognano; tuttavia,
pretendono almeno che siano i militari stessi ad andare a cercarla e tagliarla nel bosco piuttosto
che 1 rosignanesi a portarla direttamente ai loro alloggiamenti. Come si ¢ visto nel caso
precedente, anche in questo frangente Machiavelli comanda all’ufficiale locale di verificare
preliminarmente quale fosse la consuetudine seguita per il passato e, una volta accertata la

consuetudine, gli impone di domandare ai sudditi soltanto cid che ¢ consueto e nulla piu.

La seconda rimostranza concerne, invece, ’approvvigionamento d’olio che la comunita
fornisce al conestabile per il consumo alimentare delle truppe poste a guardia della citta. La
spesa ¢ integralmente sostenuta dagli abitanti del borgo i1 quali pretendono che, per
consuetudine, essa debba ricadere sull’insieme di villaggi e di terre dipendenti da Rosignano e
non unicamente sulla loro comunita. Ancora una volta, Machiavelli domanda d’intendere quale
sia la consuetudine e di far osservare soltanto ci0 che € consueto. Infine, i rosignanesi si dolgono
con la Repubblica di un cattivo costume adottato da reparti di cavalleria provenienti dai grandi
poli militari di Cascina e Livorno, quando essi capitano in citta. I soldati pretendono di
alloggiare, di bere e di mangiare a spese degli abitanti, senza pagare nulla in cambio dei servizi
ricevuti. Come trasparira anche dalla lettera successiva, questo atteggiamento violento ed
irrispettoso messo in pratica dagli uomini d’arme, che contraddice ad ogni buona consuetudine
del vivere civile, ¢ altamente riprovato da Machiavelli e dall’ufficio per conto del quale scrive.
Contro questo genere di soprusi, la Repubblica afferma la propria volonta di difendere il lavoro

e la dignita dei suoi sudditi, imponendo quel pagamento che sarebbe normale nei tempi di pace.

“Come da li uomini di cotesta terra intenderai, noi abbiamo approvato e confermato un notaio che loro
hanno deputato costi giudice sopra le cose civili. E perché detti uomini ci hanno fatto intendere non

essere consueti portare le legne alli cavalli che stanno in cotesto alloggiamento ma consegnare loro

251



solamente el bosco, e che ‘ soldati dipoi si vanno per esse, voliamo intenda questa consuetudine e facci
fare loro tutto quello che sono soliti fare e non piu. Dicono ancora che alle spese di certo olio che ti
danno per le guardie sogliono concorrere alcuni luoghi e terre all'intorno: voliamo etiam intenda che
cosa sia questa e medesimamente facci osservare quello che € consueto. Sonsi ancora doluti che, quando
e’ cavalli che vengono o da Livorno o da Cascina per fare qualche scorta alloggiano costi, e’ vogliono
vivere a discrezione ¢ non pagare cosa alcuna: il che quando sia vero ci dispiace; € pero vogliamo che
. . . . , , .
per lo avvenire ordini che, venendovi alloggiare gente d’arme per qualunque causa, ¢’ paghino le

vettovaglie almanco a 15 soldi per lira. E generalmente ti commettiamo che tu facci a cotesto comune e

.. - . . 212
uomini tutte quelle abilita e favori che onestamente e securamente potrai fare loro™ ~.

La lettera cui si accennava poc’anzi ¢ diretta ad un celebre capitano di ventura, Marcantonio
Colonna, e tratta con estremo vigore delle angherie e dei soprusi attuati dalla sua e da altre
compagnie, quelle di Iacopo Savelli e di Muzio Colonna, ai danni dei sudditi del dominio
fiorentino. Il dato forse piu rilevante per la nostra ricerca ¢ che in questa missiva, redatta il 23
settembre 1505, due generi di consuetudini vengono opposti I’uno all’altro dall’argomentazione
machiavelliana: quella cui fanno appello i mercenari che pretendono di vivere gratuitamente a
spese delle comunita locali disposte lungo il fronte e quella invocata dal Segretario che esige
un pagamento da parte dei militari per 1 servizi ricevuti, all’infuori dell’alloggiamento e della
legna. Le minacce con cui Machiavelli conclude la lettera sono precedute da un ragionamento
giuridico di grande rigore dove due fonti si trovano simultaneamente convocate per motivare
la dura reazione adottata dalla Repubblica. Come se si trattasse di un’orazione processuale, la
consuetudine mercenaria allegata dai capitani di ventura per giustificare i comportamenti delle
proprie compagnie ¢ rigettata da Machiavelli, nei duplici panni di avvocato e di giudice, con il
doppio argomento della sua contrarieta al diritto non scritto generale ed al diritto scritto
particolare. La pretesa consuetudine dei mercenari di “vivere a discrezione dei sudditi”
fiorentini ¢ condannata in quanto contraria ai capitoli del contratto di condotta, 1 quali
prevedono che 1 soldati siano costretti a pagare ogni genere di viveri ricevuti dai sudditi, ed in
quanto contraria alla consuetudine repubblicana, la quale, cosi come nella lettera precedente,

impone che si paghi “conveniente prezzo” per ¢id che si consuma. Come nei tempi di pace.

“E’ ci ¢ suto fatto intendere con ammirazione e dispiacere nostro come la compagnia vostra e del Signore
lacopo e Signore Muzio, nel transferirsi di campo alle stanze loro disegnate, vogliono vivere a

discrezione de’ sudditi nostri, allegando essere cosi la consuetudine. E perché la consuetudine delle genti

212N, Machiavelli, Legazioni. Commisarie. Scritti di governo, tomo V (1505-1507), op. cit., p. 156.

252



nostre ¢ tutta contraria a questo e li capituli abbiamo con voi vi constringono a pagare tutti li viveri a’
nostri sudditi, vi facciamo intendere come noi voliamo ad ogni modo che ‘ capituli nostri s’osservino e
che a li sudditi nostri, da li strami, alloggiamenti e legna in fuora, sia pagato ogni cosa conveniente
prezzo. Crediamo che voi darete ordine che si facci; quanto che no, si pigliera ogni espediente perché

detti nostri sudditi non sieno gravati fuora dello onesto e che le vostre gente d'arme stieno in su e’ termini

101'0”213

L’ultimo esempio che proponiamo in merito alla consuetudine bellica risale al gennaio del 1507
e si salda idealmente con il primo capo della rimostranza mossa alla Repubblica fiorentina dagli
abitanti di Rosignano nell’ottobre 1505, su cui ci si ¢ attardati in precedenza. L’oggetto della
contesa tra 1 soldati e la comunita locale (in questo caso, quella delle Cortine, alle porte di
Arezzo) ¢ il medesimo e concerne la fornitura di legna che i militari pretendono sia loro
concessa, gratuitamente, dai sudditi. Cido che cambia ¢, invece, la parte che ricorre alla
Repubblica per esigere giustizia. In questo frangente sono, infatti, i militari a sollecitare
I’intervento del vertice per vedersi riconosciuti 1 propri diritti consuetudinari e gli abitanti locali
a porsi, in apparenza, sulla difensiva. L’episodio si articola su due lettere, lungo lo spazio di
tempo di cinque giorni, ed ¢ particolarmente prezioso ai nostri fini per comprendere a qual
punto Machiavelli conosca e controlli le categorie basilari del lessico giuridico della propria
epoca. Come abbiamo messo in evidenza nella missiva appena analizzata, ¢ consuetudine della
Repubblica fornire ai soldati che militano alle sue dipendenze alloggio e legna gratuiti, la cui
fornitura ¢ presa in carico dalle comunita che ospitano i reparti, mentre il resto dei viveri

consumati dalle truppe dev’essere pagato secondo “un prezzo conveniente”.

Proprio perché a questa consuetudine ¢ riconosciuto un valore giuridico di diritto non scritto,
chiunque percepisca, militare o suddito che sia, di essere leso nelle proprie prerogative rispetto
a quanto fissato da questa norma consuetudinaria vigente nella Repubblica puo fare appello
all’istituzione per far valere le proprie ragioni. Come si ¢ mostrato sin qui, il compito
dell’ufficiale responsabile consistera, allora, nell’accertare, in primo luogo, come si siano svolti
gli eventi che hanno turbato la regolare manifestazione della consuetudine, secondariamente,
nel verificare se sussistano ragioni giuridicamente valide alla mancata reiterazione della
consuetudine (ad esempio, un privilegio) e, infine, nel limitarsi a ristabilire 1’ordine applicando

e facendo rispettare la consuetudine. 1 soldati di stanza presso Arezzo lamentano, dunque, che

23 Jyi, p. 147-148.

253



gli abitanti delle Cortine non siano disposti ad approvvigionarli di quella legna che spetta loro
di diritto. Con I’intento di ristabilire la consuetudine o di accertare un privilegio, il 02 gennaio

1507 Machiavelli scrive a Francesco Temperani, capitano della citta, in questi termini:

“E quanto alle legne che vogliono e’ soldati, tu hai ad intendere che * soldati nostri per obligo hanno ad
avere da noi strame, legne ¢ tetto gratis, né si possono loro negare. Non sappiamo gia che privilegio si

abbino cotestoro che non voglino dare le legne. Intendera’lo e ce ne avviserai, ¢ intanto farai che la

consuetudine usitata li altri anni nello alloggiare gli altri soldati s osservi™*'.

Adun primo esame, la responsabilita della mancata osservanza della consuetudine repubblicana
sembrerebbe, dunque, ricadere su una comunita di sudditi inaspettatamente ostili. Tuttavia,
I’invio di un’ambasciata a Firenze da parte degli abitanti delle Cortine permette di chiarire in
tempi rapidi 1 contorni della questione. Il problema che si trova a dirimere Machiavelli prende,
a questo punto, il medesimo profilo di quello affrontato, poco piu di un anno prima, nella
disputa di Rosignano tra la comunita ed il connestabile. Gli uomini del borgo non sono, ciog,
venuti meno alla buona consuetudine di offrire ai soldati di passaggio la propria legna in
maniera gratuita; semplicemente, non vogliono piegarsi all’onere infame di tagliare essi stessi
la legna per 1 soldati e di trasportarla sino ai loro alloggiamenti. Riformulata in questi termini,
la controversia assume, si perdoni il gioco di parole, una fisionomia consueta ed in conformita
a quanto espresso in precedenza nel caso di Rosignano Machiavelli ordinera al capitano di

Arezzo di agire nella medesima maniera, facendo rispettare cid che € consueto e ragionevole:

“Addi dua del presente ti si scrisse che nel dare le legne a cotesti soldati osservassi la consuetudine
usitata li altri anni. Sono stati poi a noi Imbasciadori delle Cortine, ¢ dolgonsi come cotesti soldati
vogliono una delle dua cose: o che siano portate loro le legne infino allo alloggiamento, o che sia loro
dato; e detti uomini vorrebbono consegnare a detti soldati uno bosco e che ’ soldati s’andassino per esse.
E perché a noi pare ragionevole questo che desiderano detti uomini delle Cortine, t’imponiamo ordini
che ’ soldati nostri non li sforzino a portare loro le legne allo alloggiamento né a pagare danari, perché
né I’uno né I’altro ci piace; ma ordinerai che sia loro consegnato el bosco da li uomini, e che ’ soldati

. e . 215
dipoi per loro medesimi si vadino per le legne” .

214 Ivi, p. 538.
215 1yi. . 539-540.

254



I. 2. 3 La consuetudine del buon vicinato.

Tanta ¢ la forza obbligante della consuetudine nell’ordine giuridico entro cui Machiavelli si
trova a pensare ed operare. Nei tempi di guerra, la consuetudine non disciplina, tuttavia, soltanto
la relazione triangolare che lega la Repubblica ai propri soldati, da un lato, ed ai propri sudditi,
dall’altro. Essa regola anche i rapporti fra Stati, specie tra quelli che non siano reciprocamente
uniti da convenzioni di mutua e manifesta amicizia, codificata per iscritto sotto forma di trattato.
Un esempio puo aiutarci ad inquadrare meglio questa ulteriore declinazione della consuetudine.
Nell’inverno del 1501 Cesare Borgia, figlio naturale di Papa Alessandro VI, ha ormai costituito
sotto il proprio dominio un’entita territoriale di una certa rilevanza che si estende per la maggior
parte lungo 1 confini orientali della Repubblica fiorentina. Grazie al sostegno militare e politico
del Re di Francia, Luigi XII, che lo aveva nominato Duca del Valentinese e che gli aveva fornito
buon numero di truppe ausiliarie, e grazie all’appoggio del padre, che lo aveva eletto
Gonfaloniere della Chiesa, il Valentino era stato capace di riunire, in appena un anno di brillanti
e sanguinose campagne militari, quei feudi romagnoli che per lungo tempo erano stati retti da

importanti signorie locali, benché dipendessero formalmente dal potere temporale del Papato.

A partire dalla presa di Imola e Forli del mese di gennaio, tutte le conquiste inanellate da Cesare
Borgia lungo il 1500 (Cesena, Rimini, Faenza, Pesaro) erano presentate, sotto il profilo politico,
come una riappropriazione giuridicamente lecita da parte della Chiesa di quei territori che per
diritto gia le appartenevano, nonostante si fossero sottratti di fatto, nel corso del tempo, alla sua
autorita. Perennemente travagliata dagli sforzi per la riconquista della citta di Pisa, a
conclusione di un anno di guerra borgiana in Romagna Firenze si ritrova, dunque, a confinare
per la quasi interezza della sua frontiera appenninica con un Signore nuovo, potente e fortunato,
che non fa mistero del disprezzo portato a lentezze e fragilita dell’istituzione repubblicana e
che si appoggia, per le proprie campagne militari, al capitano di ventura Vitelozzo Vitelli,
nemico giurato della Repubblica. Signore di Citta di Castello, prima di passare alle dipendenze
del Valentino Vitellozzo aveva lungamente servito sotto le insegne di Firenze insieme al
fratello, Paolo, finché i due non furono indicati come responsabili della disastrosa campagna
militare contro Pisa del 1499 ed arrestati con 1’accusa di alto tradimento e complicita con il
nemico. Veri o presunti artefici della disfatta, ai due fratelli toccarono in sorte due destini

diversi. I1 30 settembre 1499, grazie alla fuga dal campo, Vitellozzo riusci a sottrarsi all’arresto,

255



mentre Paolo, inviato a Firenze e qui interrogato per mezzo di tortura, fu decapitato il giorno
successivo. Da questo momento sino al celebre episodio della morte per strangolamento,
eseguita a Senigallia la notte dell’ultimo dell’anno del 1502 per ordine dello stesso Cesare
Borgia, Vitellozzo non avrebbe piu smesso di importunare la Repubblica qualunque volta gliene
fosse data occasione e con qualunque strumento avesse a disposizione, dagli attacchi frontali
alle continue scaramucce di retrovia. Ed ¢ proprio ad un episodio che ricade nell’ordine della
piccola ed odiosa provocazione perpetrata da Vitellozzo e dai suoi uomini ai danni di Firenze
che fa riferimento la lettera inviata il 21 gennaio 1501 da Machiavelli a Luigi della Stufa,
commissario generale della Repubblica per la Romagna, ovvero per quei territori appenninici

di confine che stanno dirimpetto allo Stato romagnolo messo insieme dal Valentino.

Frassino di Sandro ¢ un suddito fiorentino della comunita di Marradi, uno dei principali borghi
di montagna della Repubblica, posto su quel crinale tra Mugello e Casentino che, negli anni di
cui parliamo, fu teatro di alcune tra le piu importanti operazioni di guerra mosse, a danno di
Firenze, dalla sua frontiera orientale. Recandosi per propri affari da Marradi a Brisighella,
ancora oggi in territorio romagnolo, Frassino ¢ intercettato, depredato e sequestrato da alcuni
uomini di Vitellozzo i quali chiedono, in cambio della sua liberazione, trenta ducati. Per pagare
il proprio riscatto e potersi liberare, Frassino ¢ obbligato ad indicare un “mallevadore”, ovvero
a fornire il nome di un garante che paghera al proprio posto. Rimesso in liberta, Frassino prende
la volta di Firenze per far intendere al cuore della Repubblica quanto accaduto e per esigere che
lo Stato s’impegni a far in modo che il garante sia sollevato dall’onere del riscatto. Mirando a
far si che 'ufficiale di stanza territoriale dia seguito a queste giuste pretese, la missiva inviata
da Machiavelli a Luigi della Stufa fa perno sull’argomento giuridico dell’onesta consuetudine
da osservarsi tra Stati confinanti, la quale prevede che i sudditi dei due Paesi possano circolare
senza rischio e paura da una parte all’altra della frontiera, cosi come “ricerca la ragione del

vicinare”, ovvero cosi come prevede il diritto non scritto in vigore tra Stati confinanti:

“Frassinino di Sandro da Marradi ¢ suto al conspetto nostro ¢ dolutosi come andando lui da Marradi a
San Giorgio, luogo in su quello di Berzighella, con quella confidenzia che debbono andare ¢’ sudditi
nostri in su quello della Eccellenzia del Duca, fu da certi soldati di Vitellozzo preso e svaligiato, e
postogli di taglia 30 ducati, de’ quali a volersi liberare gli ¢ convenuto dare mallevadore. E desiderando
noi che questa cosa, fatta fuori di ogni ragionevole e onesta consuetudine, si ricorregga, lo aviamo
indirizzato a te, ¢ imponiamoti che subito alla ricevuta di questa scriva a chi ti parra piu a proposito ¢

piu atto a rimediare ad un simile inconveniente. E dolgati largamente del caso seguito, ¢ gravilo a

256



liberare ¢’ mallevadori di detto Frassinino dall’obrigo per la sua taglia, mostrando che la ragione del
vicinare ricerca cosi; e che, sendo noi per riguardare ¢’ sudditi della Eccellenzia del Duca come insino
ad ora abbiamo fatto, desideriamo e’ nostri trovino la medesima correspondenzia. E a questo voliamo

aggiunga quelle ragioni ti occorrono migliori, a cio che la ragione abbi el debito suo, ¢ Frassinino sia

libero da quello di che disonestamente & suto aggravato™'®.

Se la consuetudine generale del buon vicinato puo essere invocata come un diritto da ciascuno
Stato che voglia veder rispettate la sicurezza e I’incolumita dei propri sudditi quando questi si
trovino ad attraversare il territorio di un altro Paese, la consuetudine particolare della
Repubblica o di un luogo posto alle sue dipendenze puod essere, invece, richiamata in senso
contrario per giustificare la mancata osservanza di una consuetudine internazionale, in ragione
del rispetto dovuto alla tradizione. In simili frangenti, la scelta di far appello all’autorita della
consuetudine locale si rivela, per la Repubblica, un espediente prezioso dal punto di vista
retorico e strategico, in quanto consente di motivare provvedimenti di natura politica sulla base
del semplice ossequio portato al diritto non scritto. Posta la questione in questi termini, qualora
dovesse sorgere una controversia tra i soggetti che domandano un adeguamento alla
consuetudine generale e lo Stato che prepone ad esso le proprie consuetudini particolari, il
conflitto sarebbe interamente spostato sul piano della gerarchia di fonti del diritto

consuetudinario, permettendo di celarne la reale portata militare e politica.

I. 2. 4 La consuetudine portuale.

Nell’ordine giuridico medievale, luoghi disciplinati per eccellenza da quell’insieme di norme
non scritte a valore universale che chiamiamo consuetudine sono il mercato, ovvero lo ius
mercatorum, ed il porto, ovvero lo ius maris. Entrambi costituiscono, di fatto, delle enclave
all’interno dell’omogeneita spaziale caratteristica dell’Europa medievale e moderna che li
racchiude, compattamente unitaria malgrado le sue infinite ripartizioni giurisdizionali.

Territori, perlopiu, chiusi alla relazione con lo spazio circostante ed aperti, invece, alla reciproca

218 Niccold Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo II (1501-1503), a cura di D. Fachard e
E. Cutinelli-Rendina, in Edizione Nazionale delle opere di Niccolo Machiavelli, Salerno Editore, Roma, 2003, p.
29-30.

257



interazione, mercati e porti sono, per conformazione, quotidianamente attraversati da
commercianti ¢ da marinai che si riconoscono come sudditi di uno Stato diverso da quello

ospitante, il cui rapporto ¢ disciplinato, dunque, dalla consuetudine.

Non differentemente da oggi, al principio del XVI secolo il piu importante centro portuale e
commerciale della Toscana ¢ rappresentato dalla citta di Livorno, uno dei piu grandi scali
marittimi del Mediterraneo. Nei primissimi anni del Cinquecento, alla rilevanza economica
Livorno associa quella politica e militare. Dopo che, nel 1494, la discesa in Italia del Re di
Francia Carlo VIII ha sancito per Firenze la perdita di Pisa, Livorno si ritrova ad essere, al
tempo stesso, la sola via di accesso al mare per la Repubblica e la testa di ponte piu avanzata
per la coordinazione delle ostilita contro la citta ribelle. In questa duplice veste di luogo ad alta
rilevanza strategica e di teatro delle operazioni belliche, il porto di Livorno compare all’interno
dell’epistolario machiavelliano, di sovente in associazione con consigli ed ordini trasmessi dal
Segretario per risolvere questioni politiche particolarmente delicate poste dal rispetto o
dall’inosservanza della consuetudine del mare. Si analizzeranno due esempi. Il primo risale
all’estate del 1501 e concerne I’atteggiamento da tenere di fronte ad una flotta turca che
veleggia nel Tirreno. Il secondo rimonta alla primavera del 1503 e riguarda uno dei tanti episodi

della guerra contro Pisa, in questo caso nella sua declinazione marittima.

Intorno alla meta di luglio 1501, la Repubblica viene informata dal Signore di Piombino, Iacopo
Appiani, di come una flotta battente bandiera turca e composta da una sessantina di velieri sia
comparsa al largo delle coste toscane. I turchi si sono gia distinti nel saccheggio dell’isola di
Pianosa, dominio dell’Appiani, e fanno ora vela verso Genova. L’eventualita che, lungo il
tragitto in direzione della Liguria, siano tentati dal predare Livorno ¢ fortemente probabile e

costituisce la ragione per cui Machiavelli decide di scrivere al commissario locale.

“Avendo in questo punto aute lettere dal Signore di Piombino come 60 vele di Turchi sono venute
all’intorno del suo porto e preso Pianosa, sua isola, per forza, ci ¢ parso per fante espresso mandarti
copia di detta lettera a cio che stia a buona guardia e facci tuo debito occorrendo nulla che voltassino

, . . . . 217
verso cotesto luogo, perché, come per le lettere vedrai, e’ ne vogliono ire alla volta di Genova™ ",

21" N Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo II (1501-1503), op. cit., p. 147-148.

258



L’insieme d’istruzioni che il Segretario fornisce all’ufficiale per gestire questo frangente assai
delicato costituisce, ancora una volta, un ottimo saggio della prudenza cancelleresca appresa da
Machiavelli attraverso la propria professione e riformulata nelle sue missive, all’interno delle
quali si mescolano argomenti di natura economica e giuridica, entrambi piegati al fine di
un’efficace prevenzione dell’instabilita politica. Per evitare il rischio del saccheggio, il
commissario dovra, una volta avvistate le navi al largo della costa, non limitarsi ad attendere
un movimento da parte turca, ma prendere lui stesso 1’onere dell’iniziativa per stabilire un
primo contatto con i capitani della flotta, grazie al quale significare loro che la terra di fronte a
cui si trovano ¢ proprieta dei fiorentini. Lontano dallo stereotipo tutto contemporaneo di genti
in fuga dinnanzi alle vele musulmane al grido di “mamma, li turchi!”, Machiavelli suggerisce
la strada di un dialogo ricercato come primo espediente atto a prevenire I’innesco di episodi
spiacevoli e dalle conseguenze imprevedibili. Nella discussione che terra con i luogotenenti
turchi, il commissario di Livorno dovra allora essere in grado di far percepire loro tutta I’autorita
politica della nazione dinnanzi alla quale stanno, mostrando come la Repubblica sia legata da
un rapporto di profonda amicizia con il Sultano, testimoniato dal fatto che un numero imponente
di cittadini fiorentini operano presso di lui “con gran copia di mercatanzie”. L’argomento della
prosperita economica realizzata attraverso gli scambi commerciali €, in questo caso, la prima e

principale dimostrazione dell’amicizia politica che lega mutualmente i due Paesi.

“Farai dunche di stare a buona guardia, come si ¢ detto, e perché noi tegnamo buona amicizia con la
Maesta del Signore loro, ci pare che s’appressandosi tali legni a cotesto porto, tu, con que’ destri modi
ti occorreranno, vegga o per internunzii o a bocca di parlare a qualcheuno di quelli capitani e
luoghitenenti, e farai loro intendere come cotesta terra ¢ de’ Fiorentini, nazione amicissima alla Maesta
del Signore loro, e come noi tegnamo sempre nel paese loro pit che 100 uomini de’ nostri cittadini con
gran copia di mercatanzie, e per questo tu esistimi che loro non abbino a fare se non buon portamenti

. .. . . . oy eqe 218
verso li uomini e paese nostro; e che tu se’ parato a fare tutti e’ piaceri possibili alla loro armata”™ ",

Dalle mercatanzie si passa, cosi, alla consuetudine del mare. Infatti, se il rischio del saccheggio
sara probabilmente evitato una volta fatto intendere ai turchi che, con i fiorentini, si trovano al
cospetto di una nazione amica, una nuova e pericolosa eventualita pud sorgere proprio dal
rispetto degli obblighi impliciti nell’amicizia politica tra due Paesi. Consuetudine osservata
dagli Stati amici € quella di permettere che le navi di ciascuno di essi possano riparare nel porto

dell’altro dopo una lunga traversata in mare. Questa possibilita, aperta ed in un certo modo

218 Ivi, p. 148.

259



imposta dalla stessa argomentazione machiavelliana, ¢ da scongiurare come foriera di ulteriore
instabilita, non potendo prevedere quale atteggiamento terranno i turchi, una volta penetrati con
sessanta velieri a Livorno. Proseguendo I’elenco delle proprie istruzioni, Machiavelli impone,
allora, al commissario di concedere con liberalita ai turchi, qualora ne manifestassero il
desiderio, un rifornimento di viveri e d’impedire, invece, con fermezza il loro ingresso nel
porto, adducendo come motivazione la consuetudine locale, che si ritrovera rammentata anche

nell’episodio successivo, di vietare 1’accesso in citta a tutte le navi straniere. Senza eccezioni.

“E con simili parole ti darai a conoscere loro per via d’interprete, che ne debbono avere seco; e volendo
loro qualche rinfrescamento, lo concederai loro liberamente, non sfornendo perd cotesta terra; ma
quando cercassino d’entrare drento al porto o di venire costi in buon numero o altra cosa che fussi

pericolosa el concederla loro, ti scuserai di non avere commissione, ¢ che ne scriverrai: e tutto con buono

- L 5219
modo, e da fare loro capace che questo non si fa se non per servare la consuetudine”” .

Come dimostra il caso appena analizzato, per conservare e perseguire la propria stabilita la
Repubblica ¢ talvolta forzata ad opporre 1’autorita della consuetudine locale agli imperativi
posti da quella generale. E laddove una consuetudine particolare manchi, non ¢ raro che essa
venga fabbricata ex novo e di proposito dalle stesse istituzioni pubbliche per dotarsi di un
argomento idoneo a supportare, in sede giuridica, i propri disegni politici. E questo il movente
che sta alla base di un curioso scambio epistolare intercorso, sul finire dell’aprile 1503, tra
Machiavelli ed il commissario di Livorno, Bernardo de’ Medici. Nella cornice delle manovre
messe in campo per la riconquista di Pisa, la Repubblica ha deciso di soldare il genovese
Lorenzo Mottini, armatore militare al servizio del Papa, con il compito di effettuare operazioni
di pattugliamento e di disturbo alla foce dell’Arno a danno dei pisani. Per svolgere la propria
prestazione, il Mottini mette a disposizione dei fiorentini quattro imbarcazioni di differente
taglia e potenza le quali saranno, com’¢ prevedibile, alloggiate nel porto di Livorno. Come nel
caso delle truppe mercenarie di terra, della cui fedelta la Repubblica ha fatto a proprie spese
esperienza, la preoccupazione che muove Machiavelli a scrivere all’ufficiale locale concerne
I’affidabilita dell’armatore genovese. Benché militi alle dipendenze di Firenze e benché sia
stata la Repubblica stessa a condurlo a Livorno, 1’ipotesi di aprire il piu importante porto dello
Stato ad un capitano armato di una propria flotta e di un proprio equipaggio pare al Segretario

quanto mai rischiosa. Per sua stessa ammissione, Machiavelli non ha in questo frangente ordini

2 Ibidem.

260



specifici da dare o istruzioni particolari da trasmettere. In assenza d’indizi che facciano dubitare
per il momento della lealta del Mottini, il Segretario si limita a manifestare un presentimento,
un avviso, un’impressione che deve, tuttavia, servire da monito per rendere accorta e solerte la
vigilanza del commissario. Nella prima lettera del 24 aprile 1503, Machiavelli suggerisce,
allora, all’ufficiale di prendere almeno due precauzioni. Da un lato, gli consiglia di alloggiare
imbarcazioni e ciurma in un angolo del porto in cui, anche volendo I’equipaggio fare scandalo,
possa essere facilmente respinto dalle autorita fiorentine. E per giustificare agli occhi del
Mottini questa disposizione Machiavelli propone d’invocare la consuetudine del luogo.
Dall’altro lato, lo invita a sincerarsi se 1’equipaggio al servizio del capitano sia composto di
uomini ai lavori forzati o di volontari poiché, nel caso di una ciurma volontaria, il rischio di

vedere 1 soldati trasformarsi d’un colpo da militari a pirati aumenta sensibilmente.

“Oltr’a di questo, ci occorre farti intendere come e’ sarebbe facile cosa che noi convenissimo con el
Mottino genovese di darli certa somma di danari el mese con obbligo che con una galea, una fusta ¢ dua
brigantini e’ corressi cotesto mare in detrimento de’ Pisani, guardando la foce d’Arno etc. E perché ¢’
sara necessitato ritirarsi molte volte in cotesto porto, voliamo avvertirti che, benché e’ vi venisse come
nostro soldato, non ci pare da ire con lui se non al sicuro e da non ridurre né lui, né sua legni, né sua
gente, in lato che potessi, volendo, fare danno a cotesta terra; di che non ti possiamo dare instruzione
particulare, ma dirti in genere lo animo e intenzione nostra. Solo ti ricorderemo dua cose: 1’una el fare
tutto, se possibile ¢, sanza dargli ombra, mostrando che questo si fa secondo la consuetudine del Iuogo
etc.; I’altra, el vegghiare di che uomini e di che luogo lui € armato. E presertim arai 1’occhio alla ciurma,
ingegnandoti d’intendere se la tiene per forza o se la ¢ voluntaria: a che bisogna bene aprire 1’occhio,
perché della voluntaria e’ se ne potrebbe valere costi e in ogni fazione ad ogni suo proposito; della per
forza, non potrebbe fare cosi. N¢ ti direno per questa altro, se non che lo animo nostro ¢ desiderio nostro
¢ che cotesta terra si salvi e guardisi, in modo che né tu, né noi possiamo esserne accusati. E se ti paressi
comunicare la presente con Borgo Rinaldi e consigliartene seco, la rimettiamo in te. E scriverra’ci spesso

di quanto ti accaggia™*.

Non ¢ possibile stabilire per quale ragione la lettera appena presentata sia redatta una seconda
volta, sempre il 24 di aprile e sempre per mano dello stesso Machiavelli, e per quale motivo
essa venga indirizzata ancora all’attenzione di Bernardo de’ Medici, commissario livornese.
Sebbene ripercorra in ogni suo punto lo schema argomentativo della precedente, questa nuova

versione della lettera presenta due differenze di rilievo rispetto alla prima. Da un lato, piu

20 Ivi, p. 620-621.

261



frequenti e piu nette sono le attestazioni della buona disposizione d’animo della Repubblica nei
confronti del Mottini le quali restavano pressoché impercettibili nel primo testo. Dall’altro, il
sospetto generico di un non meglio specificato pericolo ed i suggerimenti un po’ vaghi della
prima formulazione lasciano il posto, in questa seconda missiva, ad indicazioni puntuali sulle
misure da attuare per prevenire il rischio di un tradimento. Stante I’invio della prima, si puo
ipotizzare che la redazione di questa seconda versione arrivi, nel corso della giornata ed a
seguito di discussioni interne agli uffici centrali della Repubblica, a completamento ed
integrazione di quelle parti che, sin dalla prima stesura, erano percepite come lacunose. E, sia
detto per inciso, questa seconda lettera presenta anche una prosa decisamente piu ricca e piu
articolata, segno tangibile di una pitu matura e piu ruminata elaborazione. Ad esempio, I’invito
a prendere tutte quelle precauzioni che siano necessarie per “tenere d’occhio” il Montini ¢
riformulato attraverso i tipici connettori logici machiavelliani “benché-nondimanco” e con un

riferimento, tutto cancelleresco, alla prudenzia che impone di “avere ottima cura ad ogni cosa’:

“Occorreci oltr’a di questo farti intendere come e’ sara facil cosa che noi conveniamo con el Mottino
genovese di darli certa quantita di danari el mese, con obbligo che con una galea, una fusta e dua
brigantini li scorra cotesti mari ¢ guardi la foce d’Arno in detrimento de’ Pisani. E benché noi crediamo
che sia per servirci fedelmente, nondimanco, sendo piu prudenzia avere ottima cura ad ogni cosa, ci pare

da avere quella osservanzia di costui, quando e’ verra costi, che patisce lo onesto: in modo che a lui non

C g o g . .. . N 221
si dia ombra di diffidenzia e a noi si rechi securta della terra”™".

Anche le indicazioni riguardo alle disposizioni da adottare perché 1’equipaggio non possa
attentare alla sicurezza della citta di Livorno sono incomparabilmente piu minuziose del
semplice consiglio ad alloggiarlo in un luogo del porto da cui non gli sia agevole nuocere. In
questa seconda versione, si parla, invece, di un divieto esplicito fatto al capitano di sbarcare
con piu di dodici o di quattordici compagni, dei quali al massimo tre, oltre alla persona stessa
del Mottini, potranno portare le armi. Tuttavia, come realizzare 1’obiettivo d’interdire il porto
d’armi all’equipaggio dell’armatore genovese, senza che quest’ultimo percepisca il
provvedimento come una palese attestazione di malafede nei suoi confronti € come un atto di
punizione preventiva nei confronti dei suoi uomini? In questo caso, nulla ¢ piu efficace della
neutralita e dell’universalita offerta dallo strumento giuridico della consuetudine per imporre

come oggettivo un provvedimento che ¢, in realta, politico e personale. Machiavelli ordina,

2! vi, p. 622.

262



dunque, d’introdurre ad hoc, prima dell’arrivo del Mottini ed in previsione dell’arrivo del
Mottini, la consuetudine di vietare ai forestieri 1’ingresso in citta se armati, di modo che il

commissario possa giustificare le proprie disposizioni sulla base del diritto non scritto:

“E fra le altre cose ti commettiamo non lo lasci entrare nella terra se non con 12 o 14 compagni, ¢ quelli
sieno sanza arme; ¢ se pure la persona sua venissi con le arme, con dua o 3 compagni, la<s>cera’la
venire, ma gli altri no. E per questa cagione ti commettiamo noi di sopra non lasci entrare costi ¢’
forestieri con arme se non perché detto Mottino truovi gia fatta costi tale consuetudine, con la quale tu
possa scusarti ¢ lui maravigliarsene meno. Fara’lo oltr’a di questo vegghiare e osservare a Borgo Rinaldi,
al quale comunicherai tutto e consigliera’tene seco. E farai queste cose con grande destrezza. Voliamo
ancora vega se lui ¢ armato di ciurma per forsa o per amore, la quale cosa ¢ bene sapere perché della
voluntaria lui se ne potrebbe servire in ogni luogo e in ogni fazione, di quella per forza non faria cosi.
Né ti diremo altro, se non che esequisca questa nostra commissione in modo che vi sia la securta nostra
e la satisfazione di detto Mottino, avvisandoci sempre di quanto accaggia. Non ti ricordiamo alla giunta
sua onorarlo, vezzeggiarlo ¢ farli buona cera, perché per te medesimo doverrai farlo, inanimandolo a
farci qualche benifizio rilevato, mostrandoli quanto obbligo questa citta sarebbe per contrarre seco ¢

. . . 222
invero lui ci ha promesso™ .

Il finale della lettera, riformulata in questa seconda versione, non aggiunge granché al contenuto
della prima, eccezion fatta per una migliore qualita della prosa e per una disposizione
maggiormente conciliante e fiduciosa nei confronti del capitano genovese. Nonostante la
limpidezza inoppugnabile della seconda missiva, le istruzioni trasmesse da Machiavelli
dovettero lasciare ancora qualche perplessita nel commissario livornese, visto che nella risposta
del 27 aprile quest’ultimo accennava con timore alla mole dell’equipaggio trasportato dalle
quattro imbarcazioni ed all’impossibilita di gestire la situazione qualora gli uomini del capitano
avessero scelto di contravvenire agli ordini e di sbarcare in citta. Specie, se armati. Grazie alle
titubanze di Bernardo de’ Medici, abbiamo dunque a disposizione una terza ed ultima lettera,
redatta il 29 aprile 1503, nella quale Machiavelli torna in maniera imperativa e vigorosa a
ribadire quanto esposto nella missiva precedente, declinando in forma ancora piu accurata il

rapporto che esiste nell’ordine giuridico moderno tra consuetudine e giustificazione:

“Intendiamo oltr’a di questo quanto tu ci scrivi per questa tua de’ 27 circa I’amico che tu di’ avere inteso

del piombinese trovarsi a Roma; e parci che tu diffidi in una cosa che a noi non pare molto difficile a

22 Ivi, p. 622-623.

263



maneggiarla e temporeggiarla: perché la ciurma non puo aggiugnere, di quelli legni che sono in disegno,
a 300 vomini, come tu scrivi; dipoi, quando bene vi aggiugnessi, non ¢ consuetudine di lasciarla
smontare in terra; ¢ pure, quando e’ volessi entrare in cotesto luogo con X o XV compagni, volavamo e
. . y . . . , . .
cosi vogliamo che v’entrino disarmati, da Iui o dua de’ sua primi in fuora; e per questa cagione
t’imponemo facesse a questa cosa un poco di ponte innanzi: e questo ¢ che cominciassi subito a non
lasciare entrare in cotesto luogo alcuno forestiero con 1’arme, accio che, venendo lui costi, ¢’ truovi la

usanza fatta e tu ti possa escusare de la consuetudine, e lui non abbi cagione di adombrare. Né per questa

. . . . g . . . 223
ci occorre altro, se non importi che usi diligenzia e prudenzia in questa cosa. Vale” .

I. 2. 5 La consuetudine che scusa nei delitti.

Intesa come fonte del diritto non scritto, la consuetudine permette, allora, di giustificare sul
piano giuridico quella decisione politica che sia stata presa in conformita alle sue disposizioni.
Tuttavia, intesa come strumento probatorio convocabile all’interno di un processo, la
consuetudine presenta un valore ancora maggiore, in quanto consente di scusare sulla base
dell’abitudine un delitto altrimenti rilevante dal punto di vista penale. Ai fini della nostra
ricerca, quest’ultima ¢ forse 1’accezione piu importante entro cui si trova impiegata la
consuetudine nell’epistolario ufficiale machiavelliano. Ne daremo un esempio risalente
all’estate del 1500, quando Machiavelli svolge la sua prima legazione in Francia, coadiuvando
I’attivita diplomatica dell’ambasciatore di Firenze, Francesco della Casa, alla corte di Luigi
XII. 11 viaggio oltralpe dei due emissari fiorentini mira a regolare una situazione di screzio
venutasi a creare tra la Repubblica ed il suo storico alleato, il Regno di Francia, a seguito
dell’infausto epilogo della campagna per la riconquista di Pisa, conclusasi in maniera tragica e
rocambolesca al principio di luglio di quello stesso anno. Buona parte del contingente al
servizio di Firenze e del Re era composto da compagnie mercenarie di origine guascona e
svizzera, il cui salario doveva essere pagato per meta, secondo gli accordi presi prima dell’inizio
delle ostilita, da ciascuno dei due alleati. Ad un comportamento indisciplinato ed alla mancanza
di motivazione nella conduzione delle operazioni belliche, le truppe mercenarie alternarono,
nel corso della campagna militare, numerosi episodi di violenza e d’insubordinazione ai danni

degli ufficiali fiorentini, 1 quali culminarono nella defezione improvvisa da parte dei guasconi,

2 Ivi, p. 627.

264



che abbandonarono in massa 1’accampamento il 07 di luglio, e due giorni dopo nel sequestro
da parte degli svizzeri del commissario generale, Luca degli Albizi, per la cui liberazione venne
chiesto un riscatto alla Repubblica. Nel dispaccio inviato a seguito del rapimento il 09 luglio
da Machiavelli, che era presente in campo come scrivano del commissario e che assistette alla

scena, possiamo ancora cogliere tutto lo stupore ed il timore che dovettero provare i fiorentini:

“Magnifici Domini. larsera vi scrisse el Commissario ¢’ termini ne’ quali ci trovavamo. Oggi dipoi, in
su le 14 ore, vennono forse 100 svizzeri allo alloggiamento e chiedendo danari per la compagnia di
Giannotto, dicendo che se ne voleva ire con la paga loro. Non possé el Commissario con alcuna parola
o promessa attutarli: in modo che, dopo molta disputa, ne lo hanno menato prigione. N¢é dipoi so altro,
perché mi fermai qui nello alloggiamento di San Michele per dare alle Signorie vostre questo avviso; le
quali s’ingegneranno che uno loro cittadino, con tanti suoi e vostri servidori, non muoino: ¢ nelle mani

di chi!”**,

Testimoni oculari della scena e dell’andamento generale della guerra, Machiavelli e Francesco
della Casa, che con lui stazionava in campo in qualita d’interprete, furono inviati a Luigi XII
per muovere le rimostranze della Repubblica la quale era decisa a non saldare il proprio debito
nei confronti di mercenari che I’avevano osteggiata palesemente ed oltraggiata fuori misura,
benché questo rifiuto significasse uno scontro aperto con il Re. I due partirono pochi giorni
dopo 1 fatti. I1 28 di luglio erano finalmente arrivati a Lione, porta di Francia, e da qui ripresero
il cammino per intercettare la corte itinerante del Re. L’11 di agosto abboccarono la corte a
Montargis e, da questo momento in poi, cominciarono le trattative sul pagamento degli svizzeri
e sulla risoluzione delle altre questioni diplomatiche che pendevano fra i due Stati. Il passaggio
testuale che qui ci interessa ¢ contenuto in una delle primissime lettere della legazione, quella
del 26 agosto 1500, in cui Machiavelli racconta il dialogo intrattenuto dai due emissari prima
di essere ufficialmente ricevuti dal primo ministro del Re, il cardinale di Roano, con un notabile
di corte, il cosiddetto “monsignore di Corcu” — ovvero, Jean du Plessis, signore di Courgon — il

quale era considerato come particolarmente ben disposto nei confronti della Repubblica:

“Dipoi, sendosi, come si ¢ detto, condotta in questa terra la Maesta del Re e tutta la Corte, occorse che
‘1 di medesmo arrivo Corcu; el quale intendendo noi essere venuto, ci parse da parlarli prima che noi ci
rappresentassimo a Roano, per intendere la mente sua e per quella conietturare con che bocca avamo a

trovarli; e presentatoci a lui, li significamo quanta fede le Signorie vostre aveno in sua Signoria, e che

224 N. Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo I (1498-1500), op. cit., p. 384.

265



quelle speravano lui avessi fatta buona relazione del buono animo e disposizione vostra verso del Re,

aggiugnendo a questo tutte quelle parole ci parvono conveniente”>.

Pur non facendo mistero dell’affezione portata a Firenze, dov’era stato ricevuto con grandi
onori in precedenza, il signore di Courgon non puo esimersi dal ricordare ai due emissari come
la retribuzione delle compagnie svizzere sia considerata dal Re condizione preliminare per il
proseguimento di qualsivoglia trattativa, in assenza della quale ogni sforzo di contatto sarebbe
stato vano. Di fronte agli argomenti utilizzati dai fiorentini per dimostrare come 1 delitti
commessi dagli svizzeri in campo giustificherebbero I’astensione dal pagamento, Jean du

Plessis risponde affermando, certo, la loro bestialita, ma cancellandola con la consuetudine:

“Rispose essere affezionato alle Signorie vostre per lo onore grandissimo gli avevi fatto costi, ma che
alla Maesta del Re non posseva dire altro che quello gli era suto risposto ¢ datogli in scriptis da le
Signorie vostre; e fermossi sopra el pagamento de’ Svizzeri, dicendo dolere assai al Re averli a pagare

di suo. A che replicando noi I’usitato, accusd la loro bestialita e cancelldo la disonesta loro con la

. . -99226
consuetudine, e che el Re li aveva pagati™".

La consuetudine al delitto dei mercenari svizzeri giustificherebbe, dunque, 1 loro stessi delitti.
Da leggersi come un misto di violenza e slealta, la loro comprovata bestialita permetterebbe di
cancellare, in forza dell’abitudine, la rilevanza delle azioni recentemente commesse, in quanto
consuetudine propria al modo di essere di tali genti. Una consuetudine al delitto che rimuove la

perseguibilita penale del crimine, senza percio intaccare la natura peccaminosa del gesto.

Che la consuetudine scusi nei delitti non € un argomento, retoricamente brillante, inventato su
due piedi da Jean du Plessis nel corso della conversazione avuta a corte con Machiavelli, quanto
piuttosto un luogo comune del diritto canonico medievale che dovette circolare, sotto forma di
motto o di proverbio, nei contesti di comunicazione anche piu distanti dagli ambienti giuridici
in senso stretto. Ritroviamo tale formulazione nella glossa ordinaria alla voce “consuetudine”

del sesto canone della quarta distinzione del primo libro del Decretum (D. 1.4.6) di Graziano:

25 1i . 434-435.
226 Ivi, p. 435.

266



“Consuetudo excusat in delictis. [...] Sed contra, consuetudo non minuit peccatum, sed auget. [...] Imo,

consuetudo veniale peccatum facit mortale. [...] Consuetudo excusat a poena temporali, sed non a

155 227
gehennali”.

Per 1 propri peccati, i mercenari svizzeri saranno, forse, condannati ad una pena infernale, ma,
per il momento ed in attesa del giudizio finale, la consuetudine cancella la loro disonesta,
scusandoli dei delitti commessi ed esonerandoli dalla punizione temporale. Ragion per cui,
conclude I’argomentazione del signore di Courgon, cosi come il Re ha pagato agli svizzeri la
propria meta di compenso, secondo quanto pattuito, i fiorentini non hanno scuse da invocare
per continuare a temporeggiare nel versamento. Devono pagare. E quanto fosse corrispondente
a verita il consiglio offerto da Jean du Plessis ai due emissari, lo dimostra I’andamento stesso
della legazione le cui trattative sarebbero rimaste insabbiate per mesi, ostaggio dell’argomento

del mancato pagamento, sinché Firenze non si decise, infine, a sborsare la propria parte.

I. 2. 6 La consuetudine come usanza popolare.

Nella sua accezione piu larga e polisemica di usanza istituzionale o popolare, cui si riconosce
un valore giuridico vincolante portato ed imposto dalla tradizione, la consuetudine compare
lungo tutto 1’epistolario ufficiale machiavelliano. Avviandoci verso la conclusione, ne
forniremo tre esempi, tratti da tre contesti storici € comunicativi fra loro assai diversi, cosi da
rendere ragione della molteplicita d’impieghi entro cui puo essere declinata la consuetudine. 11
22 ottobre 1499, dopo aver ricevuto conferma dagli ambasciatori fiorentini di stanza in Francia
della firma da parte del Re degli accordi che I’avrebbero impegnato 1’estate successiva al fianco
della Repubblica nella campagna per la riconquista di Pisa, Machiavelli ne da immediata notizia

al commissari in campo, commentando che a Firenze si spera di ottenere dalla ratificazione:

“oltre alla osservanzia dello obbligo, omni bene e omni felicita alla nostra citta, secondo che li oratori
nostri testificano, ¢ noi per fermo crediamo, quando dal canto nostro non manchi; di che non si dubita

punto per avere visto per le lettere ¢ parecchi e nuovi capituli letti in Consiglio, una comune

221 Glo. “consuetudine”, ad c. “A quinquagesima ieiunandi propositum sumant quos ecclesiastici gradus dignitas
exornat”, distinctio IV (D. 1.4.6), in Decretum Gratiani cum multis noviter additis, Fradin, Lugduni, 1510, f. 4r.

267



contentezza di ciascuno e satisfazione tale che meritamente ne abbiamo fatto oltre a pubblichi bandi

significativi della lega fatta, etiam pubbliga letizia e con campane ¢ con fuochi, secondo I’antiche

) . 9228
consuetudine della nostra citta”"".

In quest’occasione, la concordia entusiastica della citta in tutte le sue parti, fatto raro nella
Firenze di fine Quattrocento, ¢ testimoniata dalla “comune contentezza di ciascuno e
satisfazione” con cui € accolta la notizia dell’accordo appena raggiunto. Una manifestazione di
felicita e di compattezza che lascia ben sperare del fatto che la Repubblica non verra meno ai
propri obblighi nel momento delle ostilita. Un’attestazione di pace interna ritrovata, dopo le
aspre divisioni del quadriennio savonaroliano, ed un augurio di fortuna esterna attesa, dopo aver
superato tanti ostacoli sulla strada per la riconquista di Pisa, che ¢ salutata con una
dimostrazione di “pubbliga letizia” a sua volta disciplinata, in maniera liturgica, dalla tradizione
medievale del Comune, la quale prevede che simili momenti di gioia collettiva siano festeggiati

“con campane e con fuochi, secondo [’antiche consuetudine della nostra citta”.

I. 2. 7 La buona consuetudine verso gli amici.

Regolato dalle disposizioni di un’antica consuetudine ¢ anche il rapporto di amicizia politica
che lega Firenze allo storico alleato francese, sin dai tempi remoti del guelfismo medievale, la
cui portata effettiva e simbolica non ¢ comparabile ad alcun altro soggetto dello scacchiere
internazionale con cui la Repubblica entri in contatto. Specie qualora politica, I’amicizia di
lunga data da vita ad un insieme di attese reciproche fra gli amici, Stati o individui che siano,
le quali non sono sancite da altro che dalla consuetudine, ovvero da quelle pratiche abitudinarie
che gli amici hanno consolidato nel corso del tempo ed a cui attribuiscono di concerto un valore
obbligante. E questo il caso dell’accoglienza speciale, intima e fastosa al tempo stesso, che si
suole riservare a Firenze a diplomatici, capitani € mercanti francesi di passaggio in citta.
Qualora non rispettata per ragioni contingenti, la consuetudine dell’amicizia domanda allora
una riparazione, come se si trattasse di un vero e proprio obbligo giuridico disatteso da una
delle parti. E questa la cornice entro cui si inserisce la lettera inviata il 21 agosto 1502 da

Machiavelli al signore di Borsu per giustificare, sulla base di un errore di comunicazione interno

228 N. Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo I (1498-1500), op. cit., p. 344.

268



alla cancelleria, perché non gli sia stata offerta la colazione, com’¢ consuetudine della
Repubblica quando un gentiluomo francese staziona o alloggia in citta. Tanta ¢, in eta moderna,

la forza obbligante della consuetudine:

“Noi mandamo ieri a vicitare la Signoria vostra uno Monna secretario; el quale, non avendoci referito
come vostra Signoria desinava questa mattina qui, ¢ stato cagione che noi non aviamo fatto el debito
nostro, come ¢ nostra consuetudine quando un signore franzese viene in Firenze; il che ci duole assai e
aviamone preso grandissimo dispiacere. E per questa cagione vi mandiamo el presente cavallaro, el

quale presentera alla Signoria vostra da fare una volta buona cera per nostro amore. Che Dio vi dia cio

. . 229
che voi desiderate”™ .

I. 2. 8 La consuetudine dei lavori estivi.

Fatto eminentemente temporale, in quanto il suo valore giuridico proviene in massima parte
dalla reiterazione omogenea di una pratica nel corso degli anni, una rete di consuetudini, via
via pit minuziose e piu dettagliate, avvolge come un sistema sanguigno I’intero organismo della
Repubblica della prima modernita, irradiando dal suo vertice in maniera capillare diritti e doveri
sino ai centri piu periferici dello Stato. Un esempio in tal senso, I’ultimo citato in questa sezione,
ci ¢ offerto da una questione tanto specifica da parere quasi marginale di fronte all’insieme di
obblighi e di problemi che la Seconda Cancelleria, diretta da Machiavelli, deve ogni giorno
affrontare e risolvere. Risalente all’estate del 1506, ’episodio riguarda 1’autorizzazione da
concedere a due operai “scafaioli” per procedere alla riparazione di un ponte di barche, presente
presso Vicopisano. Presentandosi alla Repubblica, gli operai sostengono che tale commissione
venga loro affidata ogni anno, in estate, quando il regime torrentizio dell’Arno permette ad
acque basse di riparare piu agevolmente quelle imbarcazioni che altrimenti rischierebbero di
affondare nel corso dell’inverno successivo. Per ottenere 1’impiego, i due scafaioli tfanno
appello alla consuetudine la quale Machiavelli ordina, nella missiva spedita il 20 luglio 1506
all’ufficiale locale, Giovanni Ridolfi, di verificare prima e di far rispettare poi, secondo una
modalita d’intervento del potere centrale che si ¢ dimostrato essere tipica di ogni azione

concernente questioni di diritto consuetudinario, al di 1a del loro rispettivo grado d’importanza:

22 N. Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo II (1501-1503), op. cit., p. 299.

269



“Postscripta. E> sono stati a noi sua scafaioli, ¢ desiderebbono possere racconciare le scafe che
sostengono el ponte che € in su I’Arno presso a Vico, affermando, quando non si assettino, sieno per
andarsene in fondo, e come ogni anno in questi tempi che sono I’acque basse e’ si ¢ permesso che dette

scafe si possino rassettare. Pertanto udirai quello che dicono e serverai loro la consuetudine secondo la

necessita di dette scafe e delle genti che sono costa. Vale™™".

Resta ora da vedere come questo enorme retroterra di conoscenze, inerenti al significato
giuridico ed un uso competente del termine consuetudine, le quali Machiavelli ha appreso nel
corso di un quindicennio al servizio dello Stato, dai suoi gradi piu alti alle mansioni piu infime,
sia mobilitato in chiave politica all’interno delle opere teoriche della maturita, conservando il
segno di un apprendistato pratico senza il quale risulterebbe inspiegabile il peso accordato alla

consuetudine nel novero di cause che contribuiscono alla salute o al declino di una Repubblica.

29N, Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo V (1505-1507), op. cit., p. 408.

270



271



272



Secondo capitolo.

Consuetudine e legge nei Discorsi
sopra la prima deca di Tito Livio.

Se, dopo aver effettuato lo spoglio dell’epistolario cancelleresco, ci si impegnasse a cercare una
definizione della consuetudine all’interno delle opere redatte da Machiavelli in eta matura, non
se ne troverebbe probabilmente una migliore e piu ampia di quella fornita implicitamente

dall’autore in Discorsi 1, 3 laddove tratta della necessita della legge. Scrive Machiavelli che:

“E dove una cosa per se medesima sanza la legge opera bene, non ¢ necessaria la legge; ma quando

. \ . - 5231
quella buona consuetudine manca ¢ subito la legge necessaria™ .

Strutturata in termini operazionali e dialettici, questa definizione descrive cido che la
“consuetudine” ¢ sulla base della necessita o della superfluita del suo termine opposto: la
“legge”. Se la “consuetudine” ¢, dunque, il modo di operare proprio ad una “cosa’ (individuale,
collettiva, pubblica) in assenza di costrizione esterna, “buona” sara da considerarsi quella
“consuetudine” che non ha bisogno di legge per operare bene e, all’inverso, “cattiva” quella
“consuetudine” di fronte alla quale la legge si rende necessaria in funzione correttiva e direttiva.
La presente definizione rappresenta il punto piu alto di riflessione teorica all’interno di un
capitolo dedicato all’analisi delle cause che portarono all’istituzione del tribunato della plebe
nella Roma antica. Il testo svolge una funzione di collegamento esplicativo tra due episodi
narrativi: quello in cui si illustra cosa accadde a Roma dopo la cacciata dell’ultimo re, Tarquinio
il Superbo, e quello in cui si spiega perché si rendesse necessaria, a seguito di tale cacciata,
I’istituzione dei tribuni della plebe. La tesi che Machiavelli intende far emergere dalla
narrazione dell’episodio storico ¢ netta e costituisce uno dei punti distintivi della sua peculiare
sensibilita antropologica. La si trova esposta appena prima del passo citato sotto forma di regola

che serve, nell’intento dell’autore, a fornire una chiave per interpretare il contenuto del capitolo:

“La quale cosa fa testimonianza a quello che di sopra ho detto, che gli uomini non operano mai nulla

2! N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 70.

273



bene se non per necessitd; ma dove la elezione abonda, e che vi si puo usare licenza, si riempie subito

ogni cosa di confusione e di disordine. Pero si dice che la fame ¢ la poverta fa gli uomini industriosi, e

le leggi gli fanno buoni™**.

Per propria natura, gli uomini sono, dunque, universalmente inclinati ad operare il male,
laddove non siano costretti dalla necessita ad agire in senso contrario. Le necessita che fanno
gli uomini buoni sono quelle imposte dalla materialita della vita: fame, poverta e quant’altro si
potrebbe citare come minaccia esterna che obbliga gli uomini a riconoscersi come simili,
istaurando fra di essi la buona consuetudine. Una buona consuetudine che rende superflua la
legge, sinché lo stato di necessita sussiste. Tuttavia, non appena la necessita viene meno e gli
uomini possono cominciare ad esercitare il proprio libero arbitrio, di singoli e di classe, tutto si
riempie “di confusione e di disordine” ed ¢ allora che 1’autorita della legge si rende necessaria
per riportare gli uomini ad un artificiale stadio di bonta, ovvero per renderli buoni attraverso la
costrizione e la minaccia. L’episodio dei disordini seguiti alla cacciata dei Tarquini non fa che

confermare, tramite il magistero dell’esempio romano, quanto esposto in questa tesi.

“Pareva che fusse in Roma intra la Plebe ed il Senato, cacciati i Tarquini, una unione grandissima; ¢ che
i Nobili avessono diposto quella loro superbia, e fossero diventati d’animo popolare, e sopportabili da
qualunque ancora che infimo. Stette nascoso questo inganno, né se ne vide la cagione, infino che i
Tarquinii vissero; dei quali temendo la Nobilita, ed avendo paura che la Plebe male trattata non si
accostasse loro, si portava umanamente con quella: ma, come prima ei furono morti i Tarquinii, e che ai

Nobili fu la paura fuggita, cominciarono a sputare contro alla Plebe quel veleno che si avevano tenuto

nel petto, ed in tutti i modi che potevano la offendevano™>.

L’unione apparente che regna tra la plebe e la nobilta dopo la cacciata dei Tarquini non ¢ altro
che il frutto della paura nutrita dai nobili di un possibile ritorno in patria del sovrano con
I’appoggio del popolo, qualora questo fosse stato oltraggiato oltre misura dal Senato. La
funzione dissuasiva esercitata da Tarquinio sulla superbia dei nobili ¢ dimostrata, nell’esempio
machiavelliano, dal fatto che, una volta deceduti il sovrano in esilio ed i legittimi eredi al trono,
la nobilta smise di tenere a freno il proprio disprezzo per la plebe, abbandonandosi ad ogni sorta
di offese. La presenza dei Tarquini al di fuori dei confini della patria svolge, in questo caso

specifico, i1l medesimo effetto che produce, nell’enunciato generale della regola, ogni altra

22 Ibidem.
23 Ivi, p. 69-70.

274



forma di necessita sul comportamento degli uomini. Attraverso il timore che ispira alla nobilta
I’eventualita di un loro ritorno, 1 Tarquini rendono i nobili buoni, almeno fino a che sono in
vita. Tuttavia, morti i Tarquini e con loro estinto il rischio di una restaurazione della monarchia,

la buona consuetudine viene meno ed allora “é subito la legge necessaria”:

“Pero mancati i Tarquinii, che con la paura di loro tenevano la Nobilita a freno, convenne pensare a uno
nuovo ordine che facesse quel medesimo effetto che facevano i Tarquinii quando erano vivi. E pero,
dopo molte confusioni, romori e pericoli di scandoli, che nacquero intra la Plebe e la Nobilita, si venne,
per sicurta della Plebe, alla creazione de’ Tribuni; ¢ quelli ordinarono con tante preminenzie e tanta
riputazione, che poterono essere sempre di poi mezzi intra la Plebe e il Senato, e ovviare alla insolenzia

de’ Nobili”**,

Modo di operare proprio ad una “cosa” in assenza di costrizione esterna, ¢ giocoforza che la
“consuetudine” compaia sempre, nelle opere della maturita machiavelliana, associata ad un
discorso o ad una riflessione che abbia per oggetto il suo polo opposto: la “legge”. Se ne
analizzeranno qui quattro esempi, tutti tratti dai Discorsi, alfine di restituire un’immagine
quanto piu larga e quanto piu ricca dei diversi contesti entro cui puod essere interpellata la
consuetudine per risolvere un interrogativo inerente alla legge, le istituzioni o un ordine nel suo
complesso. Ci si occupera, in primo luogo, di Disc. 111, 5 dove la consuetudine, lex non scripta,
¢ posta, insieme alla legge scritta, come base normativa di un ordine politico, in conformita alla
tradizione del diritto civile e canonico. Si passera, poi, all’esame di Disc. I, 36 dove si tratta
della consuetudine in assenza di legge scritta, ovvero dell’adagio che abbiamo imparato a
conoscere ¢ riconoscere nella seconda parte di questa ricerca “sine scripto ius venit”. Si
continuera, infine, con I’analisi di due casi opposti € complementari: in Disc. 111, 24, quello in
cul una consuetudine nuova si impone su una legge antica e, in Disc. I, 37, quello a parti
invertite in cui una legge nuova si oppone ad una consuetudine antica. In ciascuno dei testi
considerati, ci si impegnera a dimostrare in qual modo ed in quale misura Machiavelli impieghi
e rielabori il concetto tradizionale di consuetudine forgiato dal diritto romano e medievale, non
mancando, tuttavia, di sottolineare in che cosa consista la peculiarita dell’uso politico a cui
I’autore sottomette volta per volta il termine in conformita con i fini comunicativi della propria

opera. Come anticipato, a questo scopo prezioso si rivelera il confronto con i testi savonaroliani.

2% vi, p. 70.

275



II. 1 LE LEGGI E QUELLI MODI E QUELLE CONSUETUDINI
CHE SONO ANTICHE.

Se ci si attenesse alla semplice cronologia dell’episodio narrato e commentato in Disc. I, 5,
questo capitolo dovrebbe situarsi giusto prima di Disc. 1, 3, di cui rappresenta I’antefatto storico.
Qui, Machiavelli espone ed analizza, infatti, le condizioni che portarono alla deposizione di
Tarquinio il Superbo ed all’istaurazione della Repubblica romana. La tesi difesa dall’autore in
Disc. 111, 5 mira a sfatare un luogo comune, gia proprio alla storiografia antica, che vedrebbe
nello stupro perpetrato da Sesto, figlio di Tarquinio, ai danni di Lucrezia la ragione principale
che avrebbe condotto alla cacciata del sovrano. Nella propria interpretazione, Machiavelli
riduce, invece, 1’episodio dello stupro al rango di occasione, quanto mai propizia e simbolica
sotto il profilo politico, offerta dal figlio del re ad un popolo romano che aveva gia in animo di
ribellarsi contro 1 modi tirannici con cui i Tarquini governavano la citta. Privilegiando I’angolo
negativo dei comportamenti da evitare per non perdere un regno ereditario, come anticipato nel
titolo “Quello che fa perdere uno regno a uno re che sia di quello ereditario”, Disc. 111, 5
riprende, in verita, un tema gia affrontato nel secondo capitolo del Principe, dove si tratta “De
principatibus hereditariis”. Sulla base dell’esempio offerto dal Ducato di Ferrara, che tra la fine
del Quattrocento e 1’inizio del Cinquecento era riuscito a conservare la propria indipendenza
nonostante i ripetuti attacchi portati dalla Repubblica di Venezia e dallo Stato della Chiesa,
Machiavelli notava nel Principe come i principati ereditari siano i piu semplici da mantenere,

poiché il popolo ¢ uso a vivere sotto un monarca ed ¢ abituato al sangue della famiglia regnante.

“Dico adunque che, nelli stati ereditari e assuefatti al sangue del loro principe, sono assai minore
difficulta a mantenergli che ne’ nuovi, perché basta solo non preterire agli ordini de’ sua antinati ¢ di
poi temporeggiare con gli accidenti; in modo che, se tale principe ¢ di ordinaria industria, sempre si
manterra nel suo stato, se non ¢ una estraordinaria ed eccessiva forza che ne lo privi: e privato che ne
fia, quantunque di sinistro abbi 1’occupatore, lo riacquista. [...] Perché el principe naturale ha minori
cagioni e minori necessita di offendere, donde conviene che sia pit amato; e se estraordinari vizi non lo

. o . 235
fanno odiare, ¢ ragionevole che naturalmente sia benvoluto da’ sua”"™”.

23 N. Machiavelli, Il Principe, op. cit., p. 8-9.

276



Fatta salva la “straordinaria ed eccessiva forza” esterna che potrebbe privare un principe
ereditario del potere, la quale, per quanto militarmente efficace, non pud comunque arrivare a
spezzare in maniera durevole il vincolo politico di affezione e di abitudine che lega 1 sudditi al
proprio re, due sono i rischi che il sovrano naturale deve evitare per mantenere in sicurezza il
proprio dominio. L’uno concerne la persona pubblica del principe, I’altro quella privata. Sul
piano pubblico, egli non deve discostarsi dagli “ordini dei suoi antenati” e, sul piano privato,
non deve abbandonarsi a quegli “straordinari vizi” che lo farebbero venire in odio presso il
popolo. Come lascia intendere I’appellativo con cui ¢ universalmente ricordato dalla
storiografia, Tarquinio il Superbo seppe distinguersi in maniera caparbia e pervicace in
entrambi gli errori additati da Machiavelli nel Principe ed € per questo che il racconto della sua
cacciata costituisce un ottimo episodio di partenza per illustrare “quello che fa perdere uno
regno ad uno re che sia di quello ereditario”. Deposto ed ucciso il sovrano precedente, Servio

Tullio, con cui era imparentato, Tarquinio avrebbe potuto godere con sicurezza del regno:

“E, benché il modo dell’occupare il regno fosse stato istraordinario ed odioso, nondimeno quando elli

avesse osservato gli antichi ordini delli altri re, sarebbe stato comportato, né si sarebbe concitato il

Senato ¢ la plebe contro di lui per torgli lo stato”*°.

Come mostra con dovizia di dettagli Tito Livio in Ab Urbe condita 1, 49, al posto di osservare
gli “ordini de’ sua antinati”, cio¢ “gli antichi ordini delli altri re”, Tarquinio, nelle parole di
Machiavelli, ruppe “le leggi del regno e governatolo tirannicamente™’. Nel racconto dei fatti,
Livio insiste nel mettere 1’accento su tre principali forme di oltraggio portate alla dignita ed alla
sacralita della cosa pubblica dal governo dispotico di Tarquinio, le quali si trovano fedelmente

riprese e poste in evidenza nell’esposizione machiavelliana. Secondo la narrazione di Livio:

“Hic enim regum primus traditum ac prioribus morem de omnibus Senatum consulendi solvit;

domesticis consiliis rem publicam administravit; bellum, pacem, foedera, societates per se ipse, cum

. e . . . . . 238
quibus voluit, iniussu populi ac Senatus, fecit diremitque”™".

28 N, Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 469-470.

37 Ivi, p. 470.

238 «“Aboli infatti, primo fra i re, I’uso tramandato dai predecessori di consultare in tutti gli affari il Senato;
amministro la cosa pubblica con consigli di familiari; guerre, paci, trattati, alleanze fece e disfece da sé solo, con
chi egli volle, senza il consenso del popolo e del Senato”. (Tito Livio, Storia di Roma (libri I-III), a cura di G.
Vitali, Zanichelli, Bologna, 1988, p. 130-131).

277



Primo fra i Re, aboli, dunque, il costume tramandato dai propri antenati di consultare per ogni
affare il Senato, amministrando la cosa pubblica attraverso consigli domestici e le questioni di
politica militare da solo, con chi gli pareva, senza il consenso del popolo e della nobilta. Nel
testo di Machiavelli, al mancato rispetto delle consuetudini accordate al Senato sin dai tempi
della sua istituzione da parte di Romolo ¢ associata I’umiliazione della Plebe, utilizzata dal Re
come massa di lavoro in mansioni operaie “tutte aliene da quello a che gli avevano adoperati i
suoi antecessori”’. Se nei confronti della nobilta, il re rompeva la consuetudine istituzionale di
conferire con il Senato ogni questione di rilievo per la cosa pubblica, non minore si rivelava lo
sfregio fatto dal sovrano nei confronti della plebe, la quale si ritrovava coattamente impiegata,
contro la consuetudine sociale precedente, nella costruzione di opere pubbliche al posto di
servire sui campi di battaglia. Nella ricostruzione degli eventi fatta da Machiavelli, questo
duplice oltraggio alle consuetudini osservate dai monarchi precedenti permette la saldatura
politica delle istanze nobiliari e plebee, fungendo da premessa per una rivolta pronta a scoppiare

alla prima occasione buona: nel caso specifico, lo stupro di Lucrezia perpetrato da Sesto.

“Non fu, adunque, cacciato costui per avere Sesto suo figliuolo stuprata Lucrezia, ma per avere rotte le
leggi del regno, e governatolo tirannicamente; avendo tolto al Senato ogni autorita, ¢ ridottola a sé
proprio; e quelle faccende che ne’ luoghi publici con sodisfazione del Senato romano si facevano, le
ridusse a fare nel palazzo suo, con carico ed invidia sua; talché in breve tempo gli spolido Roma di tutta
quella liberta ch'ella aveva sotto gli altri re mantenuta. Né gli basto farsi inimici i Padri, che si concito
ancora, contro, la Plebe, affaticandola in cose mecaniche ¢ tutte aliene da quello a che gli avevano
adoperati i suoi antecessori: talché, avendo ripiena Roma di esempli crudeli e superbi, aveva disposto
gia gli animi di tutti i Romani alla ribellione, qualunque volta ne avessono occasione. E, se lo accidente
di Lucrezia non fosse venuto, come prima ne fosse nato un altro, arebbe partorito il medesimo effetto.
Perché se Tarquinio fosse vissuto come gli altri re, ¢ Sesto suo figliuolo avessi fatto quello errore,
sarebbono Bruto e Collatino ricorsi a Tarquinio, per la vendetta contro a Sesto, ¢ non al Popolo

239
romano””".

L’ “affaticamento della plebe in cose meccaniche” ¢ un punto su cui insiste, nel proprio
racconto dei fatti, anche lo stesso Livio per mettere in evidenza la tracotanza del nuovo sovrano
attraverso quegli “estraordinari vizi che lo fanno odiare” e per sottolineare come poté prodursi
tanto concorso di popolo di fronte alla ribellione di Bruto e Collatino. Ripercorsi in Ab Urbe

condita 1, 55 e 56, gli ignobili lavori di cui si parla sono quelli imposti da Tarquinio alla plebe

29 N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 470.

278



per la costruzione del grande tempio dedicato a Giove, dei sedili del Circo Massimo e della rete
fognaria della citta, meglio nota come Cloaca Massima. Specie quest’ultima incombenza ¢
messa in risalto, nella versione liviana, come particolarmente umiliante, in quanto
“receptaculum omnium purgamentorum urbis, sub terra agendam’**°. Un tema su cui sarebbe
tornato, con parole di fuoco, Bruto nella propria allocuzione al popolo (I, 59) per sbugiardare

la superbia del re e per incitare la plebe a seguire lui, Collatino ed i nobili nella sovversione:

“Addita superbia ipsius regis, miseriacque et labores plebis in fossas Cloacasque exhauriendas
demersae; romanos homines, victores omnium circa popolorum, opifices et lapicidas pro bellatoribus

241
factos™"".

Cacciati sotto terra a scavare fogne e Cloache, gli uomini romani, vincitori di tutti i popoli

vicini, erano stati ridotti da guerrieri a manovali e spaccapietre. Machiavelli trae, allora, dalla

20 “Intentus perficiendo templo fabris undique ex Etruria accitis, non pecunia solum ad id publica est usus, sed
operis etiam ex plebe. Qui cum haud parvus et ipse militiae adderetur labor, minus tamen plebs gravabatur se
templa Deum exaedificare manibus suis, quam postquam et ad alia ut specie minora sic laboris aliquanto maloris
traducebantur opera, foros in Circo faciendos Cloacamque Maximam, receptaculum omnium purgamentorum
urbis, sub terra agendam; quibus doubus operibus vix nova haec magnificentia quicquam adaequare potuit”. [Cosi
intento a edificare il tempio con lavoranti fatti venire da tutta 1’Etruria, non solo uso per questo il denaro pubblico
ma operai anche della plebe. E benché tal lavoro non fosse per sé stesso lieve e vi si aggiungesse quello del servizio
militare, tuttavia la plebe si sentiva meno gravata dall’edificare di propria mano i templi degli Dei che non, pit
tardi, dalla costruzione di opere apparentemente minori ma di maggior fatica, come i sedili del Circo o la Cloaca
Massima, ricettacolo di tutti gli spurghi della citta a cui si doveva lavorare nel sottosuolo: due opere che appena
¢ giunta ad eguagliare questa nostra odierna magnificenza]. (Tito Livio, Storia di Roma (libri I-1II), op. cit., p.
144-147).

2! “Ergo ex omnibus locis urbis in Forum curritur. Quo simul ventum est, praeco ad tribunum Celerum, in quo
tum magistratu forte Brutus erat, populum advocavit. Ibi oratio habita, nequaquam eius pectoris ingeniique quod
simulatum ad eam diem fuerat, de vi ac libidine Sexti Tarquinii, de stupro infando Lucretiae et miserabili caede,
de orbitate Tricipitini, cui morte filiae causa mortis indignior ac miserabilior esset. Addita superbia ipsius regis,
miseriaeque et labores plebis in fossas Cloacasque exhauriendas demersae; romanos homines, victores omnium
circa popolorum, opifices et lapicidas pro bellatoribus factos. Indegna Servi Tulli regis memorata caedis, et
invecta corpori patris nefando vehiculo filia; invocatique ultores parentum Dii. His atrocioribusque, credo, aliis,
quae praesens rerum indignitas haudquaquam relatu scriptoribus facilia subicit, memoratis, incensam
multitudinem perpulit ut imperium regi abrogaret, exulesque esse iuberet L. Tarquinium cum coniuge ac liberis”.
[Per cio da tutti i punti della citta si accorse al Foro. Qui il banditore convoca il popolo davanti al tribuno dei
Celeri, carica che in quel momento era per caso tenuta da Bruto. Ivi questi parlo, non certo secondo quel carattere
e quei sentimenti che egli aveva fino ad allora simulati, della libidine violenta di Sesto Tarquinio, del nefando
stupro fatto su Lucrezia, della miseranda fine di lei, del lutto di Tricipitino, per il quale la causa della morte della
figlia era ignominiosa e dolorosa piu della morte stessa. Disse poi della superbia del re, delle sofferenze e delle
fatiche del popolo cacciato sotterra ad aprire fosse e cloache, dei cittadini romani che, vincitori di tutti i popoli
vicini, da guerrieri erano diventati operai e tagliapietre. E ricordd 1’indegno eccidio del re Servio Tullio, e la
figlia passata col nefando suo cocchio sul corpo del padre; e invoco gli Dei vendicatori dei parenti. Con queste e
con altre, credo, pil atroci rievocazioni che lo sdegno del momento suggeriva ma che difficilmente gli storici
poterono riferire nella loro integrita, trasse il popolo indignato ad abrogare il potere regio e a deliberare I’espulsione
di Lucio Tarquinio, di sua moglie e dei suoi figli]. (Ivi, p. 154-155).

279



complessita e dalla tragicita di questa vicenda, un monito di portata generale che indirizza, sotto
forma di consiglio, ad ogni principe, ereditario o meno, perché sappia che cosa bisogna prima
di tutto evitare per non perdere lo stato. Redatto secondo i canoni della letteratura prudenziale
di ambito cancelleresco, questo ammonimento testimonia, nella propria scelta lessicale e nella
propria formulazione sintattica, la conoscenza da parte dell’autore di quali principi il diritto
romano ¢ medievale considerino come distintivi di un ordine civile, in opposizione al vivere
tirannico. Essi sono riducibili al rispetto da parte di chi governa dei fondamenti giuridici
dell’ordinamento, ovvero alla figura del “princeps legibus alligatus”, nell’osservanza di quelle
“leggi”, diritto scritto, e di quelle “consuetudini”, diritto non scritto, che sono “antiche” e
tramandate dalla “¢radizione”. 1l testo posto da Machiavelli a conclusione e commento dei fatti
identifica con “quella ora” nefasta, nella quale si pongono le basi per cominciare a “perdere lo
stato”, il momento in cui il principe rompe in maniera traumatica la continuita tradizionale del
“lungo tempo” che caratterizza ’esistenza degli “ordini civili” sulla base dell’antichita delle
loro “leggi”, dei loro “modi” e delle loro “consuetudini”. Si tratta, cio¢, di una traduzione in
termini politici, resa da Machiavelli sotto forma di massima prudenziale ed applicata alla storia
romana, di quella stessa “diuturnita” che si ¢ analizzata nella seconda parte della tesi come

fondamento di validita degli ordinamenti giuridici, in riferimento al diritto romano e canonico:

“Sappino adunque i principi, come a quella ora ei cominciano a perdere lo stato che cominciano a

rompere le leggi, e quelli modi e quelle consuetudini che sono antiche, e sotto le quali lungo tempo gli

.. . 199242
uomini sono vivuti” ",

I “modi”, terza voce all’interno del trinomio da conservare e da tutelare per quel principe che
voglia governare s¢é stesso ed il proprio popolo in maniera saggia e civile, rappresentano una
parola alquanto “nuova”, che Machiavelli attinge al linguaggio cancelleresco della propria eta
e che avrebbe saputo piegare a finalita di comunicazione e di riflessione politica inedite e, sino
a quel momento, impensabili per il vocabolario volgare, condotto in questa sua ricerca
dall’esigenza di forgiare un registro ed un lessico appropriati a descrivere fenomeni “al tutto

nuovi” prodotti dal trauma percettivo ed esperienziale delle guerre d’Italia. Una lingua nuova.

22 N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 470.

280



II. 2 E QUANDO IN ROMA FOSSE STATA LA
CONSUETUDINE QUALE E A VINEGIA.

In Disc. 1, 36, Machiavelli affronta una particolare accezione della consuetudine: 1a possibilita
per i cittadini di una Repubblica di tornare ad occupare cariche di rango inferiore nella gerarchia
civile e militare, dopo aver ricoperto 1 posti di piu alto prestigio all’interno delle istituzioni
statali. Come di sovente avviene nei Discorsi € come gia ci € capitato di sottolineare nel corso
della nostra ricerca, anche questo capitolo ¢ strutturato “a specchio” cosicché al buon esempio
dei Romani risulti contrapposto il cattivo modello dei tempi moderni. L’intera argomentazione
sviluppata in Disc. 1, 36 corre, dunque, sul filo di un’opposizione simmetrica: all’esaltazione
del “mos Romanorum”, osservato nella sua declinazione piu drammatica dei tempi di guerra, fa
da specchio e contraltare la condanna di quella consuetudine “quale é a Vinegia e nell altre
repubbliche e regni moderni”’. In entrambi 1 casi, ci0 che attira gli elogi o gli strali di

Machiavelli non ¢, tuttavia, una disposizione scritta, bensi una pratica consuetudinaria.

Nessuna legge obbligava, infatti, 1 cittadini romani ad accettare incarichi di minor rilievo dopo
aver ricoperto 1 piu importanti ruoli della Repubblica, cosi come nessuna legge impedisce ai
cittadini veneziani di discendere 1 gradi della gerarchia istituzionale, dopo aver seduto nelle piu
prestigiose magistrature della Serenissima. La differenza tra i Romani ed 1 moderni, di cui
Venezia non ¢ che un esempio, si situa, piuttosto, sul piano del costume, benché si tratti di una
pratica a tal punto radicata e diffusa da poter essere considerata a pieno titolo come diritto
vigente. Il diritto non scritto dei veneziani a rifiutare quelle cariche che suonerebbero come una
retrocessione sulla scala delle istituzioni repubblicane e 1’obbligo non scritto dei romani ad
assumere qualsiasi genere di compito per il bene della cosa pubblica. Per introdurre il lettore,
sin dalle prime righe del capitolo, nel vivo del discorso e per fargli percepire, sulla base
dell’episodio romano, tutta la portata della posta in gioco sottesa alla propria argomentazione,
I’esempio scelto da Machiavelli ¢ dei piu tragici. Si racconta di una gloriosa battaglia
combattuta dai Romani, nel 480 a.C., contro i Veienti e gli Etruschi loro alleati, nella quale
trovo la morte come soldato semplice Quinto Fabio Vibulano, console due anni prima, nel 482
a.C., e fratello dell’attuale console, Marco Fabio Vibulano, comandante in capo dell’esercito.

L’episodio ¢ raccontato con ardore e trasporto gia da Livio, in Ab Urbe condita 11, 46:

281



“Inter primores genus Fabium insigne spectaculo exemploque civibus erat. Ex his Q. Fabium (tertio hic
anno ante consul fuerat) principem in confertos Veientes euntem ferox viribus et armorum arte tuscus,
incautum inter multas versantem hostium manus, gladio per pectus transfigit; telo extracto praeceps
Fabius in vulnus abiit. Sensit utraque acies unius viri casum, cedebatque inde romanus, cum M. Fabius
consul transiluit iacentis corpus obiectaque parma «Hoc iurastis» inquit «milites, fugientes vos in castra

redituros? Adeo ignavissimos hostes magis timetis quam lovem Martemque, per quos iurastis? At ego

.. . . g . 243
iniuratus aut victor revertar aut propre te hic, Q. Fabi, dimicans cadam»™*™.

L’andamento del testo liviano ¢ certamente epico e, ancora oggi, in grado di muovere nel lettore
un senso di sacro rispetto e di accorata commozione. L’esempio dato, agli altri cittadini
impegnati nella battaglia, dai membri della gens Fabia spazia dall’eroico coraggio di Quinto
all’amore fraterno di Fabio. Cinematografiche nella loro concezione sono tanto la restrizione di
campo, dalle molte mani dei nemici che si protendono contro 1’avanzata sprezzante di Quinto
al gladio che ne trafigge infine il petto, quanto la successiva apertura di campo sulle due schiere
di soldati contrapposte, le quali restano come paralizzate alla vista dell’evento. In un crescendo
di tensione misurabile in istanti, I’apparente cedimento dei Romani non fa che preparare la
scena, temporalmente e spazialmente, per la presa di parola di Fabio il quale pronuncia, sul
corpo esanime del fratello, un giuramento in grado d’infondere nuova speranza nell’intero
esercito: — O tornero vincitore o cadro combattendo qui accanto a te, Quinto Fabio —. Naturale

che Machiavelli osservi, commentando questa scena, come sulla base della morte di Quinto:

“si debbe considerare quanto gli ordini di quella citta erano atti a farla grande; e quanto le altre
republiche, che si discostono da’ modi suoi, s’ingannino. Perché, ancora che i Romani fossono amatori
grandi della gloria, nondimeno non stimavano cosa disonorevole ubbidire ora a chi altra volta essi

. . . . . c e 3244
avevano comandato, e trovarsi a servire in quello esercito del quale erano stati principi™ .

Come si ¢ visto nel corso di questa ricerca, la bonta degli ordini di una Repubblica si conosce,

per Machiavelli, nel tempo della guerra, quando si decide in un unico frangente tutta la salute

23 «“Tra i primi fu spettacolo ed esempio ai concittadini la famiglia dei Fabi. Tra questi Quinto Fabio, che era stato
console due anni addietro, mentre alla testa dei suoi si lanciava contro un folto gruppo di Veienti e gia vi si era
incautamente spinto molto addentro, ebbe il petto trafitto dal gladio di un feroce e provetto guerriero etrusco, e,
come questi ne estrasse il ferro, subito mori della ferita. Turbo entrambi gli eserciti la morte di quel personaggio,
e gia il romano cedeva, quando il console Marco Fabio passo oltre il corpo del caduto e protendendo lo scudo
grido: «Questo giuraste, soldati, di tornare fuggiaschi al campo? Avete piu timore di vigliacchissimi nemici che di
Giove e di Marte, per i quali giuraste? Ebbene io, che non ho giurato, o tornero vincitore o cadrod qui, combattendo,
accanto a te, Quinto Fabio»”. (Tito Livio, Storia di Roma (libri I-1I), op. cit., p. 278-279).

24 N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 138.

282



e la prosperita di uno Stato. E se si ammette che la consuetudine di passare dalle cariche piu
alte alle piu infime era atta a fare Roma grande nella guerra, bisognera riconoscere, come
necessaria conseguenza di tale premessa, che qualunque repubblica si discosti da questi modi
non fa altro che ingannarsi. Non riposando sull’autorita di alcuna disposizione scritta, il costume
dei Romani assume, in questo contesto, il significato piu largo che possa essere attribuito al
fenomeno consuetudinario nel suo complesso, andando ad indicare I’insieme di ordini e di modi

che caratterizza la vita del popolo romano, in antitesi a quella dei “cittadini de’ tempi nostri’:

“Il quale costume ¢ contrario alla opinione, ordini ¢ modi de’ cittadini de’ tempi nostri: ed in Vinegia ¢

ancora questo errore, che uno cittadino, avendo avuto un grado grande, si vergogni di accettarne uno

. i . . 245
minore; e la citta gli consenta che se ne possa discostare””™.

Cosi intesa, la consuetudine giuridica dei Romani di scendere dai maggiori onori ai minori
allude ad un fenomeno politico di portata piu vasta rispetto alla semplice successione al vertice
della gerarchia repubblicana poiché ¢ in grado di realizzare, nel mondo dei costumi, ¢id che non
¢ disposto né ¢ disponibile per legge: I’eguaglianza della virfu nel numero piu ampio possibile
di cittadini, la quale si ottiene soltanto attraverso un’alternanza continua fra ruoli di obbedienza
e di comando. L’educazione alla responsabilita del comando cosi come 1’educazione ai doveri
dell’ubbidienza formano, di concerto e per via pratica, i cittadini all’abitudine del vivere libero,

ci0 che non puo essere insegnato, ma soltanto tutelato attraverso le disposizioni di legge:

“E quando in Roma fosse stata la consuetudine quale ¢ a Vinegia e nell’altre republiche e regni moderni,

che chi era stato una volta Consolo non volesse mai piu andare negli eserciti se non Consolo, ne

. . . . . . 246
sarebbero nate infinite cose in disfavore del vivere libero”™.

5 1yi . 138-139.
8 Ivi, p. 139.

283



II. 3 QUELLA CONSUETUDINE DI PROLUNGARE 1
MAGISTRATI.

Se la buona consuetudine di una rotazione costante nella direzione dei pubblici uffici (in tempo
di guerra cosi come in tempo di pace, dal basso verso 1’alto cosi come dall’alto verso il basso)
fu, per Machiavelli, uno di “quegli ordini atti a fare grande” Roma, la cattiva consuetudine di
prolungare eccezionalmente le magistrature costituisce, invece, una delle due cause che
condussero, nell’interpretazione dell’autore, alla dissoluzione della Repubblica romana. Pratica
straordinaria non prevista dal diritto scritto, la possibilita di prolungare una carica su mandato
del Senato si afferma, nel principio, per ragioni di pubblica utilita, nonostante 1’esempio di
trasgredire, negli usi e per motivi emergenziali, all’inviolabilita delle leggi scritte fondi proprio

quella cattiva consuetudine di rompere gli ordini che “con il tempo fece Roma serva”.

Insieme alla prolungazione delle magistrature (specie nella sua declinazione militare della
prolungazione degli imperi, concessa dal Senato ai generali romani impegnati in operazioni
belliche), I’altra causa che Machiavelli identifica nei Discorsi come origine del declino
repubblicano ¢ rappresentata dagli accesi scontri che sorsero, sul finire del II secolo a.C.,
intorno alla proposta di legge agraria presentata dai fratelli Gracchi, la quale andava contro
un’inveterata consuetudine di spartizione dell’agro pubblico all’interno del patriziato romano.
Nella ricostruzione machiavelliana, a determinare il collasso della Roma repubblica sono,
dunque, due conflitti manifesti che scoppiano tra la legge e la consuetudine o, meglio, tra una
buona legge ed una cattiva consuetudine. Nel caso della prolungazione delle magistrature e
degli imperi, si tratta dell’affermazione di una cattiva consuetudine nella gestione della durata

temporale delle cariche civili e militari, in aperta opposizione al dettato della legge scritta.

Benché nasca all’inizio per nobili motivazioni ed in risposta a concreti problemi pratici posti
dalla congiuntura bellica, tale consuetudine arriva, con il tempo, ad erodere dall’interno I’intero
ordine repubblicano, la cui tenuta istituzionale era fondata in massima parte proprio sul sistema
del ricambio annuale fra i cittadini nei posti al vertice dello Stato. Nel caso delle “contenzioni”
sulla legge agraria, si tratta, invece, del tentativo sconsiderato da parte dei Gracchi, tribuni della
Plebe, di voler correggere, con I’autorita della legge scritta, una consuetudine la quale, benché

cattiva ed iniqua, si ¢ imposta nel corso dei secoli come tradizionale privilegio del patriziato

284



romano. Entrambi gli episodi servono a Machiavelli per mettere in risalto, grazie all’esempio
offerto dal crollo tragico della Roma repubblicana, la rilevanza politica del diritto non scritto
nella vita degli ordini. Forte e radicata, la consuetudine riveste, nel sistema machiavelliano
erede della riflessione giuridica romana e medievale, un ruolo superiore rispetto alla legge
scritta poiché, come si vedra sulla base di Disc. 111, 24 e di Disc. 1, 37, ¢ in grado di disfarla
dall’interno, laddove 1’uso non sia buono, e di osteggiarla dall’esterno, laddove le si opponga.

Quanto detto fin qui, € esposto sin dall’incipit di Disc. 111, 24, dove Machiavelli nota:

“Se si considera bene il procedere della Republica romana, si vedra due cose essere state cagione della
risoluzione di quella Republica: I’una furon le contenzioni che nacquono dalla legge agraria; ’altra, la
prolungazione degli imperii: le quali cose se fussono state conosciute bene da principio, ¢ fattovi i debiti
rimedi, sarebbe stato il vivere libero piu lungo, e per avventura piu quieto. E benché, quanto alla

prolungazione dello imperio, non si vegga che in Roma nascessi mai alcuno tumulto; nondimeno si vide

in fatto, quanto nocé alla citta quella autorita che i cittadini per tali diliberazioni presono™*’.

In entrambe le circostanze, Machiavelli mette in luce una carenza di prudenza politica da parte
delle istituzioni romane. Dal principio, si sarebbe dovuto riconoscere come tanto I’introduzione
del cattivo esempio di trasgredire al dettato della legge prolungando la durata delle magistrature
quanto la folle pretesa di alterare una consuetudine antica attraverso un intervento normativo
del diritto scritto avrebbero finito per minare, in maniera irreversibile, la stabilita della
Repubblica e, una volta riconosciutele, ad entrambe queste ragioni di declino si sarebbero
dovuti opporre “i debiti rimedi”’. Nei due frangenti specifici, debiti rimedi sarebbero stati,
rispettivamente, il ristabilimento della durata delle cariche per non piu di un anno e
I’interdizione ai Gracchi di tornare ad agitare lo spettro di una riforma agraria che restituisse il
latifondo pubblico al popolo. Certo, come nota Machiavelli, I’affermazione progressiva della
consuetudine di prolungare gli imperi ai generali non arrivo mai a produrre a Roma quei tumulti
che, invece, accompagnarono, sin dalla sua prima formulazione, la proposta di legge agraria. E
naturale ¢ che cosi sia, posto che a fatica si potrebbe immaginare un tumulto a difesa di una
legge gia esistente o in opposizione ad una consuetudine non ancora stabilita, mentre con
facilita si vedono scoppiare, nella storia romana e medievale cosi come in quella moderna e

contemporanea, tumulti a sostegno di una legge nuova o a tutela di una consuetudine antica.

27 N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 529.

285



Nell’esposizione degli eventi che condussero all’affermazione della consuetudine di prolungare
le magistrature, prima, e gli imperi, poi, Machiavelli non si discosta granché dalla narrazione
liviana, nonostante se ne serva in maniera un po’ arbitraria per opporre specularmente 1’uno
all’altro due episodi che, nella fonte latina, figurano a grande distanza e non presentano una
diretta connessione, se non in apparenza. Risalente ad una fase di grandi tensioni tra il patriziato
ed il popolo, dovute al rifiuto di quest’ultimo di battersi nella guerra che opponeva in quel
momento Roma agli Equi ed ai Volsci, il primo esempio riguarda il rifiuto espresso nel 460
a.C. dal console in carica, Lucio Quinzio Cincinnato, di fronte alla proposta del Senato di
rinnovare per 1’anno successivo la sua elezione al consolato in funzione di contrasto alla Plebe

che, a sua volta, aveva gia prorogato di un anno il mandato dei propri Tribuni. Narra I’autore:

“E se gli altri cittadini a chi era prorogato il magistrato, fussono stati savi e buoni come fu Lucio Quinzio,
non si sarebbe incorso in questo inconveniente. La bonta del quale ¢ di uno esemplo notabile, perché,
essendosi fatto intra la Plebe ed il Senato convenzione d’accordo, ed avendo la Plebe prolungato in uno
anno lo imperio ai Tribuni, giudicandogli atti a potere resistere all’ambizione de’ nobili, volle il Senato,
per gara della Plebe e per non parere da meno di lei, prolungare il consolato a Lucio Quinzio: il quale al
tutto nego questa diliberazione, dicendo che i cattivi esempli si voleva cercare di spegnergli, non di
accrescergli con uno altro piu cattivo esemplo, e volle si facessono nuovi Consoli. La quale bonta ¢
prudenza se fosse stata in tutti i cittadini romani, non arebbe lasciata introdurre quella consuetudine di
prolungare i magistrati, ¢ da quelli non si sarebbe venuto alla prolungazione delli imperii: la quale cosa,

col tempo, rovind quella Republica™*®.

Nella versione fornita da Livio di questi medesimi fatti in Ab Urbe condita 111, 21, la decisione
presa dalla Plebe di rieleggere gli stessi Tribuni in carica nel 460 a.C. anche per I’anno
successivo non € presentata come una scelta determinata dalla loro attitudine a “potere resistere
all’ambizione dei nobili” quanto piuttosto come un’aperta provocazione del popolo nei
confronti del Senato il quale, per mezzo di un senatoconsulto, aveva appena stabilito che la
prolungazione del consolato e la rielezione dei tribuni fossero da considerarsi “contra rem

publicam”, ovvero contro gli interessi e contro la salute della Repubblica:

“Tunc, referente consule de tribonorum et plebis postulatis, Senatus consulta fiunt, neque tribuni legem
eo anno ferrent, neque consules ab urbe exercitum educerent: in reliquum magistratus continuari et eos

tribunos refici iudicare Senatum contra rem publicam esse. Consules fuere in patrum potestate; tribuni

28 Ibidem.

286



reclamantibus consulibus refecti. Patres quoque, ne quid cederent plebi, et ipsi Lucium Quinctium

. 249
consulem refeciebant”™.

Con la decisione di riconfermare in carica gli stessi Tribuni dell’anno precedente, la Plebe
veniva, dunque, a disubbidire scopertamente e frontalmente a quell’ordine del Senato che
istituiva, di diritto e per la prima volta nella storia della Roma repubblicana, 1’interdizione a
prolungare le magistrature al di 1a della loro durata annuale. Rifiutando la nomina a Console
offertagli dai Senatori, Cincinnato non fa che obbligare il patriziato romano ad essere coerente
con quanto fissato nel suo stesso senatoconsulto, malgrado le pressioni della Plebe mirino a

trascinare 1 nobili in una posizione d’incoerenza rispetto ai propositi espressi in precedenza:

“Nulla toto anno vehementior actio consulis fuit. «Mirer» inquit «si vana vestra, patres coscripti,
auctoritas ad plebem est? Vos elevatis eam: quippe, quia plebs Senatus consultum in continuandis
magistratibus solvit, ipsi quoque solutum vultis, ne temeritati multitudinis cedatis, tamquam id sit plus
posse in civitate, plus levitatis ac licentiaec habere. Levius enim vaniusque profecto est sua decreta et
consulta tollere quam aliorum. Imitamini, patres coscripti, turbam inconsultam, et, qui exemplo aliis
esse debetis, aliorum exemplo peccate potius quam alii vestro recte faciant; dum ego ne imiter tribunos

. . . 250
nec me contra Sentaus consultum consulem renuntiari patiar!»”*".

In questo primo esempio, il braccio di ferro intorno alla prolungazione delle magistrature
riguarda il rapporto di forza esistente tra il Popolo e il Senato ed investe il grado di
autorevolezza e di credibilita da attribuire alla parola senatoria. Se il Senato ha decretato, infatti,
in forma ufficiale che prolungare di un anno il consolato e rieleggere gli stessi tribuni sia

“contra rem publicam”, non puo poi, alle prime avvisaglie di tensione sociale, rivenire sul

249 «Allora, udita la relazione del console intorno alle richieste dei tribuni e della plebe, il Senato decretd che né i
tribuni presentassero quell’anno la legge né i consoli conducessero fuor di citta 1’esercito; giudico poi contrario
alla Repubblica che in avvenire i magistrati durassero in carica oltre [’anno e che fossero rieletti gli stessi tribuni.
I consoli si sottoposero alla deliberazione senatoria; i tribuni invece furono rieletti nonostante le proteste dei
consoli. E allora i senatori, per non essere da meno della plebe, rielessero anch’essi console Lucio Quinzio”. (Tito
Livio, Storia di Roma (libri I-1II), op. cit., p.380-383).

20 “Ip tutto I’anno nessuna azione oratoria del console fu piti violenta di questa. «Che io mi meravigli, o padri
coscritti» egli disse «della nullita del potere vostro di fronte alla plebe? Voi stessi lo sminuite, voi che avete voluto,
perché la plebe violo la deliberazione senatoria rieleggendo i suoi rappresentanti, violarla anche voi, per non cedere
in sconsigliatezza alla moltitudine, come se la maggior potenza in uno Stato consistesse nell’avere maggior
leggerezza e maggiore licenza. E infatti cosa piti leggera e pitt vana cancellare i propri decreti e le proprie
deliberazioni che quelle altrui. Imitate, padri coscritti, la sconsigliata moltitudine! Voi che dovete essere esempio
agli altri peccate secondo 1I’esempio altrui invece di far si che gli altri operino rettamente secondo I’esempio vostro!
Ma che io non imiti i tribuni, che io non consenta d’essere proclamato console contro il decreto del Senato!»”.
(Ivi, p. 382-383).

287



proprio giudizio. Ne va della sua stessa autorita politica, come mostra I’appassionata orazione
di Lucio Quinzio. Diverso ¢, invece, il carattere dell’utilita pubblica che muove i Senatori, nel
secondo esempio, a deferire la rielezione del console, Quinto Publio Filone, impegnato nel 327
a.C. nell’assedio della citta greca di Palepoli (Partenope) e dei suoi alleati napoletani. In questo
primissimo caso di prolungazione dell’impero, 1’utilita pubblica da salvaguardare sovrasta la
stessa autorita politica del Senato e consiste, rinviando la data delle elezioni, nell’evitare un

ritardo delle operazioni belliche e nel prevenire un mutamento della conduzione militare:

“Il primo a chi fu prorogato lo imperio, fu a Publio Philone; il quale essendo a campo alla citta di
Palepoli, e venendo la fine del suo consolato, e parendo al Senato ch'egli avesse in mano quella vittoria,

non gli mandarono il successore, ma lo fecero Proconsolo; talché fu il primo Proconsolo. La quale cosa,

ancora che mossa dal Senato per utilita publica, fu quella che con il tempo fece serva Roma”>".

Sebbene fosse stata introdotta per rispondere ad un’esigenza di pubblica utilita e per adattare in
maniera efficace un’istituzione tradizionale alle evenienze poste dalla temporalita di guerra, la
possibilita di prolungare gli imperi diviene presto pratica abituale negli eserciti romani, grazie
all’espansione della Repubblica ed allo spostamento del conflitto verso frontiere sempre piu
lontane. Lungo tre secoli di storia, dalla dilazione eccezionale concessa nel 327 a.C. al console
Quinto Publio Filone durante 1’assedio di Partenope alle guerre civili che insanguinarono il I
secolo a.C. e condussero allo sfaldamento definitivo della Repubblica, la prolungazione degli
imperi si ¢ a tal punto affermata come consuetudine nella gestione della guerra che i soldati
hanno dimenticato 1’autorita del Senato e le preferiscono quella dei propri generali, rendendo i

tempi maturi per 1’affermazione di un Cesare che, con le proprie legioni, occupi la patria:

“perché quello esercito col tempo dimenticava il Senato e riconosceva quello capo. Per questo Silla e

Mario poterono trovare soldati che contro al bene publico gli seguitassono: per questo, Cesare potette

. 5252
occupare la patria™”.

Cattiva o buona, civile o militare, romana o medievale che sia, la forza della consuetudine ¢é
tale che, una volta radicatasi negli usi di un popolo, nemmeno gli esempi piu grandiosi di bonta
o di ferocia e nemmeno le leggi piut eque o piu aspre sono sufficienti ad estirparla.

Curiosamente, ¢ proprio nel primo libro dell’Arte della guerra, laddove tratta delle “permute”

»I'N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 529.
22 vi, p. 530.

288



che dovrebbero di frequente effettuarsi negli eserciti per impedire che i soldati si leghino in
maniera eccessiva e malsana al proprio capitano, che Machiavelli accenna a questa capacita di

resistenza al cambiamento della consuetudine, malgrado il vigore dei tentativi di rimuoverla:

“Ma le cattive consuetudini, o per la ignoranza o per la poca diligenza degli uvomini, né per i malvagi né

. . .. . 99253
per i buoni essempli si possono levare via™”.

Una reticenza alla mutazione pervicace e all’occorrenza violenta della quale avrebbero fatto
diretta esperienza i Gracchi, pagandone la conoscenza a prezzo della propria vita, quando sul
finire del II secolo a.C. provarono, in qualita di tribuni della Plebe, ad introdurre a Roma un
progetto di riforma agraria per la spartizione popolare del latifondo pubblico che cercava di
rimediare all’appropriazione privata condotta per piu secoli dal patriziato a spese della

Repubblica.

II. 4 COME FARE UNA LEGGE CHE SIA CONTRO A UNA
CONSUETUDINE ANTICA E SCANDALOSISSIMO.

Alla narrazione delle lotte scatenatesi nel decennio compreso tra il 133 ed il 122 a.C. intorno
alla legge agraria ed alla valutazione delle conseguenze teoriche che da questo esempio
debbono essere tratte sul piano della prudenza politica, Machiavelli dedica un intero e
celeberrimo capitolo, Disc. 1, 37, 1 cui intenti sono gia espressi in massima parte nel precetto
contenuto nel titolo. A differenza di tanti altri luoghi dei Discorsi, dove il titolo fatto precedere
al capitolo si limita ad annunciare in forma sintetica quale sara il principale tema oggetto di
discussione in quel luogo, il titolo di Disc. 1, 37 presenta una struttura chiastica. Composto da
due proposizioni, la prima serve, come da tradizione, ad introdurre a grandi linee il contenuto

del capitolo, mentre la seconda ne suggerisce gia una modalita di lettura e d’interpretazione:

23 N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, Dell’arte della guerra e altre opere (I1), op. cit., p.
1271.

289



“Quali scandoli partori in Roma la legge agraria; e come fare una legge in una republica, che riguardi

e g . . . A . 254
assai indietro, e sia contro a una consuetudine antica della citta, & scandolosissimo”".

Ripresentandone 1’adagio in veste di massima prudenziale e di principio politico, la
formulazione posta da Machiavelli in apertura del proprio capitolo non fa che riprendere un
luogo comune della giurisprudenza medievale, ereditato in maniera diretta dal diritto romano.
Il contributo personale dell’autore consiste, piuttosto, nel fornirne una versione in termini
negativi, incentrata sulla prevenzione degli “scandali”, sul mantenimento della pace sociale e
sul confronto, ben inteso, con le vicende drammatiche della Roma repubblicana. La questione
che anima il capitolo, dimostrata attraverso 1’esempio tragico dei Gracchi, ¢ quella del rispetto
dovuto da parte di coloro che governano alla “diuturna consuetudo” in quanto, osservata per
lunghi anni, questa incarna una “tacita civium conventio” intorno alle proprie pratiche ed alle
proprie disposizioni. Come notava il passo di Ermogeniano, contenuto nel Digesto (D. 1.3.35),

che abbiamo analizzato nella seconda parte della presente ricerca:

“Sed et ea, quae longa consuetudine comprobata sunt, ac per annos plurimos observata, velut tacita

.. . . . . 255
civium conventio, non minus, quam ea, quae scripta sunt iura, servantur”~".

Mettere in guardia, come fa Machiavelli, contro 1 rischi di scandalo e di tumulto in cui s’incorre
quando si decide di “fare una legge in una repubblica che sia contro a una consuetudine antica
della citta” equivale a riconoscere il potenziale politico di consenso espresso dalla consuetudine
e, di conseguenza, la sua capacita di resistenza nei confronti delle istanze di mutamento forzato
contenute nella legge scritta. Una consapevolezza dal retroterra giurisprudenziale che doveva,
nondimeno, rappresentare un patrimonio di saggezza pratica comune e trasversale ai ceti politici
piu diversi, per cultura e per formazione, che operavano e pensavano nella Firenze a cavallo tra
la fine del Quattrocento e 1’inizio del Cinquecento, se, come notava Savonarola nella ventesima

predica sopra il libro di Giobbe, tenuta nella terza domenica di Quaresima dell’anno 1495:

“Difficilissima cosa ¢ volersi contrapporre alla consuetudine, perché, quando una cosa ¢ invecchiata per
consuetudine, non pare ch’ella si possa rimuovere, etiam che si conosca ch’ella non sia buona; e quando

tu voglia parlare contra quello ch’¢ consueto, pare che ognuno ti riprenda e dica: Costui vuole essere

2% N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 139.
235 Digestum vetus Digestorum seu Pandectarum iuris civilis tomus primus, De Porta, Lugduni, 1534, f. Or.

290



piu savio che tutti gli altri. Nondimanco, cognosciuto che qualche vostra consuetudine non ¢ buona, e

. . . . . . 099256
massime dove ne va la salute dell’anime, non ho potuto fare ch’io non parli contra tali consuetudini™~".

“Difficilissimo”, per Savonarola, e “scandalosissimo”, per Machiavelli, ¢ volersi contrapporre
ad una cosa “invecchiata per consuetudine” o, detto altrimenti, a una “consuetudine antica della
citta”. Poiché la consuetudine “non sembra si possa rimuovere” né per legge né per parola,
anche qualora si sappia che essa “non sia buona”, come nel caso della consuetudine secolare
osservata dal patriziato romano di spartirsi arbitrariamente il latifondo pubblico a spese della
Plebe e della Repubblica. Pena, a coloro che vogliano agire nondimeno contro la cattiva
consuetudine, ¢ il rischio degli scandali, dei tumulti e magari persino della morte violenta che
accomuna, nell’epilogo di un’azione rivolta ad estirpare con la forza della legge o della parola

le cattive consuetudini dei propri tempi, I’omicidio dei fratelli Gracchi e I’esecuzione del Frate.

Perché, allora, nonostante 1’esperienza e la prudenza sconsiglino di concerto d’agire contro
quella consuetudine che, benché cattiva, esprime una “tacita civium conventio”, ad un
determinato momento della storia romana e fiorentina due tribuni della plebe ed un frate
dominicano sono stati a tal punto folli e sconsiderati da pensare di potere riformare il cattivo
modo di vita dei propri concittadini attraverso le parole scritte in una legge o contenute in un
sermone? Nel caso dei Gracchi, Machiavelli tenta di fornire una spiegazione intorno alla meta
del capitolo nel punto in cui s’interroga sulle cause che portarono, sul finire del II secolo a.C.,
alla riapparizione sulla scena politica romana di quella “contenzione della legge agraria, che
infine fu causa della distruzione della Repubblica™’. Tornando ad avanzare una tesi gia
ampiamente sviluppata negli anni cancellereschi (in occasione del “Rapporto”, prima, e del
“Ritracto”, poi, “delle cose della Magna’) e consistente nell’elogio parallelo della ricchezza
pubblica e della poverta privata, cosi come aveva potuto osservarle in prima persona nel corso
della legazione condotta presso I’Imperatore Massimiliano (giugno 1508) nelle citta svizzere e
tedesche, Machiavelli prende le mosse dalla constatazione che “le repubbliche bene ordinate
hanno a tenere ricco il pubblico e gli loro cittadini poveri” e, se cid0 non avvenne nella

Repubblica romana, “convenne che fusse nella citta di Roma difetto in questa legge”.

236 Girolamo Savonarola, Prediche sopra Giobbe (1), a cura di R. Ridolfi, in Edizione Nazionale delle opere di
Girolamo Savonarola, Angelo Belardetti Editore, Roma, 1957, p. 373.
27T N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 140.

291



La legge in grado di tenere ricco il pubblico e poveri i cittadini € proprio quella legge agraria
che avrebbe dovuto fissare e far rispettare rigide ed eque modalita di divisione e di
appropriazione dell’agro pubblico via via acquisito da Roma nel corso della propria espansione,
a danno delle popolazioni confinanti. Interrogandosi in maniera aperta sulle vicende della storia
romana, Machiavelli individua tre generi di mancanze che possono aver prodotto 1’insorgenza
tardiva del dibattito intorno al progetto di riforma agraria in un momento in cui la spartizione
privata del latifondo pubblico era a tal punto divenuta consuetudine per il patriziato che nessuna

legge scritta avrebbe piu potuto opporvisi con successo € senza scatenare violenti scandali:

“E perché le republiche bene ordinate hanno a tenere ricco il publico e gli loro cittadini poveri, convenne
che fusse nella citta di Roma difetto in questa legge: la quale o non fusse fatta nel principio in modo che
la non si avesse ogni di a ritrattare, o che si differisse tanto in farla, che fosse scandoloso il riguardarsi

indietro o, sendo ordinata bene da prima, era stata poi dall'uso corrotta, talché in qualunque modo si

. . < . i 258
fusse, mai non si parlo di questa legge in Roma, che quella citta non andasse sottosopra™".

Tre sono, dunque, le possibilita che hanno potuto generare una situazione per la quale, alla fine
del II secolo a.C., si riveli scandalosissimo e difficilissimo il tentativo dei Gracchi di rimuovere
per legge la cattiva consuetudine dell’appropriazione indebita dell’agro pubblico. La prima
eventualita concerne la legge stessa, nella sua interna formulazione ed articolazione. Puo essere
che la legge atta a regolare la ripartizione del latifondo pubblico sia stata fatta sin dal principio
della Repubblica, seppur con tali lacune e con tali vaghezze che “la si avesse ogni di a
ritrattare”. Machiavelli ipotizza, allora, come prima causa un’imperfezione dello stesso testo
di legge la quale avrebbe spalancato, nel tempo, la porta all’istaurazione della cattiva
consuetudine. Come seconda ipotesi, Machiavelli pensa, invece, ad una promulgazione tardiva
della legge la quale rese, percio, “scandaloso il riguardarsi indietro”. Ovvero, ad
un’approvazione riparativa della disposizione scritta che si situi in un tempo in cui la cattiva
consuetudine di occupare in maniera privata 1’agro pubblico fosse gia realta ed usanza della
nobilta romana. In terzo luogo, Machiavelli immagina, infine, una situazione analoga a quella
riguardante il progressivo deterioramento della legge contro la prolungazione delle magistrature
e degli imperi. Ben formulata ed emanata in tempi corretti, la legge agraria sarebbe stata “poi
dall’uso corrotta”, consentendo attraverso la reiterazione di pratiche ed esempi cattivi la nascita

e I’affermazione di una consuetudine in seguito impossibile da rimuovere.

28 Ibidem.

292



Lungi dal volerne risolvere I’interpretazione verso 1’una o 1’altra delle opzioni presentate,
I’irriducibile pluralita delle cause convocate serve a Machiavelli per dimostrare con maggior
forza I’ineluttabilita politica del fenomeno consuetudinario. Come che sia, una volta fondata la
cattiva consuetudine ed una volta radicatasi negli usi dei cittadini, “mai non si parlo di questa
legge in Roma, che quella citta non andasse sottosopra’. Nonostante miri con la propria azione
e con la propria parola a sovvertirne I’ordine, conscio di questa medesima inviolabilita del
diritto consuetudinario e dei rischi cui va incontro chi osi metterla in discussione ¢ lo stesso
Savonarola quando, nella nona predica sopra il libro di Aggeo del novembre 1494, difende di
fronte ai propri sostenitori riuniti ad ascoltarlo dal pulpito di San Marco il progetto di riforma
istituzionale del Consiglio Maggiore del quale Firenze dovrebbe dotarsi dopo la cacciata di
Piero de’ Medici. Nell’introduzione al proprio sermone, il Frate prende le mosse dal
riconoscimento della forza politica della consuetudine, 1a quale non di rado “supera e vince” la
stessa verita, € contro cui “bisogna andare pian piano e a poco a poco” se si vuole introdurre

una nuova consuetudine, anche qualora la consuetudine vecchia sia cattiva e buona la nuova:

“Quanta forza abbia la consuetudine, dilettissimi in Gesu Cristo, si vede ¢ cognosce, massime perché
spesse volte supera e vince la verita; pero, a volere mettere una nuova consuetudine contra [’usanza
vecchia, non si puo cosi in un tratto intromettere: ma bisogna andare pian piano. Pertanto, volendo noi

col nostro predicare introdurre nuova consuetudine e dimostrare la renovazione che si debba fare per

. . Cq. . . 259
contraria consuetudine, ci bisogna andare pian piano e a poco a poco””".

Tanta ¢ la dimestichezza di Savonarola con i precetti prudenziali della giurisprudenza antica e
medievale che, nell’avvertimento rivolto ai propri fedeli in questo brano introduttivo della
predica, il frate non invita a contrapporre all’usanza vecchia un nudo progetto di legge, per
quanto innovativo e salutifero possa essere, bensi una nuova e contraria consuetudine la quale
sia in grado di mostrare e dimostrare, sul piano delle pratiche, I’'urgenza e la bonta della
“renovazione”. In tale riconoscimento implicito dell’autonomia e della priorita della
consuetudine nei confronti della legge si trova gia una parziale indicazione atta a fornire
un’efficace risposta politica al quesito machiavelliano concernente la possibilita d’introdurre,
senza provocare scandali, una nuova e buona legge di contro ad una cattiva ed antica

consuetudine. Tale tentativo di rinnovamento deve, infatti, poggiare su una gestione adeguata

% Girolamo Savonarola, Prediche sopra Aggeo con il trattato circa il reggimento e governo della citta di Firenze,
a cura di L. Firpo, in Edizione Nazionale delle opere di Girolamo Savonarola, Angelo Belardetti Editore, Roma,
1965, p. 143.

293



dei tempi e dei modi propri alla vita ed al funzionamento del fenomeno consuetudinario. Ciod
significa, per il Frate e per i suoi sostenitori, fare i conti con la temporalita lenta e progressiva
della riforma istituzionale, la quale “non si puo cosi in un tratto intromettere”, e fare leva, al
contempo, sul valore della nuova consuetudine, la quale “piano piano e a poco a poco” pud
iniziare ad innovare nelle pratiche dei cittadini cio che sarebbe scandalosissimo introdurre tutto
d’un colpo e per legge. Colui che desideri rinnovare profondamente lo Stato bisogna, insomma,
che abbia la saggezza politica di far cominciare la propria opera di ristrutturazione dal basso,
dal modo di vivere e di convivere dei cittadini, con 1’obbiettivo di creare nel tempo una nuova
consuetudine che sia abbastanza forte per opporsi alla vecchia al momento del confronto
sull’approvazione della legge di riforma. L’atteggiamento prudente di Savonarola incarna,
senza dubbio, una posizione di grande rispetto e di profonda consapevolezza nei confronti del
ruolo giuridico e del peso politico esercitati dalla consuetudine all’interno dell’ordine
repubblicano la cui eco si ritrova nel testo della quarta predica sopra il libro di Ezechiele,

recitata due anni dopo, nel dicembre 1496, in sostegno alle leggi moralizzatrici dei frateschi:

“Voi, buoni cittadini, se questi cattivi non vogliono fare le buone leggi, fatele voi per consuetudine nelle

260
case vostre”.

L’invito rivolto dal Frate ai propri seguaci, aderenti alla fazione piagnona, rappresenta la secca
traduzione, in termini politici adeguati al contesto storico fiorentino del 1496, di un’assunzione
giuridica di lunga data e di lunga tradizione. Se, concordemente al diritto romano, la
consuetudine ¢ “lex non scripta”, di fronte al rifiuto delle altre fazioni a trasformare in legge
scritta 1 propositi moralizzatori di Savonarola, non resta ai frateschi che adottarne i principi
come norma di condotta nelle proprie case, istaurando per mezzo della consuetudine un
parallelo diritto non scritto. O, detto altrimenti, facendo vivere quelle stesse buone leggi, la cui
approvazione ¢ osteggiata in sede pubblica, per via di consuetudine, in sede privata; ovvero,
dando vita ad una buona legislazione non scritta. Con quest’ultima citazione si avra, forse,
I’impressione di tornare a carezzare gli interrogativi formulati nel principio della nostra ricerca.
Se, infatti, alla consuetudine ¢ riconosciuta la facolta di realizzare in alternativa al diritto scritto
ci0 che spesso risulta inattuabile per via di legge, quale spazio politico occupa, in definitiva, il
fenomeno consuetudinario nella vita degli ordini per la sensibilita dei pensatori fiorentini a

cavallo tra Quattrocento e Cinquecento, tra Repubblica e Principato, tra Medioevo e Modernita?

260 Girolamo Savonarola, Prediche sopra Ezechiele (1), a cura di R. Ridolfi, in Edizione Nazionale delle opere di
Girolamo Savonarola, Angelo Belardetti Editore, Roma, 1955, p. 52.

294



295



296



Terzo capitolo.

La consuetudine come vivere politico

di una citta o di un popolo.

Se si dovesse trarre una prima conclusione da quanto ¢ stato sin qui mostrato ¢ dimostrato,
bisognerebbe affermare che, in continuita con la tradizione del diritto romano e medievale, alla
consuetudine ¢ accordata da Machiavelli, cosi come da Savonarola, una rilevanza maggiore
nella vita degli ordini rispetto alla legge scritta. In ragione della sua antecedenza (ontologica,
cronologica e politica) nei confronti delle disposizioni che compongono il diritto scritto di cui
si dota nel corso del tempo una citta o un popolo, alla consuetudine sono riconosciute tanto la
forza di osteggiare, di sostenere o di corrompere una norma scritta gia esistente quanto la facolta
di valere come legge, in assenza di legge. Questo ¢, per Machiavelli e per Savonarola, il potere
della consuetudine, tramandato dalla dottrina giuridica e confermato dall’esperienza storica.
Poste tali premesse, in quest’ultima sezione ci s’interroghera sulla causa che rende possibile il
riconoscimento di un’importanza tanto vasta alla consuetudine rispetto agli altri elementi, leggi

ed istituzioni, che caratterizzano e disciplinano I’esistenza degli ordini.

Sulla base di una scelta di testi che coprono I’intera maturita della produzione machiavelliana,
si cerchera di far emergere come un simile ruolo tributato al fenomeno consuetudinario derivi
in maniera diretta dall’identificazione che 1’autore fa tra la consuetudine e 1a natura di un popolo
o di una cittd. Presa nella sua accezione giuridicamente e politicamente piu larga, la
consuetudine coincide, allora, con I’insieme dei modi di vivere propri ad una comunita, popolo
o citta che sia, 1 quali ne contraddistinguono, sulla base delle pratiche di esistenza, I’essenza
specifica rispetto alle altre comunita. Quando, negli scritti machiavelliani, ¢ considerata sotto
tale veste di natura fondante la vita stessa di una comunita, la consuetudine rappresenta il
fenomeno politico per eccellenza poiché permette di dividere, al di 1a della varieta infinita di
usi e di costumi che distinguono fra loro i popoli e le citta, le aggregazioni umane sulla base di
un’unica categoria: la consuetudine di talune al vivere libero e la consuetudine di talaltre al
vivere servo. Questa separazione primordiale operata da Machiavelli in ragione della

consuetudine di certuni popoli alla liberta e di cert’altri alla servitu consente di dividere in due

297



le civilta, libere o serve, al di la della loro collocazione storica e trasversalmente alla loro

grandezza rispettiva.

La Roma repubblicana, dalla cacciata dei Tarquini al II secolo a.C., ¢ le citta svizzere e tedesche
del primo Cinquecento, che avrebbero partorito di li a poco la Riforma, risultano, allora,
idealmente e materialmente unite da un attaccamento feroce alla consuetudine del vivere libero
cosi come 1 popoli del Ducato di Milano e del Regno di Napoli, al pari delle citta romagnole e
marchigiane, sono accomunati da una consuetudine al vivere servo che li rende volta per volta
preda del primo venuto. Facendo dell’abitudine a vivere sotto il dominio della legge o,
all’opposto, sotto il dominio di un tiranno un criterio di giudizio immediato e di classificazione
essenziale che consente di reperire la natura di un popolo e di valutarla a partire dal suo
architrave consuetudinario, Machiavelli eleva il diritto non scritto, ereditato dalla tradizione
giuridica, a coordinata fondamentale del fenomeno politico nel suo complesso, in quanto dalla
consuetudine alla liberta o dalla concorrente consuetudine alla servitu fa dipendere pace interna
ed espansione esterna, fertilita delle arti e dei commerci, ricchezza e longevita di un ordine;
ovvero, tutto cio che decide della grandezza e della durata di una comunita o di una civilta alla

prova del tempo.

In questa sezione si cerchera di restituire, in primo luogo, la differenza che corre tra un popolo
consueto al vivere libero ed un popolo consueto al vivere servo, a partire dall’analisi di tre testi
machiavelliani. Secondariamente, si provera a mettere in relazione I’immagine impiegata da
Machiavelli in Disc. 1, 16 per ritrarre “uno popolo uso a vivere sotto uno principe” con quella
di cui si avvale Savonarola nel “Trattato circa el reggimento e governo della citta di Firenze”
. : 13 e 7 99 . N
per descrivere quel popolo al quale conviene “el governo civile”. Infine, si prendera in esame
Disc. 1, 11, “Della religione de’ Romani”, per mettere a fuoco dove si situi e di quali elementi

si componga la principale qualita della consuetudine per le Repubbliche.

298



III. 1 LA CONSUETUDINE A VIVERE CON LE PROPRIE
LEGGIE IN LIBERTA.

Come a piu riprese si € avuto modo di sottolineare nel corso del presente studio, la forza della
consuetudine ¢ esperibile in tutto il suo valore giuridico e politico soprattutto in quei frangenti
in cui la sua esistenza viene messa in discussione da una legge contraria o si trova minacciata
da un tentativo di conquista esterna. Rispetto ai tempi quieti della pace, durante 1 quali la sua
azione normativa sulla vita di un popolo risulta pressoché impercettibile in quanto ne costituisce
la natura stessa, ¢ nella temporalita straordinaria del conflitto sociale o della campagna militare
che la consuetudine fa prova e mostra del suo potere di vincolo e di obbligazione sull’insieme
dei comportamenti umani. Se cio € vero, non stupira, allora, osservare come Machiavelli scelga
di ospitare I’analisi della pit importante declinazione del fenomeno consuetudinario, quella che
distingue 1 popoli usi a vivere /iberi dai popoli usi a vivere servi, proprio in quelle pagine del
Principe in cui si occupa della sottomissione da parte di una potenza esterna di quegli Stati
abituati a vivere “con le loro leggi e in liberta™. Si tratta del capitolo quinto del Principe, che
ha per titolo: “Quomodo administrandae sunt civitates vel principatus qui ante quam
occuparentur suis legibus vivebant”. In che modo siano da amministrare, dunque, quelle citta
e quei principati che prima di essere occupati vivevano secondo le proprie leggi. La rubrica
latina che funge da introduzione al capitolo mette deliberatamente sullo stesso piano “civitates”
e “principatus”, il cui accostamento provvisorio sara smentito nel corso dell’analisi. In maniera
preliminare, Machiavelli presenta al vaglio del proprio lettore e della successiva disamina tre
possibilita atte a garantire nel tempo al conquistatore 1’annessione di una citta o di un principato
consueti a vivere in precedenza con le proprie leggi ed in liberta: la “rovina dei territori annessi
oppure il “trasferimento” del Principe e della corte in questi luoghi o, infine, la “creazione” di

uno Stato autonomo, retto da una fazione amica e da cui limitarsi a trarre dei proventi:

“Quando quelli stati, che si acquistano come ¢ detto, sono consueti a vivere con le loro leggi e in liberta,
a volergli tenere ci sono tre modi: il primo, ruinarle; I’altro, andarvi ad abitare personalmente; il terzo,
lasciagli vivere con le sua legge, traendone una pensione e creandovi dentro uno stato di pochi, che te

lo conservino amico: perché, sendo quello stato creato da quello principe, sa che non puo stare sanza

299



I’amicizia e la potenza sua e ha a fare tutto per mantenerlo; e piu facilmente si tiene una citta usa a vivere

. . . .. . 261
libera con il mezzo de’ sua cittadini che in alcuno altro modo, volendola preservare””".

Sembra, quindi, da questa prima configurazione che Machiavelli propenda per la terza opzione,
consistente a crearvi uno Stato satellite, di pochi ed amico, poiché non c’¢ miglior modo per
tenere una citta usa a vivere libera che governarla “con il mezzo de’ sua cittadini”, anticipando
a grandi linee il cuore della proposta di riforma di Firenze che avrebbe presentato, una decina
di anni dopo, al cardinale Giulio de’ Medici, futuro Papa Clemente VII, nel celeberrimo
“Discursus Florentinarum Rerum” (1522)*%%. Ciononostante, come si ¢ avuta occasione di
mettere in luce gia in altri luoghi del Principe, gli esempi storici forniti subito dopo, a partire
dalle righe successive, sottopongono I’ipotesi avanzata in sede d’introduzione al controllo

dell’esperienza cosicché il consiglio finale ne sarebbe uscito profondamente modificato.

Certo, la prudenza dell’arte politica insegna che in generale ¢ piu facile, volendo preservare una
citta usa a vivere libera, tenerla “con il mezzo de’ sua cittadini che in alcuno altro modo”;
tuttavia, per scegliere il metodo di mantenimento piu idoneo a durare nel tempo, bisogna
operare un’ulteriore distinzione intorno al significato di “vivere libero”. Se, infatti, la
consuetudine al vivere libero sta ad indicare genericamente I’abitudine del popolo recentemente
annesso all’indipendenza, ciascuna delle tre tesi ¢ buona e, probabilmente, 1’istituzione di uno

Stato satellite, concentrato nelle mani di pochi amici fidati, si configura come la migliore.

Pero, nel caso in cui la consuetudine al vivere libero alluda non soltanto all’autonomia di
governo, ma ad una precisa forma di Stato — quella del vivere civile, incarnata dalle istituzioni
repubblicane e sottomessa al dominio della legge — la soluzione piu sicura per possedere una
simile citta consiste nel rovinarla. La “/ibertas” rappresenta, infatti, uno dei lemmi pit ambigui
e polisemici del lessico politico antico e medievale, carattere che, lungi dal perdere, ¢ andata
intensificando nel corso della sua storia millenaria, dai volgarizzamenti moderni delle lingue
neolatine, di cui “/iberta” fa parte, al vocabolario filosofico contemporaneo dove € posta, senza

posa, a fondamento di una presunta peculiarita dell’identita occidentale. Il vasto spettro

81 N, Machiavelli, Il Principe, op. cit., p. 29-30.

262 Sj veda I’introduzione di J.-C. Zancarini alla sua traduzione del “Discursus Florentinarum Rerum’”, la cui
edizione ¢ corredata da due scritti machiavelliani di grande interesse, benché di difficile reperimento, quali il
“Ricordo al cardinale Giulio sulla riforma dello stato di Firenze” e la “Minuta di provvisione per la riforma dello
stato di Firenze I’anno 1522”: Niccolo Machiavelli, Discursus Florentinarum Rerum et autres textes politiques, a
cura di J.-C. Zancarini, Editions Chemins de tr@verse, Neuville-sur-Sadne, 2015, p. 5-53.

300



polisemico del “vivere libero” permette, allora, a Machiavelli di glissare nel proprio testo, in
maniera difficilmente percettibile e greve al tempo stesso di conseguenze interpretative, dalla
“libertas” medievale, intesa come autonomia giurisdizionale (civitas superiorem non
recognoscens est sibi princeps), alla “liberta” moderna, piu prossima al significato latino

classico, di Res Publica retta dalle “leges”.

Lontana dal configurarsi come capziosa o costruita ad arte, una simile identificazione della
“liberta” come indipendenza territoriale con la “/iberta” come forma di governo civile affonda
le proprie radici nella tradizione giuridica del Commune medievale dell’Alta Italia,
“universitas” autonoma in quanto governata da propri statuti, ¢ nella tradizione politica della
Libertas Guelpha, di cui Firenze si considera, dalla fine del XIII secolo, il baluardo in terra
italiana. Attraverso gli esempi storici antichi di Sparta e di Roma ed attraverso quello moderno
di Pisa, Machiavelli giunge, dunque, a distinguere nel prosieguo della propria argomentazione

due classi di popoli, alle quali si addicono due diversi metodi di conquista e di occupazione.

Gia la congiunzione latina “ve/”, impiegata nel titolo in luogo dei possibili “er” (piena
coordinazione) o “aut” (netta opposizione) per accostare le “civitates” ai “principatus” che
vivevano prima di essere occupati secondo le proprie leggi, lasciava presagire 1’intento di
separare nel corso della dimostrazione cio che era accomunato in via provvisoria in apertura
del capitolo. E, infatti, sebbene ambedue, citta e principati, siano difficili da conservare per il
conquistatore, in quanto ‘“comnsueti a vivere in liberta”, cio¢ a godere dell’indipendenza
amministrativa e politica, pressoché impossibile risulta sottomettere una citta “consueta a
vivere libera”, cio¢ autonoma e repubblicana, senza distruggerla poiché “sempre ha per refugio
nella rebellione el nome della liberta e gli ordini antiqui sua, e’ quali né per lunghezza di tempo
né per benifizi mai si dimenticano”. Due consuetudini, due nature dei popoli, a cui debbono
corrispondere due differenti espedienti di annessione e di mantenimento, ciascuno appropriato
a suo modo nella forma alla materia popolare che si trova a gestire. Anche in questo passaggio,
piu forte delle leggi si dimostra il diritto non scritto, in quanto consuetudine di un popolo a
vivere sotto le leggi che fonda attaccamento, validita ed efficacia delle leggi stesse siccome

incarnate nella natura del popolo e da essa inestirpabili in quanto loro necessario attributo:

“In exemplis ci sono gli spartani ed e’ romani. Gli Spartani tennono Atene ¢ Tebe creandovi uno stato
di pochi, tamen le riperderono. E’ romani, per tenere Capua Cartagine ¢ Numanzia, le disfeciono, e non

le perderono; vollono tenere la Grecia quasi come tennono gli spartani, faccendola libera e lasciandole

301



le sua legge, e non successe loro: tale che furno constretti disfare di molte citta di quella provincia per
tenerla. Perché in verita non ci ¢ modo sicuro a possederle altro che la ruina; e chi diviene patrone di
una citta consueta a vivere libera, e non la disfaccia, aspetti di esser disfatto da quella: perché sempre
ha per refugio nella rebellione el nome della liberta e gli ordini antichi sua, ¢’ quali né per la lunghezza
di tempo né per benifizi mai si dimenticano. E per cosa che si faccia o si provegga, se non si disuniscano

o si dissipano gli abitatori, non dimenticano quello nome né quelli ordini, e subito in ogni accidente vi

. . . . Cn . 99263
ricorrono: come fe’ Pisa dopo cento anni che ella era suta posta in servitu da’ fiorentini”*”.

All’esempio sfortunato degli spartani che, dopo la vittoria nella guerra del Peloponneso,
cercarono di ridurre Atene (404 a.C.) e Tebe (382 a.C.), citta indipendenti e democratiche, a
Stati satelliti affiliati, attraverso I’imposizione di regimi oligarchici amici, e nel giro di pochi
anni le persero, Machiavelli oppone la doppia prudenza dei Romani 1 quali, conquistate Capua
Cartagine e Numantia, immediatamente le disfecero (rispettivamente 211 a.C., 146 a.C. e 133
a.C.), diffidando nella loro lunga consuetudine al vivere libero, mentre per la Grecia seppero
imparare dai propri errori e, dopo aver concesso loro autonomia e liberta di vivere secondo le
proprie leggi a seguito della conquista del regno di Macedonia (197 a.C.), furono costretti per
mantenerne il controllo a ritornare sui propri passi, facendone una provincia senatoria e radendo
al suolo la citta ribelle di Corinto (146 a.C.). Alla logica prudenziale esposta in termini generali
nel principio del capitolo, prima di addentrarsi nei meandri dell’esemplarita storica, la quale
suggerisce come “piu facilmente si tiene una citta usa a vivere libera con il mezzo de’ sua
cittadini che in alcuno altro modo, volendola preservare”, Machiavelli contrappone, sulla base
dell’esperienza storica antica e moderna, la sicurezza inappellabile e la verita oggettuale della
“ruina” come solo metodo in grado di domare e di ridurre all’obbedienza una citta consueta al

vivere libero e civile “perché in verita non ci e modo sicuro a possederle altro che la ruina”.

L’esempio di Pisa, che si ¢ rivoltata alla prima occasione buona, offerta dal passaggio di Carlo
VIII in Italia (1494), nonostante fosse rimasta per circa un secolo sotto il dominio fiorentino
(1406), dimostra, oltre all’abituale superiorita dei Romani sui moderni, come né lo scorrere del
tempo né 1’elargizione di benefici possano cancellare nei popoli liberi quell’antica consuetudine
che ¢ loro propria per natura, la quale fa si che I’attaccamento agli ordini repubblicani e financo
il nome della liberta fungano perennemente da “refugio nella rebellione”. La consuetudine al
vivere libero ¢ tanto radicata in quelle “civitates” che sono abituate a governarsi attraverso le

istituzioni repubblicane e sulla base delle leggi scritte che, se il conquistatore volesse provare a

263 N, Machiavelli, Il Principe, op. cit., p. 30-31.

302



rimuoverla senza con cio disfare la citta, si esporrebbe a sua volta al rischio “di essere disfatto
da quella” o, come spiega Savonarola nel terzo capitolo del primo “Trattato circa el reggimento

e governo della citta di Firenze”, ad un’impresa “difficile e quasi impossibile”:

“La consuetudine ¢ un’altra natura; pero che, come la natura ¢ inclinata a uno modo € non si puo cavare
di quello, come la pietra ¢ inclinata a descendere ¢ non si puo fare salire se non per forza, cosi la
consuetudine si converte in natura, ed ¢ molto difficile e quasi impossibile cavare li uomini, ¢ massime
li popoli, delle loro consuetudine, etiam male, perché tali consuetudini sono fatte a loro naturale. Ora el
popolo fiorentino, avendo preso antiquamente el reggimento civile, ha in questo fatto tanta
consuetudine, che, oltre che a lui questo € piu naturale e conveniente di ogni altro governo, ancora per

la consuetudine ¢ tanto impresso nella mente de’ cittadini, che saria difficile e quasi impossibile a

. . 264
rimuoverli da tale governo”™™".

In questo brano, contenuto nel primo Trattato, il Frate svolge due ordini di considerazioni per
spiegare 1 motivi dell’attaccamento del popolo fiorentino al “reggimento civile” le quali,
sebbene si corroborino a vicenda nella retorica dell’argomentazione, non sono ciononostante
interamente sovrapponibili. Sulla scorta di quanto esposto da Savonarola nel secondo capitolo
del Trattato, del quale analizzeremo un passo nella prossima sezione, il reggimento civile
sembra essere, dal punto di vista formale, la soluzione di governo che meglio si addice al popolo
fiorentino, dato che I’abbondanza d’ingegno e di coraggio che regna fra i suoi cittadini
renderebbe intollerabile e pericoloso il governo di uno o di pochi, 1 quali piu si confanno a
popoli rozzi o deboli. I Fiorentini non sono né 1’'uno, né 1’altro e, di conseguenza, conviene
istituire fra loro, secondo una buona teoria delle forme di governo appropriate a ciascun popolo,

uno Stato che sia popolare e che si regga secondo le norme del vivere civile.

Come mostra con chiarezza la stessa costruzione sintattica del brano citato, I’opportunita di tale
scelta sotto il profilo teorico permette di rendere ragione soltanto per meta dell’amore che i
Fiorentini portano alla propria /iberta. L’altra causa dell’ostinazione con cui Firenze si attacca
e si € sempre attaccata al vivere libero ¢ da ricercare, al di 1a delle giustificazioni formali, nella
storia della citta la quale fa si che I’antica consuetudine al reggimento civile ha impresso a tal
punto nella mente dei cittadini I’affezione per il proprio modo di governo, popolare e civile,

“che saria difficile e quasi impossibile a rimuoverli”. Lo stesso attaccamento dei cittadini alle

264 G. Savonarola, Prediche sopra Aggeo con il trattato circa il reggimento e governo della citta di Firenze, op.
cit., p. 448.

303



leggi scritte, che come somma autorita disciplinano il vivere civile e repubblicano, trae la
propria origine e ragion d’essere da una base normativa piu profonda rispetto a quanto prescritto
dalle singole disposizioni o rispetto alla mistica incarnata dall’arco istituzionale, coincidendo il
diritto non scritto con la vita stessa del popolo, antecedente giuridico e fondamento politico
della sua natura. Nel tempo, “la consuetudine si converte in natura” ¢ le buone cosi come le
cattive consuetudini diventano a tal punto indistinguibili dall’esistenza stessa di un popolo nel
suo complesso da non poterle piu separare dalla sua identita, a meno di non avere la forza ed il
coraggio necessari a “disfare” e “rovinare” quel popolo per introdurvi una nuova forma, come
seppero fare i Romani nei confronti delle citta assoggettate, facendo mostra di quella ferocia

priva di scrupoli e di pieta che spesso Machiavelli si trova ad elogiare.

Cosi, nella parte finale del capitolo quinto del Principe, la decisione fra le tre proposte avanzate
in introduzione per gestire dopo la conquista “quelli stati consueti a vivere con le loro leggi e
in liberta” ¢ fatta dipendere in maniera diretta dalla natura dei popoli assoggettati. Se si tratta
di una citta o di una provincia usa a vivere libera, benché “sotto uno principe”, si potra
approfittare del consiglio prudenziale di provare a governarla “con il mezzo de’ sua cittadini”,
posto che quel popolo ¢ consueto ad ubbidire e non ¢ in grado di darsi da solo né un nuovo
principe, né un vivere civile. Tuttavia, se si tratta di una Repubblica consueta a vivere libera e
civilmente, cio¢ qualora si sia di fronte ad una vera e propria “civitas”, per mantenere con
sicurezza tali territori non resta al conquistatore che trasferirvi la capitale e la corte del proprio
Stato o piu semplicemente, come insegna I’esempio dei Romani, “spegnere, rovinare, disfare”

la citta recentemente annessa:

“Ma quando le citta o le provincie sono use a vivere sotto uno principe e quello sangue sia spento, sendo
da uno canto usi ad ubbidire, da I’altro non avendo il principe vecchio, farne uno in fra loro non si
accordano, vivere liberi non sanno: di modo che sono piu tardi a pigliare I’arme e con piu facilita se gli
puo uno principe guadagnare e assicurarsi di loro. Ma nelle repubbliche ¢ maggiore vita, maggiore odio,
piu desiderio di vendetta: né gli lascia, né puo lasciare, riposare la memoria della antiqua liberta; tale

o L 93265
che la piu sicura via ¢ spegnerle, o abitarvi”™".

Una riflessione che potrebbe essere considerata come la naturale premessa del discorso svolto

nel quinto capitolo del Principe intorno ai motivi che spingono una citta recentemente

265 Ivi, p. 31.

304



assoggettata ad acquietarsi o a ribellarsi al dominio del nuovo conquistatore ¢ rappresentata
dalla ricognizione condotta da Machiavelli in Disc. 111, 12 sulle cause che, in tempo di guerra,
portano 1 propri soldati a battersi e quelli del nemico a difendersi. Sebbene di questo capitolo si
prendera in esame soltanto un breve estratto, prezioso ai fini della nostra ricerca, non si puo
evitare di spendere in sede introduttiva qualche parola sul metodo assolutamente innovativo e
personale cui Machiavelli da vita in questo testo per analizzare e spiegare il fenomeno della
guerra nel suo complesso. Sin dal principio della trattazione, I’autore invita il proprio lettore a
riflettere su “quanto sia utile alle umane azioni la necessita” e su come i capitani degli eserciti
antichi, che ben conoscevano la “virtu” di tale necessita, “facevano ogni opera perché i soldati
loro fussero constretti da quella e, dall’altra parte, usavano ogni industria perché gl’inimici se
ne liberassero™®®. Nella guerra (in ogni guerra e, pitl in generale, in ogni conflitto), la
“necessita” svolge, per Machiavelli, il ruolo di motore delle azioni umane. Mosso dalla

necessita € colui che attacca, cosi come mosso dalla necessita € colui che si difende.

Che si tratti di un individuo, di un gruppo o di un esercito, ogni parte implicata in uno scontro,
grande o piccolo che sia, ha la propria necessita, la propria peculiare e particolare necessita, che
lo porta a battersi. Per un capitano, comprendere che la necessita costituisca la principale
b
motivazione che conduce I'uomo a combattere forma, secondo Machiavelli, la pitu importante
ed essenziale conoscenza che si possa avere delle cose di guerra. Perché una volta conosciuta
quanto grande sia la “virtu” della necessita nella determinazione delle azioni umane, cosi come
la conoscevano i generali di Roma antica, un capitano prudente pud cercare d’istillarla
artificialmente nelle proprie truppe per motivarle a scendere in campo, ingegnandosi a metterla
con ogni espediente “ne’ petti di chi ha a combattere”, allo stesso modo in cui puo farne una

solida base di giudizio per preventivare come si difendera il nemico:

266 “Altre volte abbiamo discorso quanto sia utile alle umane azioni la necessita e a quale gloria siano sute
condutte da quella; e, come da alcuni morali filosofi € stato scritto, le mani e la lingua degli uomini, duoi
nobilissimi instrumenti a nobilitarlo, non arebbono operato perfettamente né condotte le opere umane a quella
altezza si veggono condotte, se dalla necessita non fussoro spinte. Sendo conosciuta adunque dagli antichi capitani
degli eserciti la virtu di tale necessita, e quanto per quella gli animi de’ soldati diventavano ostinati al combattere,
facevano ogni opera perché i soldati loro fussero constretti da quella e, dall’altra parte, usavano ogni industria
perché gl’inimici se ne liberassero. E per questo molte volte apersono al nimico quella via che loro gli potevano
chiudere, e a’ suoi soldati propri chiusono quella che potevano lasciare aperta”. (N. Machiavelli, Discorsi sopra
la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 503).

305



“Quello adunque che desidera o che una citta si defenda ostinatamente o che uno esercito in campagna

ostinatamente combatta, debbe sopra ogni cosa ingegnarsi di mettere, ne’ petti di chi ha a combattere,

. 399267
tale necessita”™".

In questo densissimo capitolo, Machiavelli fa emergere come capire le ragioni per cui il nemico
si batte equivalga, per I’avversario, a comprendere in che modo combattera, con quanta audacia
sosterra lo scontro e per quanto tempo sara disposto a tenere senza piegarsi, oltre al fatto che
carpire la necessita del nemico contiene gia una parziale indicazione su come ¢ dove cercare
una soluzione buona a togliergli la voglia di resistere. Rimettendo al centro del discorso sulla
guerra I’individuazione delle necessita che muovono gli attori del teatro bellico, Disc. 111, 12
riconduce 1’arte militare nel campo del sapere politico, elevando la conoscenza del nemico,
delle sue paure cosi come delle sue speranze, a strumento per una valutazione prudente e per

una conduzione efficace del conflitto.

Sapere da quale necessita ¢ animato il nemico vuol dire, allora, per il capitano esperto avere a
disposizione un’arma che gli consente di prevedere le mosse dell’avversario sulla base dei
moventi che ne guidano ’azione. Per illustrare la propria tesi in merito all’opportunita di
conoscere la necessita che spinge il nemico ad agire per poterlo meglio contrastare e vincere,
Machiavelli sceglie di concentrarsi su tre esempi che gli consentono di mettere in luce tutte le
difficolta insite nel giudizio di situazioni militari particolarmente delicate: la durata di un

assedio, la repressione di una ribellione, la conquista di una citta consueta al vivere libero.

Nel primo esempio, il capitano potra essere in grado di prevedere, ancor prima d’aver cinto
d’assedio una citta, se 1’espugnazione cui va incontro si rivelera lunga e complessa o, al
contrario, rapida ed agevole sulla base di un attento esame dei motivi e degli interessi che
costringono il nemico alla difesa, mentre, nel secondo esempio, il capitano dovra rassegnarsi al
fatto che piu difficile sia riprendere il controllo di una terra ribellata rispetto a conquistarla per
la prima volta poiché chi si ¢ rivoltato teme la pena che segue la ribellione e tale timore

costituisce una ragione sufficiente per spronarlo a persistere con ogni mezzo nella resistenza:

“Onde uno capitano prudente, che avesse a andare ad una espugnazione d’una citta, debbe misurare la

facilita o la difficulta dello espugnarla, dal conoscere e considerare quale necessita constringa gli

27 Ibidem.

306



abitatori di quella a difendersi: e quando vi truovi assai necessita che gli constringa alla difesa, giudichi
la espugnazione difficile; altrimenti, la giudichi facile. Quinci nasce che le terre, dopo la rebellione,
sono piu difficili ad acquistare, che le non sono nel primo acquisto; perché, nel principio, non avendo

cagione di temere di pena, per non avere offeso, si arrendono facilmente; ma parendo loro, sendosi dipoi

ribellate, avere offeso, e per questo temendo la pena, diventono difficili ad essere espugnate”®®.

Il terzo esempio ¢ tratto, invece, dall’analisi di un caso storico concreto. L’autore s’interroga
su quale causa abbia potuto produrre una sorte ed una fortuna tanto diverse per 1’espansionismo
fiorentino e per 1’espansionismo veneziano ai danni delle citta vicine. Entrambe Repubbliche,
entrambe grandi e ricche citta, se ci atteniamo a quanto racconta Machiavelli, Firenze avrebbe
investito, nei secoli, piu di Venezia per finanziare la guerra, arrivando ad acquistare in definitiva
un numero largamente inferiore di territori. Sfatando la meraviglia di chi si ostina a considerare
le campagne belliche come puro fenomeno economico e militare, Machiavelli invita a ricercare
la ragione di esiti cosi differenti nella natura contrapposta dei popoli verso cui si sono dirette,
rispettivamente, le mire di Venezia e di Firenze. “Chi considera bene i vicini della citta di
Firenze e i vicini della citta di Vinegia” non si stupira, allora, dei risultati raggiunti dalle due
Repubbliche, tenuto conto che Venezia ebbe a conquistare citta “use a vivere sotto uno principe
e non libere”, allorché Firenze, nonostante avesse a che fare con nemici meno potenti, era
interamente “circundata da citta tutte libere”. Divenuta con il tempo naturale ai popoli delle
civitates toscane, la consuetudine al vivere libero e civile costituisce la necessita politica che
sprona i vicini di Firenze alla difesa, rendendone pressoché ininfluente I’inferiorita economica

e militare, allo stesso modo in cui la consuetudine “a vivere sotto uno principe e non libere”

priva i vicini di Venezia della necessita politica di resistere, malgrado la loro potenza:

“Pertanto, chi considera bene i vicini della citta di Firenze ed i vicini della citta di Vinegia, non si
maravigliera, come molti fanno, che Firenze abbia piu speso nelle guerre, ed acquistato meno di Vinegia:
perché tutto nasce da non avere avuto i Viniziani le terre vicine si ostinate alla difesa, quanto ha avuto
Firenze; per essere state tutte le cittadi finitime a Vinegia use a vivere sotto uno principe, ¢ non libere;
e quegli che sono consueti a servire, stimono molte volte poco il mutare padrone, anzi molte volte lo
desiderano. Talché Vinegia, benché abbia avuto i vicini piu potenti che Firenze, per avere trovato le
terre meno ostinate, le ha potuto piu tosto vincere, che non ha fatto quella sendo circundata da tutte citta

. 269
libere”™.

28 Ibidem.
%9 Iyi. . 503-504.

307



Il capitano prudente deve, dunque, fare i conti con la necessita che muove il nemico alla guerra
ed ingegnarsi con ogni mezzo di rimuoverla poiché, eliminata tale necessita, ¢ levata anche la
ragione principale che produce la sua ostinazione nella difesa. Se nel caso delle citta ribelli,
questa prudenza si traduce in una promessa di perdono a coloro che temono la pena una volta
restaurato il potere legittimo, nel caso delle citta consuete a vivere libere si realizza mostrando

di voler colpire soltanto i capi della citta, senza con cio alterarne il governo e gli ordini civili:

“Debbe adunque uno capitano, per tornare al primo discorso, quando egli assalta una terra, con ogni
diligenza ingegnarsi di levare, a’ difensori di quella, tale necessita, e, per consequenzia, tale ostinazione;
promettendo perdono, se gli hanno paura della pena; e se gli avessono paura della liberta, mostrare di

non andare contro al comune bene, ma contro a pochi ambiziosi della citta; la quale cosa molte volte ha

facilitato le imprese e le espugnazioni delle terre™*".

Se, in conclusione, si sondano tutte le possibili necessita per le quali gli uomini sono spinti a
combattere, si scopre che, nei popoli, nessuna ¢ tanto forte ed efficace quanto la consuetudine
alla liberta la quale, andando a coincidere con la natura e I’identita stessa del popolo, produce
un attaccamento tale agli ordini ed al reggimento che gli sono propri da essere in grado di
sopperire, nell’ostinazione della difesa, all’inferiorita di armi e di danaro. Machiavelli scopre,
quindi, come in guerra il movente politico possa sovrastare la penuria economica e militare. E
non si da movente politico piu vigoroso dell’amore per la liberta poiché tale affezione ¢ inscritta
dalla consuetudine nella natura dei popoli € cosi come ai popoli consueti a vivere servi non si

puo insegnare la liberta, non si puo farla dimenticare ai popoli consueti a vivere liberi.

Un esempio magistrale in tal senso ¢ offerto da Isz. II, 36. Il capitolo in questione succede a
quello, analizzato in precedenza, che raccontava la presa di Palazzo Vecchio da parte di
Gualtieri di Brienne, Duca di Atene, 1’08 settembre 1342. Ist. 11, 36 funge da collante tra
I’episodio della conquista del palazzo, che sancisce icasticamente la sospensione del vivere
libero e civile a Firenze, e lo scoppio della rivolta popolare, il 26 luglio 1343, che avrebbe
portato alla cacciata del Duca ed alla restaurazione degli ordini repubblicani. Questo lungo
capitolo ¢ teso, dunque, a mostrare le nefandezze ed i soprusi perpetrati dal nuovo Signore nel

periodo in cui occupo la cosa pubblica a danno di ciascun ceto fiorentino, senza distinzioni,

20 Ivi, p. 504.

308



salvo per la plebe che I’aveva appoggiato nella presa del potere. Un’omogeneita di trattamento
che Machiavelli tiene a sottolineare in quanto costituisce la base di malcontento condiviso su
cui poté innestarsi una ribellione trasversale alle diverse classi sociali fiorentine, fra loro sino a
quel momento tradizionalmente avverse, la quale si rivelo in grado di mobilitare I’insieme della
cittadinanza nella difesa delle proprie consuetudini repubblicane. La narrazione riprende dove
I’avevamo lasciata con la conclusione di Ist. 1I, 35: dalla riduzione coatta ed umiliante dei

Signori, definiti nel testo machiavelliano “difensori della liberta”, al rango di privati cittadini:

“Il duca, acquistato che ebbe la signoria, per torre I’autorita a quegli che solevano della liberta essere

. . R, . .. . N . 271
difensori, proibi ai Signori ragunarsi in palagio, ¢ consegno loro una casa privata™ " .

Non si commenteranno qui I’insieme di tappe e di episodi ripercorsi da Machiavelli in maniera
retoricamente efficace e con grande dovizia di particolari per mostrare come, dai gesti piu vili
ai provvedimenti piu annichilenti per lo spirito repubblicano, il Duca si governasse, giorno dopo
giorno, in modo sempre piu tirannico. Alle vessazioni commesse indistintamente contro i nobili
e 1 popolani, contro 1 cittadini e i contadini, contro gli uomini e, soprattutto, contro le donne, il
nuovo Signore contrapponeva ogni sorta di elargizione nei confronti della plebe, che 1’aveva
innalzato a questo ruolo, e nei confronti dei propri connazionali, militari ¢ non militari, di

origine francese che accorrevano via via piu numerosi a Firenze per vivere alla corte del Duca:

“Venuto pertanto il mese di maggio, nel qual tempo i1 popoli sogliono festeggiare, fece fare alla plebe e
popolo minuto pit compagnie, alle quali onorate di splendidi tituli dette insegne e danari: donde una
parte di loro andava per la citta festeggiando, e I’altra con grandissima pompa i festeggiamenti riceveva.
Come la fama si sparse della nuova signoria di costui, molti vennono di sangue franzese a trovarlo; ed
egli a tutti, come a uomini piu fidati, dava condizione; in modo che Firenze in poco tempo divenne non
solamente suddita a’ Franzesi, ma a’ costumi e agli abiti loro; per che gli uomini e le donne, sanza avere
riguardo al vivere civile o alcuna vergogna, gli imitavano. Ma sopra ogni cosa quello che dispiaceva era

. [ . . 272
la violenza che egli e i suoi, sanza alcuno rispetto, alle donne facevano™'".

Da quanto possiamo leggere in questo brano, Machiavelli tiene a mettere in risalto nel proprio
racconto, € non ¢ un caso, un doppio sovvertimento del vivere libero. La “libertas” polisemica

del Comune medievale, di cui abbiamo individuato pocanzi i due tratti essenziali, ¢ oltraggiata

2" N. Machiavelli, Istorie Fiorentine e altre opere storiche e politiche, op. cit., p. 397.
22 Ivi, p. 398.

309



e messa a repentaglio dal Duca tanto come “indipendenza” quanto come “civilta” della citta
guelfa di Firenze. Ostaggio della plebe e oramai “suddita a’ Franzesi”’, la Repubblica ha
certamente perduto la propria autonomia; tuttavia, ancora piu grave, Firenze rischia di smarrire,
con I’afflusso in citta dei costumi cortigiani portati dalle genti d’Oltralpe, anche la propria
consuetudine al vivere civile, avvezzandosi alle usanze e persino agli abiti di un popolo “uso a
vivere sotto uno principe e non libero”. Finché resta intatta nel popolo la consuetudine alla
civilta, nessun espediente legislativo o militare adottato dall’occupante puo cancellare dalla sua
natura I’amore per gli ordini antichi e per la /iberta la quale, come dimostrava nel quinto
capitolo del Principe il caso della ribellione di Pisa del 1494, viene prima o poi riconquistata,

anche dopo un secolo di sopraffazione, non appena si presenti un’occasione propizia.

Tuttavia, la contaminazione dei costumi agisce dal basso sulle consuetudini, alterandole non
per imposizione, ma per imitazione. Se tutta ’affezione di un popolo alle istituzioni
repubblicane ed alle leggi civili si regge sulla sua buona consuetudine, 1 cattivi costumi si
rivelano, allora, uno strumento assai piu potente delle disposizioni scritte e delle armi belliche
per sottomettere una citta libera in quanto corrompono dalle fondamenta la stessa natura di un
popolo, erodendo progressivamente e senza dar luogo a scandali il cuore di quel diritto non
scritto che ne fonda I’identita politica. Anche in questo frangente, come nel capitolo precedente
per la presa del Palazzo, ¢ pero la vista del nuovo potere, lo spettacolo desolante della mistica
servile cui il Signore da vita con la propria “regale pompa”, a rendere evidente e percio
intellegibile a tutti 1 cittadini qual sorta di attentato si stia consumando ai danni della loro
liberta. Se 1 cattivi costumi si insinuano dolcemente e senza dar adito a scalpore fra le buone
consuetudini, arrivando a pervertirle dall’interno senza che ci si renda conto della corruzione,
se non quando ¢ gia troppo tardi per porvi rimedio, ¢ ’immagine plastica del Signore a cavallo,
circondato da una corte di sgherri ed in posa di sovrano, a mostrare al popolo in maniera
trasparente e traumatica il ritratto riflesso della propria servitu, accendendo quello sdegno
naturale nelle citta libere quando sono degradate al ruolo di suddite che ¢ la prima favilla su cui

Machiavelli narratore innesta il moto della ribellione:

“Vivevano adunque i cittadini pieni di indegnazione veggendo la maesta dello stato loro rovinata, gli

ordini guasti, le legge annullate, ogni onesto vivere corrotto, ogni civile modestia spenta: perché coloro

310



che erano consueti a non vedere alcuna regale pompa non potevono sanza dolore quello di armati satelliti

. . . 273
a pié e a cavallo circundato riscontrare™ ",

Se la figura del Duca di Atene, agghindato in pompa magna ed accompagnato da un codazzo
di cortigiani, da ad intendere immediatamente ai Fiorentini in che cosa consista la loro servitu
ed a che prezzo stiano pagando la perdita della propria liberta, anche a Machiavelli e Savonarola
capita di ricorrere nei propri testi teorici alla forza comunicativa dell’immagine per illustrare,
in maniera piu diretta ed intuitiva di quanto potrebbe fare I’argomentazione razionale, a quale
natura corrisponda la consuetudine di un popolo uso a vivere sotto un principe o, all’opposto,

la consuetudine di un popolo uso a vivere sotto il governo civile, avvalendosi di una metafora.

III. 2 UN ANIMALE BRUTO NUTRITO IN CARCERE E UN
UOMO USO A STARE ALL’ARIA E NELLI CAMPI.

In Disc. 1, 16 Machiavelli torna ad affrontare un tema che era gia stato posto con nettezza nel
quinto capitolo del Principe, dove si diceva che “quando le citta o le provincie sono use a vivere
sotto uno principe e quello sangue sia spento, sendo da uno canto usi ad ubbidire, da l’altro
non avendo il principe vecchio, farne uno in fra loro non si accordano, vivere liberi non
sanno™™. In questo caso l’interrogativo non & abbordato, tuttavia, dal punto di vista
dell’occupante esterno, che deve comprendere quale sia la via piu idonea a conservare in
proprio possesso quella provincia gia abituata a vivere in precedenza sotto un principe, bensi
dal punto di vista della citta stessa la quale accidentalmente si ritrovi, malgrado la sua natura
servile, a poter disporre della propria liberta. Il giudizio di Machiavelli su tale eventualita

storica ¢ duro fin dalla prima formulazione del titolo, dove ’autore spiega a chiare lettere come:

“Uno popolo uso a vivere sotto uno principe, se per qualche accidente diventa libero, con difficulta

. . 19275
mantiene la liberta” .

B Ibidem.
27 N. Machiavelli, Il Principe, op. cit., p. 31.
13 N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 103.

311



Tale difficolta a mantenere la liberta per un popolo uso a vivere sotto un principe si spiega sulla
base di quanto visto sin qui. Se, infatti, la conquista della liberta ¢ del tutto accidentale, poiché
non inerisce la sua natura di popolo abituato a servire, con la medesima facilita con cui I’ha
acquistata sara destinato a perderla, posto che per consuetudine non ¢ in grado di gestire tale
liberta. Nelle primissime righe del capitolo, Machiavelli afferma come gli esempi d’incapacita
dei popoli “usi a vivere sotto uno principe” a reggere il peso di una ritrovata e non cercata
liberta siano “infiniti nelle memorie delle antiche storie” e proprio per spiegare la

ragionevolezza di tale difficolta ricorre alla metafora dell’animale bruto nutrito in carcere:

“Quanta difficulta sia a uno popolo, uso a vivere sotto uno principe, perservare dipoi la liberta, se per
alcuno accidente 1’acquista, come 1'acquistd Roma dopo la cacciata de’ Tarquinii, lo dimostrono infiniti
esempli che si leggono nelle memorie delle antiche istorie. E tale difficulta ¢ ragionevole; perché quel
popolo ¢ non altrimenti che un animale bruto, il quale, ancora che di natura feroce e silvestre, sia stato
nutrito sempre in carcere ed in servitu; che dipoi lasciato a sorte in una campagna libero, non essendo

uso a pascersi, né sappiendo i luoghi dove si abbia a rifuggire, diventa preda del primo che cerca

. 276
rincatenarlo”™ .

La metafora impiegata da Machiavelli ¢ di grande finezza e lascia trasparire come tra i popoli
usi a vivere in liberta ed 1 popoli usi a vivere sotto un principe non vi sia una differenza
antropologica, bensi storica. La natura “feroce e silvestre” che pertiene ad ogni popolo in quanto
“animale bruto”, cio¢ in quanto insieme di uomini naturalmente inclinati alla liberta, risulta nei
popoli usi a vivere sotto un principe irrimediabilmente alterata da una lunga consuetudine di
vita in gabbia ed in servitu. Ancora una volta, ad essere messa al centro della riflessione
machiavelliana sulle identita dei popoli ¢ la forza della consuetudine la quale, come affermava
Savonarola nel terzo capitolo del primo Trattato riprendendo ’adagio classico ciceroniano, ¢
“un’altra natura”. Benché nel fondo resti una bestia selvatica, I’animale che ha vissuto tutta la
propria esistenza in cattivita non ¢ in grado, una volta abbandonato in piena campagna, di
procacciarsi da solo il cibo ed il riparo di cui ha bisogno poiché qualcun altro pensa, da sempre,
a rispondere al suo posto a tali esigenze. L’animale addomesticato non ¢ autonomo ed in tale
condizione, quand’anche gli capitasse accidentalmente di ritrovarsi libero, non sapendo gestire

la propria liberta cadrebbe “preda del primo che cerca rincatenarlo”.

28 Ibidem.

312



All’opposto, nel secondo capitolo del primo “Trattato circa el reggimento e governo della citta
di Firenze”, Savonarola prova a sua volta a definire attraverso un’immagine metaforica a che
cosa corrisponda la natura di quei popoli che non sono in grado di “tollerare” il governo
monarchico. Doppiamente vincolato dalla sua appartenenza all’ordine domenicano e dal
dispositivo di pensiero scolastico del quale si avvale per formulare le proprie idee, Savonarola
¢ obbligato, almeno formalmente, ad attenersi nell’argomentazione ai precetti politici di
Tommaso il quale considera, in piena sintonia con la tradizionale gerarchia medievale delle
forme di governo, la monarchia come la piu buona e la piu giusta configurazione di potere con
cui possa governarsi un popolo. Per aggirare il problema dell’obbedienza all’autorita
dell’Aquinate e per avanzare la propria proposta dell’opportunita di dotare Firenze di un
reggimento “popolare e civile”, Savonarola dedica il secondo capitolo del primo Trattato a
dimostrare come, benché il “governo di uno” sia in assoluto preferibile alle altre forme di
reggimento, vi sono popoli che “per natura o per consuetudine” non possono sopportare la
monarchia “senza grandi e intollerabili inconvenienti”. Al capitolo successivo, del quale si €
gia avuto modo di analizzare il brano piu importante, sarebbe stato riservato il compito di
mostrare come Firenze faccia parte di questa schiera di popoli liberi per natura o per

consuetudine, 1 quali non sopporterebbero altre forme di governo all’infuori di quella civile.

Curiosa ¢, tuttavia, la metafora impiegata da Savonarola per descrivere la natura atipica di tali
popoli. Se I’animale addomesticato di Machiavelli ¢ come una bestia “feroce e silvestre” la
quale, per troppo lunga e cattiva consuetudine al carcere ed alla servitu, ha perduto la propria
natura selvatica ad un punto tale che non potrebbe nemmeno piu essere rimessa in liberta, il
popolo di Savonarola che non si rassegna a tollerare la monarchia ¢ come un uomo che ha
sempre vissuto in campagna il quale si provasse, da un giorno all’altro, a rinchiudere in un
palazzo bello e riscaldato, vestendolo di abiti preziosi e nutrendolo con cibi delicati. Per quanto
appetibile e conveniente possa apparire questa forma di vita in sé stessa e per la quasi totalita
degli uomini, qualora venisse applicata ad un uomo abituato a vivere all’aria aperta ne
causerebbe istantaneamente 1’infermita, conducendolo a morte sicura, perché una simile gabbia
dorata non si addice a quell’uomo la cui natura ¢ stata formata, grazie alla sedimentazione di

una lunga ed antica consuetudine, alla liberta. Il testo ¢ di Savonarola fortemente evocativo:

“Sono adunque alcuni popoli, la natura delli quali ¢ tale, che non puo tollerare il governo di uno senza
grandi e intollerabili inconvenienti: come la complessione e consuetudine di alcuni uomini, usi a stare

all’aria e nelli campi, ¢ tale che, chi li volessi fare stare nelle buone ¢ calde camere, con buone veste ¢

313



cibi delicati, li faria subito infirmare ¢ morire. E pero li uomini savi e prudenti, li quali hanno a instituire
qualche governo, prima considerano la natura del popolo; e se la natura sua o consuetudine ¢ tale, che
facilmente possa pigliare il governo di uno, questo innanzi alli altri instituiscono: ma se questo governo
non li convenissi, si sforzano di darli el secondo, delli ottimati. E se questo ancora non lo potessi patire,

li danno el governo civile, con quelle legge che alla natura di tale popolo si convengano. Ora vediamo

. . . Ces . . 277
quale di questi tre buoni governi piu conviene al popolo fiorentino™ "',

E la consuetudine, in quanto divenuta con il tempo la natura stessa di un popolo, a determinare
quale sia il reggimento piu adeguato per ciascuna citta. Savonarola domanda, infatti, di mettere
la scala di sistemi politici ereditata dal pensiero tomistico, la quale al governo dell’'uno fa
seguire quello dei pochi ed al governo dei pochi quello dei molti, alla prova della natura del
popolo in cui il governo sia da instituire. Senza attaccare direttamente e senza intaccare
apparentemente la gerarchia medievale delle forme di governo, fondata sulla successione
“monarchia, aristocrazia, repubblica”, Savonarola invita coloro che hanno ad ordinare uno Stato
a far atto di prudenza, eleggendo come reggimento cid che meglio si addice alla natura del
popolo o meglio evitando di dargli un governo per lui intollerabile. Rispetto al tradizionale
impianto aristotelico, 1’approccio savonaroliano si distingue per la sua logica negativa e
congiunturale. Non si tratta, infatti, di elaborare un metodo di valutazione atto a stabilire quale
sia la migliore forma di governo universalmente ed astrattamente quanto piuttosto di decidere,
caso per caso, quale reggimento convegna a ciascun popolo in ragione del suo grado di
sopportabilita rispetto alle consuetudini cittadine. E come il corpo dell’uomo abituato all’aria
aperta di campagna non puo tollerare quella stantia delle “buone e calde camere” cosi al popolo
abituato alla liberta non conviene il governo di uno e quello degli ottimati non puo patire; non
resta, allora, che dargli “el/ governo civile”, come farebbero “li uomini savi e prudenti”
considerando, prima di tutto, la natura di tale popolo. Di fronte a questa celebrazione del potere
incontenibile ed inaggirabile della consuetudine, le leggi svolgono una funzione ancillare, come
nella prima distinzione del Decretum di Graziano che abbiamo analizzato nella seconda parte.
Il diritto scritto si adatta, in quanto compimento ed emanazione, a quella piu profonda
normativita non scritta che coincide con la natura di un popolo, cosi come “e/ governo civile”
¢ dato dai prudenti e savi fondatori di ordini “con quelle legge che alla natura di tale popolo si

convengano’. La domanda a cui rispondere a questo punto ¢ allora la seguente: Machiavelli da

" Girolamo Savonarola, Prediche sopra Aggeo con il trattato circa il reggimento e governo della citta di Firenze,
op.cit.,p. 445.

314



all’interno dei propri scritti qualche indicazione per comprendere a che cosa corrisponda quella

consuetudine elementare e primigenia che costituisce la natura fondamentale di ciascun popolo?

III. 3 GLI UOMINI MONTANARI DOVE NON E ALCUNA
CIVILTA.

Una pista preziosa su cui incamminarsi per tentare una risposta a questa domanda ¢ offerta da
Disc. 1, 11, uno dei capitoli piu celebri dell’opera, dove si tratta “Della religione de’ Romani”.
Se teniamo a mente come, per Machiavelli, quel popolo che ha disimparato con il tempo a
vivere libero non sia altro che “un animale bruto™ cresciuto da sempre in cattivita e come al
contrario, per Savonarola, quel popolo che non puo tollerare alcun’altra forma di governo
all’infuori del reggimento civile sia un uomo uso “a stare all’aria e nelli campi”, non saremo,

allora, stupiti d’imbatterci intorno alla meta di Disc. 1, 11 nella seguente considerazione:

“E sanza dubbio, chi volesse ne’ presenti tempi fare una republica piu facilita troverrebbe negli uomini
montanari, dove non ¢ alcuna civilita, che in quelli che sono usi a vivere nelle cittadi, dove la civilita ¢

corrotta: ed uno scultore trarra piu facilmente una bella statua d’un marmo rozzo, che d’uno male

abbozzato da altrui”?’®,

Rigettando in blocco un caposaldo del pensiero umanistico di diretta derivazione antica, per il
tramite del Comune medievale, Machiavelli spezza e ribalta in questo breve e densissimo
passaggio la tradizionale sovrapposizione tra cultura repubblicana e civilta urbana. Come
insegnano la prudenza e 1’esperienza del buono scultore, se si vuole fare una bella statua, ¢ piu
facile partire da un blocco di marmo vergine e intonso piuttosto che cominciare “d ‘uno male
abbozzato da altrui”. Per chi voglia ordinare una Repubblica, con armi e leggi adeguate a
garantirne la liberta ed a fondarne la grandezza, ¢ allora meglio concentrarsi su quegli uomini
“dove non é alcuna civilta” che su quelli “usi a vivere nelle cittadi dove la civilta é corrotta’.

Ad essere presa a bersaglio in questo passo ¢ la “civitas™ dell’Italia rinascimentale, dietro cui €

28 N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 93.

315



identificabile il profilo di Firenze cosi come quello di tutte le altre citta della Penisola alla prova
delle Guerre d’Italia. Eccellente nel produrre mercanti, dottori ed artisti cosi come nello
sfornare ricchezze, saperi e capolavori, la civilta della citta italiana a cavallo tra la fine del
Quattrocento e I’inizio del Cinquecento ha dimenticato, invece, come si crea cio che ¢ piu

importante per la salute repubblicana: le buone armi, le buone leggi, i buoni costumi.

“Chi volesse ne’ presenti tempi fare una republica” avrebbe bisogno, prima di tutto, di
costituirla a partire da cittadini liberi, feroci e buoni, cosi come lo divennero i Romani delle
origini grazie ai governi di Romolo e di Numa Pompilio, all’azione del quale questo testo si
riferisce. Cittadini siffatti si trovano con piu facilita laddove la civilta non ¢ ancora penetrata
piuttosto che 1a dove essa ¢ a tal punto invecchiata da avere gia cominciato a corrompersi. Chi
sono, dunque, questi “montanari” di cui parla Machiavelli fuori da ogni schema di pensiero
tradizionale che li ha sempre relegati, al contrario, ai margini di qualsivoglia civilta? 1
montanari sono uomini fatti “d’un marmo rozzo” non ancora abbozzato da altri. Sono,
nell’esemplarita storica dei Discorsi, 1 Romani ai quali Numa Pompilio da, per primo, gli ordini
civili e sacri, benché montanari siano anche la piu parte dei popoli “rozzi e feroci” che abitavano
I’Italia entro cui Roma comincia a costruire la propria potenza, come mostra ad elogio dei
Romani Disc. 11, 2, “Con quali popoli i Romani ebbero a combattere, e come ostinatamente

quegli difendevono la loro liberta’:

“Nessuna cosa fe’ piu faticoso a’ Romani superare i popoli d’intorno e parte delle provincie discosto,
quanto lo amore che in quelli tempi molti popoli avevano alla liberta, la quale tanto ostinatamente
difendevano, che mai se non da una eccessiva virtu sarebbono stati soggiogati. Perché, per molti esempli
si conosce a quali pericoli si mettessono per mantenere o ricuperare quella; quali vendette ei facessono
contro a coloro che 1’avessero loro occupata. Conoscesi ancora nella lezione delle istorie, quali danni i
popoli e le citta ricevino per la servitu. E dove in questi tempi ci € solo una provincia, la quale si possa
dire che abbi in sé citta libere, ne’ tempi antichi in tutte le provincie erano assai popoli liberissimi.
Vedesi come in quelli tempi de’ quali noi parliamo al presente, in Italia, dall’Alpi che dividono ora la
Toscana da Lombardia, infino alla punta d’Italia, erano tutti popoli liberi; come erano i Toscani, i

Romani, i Sanniti, e molti altri popoli che in quel resto d’Italia abitavano™".

Se questo strenuo amore per la liberta dei popoli “montanari e liberissimi” che occupavano

I’Italia, dagli Appennini alla Sicilia, dei secoli a.C. non ¢ che un ulteriore motivo di orgoglio

2 Ivi, p. 296.

316



per “l’eccessiva virtu” con cui i Romani seppero soggiogarli, amara ¢ la constatazione di
Machiavelli quando nota che, ai primi del Cinquecento, “ci é solo una provincia, la quale si
possa dire che abbi in sé citta libere”. Questa provincia ¢ la Magna che ’autore ha potuto
osservare con attenzione e ritrarre con ammirazione durante la legazione del 1508 presso
Massimiliano, Duca d’Austria e Imperatore del Sacro Romano Impero. “In questi tempi”, nei
tempi irrequieti e sdrucciolanti delle Guerre d’Italia, “montanari” sono, dunque, 1 popoli di
stirpe tedesca che, in Disc. 1, 55, Machiavelli contrappone a franciosi, spagnuoli ¢ italiani, “le
quali nazioni tutte insieme sono la corruttela del mondo™*°. La Magna che, proprio mentre
Machiavelli era impegnato nella stesura dei Discorsi, vedeva affiggere, il 31 ottobre 1517,
novantacinque tesi incendiarie da parte del frate agostiniano Martin Lutero sulla porta della
cattedrale di Wittenberg, ¢ allora la sola provincia moderna in cui si osserva ancora una perfetta
convergenza “montanara’” tra “bonta e religione” la quale fa si che le citta di quella provincia

godano di una /iberta che consiste, al tempo stesso, d’indipendenza e di governo civile:

“Vedesi bene, nella provincia della Magna, questa bonta e questa religione ancora in quelli popoli essere

grande; la quale fa che molte republiche vi vivono libere, ed in modo osservono le loro leggi che nessuno

. C . 281
di fuori né di dentro ardisce occuparle”™™ .

I buoni costumi e la salda religione dei popoli di sangue germanico, che non a caso avrebbero
partorito la Riforma, permettono che in quella terra le Repubbliche sorgano libere € numerose,
garantendo una tale osservanza delle leggi civili o, altrimenti detto, una tale aderenza tra buona
consuetudine popolare e buone leggi istituzionali che nessuno osa, da dentro, farsene tiranno e,
da fuori, occuparle. E una costellazione di significati che si tengono 1’un I’altro quella che inizia
a dipanarsi al di sotto della contrapposizione stabilita da Machiavelli tra le “civitates”
umanistiche, “dove la civilta e corrotta”, e le repubbliche montanare formate da popoli rozzi,
bellicosi e pii. Nella Magna, “montanara” anche laddove pianeggiante, buoni costumi e leggi
civili si sostengono reciprocamente grazie ad una consuetudine incorrotta che coincide con la
natura del popolo. La “consuetudo altera natura” dei Tedeschi fa in modo che le leggi poste a
tutela del vivere libero e repubblicano siano osservate universalmente ed efficacemente da tutti
1 cittadini cosi come consente ai buoni costumi di conservarsi nel tempo dalla contaminazione

portata dal contatto con altri popoli “d’onde e stata tolta via la cagione d’ogni conversazione e

20 i, p. 175.
B i, p. 174.

317



e, 282
il principio d’ogni corruttela”

(Disc. 1, 55). L’esempio fortunato delle Repubbliche di terra
tedesca mostra, insomma, come la buona consuetudine o la buona natura dei popoli funzioni
in quanto condizione politica necessaria atta a garantire quella convergenza giuridica tra /eggi
e buoni costumi da cui avevamo preso le mosse nel primo capitolo della prima parte e che

Machiavelli ponendola alla base della prosperita degli ordini in Disc. I, 18 definiva come segue:

“Perché cosi come gli buoni costumi per mantenersi hanno bisogno delle leggi, cosi le leggi per

. . . 95283
osservarsi hanno bisogno de’ buoni costumi™"".

L’equivalenza tra conservazione dei buoni costumi e rispetto delle leggi ha, nella buona
consuetudine di un popolo, il proprio termine mediano e la propria ragione d’efficacia. Certo, i
buoni costumi per conservarsi hanno bisogno delle leggi, ma le leggi, a loro volta, per
mantenersi hanno bisogno, come ¢ stato dimostrato sin qui, della buona consuetudine, cosi
come, certo, per essere rispettate le leggi hanno bisogno dei buoni costumi, ma i buoni costumi,
a loro volta, per osservarsi, hanno bisogno della buona consuetudine, in assenza della quale
andrebbero progressivamente a corrompersi. Se la buona consuetudine rappresenta, allora, quel
grado di normativita giuridica essenziale su cui riposa il rapporto dialettico perennemente in
atto tra leggi e costumi e su cui si fonda complessivamente la tenuta del vivere libero e civile,
quali fattori garantiscono la nascita, lo sviluppo e la salvaguardia di questa stessa buona
consuetudine all’interno delle Repubbliche? Una pista ci ¢ offerta dalla descrizione che
Machiavelli fa, nelle righe conclusive di Disc. I, 12, dell’ottima consuetudine degli Svizzeri,
popolo montanaro per eccellenza fra quelli della Magna, la cui probita ¢ giustapposta in
maniera polemica ai “rei costumi” della Curia papale, anticipando in tale parallelo una

contrapposizione che, di li a qualche anno, avrebbe animato gli scritti di Calvino e di Zwingli:

“E chi ne volesse per esperienza certa vedere piu pronta la verita, bisognerebbe che fusse di tanta potenza
che mandasse ad abitare la corte romana, con 1’autorita che I’ha in Italia, in le terre de’ Svizzeri; i quali
oggi sono solo popoli che vivono, e quanto alla religione e quanto agli ordini militari, secondo gli
antichi: e vedrebbe che in poco tempo farebbero piu disordine in quella provincia i rei costumi di quella

corte, che qualunque altro accidente che in qualunque tempo vi potesse surgere””™.

22 Ivi, p. 175.
2 Ivi, p. 109.
24 Ivi, p. 97.

318



Questo celebre passo contiene perlomeno tre considerazioni che si rivelano di grande rilievo ai
fini della nostra ricerca. In primo luogo, I’esempio (costruito per assurdo) di qualcuno che fosse
“di tanta potenza” da essere in grado di trasferire “la corte romana, con l’autorita che [’ha in
Italia, in le terre de’ Svizzeri” serve, nell’economia generale del capitolo, a rendere trasparente
al lettore, sul finale e attraverso il ricorso icastico ad un’eventualita storica immaginifica, la tesi

che si trovava espressa sin dal titolo di Disc. I, 12 e veniva difesa lungo tutta I’argomentazione:

“Di quanta importanza sia tenere conto della Religione, e come la Italia, per esserne mancata mediante

. . . 285
la Chiesa Romana, € rovinata”"".

Come spesso accade in Machiavelli, la tesi ¢ al tempo stesso politica e storica, universale e
particolare, astratta e contingente. La lunga descrizione che trova spazio nel capitolo riguardo
agli effetti prodotti in Italia dai “rei costumi” della corte pontificia permette, allora, di
corroborare, sulla base di una considerazione negativa cosi nota ¢ manifesta da costituire parte
del senso comune di un qualsivoglia lettore italiano del primo Cinquecento, 1’assunto teorico

positivo formulato in apertura, nel quale si considera il ruolo del “culto divino” per un ordine:

“Quelli principi o quelle republiche, le quali si vogliono mantenere incorrotte, hanno sopra ogni altra
cosa a mantenere incorrotte le cerimonie della loro religione, e tenerle sempre nella loro venerazione;

perché nessuno maggiore indizio si puote avere della rovina d’una provincia, che vedere dispregiato il

. 5286
culto divino”"™".

L’importanza di preservare incorrotti il “culto divino” e le “sue cerimonie” — ovvero, la
religione e la sua liturgia — per tutelare la buona salute di qualunque ordine, sia esso una
repubblica o un principato, ¢ in questo brano introduttivo postulata deduttivamente e
positivamente sulla base di un principio generale per essere, in seguito, comprovata
induttivamente e negativamente grazie all’esposizione delle conseguenze generate sui popoli
d’Italia dalla presenza millenaria all’interno della propria provincia della Chiesa, la quale con i

“rei costumi” del clero e della Curia ha cancellato “ogni divozione” dalle loro consuetudini:

25 Ivi, p. 94.
286 Ibidem.

319



“per gli esempli rei di quella corte, questa provincia ha perduto ogni divozione e ogni religione: il che

si tira dietro infiniti inconvenienti e infiniti disordini; perché, cosi come dove ¢ religione si presuppone

: ) . . . 59287
ogni bene, cosi, dove quella manca, si presuppone il contrario””"".

Immaginare il “disordine” che “in poco tempo’ sarebbe prodotto sulle buone consuetudini delle
Repubbliche montanare svizzere da un inverosimile trasferimento del Papato in terra elvetica
consente di mettere a nudo, incrociando nella finzione narrativa cui Machiavelli chiede di
aderire autorita politica e casuistica storica, la forza della religione per la preservazione della
buona ed incorrotta natura di un popolo. In secondo luogo, I'insistenza sugli effetti che
produrrebbero 1 “rei costumi” della corte romana una volta insediata fra gli Svizzeri porta
ancora una volta in luce, cosi come si ¢ visto in occasione del commento ad Isz. 11, 36, in qual
modo si crei per Machiavelli il pervertimento della buona consuetudine popolare: ovvero,
attraverso una penetrazione progressiva ed un contagio imitativo dei cattivi e nuovi costumi su
quelli buoni e vecchi. Tuttavia, I’elemento piu prezioso per la nostra indagine che emerge
dell’analisi della conclusione di Disc. 1, 12 interessa, in terzo luogo, I’accostamento fatto
dall’autore tra “religione” ed “ordini militari” allorché descrive la natura dei cittadini che

abitano le Repubbliche svizzere, “i quali oggi sono solo popoli che vivono secondo gli antichi’.

Alle virtu umanistiche che caratterizzano la civilta delle citta italiane (e, in misura minore,
francesi e spagnole), Machiavelli contrappone la virtu bellica e religiosa che contraddistingue i
popoli di area germanica e, nello specifico, gli Svizzeri, soli a vivere, all’altezza del primo
Cinquecento, come gli antichi. Secondo il modello di Roma antica tratteggiato in Disc. 1, 11,
che ora si andra ad esaminare, € sul culto del “divino” e sul culto delle “armi” che si fonda la
buona consuetudine di un popolo libero e repubblicano. Una riduzione del politico al sacro ed
al sangue che Machiavelli ritrova, per via congetturale, nella Roma delle origini attinta dalla
lettura degli storici classici e che scopre, per via esperienziale, nella Magna alle soglie della
Riforma conosciuta in maniera diretta grazie alla legazione del 1508. Uno spirito pio e feroce
dei rozzi popoli di montagna la cui esemplarita, benché situata altrove nel tempo e nello spazio,
mira, negli intenti dell’autore, a farsi diretta e concreta proposta per la riforma politica e militare
di Firenze attraverso I’istituzione della milizia popolare composta dai montanari del contado,
uomini semplici e grossi che soli, tuttavia, permetterebbero di restaurare “il culto di Marte”,

com’¢ ricordato nei versi finali del “Decennale Primo”, risalente al novembre del 1504:

27 Ivi, p. 96.

320



“Pur si confida nel nocchier accorto / ne’ remi, ne le vele e ne le sarte; / ma sarebbe il cammin facil e

. . . .. 288
corto, / se voi el tempio riaprissi a Marte””"".

288 N. Machiavelli, Scritti in poesia e in prosa, op. cit.,p. 51, vv. 547-550.

321



322



Quarto capitolo.

Religione come cosa al tutto necessaria
a volere mantenere una civilta.

Come anticipato in precedenza, per comprendere quale grado di rilevanza sia accordato da
Machiavelli alla religione, alle armi e, soprattutto, alla loro relazione reciproca per la
fondazione, per il mantenimento e per la prosperita degli ordini repubblicani bisogna fare
riferimento a Disc. 1, 11 “Della religione de’ Romani” dove compare la figura emblematica
analizzata poc’anzi degli “uomini montanari’, presso cui € piu facile “ne’ presenti tempi fare

una republica”, benché (o, piuttosto, in ragione del fatto che) “non vi sia alcuna civilta™.

L’allusione alla facilita con cui possa essere istituita una Repubblica fra gli uomini di montagna
interviene, a circa due terzi di Disc. I, 11, come conclusione attualizzante e ad effetto del
discorso che Machiavelli era andato svolgendo, dal principio del capitolo, intorno alla
valutazione storica del contributo offerto dal secondo Re di Roma, Numa Pompilio, alla futura
grandezza della citta. Sulla scia della tradizione storiografica classica latina (Tito Livio) e greca
(Plutarco), I’autore considera Numa Pompilio come il sovrano che ha dotato Roma di quegli
ordini civili e religiosi ai quali il fondatore, Romolo, non aveva posto mano, occupato com’era
dalla direzione delle cose e degli affari di guerra. La figura e 1’operato che distinguono il regno
di Numa da quello di Romolo oscillano, allora, nel racconto machiavelliano cosi come in quello
classico, dai tratti del continuatore a quelli dell’integratore fino a riconoscergli, in certi casi, il

ruolo di correttore rispetto a “quelle cose che dal fondatore fossero state lasciate indietro™ .

Come che sia, Machiavelli celebra, in special modo, la bonta, la necessita e 1’efficacia delle
riforme volute da Numa per dotare il “ferocissimo™ popolo romano d’istituzioni giuridiche e
religiose, il buon esito delle quali ¢ determinato, in primo luogo, dalla rozzezza e dalla fede
degli vomini con cui il sovrano aveva a che fare. La considerazione sulla natura grossa e pia

dei primi Romani funge da premessa alla riflessione sui montanari che abbiamo gia analizzato:

2 N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit.,p. 91.

323



“Maravigliando, adunque, il Popolo romano la bonta e la prudenza sua, cedeva ad ogni sua diliberazione.
Ben ¢ vero che I’essere quelli tempi pieni di religione, e quegli uomini, con i quali egli aveva a

travagliare, grossi, gli dettono facilita grande a conseguire i disegni suoi, potendo imprimere in loro

- 290
facilmente qualunque nuova forma™".

Di conseguenza, la religiosita dei tempi e la grossezza degli uomini rendono piu agevole per
chi governa “conseguire i propri disegni” poiché, se si tiene a mente 1’adagio del testo citato in
precedenza, piu facile ¢ fare una repubblica laddove non ¢’¢ alcuna civilta o trarre una bella
statua da un marmo rozzo piuttosto che sbozzare una civilta o un marmo gia corrotti da altri.
Quale fu, allora, il disegno che Numa seppe realizzare alle origini della storia di Roma e che,

nelle parole di Machiavelli, “fit intra le prime cagioni della felicita di quella citta™™'?

Tale disegno consiste e si riduce nell’aver dotato un popolo, gia eccellente nell’arte della guerra

esterna, del piu importante ed efficace ordine atto a mantenere la pace interna: la religione.

Sebbene 1 tempi delle origini di Roma fossero gia ripieni di religione, ovvero di sacralita e di
senso del sacro, poiché gli uomini erano grossi e senza civilta, ai Romani dell’eta di Romolo
mancavano il culto divino e le sue cerimonie, le quali non furono introdotte che sotto Numa.
Se condizione necessaria perché una religione esista in quanto tale e diversa dalle altre ¢ che
essa sia disciplinata ritualmente e fruita collettivamente per il mezzo della sua propria /iturgia,
a Numa si deve, allora, I’introduzione della religione a Roma, nonostante la contraddizione
apparente presentata dal testo che quei tempi fossero gia pieni di religione. Poiché ha dato vita
all’insieme di norme consuetudinarie che regolano e codificano il “culto divino” a Roma, Numa

puo essere considerato come un secondo fondatore della citta in quanto introdusse la religione:

“perché quella causo buoni ordini, i buoni ordini fanno buona fortuna, ¢ dalla buona fortuna nacquero i

felici successi delle imprese. E come la osservanza del culto divino ¢ cagione della grandezza delle

republiche, cosi il dispregio di quello ¢ cagione della rovina d’esse”"”.

20 Ivi, p. 93.
2L Ibidem.
22 Ibidem.

324



Se ¢ vero che I’osservanza del culto divino causa la grandezza delle Repubbliche, cosi come la
sua inosservanza ne genera la rovina, bisogna allora chiedersi, con Machiavelli, che genere di
effetti produca la religione sull’esistenza del vivere libero e civile tali da determinarne, nel loro
complesso, “buoni ordini, buona fortuna e felici successi delle imprese”. Per rispondere a
questa domanda non si puo evitare di far riferimento all’azione esercitata dalla religione, in
quanto “cosa al tutto necessaria a volere mantenere una civilta”, sui due campi del diritto,
scritto € non scritto, che governano la vita degli ordini. Da un lato, la religione ¢ in grado di
tutelare la conservazione dei buoni costumi anche in assenza della costrizione imposta dalle
buone leggi, grazie alla forza obbligante del giuramento, il quale ha senso e fondamento
soltanto entro un ordine divino. Dall’altro, sempre la religione ¢ in grado di far osservare una
buona legge anche qualora sia “nuova, straordinaria ed inusitata” rispetto ai costumi della citta
entro cui si applica, eliminando quel rischio di “scandalo” che si ¢ visto essere tipico di
qualunque legge che vada contro ad un’antica consuetudine, benché quella sia buona e questa
cattiva. Introducendo I’impresa rifondatrice di Numa, Machiavelli mette, allora, 1’accento sul
nesso che stringe la civilta alla religione in quanto ordine della pace, considerandola alla stregua
di compimento speculare e simmetrico degli ordini della guerra gia introdotti in precedenza da
Romolo nel popolo romano. Strutturata intorno ai suoi ordini militari e religiosi, la civilta
montanara dei primi Romani contiene in nuce, a partire dal regno di Numa, le ragioni che ne

avrebbero fatti grandi gli uomini e facili le imprese nel corso del suo millenario sviluppo storico.

“Avvenga che Roma avesse il primo suo ordinatore Romolo, ¢ che da quello abbi a riconoscere, come
figliuola, il nascimento e la educazione sua, nondimeno, giudicando i cieli che gli ordini di Romolo non
bastassero a tanto imperio, inspirarono nel petto del Senato romano di eleggere Numa Pompilio per
successore a Romolo, acciocché quelle cose che da lui fossero state lasciate indietro, fossero da Numa
ordinate. Il quale, trovando uno popolo ferocissimo, e volendolo ridurre nelle obedienze civili con le
arti della pace, si volse alla religione, come cosa al tutto necessaria a volere mantenere una civilta; e la
constitui in modo, che per piu secoli non fu mai tanto timore di Dio quanto in quella republica; il che

el . . . . .. .. 293
facilito qualunque impresa che il Senato o quelli grandi uomini romani disegnassero fare”””.

Quelle che Machiavelli definisce, non a caso, le “obedienze civili” alle quali Numa ridusse, per
mezzo della religione, il ferocissimo popolo lasciatogli in eredita da Romolo altro non sono che
le “leges” ed 1 “mores” da cui, come si ¢ analizzato nella seconda parte della tesi, “omnes populi

reguntur” (Institutiones 1.2.1) e che Livio stesso richiama, nella primissima riga del suo testo

2 Ivi,p.91.

325



dedicato al regno del secondo sovrano romano, per definirne la peculiarita assoluta rispetto a
quello del predecessore. Laddove Romolo aveva fondato la citta nella forza e nelle armi, non
appena assunto il governo, Numa si predispose a rifondarla, di nuovo e da principio, “de
integro”, nel diritto, nelle leggi e nei costumi, grazie alle arti della pace messe a disposizione

del nuovo sovrano dalla religione. Il passo di Livio figura in apertura di Ab Urbe condita 1, 19:

“Qui regno ita potitus, urbem novam, conditam vi et armis, iure eam legibusque ac moribus de integro

294
condere parat™ .

Ad un simile stadio di profondita normativa e storica, com’¢ quello delle origini del fenomeno
giuridico e religioso all’interno del popolo romano degli albori, diritto e religione debbono
essere considerate come due categorie difficilmente districabili e distinguibili non solo agli
occhi di Machiavelli, che scrive a duemila anni abbondanti di distanza dalla fondazione di
Roma, ma anche a quelli dello stesso Livio, la cui redazione si situa quasi un millennio dopo
I’episodio narrato. Lungi dal rappresentare un limite, quest’indistinzione strutturale tra i due
ordini di normativita nel tempo congetturale delle origini si rivela, cosi, particolarmente
prolifica ai fini della nostra ricerca, dal momento in cui consente di mettere in luce, sulla base
dell’esempio principe della fondazione, come e perché la religione continui ad agire, nella vita
ordinaria di ogni Repubblica, in quanto “cosa al tutto necessaria a volere mantenere una
civilta”. Tenendosi vicino alla scansione degli eventi riportata nel testo liviano, in prima battuta
Machiavelli si occupa degli effetti prodotti dalla religione sul mantenimento dei buoni costumi.
Non la paura della punizione prevista dalle leggi, bensi il timore di disattendere alla parola data
sotto giuramento riteneva 1 cittadini romani dal delinquere. Per spiegare tale fenomeno, gia
elogiato da Polibio nel sesto libro come una delle cause della grandezza di Roma®”, I’autore fa

riferimento al fatto che 1 Romani stimassero “piui la potenza di Dio che quella degli uomini”:

294 “Bgli, venuto cosi al regno, si accinse a rifondare nelle leggi e nei costumi I'Urbe che da poco era stata fondata
nella violenza e nella guerra”. [Tito Livio, Storia di Roma (libri I-111), op. cit., p. 55].

295 “A mio parere, lo stato romano si distingue in meglio soprattutto nella concezione degli Dei. Credo anzi che a
mantenere unito lo stato romano sia proprio un aspetto biasimato presso gli altri popoli, ovvero la superstizione:
presso di loro, infatti, essa e stata introdotta con tanta enfasi sia nella vita privata, sia negli affari pubblici della
citta, che non sarebbe possibile fare di piii. Cid pud sembrare a molti sorprendente, ma io credo che abbiano agito
cosi pensando alla massa. Se fosse possibile creare uno stato composto di uomini saggi, infatti, probabilmente un
simile comportamento non sarebbe affatto necessario, ma poiché ogni massa € volubile e preda di appetiti senza
legge, di un’ira irrazionale, di passioni violente, non resta che trattenerla con paure oscure e con tutto questo teatro.
Credo percio che non fu per caso e in modo avventato che gli antichi fecero circolare fra le masse le idee relative
agli Dei e le concezioni sull’Ade, e che siano semmai i contemporanei ad agire a caso e avventatamente quando
eliminano queste cose. Pertanto, a parte il resto, fra i Greci chi amministra la cosa pubblica, anche se gli viene
affidato soltanto un talento, con dieci revisori, altrettanti sigilli e un numero doppio di testimoni, non riesce a

326



“E chi discorrera infinite azioni, ¢ del popolo di Roma tutto insieme, ¢ di molti de’ Romani di per sé,

vedra come quelli cittadini temevono piu assai rompere il giuramento che le leggi; come coloro che

stimavano pit la potenza di Dio, che quella degli uomini**°.

Per spiegare per quale ragione 1 Romani delle origini stimassero “piu la potenza di Dio, che
quella degli uomini”, Livio fa appello, in “4Ab Urbe condita™ 1, 21, all’assiduita con cui Numa
li aveva esercitati nel culto degli Dei “come se un nume celeste intervenisse nelle cose umane”.
Quest’abitudine reiterata indotta da Numa nel popolo alle pratiche della liturgia era stata in
grado, con il passare del tempo, di riempire d’una tale pieta i cuori dei cittadini da far si che “/a

fede ed i giuramenti, piuttosto che la paura delle leggi e delle pene, reggessero la citta”:

“Ad haec consultanda procurandaque multitudine omni a vi et armis conversa, et animi aliquid agendo
occupati erant, et Deorum assidua insidens cura, cum interesse rebus humanis caeleste numen videretur,

ea pietate omnium pectora imbuerat, ut fides ac ius iurandum, proximo legum ac poenarum metu,

. 297
civitatem regerent”” ",

E un processo progressivo di assuefazione del popolo romano, “ferocissimo” nei primordi, alle
pratiche ed alle abitudini indotte dalle cerimonie divine a far in modo che con il tempo i cittadini
divengano da rudi e bestiali uomini “pietosi”’, ovvero al tempo stesso pii nei confronti della
“religione” e rispettosi nei confronti delle “/eggi”. La buona consuetudine religiosa del popolo
romano delle origini, cosi come quella dei popoli della Magna del primo Cinquecento, rende
superfluo, per conservare i buoni costumi e per applicare le leggi che stanno a fondamento del
vivere civile, I’intervento costrittivo del diritto scritto e delle pene in esso previste, dato che la
“fides” e lo “ius iurandum” ottengono il medesimo effetto senza bisogno di obbligare il popolo

attraverso il ricorso alla forza del “metus” legale. In Disc. I, 11 Machiavelli fornisce due esempi

mantener fede alla parola data, mentre a Roma, pur maneggiando forti somme di denaro come magistrati o come
legati, rispettano il loro dovere semplicemente in forza della parola data nel giuramento. E mentre presso gli altri
popoli é raro trovare un uomo che si astenga dal toccare il denaro pubblico e si conservi puro a questo riguardo,
fra i Romani é raro che qualcuno sia sorpreso in un’azione del genere”. (Polibio, Storie (libri V-VI), a cura di D.
Musti, trad. M. Mari, note J. Thornton, Rizzoli, Milano, 2001, p. 389-391).

26 N, Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit.,p. 92.

27 “Distratto cosi il popolo, nella cognizione e nell’esercizio di queste pratiche, da ogni violenza e dalle armi, gli
spiriti erano occupati nell’operare, e il culto costante e appassionato degli Dei, inducendo la convinzione che una
celeste potenza intervenisse nelle umane cose, aveva imbevuto tutti i petti di tale pieta che la buona fede e il
giuramento reggevano la vita pubblica, in luogo del timore delle leggi e delle pene”. [Tito Livio, Storia di Roma
(libri I-11I), op. cit., p. 59].

327



atti a dimostrare quanto potere, a partire dal regno di Numa, avrebbero conservato 1 giuramenti
lungo tutta la storia romana. Entrambi sono tratti, non a caso, da episodi di conflitto, preparando
con cio il terreno alla successiva argomentazione svolta nel capitolo sull’importanza benefica
della religione per gli ordini di guerra. Il primo, piu recente in ordine cronologico, riguarda un
episodio militare esterno e narra come Scipione, dopo la sconfitta degli eserciti romani a Canne
contro Annibale nel 216 a.C., seppe ritenere i soldati che, disperati delle sorti del conflitto,
volevano oramai disertare in massa, obbligandoli a giurare che per nulla al mondo avrebbero
abbandonato la patria. Il secondo, piu antico, concerne, invece, un episodio di tensione interna
tra 1 Tribuni della Plebe e Lucio Manlio il quale, nominato Dittatore nell’anno 363 a.C. per
preparare la campagna contro gli Ernici, aveva ordinato pene corporali durissime contro i
renitenti alla leva forzosa. Giunto a scadenza il suo mandato nell’anno successivo, un Tribuno
della Plebe, Marco Pomponio, aveva stabilito di citarlo in giudizio per I’eccessivo rigore
adottato non soltanto nella conduzione delle truppe, ma anche nell’educazione del suo stesso
figlio, Manlio Torquato, il quale aveva relegato fuori Roma, in campagna, perché crescesse
lavorando la terra ed abituandosi ai valori di una vita rustica. Fu proprio il figlio del Dittatore,
Torquato, che al posto di testimoniare, come ci si sarebbe attesi, contro la violenza del padre
decise di risolvere la situazione con un estremo rimedio e presentandosi a casa del Tribuno lo
obbligo a giurare, sotto minaccia di trafiggerlo con un coltello, che avrebbe ritirato 1’accusa.

Commentando i due episodi brevemente rammentati qui sopra, Machiavelli nota come:

“E cosi quelli cittadini i quali lo amore della patria, le leggi di quella, non ritenevano in Italia, vi furono
ritenuti da un giuramento che furano forzati a pigliare; ¢ quel Tribuno pose da parte 1’odio che egli aveva

col padre, la ingiuria che gli avea fatto il figliuolo, e I’onore suo, per ubbidire al giuramento preso: il

che non nacque da altro, che da quella religione che Numa aveva introdotta in quella citta™***.

Tuttavia, come ricordato piu sopra, la forza normativa e politica dei “giuramenti”, indotta nei
popoli da una lunga consuetudine al culto divino e dalla convinzione susseguente che gli Dei
intervengano per davvero nelle cose umane, presenziando, dunque, al proferimento della parola
data e garantendo della validita e dell’obbligatorieta dell’impegno preso, non ¢ solo
appannaggio dei Romani delle origini e delle altre genti “montanare”, libere e ferocissime, che

abitavano I’Italia prima dell’Impero. Durante la propria legazione nella Magna, Machiavelli

28 N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit.,p. 92.

328



ritrova con stupore € con ammirazione questa stessa vincolativita dello “ius iurandum” e della

“fides” presso le citta repubblicane di area tedesca e ne da un saggio in Disc. 1, 55:

“Usono quelle republiche, quando gli occorre loro bisogno di avere a spendere alcuna quantita di danari
per conto publico, che quegli magistrati o consigli che ne hanno autorita, ponghino a tutti gli abitanti
della citta uno per cento, o due, di quello che ciascuno ha di valsente. E fatta tale diliberazione, secondo
I’ordine della terra si rappresenta ciascuno dinanzi agli riscotitori di tale imposta; e, preso prima il
giuramento di pagare la conveniente somma, getta in una cassa a cio diputata quello che secondo la
conscienza sua gli pare dovere pagare: del quale pagamento non ¢ testimone alcuno, se non quello che
paga. Donde si puo conietturare quanta bonta e quanta religione sia ancora in quegli uomini. E debbesi
stimare che ciascuno paghi la vera somma: perché, quando la non si pagasse, non gitterebbe quella
imposizione quella quantita che loro disegnassero secondo le antiche che fossino usitate riscuotersi, e
non gittando, si conoscerebbe la fraude: e conoscendo si arebbe preso altro modo che questo. La quale

bonta ¢ tanto piu da ammirare in questi tempi, quanto ella & piu rada: anzi si vede essere rimasa solo in

L 52299
quella provincia™".

Lungi dal rappresentare una variante arretrata e residuale di governo, realizzata attraverso gli
strumenti persuasivi del diritto non scritto, il giuramento, possibile presso le citta germaniche
a causa della buona consuetudine religiosa di quei popoli montanari, permette loro di elevare
il “pagamento secondo la conscienza” a sistema tributario complessivo delle proprie
Repubbliche, il quale per funzionare non richiede né la presenza di testimoni, né la costrizione
della legge scritta e delle sue pene. Il semplice fatto che i cittadini di sangue tedesco, avvezzi
ai buoni ordini della religione, stimino “piu la potenza di Dio che quella degli uomini” ¢
sufficiente ai magistrati e ai consigli incaricati della raccolta di danaro pubblico per sapere che,
posto di fronte alla “cassa a cio diputata”, ciascuno agira come se “un nume celeste intervenisse
nelle cose umane”, pagando “la conveniente somma’ senza essere in cio forzato dalla minaccia
della delazione da parte di testimoni o dalla punizione prevista dalle disposizioni scritte per

colui che non ottemperi al proprio compito di membro esemplare della comunita.

Immaginare I’onnipresenza fittiva del divino all’interno di ciascun gesto compiuto e di ciascuna
parola proferita in una citta non ¢ soltanto condizione di una piena aderenza tra buone leggi e
buoni costumi, mantenuta senza bisogno di ricorrere alla dispendiosa e rischiosa minaccia di

pena prodotta da un controllo esterno ed artificiale; com’¢ stato anticipato, cio garantisce anche

29 Iyi, p. 174-175.

329



che “ordini nuovi ed inusitati”, creati dai governanti per il bene del popolo, siano accettati senza
quel pericolo di scandali e di tumulti che accompagna di solito ogni legge “straordinaria”. A
Numa, che aveva in animo d’introdurre nel ferocissimo popolo romano delle origini usanze e
cerimonie a cui il fondatore, Romolo, non I’aveva avvezzato in precedenza, fu allora necessario

rivestire le proprie proposte di un alone divino perché i cittadini le accettassero con serenita.

Difficile e temerario ¢, infatti, come rammentava Savonarola nei passi dedicati alla
consuetudine nelle prediche e nel trattato che abbiamo analizzato sopra, persuadere un popolo
ad adottare quelle misure che siano inconsuete e che vadano contro alla sua natura, anche
qualora 1 nuovi provvedimenti siano volti a realizzare il suo bene. Una resistenza strutturale da
parte del popolo a sostenere quella novita legislativa che si opponga, per forza di fatto, ad una
lunga ed antica consuetudine con cui tutti 1 grandi ordinatori di Repubbliche, dallo spartano
Licurgo all’ateniese Solone, devono, nell’opinione di Machiavelli, fare i conti. E la soluzione
per aggirare 1’inamovibile ostacolo dell’opposizione popolare all’introduzione di qualsivoglia
ordine “nuovo ed inusitato” non risiede, per Machiavelli, nella dimostrazione della bonta e della
giustezza intrinseche al progetto di riforma, come avrebbero potuto pensare 1 fratelli Gracchi
immaginando di avere alle spalle un grande concorso di popolo a sostegno della propria
legittima proposta di ridistribuzione agraria, quanto piuttosto nell’irrazionalita di scena e di
mediazione con cui ¢ adombrata. Simulando di consigliarsi con una ninfa la quale, a sua volta,
gli avrebbe suggerito cio che aveva a proporre dinnanzi al popolo, Numa trova la chiave per
rendere ben accette ai suoi concittadini disposizioni del tutto estranee rispetto alla loro natura,
facendo leva sul proprio ruolo di mediazione tra il divino e I'umano e sulla messa in scena,

teatrale e rituale, di questo scambio il quale lascia intravvedere 1’invisibile al di la del visibile:

“E si vede che a Romolo, per ordinare il Senato, e per fare altri ordini civili e militari, non gli fu
necessario dell'autorita di Dio; ma fu bene necessario a Numa, il quale simulo di avere domestichezza
con una Ninfa, la quale lo consigliava di quello ch’egli avesse a consigliare il popolo: e tutto nasceva
perché voleva mettere ordini nuovi ed inusitati in quella citta, e dubitava che la sua autorita non bastasse.
E veramente, mai fu alcuno ordinatore di leggi straordinarie in uno popolo che non ricorresse a Dio;
perché altrimente non sarebbero accettate: perché sono molti i beni conosciuti da uno prudente, i quali
non hanno in sé ragioni evidenti da poterli persuadere a altrui. Pero gli uomini savi, che vogliono torre
questa difficulta, ricorrono a Dio. Cosi fece Licurgo, cosi Solone, cosi molti altri che hanno avuto il

. . 300
medesimo fine di loro”” .

30 vi, p. 92-93.

330



La lunga e buona consuetudine di un popolo alla religione ed alle sue cerimonie consente di
ovviare non soltanto al problema del mantenimento dei buoni costumi, ai quali per conservarsi
¢ sufficiente il rispetto della parola data senza bisogno di ricorrere alla tutela sanzionatoria delle
disposizioni scritte, ma anche al simultaneo problema dell’osservanza delle buone /eggi, alle

quali per essere accettate basta fondarsi sull’autorita e sulla stima del culto divino.

Giunti a questo punto, dobbiamo domandarci, in conclusione, come si disponga nella proposta
politica machiavelliana la combinazione repubblicana tra le armi e la religione, posto che un
popolo di cittadini montanari che creda nel valore assoluto della parola data privatamente sotto
giuramento e della parola proferita pubblicamente dai propri magistrati ¢ gia, di fatto e nei fatti,
un popolo di guerrieri il quale inaugura, in una forma di civilta opposta rispetto a quella forgiata
dall’Umanesimo italiano, un’idea al tutto nuova di vivere libero fondata sull’osmosi religiosa
di ordini militari e di ordini civili. Facendo poggiare le due gambe della propria argomentazione
sulla buona consuetudine del popolo romano delle origini e sull’incorrotta natura dei popoli
germanici del proprio tempo, Machiavelli propone alle élites italiane del primo Cinquecento
una ricetta per uscire a testa alta dalle guerre d’Italia la quale passa per una rifondazione, tanto
pratica quanto teorica, del concetto stesso di civilta entro cui non deve esistere piu distinzione
tra il soldato pio e civile ed il cittadino buono ed armato. Un’indicazione che si trova formulata
in maniera lucidissima nella conclusione del quarto libro dell’Arte della guerra, quando
Fabrizio, che ¢ depositario della parola dell’autore, s’interroga intorno a quali effetti

producessero “la religione et il giuramento” negli eserciti antichi:

“Valeva assai nel tenere disposti gli soldati antichi, la religione et il giuramento che si dava loro quando
si conducevano a militare; perché in ogni loro errore si minacciavano non solamente di quelli mali che
potessono temere dagli uomini, ma di quegli che da Dio potessono aspettare. La quale cosa (mescolata
con altri modi religiosi) fecie molte volte facile a’ capitani antichi ogni impresa, e farebbe sempre dove

. . . 301
la religione si temesse et osservasse”™ .

Ogni impresa militare sarebbe, allora, il piu delle volte facile laddove “la religione si temesse
et osservasse”. Se la religione €, quindi, non soltanto garanzia di mantenimento dei buoni

costumi e condizione di osservanza delle buone /eggi, ma anche e soprattutto ragione di una

391N, Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, Dell’Arte della guerra, e altre opere (11), op. cit.,
p. 1370.

331



buona riuscita nella guerra, a che cosa si riduce per Machiavelli, che scrive nei tempi delle

guerre d’Italia, una Repubblica libera e civile quanto si voglia, pero priva di religione?

Per rispondere a questa domanda ¢ necessario tornare ad esaminare Disc. I, 11 nel punto dove
sono passate in rassegna le conseguenze generate dalla riforma religiosa di Numa sulla storia
complessiva del popolo romano, dalle origini monarchiche alla gloria repubblicana. A chi
consideri bene “le istorie romane” sara dato a vedere chiaramente come la religione producesse
almeno quattro effetti benefici per la salute della Repubblica: la buona conduzione della guerra;

la pace sociale; la conservazione dei costumi; I’emarginazione dei delinquenti:

“E vedesi, chi considera bene le istorie romane, quanto serviva la religione a comandare gli eserciti, a

. . .. . . 95302
animire la Plebe, a mantenere gli uomini buoni, a fare vergognare i rei” .

Tante e tali sono le ricadute positive della religione sulle consuetudini, civili cosi come militari,
dei popoli repubblicani di cui Roma ¢ il massimo esempio che si dovesse domandare verso
quale dei primi due sovrani la citta nutrisse un obbligo maggiore, tra il fondatore bellicoso,

Romolo, ed il rifondatore pio, Numa, Machiavelli propenderebbe piuttosto per il secondo:

“Talché, se si avesse a disputare a quale principe Roma fusse piu obligata, o a Romolo 0 a Numa, credo

piu tosto Numa otterrebbe il primo grado: perché, dove ¢ religione, facilmente si possono introdurre

. . . . NP 303
I’armi e dove sono 1’armi e non religione, con difficulta si puo introdurre quella™".

La risposta che si cercava ¢ contenuta nella motivazione che [’autore, con un occhio
attualizzante alla propria epoca e con un occhio inattuale alla storia di ogni tempo, adduce a
sostegno della propria scelta per Numa. Nella vita delle Repubbliche, il rapporto tra religione
ed armi non ¢ riducibile ad un’equivalenza, benché entrambe siano cose al tutto necessarie “a
volere mantenere una civilta”. Sebbene ambedue, le abitudini militari e le usanze liturgiche,
agiscano sulla buona consuetudine dei cittadini, fondandola e proteggendola in pace come in
guerra, tra religione ed armi corre un rapporto gerarchico, riducibile al grado di difficolta
necessaria ad armare un popolo credente ed inerme o, al contrario, a convertire un popolo
bellicoso e senzadio. Machiavelli risponde che laddove gli ordini religiosi ci sono e sono intatti

facile ¢ introdurre le armi, ovvero senza difficolta si potra sempre trasformare un popolo di

392 N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit.,p. 92.
% Ibidem.

332



credenti in un popolo di guerrieri, visto che la religione ¢ a sua volta un’arma — e la piu forte
delle armi che si possono impiegare per fare di un cittadino un soldato. Altra e ben piu
complessa ¢ la possibilita d’introdurre la religione, con i suoi effetti salutiferi per le leggi ed i
costumi, laddove le armi siano buone, ma il giuramento e la sacralita non abbiano alcun diritto
di cittadinanza. Nel 1527, anno in cui Machiavelli sarebbe venuto a mancare, 1’urto dei
lanzichenecchi, miserabili in ogni mezzo bellico benché mossi dall’arma religiosa del primo
Protestantesimo, sull’Italia e su Roma avrebbe reso tristemente evidente ad ogni lettore dei

Discorsi quanto sia vero che “dove e religione, facilmente si possono introdurre ['armi’.

Non mi pare un caso, allora, che il capitolo principale dedicato da Machiavelli alla definizione
del rapporto intrattenuto tra religione ed armi all’interno degli ordini repubblicani, sulla scorta
di un’analisi dell’operato di Romolo e di Numa durante i propri regni, si chiuda con un
riferimento palese ed elogiativo all’attivita di fra’ Girolamo Savonarola il quale provo ad
introdurre a Firenze, benché la citta non fosse montanara quanto piuttosto civile e corrotta, una
riforma complessiva della consuetudine in senso religioso che andava palesemente contro le
antiche consuetudini di quel popolo. Savonarola provo e, nonostante i quattro anni di reiterata
influenza sul governo cittadino, dal 1494 al 1498, alla fine falli e capitolo, benché il suo
tentativo di opporsi alla cattiva consuetudine fu piu fortunato, longevo e condiviso di quello dei
fratelli Gracchi poiché seppe ricorrere nella propria opera rifondatrice all’ausilio del divino

“perché la sua vita, la dottrina, e il suggetto che prese, erano sufficienti a prestargli fede’:

“Al popolo di Firenze non pare essere né ignorante né rozzo: nondimeno da frate Girolamo Savonarola
fu persuaso che parlava con Dio. Io non voglio giudicare s’egli era vero o no, perché d'uno tanto uomo
se ne debbe parlare con riverenza: ma io dico bene, che infiniti lo credevono sanza avere visto cosa
nessuna straordinaria, da farlo loro credere; perché la vita sua la dottrina e il suggetto che prese, erano
sufficienti a fargli prestare fede. Non sia, pertanto, nessuno che si sbigottisca di non potere conseguire
quel che ¢ stato conseguito da altri; perché gli uomini, come nella prefazione nostra si disse, nacquero,

. . . . 304
VISSE€TO € morirono, sempre, con uno medesimo ordine””" .

Bench¢ avesse a che fare con un popolo il cui grado di civilta e di corruzione era quanto di piu
distante si potesse immaginare dalla natura montanara dei Romani sotto Numa o dei Tedeschi
suoi contemporanei, Savonarola riusci a persuadere nondimeno i Fiorentini “che parlava con

Dio”, benché non dette mai loro prova di “cosa nessuna straordinaria” che potesse farlo

% Ivi, p. 94.

333



credere. Nell’interpretazione degli eventi che sconvolsero Firenze tra il 1494 ed il 1498, la quale
Machiavelli consegna a queste ultime righe di Disc. 1, 11, la vicenda di Savonarola appare allora
come quell’episodio emblematico che ¢ in grado di ridimensionare la portata generale della
massima enunciata in precedenza, secondo la quale “uno scultore trarra piu facilmente una
bella statua d’uno marmo rozzo, che d’uno male abbozzato da altrui”. Piu facile &, certamente,
per chi voglia fondare una Repubblica sulla buona consuetudine delle armi e della religione
lavorare la materia grossa e vergine dei popoli montanari, ai quali puo essere impressa quella
forma che piu si desidera. Tuttavia, Machiavelli scrive a Firenze e per Firenze e benché la
montagna costituisca nel suo sistema di pensiero un dispositivo di cui si avvale per criticare
radicalmente e totalmente la realta che lo circonda mettendola in prospettiva, I’esperienza del
Frate dimostra che non si danno limiti all’aleatorieta della vita politica poiché anche un popolo

che “non pare essere né ignorante né rozzo” puo essere persuaso alla conversione di massa.

Facendo leva su questa consapevolezza, Machiavelli pud quindi rivolgere sotto forma di
auspicio al suo lettore, di ieri come di oggi, I’invito a non lasciarsi ingabbiare dalla promessa
di eternita con cui ogni ordine presente ammanta la propria esistenza futura. Malgrado
sessant’anni di governo mediceo, Firenze, culla della civilta umanistica, covava una scintilla di
repubblicanesimo montanaro che esplose alla prima occasione buona, con Savonarola, la cui
vicenda umana e politica insegna come “non sia, pertanto, nessuno che si sbigottisca di non
potere conseguire quel che é stato conseguito da altri; perché gli uomini, come nella prefazione
nostra si disse, nacquero, vissero e morirono, sempre, con uno medesimo ordine”. Tuttavia, se
“dove sono [’armi e non religione, con difficulta si puo introdurre quella”, I’epilogo amaro
della parabola savonaroliana insegna che, dove non sono nemmeno le armi, non solo ¢ difficile,
ma al tutto improbabile la possibilita d’introdurvi la religione, come nota Machiavelli nel VI
capitolo del Principe, dove occorre la celebre sentenza “tutti e’ profeti armati vinsono ed e’

59305

disarmati ruinorno’"", al momento di commentare la debolezza del Frate disarmato di fronte

alla crescente incredulita dei propri seguaci ed all’insolente miscredenza dei propri oppositori:

“Come ne’ nostri tempi intervenne a fra Ieronimo Savonerola, il quale ruind ne’ sua ordini nuovi, come

la moltitudine comincio a non credergli, e lui non aveva modo a tenere fermi quelli che avevano creduto

. . 5,306
né a fare credere e’ discredenti” .

35N, Machiavelli, Il Principe, op. cit., p. 36.
3% Ivi, p. 36-37.

334



Se nel caso degli “ordini nuovi et inusitati” introdotti da Numa Pompilio nel popolo romano il
ricorso al culto divino, alle sue cerimonie ed all’inscenato consiglio con la ninfa si rivelarono
degli espedienti politici sufficienti a portare la civilta fra uomini rozzi e feroci € perché il
fondatore, Romolo, aveva gia dotato i Romani delle origini degli ordini militari necessari ad
accogliere una buona riforma religiosa. Al contrario, gli “ordini nuovi” prospettati dal Frate e
dai suoi sostenitori si abbatterono come un corpo estraneo su una citta da tempo non piu avvezza
all’etica ed alla disciplina militare, andando a configurandosi, percio, nella percezione dei
fiorentini come pura istanza morale in luogo di una rifondazione complessiva del concetto di
cittadinanza. Di fronte a questa carenza iniziale, la prima titubanza mostrata da Savonarola
nell’affrontare il peso della propria declamata santita (ovvero, il rifiuto, nel 1498, a sottoporsi
alla cosiddetta “prova del fuoco” proposta dai francescani di Santa Croce) si rivelo fatale per la
credibilita sua, della sua fazione e della sua riforma. Privo di armi adeguate a trattenere fra le
proprie fila chi cominciasse a dubitare ed a respingere gli attacchi di coloro che sempre
I’avevano denigrato, I’esperienza del Frate si concluse tragicamente con 1’assedio del convento
domenicano di San Marco e con I’omicidio di Francesco Valori, principale uomo di Savonarola
negli organi di governo della Repubblica. La lezione che Machiavelli trae da questa pagina
recente e vicinissima di storia fiorentina, cosi come dall’esempio lontano dei popoli della
Magna e dall’autorita magistrale delle storie antiche, € che una Repubblica non puo stare senza
armi e senza religione. Senza armi, il popolo si ritroverebbe vittima inerme ed inconsapevole
di ogni tiranno che intenda occuparlo, mentre 1 governanti non avrebbero a disposizione mezzi
efficaci a cui ricorrere, in ultima istanza, per tutelare il vivere libero e civile. D’altro canto,
senza religione, un popolo non si riduce che ad una moltitudine priva di costumi e d’identita

cosi come le leggi dei governanti non si riducono che a disposizioni scritte imposte ai sudditi.

L’abitudine alle armi fa, invece, si che ogni cittadino sappia e possa difendere la Repubblica
qualora la sua esistenza, la sua esistenza libera, I’esistenza libera di un’intera comunita venga
minacciata dall’esterno, cosi come 1’usanza religiosa, con i suoi valori specifici e con la sua
peculiare liturgia, abbatte la distanza tra cittadino e cittadino, tra sudditi e governanti, tra leggi
e costumi, realizzando 1’unita di un popolo. Una Repubblica senza armi ¢ fragile dinnanzi agli
impeti esterni; una Repubblica senza religione ¢ debole dinnanzi alla disgregazione interna. La
partecipazione del cittadino al culto religioso ed alle campagne belliche rappresenta, allora, una
via di accesso alternativa al conseguimento della cittadinanza rispetto al paradigma moderno
del pagamento delle imposte o del diritto di nascita. Tornando a fare, com’era nel diritto romano

e canonico, della consuetudine popolare il fenomeno giuridico essenziale per la vita degli ordini

335



politici, Machiavelli, alle soglie estreme del Medioevo europeo, da vita ad un modello di
Repubblica altro rispetto a quello che si sarebbe imposto in seguito con la Modernita, il quale
si fonda sulla convergenza nella figura del cittadino pio ed armato della forza militare e della
fede religiosa. Un’idea di Repubblica che s’ispira alla natura devota e ferocissima dei Romani
delle origini. Un’idea di Repubblica che ¢ forgiata nelle sconfitte umilianti e laceranti delle
guerre d’Italia. Un’idea di Repubblica che risente I’eco inquietante dei primi sommovimenti
protestanti al di 1a delle Alpi. Un’idea di Repubblica che qualcosa deve, in un modo o nell’altro,

all’insegnamento di Girolamo Savonarola. Un’idea di Repubblica, insomma, montanara.

336



337



338



CONCLUSIONE

339



340



Nel presentare le conclusioni che da questa ricerca possono essere tratte o, perlomeno,
tratteggiate, mi sembra doveroso cominciare spiegando in che modo e per quale ragione la
questione del fenomeno consuetudinario si sia imposta, infine, come oggetto privilegiato (e, per
certi versi, esclusivo) del presente lavoro di tesi, benché in principio non rappresentasse che
uno soltanto dei tre principali assi d’indagine intorno ai quali era stato concepito il progetto.
Accanto al grande tema incentrato sul posto e sul ruolo occupati dai costumi e dalla
consuetudine all’interno degli ordini machiavelliani, si era stabilito, infatti, di portare I’analisi
sul sistema di obbligazioni reciproche che disciplinano, tra Medioevo e prima Modernita, i
rapporti di amicizia politica intercorrenti fra Stati, comunita ed individui’”’ e, parallelamente,
sullo statuto accordato da Machiavelli alla prova indiziaria come elemento fondamentale per la

formulazione di giudizio in condizioni difficili, segnate dall’inaffidabilita dei dati,

dall’incertezza della situazione e dalla scarsita di tempo®*.

Questi tre temi erano stati selezionati in funzione della rilevanza ¢ della continuita che
presentano all’interno della riflessione politica di Machiavelli, dai tempi delle prime legazioni
presso Lugi XII, Re di Francia, e presso Cesare Borgia, Duca del Valentinese, fino all’epoca di
stesura delle opere della maturita. Grazie alla configurazione lessicale e sintattica che la
trattazione di questi tre temi assumeva negli scritti dell’autore, ognuno di essi lasciava intendere
dietro di sé I’eco di un’elaborazione di lungo periodo che dalla tradizione medievale giungeva
sino a Machiavelli e che non era, cionnostante, interamente comprensibile attraverso il ricorso
a pardigmi di natura filosofica, medica o storiografica. Il modo con cui ciascuno di tali temi ¢
approcciato e risolto all’interno dei testi machiavelliani consentiva d’intuire alle sue spalle un
lavoro di durata secolare, semantico e concettuale al tempo stesso, il quale afferisce al campo
della lingua e della dottrina giuridiche. L’individuazione di queste tre grandi direttrici di ricerca
avrebbe, allora, permesso di studiare la presenza del diritto in Machiavelli a partire da tre diversi
punti prospettici: il sistema di obblighi e di doveri che disciplinano le relazioni politiche
ordinarie; I’indiziarieta e la presuntivita a cui ¢ lecito e consigliabile ricorrere nel giudizio di
casi difficili; la normativita e la legittimita che regolano la vita degli ordini. Malgrado le

differenze ed ognuno sotto il proprio particolare profilo, ciascun argomento aggrediva la

7 G. Bottini, La cognizione della giustizia. Gratitudine e ingiuria in Discorsi 1,2, in corso di pubblicazione negli
atti del convegno “Antropologia e politica. Paradigmi a confronto”, organizzato R. Finelli, M. Tomba e F. Toto
il 13 gennaio 2015 al dipartimento di Filosofia dell’Universita degli Studi di Roma Tre.

% G. Bottini, L’indizio famoso e il giudizio presuntivo. Una lettura di Discorsi 111, 34, in Langages, politique,
histoire. Avec Jean-Claude Zancarini, a cura di R. Descendre e J.-L. Fournel, ENS Editions, Lione, 2015, p. 135-
146.

341



medesima questione: in quale maniera ed in qual misura Machiavelli impiega gli strumenti
lessicali e concettuali eriditati dalla lingua della giurisprudenza per costruire una nuova lingua
della politica? La restrizione del campo di ricerca, intervenuta a seguito e per effetto della
ricerca stessa e da cui risulta la veste finale del presente elaborato, ¢ I’esito di una scelta,
profilatasi e chiaritasi nel corso degli anni, la quale ¢ maturata grazie alle indagini condotte

nella prima parte del dottorato.

Lavorando simultaneamente su questi tre ambiti ed occupandosi, di conseguenza, di quei testi
giuridici che tra Medioevo e prima Modernita trattano dell’amicizia politica, della prova
indiziaria e del diritto consuetudinario, ¢ stato possibile arrivare a fissare tre generi di
considerazioni che hanno contribuito a marcare in maniera determinante 1’orientamento
definitivo della redazione. La prima inerisce alla qualita stessa degli oggetti di studio che si
andavano via via prendendo in esame lungo la ricerca. Durante lo spoglio svolto su un materiale
giuridico ampio ed eterogeneo, composto di somme e di glosse, di commentari e di manuali, di
consigli e di pareri, si ¢ dovuto riconoscere come la questione dei costumi e delle consuetudini
eccedesse di gran lunga, per vastita, per rilevanza e per profondita, le altre due, giungendo talora
a ricomprenderne alcuni aspetti importanti, come nel caso del costume giudiziario fondato sulla
continuita del metodo e del merito di giudizio o come nel caso del costume repubblicano
consistente nel riconoscere e nel ricompensare 1’autore dei benefici ricevuti, osservandogli la
“gratitudine”. Questa prima assunzione, emersa mano a mano dalla lettura dei testi, veniva ad

intercettare, poi, una seconda considerazione, di ambito piu prettamente machiavelliano.

Rileggendo I’opera dell’autore con 1’obbiettivo di porre ai testi domande nuove per stimolarne
nuove risposte, si metteva in luce a poco a poco come intorno al discorso sui costumi e sulle
consuetudini si coagulassero, in forma diretta o in forma mediata, buona parte delle questioni
politiche piu rilevanti e piu scottanti per la sensibilita e per il pensiero di Machiavelli.
Progressivamente, veniva a chiarirsi come la riflessione sul lessico e sul fenomeno
consuetudinario attraversasse trasversalemente I’intera opera machiavelliana, congiugendo fra
loro testi anche molto distanti per epoca, per contenuto e per registro di destinazione. E stata,
tuttavia, la terza ed ultima considerazione a convincermi a mettere da parte gli altri due assi di
ricerca, che si trovavano ad uno stadio di elaborazione gia relativamente avanzato, ed a
concentrare, invece, in maniera preponderante le ultime ricognizioni e I’insieme della redazione
sul fenomeno consuetudinario. Pit mi addentravo nella lettura dei volumi della tradizione

giuridica medievale e piu mi rendevo conto, infatti, che quanto era stato attinto e raccolto da

342



Machiavelli all’interno di questo ricco ed articolato patrimonio non erano né le distinzioni sottili
attraverso cui 1 giuristi classificavano 1 fenomeni della vita umana associata, né le declinazioni
tecniche entro cui essi coniugavano tali fenomeni, quanto piuttosto alcuni paradigmi di lunga
data e di largo respiro che costituivano il vocabolario giuridico di base impiegato dalla sintassi
politica della prima Modernita e di cui il campo semantico del diritto consuetudinario formava
il codice linguistico essenziale. Leggere i costumi e la consuetudine in Machiavelli alla luce del
discorso tenuto per secoli dalla giurisprudenza sui mores e sulla consuetudo significava, allora,
cimentarsi ad approcciare 1 testi dell’autore con 1’ausilio e con 1’autorita del Medioevo, senza
pretendere con cio di sganciare la parola machiavelliana dal suo contesto di redazione, di vita
e di appartenenza, il quale solo permetteva di comprendere come e perché tali paradigmi

entrassero a far parte, ed in maniera cardinale, della sua analisi e della sua proposta politiche.

Nelle pagine di Machiavelli, da quelle piu pratiche dell’epistolario cancelleresco a quelle piu
teoriche degli scritti maturi, si rivelava impossibile registrare, infatti, attenzione e cognizione
nei confronti della tassonomia, della specificazione e dell’individuazione con cui 1 dottori del
diritto medievale erano soliti dire e descrivere 1 fenomeni che componevano la vita degli ordini,
mentre forte, tracciabile e centrale appariva 1’influenza esercitata sulla lingua e sullo stile
dell’autore dalle grandi categorie che stavano a fondamento dello ius commune e che, passando
come un testimone di generazione in generazione, affondavano le proprie radici nell’insieme di
testi confluiti nel corpus iuris civilis di Giustiano, per il diritto civile, e nella concordia
discordantium canonum di Graziano, per il diritto canonico. Piuttosto che dedicarsi a seguire
gli sviluppi capillari e spesso dissonanti di una produzione secolare, polifonica e variegata® la
quale non arrivava a Machiavelli se non sotto forma di eco, poiché altre, rispetto a quelle dei
giuristi tecnici di professione, erano le competenze e le preoccupazioni dell’autore, valeva,
allora, la pena cercare laddove potessero essere trovate delle risposte ovvero in quei testi romani

e patristici che, in quanto avevano fondato e continuavano a fondare 1’orizzonte lessicale e

concettuale del diritto medievale, costituivano altresi la base della lingua politica europea.

39 Come ricorda Paolo Grossi riguardo alla dissensio serpeggiante per secoli fra i dottori del diritto medievale in
merito allo statuto da accordare alla relazione lex-consuetudo: “Piu delicato il problema dei rapporti tra lex e
consuetudo, delicato perché cimentava i maestri medievali proprio sul terreno del contrasto tra momento di validita
e momento di effettivita del loro discorso. Per questo la soluzione ¢ discussa, ¢’ aperta dissensio, cio¢ dialettica
intensa di posizioni contrarie; ma, come sempre per la nostra sensibilissima dottrina medievale, ¢ 1’effettivita ad
averla vinta e, se si vuole, ¢ la vita, I’esperienza che prevale sulle forme e sui modelli di validita anche se antichi
ed augusti”. (P. Grossi, L’ordine giuridico medievale, op. cit.,p. 186-187).

343



Come si ricordava in sede introduttiva, la sezione della ricerca dedicata ai costumi ed alle
consuetudini, che ha poi finito per coincidere nella redazione di tesi con la totalita della ricerca
stessa per 1 motivi che si sono appena illustrati, prendeva le mosse da un interrogativo: si da
ancora un pensiero della legittimita giuridica di un ordine politico all’interno della riflessione

di Machiavelli? E, nel caso in cui si dia, su quale fondamento ¢ fatta poggiare tale legittimita?

Una prima e generale conclusione che pare potersi evincere dalla dimostrazione svolta nelle
pagine precedenti consiste nel fornire una risposta affermativa a questo quesito. Un ordine
politico legittimo ¢ un ordine in cui chi governa lo fa con il diritto, nella cornice stabilita dal
diritto e con 1 mezzi dal diritto preposti a tale fine. Tuttavia, tale diritto non si esaurisce nel
rispetto delle /eggi scritte e non ¢ alle /eggi scritte interamente riconducibile e riducibile, poiché
ad un livello piu profondo e piu importante delle leggi agiscono i1 costumi e quella consuetudine
che dai costumi deriva. Machiavelli, uomo del proprio tempo, accorda al fatto consuetudinario
ed al diritto che ne consegue una posizione di assoluto rilievo all’interno della fondazione, della
vita e della salute degli ordini non ¢ un’acquisizione né impressionante, né sconvolgente. Anche
sotto questo profilo, I’individuo Niccold Machiavelli, con il suo metodo e con le sue categorie,

appartenie alla propria epoca e va considerato nel proprio contesto originario.

Affermare una sintonia del pensiero machiavelliano, composto anche di uno stile ¢ di una
sensibilita tradizionali, con i1 codici piu reconditi e piu propri della lingua giuridica europea non
equivale, d’altronde, a negare la modernita inedita dell’approccio e degli intenti con cui
Machiavelli interroga, affronta e riordina le cose della politica che ha sotto gli occhi, le quali
sono, a loro volta, in parte antiche e conosciute, in parte al tutto nuove. Cio significa, invece ed
innanzitutto, mettere I’accento proprio sulla posizione di crinale occupata dal modo di scrittura
e di ragionamento machiavelliani, identificando nella collocazione di soglia del suo pensiero il
motivo stesso che lo ha reso per secoli e che lo rende tutt’oggi cosi efficace, cosi imprendibile,
cosi peculiare. Ammettere che Machiavelli si situi sull’uscio che immette da un mondo passato,
il cui disfacimento € lungi dall’essere manifesto per gli spettatori contemporanei degli eventi e
quasi impossibile da dire per la piu parte dei buoni osservatori, ad un mondo nuovo, le cui
coordinate non sono ancora né stabilizzate né decifrabili se non in forma germinale, vuol dire
mettere in risalto come, nello stesso momento in cui il suo sguardo sta fisso nell’osservare e nel
descrivere gli attori, le forze, gli eventi della trasformazione, le cose ed i tempi della mutazione,
le sue spalle siano ancora rivolte, e non potrebbe che essere cosi, verso la tradizione, le sue

orecchie tese ad ascoltare la voce e la prudenza delle generazioni passate, le sue gambe

344



saldamente piantate nei valori e nelle parole di una lingua del diritto la cui perennita giunge
dalla latinita sino al principio del Cinquecento. I due aspetti, modernita e tradizione di
Machiavelli, non si escludono a vicenda, né mi sembra sia lecito o utile cercare di porli tra loro
in relazione gerarchica. Si tratta, piuttosto, di capire in che cosa consista e dove risieda la
specificita moderna della lingua politica messa appunto da Machiavelli, alla luce del rapporto
da essa intrattenuto con quella trasmessa ed ereditata dalla tradizione, di cui la lingua del diritto
¢ la chiave di volta. Si prova e si ¢ provato, insomma, a mettere a fuoco quale sia il modo
originale con cui parole antiche vengano piegate da Machiavelli a dire cose nuove. Qui, nel
modo, risiede la sua peculiatia. E nulla ¢ parso meglio atto a condurre questa dimostrazione che
I’analisi del processo di appropriazione e di rielaborazione per il quale i costumi e la
consuetudine dello ius commune diventano, in Machiavelli, i termini privilegiati per descrivere

e carpire la natura degli ordini politici (specie, repubblicani) sconsquassati dalle guerre d’Italia.

Dall’analisi che ¢ stata condotta sin qui mi sembra che possano essere, allora, suggerite almeno
una conclusione per cosi dire “metodologica”, di ordine generale, e tre piu specifiche, inerenti
all’interpretazione del pensiero e dell’opera di Niccolo Machiavelli. In primo luogo, nel suo
piccolo e sulla base di un campo d’indagine assai perimetrato, questa tesi contribuisce a sfumare
I’idea di una contrapposizione netta e radicale tra Medioevo e prima Modernita. L’ interesse non
¢ nell’oggetto, ma nel metodo. Non ho e non ho avuto lungo tutta la ricerca la pretesa di inferire,
di definire, di dire che cosa sia il Medioevo, che cosa la Modernita e che genere di qualita
permettano di distinguere 1’'uno dall’altra. Trattandosi di periodizzazioni utili allo studio e
indispensabili alla comunicazione, vanno prese come tali, in quanto stumenti volti a
semplificare la comprensione reciproca e quella dell’oggetto d’analisi, senza per cid farne dei
concetti e, ancor meno, delle realta. Se ci si attiene a questa assunzione di strumentalitd non
certo sufficiente, ma in una certa misura necessaria delle grandi periodizzazioni che ci
consegnano in eredita la lingua della storiografia e persino il linguaggio comune di tutti i giorni,
1 termini di un dibattito volto a carpire e definire quale sia I’essenza gius-politica del Medioevo,
quale quella della Modernita ed in qual modo e misura 1’una si differenzi dall’altra appaiono

come pretenziosi € inadeguati.

Tre conclusioni particolari, si diceva, concernenti direttamente 1’interpretazione del pensiero e
dell’opera di Machiavelli, possono essere delineate a compimento di questa escursione nel
mondo dei costumi e della consuetudine. La prima ¢ di portata piu ampia rispetto alle altre due

e permette di effettuare la transizione tra ’aspirazione metodologica complessiva entro cui

345



vorrebbe inserirsi questo lavoro di tesi e la coppia di considerazioni finali che riguardano piu
strettamente gli interessi e gli studi di cose machiavelliane. La conferma che esista un legame
tra la lingua impiegata da Machiavelli, che a lungo ¢ stato considerato in maniera forse un po’
riduttiva come I’inventore isolato e geniale della scienza politica moderna, ed il patrimonio di
parole e di concetti giuridici contenuti nelle due grandi raccolte, il corpus iuris civilis di
Giustiniano ed il decretum di Graziano, che fondano lo ius commune medievale, permette non
soltanto di sfumare la violenza della distinzione tra Medioevo ¢ Modernita, a beneficio di una
piu articolata e piu frastagliata congerie di slittamenti processuali che viaggiano secondo
temporalita diverse, ma anche e soprattutto di riaffermare, sulla base del caso machiavelliano,
la necessita di tornare a riconoscere al diritto romano, trasmesso dalla compilazione
giustinianea, ed al diritto canonico, condensato nella raccolta grazianea, un ruolo essenziale per

la formazione dell’identita culturale e della riflessione politica europee.

In epoca moderna non meno che in epoca medievale, se si tengono buone queste grandi
periodizzazioni, che si € visto a loro volta essere assai labili e porose. Malgrado la parzialita del
tema scelto — 1 costumi e le consuetudini — e la ristrettezza del suo ambito di applicazione —
nell’opera di Machiavelli — mi pare che la ricerca consenta, non meno, di ribadire I’importanza
di questa comune radice, giuridica e religiosa, per la comprensione della nascita e dello sviluppo
di un peculiare pensiero politico europeo, posto che se tale attestazione funziona per un ambito
cosi rilevante, com’¢ quello del fenomeno e del diritto consuetudinari, ed in relazione ad un
autore, Machiavelli, stimato come quanto mai distante da sensibilita e da preoccupazioni di
natura tradizionale (e, soprattutto, dalle tradizioni giuridica e religiosa), essa puod essere
applicata, con maggior agio e migliori risultati, ad altri autori e ad altri testi il cui statuto ¢

ritenuto come fondante la prima Modernita.

Le altre due conclusioni vanno, tra loro, di concerto ed interessano il modo precipuo in cui
Machiavelli adotta il lessico ed il discorso del fenomeno consuetudinario, forgiato e tramandato
dalla lingua della giurisprudenza sulla base di quanto contenuto nel corpus iuris civilis e nella
concordia discordantium canonum, per adattarlo ai fini della propria capacita di capire e di
comunicare cio che gli sta attorno e muta, per rifonderlo nella propria opera, per infonderlo a

dei testi, da quelli piu pratici a quelli piu teorici, 1 quali, come ricordano Fournel e Zancarini,

346



. T . . - . 5310
“lorsqu’ils furent écrits, visaient & comprendre — et faire comprendre — pour agir — et faire agir’™ .

E a partire dalla ricognizione del modo, stravagante ed originale, con cui Machiavelli si serve
dei costumi e della consuetudine ed ¢ sulla base della specifica e peculiare qualita dei tempi
entro cui li fa interagire che possono essere reperite delle tracce utili a stabilire perché I’autore
scelga di avvalersi proprio di questi lemmi, cosi antichi e tradizionali, per dar vita ad un’analisi
e ad una proposta politica essenzialmente nuove. A compimento di questo percorso di ricerca,
mi sembra di poter ipotizzare che sia proprio I’annichilimento prodotto da parte delle guerre
d’Italia dei codici di rappresentazione e di comportamento che, lungo tutto il Quattrocento,
avevano disciplinato la vita degli Stati italiani, I’azione del loro corpo dirigente e diplomatico,
il pensiero dei loro intellettuali, a spingere Machiavelli a cercare, al di sotto della trama delle
leggi civili e delle regole di buona condotta, il fondamento della vita politica. Un fondamento
che sia valido al di 1a della forma di governo, per i principati cosi come per le repubbliche. Un
fondamento che non vari, percio, a seconda delle epoche e che sia il medesimo per i Romani
delle origini cosi come per gli Italiani del primo Cinquecento. Un fondamento, ancora, che
valga “effettualmente” anche al di 1a delle frontiere, sempre piu instabili ed attraversate, della
Penisola, fra le libere citta della Magna cosi come fra i1 sudditi del Regno di Francia. Un
fondamento, infine, che sia sempre il medesimo, in pace come in guerra, nella buona come nella

cattiva sorte, nel momento della fondazione cosi come in quello della rovina di uno Stato.

Tale fondamento ¢ ritrovato da Machiavelli nel popolo e per dire il popolo, al principio del
Cinquecento, bisogna dirlo con le parole della giurisprudenza che piu e meglio di ogni altra
lingua ha sviluppato un linguaggio in grado di pensare il popolo come soggetto politico, con la
sua potenza e con la sua legittimita. Se ritornare ai fondamenti del politico significa ritornare al
popolo e se ritornare al popolo significa, a sua volta, ritornare al vocabolario piu essenziale del
diritto europeo, esprimere il popolo, esprimerne la forza cosi come 1 limiti, significa pensarne i
costumi e le consuetudini, ovvero equivale a rimettere al centro della vita e della
rappresentazione degli ordini quella normativita fondante che il diritto romano e canonico
avevano posto accanto alle leggi nella direzione delle cose umane e su cui i giuristi medievali

avevano incardinato I’intero ordine costituzionale del proprio mondo.

319 Jean-Claude Zancarini, Historicité et dévoilement, avant-propos a Langues et écritures de la République et de
la guerre. Etudes sur Machiavel, op. cit., p. 16.

347



Prima conclusione della coppia anticipata ¢, dunque, che Machiavelli ritrova, intercetta,
rielabora appropiandosene il discorso tradizionale tenuto dalla giurisprudenza sul fenomeno e
sul diritto consuetudinario proprio nel momento in cui ogni altra norma del vivere civile e
diplomatico ha dimostrato la propria inefficacia nel reggere all’urto delle guerre d’Italia. Di
fronte alla messa in discussione cui la violenza e la repentinita di questo conflitto inatteso
sottopongono 1 modi di vita e di governo sino ad allora osservati (perché efficaci per il passato)
dal ceto intellettuale, amministrativo e dirigenziale degli Stati italiani, Machiavelli sceglie di
volgersi verso il popolo per cercare un’ancora di stabilita, un argine di difesa, un principio di
rifondazione. Ed il pensiero del popolo passa, inevitabilmente e fatalmente, per il prisma di
rifrazione che offriva una gestazione millenaria svolta dal diritto europeo, romano e cristiano,
intorno alla sua natura ed alla sua autorita. In questo senso, il ricorso fatto da Machiavelli alla
lingua della tradizione giuridica non mi pare poi cosi distante da quello operato nei confronti
della storia romana’'". In ambo i casi, si tratta, per I’autore, di rivenire a cio che ¢’¢ di pit antico
e di piu essenziale — di tornare ai fondamenti — della latinita per intraprendere un’opera di
rifondazione che ¢, innanzitutto, rifondazione della lingua atta a dire le cose della politica e,
soltanto di conseguenza ed in seconda istanza, proposta concreta di rifondazione della politica
stessa. L’onnipresenza e I’inappellabilita della guerra che ha riempito ogni spazio di azione e
di riflessione dei tempi presenti forzano, allora, 1’autore a cercare in un passato fondante,
proprio perché remoto e quanto mai distante, vocaboli ed esempi inattuali da mobilitare per
fornire alle sfide imposte dalla congiuntura risposte interpretative e pratiche che il passato piu

prossimo, con la sua autorevolezza sbugiardata dagli eventi, non sarebbe in grado di offrire.

' Come si pud leggere nel proemio al primo libro dei Discorsi: “Considerando adunque quanto onore si attribuisca
all’antiquita, e come molte volte, lasciando andare infiniti altri esempli, un frammento d’una antiqua statua sia
suto comperato gran prezzo, per averlo appresso di sé, onorarne la sua casa e poterlo fare imitare a coloro che di
quella arte si dilettono; e come quegli dipoi con ogni industria si sforzono in tutte le loro opere rappresentarlo; e
veggiendo, da I’altro canto, le virtuosissime operazioni che le storie ci mostrono, che sono state operate da regni e
republiche antique, dai re, capitani, cittadini, latori di leggi, ed altri che si sono per la loro patria affaticati, essere
pil presto ammirate che imitate; anzi, in tanto da ciascuno in ogni minima cosa fuggite, che di quella antiqua virti
non ci & rimasto alcun segno; non posso fare che insieme non me ne maravigli e dolga. E tanto piu, quanto io
veggo nelle diferenzie che intra cittadini civilmente nascano, o nelle malattie nelle quali li uomini incorrono,
essersi sempre ricorso a quelli iudizii o a quelli remedii che dagli antichi sono stati iudicati o ordinati: perché le
leggi civili non sono altro che sentenze date dagli antiqui iureconsulti, le quali, ridutte in ordine, a’ presenti nostri
iureconsulti iudicare insegnano. N¢é ancora la medicina ¢ altro che esperienze fatte dagli antiqui medici, sopra le
quali fondano e’ medici presenti e’ loro iudizii. Nondimanco, nello ordinare le republiche, nel mantenere i stati,
nel governare e’ regni, nello ordinare la milizia ed amministrare la guerra, nel iudicare ¢’ sudditi, nello accrescere
I’imperio, non si truova principe né republica che agli esempli delli antiqui ricorra”. (N. Machiavelli, Discorsi
sopra la prima deca di Tito Livio, op. cit., p. 56).

348



Ed ¢ proprio in ragione di questa sua ineliminabile collocazione nella congiuntura di guerra e
per la congiuntura di guerra che la riflessione machiavelliana sul popolo, sia esso quello delle
gesta belliche di Roma antica attinte dalle storie di Livio o quello della normativita
consuetudinaria attinta dalla lingua della giurisprudenza, non pud configurarsi altrimenti che
sotto forma di un’interrogazione intorno al nesso che unisce le buone consuetudini popolari alle
buone armi dei cittadini. Fondamento della salute di un ordine nei tempi di pace e fondamento
della sua salvezza nei tempi di guerra, anche al popolo stesso Machiavelli ¢ incline ad applicare
quel ricorso all’originario ed all’essenziale che aveva utilizzato nei confronti degli ordini.
L’ultima conclusione proposta in questa sede emerge, di conseguenza, da una constatazione
che puo apparire tanto ovvia da sembrare banale e merita nondimeno di essere ricordata.
Rimettere, secondo 1’esempio rintracciabile nella storia romana e con 1’ausilio degli strumenti
lessicali e concettuali messi a disposizione dalla lingua del diritto, il popolo al centro ed al cuore
della vita degli ordini forza inevitabilmente a mettere in questione ed a ricercare quale sia il
fondamento stesso della sua unita e della sua integrita. Trovando questa risposta nella religione,
binario di scambio pressoché obbligato tra le buone consuetudini civili ed i1 buoni costumi di
guerra, Machiavelli si profila forse come un po” meno moderno di come piacerebbe vederlo ed
immaginarlo, benché la risposta che indica al proprio lettore si riveli all’altezza tanto delle sfide
poste ai suoi contemporanei dalla Riforma quanto di quelle che potrebbero sorgere in altri
momenti di transizione, quando le parole utilizzate sino a qualche decennio prima per
comprendere e per gestire la congiuntura non hanno piu alcuna presa, né teorica né pratica, sulle

cose nuove portate ed imposte da una nuova qualita dei tempi.

349



350



BIBLIOGRAFIA

351



352



Bibliografia primaria

I) Corpus machiavelliano

Niccolo Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, a cura di G. Sasso e G. Inglese,
Rizzoli Editore, Milano, 1984.

Niccolo Machiavelli, Istorie Fiorentine e altre opere storiche e politiche, a cura di A.
Montevecchi, in Opere di Niccolo Machiavelli, UTET, Torino, 1986.

Niccolo Machiavelli, I/ Principe, a cura di G. Inglese, Einaudi, Torino, 1995.

Niccolo Machiavelli, Le Prince, a cura di J.-L. Fournel e J.-C. Zancarini, PUF, Parigi, 2000.

Niccolo Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, Dell 'Arte della guerra e altre
opere (II), a cura di R. Rinaldi, in Opere di Niccolo Machiavelli, UTET, Torino, 2006.

Niccolo Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo 1 (1498-1500), a cura
di J.-J. Marchand, in Edizione Nazionale delle opere di Niccolo Machiavelli, Salerno Editore,
Roma, 2002.

Niccolo Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo II (1501-1503), a cura
di D. Fachard e E. Cutinelli-Rendina, in Edizione Nazionale delle opere di Niccolo Machiavelli,
Salerno Editore, Roma, 2003.

Niccolo Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo IV (1504-1505), a cura
di D. Fachard e E. Cutinelli-Rendina, in Edizione Nazionale delle opere di Niccolo Machiavelli,
Salerno Editore, Roma, 2006.

Niccolo Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo V (1505-1507), a cura
di J.-J. Marchand, A. Guidi e M. Melera-Morettini, in Edizione Nazionale delle opere di
Niccolo Machiavelli, Salerno Editore, Roma, 2008.

Niccolo Machiavelli, Legazioni. Commissarie. Scritti di governo, tomo VI (1507-1510), a cura
di D. Fachard e E. Cutinelli-Rendina, in Edizione Nazionale delle opere di Niccolo Machiavelli,
Salerno Editore, Roma, 2011.

Niccolo Machiavelli, Scritti in poesia e in prosa, a cura di A. Corsaro, P. Cosentino, E.
Cutinelli-Rendina, F. Grazzini, N. Marcelli, in Edizione Nazionale delle opere di Niccolo

Machiavelli, Salerno Editore, Roma, 2012.

Niccolo Machiavelli, Discursus Florentinarum Rerum et autres textes politiques, a cura di J.-
C. Zancarini, Editions Chemins de tr@verse, Neuville-sur-Saone, 2015.

353



IT) Edizioni consultate per i testi di diritto civile e canonico

Baldus de Ubaldi, Margarita, Mediolanum, 1491.
Johannes de Lignano, De Amicitia, Bononia, 1492.

Institutiones Imperiales Ordinate glosis textuales divisiones habentur, Gering et Rembolt,
Parisiis, 1505.

Decretum Gratiani cum multis noviter additis, Fradin, Lugduni, 1510.
Codicis lustiniani amplissimum argumentum, Fradin, Lugduni, 1512.

Lectura domini Cyni de pistorio legum doctoris prestantissimi super aureo volumine codicis,
Sacon, Lugduni, 1517.

Digestum vetus Digestorum seu Pandectarum iuris civilis tomus primus, De Porta, Lugduni,
1534.

In Codicis Domini lustiniani Sacratissimi Principis ex repetita praelectione libros I1X Summa
a Placentino legum interprete excellentissimo, ante 400. ferme annos conscripta, et nunc
primum in lucem aedita, Schoeffer, Moguntiae, 1536.

Domini Azonis iuriconsultorum principis Aurea Summa, Moylin, Lugduni, 1537.

Die Summa des Paucapalea iiber das Decretum Gratiani, a cura di J. F. von Schulte, Emil
Roth, Giessen, 1890.

Die Summa des Stephanus Tornacensis tiber das Decretum Gratiani, a cura di J. F. von Schulte,
Emil Roth, Giessen, 1891.

Isidori Hispalensis episcopi Etymologiarum sive Originum libri XX, Tomus I libros I-IX
continens, a cura di W. M. Linsday, Oxford University Press, Oxford, 1911.

The Summa Parisiensis on the Decretum Gratiani, a cura di T. P. McLaughlin, Pontifical
Institute of Medieval Studies, Toronto, 1952.

Tommaso d’ Aquino, Summa Theologiae, pars prima et prima secundae, a cura di P. Caramello,
Marietti, Genova, 1952.

Jacques de Révigny, La répétition sur le paragraphe ‘Ex non scripto’ (Inst. 1,2,9), in L.
Waelkens, La théorie de la coutume chez Jacques de Révigny, Brill, Universitaire Pers Leiden,
Leiden, 1984, p. 419-470.

354



III) Corpus filosofico e storiografico di epoca classica

Aristotele, Le tre Etiche, a cura di A. Fermani, Bompiani, Milano, 2008.

Cicerone, Dei doveri, in Opere politiche, a cura di A. Resta Barile e D. Arfelli, Mondadori,
Milano, 2007.

Cicerone, L’ amicizia, a cura di E. Narducci, Rizzoli, Milano, 2015.

Polibio, Storie (libri V-VI), a cura di D. Musti, trad. M. Mari, note J. Thornton, Rizzoli, Milano,
2001.

Seneca, Tutte le opere. Dialoghi, trattati, lettere e opere in poesia, a cura di G. Reale, Bompiani,
Milano, 2013.

Tito Livio, Storia di Roma (libri I-1II), a cura di G. Vitali, Zanichelli, Bologna, 1988.

Tito Livio, Storia di Roma (libri IV e V), a cura di C. Vitali, Zanichelli, Bologna, 1989.

IV) Corpus savonaroliano

Girolamo Savonarola, Prediche sopra Ezechiele (1), a cura di R. Ridolfi, in Edizione Nazionale
delle opere di Girolamo Savonarola, Angelo Belardetti Editore, Roma, 1955.

Girolamo Savonarola, Prediche sopra Giobbe (1), a cura di R. Ridolfi, in Edizione Nazionale
delle opere di Girolamo Savonarola, Angelo Belardetti Editore, Roma, 1957.

Girolamo Savonarola, Prediche sopra Aggeo con il trattato circa il reggimento e governo della
citta di Firenze, a cura di L. Firpo, in Edizione Nazionale delle opere di Girolamo Savonarola,

Angelo Belardetti Editore, Roma, 1965.

Girolamo Savonarola, Sermons, écrits politiques et pieces du proces, a cura di J.-L. Fournel e
J.-C. Zancarini, Le Seuil, Parigi, 1993.

V) Documenti storici fiorentini

Consulte e Pratiche della Repubblica Fiorentina 1 (1498-1505), a cura di D. Fachard, Droz,
Ginevra, 1993.

355



Jacopo Nardi, Istorie della citta di Firenze (1), a cura di L. Arbib, Luigi Pezzati Editore, Firenze,
1838-1841.

Piero di Marco Parenti, Storia Fiorentina 11 (1496-1502), a cura di A. Matucci, Olschki,
Firenze, 2005.

Marchionne di Coppo Stefani, Cronaca Fiorentina, a cura di N. Rodolico, Firenze Libri,
Firenze, 2008.

VI) Documenti letterari fiorentini

L’Ottimo Commento alla Commedia. Saggio di edizione critica, tesi di dottorato di Vittorio
Celotto, sostenuta presso 1I’Universita degli Studi di Trento, anno accademico 2011-2012.

Dante Alighieri, La Divina Commedia. 1l Paradiso, a cura di U. Bosco e G. Reggio, Le
Monnier, Firenze, 2002.

Giovanni Boccaccio, Decameron (1), a cura di V. Branca, Einaudi, Torino, 1992.

Bernardo Rucellai, De bello italico. La guerra d’Italia, a cura di D. Coppini, Firenze University
Press, Firenze, 2011.

356



Bibliografia secondaria

AA. VV., Renaissance. Studies in honor of Hans Baron, a cura di A. Molho e J. A. Tedeschi,
Sansoni Editore, Firenze, 1971.

AA. VV., Violence and Civil Disorder in Italian Cities. 1200-1500, a cura di L. Martines,
University of California Press, Berkeley - Los Angeles - London, 1972.

AA.VV., La coutume — Custom, Recueils de la Société Jean Bodin pour I’histoire comparative
des institutions, Bruxelles, De Boeck-Weasmael, 1990.

AA. VV., Studi savonaroliani. Verso il V centenario, Atti del primo seminario di studi, 14-15
gennaio 1995, a cura di G. C. Garfagnini, Sismel - Edizioni del Galluzzo, Firenze, 1995.

AA. VV., Savonarola e la politica, Atti del secondo seminario di studi, 19 ottobre 1996, a cura
di G. C. Garfagnini, Sismel - Edizioni del Galluzzo, Firenze, 1996.

AA. VV., Florentine Tuscany: structures and practices of power, a cura di W. J. Connel e A.
Zorzi, Cambridge University Press, Cambridge, 2000.

AA.VV., Lalingua e le lingue di Machiavelli. Atti de Convegno internazionale di studi. Torino,
2-4 dicembre 1999, a cura di A. Pontremoli, Citta di Castello, Olschki, 2001.

AA.VV., Figure della guerra. La riflessione su pace, conflitto e giustizia tra Medioevo e prima
eta moderna, a cura di M. Scattola, Franco Angeli Editore, Milano, 2003.

AA. VV., Storiografia Repubblicana Fiorentina (1494-1570), a cura di J.-J. Marchand e J.-C.
Zancarini, Franco Cesati Editore, Firenze, 2003.

AA.VV., Langues et écritures de la République et de la guerre. Etudes sur Machiavel, a cura
di A. Fontana, J. - L. Fournel, X. Tabet e J. - C. Zancarini, Name edizioni, Genova, 2004.

AA. VV., Catégories et mots de la politique a la Renaissance italienne = categorie e termini
della politica nel Rinascimento italiano, a cura di J.-L. Fournel, H. Miesse, P. Moreno e J.-C.

Zancarini, P. Lang, Bruxelles, 2014.

AA.VV., Langages, politique, histoire. Avec Jean-Claude Zancarini, a cura di R. Descendre e
J.-L. Fournel, ENS Editions, Lione, 2015.

AA.VV., Machiavelli Cinquecento. Mezzo millennio del Principe, a cura di G. M. Anselmi, R.
Caporali, C. Galli, Mimesis Edizioni, Milano, 2015.

AA.VV., Radical Machiavelli. Politics, Philosophy and Language, a cura di F. Del Lucchese,
F. Frosini, V. Morfino, Brill, Leiden - Boston, 2015.

357



AA.VV., Niccolo Machiavelli e la tradizione giuridica europea, a cura di G. M. Labriola e F.
Romeo, Editoriale Scientifica, Napoli, 2016.

F. Adorno, La crisi dell’'umanesimo civile fiorentino da Alamanno Rinuccini al Machiavelli, in
“Rivista Critica di Storia della Filosofia”, 1952, p. 19-40.

R. von Albertini, Firenze dalla Repubblica al Principato. Storia e coscienza politica, Einaudi,
Torino, 1995.

G. M. Anselmi, Ricerche sul Machiavelli storico, Pacini, Pisa, 1979.

A. Anzilotti, Per la storia delle Signorie e del diritto pubblico italiano nel Rinascimento, in
“Studi Storici”, XXII, 1914, p. 77-106.

A. Anzilotti, La crisi costituzionale della Repubblica fiorentina, Multigrafica, Firenze, 1969.

A. Armando, La funzione conservatrice del concetto di fortuna nella prima societa medicea
(1434-1494), in “Nuova Rivista Storica”, 1972, p. 336-348.

N. Baldini, La « Florentina Libertas » e l’ideologia antitirannica, in Coluccio Salutati e
Firenze: ideologia e formazione dello Stato, a cura di R. Cardini e P. Viti, Pagliai Editore,
Firenze, 2008, p. 153-217.

G. M. Barbuto, Machiavelli, Salerno editore, Roma, 2013.
F. Bausi, Machiavelli, Salerno editore, Roma, 2005.

H.J. Berman, Diritto e rivoluzione. Le origini della tradizione giuridica occidentale, 1l Mulino,
Bologna, 1998.

S. Bertelli, Petrus Soderinus Pater Patriae, in “Bibliothéque d’Humanisme et de la
Renaissance”, XXXI, 1969, p. 93-114.

S. Bertelli, Costitutional reforms in Renaissance Florence, in “The Journal of Medieval and
Renaissance Studies”, vol. 3,n. 1, 1973, p. 139-164.

S. Bertelli, Machiavelli and Soderini, in Renaissance Quartely, 28, 1975, p. 1-16.

N. Bobbio, La consuetudine come fatto normativo, Giappichelli, Torino, 2010.

F. Bruni, La citta divisa. Le parti e il bene comune da Dante a Guicciardini, Il Mulino, Bologna,
2003.

A. M. Cabrini, Per una valutazione delle “Istorie Fiorentine” del Machiavelli. Note sulle fonti
del Secondo Libro, La Nuova Italia, Firenze, 1985.

A. M. Cabrini, Interpretazione e stile in Machiavelli. Il terzo libro delle “Istorie”, Bulzoni,
Roma, 1990.

G. Cadoni, Lotte politiche e riforme istituzionali a Firenze tra il 1494 e il 1502, Roma, Istituto
Storico per il Medioevo, 1999.

358



M. Caravale, Ordinamenti giuridici dell’ Europa medievale, 11 Mulino, Bologna, 1994.
F. Calasso, Medio Evo del Diritto, Le fonti (I), Giuffre Editore, Milano, 1954.

P. Carta, Francesco Guicciardini tra diritto e politica, Cedam, Padova, 2008.

F. Chabod, Scritti su Machiavelli, Einaudi, Torino, 1964.

F. Chabod, Scritti sul Rinascimento, Einaudi, Torino, 1967.

F. Chiappelli, Studi sul linguaggio del Machiavelli, e Monnier, Firenze, 1952.

F. Chiappelli, Nuovi studi sul linguaggio del Machiavelli, Firenze, Le Monnier, 1969.

E. Cortese, La norma giuridica, Giuffré Editore, Milano, 1964.

P. Costa, Civitas. Storia della cittadinanza in Europa, (1), Dalla civilta comunale al Settecento,
Bari, Laterza, 1999.

P. Costa, lurisdictio. Semantica del potere politico nella pubblicistica medievale, Milan,
Giuffré, 2002.

A. De Benedictis, Politica, governo e istituzioni dell’ Europa moderna, 11 Mulino, Bologna,
2001.

F. Del Lucchese, Tumulti e indignatio. Conflitto, diritto e moltitudine in Machiavelli e Spinoza,
Ghibli editore, Milano, 2004.

H. De Vries, Essai sur la terminologie constitutionelle de Machiavel, L’ Aja, Excelsior, 1957.

R. Descendre, Le cose di stato: sémantique de I’Etat et relations internationales chez
Machiavel, in “Il Pensiero politico”, XLI, n. 1 - 2008, p. 3-18.

R. Descendre, L Etat, le droit, le territoire: domination territoriale et crise du modéle juridique
dans la pensée politique italienne du XVI° siécle, in “Giornale critico della filosofia italiana”,
settima serie, volume X, anno XCIII (XCV), fascicolo I, Gennaio-Aprile 2014.

R. Descendre, Qu ‘est-ce que la « vie civile » ? Machiavel et le vivere civile, Transalpina, X VII,
2014, pp. 21-39.

R. Descendre, Le pouvoir ‘civil’ chez Machiavel, entre Tite-Live et le droit romain, in “Parole
rubate. Rivista internazionale di studi sulla citazione”, XIII, giugno 2016, p. 153-169.

C. Dionisotti, Machiavellerie. Storia e fortuna di Machiavelli, Einaudi, Torino, 1980.
P. Erdo, Storia delle fonti del diritto canonico, Marcianum Press, Venezia, 2008.
F. Ercole, La politica di Machiavelli, Anonima Romana Editoriale, Roma, 1926.

R. Esposito, Ordine e conflitto. Machiavelli e la letteratura politica del Rinascimento italiano,
Liguori Editore, Napoli, 1984.

359



E. Fasano Guarini, L’Italia moderna e la Toscana dei principi. Discussioni e ricerche storiche,
Le Monnier, Firenze, 2008.

E. Fasano Guarini, Repubbliche e principi. Istituzioni e pratiche di potere nella Toscana
granducale del ‘500- 600, 11 Mulino, Bologna, 2010.

C. Fantappie, Storia del diritto canonico e delle istituzioni della Chiesa, Il Mulino, Bologna,
2001.

P. Fedele, Il problema dell’animus communitatis nella dottrina canonistica della consuetudine,
Milan, Giuffré, 1937.

G. Ferroni, Machiavelli, o dell’incertezza. La politica come arte del rimedio, Donzelli, Roma,
2003.

A. Fontana, Les ambassadeurs apres 1494: la guerre et la politique nouvelles, in Italie 1494, a
cura di A. - C. Fiorato, Presses de la Sorbonne Nouvelle, Parigi, 1994.

A. Fontana, L’exercice de la pensée, a cura di J.-L. Fournel e X. Tabet, Publications de la
Sorbonne, Parigi, 2015.

J.-L. Fournel e J.-C. Zancarini, Le guerre d’Italia, Giunti Editore, Firenze, 1996.

J.-L. Fournel e J.-C. Zancarini, La politique de I’expérience: Savonarole, Guicciardini et le
républicanisme florentin, Edizioni dell’Orso, Alessandria, 2002.

J.-L. Fournel e J.-C. Zancarini, Les guerres d’Italie, des batailles pour I’Europe, Gallimard,
Parigi, 2003.

J.-L. Fournel, I luoghi della cultura e della politica nella Firenze repubblicana, in Atlante
storico della letteratura italiana. (I) Dalle origini al Rinascimento, a cura di Sergio Luzzatto e
Gabriele Pedulla, Einaudi, Torino, 2010, p. 628-639.

J.-L. Fournel e J.-L. Zancarini, Le Savonarole de Machiavel : une lecture laique et politique, in
“Bruniana e Campanelliana, Ricerche filosofiche e materiali storico - testuali”, 2014, XX, n° 1.

R. Fubini, Quattrocento fiorentino. Politica diplomazia e cultura, Pacini, Pisa, 1994.

G. C. Garfagnini, Machiavelli e la filosofia medievale, in Cultura e scrittura di Machiavelli,
Salerno, Roma, 1998, pp. 63-80.

E. Garin, L’'umanesimo italiano. Filosofia e vita civile nel Rinascimento, Laterza, Bari, 1958.

E. Garin, Aspetti del pensiero di Machiavelli, in Dal Rinascimento all’llluminismo, Nistri -
Lischi, Pisa, 1970.

F. Gilbert, Machiavelli e il suo tempo, Il Mulino, Bologna, 1977.

F. Gilbert, Machiavelli e Guicciardini. Pensiero politico e storiografia a Firenze nel
Cinquecento, Einaudi, Torino, 1992.

J. Gilissen, La coutume. Typologie des sources du moyen dge occidental, f. 41, Turnhout, 1982.

360



M. Gilmore, Studies on Machiavelli, Sansoni Editore, Firenze, 1972.

C. Ginzburg, Machiavelli, I’eccezione e la regola. Linee di una ricerca in corso, in “Quaderni
storici”, CXII, 2003.

J. A. Gomez, El consensus communitatis en la eficacia normativa de la costumbre, Pamplona,
Coleccion canonica de la Universidad de Navarra, 1966.

L. Green, Historical Interpretation in Fourteenth-Century Florentine Chronicles, in “Journal
of the History of Ideas”, 1967, p. 161-179.

P. Grossi, L 'ordine giuridico medievale, Bari, Laterza, 2006

A. Guidi, Un Segretario militante. Politica, diplomazia e armi nel Cancelliere Machiavelli, 11
Mulino, Bologna, 2009.

G. Guidi, Lotte, pensiero e istituzioni politiche nella repubblica fiorentina dal 1494 al 1512, 1,
II, III vol., Olschki, Firenze, 1992.

J. K. Hyde, Italian social chronicles in Middle Ages, in Literacy and its uses. Studies on the
late medieval Italy, Manchester University Press, Manchester & New York, 1993, p. 33-57.

G. Inglese, Per Machiavelli. L’arte dello Stato, la cognizione delle storie, Carocci, Roma, 2006.

J. Kirshner, Custom, Customary Law & lus Commune in Francesco Guicciardini, in Bologna
nell’eta di Carlo V e Guicciardini, a cura di E. Pasquini et P. Prodi, Bologne, Il Mulino, 2002,
pp- 151-179.

P. Koschaker, L ’Europa e il diritto romano, Sansoni Editore, Firenze, 1962.

J.-J. Marchand, Niccolo Machiavelli. I primi scritti politici, Antenore, Padova, 1975.
M. Martelli, Machiavelli e la storiografia umanistica, in “Interpres”, 1990, p. 224-255.
M. Martelli, Machiavelli e gli storici antichi, Salerno Editore, Roma, 1998.

M. Martelli, Tra filologia e storia. Otto studi machiavelliani,a cura di F. Bausi, Salerno Editore,
Roma, 2009.

L. Martines, Lawyers and Statecraft in Renaissance Florence, Princeton University Press,
Princeton, 1968.

A. Matucci, Per un’analisi dello stile narrativo della storiografia rinascimentale, in “Studi e
problemi di critica testuale”, 1986, p. 81-102.

A. Matucci, Machiavelli nella storiografia fiorentina. Per la storia di un genere letterario,
Olschki, Firenze, 1991.

L. Mayali, Law and Time in Medieval Jurisprudence, in Grundlagen des Rechts. Festschrift fiir
Peter Landau zum 65 Geburtstag, a cura di R. H. Helmolz, Paderborn, Schoning, 2000.

361



P. von Moos, « Public » et « privé » a la fin du Moyen Age. Le « bien commun » et la « loi de
la conscience », in “Studi Medievali”, v. XLI, 2000, p. 505-548.

J. M. Najemy, Storia di Firenze. 1200-1575, Einaudi, Torino, 2014.

B. Paradisi, Il pensiero politico dei giuristi medievali, in Id., Studi sul Medioevo giuridico, |,
Istituto Storico Italiano per il Medio Evo, Citta di Castello, Tiferno Grafica, 1987, pp. 263-433.

G. Pampaloni, Fermenti di riforme democratiche nella Firenze medicea del Quattrocento, in
“Archivio Storico Italiano”, 429, CXIX, 1961, p. 11-62.

G. Pedulla, Machiavelli in tumulto. Conquista, cittadinanza e conflitto nei “Discorsi sopra la
prima deca di Tito Livio, Bulzoni, Roma, 2012.

P. Prodi, Una storia della giustizia, Il Mulino, Bologna, 2000.
A. Prosperi, Lutero. Gli anni della fede e della liberta, Mondadori, Milano, 2017.

L. Prosdocimi, Observantia. Ricerche sulle radici fattuali del diritto consuetudinario nella
dottrina dei giuristi dei secoli XII-XV, (1l edizione — ristampa anastatica), Milan, Giuffré, 2001.

D. Quaglioni, « Regimen ad populum » e « regimen regis » in Egidio Romano e Bartolo da
Sassoferrato, in “Bullettino dell’Istituto Storico Italiano per il Medioevo, 1978, p. 201-228.

D. Quaglioni, La giustizia nel Medioevo e nella prima eta moderna, Il Mulino, Bologna, 2004.

D. Quaglioni, Machiavelli e la lingua della giurisprudenza. Una letteratura della crisi,
Bologna, 11 Mulino, 2011.

D. Quaglioni, Niccolo Machiavelli, in Dizionario Biografico dei Giuristi Italiani, diretto da I.
Birocchi, E. Cortese, A. Mattone, M. N. Miletti, a cura di M. L. Carlino, G. De Giudici, E.
Fabbricatore, E. Mura, M. Sammarco, Il Mulino, Bologna, 2013.

D. Quaglioni, Machiavelli, the Prince and the Idea of Justice, in “Italian Culture”, XXXII,
2014.

R. Ridolfi, Vita di Niccolo Machiavelli, Sansoni, Firenze, 1969.
R. Ridolfi, Vita di Girolamo Savonarola, Le Lettere, Firenze, 1997.

J.-M. Riviere, Le temps du conseil dans les pratiche de Florence de 1498 a 1512, in “Il Pensiero
Politico”, XXXIIII, n. 2, p. 185-210.

N. Rubinstein, I primi anni del Consiglio Maggiore a Firenze (1494-1499), 1, in “Archivio
Storico Italiano”, 403, CXII, 1954, p. 151-194, e 11, in “Archivio Storico Italiano”, 404, CXII,
1954, p. 321-347.

N. Rubinstein, The Beginnings of Niccolo Machiavelli’s Career in The Florentin Chancery, in
Italian Studies, X1, 1956.

N. Rubinstein, Florentina Libertas, in “Rinascimento”, 1986, p. 3-26.

362



L. Russo, Machiavelli, Laterza, Bari, 1972.
B. Santalucia, La giustizia penale in Roma antica, Il Mulino, Bologna, 2013.

G. Sasso, Niccolo Machiavelli. Storia del suo pensiero politico, Istituto Italiano per gli Studi
Storici, Napoli, 1958.

G. Sasso, Studi su Machiavelli, Morano, Napoli, 1967.
G. Sasso, Niccolo Machiavelli. (I1) La storiografia, Il Mulino, Bologna, 1993.
G. Sasso, Machiavelli e gli antichi, Ricciardi, Milano - Napoli, 1987-1997.

M. Senellart, Les arts de gouverner. Du regimen médiéval au concept de gouvernement,
Editions du Seuil, Parigi, 1995.

T. G. Sistrunk, Law, Custom and Language: Ideas in Practice in the Legal Writings of Cino da
Pistoia (tesi discussa all’University of Kansas nell’anno 1995).

A. Sorbelli, I teorici del Reggimento comunale, in “Bullettino dell’Istituto Storico Italiano per
il Medioevo”, LIX, 1944, p. 31-136.

P. Stein, /I diritto romano nella storia europea, Raftaello Cortina Editore, Milano, 2001.

W. Ullmann, Bartolus on the Customary Law, in ld., Jurisprudence in the Middle Ages, Londra,
Variorum Reprints, 1980.

C. Vivanti, lustitia et armi nell’Italia di Machiavelli, in Guerra e pace, Annale 18, Storia
d’Italia, Einaudi, Torino, 2002.

C. Vivanti, Niccolo Machiavelli. I tempi della politica, Donzelli, Roma, 2008.

L. Waelkens, La théorie de la coutume chez Jacques de Révigny, Leyde, E. J. Brill, 1984.

D. Weinstein, Savonarola and Florence. Prophecy and Patriotism in the Renaissance,
Princeton University Press, Princeton, 1970.

H. Withfield, On Machiavelli’s Use of “Ordini”, in “Italian Studies”, X, 1955, pp. 19-39.
J.-C. Zancarini, Machiavel, la guerre, les anciens. Les “antichi scrittori” dans I’ “Arte della
guerra”, in “Parole rubate. Rivista internazionale di studi sulla citazione”, XIII, giugno 2016,

p. 119-151.

L. Zanzi, I “segni” della natura e i “paradigmi” della storia: il metodo del Machiavelli,
Lacaita Editore, Manduria, 1981.

A. Zorzi, L’amministrazione della giustizia penale nella Repubblica Fiorentina, Olschki,
Firenze, 1988.

363



364



INDICE

365



366



INTRODUZIONE

Prima parte
LA QUESTIONE DEI COSTUMI
NELLA LINGUA MACHIAVELLIANA

Introduzione

Primo capitolo - La conservazione dei costumi,
I’osservanza delle leggi.

I. 1 COSTUMI SIMILI E DISFORMI
I. 2 REGOLARE LA CITTA CON LE LEGGI E CO’ COSTUMI

I. 3 PROVVEDERE PER COSTUME E PER LEGGE

Secondo capitolo — Il costume giudiziario
nei tempi di guerra.

II. I ’ESEMPIO ROMANO
E IL MANTENIMENTO DEGLI ANTICHI COSTUMI

II. 2 L’ESPERIENZA FIORENTINA E LA PENA CONSUETA

Terzo capitolo — Il riconoscimento dei benifici ricevuti
come costume repubblicano.

III.1 PRIMAVERA 1498: IL CONTESTO POLITICO A FIRENZE
DOPO LA RIMOZIONE DI SAVONAROLA

III. 2 AUTUNNO 1498: IL CONTESTO MILITARE
SUI FRONTI PISANO E ROMAGNOLO

.21

.25

.31

.39

.51

.63

. 66

.12

. 87

. 87

.92

367



III. 3 L’ASSEDIO DI RIPAFRATTA DELL’OTTOBRE 1498 p. 97

III. 4 LE LETTERE INVIATE DA MACHIAVELLI
AI COMMISARI IN CAMPO A RIPAFRATTA p. 99

III. 5 LA GRATITUDINE DELLA REPUBBLICA
PER I BENEFICI RICEVUTI p. 104

III. 5. 1 La gratitudine repubblicana di fronte
alla fedelta dei capitani di ventura. p. 112

III. 5. 2 La gratitudine repubblicana di fronte
alla fedelta delle comunita soggette. p. 114

Quarto capitolo — Buone leggi e cattivi costumi. p. 119

IV. 1 QUELLA CITTATE CHE HA BUONE LEGGI
E CATTIVI COSTUMI p. 122

IV.2 LE BUONE LEGGI, PER ESSERE
DALLE CATTIVE USANZE GUASTE, NON RIMEDIANO p. 128

Seconda parte
COSTUMI E CONSUETUDINE ALLA BASE
DELL’ORDINE GIURIDICO MEDIEVALE

Introduzione p. 141

Primo capitolo — Mores e consuetudo nel diritto civile:
il Corpus Iuris Civilis. p. 155

I. 1 IL DIRITTO NON SCRITTO
NELLE ISTITUZIONI DI GIUSTINIANO p. 158

368



[. 2I MOLTI VOLTI DEL DIRITTO
NON SCRITTO NEL DIGESTO

I. 2. 1 I fatti e le cose. L’inveterata consuetudine
ed il tacito consenso popolare.

I. 2. 2 Consuetudine in giudizio:

la prudenza di Ulpiano e I’esperienza di Machiavelli.

I. 2. 3 Le temporalita del fenomeno consuetudinario
nella dottrina del Digesto.

I. 2. 4 La consuetudine, la legge, il processo.
Modi d’interpretazione e di giudizio.

I. 2. 5 Eziologia e fisiologia del fenomeno giuridico.

I. 3IL CODICE E LE TRE LEGGI IMPERIALI
DEL “QUAE SIT LONGA CONSUETUDO”

Secondo capitolo — Mores e consuetudo nel diritto canonico:

il Decretum di Graziano.

II. I ALLE ORIGINI DELLA PRIMA DISTINCTIO:
LE ETYMOLOGIAE DI ISIDORO DA SIVIGLIA

II. 2 MORES, MOS, CONSUETUDO
NELLA PRIMA DISTINCTIO DEL DECRETUM

p. 167

p. 169

p. 175

p. 179

p. 181

p. 186

p. 189

p. 201

p. 204

p. 208

369



Terza parte
LA CONSUETUDINE IN MACHIAVELLI

Introduzione p. 227

Primo capitolo — La consuetudine nelle Istorie Fiorentine
e nelle lettere ufficiali p. 231

I. 1. LA CONSUETUDINE ISTITUZIONALE
NELLE ISTORIE FIORENTINE p. 232

I. 2. LE VARIEGATE CONSUETUDINI
DELL’EPISTOLARIO UFFICIALE p. 241

I. 2. 1 La consuetudine fiorentina
di consultare e di praticare nei consigli p. 242

I. 2. 2 La consuetudine di una Repubblica

al tempo delle guere d’Italia p. 244
I. 2. 2. 1 Le consuetudini del campo p. 245
I. 2. 2. 2 Le consuetudini mercenarie p. 247
I. 2. 2. 3 Le consuetudini delle comunita p. 249
I. 2. 3 La consuetudine del buon vicinato p. 255
I. 2. 4 La consuetudine portuale p. 257
I. 2. 5 La consuetudine che scusa nei delitti p. 264
I. 2. 6 La consuetudine come usanza popolare p. 267
I. 2. 7 La buona consuetudine verso gli amici p. 268
I. 2. 8 La consuetudine dei lavori estivi p. 269

Secondo capitolo — Consuetudine e legge nei Discorsi
sopra la prima deca di Tito Livio p. 273

II. I LE LEGGI E QUELLI MODI E
QUELLE CONSUETUDINI CHE SONO ANTICHE p. 276

370



II. 2 E QUANDO IN ROMA FOSSE STATA
LA CONSUETUDINE QUALE E A VINEGIA

II. 3 QUELLA CONSUETUDINE
DI PROLUNGARE I MAGISTRATI

II. 4 COME FARE UNA LEGGE CHE SIA CONTRO
A UNA CONSUETUDINE ANTICA E SCANDALOSISSIMO

Terzo capitolo — La consuetudine come vivere politico
proprio ad una citta o ad un popolo.

III. 1 LA CONSUETUDINE A VIVERE
CON LE PROPRIE LEGGI E IN LIBERTA

III. 2 UN ANIMALE BRUTO NUTRITO IN CARCERE
E UN UOMO USO A STARE ALL’ARIA E NELLI CAMPI

I1I. 3 GLI UOMINI MONTANARI
DOVE NON E ALCUNA CIVILITA

Quarto capitolo — La religione come cosa al tutto necessaria

a volere mantenere una civilta

CONCLUSIONE

BIBLIOGRAFIA

INDICE

p. 281

p. 284

p. 289

p. 297

p. 299

p. 311

p.315

p. 323

p. 339

p. 351

p. 365

371



