
Relation de soin, la confiance à l’épreuve du droit

Noëlle Carlin

To cite this version:

Noëlle Carlin. Relation de soin, la confiance à l’épreuve du droit. Law. Université Paris-Est,
2014. French. <NNT : 2014PEST0021>. <tel-01061259>

HAL Id: tel-01061259

https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01061259

Submitted on 5 Sep 2014

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépôt et à la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche français ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.

https://hal.archives-ouvertes.fr
https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01061259


Université Paris-Est Marne-la-Vallée 
Espaces Éthiques et Politiques – Institut Hannah Arendt 

 

Thèse 

pour l’obtention du grade de docteur 

discipline : Philosophie pratique 

 

Soutenue publiquement par 

 

 

Noëlle Carlin 

le 26 mars 2014 

 

 

 

RReellaattiioonn  ddee  ssooiinn,,  

llaa  ccoonnffiiaannccee  àà  ll’’éépprreeuuvvee  dduu  ddrrooiitt  
 

 

 

Directeur de thèse 

  Professeur Dominique Folscheid 

 

Jury 

Professeur Pierre Magnard, président du jury 
 Professeur de philosophie émérite, Université Paris IV Sorbonne 

Professeur Jean-Jacques Wunenburger, rapporteur 
 Professeur de philosophie, Université Lyon III 

Professeur associé Régis Aubry, rapporteur 
 PA-PH, Université de Franche-Comté, membre du CCNE 

Madame Marion Girer 
 Maître de conférences en droit, Université Lyon III 



 2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 3 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Mes remerciements s’adressent tout d’abord au professeur Dominique 
Foscheid, mon directeur de thèse, dont l’enseignement a fait germer la 
nécessité et l’évidence de la réflexion éthique. L’exigence et la justesse de ses 
conseils que j’ai parfois bien mal suivis n’ont eu d’égal que sa patience et sa 
bienveillance envers l’étudiante lointaine et trop occupée que je fus.   

 
Le professeur Pierre Magnard, le professeur Jean-Jacques Wunenburger, le 

professeur Régis Aubry et Madame Marion Girer m’ont fait l’honneur avec 
beaucoup de simplicité de lire et de juger ce travail, certains par une amitié 
qui m’honore, d’autres par la confiance qu’ils accordent à celui qui m’a fait 
confiance. Je connais la charge de travail qui est la leur et ma gratitude pour 
leur présence à ce jury n’en est que plus grande. 

 
Je remercie tout particulièrement pour leur soutien et leur relecture 

attentive, d’un texte donné pourtant à la dernière minute, Élisabeth 
Dell'Accio, Brigitte Clément,  Laurence Cimar et Christine Courtin. Qu’elles me 
pardonnent le temps volé à leur sommeil et à leur famille. 

 
Je voudrais aussi remercier celles et ceux pour lesquels il ne faisait aucun 

doute que cette thèse serait achevée, alors que je doutais si souvent. Une 
confiance que j’ai longtemps estimée aveugle, mais qu’il me faut mesurer à 
l’aune d’une amitié sans faille. 

 
À ma famille et aux amis qui sont au loin et que la rédaction de la thèse a si 

souvent privés de ma venue, tous m’ont soutenue sans jamais me faire grief 
de mon absence, remettant avec constance projets et visites à plus tard. 
Merci très sincèrement à eux tous. 

 
Ma profonde reconnaissance va aux personnes de mon équipe pour les 

moments de liberté qu’ils m’ont accordés ces trois dernières années, souvent 
au détriment des leurs. Sans leur générosité, leur soutien et leur 
compréhension, je n’aurais pu finir cette thèse. J’associe à ces remerciements 
toutes les personnes rencontrées dans le mouvement des soins palliatifs ; 
leur souci et leur respect des patients, leur engagement éthique et citoyen, la 
qualité de leurs questionnements, ont été pour moi une découverte et un lieu 
de ressourcement tant professionnel qu’humain. Ce travail leur doit 
beaucoup. 

 

 



 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

 

 

 

 

 

Résumé 

Relation de soin, la confiance à l’épreuve du droit  

S’allier à autrui par des liens de confiance ou par le jeu d’obligations 

juridiques, pour faire face à l’incertitude et à la complexité, est l’affaire de 

l’homme depuis qu’il a eu besoin d’un autre pour sa survie et son mieux-être. La 

juridicisation des relations sociales a envahi plus récemment le monde de la santé, 

remettant en question le lien de confiance dans la relation de soin. Il semble 

nécessaire d’aller au-delà de ce présupposé opposant relation de confiance et 

relation contractuelle. En effet, tous les usages de la confiance ne sont pas moraux 

et si le droit contraint, il protège également le plus vulnérable.  

Mais quelle est la nature de cette confiance que tous appellent de leurs vœux ? 

Phénomène pluridimensionnel particulièrement riche dans ses expressions et ses 

usages, la confiance est le résultat, le moyen et permet l’engagement envers 

autrui. La relation de soin, où technicité et subjectivités se rencontrent, met en 

évidence la dynamique complexe de la confiance, entre nos attentes et nos 

craintes. Aux moments charnières du parcours de soin, qui font écho aux piliers 

de la relation contractuelle fondée sur l’arrêt Mercier mais remise en cause par les 

lois actuelles, nous retrouvons la nécessité de la confiance entrecroisant celle des 

droits du patient : l’engagement dans la relation, l’information, la décision 

partagée, l’épreuve de l’obstination ou du refus. Nous voyons s’inventer, non sans 

déstabilisation, de nouvelles figures de la relation soigné-soignant.  

De cette double exploration émerge la notion de la reconnaissance, celle des 

droits et celle de la personne à l’épreuve bouleversante de la maladie. Une 

reconnaissance mutuelle soignant-soigné qui se conjugue à une confiance 

réciproque comme fondement de la relation de soin.  

 

Mots clefs :  

Relation de soin, confiance, contrat, droits des patients, reconnaissance 

 
 
 



 6 

 



 7 

 

 

 

 

 

Abstract 

The Health Care Relationship: trust and the test of Law 

Dependency on others for one's survival or well-being has always meant 

allying oneself with others. In this way, relationships founded on trust or legal 

obligation can make it easier to manage the inevitable problems and insecurity. 

The juridicisation of social relations which has emerged recently in health care is 

undermining the bond of trust in the health care relationship. It therefore seems 

necessary to explore this presupposition in which the trust relationship has come 

to be viewed in direct opposition to the contractual relationship. And if the law is 

there to restrain, it is likewise there to protect the weakest; confidence in 

somebody creates moral obligations, thus requiring commitment. 

Trust, a multi-faceted phenomenon with many forms of expression and uses, is 

what makes a commitment to others possible. In the health care relationship, 

where technology and subjectivities come together, the complex dynamics of 

trust, between our expectations, contradictions and fears, are vividly exposed. At 

pivotal moments on the care pathway, we find the need for trust bisecting the 

patients' rights: commitment, information, shared decision-making, the tug of war 

between obstinacy and refusal. This is where we see new features cropping up in 

the patient-carer relationship. 

From this double investigation emerges the idea of acknowledgement of 

patients' rights and of the person struggling with the disease. A mutual 

acknowledgement between patient and carer combined with a reciprocal trust as 

an ethical basis for the health care relationship. 

 

Key words:  

Health care relationship, trust, confidence, contract, patients' rights, 

acknowledgment 

 
 
 
 



 8 



 9 

Table des matières 

  

Introduction 
Blouses blanches et robes noires au lit du patient 1 

Première partie  

S’allier par la confiance, la belle affaire des hommes 9 

 

1.  Vocabulaire et grammaire de la confiance 15 
Les mots pour la dire 15 

Aux sources de la confiance : pistis, fides et foi 15 
La pistis grecque et la fides romaine 15 
De la fides à la foi chrétienne et la foi profane 18 
Croire, espérer : un acte de confiance ? 23 

La confiance : un peu, beaucoup, pas du tout 28 
Confiance et confidence 28 
Méfiance et défiance 33 

Fidélité et crédit 37 
De la fidélité et de la loyauté 37 
De la fiabilité des choses et des personnes 39 
Du crédit et de la crédibilité 41 

Conjuguer la confiance 45 
Être, avoir et faire confiance 45 
Concordances 47 

De quoi demain sera-t-il fait ? 47 
Il nous manque toujours quelque chose 49 
La vulnérabilité face à l’opportunisme 50 
S’engager envers l’autre 52 

2.  Les usages de la confiance 55 
Être en confiance ou engager sa confiance ? 55 

La confiance familière et l’attente de sécurité 56 
La confiance décidée et l’engagement 61 

Les adresses de la confiance 64 
Se fier au système 64 
Se fier à autrui 67 
Ne se fier qu’à soi 70 

3.  Pouvons-nous et devons-nous faire confiance ? 75 
L’aspect rationnel de la confiance 75 
L’aspect moral de la confiance 80 

Faire confiance, un devoir ? 80 
Faire confiance, une responsabilité 83 
La confiance au risque de la domination 86 

Convient-il alors de se méfier de la confiance ? 87 
Faire confiance à la confiance ? 87 
Où finalement le contrat voudrait se placer… 89 

 
 
 



 10 

 

 
  



 11 

 
 
 
 
 

Deuxième partie  

S’allier par le droit, la grande affaire des hommes 91 

 

1.  Du don au contrat : le long chemin de l’individuation 97 
De la main tendue à l’obligation contractuelle 97 

Donner, échanger et s’associer 97 
Pactes et alliances, conforter le lien 104 
S’obliger par la règle du contrat 107 

Du serment au Code civil 109 
Parole donnée et foi jurée 109 
L’homme du contrat 111 
Justice et liberté : entre contrat social et code civil 113 

Le contrat aujourd’hui 117 
Les conditions de validité d’un contrat 117 
L’interventionnisme de l’État 118 
Le consentement et l’information dans le contrat 120 

2.  De la relation contractuelle à la démocratie sanitaire 123 
L’arrêt Mercier 123 
Les piliers de la relation contractuelle 126 

La liberté de l’engagement 127 
Choisir librement son médecin 127 
Le droit de refus par le médecin 129 

Le secret médical, 131 
Entre information et confidentialité 131 
Le devoir d’informer et le droit à l’information 134 

La liberté de prescription 137 
L’obligation de soins consciencieux 139 

De l’obligation de moyens… 139 
… à l’obligation de résultat 140 

La responsabilité contractuelle et l’indemnisation 143 

3.   De la nécessité du droit à la crainte de judiciarisation 151 
La loi du 4 mars 2002 dite loi de démocratie sanitaire 152 

L’équilibre attendu des droits 152 
Un colloque toujours moins singulier 154 

La relation au risque de la judiciarisation 157 
Le contrat et le droit, fossoyeurs de la relation de confiance ? 160 

 
 
 
 
 

  



 12   



 13 

 

Troisième partie  

La relation de soin, entre droit et confiance 165 

 

1.  Figures actuelles de la relation de soin 169 
L’objet énigmatique de la relation de soin 171 

La santé, peut-elle être l’objet de la relation de soin ? 172 
La guérison serait-elle l’objet tant attendu ? 176 
Tout simplement le soin ? 179 
L’objet de la relation : nécessairement ambigu et énigmatique. 179 

Colloque singulier, relation plurielle et place du tiers 182 
Colloque singulier ou relation plurielle, à qui se fier ? 183 
Patient, usager ou client ? 186 

Le tiers dans la relation : excès ou déficit ? 189 

2.  Moments de la relation entre droits et confiance 195 
Droits et devoirs de l’information 195 

S’informer et informer, entre savoir et non savoir 197 
Dire ou taire, le chemin singulier de la confiance 203 
Un invité encombrant : Internet 207 

Décider en confiance 213 
La première décision : s’engager 215 
Partager la décision 218 
Déléguer la décision au médecin 221 
Décider pour soi jusque dans l’absence 223 

La relation à l’épreuve de l’obstination et du refus 226 
Quand le miracle n’a pas eu lieu… 228 
Le refus du patient, une perte de confiance ? 232 
Le refus par le médecin, un abandon ? 236 
La confiance comme recours 240 

3.  Parcours de confiance et reconnaissancedu sujet 243 
Reconnaissance des droits, reconnaissance de la personne 245 
Le parcours du malade, entre reconnaissanceet confiance 247 

Se reconnaître malade 247 
Être reconnu un patient comme tous les autres. 249 
Être un malade comme personne d’autre 257 

Temporalités de la confiance dans la relation de soins 259 
La confiance au risque de la méconnaissance et de l’inconnaissance 260 
Confiance réciproque et reconnaissance mutuelle 264 
Temporalités partagées de la confiance et du droit 267 

Conclusion  Dans les mains d'autrui… 273 

Bibliographie 277 

Index nominum 285 

Index rerum 287 

 
 

 



 14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 1 

 

 

 

 

Introduction 

 
 
 

Blouses blanches et robes noires1 au lit du patient 

 

Nous sommes fragiles dans le monde parce que nous ne savons pas tout, nous ne 

pouvons pas tout et que nos désirs et la réponse à nos besoins dépassent souvent 

nos capacités individuelles. Nous sommes vulnérables parce que nous sommes 

altérables par l’âge, la maladie, les évènements traumatiques ou l’action d’autrui. 

C’est le manque que nous percevons en nous qui nous fait aller vers l’autre pour 

solliciter son aide : le bébé se tourne vers sa mère pour quêter le sein, l’enfant 

attend du maître savoir et apprentissages, l’amoureux voudrait être aimé, celui qui 

ne sait pas nager appelle au secours et le patient vient chercher auprès d’un 

praticien le soulagement qu’il ne peut se prodiguer lui-même. La rencontre avec 

autrui constitue notre humanité, détermine notre existence, construit notre 

individualité, que nous allions vers l’autre par curiosité ou par nécessité, avec 

amour ou par intérêt, avec sérénité ou inquiétude, acceptant le risque de la 

rencontre ou recherchant des garanties avant de nous engager.  

 

De toutes les relations que nous allons nouer dans notre vie, la relation de soin 

est la première, lorsque nouvellement nés nous avons besoin des soins d’autrui 

pour survivre et grandir. La dimension de la sollicitude est immédiatement associée 

à l’idée de soin, puis comme une ombre celle du pouvoir en raison de la nature 

fondamentalement asymétrique de la relation que crée le prendre soin d’autrui. La 

référence aux soins donnés à l’enfant fragile et immature, sans connaissances ni 

compétences, fondera pendant de longues années le paternalisme médical, 

                                                        
1 Cette expression, que nous avons inversée ici, ouvre la quatrième de couverture du livre de A. 

Laude, J. Pariente et D. Tabuteau, La judiciarisation de la santé , Paris, Éditions de Santé, 2012. 



 2 

qu’illustre cette phrase célèbre de Louis Portes2 « Face au patient, inerte et passif, le 

médecin n’a en aucune manière le sentiment d’avoir à faire à un être libre, à un 

égal, à un pair, qu’il puisse instruire véritablement. Tout patient est et doit être pour 

lui comme un enfant à apprivoiser, non certes à tromper - un enfant à consoler, non 

pas à abuser - un enfant à sauver, ou simplement à guérir ». En contrepartie de 

l’expertise que le professionnel de santé met au service du patient, ce dernier doit 

confiance et obéissance. Aujourd’hui, la relation de soin n’est plus cette rencontre 

de deux individus, l’un malade et réduit à la minorité, l’autre soignant et puissant 

d’un savoir non partagé, à l’écart du tumulte de la société dans le silence de la 

chambre ou du cabinet médical. Elle est pénétrée par les modèles sociaux, 

politiques, économiques et juridiques, au gré de l’évolution de notre société et de la 

conception que nous nous forgeons de l’homme que nous sommes ou voudrions 

être : acteurs savants, lucides et autonomes.  

L’arrêt Mercier a défini en 1936 la relation médecin-malade sur le mode 

contractuel. Depuis, conventions et la contractualisation ont envahi le système de 

santé et la relation de soin. Un formalisme contraignant, aux enjeux incertains, a 

bousculé les équilibres familiers, laissant apparaître du côté des professionnels un 

discours récurrent sur l’absence de confiance, tantôt comme cause de la 

juridicisation, tantôt comme sa conséquence. Une confiance que les patients, dans 

une attitude consumériste et préoccupés de leurs seuls droits, auraient abandonnée 

au profit de la défiance et la revendication. Un discours désenchanté, faisant 

reposer la faute initiale sur la contractualisation des relations sociales, sans jamais 

expliquer ni ce qu’est cette confiance attendue, espérée, exigée, ni en quoi le 

patient devrait et pourrait faire confiance.  

 

La revue Laennec avait consacré en 2001 son numéro à « La relation médecin-

malade : une confiance en péril ? ». Un des articles, signé par un chirurgien3 est 

particulièrement représentatif du discours sur l’évolution de la relation médecin-

malade en « relation de défiance ». Le paragraphe introductif mérite d’être cité en 

entier : « La relation de confiance entre médecin et malade a toujours été une des 

pierres d’angle de l’exercice médical. Elle repose sur des postulats que médecin et 

                                                        
2 L. Portes, « Du consentement à l’acte médical » (Communication à l’Académie des Sciences 

Morales et Politiques, 30 janvier 1950), in À la recherche d’une éthique médicale, Paris, Masson et 

PUF, 1955, p.163. 
3 V. Borderie, « Médecin--malade : la relation de défiance », Revue Laennec, Paris, mars 2001, p. 8. 



 3 

malade acceptent : la compétence du médecin avec la volonté de donner au patient 

le meilleur de lui-même, écoute réciproque, authenticité de la relation, quitus donné 

par le patient au médecin quant à son savoir et son engagement personnel. Tout 

contribue au but essentiel de la médecine : soulager celui qui souffre. Le premier 

bénéfice qu’en tire le médecin est la reconnaissance du patient ». Qui ne rêverait 

qu’une telle situation soit la règle4. Plus loin, il déplore qu’« une défiance s’instaure 

progressivement dans la population et crée chez certains patients une attitude 

revendicatrice », portant ainsi « atteinte à l’honneur du praticien ». Cette attitude, 

selon l’auteur, induit une défiance du médecin envers le patient, susceptible à tout 

moment de porter plainte en raison « d’attentes souvent démesurées ».  

Une défiance qui selon lui a deux conséquences : la nécessité pour le médecin 

de s’assurer d’un consentement éclairé, et d’une relation de qualité, sinon « le pire 

est à craindre ». L’autre conséquence est que le médecin fera des « choix 

thérapeutiques moins risqués, non avec des choix risqués en terme de 

complications, mais qui auraient apporté de meilleures chances de guérison pour le 

patient ».  

Cette vision assez négative de la personne du patient d’aujourd’hui et de la 

relation qui s’instaure, met en évidence une représentation très courante : la 

confiance, qui n’est jamais définie, s’exprime par la compliance au traitement, 

seule possibilité pour le patient d’obtenir « de meilleures chances de guérison ». Et 

tant pis pour celui qui n’a pas confiance, il pourrait être encore moins bien soigné 

que ce qu’il craignait : pour lui l’effet nocebo et des soins trop prudents, punitions 

de la méfiance.  

Une première interrogation a initié cette réflexion : la confiance pourrait-elle 

fonder seule aujourd’hui une relation équitable entre le malade et les professionnels 

ou le monde de la santé ? Après tout, que donnons-nous à voir de la médecine et de 

nos pratiques aujourd’hui pour être en droit d’attendre, et même pour certains 

d’exiger la confiance du patient ? Ce patient, que tant de discours généreux 

présentent, vulnérable et magnifié par la confiance qu’il nous porte et par le respect 

dont, en retour, nous l’entourons, tient-il plus d’une image d’Épinal qui nous 

conforte, que de la réalité ? Cette image héritière d’un paternalisme généralement 

bienveillant ne vient-elle pas occulter notre difficulté à percevoir les implications 

                                                        
4 Mais c’est presque trop beau pour être vrai, car si cela était pourquoi les médecins ont-ils cru 

nécessaire de se doter d’un code de déontologie, qui de plus s’applique par décret ? 



 4 

des récentes évolutions législatives en droit de la santé ? Et, bien au-delà du droit, 

c’est l’évolution de la médecine elle-même dont la technicité de plus en plus 

puissante oblige désormais à des solutions plus institutionnelles et moins 

interindividuelles, le soin étant devenu plus que jamais un souci collectif5 social et 

politique.  

Mais ne pourrions-nous entrevoir différemment le lien confiance/droit, le droit 

venant au secours d’une confiance difficile à construire pour l’un ou l’autre des 

partenaires de la relation et la confiance venant en appui des insuffisances du 

droit ? La double nature de la relation de soin, à la fois humaine et technique6, nous 

entraîne vers ce qui pourrait être à la fois une complémentarité et une alliance.  

 

Essayer d’appréhender la confiance en regard de la juridicisation de la relation 

de soin nous renvoie à la pensée de Paul Ricœur qui tente d’articuler le souhait 

universel de vivre bien et le moment singulier de la décision sage et prudente, grâce 

à la médiation de la déontologie et des normes. Dans un texte essentiel, « Les trois 

niveaux du jugement médical » 7 , Ricœur pose la notion de confiance comme 

fondatrice d’une relation médecin-malade marquée par la singularité de la situation 

et l’individualité des personnes. Il introduit au premier niveau de la relation celui 

du jugement prudentiel, la notion de pacte de confiance fondée sur la 

confidentialité et la fidélité à l’engagement réciproque, et fait du colloque singulier 

et du jugement prudentiel les bases de l’éthique médicale. Il décrit ainsi la 

rencontre : le patient initie la relation par la parole sur sa souffrance, mettant en 

mot sa plainte puis sa demande. Le médecin de son côté pose un diagnostic, 

propose un traitement et, à la promesse du patient d’observer le traitement, répond 

par celle de suivre le patient. En qualifiant cette promesse initiale de « pacte de 

confidentialité »8, Ricœur signifie la place de la parole reçue et donnée, comme 

fondatrice de la relation entre les hommes. La fidélité à la promesse initiale établira 

                                                        
5 Il a toujours été un souci collectif en raison des épidémies dévastatrices, dont il fallait protéger la 

population avant de savoir les éradiquer, mais plus encore depuis que nous avons eu les moyens 

techniques de nous mesurer aux pathologies et aléas de la vie humaine. Le souci sanitaire se double 

aujourd’hui d’un souci financier. 
6 Cf. F. Worms, « Les deux conceptions du soin. Vie, médecine, relations morales, » Revue Esprit, 

janvier 2006, p. 141- 156 
7 P. Ricœur, « Les trois niveaux du jugement médical », Esprit, Paris, décembre 1996, p. 21. 
8 Id. p. 23. 



 5 

dans le temps la qualité morale de la relation médecin-malade, le pacte devenant 

« alliance »9.  

La promesse tacite et la confiance envers la parole donnée vont trouver, au 

niveau du jugement déontologique, leur prolongement et leur légitimation dans la 

règle du secret médical. Le caractère universel de l’acte de soin s’exprime par les 

normes et les règles qui régissent la pratique médicale entre les individus et au sein 

du corps social. Ce deuxième niveau est celui du « contrat médical » 10  qui 

manifeste l’engagement du médecin envers tout malade et fonde l’obligation de 

soin et d’assistance. La nécessaire réglementation des devoirs et obligations 

présente néanmoins, selon Ricœur, deux écueils : tout d’abord une menace envers 

l’humanisation des pratiques, si le niveau prudentiel et la singularité ne sont pas 

pris en compte dans l’application des normes, et ensuite le recours au contrat par 

crainte d’une dérive procédurale. Ricœur parle ainsi d’un « pacte de méfiance »11, 

mélange impur de crainte et de soupçon, qui « corrompt » la relation et fragilise le 

pacte de soins. C’est au dernier niveau où s’exerce le jugement moral du 

professionnel que sont justifiées et légitimées au plan universel les deux formes de 

jugement précédentes, le jugement prudentiel et le jugement déontologique, 

mettant en cause les notions de santé, de bonheur et de dignité. Ricœur nous invite 

à la vigilance et à la réflexion sur l’influence des conceptions sociales du bien-être 

et de la santé sur l’éthique des pratiques médicales. Prolongeant sa réflexion sur les 

attentes du patient, Ricœur réinterroge les raisons profondes de la relation de soin, 

qui relèvent du souci de l’autre, donc de l’éthique et non du contrat. Il résume cette 

finalité dans la formule souvent reprise : « souhait de vivre bien, avec et pour les 

autres, dans des institutions justes »12.  

Dans le modèle proposé par celui-ci, il semble que le patient n’ait d’autre choix 

que d’entrer dans la relation du fait de sa vulnérabilité et de sa souffrance. La 

liberté du patient s’exerce ensuite uniquement dans le respect ou non de 

l’engagement. Ricœur met en garde contre les attentes « ordinaires » et parfois 

« insensées »13 qui pourraient dévoyer la confiance. Mais peu de choses dans ce 

texte nous éclairent sur les fondements de la confiance initiale du patient, sur la 

                                                        
9 Ibid. p. 23. 
10 Ibid., p. 25. 
11 Ibid., p. 28. 
12 Ibid., p. 32. 
13 Ibid., p. 23. 



 6 

nature de cette confiance, ni sur sa dynamique au cours de la relation. Il nous 

semble, à la lecture du texte de Ricœur, que les trois niveaux prudentiel, 

déontologique et moral peuvent se lire comme un enchâssement des différentes 

formes de confiance que nous élaborons pour répondre à notre besoin et que nous 

décrirons dans la première partie : familière et décidée, institutionnelle et 

interpersonnelle, rationnelle et morale. Mais la confiance est un phénomène 

pluridimensionnel à la fois plastique et dynamique qui ne se laisse enfermer ni dans 

une définition univoque ni dans un temps circonscrit. Elle ne se laisse pas 

davantage réduire à la compliance, à l’abandon généreux à autrui ou encore à 

l’opportunisme. C’est à la tâche délicate de décrire les diverses expressions de la 

confiance et d’en explorer les usages que nous consacrerons la première partie de 

ce travail.  

 

À l’articulation du niveau singulier de la rencontre et du niveau universel de la 

finalité de l’acte de soin, se situe le monde des normes encadrant la relation de 

soin. Nous nous intéresserons ici à la juridicisation de la relation de soin plus qu’à 

la judiciarisation dont le poids paraît surestimé par les professionnels selon des 

études récentes. Clarifions d’abord ces deux termes : nous reprendrons ici la 

définition qu’en donne Jean-François Burgelin « la juridicisation […] signifie que 

les rapports humains sont le plus souvent réglés par le droit que par d’autres types 

de relations telles que la lutte, l’hostilité, la courtoisie ou la prévenance. Une 

société se juridiciarise quand le droit devient la règle d’or des relations entre les 

êtres humains. Ce peut être un progrès. […] Toute autre chose est la judiciarisation 

d’une société. Il ne s’agit plus seulement de considérer le droit comme le lien social 

ordinaire. La société se caractérise par un appel à la régulation des rapports 

humains. Le procès devient un moyen habituel non seulement d’obtenir la 

reconnaissance de son droit, mais de le faire mettre en application par une 

intervention de l’état, dont le juge n’est qu’une émanation ».14 

Surgit alors la seconde interrogation, autre aiguillon de ce travail : notre besoin 

de sécurité et le poids plus individuel de notre responsabilité peuvent-ils nous 

pousser à construire des règles de droit qui ne laisseraient plus de place à la 

confiance ? 

                                                        
14 Burgelin, J.-F., «  La judiciarisation de la médecine », Conférence donnée le 10 mars 2003, [texte 

en ligne] http://ccsd11.ccsd.cnrs.fr/?q=node/1157 



 7 

 

Ne voulant pas nous arrêter à l’idée trop communément admise d’un droit 

nécessaire mais empêchant la confiance, nous proposons de reprendre l’histoire du 

contrat et de nos modalités d’alliance. Partant des formes élémentaires du don et de 

l’échange nous retracerons les motivations et les conditions de la formalisation des 

promesses. Le contrat, quelle que fût sa forme, a construit l’histoire de notre 

société. La relation de soin n’a pas échappé à la tutelle du droit, au phénomène de 

juridicisation de notre société. Un droit de la santé qui s’est considérablement 

amplifié avec la montée en puissance de l’arsenal scientifique, du renforcement des 

droits des malades, d’une exigence de qualité de vie et d’une moins grande 

tolérance aux risques sanitaires. Une normalisation qui affecte la relation soignant–

soigné, et qui pour certains, remplacerait le rapport de confiance par une régulation 

juridictionnelle. Mais le droit n’est-il pas là autant pour protéger le plus vulnérable 

que pour contraindre le plus puissant, autant pour encadrer la réparation que pour 

sanctionner la faute ? 

Dans ce contexte, comment confiance et droit peuvent-ils s’allier dans une 

relation de soin où le souci de l’autre reste la finalité, comme le dit si justement 

Ricœur ? Ce souci, et c’est notre pari de la troisième partie, s’exprime autant par le 

droit que par la confiance, qui gagnent à se conjuguer et perdent à s’opposer. Nous 

nous interrogerons sur l’objet de la relation qu’elle soit contractuelle ou de 

confiance : la santé ? la maladie et la guérison ? ou le soin lui-même ? Chaque 

finalité, chaque conception déterminent des attentes, des enjeux et une géométrie 

différente de la relation sur laquelle professionnel et patient peinent parfois à 

s’entendre. À travers des temps forts de la relation soigné-soignant : l’engagement 

réciproque, l’information, la décision partagée, le refus, nous explorerons les 

enjeux actuels du droit au sein d’une relation qui ne peut faire l’économie de la 

confiance.  

La part de l’information dans la relation de soin prend une place beaucoup plus 

sensible aujourd’hui. Aussi nous la déclinerons progressivement dans chacune des 

trois parties. Elle apparaît dans la première partie sous les traits de la véridicité de 

la parole et de la fiabilité recherchée des comportements ou des données, comme 

indice de confiance. Elle prend tout son poids dans la notion de crédibilité, que ce 

soit sous ses aspects économiques ou moraux, qui fonde la confiance entre ce dont 

on a pu avoir connaissance et ce que l’on est en droit d’attendre. Saisie par le droit, 



 8 

qui est l’objet de la seconde partie, l’information a été bornée par des textes de plus 

en plus contraignants définissant ce qui doit être dit et ce qui doit être tu. De la 

bonne foi qui doit accompagner tout contrat à la règle absolue du secret médical, 

l’information est devenue un droit légitime et le pivot central de nos relations 

sociales et économiques, au risque d’une transparence souvent nécessaire mais 

parfois délétère. Dans la dernière partie sera reprise la place, plus délicate que le 

droit ne peut l’appréhender, de l’information dans la relation de soin quand elle 

n’est pas que manipulation de données, mais communication. Nous verrons revenir 

sur la scène relationnelle, les notions d’incertitude et d’inconnaissance, quand 

savoir et non-savoir, rejoignent ici le droit si légitime du patient à recevoir les 

informations et à partager les décisions. 

Et au terme de ce cheminement nous découvrirons la place que prend la 

reconnaissance comme possible médiateur, à la fois condition et effet de la 

confiance et du droit au sein d’une relation de soin en pleine évolution. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 9 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Première partie 

 
 

S’allier par la confiance,          

la belle affaire des hommes 

 

 

 

 

 

 

 

 



 10 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 11 

 

 

Définir la confiance, nous le verrons, est une tâche aussi impossible que celle 

des aveugles voulant décrire un éléphant dans cette fable indienne 15: « Six aveugles 

vivaient dans un village. Un jour, 

ses habitants leur dirent  " Hé ! Il y 

a un éléphant dans le village, 

aujourd’hui ". Ils n’avaient aucune 

idée de ce qu’était un éléphant. Ils 

décidèrent que, même s’ils n’étaient 

pas capables de le voir, ils allaient 

essayer de le sentir. Tous allèrent donc là où l’éléphant se trouvait et chacun le 

toucha.  " Hé ! L’éléphant est un pilier " dit le premier, en touchant sa jambe. " 

Oh, non ! C’est comme une corde, dit le second, en touchant sa queue. " Oh, non ! 

C’est comme la branche épaisse d’un arbre " dit le troisième, en touchant sa 

trompe. " C’est comme un grand éventail " dit le quatrième, en touchant son 

oreille. " C’est comme un mur énorme " dit le cinquième, en touchant son ventre. " 

C’est comme une grosse pipe " dit le sixième, en touchant sa défense. Ils 

commençaient à discuter, chacun d’eux insistait sur ce qu’il croyait exact. Ils 

semblaient ne pas s’entendre, lorsqu’un sage, qui passait par là, les vit. Il s’arrêta 

et leur demanda : " De quoi s’agit-il ? " Ils dirent " nous ne pouvons pas nous 

mettre d’accord pour dire à quoi ressemble l’éléphant". Chacun d’eux dit ce qu’il 

pensait à ce sujet. Et le sage leur expliqua, calmement "Vous avez tous dit vrai. La 

raison pour laquelle ce que chacun de vous affirme est différent, c’est parce que 

chacun a touché une partie différente de l’animal. Oui, l’éléphant a réellement les 

traits que vous avez tous décrits ". " Oh ! " dit chacun. Il n’y eut plus de discussion 

entre eux et ils furent tous heureux d’avoir dit la réalité. » 

Décrire la confiance revient au même, nous aurons toujours le sentiment d’en 

tenir un bout et de ne jamais en un seul regard, une seule approche pouvoir la 

circonscrire. Présentée comme le fondement, le lubrifiant, l’ingrédient attendu de la 

                                                        
15  Extrait d’une fable indienne rapportée par John Godfrey Saxe, consultable en ligne : 

http://en.wikisource.org/wiki/The_Blindmen_and_the_Elephant 



 12 

relation elle semble partout présente, mais visible seulement par son absence ou 

son abus. Qualifiée « de disposition de l’âme qui fait que l’on se fie à quelqu’un ou 

à quelque chose, que l’on compte sur quelqu’un ou sur quelque chose »16 , on 

semble toujours expliquer la confiance par elle-même. En particulier dans le 

discours du soin : la confiance comme incontournable de la relation et de la 

guérison. Condition, base ou objet de la relation, objectif ou résultat de nos 

échanges humains, la présence et l’absence de confiance colorent nos liens 

humains et sociaux dans toutes leurs dimensions. Phénomène plurivoque, elle nous 

façonne dans une réciprocité et une dynamique tout à la fois individualisée et 

contingente tout au long de notre vie.  

Elle est notre compagne prudente ou optimiste, nous permet de poser pas après 

pas sans nous soucier de la possible chute. Elle nous permet d’apprendre en nous 

fiant aux dires et aux savoirs d’un autre, d’engager l’action au risque de l’erreur, de 

rencontrer autrui au risque de la trahison. Nos savoirs se construisent à travers elle, 

nos actions s’en font une alliée, notre expérience s’en trouve modifiée, parfois 

bouleversée. Sans elle, comment accepter de confier notre vie à autrui, comment 

accepter qu’une personne prenne soin de nous, comment tout simplement accepter 

notre humaine vulnérabilité ? 

La confiance apparaît dans de très nombreux champs psychologiques, 

sociologiques, économiques, politiques et philosophiques : dans la parole 

quotidienne autant que dans les liens durablement établis, dans nos relations 

affectives ou professionnelles, dans le contact avec l’étranger ou les liens 

communautaires, dans les échanges marchands et dans la vie politique.  

Mais, tout d’abord, qu’est-ce que la confiance ?  Un sentiment, une notion, un 

idéal ? Comment l’approcher, la comprendre ? L’intérêt du concept même de 

confiance est récent pour les philosophes. 

Elle a longtemps été considérée avec méfiance, discréditée par les moralistes 

français, qui ne voyaient que calcul et amour de soi sous les intentions affichées de 

nos bonnes actions. Celles-là mêmes qui nous pousseraient à agir avec 

bienveillance envers autrui en réponse à la confiance qu’il nous ferait. Toute vérité 

ne serait ainsi qu’un masque derrière lequel se cacherait le vice : tricheur ou naïf tel 

                                                        
16 Dictionnaire National ou Dictionnaire Universel de la Langue Française, 14

e
 édition, L.- N. 

Bescherelle, Paris, Garnier Frère, 1871, p. 906. 



 13 

serait le choix dans un monde où la confiance serait destinée par le jeu de nos 

égoïsmes à être sans cesse abusée. La Rochefoucauld finit pourtant par reconnaître 

non sans cynisme que « notre défiance justifie la tromperie d’autrui. N’est-ce point 

trouver quelque vertu à la confiance ? »17 Les philosophes du Contrat social se sont 

appuyés sur elle pour construire les règles de la démocratie, tout en inventant des 

dispositifs contractuels verticaux, car elle ne leur paraissait pas suffisante pour 

assurer la paix entre les hommes. Depuis la crise économique de 2007, les 

politiques la redécouvrent, mais sans plus trop savoir si elle est une cause ou un 

effet de la démocratie. Simmel y voyait une des forces de synthèse les plus 

importantes de la société, qui nous permet d’interagir avec une personne sans 

disposer d’un savoir complet sur elle18.  

Bien que souvent définie comme un sentiment spontané et individuel dans 

l’approche psychologique de ce phénomène, elle est parfois envisagée dans le 

monde managérial comme un mode de contrôle utilitariste soumis au calcul 

opportuniste19. Savoir établir une relation de confiance devient une compétence 

parmi d’autres à acquérir par les professionnels de santé dans une visée certes 

humaniste, mais surtout d’efficience organisationnelle. 

À travers le vocabulaire très riche qui compose le paysage de la confiance, nous 

essayerons de mieux appréhender ses dimensions, revenir à l’étymologie et à 

l’évolution des notions pour mieux saisir sa place aujourd’hui. Mais c’est en 

conjuguant la confiance que s’ouvriront les portes de son usage, déclinant nos 

engagements de confiance sur les registres cognitif, rationnel, affectif et moral 

envers l’environnement et autrui. Notre approche partira du contexte général du 

phénomène de la confiance mais s’appuiera sur des exemples relevant de la relation 

de soin. Tant de facettes, d’expressions, de raisons de la fonder qu’il semble qu’il 

n’y ait pas une confiance, mais des confiances. Et pourtant nous ferons le pari 

qu’elle n’est qu’une, profondément singulière, sous les multiples formes. 

 

                                                        
17 Maxime 86. (éd.2). 
18  Cf. G. Simmel, Secret et sociétés secrètes, Circé, 1998. Ce petit opuscule édité séparément 

constitue le chapitre V de la Soziologie de 1908. 
19  Cf. F. Bornarel, « La confiance comme mode de contrôle social, l’exemple des cabinets de 

conseil » Thèse de doctorat ès sciences de gestion, Université Paris 12, décembre 2004. Accessible 

en ligne : http://tel.archives-ouvertes.fr/docs/00/05/37/11/PDF/THESE_F._BORNAREL.pdf 

http://tel.archives-ouvertes.fr/docs/00/05/37/11/PDF/THESE_F._BORNAREL.pd


 14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 15 

 

1.  Vocabulaire et grammaire de la confiance 

 

C’est à travers les mots qui l’expriment que nous allons essayer tout d’abord de 

cerner ce phénomène social. Impossible de faire l’impasse sur ce chapitre et nous 

devrons même nous y attarder, tant les liens du mot confiance avec ses racines et 

dérivés ont servi à construire le discours sur la notion de confiance. Là où l’anglais 

utilise deux mots, trust et confidence, nous n’avons que celui de « confiance » et 

sans cesse nous passons par des formules ou des périphrases pour signifier sa 

nature, toute une « grammaire de la confiance »20, où nous conjuguons la confiance 

avec les verbes « être », « avoir » ou « faire ». Mais autour de ce mot, et des racines 

étymologiques indo-européennes bheid et kred, une constellation s’ouvre devant 

nous, où sans cesse un terme est satellite de l’autre : pistis et fides, foi et fidélité, 

fiance et confiance, méfiance, défiance et perfidie, croyance, crédit, crédibilité et 

fiabilité, sans oublier l’espoir, l’espérance et la précieuse confidence. Derrière un 

mot toute la déclinaison de nos rapports au monde et à autrui. 

 

Les mots pour la dire 

Aux sources de la confiance : pistis, fides et foi 

La pistis grecque et la fides romaine 

Dans la tradition philosophique grecque, le terme pistis, qui peut se rapprocher 

d’une notion hybride entre foi et croyance, n’a pas de connotation religieuse, mais 

a rapport au divin. Pour Platon21 elle est un moyen d’accès à une certaine réalité du 

monde : un monde divisé en deux parties, le monde visible du réel et le monde 

                                                        
20Cette belle expression vient du titre d’un article d’Albert Ogien, « Éléments pour une grammaire 

de la confiance », in Les moments de la confiance, sous la direction de A. Ogien et L. Quéré, 

Economica, Paris, 2006, p. 218. 
21 Cf. La République, livre VI, 511(e) « (…) à mes quatre sections corresponde l’existence, dans 

l’âme de quatre états : « intellection » pour la section supérieure ; « discursion » pour la seconde ; à 

la troisième, attribue le nom de « créance », et à la dernière, celui de simulation ». Ordonne les 

ensuite suivant une proportion, en te disant que le degré de possibilité, pour les sections, de 

participer à la vérité est le même, que pour les états correspondants de l’âme, de participer à la 

certitude. », Platon, La République, traduction Léon Robin, Œuvres complètes, Bibliothèque de la 

Pléiade, NRF, Paris 1950. 



 16 

invisible des idées. Aux images, l’imagination ; la foi (pistis) aux objets sensibles ; 

la connaissance discursive (dianoia) aux objets hypothétiques ; l’intelligence 

(nous) aux idées. La pistis, certitude sensible, est considérée comme un niveau 

inférieur de savoir, car limité au monde des sens. Les verbes peithô (convaincre) et 

peithoma (être persuadé de) ont la même racine que pistis, rappelant le tribut 

rarement avoué que la conviction paie à la croyance. Platon l’oppose à épistémè, la 

science, relevant d’un savoir supérieur en ce sens qu’il se fonde non sur 

l’expérience, mais sur les réalités idéelles.  

Aristote appellera pistis la force de conviction, l’ensemble des croyances vraies 

qui forment la base de la réflexion : « … l’opinion est accompagnée de conviction 

(il n’est pas possible que l’opinant ne soit pas convaincu de ce qu’il opine) […] En 

outre, toute opinion est accompagnée de conviction, de persuasion, et la 

persuasion, de raison »22 . En effet, la pensée en acte est toujours convaincue de 

quelque chose, sinon elle ne peut s’engager : elle s’appuie sur ces convictions 

préalables que nous avons sur le monde et sur le savoir transmis par le discours 

d’autrui. Cette représentation de la confiance placée du côté de ce qui convainc est 

ce qui se rapproche le plus de la racine kred, qui donnera plus tard le terme de 

« crédibilité » que nous reprendrons un peu plus loin. Dans son ouvrage sur l’étude 

des langues indo-européennes
23

 Benveniste indique la proximité entre les deux 

racines *kred et *bheid, qui ont donné en grec peithô (pistis) et en latin fides : fides 

venant du substantif de credo, la racine khreid s’étant perdue. Cette liaison entre 

credo et fides s’est ravivée sous le christianisme : la fides, terme profane, pris le 

sens de foi religieuse et le verbe « croire » (credere) celui de « confesser sa fides ». 

Il reprend les significations du mot latin fides, improprement traduit par la 

confiance que l’on accorde à quelqu’un, alors qu’en fait il s’agit de la confiance 

que l’on peut inspirer, autrement dit le crédit. La fides désignait la « qualité propre 

d’un être qui lui attire la confiance et s’exerce sous la forme d’autorité protectrice 

sur qui se fie à lui ».  

                                                        
22 Cf. Aristote De anima, livre III, 428a 20-25 et 428b « imaginer, alors, c’est <dans ce système> 

opiner au sujet de la chose même que l’on sent, et cela non pas par accident. Mais en réalité, on 

aperçoit aussi <par la sensation> des choses fausses, au sujet desquelles on possède, en même 

temps, une croyance vraie : par exemple, le Soleil apparaît de la dimension d’un pied de diamètre, et 

pourtant on est convaincu qu’il est plus grand que la terre habitée. » Aristote, De l’âme, traduction 

J. Tricot, Librairie philosophique J. Vrin, 2010, p. 194-195. 
23 Émile Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, vol. 1, Économie, parenté, 

société, Les Éditions de Minuit, Paris, 1969, p. 118. 



 17 

La Fides, déesse romaine24, était la divinisation d’un caractère de Jupiter, lui-

même dieu du serment, de la loyauté et protecteur des contrats. Leurs temples au 

Capitole d’ailleurs étaient proches 25. Sa statue la représentait étendant sa main 

droite, entourée d’un linge blanc sur le monde en signe de protection à qui se 

confie à elle. La fides ainsi divinisée 26  avait son siège dans la main droite de 

l’homme : d’où le fait que les contrats se scellaient ou se transmettaient de main 

droite à main droite. Cette même main qui est, encore et toujours, utilisée de nos 

jours, des cours de récréation aux cours de justice, pour jurer sa sincérité. Dans la 

Rome antique, Jupiter foudroyait celui qui se parjurait, mais la sanction de la Fides 

était autrement plus terrible, l’abandon de sa protection jetait sur celui qui trahissait 

sa parole le discrédit et le mépris, le condamnant à la mort sociale. 

Grimal27 analysant la vie et la coutume à Rome verra dans la fides « la naissance 

d’une organisation de forme juridique dont l’ambition est de régler une fois pour 

toutes conformément à l’ordre du monde, toute la vie de la cité. Rome se pense 

selon un système total harmonieusement inséré dans le rythme de l’univers »28 car 

ce qu’il faut conjurer par la fides est le risque du chaos, la guerre : celui qui détient 

la fides mise en lui par un autre, tient cet homme à sa merci29, ainsi en allait-il du 

rapport des vainqueurs aux vaincus30. L’autorité qui ne se légitime en la fides que 

par la protection qu’elle accorde souligne l’inégalité des conditions au sein de la 

relation ainsi créée. 

                                                        
24 Anciennement Dius Fidius et, donc un dieu.  
25 Celui de Fides était l’œuvre du roi Numa selon Tite-Live, lib. I, cap. 21. Numa Pompilius, second 

roi mythique de Rome se donna comme objectif de pacifier  la société romaine, par le droit, la loi et 

les bonnes mœurs. 
26 Son action protectrice, de la fidélité à la parole donnée, lui a valu d’être souvent représentée sur 

des monnaies, et la Caisse des Dépôts en parle ainsi sur son site : « Dans le panthéon romain, Fides 

est la déesse garante des dépôts privés. Son temple est voisin de celui de Jupiter, dieu de la guerre et 

du contrat. Cette symbolique confère aux dépôts un caractère sacré. Les offrandes et les dépôts 

placés dans le temple de Fides, sont mis sous la garde du Tribun de la Plèbe et, indirectement, sous 

la garantie du Sénat. La protection de Fides s’est élargie à l’ensemble des activités économiques et 

politiques du peuple romain, renforçant le rôle dévolu au Sénat ». Cf. 

http://www.caissedesdepots.fr/le-groupe/gouvernance/les-textes-fondateurs.html 
27  P. Grimal., La civilisation romaine, Arthaud, Paris, 1984, p. 76. 
28  P. Grimal, id.,  p. 24.  
29 « Se in fidem ac dicionem populi Romani tradere » que Benveniste traduit par « se livrer à la fides 

et au pouvoir souverain du peuple romain », op. cit., p. 118. 
30 Cf. E. Ortigues, « Foi », Encyclopædia Universalis, éd. 2001, tome 8, p. 499 : « le vaincu qui se 

donne à la fides du vainqueur n’a aucun droit, tant que la jonction des mains droites, accueillant sa 

supplication, n’est pas suivie d’un fœdus, d’un traité en bonne et due forme. Cependant, il 

appartenait à la dignité romaine de sauvegarder son crédit : le don de la main droite garantit au 

vaincu sa condition d’homme libre (car on ne joint pas sa main à celle d’un esclave sinon pour 

l’affranchir). 

http://www.caissedesdepots.fr/le-groupe/gouvernance/les-textes-fondateurs.html


 18 

Mais plus qu’un pouvoir, il s’agit d’une vertu aristocratique, la fiabilité morale 

et civique, inséparable du sens de l’État, qui enjoint autrui à faire confiance à celui 

qui la possède : « Virtus, pietas, fides » discipline, respect, fidélité aux 

engagements, tel est l’idéal romain . La fides était chez les Romains garante de la 

solidité des rapports entre les hommes, fondement du droit de la citée et des règles 

civiques. Cicéron, traitant des vertus cardinales (prudence, justice, courage, 

tempérance) range la fides dans la catégorie de la justice, car dit-il « le fondement 

de la justice est la foi, c’est-à-dire la fidélité (constantia) et la véracité (veritas) 

dans les paroles et les conventions »31. Une vertu morale, qui conjugue la sincérité 

ou la bonne foi (bona fides), le respect des lois et le sens de la dignité, ce que nous 

appellerions aujourd’hui le code d’honneur. Il nous semble que les différents codes 

de déontologie (médecins, avocats, sages-femmes) puisent à ces valeurs de fidès 

d’où leur importance à la fois sociale, juridique et symbolique. 

Jupiter dieu des serments ne pouvait se passer de la déesse Fides et la proximité 

de leurs temples augurait d’une alliance pleine de sagesse pour la paix des 

hommes. Les économistes d’aujourd’hui récupéreront l’aspect social de la vertu de 

fides en attribuant à la confiance le rôle de « lubrifiant » des relations et de 

l’économie marchande, convoitant les effets utilitaires de la confiance en oubliant 

le sens moral que les Romains y plaçaient. Mais en ces temps de crise économique 

et politique, où les notions de solidarité, d’équité, de justice sont fortement 

fragilisées, se réveillent en nous, citoyens parfois bien négligents, des exigences 

que Cicéron ne contesterait pas, envers les institutions, les gouvernants et ceux à 

qui nous confions notre bien-être, notre sécurité et notre vie. 

 

De la fides à la foi chrétienne et la foi profane 

Le rapport de la fides antique au divin permettra à Augustin de faire le 

rapprochement entre la Fides romaine et la foi chrétienne, entre celle qui loge dans 

un temple et celle qui se trouve au fond du cœur de chaque croyant32. Ce lien put se 

faire parce qu’à l’époque de saint Augustin, entre « fides » et « foi », se côtoyaient 

                                                        
31 Cicéron, De officiis, I, 23. 
32 Cf. saint Augustin, Cité de Dieu, livre IV, chap. XX, De la vertu et de la foi que les païens ont 

honorées comme des déesses par des temples et des autels, oubliant qu’il y a beaucoup d’autres 

vertus qui ont le même droit d’être tenues pour des divinités. 



 19 

non seulement la pistis grecque, mais aussi l’’emoûnah hébraïque fondée sur 

l’alliance avec Dieu, relation à la fois contractuelle et juridique. Les notions 

s’ouvrant l’une à l’autre stimulèrent la réflexion et l’évolution de la pensée.   

 En hébreu, ‘emoûnah désigne autant la fidélité à l’alliance avec Dieu, que la 

loyauté, la sincérité et la probité. Dans la religion juive on ne dit pas « je crois », 

mais « je sais » : l’existence de Dieu est posée comme une évidence. La foi est 

envers la parole de Dieu, s’exprime et s’éprouve à travers l’étude du Talmud, texte 

religieux et juridique qui établit les règles de vie et les sanctions pour qui ne s’y 

conforme pas. Il y a toutefois une grande différence entre la bona fides romaine et 

la fidélité juive, car la conception du droit est différente : « la fidélité juive est 

fondée sur un pacte d’alliance entre Dieu et les hommes, alors que pour les 

romains, le pacte de foi jurée se conclut entre les hommes. […], En hébreu aussi 

bien qu’en latin ou en grec, le vocabulaire de la loyauté et du loyalisme nous 

impose de ne pas séparer philosophie de la religion et philosophie du droit »33, 

reliant les hommes à Dieu et les hommes au sein de la société dans la concorde. 

«La parole donnée par Dieu, la promesse divine, appelle en retour la fidélité de 

l’homme aux commandements divins. C’est cette seconde forme de pacte, 

essentiellement théocentrique, qui caractérise la révélation biblique, fondement de 

ce qui s’est appelé « la foi » en grec et en latin »34. 

Saint Paul rédigea ses épîtres en grec et utilisa le terme de pistis, qui fut traduit 

en latin médiéval par fides, bien que ces termes n’eussent pas de connotation 

religieuse dans leurs langues d’origine, comme nous l’avons vu précédemment. 

C’est dans les textes de Saint Paul que nous voyons s’effectuer le passage de la foi 

loyauté profane à la foi croyance de la religion : « la promesse divine, dit Saint 

Paul est antérieure à la loi, or Dieu a été fidèle à sa promesse. Le Messie est 

venu. »35.  Elian Cuvillier36 décrit ainsi le passage de la pistis à la foi chrétienne : 

                                                        
33 E. Ortigues, « La foi kantienne dans l’histoire de la religion et du droit », in L’année 1793 Kant 

sur la politique et la religion, sous la direction de Jean Ferrari, La librairie philosophique J. Vrin, 

Paris, 1995, p. 207 (269 pages)  
34 E. Ortigues, « Foi », Encyclopaedia Universalis, op.cit. p. 502. 
35 E. Ortigues, « La foi kantienne dans l’histoire de la religion et du droit », in L’année 1793 Kant 

sur la politique et la religion, sous la direction de Jean Ferrari, La librairie philosophique Vrin, 

Paris, 1995, p. 208. 
36  E.Cuvillier « La conversion de Paul, Regards croisés », dans la revue électronique  Cahiers 

d’Études du Religieux, Recherches interdisciplinaires  (ISSN 1760-5776) du Centre 

Interdisciplinaire d’Étude du Religieux, [http://www.msh-m.org/cier/], date de parution 18 

septembre 2009. 



 20 

« La clé de ce renversement réside dans l’acceptation d’une justice qui n’est pas la 

sienne : " afin que je sois trouvé en lui, n’ayant pas une justice à moi, celle qui 

vient de la loi, mais la justice par la foi du Christ, la justice qui vient de Dieu, et qui 

s’appuie sur la foi" (v. 9) ». L’expression centrale est ici celle de pistis 

christou traduite la plupart du temps dans nos Bibles comme un objet : la foi « en » 

Christ. Je propose de traduire ici foi du Christ : Paul désire être trouvé avec une 

justice qui lui vient par la foi du Christ, une justice, ajoute-t-il, qui s’appuie sur 

la foi (ss. ent. sa foi à lui, Paul). Nous avons ici un double mouvement : d’un côté 

la foi du Christ, de l’autre la foi de l’homme »37. 

Plus loin dans son texte il complète son explication « L’idée est ici, me semble-

t-il, que la foi est un mouvement, un mouvement qui va de Dieu vers l’homme en 

Christ (la fides Christi) et de l’homme vers Dieu (la fides hominis). La foi vue du 

côté de l’homme n’est pas, chez Paul, une attitude intellectuelle (adhésion à une 

doctrine ou à une idée philosophique), mais elle est accueil du Christ. Mon 

hypothèse est donc que ce double mouvement entre foi de Jésus et foi de l’homme 

en Jésus constitue une tentative de transcrire dans le langage une expérience 

fondamentale de Paul : l’idée de la foi comme expérience d’une révélation du 

divin ». La raison ne peut à elle seule permettre à l’homme d’atteindre Dieu. Le 

dieu qui se donne par le chemin de la foi, ne peut se prouver de l’extérieur, il 

s’éprouve de l’intérieur : c’est en cela que la fides de saint Paul diffère de la fides 

romaine et de la pistis grecque.  

Les théologiens distinguaient la fides qua creditur, la foi par laquelle on croit, 

de la fides quae creditur, celle qui est crue parce que révélée. Une foi qui pourrait 

être aveugle, si en s’abandonnant à elle et à celui en qui il donne sa foi, l’homme 

renonce à sa liberté et donc à sa responsabilité. Une foi qui, contrairement à la 

confiance qui est parfois partielle ou ciblée, ne peut qu’être entière : cela n’aurait 

pas de sens d’avoir un peu, ou beaucoup foi en Dieu. Ainsi fut la foi d’Abraham 

                                                        
37 Id. E. Cuvillier précise : « L’expression de ce double mouvement se retrouve plusieurs fois chez 

Paul (Rm 3,22 : « La justice de Dieu [a été manifestée] par la foi de Jésus pour ceux qui croient » ; 

Ga 2,16 : « Nous avons cru en Jésus-Christ afin d’être justifiés par la foi de Christ » ; Ga 3,22 : 

« Afin que par la foi de Jésus Christ, la promesse fut accomplie pour ceux qui croient »). Mais 

quelle est donc cette foi de Christ ? Sans doute faut-il d’abord la comprendre comme la fidélité de 

Jésus à Dieu, son obéissance à la volonté de Dieu (telle par exemple qu’elle est définie dans 

l’hymne aux Philippiens du chapitre 2 [15]). C’est par l’obéissance du Christ que Paul est justifié : 

la foi n’est pas ici une œuvre qui, chez Paul, remplacerait l’obéissance de la Loi du juif. Mais peut-

être cela va-t-il plus loin encore chez lui.» 

http://www.msh-m.fr/presentation/organisation-scientifique/centres-heberges/centre-interdisciplinaire-d-etude/Les-Cahiers/Anciens-numeros/No6-La-conversion/Articles,284/La-conversion-de-Paul-Regards#nb15


 21 

lorsqu’il alla confiant sacrifier son fils pour obéir à Dieu, certain que ce Dieu qui 

ne l’avait jamais trahi ferait ce qu’il conviendrait. Un Dieu qui ne demande pas le 

sacrifice, puisqu’il l’arrête au dernier moment, mais veut s’assurer de la confiance 

absolue. Dieu a-t-il donc besoin d’une preuve de la foi de l’homme en lui ? Ou 

l’homme doit-il être éprouvé pour sentir et affermir sa foi 38 ? 

En devenant foi religieuse, la fides romaine a couru le risque de la perte de la 

confiance des hommes entre eux, seul Dieu méritant foi et confiance. Le prophète 

Jérémie annonçait : « Maudit l’homme qui compte sur les mortels […] que chacun 

soit en garde contre son prochain (Jr.9.3) qui lui est lié par un rapport civil ou 

spirituel ; contre son frère, qui lui est uni par un lien naturel (Mi 7,5) : n’accordez 

pas foi en l’ami, ne faites pas confiance au dirigeant »39. Avait-il étudié le saint, cet 

anonyme qui écrivit sur un mur « Aie confiance en Dieu, mais ferme ta voiture à 

clef » ? Ce serait une vision bien triste de l’humanité que celle de la défiance des 

hommes envers les hommes, si Jérémie n’avait voulu dire dans sa diatribe que la 

foi en l’homme ne peut être première. L’hypothèse que fait la religion est qu’il y a 

une confiance préexistante à la confiance en l’autre, qui est celle de Dieu envers 

l’homme. La foi de l’homme en réponse au don de la vie. Est-ce à dire alors que la 

foi serait le modèle originel de la confiance, comme la responsabilité parentale est 

le paradigme de toutes les responsabilités envers autrui ?  

Avec la modernité, la notion de confiance s’est émancipée de celle de foi 

religieuse40, en suivant le chemin de socialisation et de politisation des alliances et 

du vivre ensemble. Que peut nous apprendre la foi sur la confiance aujourd’hui ? 

Probablement la fidélité dans l’engagement, l’hypothèse de la bienveillance 

d’autrui, mais aussi la prudence, en référence au fait que l’on considère souvent la 

confiance aveugle comme synonyme d’une foi indéfectible, or la foi véritable n’est 

pas aveugle. En substituant parfois le terme « foi » à celui de « confiance »,  nous 

tentons d’exprimer l’idée d’une conviction qui ne se laisse pas saisir par 

                                                        
38 Il est souvent question dans la tradition spirituelle des mystiques de la religion catholique, des 

« nuits de la foi », quand le doute s’installe, l’obscurité se fait, la foi se délite et s’éprouve dans la 

perte. Cf. saint Jean de la Croix, Thérèse d’Avila et Thérèse de Lisieux. Nous pouvons aussi nous 

référer aux lettres de Mère Teresa (1910-1997) dont la nuit de la foi dura 50 ans et qui .déclara « Si 

jamais je deviens sainte – je serai certainement une sainte des ténèbres ». 
39 Explication du prophète Jérémie, saint Thomas d’Aquin, traduction Jacques Ménard, 2005-2006, 

3
e
 édition numérique , http://docteurangélique.free.fr 

40 Cf. Le titre du chapitre sur la confiance, « Confiance : la foi laïque » in La morale et la langue 

française, rapport de l’Académie des Sciences Morales et Politiques, sous la dir. de Gérald Antoine, 

octobre 2004, p. 87-93 [en ligne] http://www.asmp.fr/travaux/gpw/langetmoral/rapport.pdf 

http://docteurangélique.free.fr/
http://www.asmp.fr/travaux/gpw/langetmoral/rapport.pdf


 22 

l’entendement , et dans d’autres situations le sentiment d’alliance profonde qui peut 

naître d’une relation de confiance durablement partagée, au-delà des épreuves 

traversées. Nous donnons une connotation laïque au mot « foi » lorsqu’il désigne 

l’engagement, l’adhésion du cœur et de l’esprit envers un idéal politique, 

humaniste ou idéologique auquel une personne croit au point de lui sacrifier parfois 

jusqu’à sa vie. Dans une note 41  de son livre « Secret et sociétés secrètes » G.  

Simmel signale qu’il existe une forme de confiance qui se passe de preuve, la foi. : 

un état qui n’apparaît à « l’état pur, libre de toute considération métaphysique, que 

dans la religion ». Mais il reste toujours selon lui une nostalgie dans toute rencontre 

de « cette "foi" sentimentale, voire mystique de l’homme en l’homme ».  

Le vocabulaire religieux 42  imprégna longtemps celui du soin : l’utilisation 

rémanente du terme « vocation » pour désigner le choix d’une profession de santé 

est encore fortement présente. Pour bien des gens, on ne peut exercer ces métiers 

sans un appel, un engagement et une abnégation particulière. Terme aujourd’hui 

fréquemment récusé, même renié par les soignantes en particulier dans un 

mouvement à la fois d’émancipation de la tutelle médicale et de 

professionnalisation de leurs pratiques soignantes. Et on se rappelle ce slogan des 

manifestations infirmières de 1988 « Ni bonne, ni nonne, ni conne ».  

Le terme d’« observance » 43  qui relève, lui aussi du vocabulaire religieux, 

signifie à la fois l’obéissance et la pratique de la règle, est l’expression consacrée 

par la médecine pour désigner le suivi scrupuleux de la prescription qui prolonge 

dans le temps le consentement initial du patient au projet médical. Le terme 

« compliance » l’a récemment remplacé. Il est un transfert direct du mot anglais 

compliance (harmonie, accord) qui désigne la « souplesse adaptative d’un 

matériau »44 . Il est intéressant d’observer que nous sommes passés d’un terme 

religieux à un terme technique pour désigner le respect strict de la prescription et 

l’obéissance au praticien.  

L’aspiration à la foi a trouvé aujourd’hui d’autres substituts à Dieu que sont la 

science, le progrès, l’Homme. La « foi en l’avenir » a poussé bien des idéologies 

                                                        
41 G. Simmel, Secret et sociétés secrètes, op.cit., p. 109. 
42 Tout comme le vocabulaire guerrier dont nous verrons quelques exemples plus loin. 
43 Le Grand Robert de la Langue Française, éd. Le Robert, Paris, 2éme  édition, 1985, vol. 6, p. 

864. 
44 Ibid., vol. 2. On retrouve trace de la racine latine complire, dans le verbe français accomplir. Et 

accomplir un rite n’est-ce pas  l’observer ? 



 23 

qui se sont perverties en totalitarisme de toute nature. La science érigée en religion 

ou le culte de la technologie a pu conduire, et conduira encore, à d’incontrôlables 

égarements. Le besoin de réflexion éthique, qui s’intensifie dans le monde de la 

santé, a précédé l’élaboration de textes juridiques, de moratoires, de déclarations 

qui peinent à encadrer, avec plus ou moins de bonheur suivant les pays le 

développement et l’utilisation des biotechnologies. La leçon jamais acquise de ces 

dérives est d’accepter, sans la déprécier et parce que cela fait sa force, que la 

confiance doit cheminer constamment avec le doute et l’incertitude.  

 

Croire, espérer : un acte de confiance ? 

Pour certains, la confiance est assimilée à une propension « à croire » 

facilement, renvoyant à la proximité des racines (bheid et kred) des termes 

« confiance » et « croyance » dans l’histoire des langues. Nous utilisons très 

fréquemment l’expression « faire ou avoir confiance » comme synonyme de 

« croire quelqu’un » ou de « croire en quelqu’un », dévoilant ainsi tous les liens 

tissés par la confiance avec la croyance, qu’elle soit rationnelle ou irrationnelle, 

raisonnée ou irraisonnée, raisonnable ou déraisonnable.  

Croire, nous dit Thomas d’Aquin45, c’est réfléchir en donnant son assentiment, 

c’est un acte de la volonté, parce que personne n’est obligé de croire. 

« L’assentiment est pris ici pour un acte de l’intelligence en tant qu’elle est 

déterminée par la volonté à un seul parti ». Il décrit dans le deuxième article « De 

combien de manières emploie-t-on le verbe croire ? » de la question 2 « L’acte 

intérieur de la foi », les trois façons que nous avons d’employer le verbe croire, et 

qui au final enveloppent « un seul et même acte ayant diverses relations avec 

l’objet de la foi ». « Croire à Dieu » (Credere Deum), concerne l’objet matériel et 

vers lequel porte l’acte de la foi, puisque rien n’est proposé à croire si ce n’est dans 

la mesure où cela concerne Dieu. « Croire Dieu » (Credere Deo) ici l’attachement à 

la vérité première, qui est alors l’objet formel 46  de la foi, est ce qui permet 

                                                        
45 Cf. Thomas d’Aquin, Somme Théologique, tome 3, « La foi » Question 1 « l’objet de la foi » et la 

question 2 «  l’acte intérieur de la foi », Édition du Cerf, Paris, 1985, p. 19-42. 
46  Ibid. « L’objet formel est ce par quoi, ou au nom de quoi, nous savons ou nous connaissons. 

L’objet matériel est ce que nous connaissons : s’agissant de la foi, l’objet formel est Dieu, en tant 

qu’il atteste à notre esprit que ce qu’il dit est la vérité ; l’objet matériel, c’est ce qu’il nous donne à 

entendre et à croire : lui-même en tant qu’il est notre salut », note bas de page 2, p. 19. 



 24 

l’adhésion par elle à ce que l’on croit. Et finalement « croire en Dieu » (Credere in 

Deum) signifie l’acte de foi en tant que tel, car l’intelligence dont l’objet est la 

vérité est mue par la volonté.  

Thomas d’Aquin s’appuie bien évidemment sur la foi en Dieu pour décrire les 

différents aspects de l’acte de croire. Mais nous pouvons tenter de faire le parallèle 

avec nos usages modernes du verbe croire. « Croire » s’emploie fréquemment dans 

un sens déclaratif : lorsque nous affirmons « je crois que », c’est affirmer notre 

autonomie de jugement, quand bien même celui-ci serait irrationnel. Assurer que 

« j’ai confiance » et plus encore « je crois en lui » ou « je crois ce que tu dis » est 

un acte performatif par lequel nous engageons notre jugement, notre parole et notre 

fidélité envers l’autre, parce que « le lien qui me lie est le même que celui par 

lequel je me lie »47. Une certaine solennité marque souvent cette affirmation, car 

elle engage autrui à répondre à cette confiance. Mais parfois la tonalité hésitante 

d’une telle affirmation, « je crois bien que… », souligne notre doute quand croire 

est encore espérer. 

Lorsque nous affirmons « je crois ce médecin»,  nous signifions notre croyance 

en la véridicité de ses propos, que cette croyance soit fondée sur des faits établis, 

ou que nous ayons décidé de le croire même en l’absence de toute vérification 

possible. « Je crois à la science » signifie que j’estime que la science est une 

méthode fiable de connaissances et de résolution des problèmes que pose la nature 

à l’homme. Dire « je crois en la science » : c’est affirmer notre foi en la science 

comme moyen de saisir le monde et pour agir dans le monde, et parfois non plus 

seulement comme outil mais comme une fin également. C’est d’une certaine façon 

placer la science comme force supérieure à l’homme, vers laquelle ce dernier est 

porté à croire. Reste ensuite à savoir où se situent les raisons et la déraison dans le 

fait de croire ainsi en la toute-puissance de la science.  

L’adhésion aux médecines parallèles, encore appelées médecines douces 48 , 

s’appuie sur des croyances qui font fi des enquêtes contradictoires qui tantôt 

infirment, tantôt confirment leur efficacité. Les effets positifs de ses traitements 

                                                        
47 P. Ricœur, Soi-même comme un autre, Paris, 1990, rééd. Seuil, coll. « Points essais », 1997, note 

n° 2, p. 310. 
48 En contraste avec ce que la médecine conventionnelle peut avoir de violent, face à la violence de 

la maladie. Une médecine de l’accompagnent et une médecine du combat, dans une cohabitation et 

parfois une opposition, qui rendent compte de l’ambivalence du patient dans les choix 

thérapeutiques et de la double nature du soin : soigner une maladie, soigner une personne. 



 25 

non validés selon les critères de la science conventionnelle sont attribués à l’effet 

placebo, qui est non seulement réhabilité mais même valorisé actuellement. Jadis 

assimilé à une « tricherie » du patient, que le leurre mis en place par le médecin 

révélait, l’effet placebo est aujourd’hui présenté comme un pouvoir de l’esprit sur 

le corps, sorte de puissance énigmatique mais agissante. Par contre l’utilisation 

d’un placebo à l’insu du patient, à qui l’on a fait croire qu’il s’agirait du vrai 

traitement est comparable à une trahison et vécu comme tel quand le patient la 

découvre.  

L’effet placebo a ceci de paradoxal, si on l’observe à l’aune de la confiance, que 

son utilisation peut révéler autant la confiance en soi que la méfiance de l’autre : le 

patient peut ainsi se dire « si un traitement sans effet actif marche, alors j’ai la 

possibilité en moi de guérir ». Ou « si autrui utilise un placébo au lieu d’un 

traitement actif, c’est qu’il pense que je n’ai pas une vraie maladie et donc que je 

triche, il ne croit pas en moi ». Arme délicate et à double tranchant pour la relation, 

le placebo ne peut être utilisé sans une relation de confiance déjà consolidée. Si 

l’on observe l’effet nocebo, c’est-à-dire la capacité à ressentir des effets 

désagréables ou négatifs d’un produit non actif, on comprend encore mieux que 

l’idée que la personne se fait de l’effet du médicament est primordiale : non 

seulement la représentation à partir de ce qu’elle a pu entendre, mais aussi ce que le 

médecin en a dit ou à la lecture des effets secondaires de la notice d’un traitement. 

Des expériences49 prouvent que nous sommes capables de produire ou d’inhiber la 

production cérébrale de dopamine et d’endomorphine. Ainsi croire que l’on va 

éprouver de la douleur la fait en grande partie ressentir physiquement. 

L’expérience positive ou négative de la délivrance d’une information ou d’un 

traitement influe également sur les attentes, les appréhensions et les craintes. Cet 

effet fait partie intégrante de l’effet thérapeutique, qu’il soit relationnel ou 

thérapeutique. Majorant ou péjorant les apports d’un traitement, il naît de la 

rencontre des croyances de chacun, du degré et de la nature de la confiance, mais 

aussi de l’interaction singulière entre professionnel et patient au sein d’un 

environnement particulier.  

                                                        
49 Cf. « The Effect of Treatment Expectation on Drug Efficacy: Imaging the Analgesic Benefit of 

the Opioid Remifentanil », U. Bingel et al., Science translational Medecine, 16 février 2011 

vol. 3,  numéro 70,  http://stm.sciencemag.org/content/3/70/70ra14.abstract 



 26 

Laurène est une jeune femme atteinte d’un cancer du sein dont le 

pronostic au moment du diagnostic était réservé. Elle a subi deux 

opérations, une chimiothérapie, des rayons. Le médecin lui propose 

d’entrer dans un protocole de recherche sur un traitement préventif des 

métastases osseuses. Laurène accepte. Mais quelques semaines plus tard 

elle est inquiète, les résultats ne sont pas probants, les effets secondaires 

plus importants. Le médecin parle de contre-indication et d’exclusion du 

protocole. Mais Laurène est déterminée à exiger de continuer même hors 

protocole et veut faire intervenir ses relations dans le milieu médical. 

« Mais si le traitement n’est pas efficace », lui fait remarquer son amie, 

« c’est mieux que rien, et moi je pense que ça peut marcher, j’y crois. J’ai 

lu des articles et l’oncologue ne me l’a pas proposé pour rien au début, je 

la connais. Les effets indésirables, ça veut dire que ça agit ». L’avenir lui 

donnera raison.  

Espérer, attendre, escompter quelque chose ou compter sur quelqu’un 

accompagne nécessairement la confiance, mais ce n’est pas faire confiance. 

L’espoir n’est pas la confiance. « J’espère que tout cela se passera bien », dit le 

patient inquiet la veille de l’opération, et le chirurgien répond « je ferais de mon 

mieux, soyez-en sûr ». Tous deux auront un sourire entendu, un peu contraint 

toutefois, encourageant pour l’un et courageux pour l’autre. Imaginons une autre 

scène, le patient lors de la grande visite du jeudi dit haut et fort : « Docteur, je suis 

sûr que cela se passera bien, j’ai toute confiance en vous ! ». L’acquiescement du 

médecin sera beaucoup plus prudent : il ne peut certes pas dire « vous avez tort de 

me faire autant confiance, car l’affaire s’engage mal et vous le savez comme moi », 

il dira simplement, « j’espère que tout se passera au mieux ». Il atténue en 

substituant l’espoir à la confiance, l’obligation de réussite vers laquelle la 

confiance du patient risque de le placer. Quant à ces mots : « il faut garder espoir » 

délivrés à voix basse à la famille sur le seuil de la porte, ils signifient bien souvent 

que la situation, sans un miracle, est désespérée. L’espoir n’engage ni promesse ni 

obligation. Il est l’attente, parfois inquiète, parfois confiante, que les évènements 

seront favorables et heureux. Avec la secrète pensée, qui parfois devient prière, que 

nos attentes envers le destin, Dieu ou les hommes seront récompensées à la hauteur 

de la profondeur et de l’intensité de notre espoir.  

Dans la relation de soin, ou du moins le rapport des patients envers la médecine 

et les professionnels, l’espoir est premier comme moteur de la confiance dans 

l’avenir et dernier quand la confiance devient indicible. C’est dans l’espoir de 



 27 

guérir ou d’être soulagé que nous acceptons de nous confier aux mains de 

soignants bien souvent inconnus. Et quand toute confiance à disparu, dans les 

situations extrêmes de survie50, c’est encore l’espoir qui peut nous soutenir.  

Josepha est une vieille paysanne du centre de la France, un cancer 

digestif a été découvert tardivement. Elle n’a consulté le médecin que 

poussée par sa fille. Elle n’avait jamais été malade et pensait que les 

saignements passeraient bien. Elle est une patiente docile et accepte 

l’opération proposée. Le chirurgien n’est guère encourageant et s’étonne 

de la simplicité optimiste de Josépha, qui déclare : « ma mère est morte à 

97 ans, pour moi ce sera pareil, nous sommes de bonne constitution dans 

la famille, je vais guérir. ». Les infirmières craignent que cette profession 

de foi ne soit un déni de la réalité et appellent la psychologue.  

L’espoir irraisonné face à la terrible réalité de la maladie grave est souvent 

qualifié de pathologique par les soignants, alors que dans l’annonce brutale il est 

nécessaire que les patients aient le temps de reconstruire, derrière ce qui peut 

paraître un déni, des repères de confiance. Il y aurait donc un usage prudent dans 

l’expression de l’espoir associé à la foi pour le patient face à la rationalité 

médicale. Point trop n’en faut. Différente est la situation où un patient affirme « il 

n’y a que la foi qui sauve » : ici ce n’est pas le déni mais le désespoir qui s’affiche. 

Mais sans espoir, comment affronter ce qui est à la fois inconnu, redouté et refusé ? 

L’attente du miracle par le patient ou leurs proches dans les situations désespérées 

relève de l’espérance autant que de l’espoir. 

Dans le domaine de la santé, nous parlons de « l’espérance de vie », ce temps si 

précieux que la médecine et les statisticiens se sont approprié. Une échelle, que 

nous gravirions triomphants, soucieux d’abord de donner des années à la vie puis 

de la qualité aux années, mettant en équation le bonheur, la longueur de la vie et le 

progrès. La béatitude ici est sur terre, dans les mains de la science et non plus celles 

de la providence. 

Bien différente est l’espérance dont parle Thomas d’Aquin : valeur théologale, 

elle a Dieu comme objet, et « celui qui espère s’en remet à Dieu en qui se trouve la 

décision à la fois du moment, des circonstances et des actes nécessaires.»51. Ici 

l’espérance vient après la foi, car l’on ne peut espérer sans croire que l’objet que 

                                                        
50 Nous pensons ici aux prisonniers de camps de concentration ou aux otages malades qui auraient 

eu besoin de soins. 
51 Cf. Somme Théologique, op. cit., Question 17, article5, note 8, p. 121. 



 28 

l’on souhaite approcher, Dieu, n’existe déjà. Nous percevons ici, une fois encore, la 

différence entre foi et confiance : le bien visé, l’objet de la relation de confiance, 

est incertain, il ne dépend pas de nous et de plus celui à qui nous nous confions 

peut être faillible. Or dans l’espérance et la foi, la défaillance ne peut venir que de 

celui qui espère et non de Dieu qui lui est infaillible.  

 

La confiance : un peu, beaucoup, pas du tout 

Confiance et confidence 

Nous arrivons ici au cœur de notre constellation sémantique. « Confiance » est 

un composé tardif (XV
e
 siècle) du mot « fiance », calqué sur le terme latin 

confidentia, de confidere (confier). Ses significations 52  vont de la croyance, en 

passant par l’espérance ferme, le sentiment de sécurité jusqu’à l’assurance, voire la 

hardiesse. Et là où s’installent la défiance et le doute, la méfiance et la suspicion, la 

confiance s’efface. 

Fiance53 que l’on voit apparaître dans la Chanson de Roland en 1080, sous le 

sens d’hommage, d’engagement ou de « serment de fidélité »54 , donnera deux 

siècles plus tard le verbe « fiancer », qui désigne l’acte de promettre, de jurer, et 

s’appliquera plus tard non au mariage, mais à sa promesse. Cette racine, 

aujourd’hui désuète, est encore présente par sa sonorité dans le mot confiance, et 

nous rappelle qu’au même titre qu’un contrat ou d’un serment, la confiance lie et 

oblige par la promesse tacite qu’elle contient. 

Selon Diderot la confiance serait « un effet de la connaissance et de la bonne 

opinion que nous avons des qualités d’un être, relatives à nos vues, à nos besoins, à 

nos desseins, et plus généralement à quelque intérêt marqué, qui consiste à nous 

reposer sur lui quelquefois plus parfaitement que sur nous-mêmes, de ce qui 

concerne cet intérêt. Cette définition est générale, et peut s’appliquer à confiance 

prise au simple et au figuré, et considérée par rapport aux êtres intelligents et aux 

                                                        
52 Dictionnaire culturel en langue française, sous la direction d’Alain Rey, Édition Le Robert, Paris, 

2005, p. 1765. Il y est fait de l’approbation « une sorte de confiance », ce qui rejoindrait la notion de 

consentement présumé. 
53 Cf. Grand Larousse de la Langue Française, Le Larousse, Paris, 1973, vol. III, p. 1934. 
54 Dictionnaire Culturel de la Langue Française, op. cit. p. 992. 



 29 

êtres corporels »55. Selon lui, « elle est un effet de la bonne opinion que nous avons 

conçu de la discrétion et du secours d’une personne ; en conséquence de laquelle 

nous lui révélons des choses qu’il nous importe de laisser ignorer aux autres […] ». 

Diderot résume ici bien des facettes de la confiance : le mélange de connaissance et 

de croyance, l’intérêt, la délégation et l’importance du secret confié. La relation de 

soin saura s’en souvenir.  

Souvent nous confondons confiance et assurance, ce bel aplomb que nous 

affichons lorsque nous sommes certains d’avoir raison. Nous rêvons tous de 

posséder cette témérité censée nous ouvrir les portes de la réussite, cette confiance 

en soi, quête du saint Graal, qui remplit les séminaires de formation des entreprises 

et les rayons « développement personnel » des librairies. Comme si la confiance 

était un outil de plus à acquérir dans l’arsenal de l’homme moderne et performant, 

une méthode de maîtrise de soi et des autres. Nous assistons à un détournement de 

cette question d’éthique « comment faire pour bien faire ? » en une recette 

relationnelle, où la confiance devient l’ingrédient à produire. Il est fréquent de lire 

dans les ouvrages ou les articles sur la relation de soin56, la nécessité « d’établir une 

relation de confiance » en précisant qu’elle relève de la responsabilité et des 

compétences du professionnel. Ces recommandations sont habituellement suivies 

de conseils sur la juste distance, l’empathie, l’écoute et la capacité à induire la 

confiance. Imaginer que nous avons le pouvoir de faire naître la confiance de 

l’autre semblerait bien être encore un avatar du sentiment de toute-puissance dont 

le monde médical a bien du mal à se défaire. Vouloir produire la confiance en 

l’autre, c’est vouloir lui imposer nos propres critères, et finit bien souvent 

paradoxalement par éveiller sa méfiance : il suffit de lire dans un roman ou 

d’entendre au cinéma une de ces phrases, « Faites-moi confiance » ou « tu peux me 

faire confiance », pour qu’aussitôt nous sachions que cela va mal tourner pour celui 

à qui cette encourageante invitation s’adresse. 

                                                        
55 Diderot avait rédigé lui-même l’article « Confiance » in Encyclopédie ou Dictionnaire raisonnée 

des sciences, des arts et des métiers, M. Diderot et M. d’Alembert, tome troisième, p. 849-850. Fac-

similé de l’ouvrage [en ligne], http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k505351 
56 Un dossier vient d’être consacré très récemment à « La relation de confiance dans les soins » dans 

la revue Soins d’octobre 2013, et ne déroge pas à cette représentation. Certains articles de ce dossier 

rendent compte d’une vision assez opérationnelle de la confiance, comme levier de la qualité, 

générée par la compétence du professionnel. On y perçoit une certaine passivité du patient qui ne 

peut qu’accorder ou refuser sa confiance, alors que la confiance procède d’une réciprocité au sein de 

laquelle elle se construit. D’autres articles par contre ont une approche plus nuancée. « La relation 

de confiance dans les soins » dossier Revue Soins, Elsevier Masson, Paris, octobre 2013, p. 27-52. 



 30 

La confiance est parfois également confondue avec l’optimisme, considérée 

comme une « disposition de l’âme à espérer, à compter sur d’heureux 

évènements ». Il y aurait ainsi des naturels méfiants et des natures confiantes, 

comme il y a des gens gais et des personnes austères. La confiance est une notion 

valorisée socialement : manquer de confiance, perdre confiance, se méfier de 

chacun n’est pas bien vu, ni bien vécu par l’entourage. L’adjectif « confiant », qui 

désigne autant celui qui se sent en sécurité que celui est assuré, à l’aise ou qui ne 

manque pas d’audace, nous présente la confiance comme une qualité, un attribut 

dont la personne serait ou non dotée. Mais le confiant, « qui ne se défie pas », peut 

aussi être présenté soit comme « présomptueux, confiant dans ses capacités », soit 

comme « crédule »57, au mieux comme un optimiste au pire comme un naïf. Et 

même si nous éprouvons une certaine aversion à envisager la confiance sous 

l’angle du calcul utilitariste, nous nous refusons à être qualifiés d’imbéciles ou 

d’idiots comme le célèbre personnage de Dostoïevski qui faisait confiance à tous : 

ainsi nous devons faire bon usage de la rationalité et de la méfiance dans une 

approche vertueuse du souci de soi, mêlant intérêt et morale.  

D’où la difficulté pour bien des patients de savoir se situer entre leur volonté de 

se confier aux professionnels de santé, de faire confiance et celui de rester 

vigilants, de ne pas de se tromper alors que les décisions sont complexes et que 

bien des critères leur échappent. Les atermoiements sont fréquents dans ces 

moments de grande vulnérabilité entre s’abandonner dans la confiance ou garder la 

maîtrise. Nous voyons des patients batailler longtemps avec cela dans une 

ambivalence déroutant les soignants et qui se traduit par une confiance vagabonde, 

donnée et reprise, accordée à un professionnel puis un autre, une confiance qui 

comme un oiseau déboussolé cherche un lieu sûr où se poser. Parfois c’est en toute 

fin de vie que ces patients trouvent la confiance et avec elle, l’apaisement.   

Christiane est en fin de vie d’une insuffisance rénale. Elle demande des 

renseignements sur la personne de confiance et les directives anticipées
58

. 

Elle exerçait encore tout récemment la profession de notaire dans 

l’armée : il est important pour elle que sa volonté soit exprimée dans un 

document officiel qu’elle entend comme une sorte de contrat qui 

                                                        
57 Grand Larousse de la Langue Française, op. cit. p. 1765 
58 Personne de confiance, cf. art. L. 1111-6, loi du 4 mars 2004 relative au droit des malades et à la 

qualité de système de santé. Directives anticipées, cf. décret n°2006-119 du 6 février 2006 relatif 

aux directives anticipées prévues par la loi n° 2005-370 du 22 avril 2005 relative aux droits des 

malades et à la fin de vie, art. R1111-17 à 20.  



 31 

garantirait que sa volonté sera respectée : nous la rencontrons plusieurs 

fois à propos. Devant ses questions très précises nous lui conseillons d’en 

parler au médecin pour avoir les éclaircissements nécessaires sur les 

traitements qu’elle souhaiterait accepter ou refuser. Mais plus le temps 

passe, moins elle semble pressée d’écrire et à la quatrième rencontre elle 

nous déclare tranquillement : « ce n’est pas la peine de rédiger ces 

directives. Ils savent ce que je veux et je leur fais confiance, ils sauront ce 

qu’il faut faire pour moi le moment venu ».  

Nous pouvons interpréter ce revirement de plusieurs façons : l’échange franc 

avec l’équipe a pu faire tomber la crainte qu’elle ne soit pas reconnue comme 

décideur de sa vie. Parallèlement au dialogue engagé, un changement a pu s’opérer 

en elle, que ce soit un effet des échanges ou de l’expérience intérieure, lui 

permettant d’accepter la part d’incertitude face à l’inéluctable, de laisser ouverte la 

possibilité de l’incertain plutôt que de baliser par la volonté un avenir inconnu, 

mais trop certain dans sa butée. La confiance fut-elle ici une condition ou un effet 

de ce changement ? Il est bien difficile de le dire. Dans une analyse59 de la loi 

Leonetti sous l’angle de la confiance, R. Aubry s’interrogeait sur la désignation de 

la personne de confiance comme signe potentiel de la méfiance du patient, et sur 

les directives anticipées comme marque d’une « confiance de soi à soi ». Pourtant 

l’évolution de Christine nous montre que ces dispositifs peuvent aussi donner 

l’occasion d’un vrai dialogue et d’une redécouverte de la confiance en l’autre.60 

 

Mais continuons pour le moment notre exploration sémantique. Si nous suivons 

les développements de Benveniste pour la langue anglaise et allemande, les 

compagnonnages entre les notions de confiance, vérité et alliance ajoutent encore à 

cette richesse et à nos difficultés. La langue anglaise utilise deux termes confidence 

et trust, qui s’enracinent dans les étymologies germanique d’un côté et latine de 

l’autre. Distinguant comme nous le verrons un peu plus loin le fait de placer 

volontairement sa confiance (confidence) et celui d’éprouver de la confiance 

(trust). Le mot confidence est issu de la même racine latine que les mots 

                                                        
59 R. Aubry, « Confiance fin de vie, refus de soins, désir de mort », in Action médicale et confiance, 

sous la dir. de T. Martin et P.-Y. Quiviger, Presses Universitaires de Franche-Comté, Besançon, 

2007, p. 185-218. 
60  Nous y reviendrons dans la dernière partie. 



 32 

« confiance » et « confidence » en français, et signifie une confiance qui se place61, 

s’assure et se construit, fondée sur un savoir, sur une capacité à prévoir ou à 

sanctionner, alors que trust indique une confiance plus affective et immédiate 

envers l’environnement, mais aussi lorsque l’on n’a pas d’assurance ou de 

possibilité de contrôle. 

En allemand le terme de confiance est représenté par le mot Treue (fidélité) qui 

se conjugue (trauen) pour signifier « faire confiance » ou « unir ». « Treue » 

souligne l’amitié des hommes dans le combat, la fidélité au chef et à l’engagement. 

La racine gothique (ga)-trauan (avoir foi) a connu un large développement, ainsi 

trausti62 qui signifiait « pacte, alliance » a donné en français le mot « trêve » et le 

nom Tristan63. L’allemand moderne utilise Glaube pour désigner la foi, la croyance 

et Vertrauen (confiance) qui traduit à la fois une disposition et une action. Le 

préfixe « ver » exprime l’idée de « renforcement, d’intensification et 

d’enchère […] une attitude de « trauen » est de mise lorsque l’on s’attend à ce que 

l’autre ne nous fasse pas de mal, tandis qu’il y a lieu de « vertrauen » lorsque c’est 

avec certitude que nous pouvons nous attendre à du bien »64. Cette nuance est 

intéressante : en effet un prisonnier s’attend à ce que son gardien ne lui cause pas 

de mal supplémentaire à celui de la privation de liberté, tandis qu’un patient 

s’attendra à ce que le médecin le soulage ou le guérisse. Le préfixe « ver », comme 

le cum latin (con-fiance) implique l’idée de réciprocité65, que nous retrouverons 

dans la troisième partie de ce travail. 

Mais revenons un peu sur le mot « confidence »66 en français, qui a une place 

toute particulière dans la relation de soin autour de l’information confiée au 

                                                        
61 Cf. Harrap’s new Standard French and English Dictionary, Edition Harrap, London, 1980 et The 

Oxford English Dictionary, second edition, Clarendon Press, Oxford, 1989, vol. III et XVIII. 
62  Cette racine se retrouve dans l’« antrustion » qui désignait à l’époque mérovingienne, l’homme 

libre qui avait juré fidélité. 
63 Concernant la légende de Tristan et Iseult , ce n’est sans doute pas un hasard que ce prénom fut 

choisi pour l’un des deux amants de Cornouaille dont le lien fut indissoluble au-delà même de la 

mort. 
64  Éveline Baumann, François Leimdorfer, « La confiance, parlons-en ! « confiance » et 

« Vertrauen » dans le discours », in La construction sociale de la confiance, sous la direction de 

Philippe Bernoux et Jean-Michel Servet, 1997, p. 363-364 : il s’agit ici de la traduction de cette 

phrase tirée du dictionnaire des frères Grimm qui opposent « trauen » et « vertrauen » : « Man traut 

einem Menschen, wenn man ihm nichts Böses zutraut – man vertraut ihm, wenn man mit Sicherheit 

Gutes von ihm erwartet ».  
65 Jusqu’à la fin du XVII

e 
siècle vertrauen signifiait également « marier », et qui fait écho au lien 

dans notre langue entre fiance et confiance. 
66  «Confidence», emprunté au latin confidentia aura le sens de «confiance intime entre amis» 

jusqu’au XVII
e 
S. Il a été ensuite remplacé par «confiance», et les termes confidence, confidentiel, 



 33 

médecin et de celle détenue par lui. La confidentialité tient autant au respect du 

secret médical qu’au respect du patient, et nous y reviendrons plus précisément 

dans le chapitre sur les règles contractuelles qui encadrent la relation soignant-

soigné. Bien au-delà de cette situation, la question de la confidentialité est une 

règle de vie en société qui n’est pas sans lien avec le tact, la discrétion et la 

politesse. Confidere en latin c’est confier en dépôt et ce que l’on confie doit rester 

inviolé. Trahir une information, notamment quand elle a trait à la vie privée d’une 

personne ce n’est pas seulement trahir un secret, mais c’est porter atteinte à 

l’intégrité de la personne, d’où le sentiment d’humiliation qui se mêle à la colère de 

la trahison. Trahir le secret d’autrui révèle non seulement ce qui devait être caché, 

mais qu’il y avait matière à tenir caché quelque chose et que l’on ne faisait pas 

suffisamment confiance à ceux qui ont été exclus de la confidence initiale : une 

double trahison et une double mise à nu. 

 

Méfiance et défiance 

Comment parler de la confiance sans parler de la méfiance, ce sentiment si 

unanimement partagé par les Français qui, selon Y. Algan et P. Cahuc statistiques à 

l’appui, seraient les champions de la défiance et du pessimisme en Europe. Thèse 

volontiers reprise dans la presse, pour stigmatiser la crise à laquelle aucune 

institution ou domaine n’échappent, la médecine et le monde de la santé pas plus 

que les autres. Des voix se sont élevées contre l’utilisation partiale des sondages en 

particulier celle d’Éloi Laurent 67 . Et nous avons vu curieusement les titres de 

certains ouvrages changer : Le contrat de défiance  de Michela Marzano (2010) est 

devenu lors de sa réédition en 2012 L’éloge de la confiance 68, titre emprunté au 

livre du sociologue Patrick Watier paru en 200869. Y. Algan et P. Cahuc après avoir 

écrit en 2007 « La société de défiance, comment le modèle social français 

s’autodétruit » et reçu le prix de l’économie en 2008, se rattrapent quatre ans plus 

                                                                                                                                                          
confidentialité ont pris alors le sens moderne de «communiquer une chose sous le sceau du secret ». 

Cf. Le Robert, Dictionnaire Historique de la Langue Française, sous la direction d’ A. Rey, Paris, 

Le Robert, 1992, p. 470. 
67  Éloi Laurent, Économie de la confiance, collection Repères, éd. La Découverte, Paris, 2012, 124 

pages. 
68  Michaela Marzano, Le contrat de défiance, Paris, Grasset, 2010, réédité en poche sous le titre 

Éloge de la confiance, édition Fayard/Pluriel, mai 2012, 320 pages.  
69 P. Watier, Éloge de la confiance, Belin, Paris, 2008, 155 pages. 



 34 

tard par l’ouvrage « La fabrique de la défiance … et comment s’en sortir »70. La 

défiance est-elle une posture impossible à tenir bien longtemps ?  

 

Le monde médical ne fut pas en reste pour fustiger la méfiance des patients, 

rappelons-nous l’article de la revue Laennec cité dans l’introduction : la 

juridicisation et la judiciarisation supposée de la médecine comme causes et 

résultats des déceptions et de la méfiance des patients. Nous y lisions surtout le 

sentiment sincère de son auteur qu’il y avait là une atteinte à son honneur de 

médecin. Ricœur dans une réflexion plus poussée, s’inquiétait de la méfiance des 

patients comme pouvant faire obstacle à la relation thérapeutique. Nous allons 

relater ici, succinctement une histoire qui rend compte des enjeux décrits par le 

chirurgien de l’article cité dans l’introduction et par P. Ricœur :  

Cette situation met en scène une famille revendicatrice et très méfiante 

envers la qualité des soins donnés à leur parent inconscient et en fin de 

vie, d’une pathologie incurable. Les soignants signalaient des pansements 

refaits derrière eux, des perfusions accélérées ou ralenties, des téléphones 

portables laissés dans la chambre en position d’enregistrement lors des 

soins. Ces faits se sont produits dans les deux services où le patient avait 

été soigné, la famille refusant toute rencontre avec le médiateur de 

l’établissement.  

Ce type de situation extrême génère un profond sentiment d’insécurité chez les 

soignants qui ne savent plus comment agir ni que dire, puisque tout peut être 

contesté, enregistré afin de servir de preuves contre eux. Ils ont alors tendance à 

éviter tout contact avec la famille, à donner des soins protocolisés et limiter la 

présence auprès du patient : attitude qui renforce la famille dans le sentiment que 

l’on ne s’occupe pas comme il le faudrait de leur parent. Une position de méfiance 

mutuelle auto-générante et qui ne peut qu’être déshumanisante pour tous. 

 

Retournons un peu dans le temps. La religion chrétienne, associant foi et 

confiance, affirmera que seul Dieu est digne de confiance et ne laissera à l’homme 

que l’obéissance et l’interdiction du mensonge. On ne pourrait ainsi se fier à la 

                                                        
70 Y. Algan et P. Cahuc, La société de défiance, comment le modèle social français s’autodétruit, 

Édition rue d’ULM, ENS, 2007, 99 pages. Et Y. Algan, P. Cahuc et A. Zylberberg, La fabrique de 

la défiance…et comment s’en sortir, Albin Michel, février 2012, 199 pages.  

 



 35 

confiance d’un homme que sous la garantie de la sanction divine en cas de 

manquement. La laïcisation de la société renverra l’homme qui a trahi la confiance 

à la sévérité d’autres juges que ce soit la sanction pénale ou la réprobation sociale. 

Mais est-ce que cela signifierait qu’il ne resterait aux hommes que la méfiance 

comme juste rapport entre eux, opposant confiance d’essence divine et méfiance 

humaine ? L’étude du vocabulaire nous laisse entendre un rapport plus nuancé. 

Existerait-il des degrés de confiance, une échelle où nous irions de la défiance 

(préfixe dis : éloignement, privation) en passant par la suspicion, le doute, puis la 

méfiance (du vieux français missi : mauvais, comme dans mésalliance), pour 

atteindre enfin la confiance (cum : avec, comme dans confrérie) et au bout, peut-

être avoir la foi ? Ou au contraire confiance et méfiance cohabiteraient-elles selon 

une alchimie à chacun particulière ? 

Celui qui se méfie avance la prudence comme justification : « un tient vaut 

mieux que deux tu l’auras » et « méfiance est mère de prudence » sont ses 

proverbes favoris.  Mais s’il agit avec précaution et parfois circonspection, dans 

l’excès il lui arrive d’être calculateur, une stratégie qui dans la relation décourage 

l’amitié. Celui qui se défie est soupçonneux, suspicieux et généralement critique et 

désapprobateur, d’une vigilance qui dépassant la prudence conduit au retrait ou à 

l’abstention des relations, car tel le chat échaudé il craint jusqu’à l’eau froide. Dans 

le langage vivant des banlieues est actuellement utilisée l’expression « je te 

calcule » qui signifie faire attention à toi, considérer mais aussi d’une certaine 

façon contrôler l’autre et qui indique le degré de confiance envers quelqu’un71. A 

contrario celui que l’on « ne calcule pas » peut se le tenir pour dit.  

Bernard, cadre commercial de 48 ans, est atteint d’un mélanome 

métastasé. Il épuise l’équipe par ses demandes incessantes : résultat des 

examens, noms des médicaments, horaires des prises, venue de tel 

médecin, etc. Une externe l’a surpris dans le bureau médical à la 

recherche de son dossier. Maintenant le bureau est fermé à clef. La veille 

il a demandé une permission pour aller consulter à Paris. Un interne 

agacé déclare lors des transmissions entre équipes : « s’il n’a pas 

confiance qu’il aille se faire soigner ailleurs ». Bernard perçoit le malaise 

et se demande s’il a bien fait de parler de la consultation à Paris, il reste 

dans sa chambre dont il ferme la porte le plus souvent. Il craint d’avoir 

                                                        
71  Cf. F. Bidaud, in Les Français en émergence, sous la direction de E. Gallazi, C. Molinari 

,collection Transversales, langues, sociétés , cultures et apprentissages, édition Peter Lang, p. 150. 



 36 

« fâché les médecins », mais il a « besoin de se battre et de faire quelque 

chose pour sa maladie ».  

S’agit-il ici d’une volonté de maîtriser ce qui par la maladie est en train de lui 

échapper, le contrôle de sa vie ?  ou d’une inquiétude plus sourde à laquelle il ne 

sait comment faire face, et qui relèverait de l’angoisse de mort ? Les soignants 

interprètent cela comme une mise en doute de leur parole et de leurs compétences. 

Inquiétudes du patient, culpabilité des soignants, méfiance mutuelle : comment 

construire la relation quand toutes les portes restent fermées ?   

Nous avons envie de convaincre le défiant, mais nous fuyons le méfiant. Nous 

apprenons de celui qui agit avec réflexion et sagesse, qui ne confond pas confiance 

et crédulité, car il nous oblige à construire nos arguments, parfaire notre action. 

Mais rien ne peut s’engager avec celui qui se méfie de nous et présume que nos 

intentions à son égard sont malveillantes. Dans notre expérience de soignant, nous 

avons tous connu de ces personnes que l’on qualifie parfois rapidement de 

paranoïaques. En dehors des situations qui relèvent de la psychiatrie ou de patients 

dans un état de panique lié à une angoisse de mort qui les submerge,  il s’agit 

souvent de patients inquiets, qui ont besoin de maîtriser les évènements comme 

Bernard plus haut : ils contrôlent, notent, interrogent, contre-interrogent. Ces 

patients sont en recherche d’informations fiables, crédibles, ils ont besoin de 

s’appuyer sur la rationalité pour reconstruire des repères de confiance. 

Mettre en confiance, et les escrocs le savent bien, c’est tout d’abord rassurer, 

calmer les craintes, apaiser les peurs et surtout éviter qu’elles ne s’éveillent. Car le 

contraire de la confiance n’est ni la défiance ni la méfiance mais la peur. On ne 

peut s’empêcher de penser ici à la phrase de Plaute, « l’homme est un loup pour 

l’homme » (Homo homini lupus est), où seule la méfiance doit prévaloir dans les 

relations humaines. Mais on oublie souvent la première partie de la phrase « Quand 

on ne le connaît pas, l’homme est un loup pour l’homme »72. Ce qui ne peut que 

nous encourager à mieux nous connaître. Hobbes en accord avec la méfiance de 

Plaute trouvera néanmoins le salut de l’homme dans le contrat social : « À l’état de 

nature, l’homme est un loup pour l’homme, à l’état social, l’homme est un dieu 

pour l’homme »73.  

                                                        
72 Plaute, Asinaria, (La comédie des ânes) vers 495. 
73 Thomas Hobbes (1588-1679), Léviathan. 



 37 

 

Fidélité et crédit  

De la fidélité et de la loyauté 

La notion de fidélité irriguera les usages du monde féodal où les liens de 

suzerain à vassal étaient marqués par la fidélité dans laquelle la loyauté s’éprouvait. 

Le terme latin fidelis signifia d’abord « sûr, loyal, solide », puis en latin médiéval 

« digne de foi, croyant »74. 

Les Mérovingiens développèrent le serment de fidélité, en particulier pour 

s’assurer d’alliances lors de périodes politiques troublées : jurer fidelitas c’était 

promettre un dévouement constant de l’âme, jurer leudesanium75 c’était devenir 

l’homme du roi. Dans un cas comme dans l’autre, le serment implique le don de 

toute sa personne. C’est un acte unilatéral de dédition de soi par lequel un Franc 

libre76 se donnait au service d’un autre, le roi, qui lui-même s’engageait dans une 

promesse faite à Dieu de se conformer à la loi divine et au respect de la justice. Il 

pouvait recevoir en contrepartie un fief (terre ou fonction) qui lui permettait de 

vivre et d’assurer ses devoirs envers son seigneur77. La fidélité réglementée par 

l’usage des pactes, des contrats, des serments tout au long du Moyen-Âge devient 

une pratique et une valeur aristocratique. Et celui que tous méprisent est l’homme 

qui ne respecte pas la parole donnée et ne craint pas les lois, celui qui est « sans foi 

ni loi ». 

Au Moyen-Âge l’infidélité ne peut être pardonnée, car elle remettrait en cause le 

gouvernement politique et militaire. Sa sanction peut être l’ablation de la main, 

                                                        
74 La foi loyale envers le « vrai Dieu » est le signe des fidèles, l’infidèle étant celui qui lui croit en 

un faux dieu, car l’infidèle n’est pas sans foi. Ainsi dérive l’utilisation du terme « fidèle » pour 

qualifier ce qui est ressemblant, conforme, ce qui ne s’écarte pas de la vérité. Le fidèle, celui qui a 

la foi en Dieu et dont la parole vaut engagement juridique, est également celui qui peut contracter. 

L’infidèle sera ainsi exclu des engagements civils et commerciaux. Aujourd’hui nous disons non 

plus « fidèles » mais « croyants » pour désigner les membres d’une congrégation religieuse, car la 

loyauté et la fidélité à la tradition ne sont plus forcément confondues à la foi en un Dieu. 
75 Leude désignait chez les Francs le guerrier fidèle, le leudesanium était le serment d’allégeance 

qu’il prêtait, lui homme libre armé, à son souverain, en rappel du serment prêté par les légionnaires 

à l’empereur romain.  
76 L’antrustion (bas latin antrustio- germanique trust) désignait un guerrier qui avait juré fidélité par 

un rituel d’offrande des mains, confirmé par un serment de fidélité à la parole donnée. Truste 

désignait la garde d’honneur. 
77  Nous retrouvons ici l’idée du don et du contre-don. Mais le fief, qui permet d’assurer la 

circulation des biens dans la société du Moyen-Age entre basse et haute aristocratie, peut être 

confisqué par le seigneur si le vassal ne remplit pas ou remplit mal sa charge et ses devoirs. 



 38 

celle qui justement avait juré fidélité. La perfidia, quant à elle est une violation de 

la fides, tout comme la négligence ou la fraude qui privent l’autre de son dû, qu’il 

soit égard ou bien. Toutes sont contraires à la confiance entre les hommes. Il faut 

bien remarquer que paradoxalement la trahison est d’abord un acte de fidélité 

envers un autre, avant d’être un acte de perfidie envers celui qui est le pair, et c’est 

peut-être cela qui est le plus impardonné. Nous pourrions ici faire référence aux 

conflits de loyauté qui déchirent les équipes quand la défaillance d’un soignant 

porte préjudice à un patient  et qui sont l’objet de douloureux questionnements 

éthiques parfois inexprimés : faut-il se taire et essayer de réparer si on peut ? Faut-

il dénoncer ? Qui protéger : l’équipe, le collègue, les droits du patient, ou le patient 

lui-même78?  

Ce lien entre fidélité et loyauté, trouve un écho dans la réprobation des médecins 

envers le nomadisme de certains patients. Un nomadisme sanctionné certes pour 

des raisons économiques et de cohérence thérapeutique, mais d’abord ressenti par 

les médecins comme une preuve de défiance à leur égard ou encore de non-

reconnaissance de leur autorité en tant que professionnel compétent. Bien des 

patients craignent des représailles s’ils se montrent infidèles à « leur » médecin en 

allant requérir un autre avis ou en sollicitant un traitement différent que celui qui 

leur est proposé, comme voulait le faire Bernard. Un  médecin serait naïf s’il 

pensait que tous ses patients suivent uniquement et religieusement sa prescription. 

La plupart des personnes taisent encore le fait de recourir à l’homéopathie si leur 

médecin « n’y croit pas ». Et bien souvent la non-compliance ou la compliance 

partielle à un traitement est tue par tact, par crainte d’être rejeté ou encore d’être 

réprimandé par le médecin.  

Dialogue dans une chambre du service de gériatrie avec Jeanne : « Ne lui 

dites pas que je ne prends qu’un seul cachet tous les jours, il ne me réussit 

pas vraiment ce médicament. Mais le docteur y tient, je ne veux pas le 

fâcher. » « C’est peut-être important de le lui dire ? », « Oh non, il 

s’occupe bien de moi, je ne veux pas que cela change, et puis tout va 

bien » dit-elle avec un sourire désarmant. Et elle rajoute « Vous ne direz 

                                                        
78 Cf. « Dans l’intérêt du patient ? Enjeux éthiques des interventions d’une équipe mobile de soins 

palliatifs dans les services d’un CHU », N. Carlin, mémoire pour le DU d’éthique de la santé, CEM 

Lille, 2002. Dans ce travail étaient étudiés à travers plusieurs cas cliniques les conflits de valeurs 

autour du projet de soin entre les actions de l’équipe référente et les besoins du patient. La question 

étant pour une équipe intervenant comme tiers de concilier le projet immédiat pour le patient et la 

pérennité du lien avec l’équipe en cas de désaccord éthique sur la conduite à tenir. Nous pouvons 

citer en particulier l’analyse du cas de M
me

 E. « une dérive euthanasique », p. 14-45. 



 39 

rien n’est-ce pas, je compte sur vous c’est notre secret. Vous savez, ce 

médicament ce n’est pas ce qui est le plus important pour moi ».  

Envers qui cette soignante qui a recueilli cette confidence devra-t-elle être 

loyale, au projet de soin ou à Jeanne ? Le bien-être de Jeanne dépend-il du 

médicament plus que de la relation de soin ? Peut-être pourrait-elle convaincre 

Jeanne de parler au médecin mais, dans le cas contraire, trahira-t-elle le secret 

demandé et rompra-t-elle le lien créé ? Nous pourrions argumenter que tout dépend 

de l’importance du médicament, certes, mais cela ne résout pas la question du 

secret trahi, même si cela peut apaiser pour l’infirmière la culpabilité de la trahison. 

 

 
 

De la fiabilité des choses et des personnes 

Le terme « fiabilité » est un dérivé très récent de l’adjectif « fiable », qui vient 

de féal « dévoué, loyal », féal (feeil, feaus) dérivant de fidelis. Il désigne « la 

qualité de ce qui est techniquement fiable et également la probabilité pour qu’un 

élément ou un équipement complet fonctionne sans défaillance pendant une 

période de temps déterminé » 79 . Nous avons désormais étendu cette qualité 

attendue des objets au comportement humain80, dans une vision toute mécaniste, et 

le terme de fiabilité est désormais indifféremment employé comme synonyme de 

crédibilité ou de fidélité81. Ainsi la fiabilité des évènements et des personnes, c’est-

à-dire la prévisibilité d’un comportement qui se répète à l’identique dans les 

mêmes conditions, ou la fiabilité d’une information dans le temps, constitue un des 

éléments sur lequel nous fondons une confiance familière dans le monde qui nous 

entoure. Confiance envers ce qui est fiable et loyal, mais aussi ce qui est sécurisant 

parce que sûr. Et dans un monde complexe la fiabilité, qui permet la prédictibilité 

sans perpétuelles remises en question ou vérifications, réduit ainsi la part 

d’incertitude dans les choix et les décisions.  

                                                        
79 Le Grand Larousse de la Langue Française, op. cit., volume troisième, p. 1940. 
80 Plus récemment, dans la langue anglaise, le terme de reliance (dépendance) a été utilisé dans 

l’expression « to be reliant on... » qui indique le fait de dépendre de quelqu’un ou d’avoir confiance 

en lui, or l’adjectif reliable qualifie également la fiabilité d’une machine. 
81 Dictionnaire Culturel en Langue Française, op.cit. p. 991. 



 40 

Face à l’inflation d’information, la notion de fiabilité a pris une importance 

considérable notamment dans le monde de la santé : fiabilité des sources 

d’information quand elles viennent principalement de l’industrie pharmaceutique, 

fiabilité des données issues de la recherche, notamment quand elles concernent la 

médecine prédictive, fiabilité des méthodes diagnostiques… tous ces points 

influencent la relation des professionnels et celle des profanes au monde médical. 

Sources d’insécurité intellectuelle, de difficultés pour construire des savoirs fiables, 

elles augmentent les occasions de méfiance et la mise en place de démarches de 

contrôle, souvent légitimes mais coûteuses sur bien des plans. 

Un diagnostic se base sur la fiabilité des connaissances du praticien et celle des 

signes cliniques repérés, comme signes tangibles de telle ou telle pathologie. Mais 

désormais nous avons multiplié les lieux de fiabilité obligée dans notre pratique : 

données biologiques, matériel technique, imagerie, procédures, savoirs diffusés, 

etc. Et parallèlement nous avons intensifié nos exigences concernant la fiabilité des 

règles qu’elles soient organisationnelles ou financières qui régissent l’activité de 

soins et les parcours de santé. L’engouement pour les procédures ou les arbres 

décisionnels vient en partie de ce souci de s’assurer d’une thérapeutique fidèle aux 

recommandations validées, se fiant plus à l’objectivité illusoire des chiffres et des 

images qu’à la subjectivité de la rencontre de deux expériences, celle du malade et 

celle du soignant.  

Les progrès des techniques de dépistage (maladie d’Alzheimer, chorée de 

Huntington, mutations génétiques dans le cancer) ouvrant la voie à la médecine 

prédictive posent la question de la fiabilité des données et surtout des statistiques, 

dans des décisions lourdes de conséquences, surtout en l’absence de traitements 

curatifs. Il n’est pas certain que nous puissions assumer l’effrayante clarté des 

chiffres, face à un devenir bien sombre : en associant fiabilité des données et 

espérance de vie, on fabrique du « pronostic », reformulé parfois en terme de 

« verdict » ou « condamnation ». Le risque que l’on croit circonscrit par le calcul 

de la probabilité de tomber malade envahit la notion même de vie. Si la fiabilité 

permet de construire en partie la confiance, ne risque-t-elle pas parfois de tuer 

l’espoir quand nous  ne pouvons plus même tabler sur l’incertitude pour 

appréhender l’avenir ?  

 



 41 

 

Du crédit et de la crédibilité  

La notion de « crédit » se retrouve dans des domaines aussi divers que ceux de 

la croyance ou créance82 , de la dette, de la confiance ou de l’obligation politique,  

d’où son poids particulièrement important aujourd’hui dans les rapports sociaux et 

humains. Nous ne retenons souvent que son aspect matériel, notamment financier, 

parce que le crédit est un moteur de croissance économique dans nos sociétés 

libérales, à laquelle nous aspirons tous, parfois aveuglément.  

Ce fut par un effet de conversion des usages du terme fides, autour du discours 

de qui possède la fides, que se créa la notion de « crédibilité ». Creditium, participe 

passé de credere (confier en dépôt), a donné « crédit », et bien des banques ont 

repris ce terme dans leur dénomination 83. Jusqu’aux financiers et aux hommes 

politiques qui n’hésitent pas à parler du fameux « crédit de confiance » qu’il 

faudrait accorder quand justement la confiance semble problématique. Le terme 

même de « crédit » renvoie à la question de la confiance collective dans la valeur 

de l’argent et la stabilité de la monnaie. Il sous-entend la notion de dette 

échelonnée, il implique la confiance en une chose, une institution, la monnaie par 

exemple84 ou une personne, mais aussi la confiance dans la durée : le temps passé, 

quand le crédit confirme une valeur, le temps futur quand il permet le prêt, ainsi 

que la fidélité aux engagements. La faillite du système de crédit poussé à l’excès 

lors la crise récente a engloutit bien des rêves et des illusions, et il est bien difficile 

de faire la part entre confiance abusée et confiance inconsidérée, même si nous 

savons clairement où sont les victimes et les bénéficiaires. 

Si la foi n’a que faire de la crédibilité, la confiance au contraire ne néglige pas 

les preuves de témoignage ou de confirmation, à condition de s’appuyer sur la 

raison plus que sur les croyances. La crédibilité a pris une place de plus en plus 

importante dans la construction de la confiance rationnelle et décidée. Au niveau 

                                                        
82 La créance avant de désigner aujourd’hui la dette active que nous devons à notre créancier, 

signifia l’acte de croire : « accorder créance à … ». La lettre de créance, qui était une lettre de 

change ou de crédit pour le voyageur de jadis, désigne lorsqu’elle est au pluriel la charge d’un 

ambassadeur que son pays accrédite avec confiance auprès d’un autre.  
83 Crédit Lyonnais, Crédit Mutuel, Crédit des Fonctionnaires, Crédit Coopératif, etc. 
84 Nous voyons dans la crise actuelle combien les faillites révélées du passé paralysent la confiance 

dans les propositions économiques pour le futur : et l’on observe alors des phénomènes de gel du 

crédit comme en 2008 où même les banques se sont refusé des prêts entre elles. 



 42 

individuel, c’est la véridicité des paroles et des actes qui donne appui à la 

crédibilité qui se confirme dans le temps et construit la réputation. À l’échelle 

collective, elle relève de la responsabilité des institutions85.  

 

Mais le crédit que l’on accorde à autrui peut être d’une autre nature et revêtir un 

aspect moral, voire magico-religieux, qui éclaire encore une autre facette de la 

confiance à travers la notion de crédit. Le retour sémantique sur les racines 

étymologiques nous ouvre ainsi d’autres perspectives sur la nature possible de la 

confiance dans la relation de soin. Les racines des termes « créance » et 

« croyance »86, relèvent de l’étroite association des deux sens du mot « crédit ». 

Partant de la racine *kred, qu’il traduit par « force magique », Benveniste décline 

le verbe kreh-dhè qui signifierait « poser en quelqu’un la *kred (d’où résulte la 

confiance) ». Il continue « si le terme védique se rapporte bien à la “croyance”, ce 

n’est pas à un crédo théologique, mais à la confiance que le fidèle témoigne aux 

dieux, à leur force, particulièrement à Indra, dieu de l’aide, du secours, qui est en 

tête de tous les autres ». Étudiant des invocations aux dieux dans les Upanisads, 

Benveniste met en évidence que l’acte de foi comporte toujours la certitude de la 

rémunération : « parce que le dieu qui a reçu le « srad (qui peut être traduit par 

confiance, croyance ou encore dévotion) le rend au fidèle sous forme d’un appui 

dans la victoire ». Le dieu comme « champion des hommes 87 , […], dans cet 

engagement, les hommes donnent une partie d’eux-mêmes qui renforce celui des 

dieux qu’ils ont choisi d’appuyer ; mais toujours une contrepartie est impliquée, on 

attend du dieu restitution. Tel est apparemment, le fondement de la notion laïcisée 

de créance, confiance, quelle que soit la chose fiée ou confiée »88, ce qui n’est pas 

sans rappeler la notion de fides, mais également les théories anthropologiques du 

don. Un don qui ici attend une réciprocité, même si ce que l’on confie, ne l’est 

                                                        
85 Cf. l’article «  La confiance, une valeur stratégique de la politique d’établissement de santé », où 

les auteurs, A. Gosse et M.-C. Poncet, parlent de la crédibilité de la direction et du management par 

le respect du jeu démocratique et de valeurs telles que l’honnêteté, l’intégrité et la considération. 

Revue Soins, octobre 2013, op. cit. p. 50-51. 
86  É. Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, vol. 1, Économie, parenté, 

société, Les Éditions de Minuit, Paris, 1969, p. 171-179. 
87 Il est intéressant de faire ici un parallèle entre un le discours guerrier de la médecine et la vision 

d’un médecin comme « champion » du patient dans le combat face à la maladie. Le rapprochement 

qui est fait parfois sous forme de boutade, entre Dieu et les médecins, prend ici une autre coloration. 
88 E. Benveniste, op. cit. p. 117. 



 43 

jamais avec la certitude de le retrouver, que ce soit la foi religieuse ou la confiance 

en un homme.  

L’analyse qui est relatée ici nous renvoie à la croyance partagée par toutes les 

cultures en une force magique de la médecine et du soignant, médecin, shaman ou 

rebouteux comme champion du malade dans le combat contre le mal de la maladie. 

Cette force magique peut être attribuée au médicament, au geste, au rituel ou à la 

puissance technologique. On la retrouve à l’œuvre dans toutes les pratiques du 

massage à la psychanalyse, de la simple tisane au matériel de suppléance vitale, de 

la parole du soignant à l’imagerie la plus sophistiquée. 

Adam Franck Tyard, dans son livre « Les aléas de la confiance »89, fait une 

étude particulièrement intéressante de la racine kred : il explore la notion de 

confiance dans la relation psychanalytique et les liens particuliers de confiance, 

méfiance puis « déméfiance » qui se succèdent dans la cure. L’étude sémantique de 

kred le conduit à reprendre sa signification d’objet précieux doté d’une force 

magique avec la certitude d’une restitution, comme analogie avec la notion de 

transfert. Le partenaire dans le lien de confiance n’apparaît pas comme autre, mais 

comme force magique ou figure soumise à la force magique. La confiance n’est 

plus vue ici comme un don ou une dépossession, mais comme médiation et 

restitution, qui vient dénier une perte, proche de l’expérience intersubjective qui est 

faite dans le lien thérapeutique lors d’une analyse. Car « comment peut-on donner 

une chose et l’avoir en même temps ? (…) il s’agit d’attribuer à quelqu’un la fidès 

qui lui appartient »90. Si une personne peut donner quelque chose et l’avoir tout en 

même temps, si elle peut accorder une chose à autrui sans en être dépossédée, c’est 

que tous les deux la possèdent en commun du fait de leur relation aussi inégale 

soit-elle, et qu’ils se placent alors en situation de mutuelle obligeance. Nous 

reviendrons sur ce point dans la dernière partie. 

 

Nous affirmons fréquemment appuyer notre confiance sur des preuves ou des 

attentes de fiabilité, comptant sur une promesse dont nous avons défini le contenu. 

Mais nous entrevoyons, déjà ici à travers l’étude des mots utilisés et des nuances 

que nous leur donnons, que l’objet de la relation de soin pourrait être plus que 

                                                        
89  Les aléas de la confiance, gouverner, éduquer, psychanalyser, L’Harmattan, Paris, 1998, p 51-57. 
90 E. Benveniste, op.cit., p. 118 



 44 

l’espoir projeté de ce que nous attendons. Il pourrait être le lieu où la confiance 

permet une transformation, l’accueil d’un soi autre, encore inconnu. Mais la 

confiance est aussi un processus dynamique. C’est ce que nous allons voir. 



 45 

 

Conjuguer la confiance 

Être, avoir et faire confiance 

Savoir ce que les mots révèlent ne nous dit pas encore quel est l’usage que dans 

le discours nous en faisons, glissant du mot confiance au verbe croire, essayant de 

cerner au plus juste les nuances des liens que nous construisons avec autrui. 

« Confiance » est un substantif qui décrit une disposition ou un état comme la 

ressemblance, la dominance ou la vacance, et c’est dans l’utilisation verbale que ce 

substantif va prendre sa complète signification : le donateur de la confiance peut 

l’avoir, en être plein, la donner, la retirer, il en est la source. Le bénéficiaire peut 

l’inspirer, la mériter, en être digne, ou au contraire la trahir, il peut donc se 

l’approprier et la perdre91.  À la fois concept et objet, la confiance se conjugue dans 

une relation à l’autre avec « être », « faire » ou « avoir ». Mais lorsque la confiance 

devient sujet, alors elle règne. 

Lorsque nous disons « faire confiance » : nous inscrivons la confiance dans un 

acte, une décision. « Faire » suppose ici une démarche volontaire à l’issue de 

laquelle nous accordons notre confiance à celui qui, d’après notre jugement, en est 

digne. Nul ne peut nous obliger à éprouver de la confiance, l’autre peut tout au plus 

nous y inciter, par la promesse ou des preuves de sa fiabilité et de sa crédibilité. 

« Avoir confiance » se dit souvent de l’état de tranquillité dans lequel nous nous 

trouvons après la décision d’accorder notre confiance. Mais c’est un état inconstant 

dans lequel la preuve, parfois invisible à d’autres, de la loyauté ou de l’infidélité 

peut encore tout remettre en question. La vigilance dans la confiance ne demande 

qu’à s’apaiser, mais la confiance est rarement aveugle longtemps, pour l’infortune 

du tricheur ou du menteur. Nous avons tous expérimenté un seuil, qui bien souvent 

n’est repéré qu’une fois franchi, en dessous duquel nous pouvons tolérer un certain 

nombre de défections, parfois importantes, mais au-delà duquel la confiance est 

brisée souvent définitivement.  

                                                        
91 Cf. É. Baumann, F. Leimdorfer, « La confiance, parlons-en ! « confiance » et « Vertrauen » dans 

le discours », in La construction sociale de la confiance, op. cit., p. 360-361. 



 46 

Lorsque nous disons « je suis en confiance », nous qualifions un état de sécurité, 

voire de bien-être. Toutefois rien n’est dit de la façon dont nous avons atteint cet 

état : est-ce une grâce soudaine qui nous habite face à un autre ou cet état est-il 

basé sur un ensemble d’indices, de certitudes difficiles à expliciter, tant il nous 

semble procéder de l’intuition ? Et ce travail de jugement doit souvent se faire à 

notre insu pour que nous déclarions un jour « avec cette personne, je suis en 

confiance » et que nous soyons persuadés que, comme l’amour, la confiance est, 

mais ne s’explique pas. C’est alors dans la déception ou la trahison que nous 

prenons la mesure des raisons réelles pour lesquelles nous avions fait confiance. 

Comme nous l’avons vu un peu plus haut, la langue anglaise utilise deux termes 

confidence et trust, qui s’enracinent dans les étymologies germanique d’un côté et 

latine de l’autre. Cette richesse du vocabulaire anglais permet de distinguer 

aisément dans le discours et la compréhension des phénomènes de confiance 92, les 

deux attitudes : faire confiance et avoir confiance. Cette distinction linguistique que 

fait la langue anglaise entre confidence et trust renvoie à la différenciation de 

nature entre confiance rationnelle et confiance familière que nous verrons dans le 

chapitre suivant. Si confidence indique une évaluation des capacités à remplir les 

obligations au sein d’une relation, trust inclut l’idée de faith, de foi, de croyance. Et 

d’ailleurs ne lit-on pas sur les billets américains « In God we trust », signe que la 

confiance en la société libérale déclare se placer sous l’égide de la confiance en 

Dieu. La reprise dans le monde économique du terme « trust » pour désigner un 

groupe industriel, vient du terme « trust company » (société fiduciaire) choisi pour 

dénommer l’association entre divers actionnaires qui remettent collectivement leur 

confiance en des mandataires (a Board of Trustees). Mais à l’heure de la 

mondialisation économique, un trust désigne plutôt pour nous un consortium 

industriel et financier dont l’opacité et la défense exclusive de ses propres intérêts 

n’incitent guère à la confiance. Dans la médiatisation récente sur les affaires du 

Médiator® ou des vaccins pour le H1N1, l’appellation « trust pharmaceutique » a 

été souvent employée dans les médias pour mettre en avant la puissance et le peu 

de contrôle sur ces industries. Nous avons même inventé en français le verbe 

                                                        
92 En particulier chez des auteurs comme Niklas Luhmann et Diego Gambetta, cf. Trust.Making and 

Breaking Cooperative Relations, Oxford, Basil Blackwell, 1988. Et également Confiance et 

rationalité, Paris, INRA , édition 2001, introduction de F. Aubert et J.-P. Sylvestre, p 7. 



 47 

« truster »93 comme synonyme de s’accaparer et monopoliser, bien loin des valeurs 

morales de justice et d’équité. L’anglais permet également de nommer sous le 

vocable trustee, « celui à qui l’on fait confiance » et trustor « celui qui fait 

confiance » 94  . En français, nous bataillons avec « donataire » celui à qui l’on 

accorde la confiance, « donateur » celui qui accorde, le bénéficiaire, celui envers 

qui la confiance semble naturelle, etc., sans être tout à fait satisfaits, comme si nous 

n’étions jamais certains de qui donne et qui reçoit dans une relation de confiance.  

 

Concordances  

Il est parfois difficile de savoir si l’on parle bien de confiance et non de 

coopération, de partenariat, d’espérance, d’amitié, d’optimisme ou de contrat 

moral. La confiance est présente dans toutes ces situations mais, pour être définie 

en tant que confiance, elle doit présenter conjointement les quatre facteurs 

suivants : l’incertitude, l’incomplétude, une vulnérabilité renforcée par l’acte de 

confiance et la volonté de s’engager librement. Nous retrouvons bien évidemment, 

à des degrés divers, ces circonstances dans les autres types de relation, l’affection, 

le commerce ou la collaboration, mais la relation de confiance a la particularité de 

réunir nécessairement ces quatre conditions.  

De quoi demain sera-t-il fait ? 

Si jadis l’homme était soumis aux éléments, généralement inexpliqués, et donc à 

la nature, aux dieux ou au destin, des siècles d’explorations, de découvertes et 

d’expérimentations nous ont rendus avides de connaissances et exigeants de 

certitudes. L’homme s’est toujours avancé dans le monde avec le souci de le 

maîtriser pour assurer sa survie et celle des siens, jusqu’à ce que la maîtrise 

devienne l’objectif même de son rapport à l’environnement. Descartes (1696-1650) 

s’attaquant à la question des croyances et de l’incertitude fit du doute méthodique 

l’arme de la raison et le chemin de la connaissance. Ainsi la confiance qui accepte 

ouvertement une part de non-savoir, ou encore de croyances, devait être rejetée, 

                                                        
93 Cf. le dictionnaire en ligne : http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/truster/ 
94 The Oxford English Dictionary, second edition, Clarendon Press, Oxford, 1989, vol. III, p. 705-

706, et XVIII, p. 626. 

http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/truster/


 48 

pour laisser advenir la voie de la rigueur et de la logique scientifiques95 afin de 

produire des connaissances solides sur lesquelles fonder des jugements fiables. Il 

convient de distinguer le vrai du faux afin d’avancer assuré dans le monde et pour 

cela douter de toutes choses autant qu’il se peut, examiner la vérité, appliquer la 

méthode et clarifier les idées avant de juger. Le désordre qui suscite la défiance 

provient d’une erreur de méthode. Déterminer par la raison, fondée sur la certitude 

du cogito, des vérités simples, claires et distinctes permet de produire un ordre dans 

lequel on peut alors avoir confiance. La voie de la science était ouverte. Mais 

aujourd’hui la multiplication des savoirs, la diffusion des données, les capacités 

anticipatoires liées aux mathématiques et à l’informatique ont créé paradoxalement 

des incertitudes encore plus effrayantes, car leurs combinaisons sont infinies et nos 

projections inépuisables. Notre solution fut alors de mettre en équation les données 

et transformer l’incertitude en risque évaluable et quantifiable dans l’espoir de nous 

en prémunir. Savoir anticiper et prévenir, c’est construire un environnement et un 

futur plus sûr, afin d’être en sécurité et agir en confiance. La confiance ne serait 

ainsi, dans la vision réductrice de l’économie, qu’« un savoir hypothétique sur une 

conduite future » 96 . L’incertitude du futur ferait de la confiance un calcul 

probabiliste, dans une vision utilitariste de la relation à autrui, oubliant comme 

l’affirme Gildas Richard qu’elle est aussi « le meilleur rapport que l’on puisse 

établir avec une liberté »97, une liberté d’autrui et de soi, mais aussi une liberté des 

possibles à venir. 

 Si la confiance accepte l’incertitude, le contrat essaie au contraire de la 

circonscrire. Il transforme l’incertitude en risque afin de l’inclure dans une 

équation où obligations et sanctions sont qualifiables et mesurables. Mais, quand 

l’incertitude est trop grande, aucun contrat n’est possible et c’est pour cela que le 

contrat s’établit parfois davantage sur la bonne foi des contractants que sur la 

crainte de la sanction. 

                                                        
95 Thomas Bayes (1702-1761) qui développera le calcul des probabilités dans les Philosophical 

transactions, aura même l’idée, à l’époque, de mesurer des degrés de confiance. Il a de nombreux 

élèves aujourd’hui dans le secteur de l’économie et du management des « ressources » humaines.  
96 C. Thudéroz, « Introduction au propos : la confiance en question », in Des mondes de confiance, 

CNRS Édition, Paris, 2003, p. 20. 
97 G. Richard, «  De la confiance », L’Enseignement philosophique, n°5, mai-juin 2000, [en ligne] 

http://philo.pourtous.free.fr/Articles/Gildas/delaconfiance.htm 



 49 

Les progrès de la médecine ont été attendus, souhaités et célébrés. À chaque 

maladie inconnue, les médecins explorent, traitent, les scientifiques cherchent 

expérimentent. Il s’agit de maîtriser l’exploitation des données, de limiter les 

risques, de circonscrire les aléas et produire des connaissances validées : l’evidence 

base medecine comme credo d’une médecine fiable et crédible, jusqu’à vouloir 

maîtriser l’inconnu que sont les moments de la conception et de la mort, jusqu’à 

créer des potentialités qui bouleversent les filiations ou notre rapport au corps. 

Après l’humaine et ancestrale inquiétude du lendemain, nous avons ouvert la porte 

à l’inquiétude de notre devenir d’être humain. Après avoir chargé les sciences de 

répondre à la question « de quoi demain sera-t-il fait ? », nous demandons à la 

biotechnologie de venir à bout de l’inconnu et de cette nouvelle interrogation : « de 

quoi, demain, serons-nous faits ? ». 

L’incertitude de l’avenir ne concerne pas que les faits et l’action d’autrui. En 

nous déjà, nous devons faire face à une part d’inconnu et d’indéterminé. Est-ce que 

nous nous connaissons suffisamment pour ne jamais être surpris par une de nos 

réactions ? Pour ne jamais nous étonner d’avoir trouvé les ressources dans une 

grande épreuve ? Ou au contraire nous être soudain effondrés sans raison ? Avant 

d’être trahis par autrui, combien de fois n’avons-nous pas ressenti nos propres 

défaillances et n’avons-nous pas été trahis par nous-mêmes ? Faire confiance serait 

déjà et également faire confiance à l’inconnu que nous percevons en nous ou que 

nous sommes à nous-mêmes. 

Il nous manque toujours quelque chose 

Dans la maladie, l’incomplétude98 du savoir, l’incertitude de l’évolution de la 

pathologie renvoient en écho à la défaillance du corps, un corps qui n’est plus celui 

que l’on connaissait si bien, actif et silencieux et que l’on ne reconnaît plus dans la 

cachexie et la souffrance. La vulnérabilité du patient, qui marque un des pôles de la 

relation dissymétrique de soin, est présentée comme ce qui incite à la nécessaire 

confiance que le patient devrait avoir envers le médecin dont la responsabilité est à 

son tour éveillée. Ce discours de la vulnérabilité répond au souci éthique de 

                                                        
98 C. Hadège relève qu’en hindi, la langue la plus parlée en Inde, il existe deux mots pour désigner la 

confiance, bharodâ et wiśwaś, le préfixe bhar renvoyant à l’idée de « tout » et wiś à celle de 

« complétude ». Il fait remarquer que si cette notion n’apparaît pas à travers l’étymologie dans les 

autres langues, elle est présente au niveau du contenu sémantique. Cf. « La notion de confiance dans 

les langues », in En quête de confiance, Textuel, Paris 2012, p. 10-17. 



 50 

compassion et de respect envers la personne d’autrui, mais pourrait comporter des 

aspects pernicieux : tout d’abord, ce rappel permanent de la vulnérabilité, fait écho 

au discours de la victimisation dans notre société et renforce la vulnérabilité du 

patient aux yeux d’autrui et à ses propres yeux. Mais il n’est pas ni forcément ni 

toujours en dépit de sa vulnérabilité un être sans capacités et nous pourrions au 

moins le créditer de cela. Guillaume le Blanc, à partir de lectures de P. Ricœur, 

propose une réflexion sur la fragilité de l’homme et suggère que la tâche de 

l’éthique pourrait être l’effort de lier vulnérabilité et autonomie. Car, écrit-il, « la 

précarité ontologique qui assigne un individu aux incapacités de la 

finitude, “infligées par la maladie, le vieillissement, les infirmités”, suscite une 

précarité sociologique signalée par la dépossession de la puissance d’agir »99. La 

confiance est justement ce qui permet de déléguer à l’autre ce pouvoir d’agir pour 

nous, une puissance exercée par procuration en quelque sorte. Il conviendrait 

toutefois de prendre garde que le discours de la vulnérabilité ne renforce la 

puissance d’action et de décision de ceux qui les détiennent, par un retour inattendu 

du paternalisme dans sa forme bienveillante.  

La dépendance à l’égard de l’autre pour accéder à un bien qui nous importe nous 

place dans une situation de vulnérabilité qui redouble notre impuissance et notre 

incomplétude, puisqu’en donnant à l’autre la possibilité d’agir pour nous, voire sur 

nous, nous lui offrons aussi la possibilité de nous nuire, volontairement ou pas. Et 

dans ce cas nous serions dans une situation pire en ayant fait confiance qu’en ayant 

renoncé à solliciter autrui. C’est justement une des raisons qui va pousser les 

hommes à construire des dispositifs sociaux et juridiques propres à garantir autant 

que faire se peut la promesse : les serments, les pactes et les contrats.  

La vulnérabilité face à l’opportunisme 

Parce que nous sommes vulnérables, dans l’incertitude et dépendants d’autrui, 

nous ne sommes pas à l’abri d’un comportement opportuniste : autrui choisissant 

ses intérêts au détriment des nôtres, la voie de l’égoïsme plutôt que celle de 

l’altruisme. L’établissement d’un contrat a pour but comme nous l’avons vu de 

réduire les risques d’opportunisme, en rendant celui-ci coûteux en terme de 

                                                        
99 G. le Blanc, « Penser la fragilité », Esprit, n° 323, Paris, mars-avril 2006, p. 258. Dans cette 

phrase  il cite P. Ricœur, Le Juste 2, Paris, Éd. Esprit, 2001, p. 91. 



 51 

sanction, ou inutile par l’équilibre défini des avantages à venir, ce qui n’est pas le 

cas dans la confiance. Le fait de ne connaître les intentions d’autrui qu’à travers ce 

qu’il montre, et non ce qu’il aurait derrière la tête, nous incite à nous protéger de 

comportements opportunistes qui peuvent aller jusqu’à l’abus. Nous mettons alors 

en œuvre des processus pour contrecarrer ou limiter cette éventualité redoutée : 

bien connaitre la personne, avoir surtout un contact direct, le sonder dans les yeux 

afin de cerner ses intentions réelles, rendre publique l’annonce de notre confiance 

ce qui engagera socialement la promesse d’honorer cette confiance. Mais le moyen 

le plus invisible en tant que tel, et qui est aussi le plus solide, est la pérennisation 

de la relation qui permet la fidélisation par l’enchaînement des occasions partagées. 

L’opportunisme est le sillon que creuseront les penseurs de l’économie 

découvrant l’intérêt de la confiance face à la complexité du marché et au coût 

insupportable du contrôle auquel ils ont pourtant longtemps cru, suivant en cela 

cette phrase de Lénine : « la confiance c’est bien, le contrôle c’est mieux »100 . Un 

contrôle qu’il faudrait mettre en place 101  si les économistes voulaient faire 

l’économie de la confiance. Leurs théoriciens, héritiers de David Hume et de Adam 

Smith, vont donc s’intéresser aux facteurs et aux comportements d’opportunisme, 

réduisant ainsi les valeurs qui guident l’individu à la recherche de son seul intérêt à 

maximiser l’utilité ou la préférence. C’est dans cette droite ligne que s’élaboreront 

les théories du jeu, ou autre « dilemme du prisonnier », appelé encore jeux de 

confiance, sur des modèles mathématiques et prédictifs extrêmement poussés, mais 

qui relèvent toutefois plus du pari que de la confiance. 

Dans le contrat il y a incomplétude et engagement volontaire, mais l’incertitude 

est limitée et la vulnérabilité aplanie par l’égalité des droits et la possibilité de 

sanction en cas de manquement. Dans la situation de don et d’échange, l’objet est 

certain même si sa valeur peut être discutée et la vulnérabilité est réduite. Sauf si le 

don inclu une réciprocité à laquelle on ne peut se soustraire, mais alors cela 

                                                        
100 Proverbe russe « doveryai, no proveryai », que citait souvent Lénine et que Ronald Reagan 

reprendra lui aussi. 
101 Cet aspect du renouveau de la confiance est à mettre en rapport avec le développement de 

contrats incomplets, de contrats d’adhésion ou encore de conventions de partenariat. Le coût d’un 

contrat complet, qui prévoit toutes les options et garanties, est non rentable. Le risque que sous-

entend la confiance est, à condition d’être acceptable, un bien meilleur calcul. C’est la position d’O. 

Williamson, dont la théorie sur la « confiance calculatrice » a irrigué de nombreuses théories 

sociales ou économiques sur la confiance. Un de ses détracteurs en France est Lucien Karpik : cf. 

son article « La confiance : réalité ou illusion ? Examen critique d’une thèse de Williamson », 

Revue Économique, année 1998, vol. 49, n°4, p. 1043-1056. 



 52 

signifierait que le don vient en contrepoint d’une relation de confiance ou d’une 

relation de pouvoir. Dans les relations d’amour et d’amitié, ce ne sont ni 

l’incertitude, ni la vulnérabilité qui rendent nécessaire l’engagement dans la 

relation, néanmoins avec la promesse d’aimer l’autre toujours et tel qu’il est, la 

confiance s’invite. Allons plus loin, nous pouvons aimer quelqu’un qui l’ignore 

sans que la force de l’amour éprouvé ne diminue et nous pouvons continuer à aimer 

l’absent ou celui qui est mort. Par contre avoir confiance en quelqu’un de décédé 

n’a aucun sens. La confiance requiert donc que le bénéficiaire de cette confiance 

soit vivant et agissant. C’est la grande différence avec la foi qui, elle, n’exige pas 

l’existence physique, mais s’appuie sur l’espérance et la transcendance.  

S’engager envers l’autre 

Si nous n’avons pas le choix de faire confiance, si nous n’avons aucune autre 

solution que de nous en remettre à l’autre, nous sommes dans la soumission et 

l’espoir. Faire confiance et accepter de se placer en situation de vulnérabilité sont 

des actes volontairement et librement engagés dont nous portons la responsabilité. 

C’est l’examen contrefactuel qui nous en donne la clef : lorsque ce que nous 

espérons ne se réalise pas, nous sommes désespérés ou déçus, nous en voulons au 

destin, mais lorsque la confiance est trahie, nous en voulons à l’autre et plus encore 

à nous-mêmes. Certains patients s’en veulent d’avoir fait le choix du mauvais 

médecin ou de n’avoir pas insisté sur un symptôme, bien plus encore qu’ils ne 

reprochent au praticien son incompétence ou sa négligence. 

L’engagement volontaire est, comme nous le verrons, le pivot juridique du 

contrat, puisque c’est l’accord des deux volontés qui en crée l’existence légale. 

Lors de la rencontre médecin malade, c’est cet accord qui est également réputé 

fonder la relation de soin, le pacte initial de confiance. La volonté d’accorder sa 

confiance est le pivot moral de la relation ainsi créée : faire confiance, c’est décider 

de s’engager à la suite d’un jugement tout à la fois moral et rationnel sur les 

intentions et le comportement futur d’autrui. Et ce jugement peut être intuitif, 

affectif, immédiat ou relever d’un véritable calcul.  

En raison de la réciprocité à laquelle la confiance convoque celui auquel elle est 

accordée, la volonté libre d’y répondre, ou pas, se retrouve du côté du bénéficiaire. 

C’est à lui alors de s’engager par l’acceptation d’une l’obligation librement 



 53 

consentie. Mais la responsabilité de cette promesse tacite, à laquelle nul n’oblige 

que la volonté, peut parfois peser plus lourd que celle d’un simple contrat. Ainsi 

répondre à la confiance d’autrui peut parfois engager plus profondément que le fait 

de l’accorder. 

 

À travers l’abondance sémantique du champ de la confiance, nous percevons 

une partie des multiples nuances des liens que les hommes tissent entre eux. Mais 

son vocabulaire et sa grammaire ne prendront sens que dans les usages que nous 

faisons de la confiance. Les angles d’approche de ce phénomène sont toutefois 

moins évidents qu’il n’y paraît : très vite nous allons voir que chaque concept en 

irrigue un autre et au bout de l’exploration d’une approche nous arrivons sur un 

autre chemin à la manière des architectures de Escher qui défient les sens et la 

raison de celui qui s’y promène et finalement, s’y perd. Nous n’allons pas échapper 

à cette analyse risquée et à ses enchevêtrements. Mais dans la réalité de la vie 

quotidienne nous naviguons avec plus d’aisance dans le paysage 

multidimensionnel de la confiance que dans les dessins figés de Escher ou au fil de 

nos tentatives de catégorisation : la vie n’est pas fixe et la confiance inscrit sa 

dynamique dans la succession des temps et des espaces que nous habitons. Nous 

allons tout de même tenter d’entrer dans l’exploration des usages de la confiance 

selon trois approches : les modalités, les adresses et les raisons de faire confiance. 

Mais chacune de ces approches ne peut, ici aussi, saisir qu’un moment et un aspect 

de la confiance.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 54 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 55 

 

2.  Les usages de la confiance  

 

Nous allons d’abord explorer la confiance comme état qui correspond dans le 

langage courant à « être en confiance », en contrepoint de la confiance comme 

décision c’est-à-dire « faire confiance ». Nous savons bien également que nous ne 

sommes pas en confiance de la même façon, n’avons pas les mêmes attentes et ne 

nous engageons pareillement envers un système, une institution qu’envers une 

personne, ou encore envers nous-mêmes : ces adresses différentes de la confiance 

déterminent des aspects essentiels de ce phénomène, car la confiance ne génère pas 

seulement de l’action mais aussi du lien. Il restera à s’interroger sur les raisons 

rationnelles ou morales que nous avons de faire confiance. Elles expriment notre 

façon d’être au monde et d’être pour et avec autrui, dans un lien qui se construit 

entre les intérêts et les valeurs qui nous habitent et que nous partageons.  

Nous aidons ceux que nous éduquons, soignons ou que nous accompagnons à 

construire un socle de confiance en contribuant par notre expérience à enrichir 

leurs connaissances du monde : notre ambition est de leur éviter les mauvaises 

expériences et donc les occasions de méfiance et de défiance. Mais nous savons 

aussi combien il peut être préjudiciable à autrui de trop vouloir l’épargner : il est 

nécessaire que chacun forge son propre jugement et parfois vital d’apprendre à ne 

pas faire confiance à tous pour tout. 

 

 Être en confiance ou engager sa confiance ? 

Comment se fait-il que nous ayons parfois immédiatement confiance sans nous 

poser beaucoup de questions, alors que d’autre fois faire confiance s’avère être une 

décision si difficile ? Nous construisons nos engagements et nos décisions sur un 

socle de confiance dans un environnement familier qui nous semble aller de soi ou 

que nous ne remettons pas en cause. Avant les affaires du sang contaminé ou des 



 56 

prothèses PiP102, qui d’entre nous se serait préoccupé de savoir comment le matériel 

médical était fabriqué, persuadé que ces produits subissaient les contrôles les plus 

sérieux et ne pouvaient mettre notre vie en danger. Puisque les médecins qui nous 

suivaient prescrivaient en confiance, pourquoi aurions-nous eu des raisons de nous 

méfier ? La plupart de nos conduites quotidiennes s’établissent sur ce modèle-là : 

une confiance présumée qu’aurait autrui et que nous faisons nôtre. 

C’est un sentiment diffus de sécurité qui est à la base de la confiance familière, 

et à partir de laquelle nous risquons de façon décidée d’engager plus avant notre 

confiance dans et vers l’inconnu. Énoncée par Niklas Luhmann en 1988 103 , la 

distinction entre confiance familière et confiance décidée s’intègre dans sa théorie 

de la complexité du monde que la confiance aurait pour tâche de réduire. Elle 

découle très naturellement de l’existence en anglais des deux termes trust et 

confidence104, comme nous l’avons vu plus haut. 

 

La confiance familière et l’attente de sécurité 

La confiance familière, que nous retrouvons aussi sous le terme de « confiance 

assurée », ou encore confiance de base, est la confiance quotidienne que nous 

avons en général, si tout s’est bien passé pour nous, de l’absence supposée de 

malveillance des personnes qui nous entourent ou que nous croisons, ou des 

systèmes dont nous faisons usage. C’est la confiance dans le monde qui nous est 

familier dont nous connaissons les codes, l’histoire et dont nous pouvons anticiper 

les réactions : basée sur notre expérience, elle construit une mémoire inconsciente 

des repères de confiance. Tout élément inconnu ou comportement inhabituel 

produit une alerte et nous appelle à la vigilance et au réexamen qui aboutira à une 

confirmation ou non de la confiance.  

                                                        
102 L’affaire du sang contaminé a concerné la diffusion de sang contaminé par le VIH dans les 

années 1980-1990, dans plusieurs pays du monde. Alors que le mode de contamination par la voie  

sanguine était avéré, des instances privées et publiques ont continué de délivrer le sang pour des 

raisons financières, fermant les yeux sur les conséquences. L’affaire des prothèses mammaires est 

beaucoup plus récente 2010-2012, et concerne un industriel privé d'un côté et d’un autre, des 

défaillances dans les systèmes de contrôle sanitaire d’un autre. 
103  N. Luhmann, « Confiance et familiarité, problèmes et alternatives », in Les moments de la 

confiance, op .cit. p. 9-22. Il s’agit de la traduction par L. Quéré d’un texte de 1988.  
104 En français ces deux termes sont des faux amis : puisque « la confidence » pour nous relève de 

l’amitié bienveillante, du secret, et le «  trust » de l’économie, du calcul : raison pour laquelle, il 

existe une ambiguïté dans les traductions de ces termes dans certains articles français qui 

argumentent à partir des théories anglo-saxonnes. 



 57 

C’est elle qui nous permet d’apprendre d’autrui et de construire des 

connaissances alors que nous ne pouvons pas tout vérifier par nous-mêmes. Louis 

Quéré, estimant que « la méfiance et le soupçon sont rarement premiers, car il faut 

avoir des raisons de se méfier ou de soupçonner », pense que la confiance assurée, 

c’est « tabler simplement sur la bonne foi des autres »105 et d’une certaine façon 

avancer dans le monde avec l’hypothèse que l’autre a envers nous de bonnes 

intentions. La confiance serait dans ce cas « une conformité aux attentes en tant que 

moralité »106. A. F. Tyar, psychiatre, fait un retour sur la psychopathogénèse de la 

confiance en interrogeant la carence dans les soins maternels comme obstacle 

possible au développement de la confiance de l’enfant. Se référant à des situations 

de maltraitance, il rappelle que « dans la famille, la confiance peut-être aisément 

trompée, elle peut être cruellement trahie (…) à l’intérieur du groupe même où elle 

ne pouvait l’être »107. Il distingue alors la carence qui suscite la méfiance de l’abus 

qui provoque la défiance.  

De son côté, dans la droite ligne de Hobbes, Maxine Sheets-Johnstone voit 

plutôt dans la confiance une heuristique de la peur, enracinée dans l’expérience non 

linguistique et affective du nourrisson. Selon elle, « les sentiments tout autant que 

la rationalité doivent être pris en considération » 108 . Plus tard dans la vie, la 

confiance atténue les sentiments de vulnérabilité et les inquiétudes au sujet de ce 

qu’autrui pourrait nous faire. Et la raison pour laquelle les êtres humains seraient 

obligés de se faire confiance ne serait pas d’éviter le chaos décrit par Luhmann, 

mais la peur panique. Le risque à conjurer étant le tort qu’autrui peut toujours nous 

causer, parce qu’il est libre et que la capacité de l’homme de faire souffrir n’a pas 

de limite. Si la liberté n’existait pas et si les motivations d’autrui étaient 

transparentes, la confiance n’aurait pas de raison d’être109. Vision pessimiste de la 

confiance considérée comme un bouclier protecteur difficile à conquérir et non pas 

comme l’occasion d’une rencontre. 

                                                        
105 L. Quéré, « Confiance et engagement » in Les moments de la confiance, op.cit. p. 131. 
106 V. Mangematin et C. Thuderoz, « Conclusion », in Des mondes de confiance. Un concept à 

l’épreuve de la réalité sociale, sous la direction de V. Mangematin et C. Thuderoz, CNRS édition, 

Paris, p.249. 
107  A.-F. Tyar, Les aléas de la confiance, gouverner, éduquer, psychanalyser, L’Harmattan, Paris, 

1998, p. 128-133. 
108  M. Sheets-Johnstone, « Sur la nature de la confiance », in Les moments de la confiance. 

Connaissance, affects et engagements, sous la direction d’A. Ogien et L. Quéré, Economica, Paris, 

2006,  p. 36. 
109 Id. p. 41. 



 58 

En général nous faisons plutôt l’hypothèse de la bienveillance d’autrui, de la 

constance des phénomènes, de la fiabilité des repères environnementaux. Cette 

hypothèse généreuse fonde notre confiance dans l’environnement ou les systèmes 

qui nous entourent mais c’est une confiance qui est en partie « médiatée » par la 

confiance d’autrui, car le monde est vaste et notre expérience limitée à notre sphère 

d’action. C’est aussi cette confiance qui fait que nous prenons notre voiture en 

supposant que les autres conducteurs cherchent comme nous à éviter les accidents, 

que nous demandons notre chemin au passant inconnu, que nous confions notre 

argent à la banque et nos lettres à la poste, que nous allons aux urgences d’un 

hôpital, persuadés que l’on ne peut pas refuser de nous soigner, quelle que soit 

l’heure à laquelle nous arrivons et qui que nous soyons110. Nous formons sans cesse 

des attentes envers le futur, et si nous tenions chaque fois compte de ce qu’elles 

puissent ne pas se réaliser, nous ne ferions plus rien, d’autant plus qu’une grande 

part des évènements échappe à notre pouvoir. Il ne s’agit toutefois pas d’une 

fatalité à laquelle nous nous soumettons, car nous pourrions fort bien nous abstenir 

d’agir : ne pas sortir et nous faire livrer, garder l’argent sous notre matelas ou 

encore nous soigner par nos propres moyens. C’est aussi une confiance solide aux 

racines profondes presqu’invisibles, qui peine parfois à s’expliquer mais qui 

permet des défaillances sans remettre en cause la confiance généralisée : faire une 

mauvaise expérience avec un professionnel de santé vous rendra sans doute 

vigilant, mais ne vous empêchera pas de retourner vous faire soigner par un 

médecin ou dans un hôpital.  

Huguette, 72 ans, qui depuis son opération de la prothèse de hanche 

accumule les problèmes et se retrouve deux ans après plus handicapée 

qu’avant, raconte ses déboires à une amie, qui sidérée lui dit « Mais enfin 

tu n’aurais pas pu choisir un autre chirurgien ? Il a fait n’importe 

quoi… ». Huguette, penaude, répond « mais c’est un docteur, il est 

chirurgien orthopédiste, il connaît son métier, je n’avais aucune raison de 

ne pas faire confiance ». Son amie persiste : « Va donc voir Untel, il saura 

bien te dire ce qu’il y a ». Et voici Huguette : « remise en selle » par ce 

conseil, partie solliciter les coordonnées d’Untel, prête à faire à nouveau 

confiance sans plus de cérémonie. Elle nous dira que pour elle la 

compétence va de soi avec le diplôme, l’incompétence ne pouvant être que 

le fait de la fatalité, du hasard malheureux. Sans doute Huguette est-elle 

                                                        
110 « En tout cas en France ou dans certains pays »» comme me l’a fait remarquer une personne 

vivant en Espagne. 



 59 

une personne trop confiante. Mais nous qui sommes si prompts à la 

qualifier de crédule ou d’inconséquente, vérifions-nous toujours les 

références, les compétences et l’expérience des professionnels auxquels 

nous avons à faire ? 

La confiance dans l’inconnu se transmet par l’acculturation 111  plus que par 

l’expérience individuelle qui est trop restreinte. C’est ainsi que la réputation d’un 

professionnel se diffuse. Nous adoptons de façon générale les représentations de la 

maladie et des traitements du milieu où nous avons été élevés. Faire confiance à 

une médecine alternative ou étrangère (chinoise par exemple pour un Occidental) 

est un choix généralement argumenté que nous faisons plus tard. La plupart du 

temps nous combinons les types de médecine selon les circonstances ou les 

pathologies, tant il est difficile de penser différemment le fonctionnement de notre 

corps en dehors des représentations qui ont construit notre pensée depuis notre 

naissance. Nos premières expériences de la maladie, de la douleur, du soulagement, 

nous les avons faites, guidés par nos parents : leur confiance dans certaines 

thérapeutiques et certains professionnels est devenue la nôtre. Nous les avons crus, 

malgré nos craintes des piqûres et de la douleur, car dans notre encore jeune 

expérience nos parents ne nous avaient jamais exposés au mal volontairement. 

Nous pourrions faire un parallèle entre l’établissement de la confiance envers le 

monde soignant et l’expérience du soulagement de la douleur : l’appréhension des 

gestes médicaux vient souvent d’expériences de non-soulagement de la douleur 

lors du premier geste. Au tout début des années 1990 la pédiatre Annie Gauvain-

Picquard a beaucoup œuvré pour que le concept de mémoire de la douleur soit 

compris et, avec lui, la nécessité de développer très tôt la prise en charge 

antalgique. Elle avait observé que l’expérience de douleur iatrogène ancrée dans la 

mémoire corporelle et psychique des très jeunes enfants entraînait par la suite la 

peur et l’évitement des traitements. L’expérience de la confiance spontanée, trahie 

précocement, induit pareillement une réticence indéracinable à la rencontre et à 

l’abandon à autrui. 

 

                                                        
111 Nous employons ici ce terme dans le sens que la sociologie lui donne : « Processus par lequel un 

individu apprend les modes de comportements, les modèles et les normes d’un groupe de façon à 

être accepté dans ce groupe et à y participer sans conflit. » A et R. Mucchielli, Lexique des sciences 

sociales, Paris, Éditions Sociales, 1969.  

 

 



 60 

La confiance familière, quand elle est présente, nous relie d’emblée aux autres et 

nous inscrit dans une commune humanité. S’éprouvant envers l’environnement, les 

autres ou nous-mêmes, elle est faite autant d’éléments connus que d’éléments 

inconnus, mais acceptés ou approuvés sur des connaissances non vérifiées par nous 

mais non démenties, et sur des représentations partagées. Elle permet de construire 

les automatismes. Elle est psychiquement, émotionnellement et cognitivement 

économique. Elle est probablement un des facteurs importants de la confiance en 

soi. 

Pour Gildas Richard, cette confiance assurée serait un pseudo-savoir dans lequel 

nous négligeons l’incertitude pour « faire comme si » tout allait toujours se passer 

ainsi112. En effet, nous ne sommes pas dupes que le monde et les individus sont en 

réalité plus complexes que l’image que nous nous en forgeons ou à laquelle nous 

avons accès.  

Nous rencontrons Jacqueline, ancienne infirmière scolaire, à qui le 

neurologue vient d’annoncer le diagnostic de SLA (sclérose latérale 

amyotrophique). Elle nous avoue qu’elle se doutait depuis plusieurs mois 

qu’elle avait cette maladie – mais la sachant sans traitement et de 

caractère évolutif à brève échéance, elle avait préféré faire comme si rien 

n’avait changé… Intégrer la maladie et tout ce que cela supposait de 

pertes et de bouleversements était trop difficile. Le mur que la maladie 

dressait devant elle ne lui permettait pas, nous disait-elle, de se projeter 

dans un avenir qui avait perdu le sens qui lui était familier. Quand elle 

s’est sentie prête, alors elle a pu consulter.  

Il ne s’agit pas ici d’un déni de la maladie, mais d’une mise entre parenthèses, le 

temps que s’affermissent de nouveaux repères de confiance en ses propres 

ressources et en l’aide que peuvent lui apporter les professionnels, cela afin 

d’affronter ce qui sera sa fin de vie prochaine, de franchir le pas vers la décision de 

faire confiance qui initie le chemin d’un engagement relationnel et thérapeutique 

au-delà de l’adhésion spontanée d’une confiance familière. 

 

 

                                                        
112 G. Richard, « De la confiance », L’enseignement philosophique, op. cit. 



 61 

La confiance décidée et l’engagement 

Lorsque nous disons « faire confiance », nous inscrivons la confiance dans un 

acte, une décision. « Faire » suppose ici une démarche volontaire à l’issue de 

laquelle nous accordons notre confiance à celui qui, d’après notre jugement, en est 

digne ou envers ce qui nous semble crédible, fiable, véridique. Accorder sa 

confiance procède toujours d’un choix, même lorsqu’il semble contraint, car nous 

pourrions toujours préférer au risque de la confiance le refus de la relation ou nous 

soumettre à l’action d’autrui sans pour autant lui faire confiance. Nul ne peut nous 

obliger à éprouver de la confiance. Autrui peut tout au plus nous y inciter par une 

promesse ou des preuves de sa fiabilité et de sa crédibilité. « Avoir confiance » 

désigne également l’état de tranquillité dans lequel nous nous trouvons après la 

décision d’accorder notre confiance ou, comme nous l’avons vu dans la confiance 

familière, lorsque rien ne nous incite à douter ou penser que nous serions en 

insécurité, trahi ou induit en erreur. En fait, les deux types de confiance cohabitent 

constamment à l’image de la mémoire consciente et de la mémoire inconsciente 

dans laquelle des éléments enfouis ressortent, se confrontent à la réalité du moment 

et y retournent une fois confortés ou modifiés. Revenons un moment à Huguette en 

consultation chez l’orthopédiste recommandé par son amie. Forte des premières 

expériences malheureuses, elle va prêter attention à des détails pertinents, 

indicateurs des compétences attendues et de l’attention sincère que peut lui porter 

ce nouveau médecin. Elle va poser des questions sans doute plus précises. Sa 

confiance en partie déjà acquise, car elle a confiance dans le jugement de son amie, 

sera confortée et elle pourra nous dire pourquoi et à qui elle décide de faire 

confiance. 

La confiance peut toutefois se décider, s’engager volontairement sur des critères 

qui ne sont pas forcément rationnels : nous pouvons déraisonnablement décider de 

faire confiance à celui que tous nous signalent comme non fiable. Nous pouvons 

décider de garder notre confiance à celui qui nous a déjà tant trahis, pariant une fois 

encore sur ce que nous avons perçu un jour de son amitié, de sa loyauté pour nous 

ou de sa compétence. Ainsi la confiance décidée est un choix, même si elle n’est 

pas toujours un calcul, choix auquel elle peut renoncer volontairement en acceptant 

d’avance une défection probable. Elle est dans ce cas un pari fou sur la moralité 

d’autrui, une chance ou un moyen de convoquer chez l’autre le goût de la promesse 



 62 

tenue. Là encore la confiance n’est pas sans attentes, même si elle est sans 

illusions. Au minimum, nous pouvons décider de faire confiance parce que la 

méfiance serait trop préjudiciable pour nous et parce que l’absence de confiance 

rendrait toute relation impossible. Beaucoup de relations personne malade-

professionnel se trouvent à un moment dans cet état de confiance consentie à défaut 

de mieux. Le « Je leur fais confiance, je n’ai pas bien le choix ! » que nous 

entendons aussi bien chez des malades que chez les proches, est l’indice d’une 

relation en peine mais non rompue, d’une confiance en suspension. 

Décider d’engager sa confiance est un acte beaucoup plus coûteux que de se fier 

aux évènements et aux personnes sur la base d’une confiance assurée globale. Les 

personnes âgées ou fatiguées par les épreuves choisissent fréquemment de s’en 

remettre à leur médecin ou à leur famille pour prendre les décisions : Jeanne, 96 

ans, avec un doux sourire me dit : « Décidez avec le docteur et mes enfants, c’est 

trop compliqué pour moi. Vous ferez ce qui est le mieux, j’en suis sûre ». Une 

confiance alourdie de bien des renoncements mais qui ne sont pas forcément des 

capitulations. Souvent l’effort cognitif qu’exigent la réflexion et la détermination 

d’une hiérarchie parmi toutes les options qui se présentent, mais aussi le manque de 

confiance dans les capacités à faire face si cela tourne mal, sont trop importants 

pour ces personnes fragilisées. Pourtant cet acte d’assentiment à la bienveillance 

espérée d’autrui, d’abandon à l’autre, peut devenir l’occasion de construire une 

confiance partagée au sein d’une relation qui serait alors véritablement de prendre 

soin. 

Perdre notre confiance en l’autre ou dans un groupe, ou retirer cette confiance, 

peut parfois s’imposer sans que nous le recherchions, cela n’en reste pas moins une 

décision, un désengagement. Il y a un effet de seuil en dessous duquel nous 

tolérons un nombre important de manquements, en particulier quand la confiance 

de base est solide, que la volonté de maintenir la relation est forte ou que les 

intérêts sont avantageux. Mais quand ce seuil est dépassé même la volonté est 

impuissante : « je voudrais te faire confiance, mais est-ce que je le peux encore ? », 

dit la mère à l’adolescent menteur ou le médecin au buveur impénitent.  

 



 63 

Prononcer ces phrases « j’ai décidé de vous faire confiance » ou encore « je 

vous fais confiance », en regardant droit dans les yeux, est un acte performatif fort : 

cette confiance personnalisée, témoigne à la fois la reconnaissance d’autrui comme 

digne de confiance et l’engagement dans la relation de celui qui l’affirme. Il y a un 

phénomène d’élection dans la confiance décidée qui engage autant le donateur que 

le donataire. Ne parle-t-on pas de vote de confiance dans les moments périlleux ? 

Les hommes politiques accordent, non sans raison, une grande importance au vote 

qui légitime un parcours politique par la reconnaissance des citoyens. La 

démocratie, à partir des philosophies du Contrat social, quel qu’en soit le contour, 

de Hobbes à Rousseau, est fondée sur cette idée forte d’une confiance décidée et 

accordée.  

 Et nous en retrouvons trace dans la relation de soin, où la confiance s’exprime 

juridiquement dans la liberté de choix du médecin par le patient. Pour Ricœur 113, ce 

choix – l’élection d’un médecin dont on sollicite l’aide et qui l’accepte – est cela 

même qui fonde la relation de confiance. Cet acte initial crée ainsi l’obligation la 

plus forte pour celui qui est bénéficiaire de la confiance et l’engagement le plus 

impliquant de celui qui l’accorde. 

Nous sommes toujours étonnés devant des patients en fin de vie qui sont 

parfaitement capables de parler des « ratés »114  de leur parcours médical, voire 

même de négligences, avec un impact important sur le pronostic et qui affirment 

pourtant garder leur confiance. Une confiance qui, à ces instants, est proche de 

l’amitié ou du compagnonnage et qui s’appuie sur l’épreuve partagée plus que sur 

la raison. René Schaerer, oncologue, un des pionniers des soins palliatifs en France, 

s’est préoccupé sans cesse de la relation avec le malade et relevait que « le patient 

s’attend à trouver auprès de son médecin une écoute et une disponibilité 

proportionnée à la confiance qu’il lui a accordée au début de sa maladie »115. Nous 

retrouvons ici l’idée soulevée par Benveniste de la confiance comme un 

investissement sans garantie dont nous attendrions un retour. Émerge aussi à 

travers ce propos de R. Schaerer, basée sur la longue expérience de son auteur, 

                                                        
113 P. Ricœur, « Les trois niveaux du jugement médical », Esprit, Paris, décembre 1996, p. 21. 
114 Généralement il s’agit de retards de diagnostic entraînant des pertes de chances potentielles ou de 

la poursuite de traitements poursuivis malgré des effets préjudiciables.  
115  R. Schaerer, « Éthique et fin de vie », Revue du praticien, Paris, 1999, 49. 

http://www.medecine.upstlse.fr/DCEM2/module6/soins_paliatifs/MODULE_I/Etique_fin_de_vie.p

df 



 64 

l’intuition qui sera développée dans la dernière partie d’une conversion des critères 

de confiance. Ce sont parfois ces mêmes patients qui ont été très critiques et 

vigilants au début de leur maladie et qui ensuite pardonnent beaucoup. Ces 

parcours mettent en évidence la succession de moments de confiance où celle-ci, 

chaque fois, s’est engagée sur des critères différents. Cette continuité du lien de 

confiance, alors que toutes ses modalités se sont modifiées, constitue sans doute 

une des énigmes, parmi d’autres, de la confiance. 

 

Les adresses de la confiance 

La confiance se détermine également en fonction de son adresse ou de sa 

destination. Accorder sa confiance à un système, une croyance, une personne est 

très différent à la fois dans les critères, les modalités d’engagement et dans 

l’intensité émotionnelle liée aux enjeux. Mais ces différentes formes de confiance 

s’enchaînent les unes aux autres. Me faire soigner demande de rencontrer un 

professionnel compétent, attentif, dans un système de santé fiable mettant en œuvre 

des méthodes scientifiques crédibles. Pour initier cette démarche il a déjà fallu que 

je me fasse confiance, en établissant un premier diagnostic, et qu’ensuite faisant 

l’examen de mes connaissances et de mes compétences limitées, je juge que les 

soins d’autrui me sont nécessaires et qu’ensuite, je trouve le lieu de soin et le 

professionnel suffisamment compétent auquel je me confierai. Ces différents actes 

de confiance sont enchâssés les uns dans les autres, ils cohabitent, se compensent 

mais parfois aussi s’opposent. En essayant de clarifier les différentes adresses de la 

confiance dans l’environnement, les institutions, envers autrui ou nous-mêmes, 

nous mettons en évidence la densité et la pluri-dimensionnalité des relations de 

confiance telles qu’elles se déclinent en particulier dans le domaine du soin et du 

prendre soin. 

 

Se fier au système 

Généralement, lorsque nous avons la chance de vivre dans un système 

démocratique, nous éprouvons une confiance assurée dans notre environnement 

immédiat, dans le système social, politique et juridique dans lesquels nous vivons. 



 65 

Cette confiance tire son ancrage de la stabilité de notre environnement, que nous 

connaissons, où nous avons des repères fiables et que nous avons intégré dans le 

familier. Cette confiance nous permet de construire notre vie sociale, de faire des 

projets à moyen ou long terme. Le paradigme de cette confiance a été décrit par 

Simmel parlant de la confiance dans le système monétaire116. C’est pour cela que 

les réformes très rapides du monde de la santé, du système de remboursement, du 

système de retraite, les restructurations permanentes des services de soins 

déstabilisent les professionnels tout autant que les patients ou les citoyens que nous 

sommes tous. Si demain j’ai un accident est-ce que je trouverai un service 

d’urgence ouvert et compétent ? Le médicament que je prends est-il efficace et 

fiable ? Quand je prendrai ma retraite, aurai-je de quoi vivre ? Le crédit que je 

prends aujourd’hui ne va-t-il pas me conduire à la faillite ? Petites et grandes 

décisions qui nous engagent sur la durée, parfois d’une vie, dépendent de la 

fiabilité des règles sociales et juridiques. La confiance institutionnelle est basée sur 

des attributs collectifs, partagés par un certain nombre d’autres personnes, qui 

déterminent ainsi des « repères publics ». La loi, les normes, les codes font partie 

des bases de la confiance institutionnelle. Quand les structures, les lois ou encore 

des découvertes scientifiques remettent trop rapidement en cause des 

fonctionnements essentiels de notre environnement, les repères sur lesquels est 

bâtie la confiance familière s’effritent117. Il est nécessaire alors que des repères 

nouveaux se reconstruisent pour que la confiance décidée puisse se déployer sur un 

socle assuré. Christian Thudéroz parle d’un « point social imaginaire, érigé en règle 

normative par toute société ou groupe »118 et qui s’éprouve et se construit dans le 

temps.  

Mais à côté peuvent exister, non moins puissantes, des représentations 

collectives dont certaines peuvent être fausses, voire irrationnelles 119 . Suite à 

                                                        
116 Cf. Philosophie de l’argent, Georg Simmel, Quadrige, éd. PUF, Paris, 1999. 
117 La devise « La santé n’a pas de prix » martelée par encore bien des patients et des professionnels 

semble désormais s’effacer derrière ce nouveau slogan des gestionnaires : « la santé n’a pas de prix 

mais elle a un coût », une représentation qui influence autant les organisations de soins que des 

décisions individuelles, avec cette inquiétude des patients, généralement les plus vulnérables ou les 

plus précaires socialement : « si je coûte trop cher, vais-je encore être soigné ? ». 
118 C. Thudéroz, La confiance, approches économiques et sociologiques, Gaëtan Morin éditeur, 

Paris, 1999, p. 23. 
119 Nous pourrions citer le cas célèbre de la rumeur d’Orléans. Mais la médecine est également 

l’objet de croyances qui mélangent rationnel et utopique, pariant sur la toute puissante présumée de 

la science pour résoudre demain, l’inexplicable d’aujourd’hui.  



 66 

l’affaire du sang contaminé, la confiance des patients envers la transfusion 

sanguine s’est effondrée, faisant parfois place à des peurs irrationnelles comme 

celle d’être contaminé lors du prélèvement. Il a fallu un long moment avant que 

recevoir du sang redevienne dans l’opinion publique un don de vie et non un 

« cadeau empoisonné ». Cette affaire, tout comme celles du Médiator
®

 ou des 

prothèses PiP
®
, met en évidence ce fait paradoxal que la confiance dans un système 

est basée sur la rigueur du contrôle exercé sur ses activités alors que le contrôle, lui, 

relève de la méfiance. 

La confiance institutionnelle s’appuie en grande partie sur la confiance des 

autres dans le système, parce que nous n’avons pas la possibilité de contrôler le 

système nous-mêmes, pas plus que l’hôpital dans lequel nous allons nous faire 

soigner. Nous devons à un moment décider de faire confiance aux experts, à leur 

formation, à leur probité, à leur indépendance et donc décider de croire les 

informations venant d’eux. Gloria Origgi120 parle de « confiance épistémique » pour 

désigner cette part essentielle de la confiance qui nous permet de construire notre 

connaissance et nos connaissances. D’où le rôle de la visibilité, de la fiabilité et de 

la crédibilité des systèmes de contrôle et l’importance de la réputation des experts, 

tant pour le professionnel de santé que pour le patient. Ainsi ce n’est pas tant une 

perte de confiance qui génère le contrôle et la normalisation, que la nécessité de 

favoriser l’émergence de cette confiance face à la complexité des systèmes et la 

profusion d’informations qui produisent autant d’éclairages que d’opacités, autant 

de certitudes que d’inconnues nouvelles. 

Si nous avons besoin de stabilité, nous avons également besoin que ces règles 

soient justes envers nous, et une partie de la confiance dans l’avenir consiste en 

l’assurance de pouvoir changer des règles injustes. Locke121 a construit sa théorie du 

Contrat social sur cette base : un souverain promoteur du bien public, une 

soumission conditionnelle des citoyens et le droit pour ces derniers à l’insurrection 

si le gouvernement n’est pas fidèle à ses engagements. John Locke se situe à 

l’opposé des théories défendues par Hobbes. Celui qui accorde sa confiance garde 

le pouvoir de la retirer si le souverain a trahi la confiance ou lui a failli. Il y a ici un 

renversement de l’obligation qu’entraîne la confiance accordée dans la théologie 

                                                        
120 Cf. G. Origgi, Qu’est-ce que la confiance ?, Vrin, Paris, 2008, en particulier le chapitre « vérité et 

fiabilité : croire les experts », p. 32- 82. 
121 John Locke (1632-1704), Traité du gouvernement civil, en particulier les chapitres XIII-XIV. 



 67 

chrétienne : dans la confiance en Dieu, c’est à celui qui accorde la confiance que 

reviennent les devoirs de fidélité et d’obéissance. Le gouvernement de Locke doit 

prouver qu’il est digne de confiance et les gouvernés, qui sont des êtres rationnels, 

ont un devoir de vigilance au sein de laquelle la méfiance a sa place : « le peuple se 

réserve toujours le pouvoir souverain d’abolir le gouvernement ou de le changer 

lorsqu’il voit que les conducteurs en qui il avait confiance agissent d’une manière 

contraire à la fin pour laquelle ils avaient été revêtus d’autorité »122.
 

Ainsi la confiance dans le système permet de ne pas être obligé de compter 

totalement sur les personnes et à l’inverse la confiance dans les personnes permet 

de vivre dans un environnement hostile. Mais cette confiance interindividuelle est 

plus fragile et notre dépendance à l’égard d’autrui est alors très grande 123 . Et 

pourtant c’est la confiance dans les hommes que nous côtoyons, de près ou de loin, 

qui constitue l’aventure d’une vie. 

 

Se fier à autrui 

La confiance interindividuelle s’adresse au proche comme à l’étranger : 

confiance dans l’homme, celui de la communauté, de l’humanité à laquelle 

j’appartiens. Elle se construit dès l’enfance et les premiers contacts à travers le lien 

maternel ou nourricier. Par la suite, nous la confirmerons ou la redéfinirons à 

travers les rencontres et les expériences de la vie. La confiance est ici l’attente 

qu’autrui, qu’il soit familier ou non, sera bienveillant et agira au mieux de nos 

intérêts, ou a minima ne nous nuira pas. Une attente à la fois pragmatique et morale 

de non-malfaisance. Mais l’attente également qu’il fera usage de sa liberté dans le 

sens de la personnalité qu’il a exprimée socialement, car nous ne pouvons nous fier 

qu’aux intentions manifestées. Combien de fois n’avons-nous pas cru autrui sur 

parole ou sur « sa bonne mine »…  Mais mal user de cette liberté accordée en 

trichant sur sa présentation n’est pas sans danger pour l’abuseur lui-même. Erving 

                                                        
122 Id. Chap. VII, par. 149. (Traduction française de David Mazel en 1795 à partir de la 5e édition de 

Londres en 1725). Éd. en ligne http://www.lfcali.edu.co/philo/ouvrescompletes/LockeGvtCivil.pdf 
123 Nous pensons ici aux patients en grande précarité, pendant les conflits armés la confiance si 

risquée des résistants. Ces situations sont différentes de celle relatée par G. Simmel parlant des 

sociétés secrètes, où le silence soude mutuellement les membres qui courent chacun le même risque. 

http://www.lfcali.edu.co/philo/ouvrescompletes/LockeGvtCivil.pdf


 68 

Goffman124 nous met ainsi en garde sur le piège que peut représenter le mensonge 

initial lors de la présentation de soi : « la projection initiale de l’acteur le lie à ce 

qu’il prétend être et l’oblige à rejeter toute prétention à être autre chose ».  

Nous parions constamment sur l’habitude des autres à adopter un comportement 

adapté aux coutumes, aux codes ou aux règles et donc en grande partie prévisible. 

Éric Uslaner étudiant la confiance en terme de capital social parle de moralistic 

trust 125 (confiance morale) : la personne agit parce qu’elle pense que la majorité de 

la population partage ses propres valeurs et fait partie de sa « communauté 

morale ». Nous avons une représentation de ce que doit être un service hospitalier 

du point de vue de l’organisation et de l’hygiène, ou encore un système de santé 

juste, solidaire et performant. Nous avons notre idée du comportement d’un 

médecin attentif et compétent, d’un soignant habile et bienveillant. Une personne à 

qui l’on peut se fier, nous dit Patrick Watier dans L’éloge de la confiance, est « une 

personne dont le comportement ne remettra pas en cause l’ensemble des 

présupposés sur lesquels le monde social est journellement et familièrement 

vécu »126.  

Le jugement qui mène à la décision de faire confiance à autrui s’appuie sur les 

qualités que nous lui attribuons, sur les compétences connues ou présumées 

(crédibilité) ou encore sur son comportement (fiabilité). À cette base cognitive 

s’ajoute une base affective qui relève d’un attachement émotionnel toujours 

singulier, difficile à bâtir et qui demande un investissement important lié aux 

circonstances et aux enjeux de la rencontre. Ce qui est particulièrement le cas dans 

la relation de soin, où le patient confie son corps, son intimité et bien souvent sa 

vie. C’est de ce type d’investissement que la confiance tire sa force et sa pérennité, 

et que peuvent alors être tolérées certaines défaillances127. Les patients dont la vie a 

été menacée dans un contexte dramatique et qui ont été sauvés éprouvent, mêlé à la 

reconnaissance, un sentiment de confiance indéfectible envers le ou les 

                                                        
124 E. Goffman, La mise en scène de la vie quotidienne, t. 1. La présentation de soi, Éditions de 

Minuit, Paris, 1973, p.19. 
125 E. Uslaner., The moral Foundations of Trust, Cambridge, Cambridge University Presse, 2002. 

Cité notamment par Tarik Tazdaït, dans le chapitre « confiance et morale », in L’analyse 

économique de la confiance, De Boeck, Bruxelles, 2008, p. 47-48. 
126 P. Watier, L’éloge de la confiance, Belin, Paris, 2008, p.59. 
127 Cf. A. Baier, « La confiance », Dictionnaire d’Éthique et de Philosophie Morale, t.1, sous la 

direction de Monique Canto-Sperber, PUF, Quadrige, Paris, 2004, p.358. 



 69 

sauveteurs128. Aucune critique ni remise en question n’est tolérée. Ces sauveteurs 

sont porteurs de l’idée d’un altruisme qui peut aller jusqu’au sacrifice du 

bénéficiaire de la confiance. La trahison, si elle advient, n’en sera alors que plus 

dommageable.  

Il n’existe pas de parcours thérapeutique long sans dysfonctionnements, voire 

d’erreurs ou de fautes. Le patient peut en être conscient et même savoir que cela 

pourrait faire l’objet d’une plainte, sans pour autant vouloir retirer sa confiance au 

soignant. Il accepte donc une part d’aléas et ce degré de tolérance est sans doute un 

des points les plus énigmatiques de la relation de confiance qui relativise les 

théories d’une confiance purement rationnelle. C’est cette confiance 

interindividuelle décidée qui est valorisée par les professionnels de santé. Elle est 

attendue, voire exigée comme un dû, elle donne poids et valeur à la relation 

thérapeutique et son absence est ressentie comme une déloyauté. Rappelons-nous 

l’auteur de l’article de la revue Laennec129 qui déplorait que la méfiance, faisant le 

lit de la revendication, ne porte « atteinte à l’honneur du praticien ». 

 

Confiance institutionnelle et confiance interpersonnelle conjuguent confiance 

assurée et confiance décidée. Pour donner un exemple familier : nous avons en 

général confiance dans la médecine occidentale130, mais nous pouvons ne pas avoir 

confiance dans l’hôpital qui se trouve au bas de notre rue, car il a été mal noté dans 

le dernier baromètre des hôpitaux. Nous pouvons ne pas avoir confiance dans cet 

hôpital, mais faire confiance au médecin ou à l’infirmière que nous connaissons 

bien et qui y travaille. A contrario, nous pouvons avoir confiance dans le système 

qui impose des normes nous assurant d’une bonne prise en charge, quoique les 

professionnels pensent personnellement de nous et quoi que nous pensions 

personnellement d’eux. Finalement, nous pouvons avoir confiance dans certaines 

personnes parce que nous espérons qu’elles transgresseront les normes et les règles 

                                                        
128 Nous pensons ici aux réanimateurs, aux chirurgiens, mais également aux pompiers qui tous 

héritent à leur prise de fonction de cet a priori très positif et qui devront par la suite s’en montrer 

dignes. 
129 V. Borderie, « Médecin-malade : la relation de défiance », Revue Laennec, op.cit, p. 8-9. 
130  Nous pouvons également avoir confiance dans la médecine occidentale, mais pas dans la 

médecine chinoise ou africaine, ou inversement. Mais souvent, et selon la pathologie, nous pouvons 

nous adresser à des praticiens ayant des conceptions et des pratiques diamétralement opposées, 

réduisant ainsi la médecine à sa technique.  



 70 

si celles-ci nous sont injustes ou préjudiciables. Mais cette confiance est alors plus 

risquée que celle dans le système. 

Les enquêtes sur les personnes en grande précarité, en particulier celles qui sont 

isolées ou victimes de discriminations et qui ont besoin impérativement d’être 

soignées, nourries ou hébergées, mettent en évidence une difficulté de ces 

personnes à faire confiance dans le système de soins131. La confiance dans un 

système, qui leur apparaît injuste ou inhumain, est parfois altérée au point qu’elles 

ne peuvent plus nouer des relations exemptes de violence avec les professionnels et 

même les bénévoles. Les théories du Contrat social, qui promeuvent une politique 

de paix sociale comme génératrice d’une confiance à la fois verticale et 

horizontale, prennent ici toute leur pertinence. Les approches politiques du care ont 

pris récemment le relais de cette approche sociale et humaniste de la solidarité 

envers les plus vulnérables comme fondement essentiel de la société. 

Nous pourrions être amenés à penser que si la confiance dans l’autre, qu’il soit 

individu ou institution, nous expose à trop de mésaventures et de démaîtrise, il 

serait alors préférable de développer la confiance en soi comme levier de 

l’indépendance et de la souveraineté, nous évitant ainsi de trop devoir compter sur 

autrui et ses toujours possibles abus ou défaillances.  

 

Ne se fier qu’à soi 

Traditionnellement nous opposons confiance en soi et confiance en l’autre, la 

première pouvant nous permettre l’économie de la seconde si coûteuse et si 

risquée. L’image de vases communicants où l’une compenserait l’autre dans un 

équilibre d’exclusion, vient alors à l’esprit. C’est l’angle d’approche qu’a choisi la 

psychologie dans un mouvement contemporain d’individuation, mais aussi 

d’individualisation, s’intéressant à la confiance en soi comme générateur de la 

                                                        
131 Cf. I.  Parizot, « Le recours aux institutions dans les quartiers de la politique de la Ville de Paris 

(20
e
 arrondissement) , enquête INSERM U444, actes du séminaire du SIRS, 15 janvier 2004, p. 6-9, 

[en ligne] http://www.b3c.jussieu.fr/sirs/SEMINAIRE150104.doc. L’auteur, surprise par « le 

nombre de personnes qui tout en déclarant ne pas avoir confiance ont tout de même recours aux 

soins », se demande « si la manière d’analyser spontanément la question de la confiance dans le 

système de santé ne pose pas problème », ce qui met bien en évidence que les sondages sur la 

confiance, mesurent les intentions de confiance et non la réalité de la chose en situation. 

http://www.b3c.jussieu.fr/sirs/SEMINAIRE150104.doc


 71 

confiance en l’autre132, mais aussi comme force d’attraction de la confiance de 

l’autre. La confiance en soi est également considérée comme l’arme de celui qui est 

seul contre les autres, celui qui croit en sa puissance d’action, aspirant à 

l’autonomie et à la souveraineté.  

Voici l’histoire de Franck, ancien compétiteur olympique de lancer de 

marteau, une personnalité hors du commun, dont la carrure et la force de 

caractère nous sidèrent malgré l’avancée inexorable de la maladie. 

Séparé, il vit seul, mais entouré par sa famille et d’amis. Il veut rentrer 

chez lui, sûr que comme toujours il fera face, c’est un battant et un 

gagnant : trompés par son assurance et ses presque deux mètres, nous le 

laissons faire négligeant la pâleur et l’essoufflement qu’il minimise, 

emportés nous aussi par ce bel élan de confiance. Épuisé, il chutera 

grièvement chez lui et ne devra d’être secouru à temps qu’à un heureux 

hasard. « Qui a confiance en soi conduit les autres », disait Horace133, à 

condition que cela ne soit pas dans la méprise.  

La confiance en soi est une confiance assurée qui nous permet effectivement 

d’éprouver et d’affirmer une certaine conviction dans notre jugement et nos 

capacités. Elle se situe toutefois au-delà de la confiance qui se fonde sur l’absence 

supposée de malveillance d’autrui, car avoir confiance en soi permet d’admettre la 

malveillance tout en étant convaincu de notre capacité à y faire face. Cette 

confiance se construit très précocement et nous rejoignons ici les approches 

sociales d’un fondement affectif originel de la confiance prenant racine dans les 

interactions du nourrisson avec son entourage 134 . Les concepts de sécurité, 

d’insécurité et de maîtrise de soi sont centraux dans ces réflexions qui lient 

confiance et développement de l’identité personnelle. La confiance en soi se 

construirait principalement dans l’enfance et l’adolescence. Quand elle paraît 

manquer, à nos yeux ou à ceux sans concession de notre entourage, nous espérons 

l’acquérir par un travail sur nous-mêmes, la thérapie ou une de ces nombreuses 

méthodes de développement personnel. La psychosociologie des entreprises en a 

fait un thème récurrent de formations, au point de ne plus trop savoir qui en tire 

bénéfice, l’éthique des relations ou la productivité. 

                                                        
132  La littérature dans ce domaine, celui du développement personnel, est lassante par son 

foisonnement et sa répétition, mais on peut percevoir dans cette demande du public un recentrement 

sur soi d’une confiance qui ne saurait plus comment se construire envers autrui. 
133   J. W. Goethe, dans Faust disait la même chose : « Si vous avez confiance en vous, vous 

inspirerez la confiance aux autres ». C’est la force des séducteurs et des escrocs. 
134 Cf. M. Sheets-Johnstone, « Sur la nature de la confiance », in Les moments de la confiance. 

Connaissance, affects et engagements, op.cit., p.36-43  



 72 

Tout un discours se développe autour de la confiance en soi comme arme 

principale de la guérison, en particulier chez les patients cancéreux et dans les 

associations de malades, superposable d’ailleurs au discours de la confiance en soi 

comme arme de la réussite. L’efficacité de l’effet placebo renforce encore ces 

représentations. Certes le doute et la crainte épuisent, la confiance en soi et en 

l’autre repose135, et pour affronter la maladie nous avons besoin de toutes nos forces 

physiques et psychiques. Mais un nourrisson, une personne dans le coma, chez qui 

la question de la confiance n’a pas de sens, pour eux en tout cas à ce moment-là de 

leur existence, peuvent guérir contre toute attente médicale. Il s’agirait de ne pas 

confondre instinct de survie et confiance en soi, même si l’on peut tisser entre eux 

des liens puissants. 

 

Quand elle s’adresse à soi, la confiance gagne à être considérée comme une 

vertu. Dans l’excès elle nous rend infréquentables et conduit au mépris d’autrui, 

mais son défaut nous fait perdre la juste estime de nous-mêmes. Ainsi un mauvais 

usage de la confiance peut tout autant abuser l’autre que nous abuser nous-mêmes. 

Nous ne sommes pas ici seulement dans le paradigme de la vanité que dénonçait La 

Rochefoucauld, mais aussi dans la méconnaissance irréductible de nous-mêmes.  

Nous prendrons ici un exemple tiré de la série américaine « Dr House », 

ce dernier étant réputé pour son excessive confiance en la science, en son 

propre jugement de diagnosticien et sa capacité à prendre des risques, 

pour lui et surtout pour ses patients. Dans cet épisode136, House a détourné 

un traitement totalement expérimental supposé régénérer des fibres 

musculaires chez la souris. Il souffre suite à un accident d’une douleur et 

d’une invalidité de la jambe droite. Mais l’expérience tourne court chez 

les souris, car un cancer se développe sur les muscles traités. House qui 

s’est injecté le produit, décide alors de s’opérer lui-même pour enlever les 

fibres atteintes, ne pouvant avouer à autrui son erreur et le détournement 

des médicaments. Mais il lui sera impossible de venir à bout de 

l’opération (chez lui dans sa baignoire) et à bout de force devra faire 

appel à un collègue, directeur de l’hôpital. Rude leçon pour House qui 

devra avouer son erreur de jugement et son impuissance. Il s’agit d’une 

fiction avec toutes ses exagérations, mais nous connaissons tous des 

professionnels que leur excès de confiance a conduits à l’aveuglement, à 

                                                        
135 Ne dit-on pas se reposer sur quelqu’un pour signifier qu’on lui fait confiance ? 
136  Dr House, série américaine produite de 2004 à 2012 créée par David Shore. L’épisode dont nous 

relatons un extrait s’appelle en français « Opération maison », saison 7, épisode 22, n°154. 



 73 

l’imprudence et à l’erreur. Le miracle, quand il a lieu, se situant le plus 

souvent dans l’absence de drame pour le patient que dans la guérison.  

 

La science, dans son dessein d’expliquer par la biologie les passions humaines, 

nous propose une explication biologique de la confiance en soi et en l’autre : elle 

serait un effet d’une hormone, l’ocytocine, hormone produite par l’hypothalamus et 

réputée favoriser chez l’homme et chez la femme, la coopération, l’altruisme, 

l’empathie, l’attachement, le sens de la solidarité et du sacrifice, rien que cela ! 

Respirer l’ocytocine, nous expliquent les chercheurs 137 , induirait (presque 

mécaniquement ?) la confiance envers autrui… Les chercheurs concluent tout de 

même leur article en précisant que cette hormone amplifierait une confiance ou une 

anxiété préexistante. Il semble ainsi que la régulation hormonale n’est qu’un des 

facteurs de nos capacités d’adaptation, les autres facteurs étant, entre autres, les 

évènements qui jalonnent notre vie et nos réactions émotionnelles et sociales. 

Finalement la biologie ne nous en apprend pas plus aujourd’hui, en tout cas, sur ce 

phénomène qui semble toujours être à la fois la condition et l’effet de nos relations 

à autrui. 

 

Nous pourrions disserter longtemps pour savoir ce qui, de la confiance en soi ou 

de la confiance en autrui, est la première et entraîne l’autre. Il y a une évidente 

interaction dans laquelle les confiances se conjuguent et se déploient et c’est ce qui 

confère à la confiance une valeur éducative. Une personne fragile ou fragilisée dont 

les capacités sont affaiblies a besoin d’un environnement institutionnel et humain 

sécurisant, car la confiance dans ses propres capacités est souvent effondrée. Cette 

dimension de la confiance est nettement perceptible dans la relation thérapeutique 

psychiatrique mais elle imprègne toute relation d’aide. Un soignant qui a confiance 

en lui, dans ses compétences, dans sa capacité à prendre en charge, à accompagner, 

permet au patient de déployer ou de découvrir ses propres capacités, ce que 

Laténa138 résumait par « la confiance est l’estime de soi étendue aux autres ». Nous 

pouvons donner comme exemple le plus courant et le plus visible de l’extérieur le 

lien qui s’établit entre un kinésithérapeute et un patient en rééducation après un 

grave accident. Le professionnel toutefois ne peut éprouver cette confiance en lui 

                                                        
137 Cf. Kosfeld M., Heinrichs M., Zak P.J., Fischbach U., Fehr E., « Ocytocin increases trust in 

humans », Nature, 2005, 435, p. 675-676. 
138 N.-V. de Laténa, Études sur l’homme, op.cit. 



 74 

que s’il est reconnu dans cette fonction rééducative par le patient et que celui-ci lui 

permet d’agir. Le modèle de l’opposition confiance en soi/confiance en l’autre, 

avec l’image fréquente mais réductrice des vases communicants, apparaît alors bien 

simpliste. Car c’est bien plutôt dans l’interaction que ces confiances enchâssées se 

nourrissent, se conjuguent, se modifient et se déploient. C’est en effet autant en 

l’autre, qu’en nous-mêmes que nous puisons la possibilité de faire confiance. Il ne 

s’agit pas de deux objets différents que l’on pourrait mesurer, comparer, équilibrer, 

additionner ou soustraire. Ces deux formes de confiance définies par leur 

destinataire, soi ou autrui, se conjuguent littéralement dans un temps dont chacun 

participe. C’est pour cela que la confiance perdue s’accompagne toujours d’un 

double drame, la perte de l’autre et la perte d’une partie de soi.  

 



 75 

 

 

3.  Pouvons-nous et devons-nous faire confiance ?  

 

N’est-ce pas finalement la seule question qui vaille ? À la première nous 

répondons généralement que nous voudrions toujours pouvoir faire confiance. 

L’emploi du conditionnel montre bien la nuance entre la volonté de l’accorder et le 

fait de la donner. Et dans cet écart se situe le travail de la raison et du jugement. La 

seconde question est plus délicate, elle renvoie au devoir envers autrui, à la 

réciprocité de la relation mais aussi à l’utilisation de la confiance à des fins égoïstes 

qui peuvent desservir le plus vulnérable. La question qui a intéressé les 

économistes, qui retrouvaient fort utilitairement des vertus à la confiance, fût de 

savoir si nous pouvons « faire confiance à la confiance »139 pour juger et décider de 

notre conduite, concluant que la confiance, plus économique que la méfiance, 

représenterait un choix plus rationnel. Mais devons-nous faire confiance ? Telle est 

la délicate question que pose la morale à l’homme confiant. Dans le monde du soin, 

il ne fait aucun doute aux professionnels que le patient pour espérer guérir doit 

faire confiance. Mais est-ce dans leurs discours une obligation ou un devoir pour le  

patient ? Envers lui-même ? Envers les professionnels ?  

 

L’aspect rationnel de la confiance 

 Le futur présente bien des options que nous ne pouvons connaître, car ne s’étant 

jamais réalisées elles n’ont fait partie d’aucun présent connu de nous. Elles n’ont 

donc jamais pu être intégrées ni au souvenir ni à l’expérience. Il y a donc une part 

d’irréductible inconnaissance et d’indétermination qui fait que notre rationalité ne 

                                                        
139 Cette expression fait référence au titre d’un article de D. Gambetta « We can Trust Trust ? », qui 

conclut l’ouvrage très souvent cité mais non traduit en français, Trust : Making and Breaking 

Cooperative Relations, Diego Gambetta (ed.), Basil Blackwell, New-York, 1988, electronic edition, 

Department of Sociology, University of Oxford, chapter 13, 213-237, 

http://www.sociology.ox.ac.uk/papers/ gambetta213-237 

http://www.sociology.ox.ac.uk/


 76 

peut qu’être limitée. Face à cela, N. Luhmann140 pense la confiance comme un 

mécanisme de simplification qui permet de réduire la complexité et de « stabiliser 

les sentiments à l’égard d’objets ou de personnes spécifiques ». Nous simplifierions 

ainsi le complexe en le rapportant symboliquement à ce qui nous est familier dans 

un jugement rationnel préalable. Ce qui est une opération différente de « faire 

comme si » dont parlait Gildas Richard.  

Pour décider de faire confiance il est ainsi nécessaire d’avoir déjà une confiance 

assurée sur laquelle prendre appui, ne serait-ce que pour porter crédit aux 

informations que nous recueillerons afin d’élaborer la confiance décidée. De 

nombreuses approches141 mettent l’accent sur les raisons et les modalités d’engager 

la confiance afin de dépasser l’incertitude et le risque et pouvoir agir dans le 

monde. Ces théories s’appuient sur l’idée d’une rationalité limitée et d’une 

incertitude irréductible, qui faisait dire à Simmel142 que la confiance se situe entre 

« savoir et non-savoir », et plus précisément que « dans la mesure où elle est une 

hypothèse sur une conduite future, assez sûre pour que l’on fonde sur elle l’action 

pratique, la confiance est aussi un état intermédiaire entre le savoir et le non-savoir. 

Celui qui sait tout n’a pas besoin de faire confiance, celui qui ne sait rien ne peut 

raisonnablement même pas faire confiance ». La confiance décidée est celle que 

l’on élabore après un choix qui présuppose une prise de risque et le modèle cité est 

souvent celui du pari de Pascal143 ou du saut dans l’inconnu. N. Luhmann précise 

                                                        
140 Cf. N. Luhmann, La confiance, un mécanisme de réduction de la complexité sociale, Paris, 

Economica, 2006.  
141 Nous pourrions citer en dehors des travaux de Niklas Luhmann, la réflexion d’Antony Giddens 

pour lequel la confiance procède d’un sentiment de sécurité qui n’exclut pas la foi dans une 

personne ou dans un système. La confiance permet un bond au delà du cognitif, intégrant 

l’expérience du risque qui fait partie de la vie (cf. Les conséquences de la modernité, trad., Paris, 

L’Harmatan, 1994). De son côté Russel Hardin met l’accent sur les raisons que l’on a de faire 

confiance, réorganisant l’approche de la confiance autour de la dimension cognitive (Cf. le 

chapitre « La confiance une catégorie cognitive ? » in Les moments de la confiance, connaissance, 

affects et engagements, sous la direction d’A. Ogien et de L. Quéré, Paris, Economica,2006, p.89-

101). Louis Quéré, qui travaille sur cette question depuis des années, objectera le fait que la 

confiance est également un processus et un mode de conduite qui excèdent la dimension cognitive. 

Cf. Conférence donnée le 30 janvier 2007 dans le cadre du cycle de conférences Confiance et 

gouvernance, s’engager dans un monde incertain, [en ligne], 

http://www.info.fundp.ac.be/confiance_gouvernance/Enregistrements.html 
142 G. Simmel, Secret et sociétés secrètes, op.cit., p. 22 et p.109 pour la note.  
143 « Vous avez deux choses à perdre : le vrai et le bien, et deux choses à engager : votre raison et 

votre volonté, votre connaissance et votre béatitude ; et votre nature a deux choses à fuir : l'erreur et 

la misère. Votre raison n'est pas plus blessée, en choisissant l’un que l’autre, puisqu’il faut 

nécessairement choisir. Voilà un point vidé. Mais votre béatitude ? Pesons le gain et la perte, en 

prenant croix que Dieu est. Estimons ces deux cas : si vous gagnez, vous gagnez tout ; si vous 



 77 

que la confiance n’est requise que si un mauvais résultat nous ferait regretter notre 

action. Sinon il ne s’agit que d’un calcul rationnel au terme duquel nous prendrions 

l’option la plus favorable, dans laquelle nous risquerions juste d’obtenir un moins 

bon bénéfice sans risquer de perte. C’est la différence avec le consentement dans le 

cadre d’une opération relevant de la réparation ou de l’amélioration et du 

consentement dans le cadre d’une maladie grave où le traitement peut avoir des 

conséquences imprévisibles.  

 

Dans les approches économiques de la confiance144 celle-ci est choisie comme 

mode préférentiel de relation à autrui non parce qu’elle serait moralement 

désirable, mais uniquement parce que l’effet recherché est positif. La possibilité de 

défaillance n’est pas exclue mais elle doit être le plus réduite possible. Dans cette 

perspective, nous tablons sur la communauté d’intérêts plus que sur la moralité de 

l’un ou de l’autre. C’est cette dimension de la confiance qui a été la plus étudiée 

par les économistes. Par la mise en œuvre d’un jugement de rationalité, celui qui 

fait confiance espère circonscrire l’incertitude, la complexité de l’environnement et 

se prémunir d’éventuels comportements opportunistes, et ainsi limiter la 

vulnérabilité auquel il consent en faisant confiance à un autre. Cet aspect-là de la 

confiance peut paraître aujourd’hui hypertrophié, mais il est à la mesure de la 

complexité du monde, de la masse de données devenues nécessaires pour 

comprendre et agir. Les formes d’alliance formalisées par des serments, des 

contrats socialement ou juridiquement garantis, ont commencé à se développer 

avec l’éloignement géographique des personnes et la nécessité d’établir des liens 

sécurisants et pérennes comme nous le verrons dans la seconde partie. Ces mêmes 

circonstances ont contribué à renforcer la part de rationalité du jugement de 

confiance qui, dans les liens de grande proximité, reste toujours fortement 

subjectif. 

 

                                                                                                                                                          
perdez, vous ne perdez rien. Gagez donc qu'il est, sans hésiter. » Blaise Pascal, Pensées (1670), 

certains faisant  remonter les théories de la décision et la théorie des jeux au pari de Pascal. 
144 Cf. La dynamique de la confiance, construire la coopération dans les projets complexes, G. Le 

Cardinal, J.-F. Guyonnet, B. Pouzoullic, Paris, Dunod, 1997 ; L’analyse économique de confiance, 

Tarik Tazdaït, Bruxelles, De Boeck, 2008 ou encore Confiance et rationalité, sous la direction de F. 

Aubert et J. P. Sylvestre, édition INRA, Paris, 2001.  

http://fr.wikipedia.org/wiki/Blaise_Pascal
http://fr.wikipedia.org/wiki/1670


 78 

Nous engageons notre confiance sur des critères qui nous paraissent crédibles, et 

au moins partiellement fiables, essayant d’exercer notre discernement afin de 

limiter l’incertitude ou réduire l’inconnaissance. Le jugement de rationalité que 

nous mettons en œuvre pour estimer si nous pouvons ou pas faire confiance se fait 

sur plusieurs niveaux, qui tiendraient à la fois du feuilletage et du réseau. Nous 

mettons en balance l’expérience professionnelle, la capacité d’innovation, 

l’approche humaine du médecin selon la maladie dont nous sommes atteints et son 

stade. Nous pouvons relativiser le désordre d’un cabinet ou la propreté d’un service 

si le médecin est chaleureux. Mais si nous avons des infections à répétition, nous 

allons peut-être accorder une plus grande importance à son respect de l’asepsie, ce 

dernier point devenant alors, à nos yeux, davantage signifiant de son souci de la 

santé de ses patients.  

Lorsque les enjeux sont importants comme dans les relations amoureuses ou la 

relation de soin, les critères sont sans cesse réajustés les uns aux autres, leur 

hiérarchie mouvante, intégrant au familier ce qui vient d’être connu et expérimenté. 

O. Williamson145 ira plus loin dans cette voie, considérant dans sa théorie de la 

calculabilité générale, que la confiance tout comme le contrat, est marquée par le 

calcul et l’intérêt. Il part de l’idée que tous les individus agissent comme s’ils 

étaient des calculateurs rationnels et que l’univers d’observation était commun. 

Mais, comme le relève L. Karpik146, c’est oublier qu’à côté du calcul, existe le 

jugement, l’un relevant de l’unité et de l’universalisme, l’autre de la multiplicité et 

du particularisme. Ainsi, sans la confiance nous ne pourrions pas surmonter 

l’indétermination inscrite dans la multiplicité des savoirs sociaux, la pluralité des 

jugements, des principes d’évaluation et des critères de décision que chacun met en 

œuvre.  

Mais il ne serait pas rationnel de croire que tout le monde agit toujours de façon 

rationnelle147. Et D. Gambetta souligne que ce serait même une erreur capitale de 

considérer comme entendu, parce que la coopération est la plus bénéfique pour 

tous, que des individus rationnels vont forcément adopter ce choix. D’autre part la 

                                                        
145  O. Williamson, « Calculativeness, Trust and economic Organisation », Journal of Law and 

Economics, 36, p. 453-486.  
146 L. Karpik, « La confiance : réalité ou illusion : examen critique d’une thèse de Williamson, La 

Revue Économique, année 1998, vol. 49, n°4, pp. 1043-1056. 
147 D. Gambetta, « Can We Trust Trust? » in Trust: Making and Breaking Cooperative Relations, op. 

cit. [en ligne]. 



 79 

confiance excédera toujours le savoir que nous avons sur une personne. À 

l’extrême nous pouvons avoir une foi inébranlable en quelqu’un, une acceptation 

sans réserve qui n’est induite ni par l’expérience ni par la preuve. C’est cette 

« confiance chaude », selon l’expression chère à Gloria Origgi, qui est attendue par 

les vœux de tous, de l’enfant au parent, de l’ami à l’amoureux, de l’élève au maître, 

du patient au médecin, et jusqu’au manipulateur. 

Nous fonctionnons entre l’externalité des critères qui déterminent les choix 

rationnels et l’internalité du jugement qui fait que nous décidons que les critères 

externes sont suffisants. À un moment nous portons un jugement de confiance sur 

notre propre capacité à juger et à assumer le risque et les aléas. Ce moment, chaque 

fois singulier, reste toujours une décision autonome, même dans une situation de 

forte contingence et même lorsque la confiance est abandon à l’autre, comme dans 

la relation de soin. Mais, quel que soit le degré de rationalité et de connaissance 

que nous activons dans notre démarche d’élaboration de la confiance, il n’en reste 

pas moins qu’une part nous échappe, et que nos activités « repose(nt), beaucoup 

plus largement qu’on ne le reconnaît habituellement, sur la foi en l’honnêteté des 

autres. Nous fondons nos décisions les plus importantes sur un système complexe 

de représentations dont la plupart reposent sur la certitude de ne pas être 

trompés ».148 

Kant reconnaissait qu’il est illusoire de penser que la raison humaine seule peut 

accéder à la connaissance et laissait une place à la confiance. Ainsi, choisir de dire 

la vérité quelles qu’en soient les conséquences, ne peut se faire qu’en pariant sur la 

moralité d’autrui, sa bienveillance ou sur un dénouement heureux, en un mot en 

faisant confiance. L’impératif pratique kantien « agis de telle sorte que tu traites 

l’humanité, aussi bien dans ta personne que dans celle de tout autre, toujours en 

même temps comme fin, et jamais simplement comme moyen » 149 , est une 

réprobation envers ceux qui verraient la confiance comme un moyen de parvenir à 

leurs fins, utilisant autrui uniquement comme prolongement de notre volonté et de 

notre action. La confiance sous l’angle de la délégation de sa puissance potentielle 

d’action dénie l’idée de la confiance comme don désintéressé. 

                                                        
148 G. Simmel, Secret et sociétés secrètes, op.cit., p. 16. 
149 E. Kant, Fondements de la métaphysique des mœurs, traduction V. Delbos, Le livre de poche, 

Paris, 1993, p. 105. 



 80 

Il y a une véritable dynamique de la confiance dans le temps et une plasticité 

aux circonstances qui déjouent les stratégies rationnelles. Si la confiance peut être 

parfois totalement déraisonnable, elle n’est jamais irrationnelle car nous avons 

toujours des raisons qui nous sont propres même infimes ou indicibles, de faire 

confiance. Et, si elle vise à être rationnelle, elle n’est jamais tout à fait raisonnable 

car une part d’elle est irréductible à la raison et c’est pour cela qu’elle sera toujours 

plus qu’un choix, un engagement. 

 

L’aspect moral de la confiance 

Fondamentalement, c’est à la conscience morale d’autrui que nous accorderions 

notre confiance même si la sagesse pratique nous enjoint d’exercer notre vigilance 

et notre raison. Car si la confiance porte en elle une promesse de moralité et 

l’occasion d’une véritable éthique de la relation, elle porte aussi le germe de la 

domination sur l’autre et que cela vienne autant de celui qui abuse de la confiance 

que de celui qui, en la donnant, force l’obligation. 

Faire confiance, un devoir ?  

« Tout acte médical normal n’est, ne peut être et ne doit être qu’une confiance 

qui rejoint librement une conscience »150 . Dans cette phrase célèbre, qui marquera 

durablement le modèle paternaliste de la relation de soin, Louis Portes précise bien 

que le patient doit faire confiance. Et si faire confiance est le mieux, comme nous 

l’affirme Gildas Richard, devons-nous toujours faire confiance ? Le discours actuel 

concernant le monde de la politique et de la finance est celui du passage obligé par 

la suspicion et la méfiance comme aiguillon d’obligation de moralité de l’action. 

Mais au sein de la relation de soin, la méfiance reste l’ennemie et la confiance 

sommée sans détour d’être présente.  

Ce « devoir » signifie-t-il que nous n’avons pas d’autre choix si nous voulons 

guérir,  la confiance étant alors la seule réponse raisonnable ? Ou bien ce devoir de 

confiance renvoie-t-il à une communauté de valeurs partagées, préexistante ou à 

construire dans la relation de soin, auquel cas il n’y aurait pas de meilleur 

                                                        
150 L. Portes, « Du consentement du malade à l’acte médical », communication à l’Académie des 

sciences morales et politiques, 30 janvier 1950, repris dans le recueil À la recherche d’une éthique 

médicale, op.cit., 1954, p. 167. 



 81 

choix moral que celui de faire confiance ? Mais, si nous devons faire confiance 

sans pouvoir nous y soustraire, il s’agit alors de soumission et non d’un acte 

librement consenti. La confiance ne peut se construire que dans la rencontre d’une 

double liberté, celle de l’engagement et celle de la réponse. Il existe toutefois des 

liens de confiance obligée à l’image du don que l’on se doit d’accepter : « refuser 

de donner, négliger d’inviter comme refuser de prendre équivaut à déclarer la 

guerre »151. Et si ce n’est pas la guerre, il n’en reste pas moins un sentiment de 

trahison. Ainsi un des aspects de l’approche morale de la confiance serait le devoir 

de répondre à la confiance donnée car cet engagement est tout à la fois une 

invitation et une convocation. 

Peut-il être condamnable moralement de faire confiance ? Oui cela arrive : 

placer notre confiance en quelqu’un qui agit ouvertement mal envers nous ou qui 

agit mal envers ceux dont nous avons la responsabilité, ne fait pas de cette 

confiance, parce qu’elle serait une valeur morale, un acte moral. L’aveuglement, 

que ce soit par passion ou négligence envers celui qui abuse de la confiance, 

discrédite la valeur morale parce que la finalité du lien créé par la confiance donnée 

est préjudiciable au plus vulnérable. C’est le cas du professionnel qui continue 

d’envoyer par intérêt personnel ses patients à un spécialiste alors qu’il le sait 

insuffisamment compétent, ou d’une institution qui, par négligence ou absence 

d’autorité, garde sa confiance dans des agents qui agissent de façon contraire aux 

règles déontologiques et éthiques. Faire preuve d’une disposition généreuse envers 

autrui donne son prix à la confiance, mais c’est le discernement et la responsabilité 

qui en fondent la valeur morale. 

La question de savoir si nous devons toujours répondre à la confiance que l’on 

nous témoigne mérite d’être posée. Si cette confiance est exagérée dans ces 

attentes, si le bénéficiaire ne peut y répondre sans se mettre en difficulté ou en 

danger : jusqu’à quel point doit-il répondre à des obligations qu’il n’a pas 

choisies ? S’il s’est mis en posture de susciter cette confiance, il doit assumer sa 

promesse tacite : ainsi le médecin qui met sa plaque sur sa porte, annonçant ses 

compétences médicales, doit accueillir et soigner les patients qui se présenteront. Et 

nous devons à nos patients d’être à la hauteur des compétences que nous 

prétendons avoir.  

                                                        
151 M. Mauss, Essai sur le don, Sociologie et anthropologie, 4

e
 édition, Paris, PUF, 1991, p. 162. 



 82 

La confiance est l’attente qu’autrui fera usage de sa liberté dans le sens de la 

personnalité qu’il a exprimée socialement, car nous ne pouvons nous fier qu’aux 

intentions manifestées. Luhmann152 nous dit  qu’est digne de confiance celui qui est 

fidèle à ce qu’il a communiqué sur lui-même, consciemment ou non, ce qui semble 

autoriser une certaine hypocrisie153. Kant affirme qu’est digne de confiance celui 

qui respecte la loi morale, et donc qui ne ment pas. Le présupposé de l’absence du 

mensonge est à la base de la confiance assurée. 

Mais peut-on répondre au-delà de nos capacités et de nos compétences ou à 

l’encontre de nos convictions par compassion ? Ou pour conforter autrui dans sa 

confiance envers nous ? C’est bien à cette prudence que nous engageait Aristote ou 

Montaigne : ne pas promettre, ou ne pas laisser croire, plus que nous ne pouvons 

tenir. Attente et réponse, espoir et promesse doivent être équilibrés, tant envers 

autrui qu’envers soi. Nous pourrions opportunément revisiter ici l’impératif de 

Kant cité plus haut : « Agis de façon telle que tu traites l’humanité, aussi bien dans 

ta personne 154 que dans la personne de tout autre toujours en même temps comme 

fin, et jamais simplement comme moyen ». 

Il est toutefois des situations où nous ne pouvons pas nous dérober à la 

confiance de l’autre et où nous ne devons pas nous dérober. La relation de soin et la 

relation parentale sont de cet ordre. Et bien souvent, dans ces cas-là, le sentiment 

d’obligation peut aller au-delà même de ce qui est strictement attendu. Les actes 

surérogatoires155  ne sont pas rares quand les enjeux de la relation sont essentiels. La 

confiance qu’autrui nous accorde peut nous pousser au-delà du simple devoir, au-

delà de nos limites, parfois jusqu’au sacrifice. Nous répondons alors « il le fallait 

bien ». La confiance peut être l’occasion attendue que le falloir d’excède le devoir.  

Est-ce alors le bien d’autrui qui nous importe plus que tout, plus que notre 

propre intérêt ? Ou le souci d’être à la hauteur, l’orgueil en quelque sorte ? Nous 

pensons bien évidemment à la lucidité cynique de La Rochefoucauld, mais nous 

                                                        
152 N. Luhmann (1927-1998), La confiance, un mécanisme de réduction de la complexité sociale, op. 

cit., p. 43. 
153 E. Goffman met en garde contre une présentation fallacieuse de soi, qui peut faciliter les choses à 

un moment, mais contraint celui qui a choisi un rôle à ne pouvoir l’abandonner, sauf à se discréditer 

et risquer de rompre la relation. Se montrer à l’autre différent de ce que l’on est, n’est ainsi qu’une 

liberté illusoire. Cf. La mise en scène de la vie quotidienne : la présentation de soi, op. cit. p. 19. 
154 C’est nous qui soulignons cette partie-là de la phrase. 
155 J. Janiaud, Au-delà du devoir, l’acte surérogatoire, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 

2007. 



 83 

préférons ici encore faire référence à Kant. Celui-ci nous dirait « Je veux bien par 

amour de l’humanité, accorder que la plupart de nos actions soient conformes au 

devoir : mais si l’on en examine de plus près l’objet et la fin, on se heurte partout 

au cher moi, qui finit toujours par ressortir : c’est sur lui, non sur le strict 

commandement du devoir, qui le plus souvent exigerait l’abnégation de soi-même, 

que s’appuie le dessein dont elles résultent »156. 

 

Faire confiance, une responsabilité 

Celui qui fait confiance doit être conscient de la charge morale mais aussi 

concrète qu’il impose à l’autre. La confiance que l’on accorde n’est pas 

qu’abandon à l’autre, elle est également responsabilité. Et, dans un mouvement de 

réciprocité, celui qui accepte la confiance doit l’honorer autant qu’il lui est possible 

de le faire. Citons ce passage de Simmel : « Il y a dans la confiance qu’un être 

humain porte à un autre une valeur morale aussi haute que dans le fait de ne pas 

décevoir cette confiance ; et cette valeur est peut-être même encore plus libre et 

plus méritoire, car lorsque l’on nous fait confiance nous sommes par avance 

engagés par un jugement porté sur nous par avance et il faut déjà être positivement 

mauvais pour le décevoir ; mais la confiance se donne : on ne peut l’exiger qu’on 

nous l’accorde comme nous exigeons de ne pas être déçus, une fois qu’elle a été 

accordée »157. 

Montesquieu avait mis en avant une logique de l’honneur158, dans le respect de 

la parole donnée. Il convient d’honorer sa parole comme une vertu morale, mais 

également sociale, d’être digne de confiance, non comme un objectif mais comme 

un résultat, même si c’est la volonté d’éviter l’opprobre qui a suppléé à la tentation 

de défaillance ou de trahison. Ce code d’honneur est porté individuellement, bien 

que sa reconnaissance soit sociale, contrairement à la fidélité de l’homme du clan 

qui confirme l’appartenance. Dans les deux cas, la réputation joue un rôle essentiel 

ainsi que le rapport à l’autorité et aux règles qui dictent la conduite, que ces règles 

soient intériorisées ou formalisées. Jouer sur une réputation acquise de façon 

mensongère, même par omission, dans le but de bénéficier de la confiance et donc 

                                                        
156 E. Kant, Fondement de la métaphysique des mœurs, deuxième section, op.cit. p.76. 
157 G. Simmel, Secret et sociétés secrètes, op. cit., p. 67.  
158 Montesquieu, L’esprit des lois, 1748. 



 84 

de l’absence de contrôle par celui qui fait confiance est moralement fort 

discutable : en droit cela porte un nom, l’abus de confiance.  

 

Nous pourrions aussi nous demander s’il est toujours plus moral de faire 

confiance que de se méfier. Pour les moralistes français, l’homme n’est mu que par 

des intérêts égoïstes. Même le désir d’honneur et la générosité envers autrui ne sont 

que les effets et les fins de l’amour de soi, ainsi « la fidélité qui paraît en la plupart 

des hommes n’est qu’une invention de l’amour-propre pour attirer la 

confiance (…) »159. Les vertus dont nous nous drapons volontiers en société ne sont 

que des masques derrière lesquels les vices s’expriment dans le secret de nos 

intentions sur lesquelles nous nous aveuglons fréquemment. Les théories de 

l’inconscient renforceront la suspicion sur nos intentions cachées : nous ne 

pouvons donc faire confiance ni aux autres ni à nous-mêmes. Vivre en société, sous 

le regard de l’autre, rechercher la louange sous couvert de vertu, nous expose à la 

duperie, par vanité et amour propre. La Rochefoucauld nous rappelle sèchement 

que « la vertu n’irait pas loin, si la vanité ne lui tenait compagnie »160. Et même 

vouloir se débarrasser de la vanité serait encore un effet de la vanité. Donc point de 

salut à l’homme inconstant, infidèle et sujet de l’illusion. Mais pouvons-nous en 

conclure que l’opportunisme des uns justifie de jeter le discrédit sur toutes les 

intentions d’engager notre confiance ? Et pourtant, lorsque nous lisons sous sa 

plume que « notre défiance justifie la tromperie d’autrui »161 et qu’« il est plus 

honteux de se défier de ses amis que d’en être trompés »162, ne fait-il pas ici l’éloge 

de la confiance par défaut en quelque sorte ?  

 

La confiance envers celui qui a autorité, le devoir qui en découle, mais aussi le 

risque qu’il en abuse ont été au cœur des philosophies politiques dont notre société 

et nos institutions sont héritières. Machiavel au contraire, qui continue de fasciner 

bien des dirigeants, a érigé la mauvaise foi en système de gouvernance. Selon lui, 

nul ne mérite que le Prince soit fidèle à ses engagements, car chacun est toujours 

                                                        
159

 Maxime 247 (éd.1) « Réflexions ou sentences et maximes morales » (1678), La Rochefoucauld, 

Œuvres complètes, Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, Paris, 1957, p.389-475. 
160 Maxime 200 (éd.2). 
161 

Maxime 86 (éd. 2). 
162 Maxime 84 (éd. 2). 



 85 

disposé à manquer à sa parole. La politique est à la fois un art et une entreprise de 

domination, afin d’imposer, au besoin par la force et la ruse, la sécurité mutuelle 

que procure le règne des lois et de la vertu. Faire confiance au hasard, à la 

providence ou au destin serait abdiquer sa liberté, « renoncer à l’excellence 

humaine, et par conséquent à la valeur »163. Alors que le gouvernant de la fides 

romaine ne pouvait agir en contradiction avec le code d’honneur, mettant en 

adéquation morale, finalité et action, Machiavel défend l’idée « que l’honnêteté en 

soi est un mythe, et qu’il est parfois nécessaire de se livrer à des actions que la 

morale ordinaire réprouve afin de créer et de maintenir les conditions d’une vie 

authentique, fondée sur la liberté et la sûreté que seules des lois équitables peuvent 

procurer »164. 

Descartes répondra à Machiavel que le Prince ne peut trahir la promesse faite et 

que ce qu’il subirait en préjudice personnel à la tenir il le gagnerait en réputation. 

Dans sa lettre à la princesse Élisabeth 165 , il cite entre autres, ce passage où 

Machiavel justifie de l’on veuille  « ruine(r) tout un pays, afin d’en demeurer le 

maître ; qu’on exerce de grandes cruautés, pourvu que ce soit promptement et tout 

à la fois ; qu’on tâche de paraître homme de bien, mais qu’on ne le soit pas 

véritablement ; qu’on ne tienne sa parole qu’aussi longtemps qu’elle sera utile ; 

qu’on dissimule, qu’on trahisse ; et enfin que, pour régner, on se dépouille de toute 

humanité, et qu’on devienne le plus farouche de tous les animaux » 166 . Pour 

Machiavel un Prince doit savoir faire usage de la mauvaise foi si la fin le justifie. 

Et si la fidélité dans la promesse ne peut arriver à l’efficacité de l’action, alors la 

ruse est la réponse, opposant ainsi la politique à l’éthique. Descartes n’écartera pas 

l’usage de la force et de la ruse, mais pour la réserver aux ennemis, si une telle 

attitude à leur égard doit sauvegarder la paix des gouvernés. Kant trouvera à redire 

à un tel compromis. Mais ce que Descartes refuse absolument « c’est de feindre 

d’être ami de ceux qu’on veut perdre afin de les pouvoir mieux surprendre »167, 

pour lui  « l’amitié est une chose trop sainte pour en abuser de la sorte ; et celui qui 

                                                        
163 J.-F. Spitz « Machiavel », in Dictionnaire d’éthique et de philosophie morale, sous la direction de 

M. Canto-Sperber, quatrième édition, Quadrige, PUF, Paris, 2004, p.1156. 
164 Id., p. 1157. 
165 Descartes à Élisabeth, Egmond, septembre 1646, Texte de Clerselier, tome I, lettre 13, p.50-56, 

Édition Adam & Tannery, tome IV, CDXLV, accès en ligne http://denis-

collin.viabloga.com/news/descartes-a-elisabeth-septembre-1646 
166 Bien des dictateurs, actuellement encore, ont pris au pied de la lettre cette phrase de Machiavel. 
167 Descartes à Elisabeth, op. cit. 

http://denis-collin.viabloga.com/news/descartes-a-elisabeth-septembre-1646
http://denis-collin.viabloga.com/news/descartes-a-elisabeth-septembre-1646


 86 

aura pu feindre d’aimer quelqu’un pour le trahir, mérite que ceux qu’il voudra par 

après aimer véritablement n’en croient rien et le haïssent » 168 . Mésuser de la 

confiance conduit l’abuseur à sa perte. Nous retrouvons chez Descartes l’esprit de 

la fides romaine.  

 

La confiance au risque de la domination 

Si la confiance porte en elle une promesse de moralité, l’occasion d’une 

véritable éthique de la relation, elle porte aussi le germe de la domination sur 

l’autre et que cela vienne de celui qui abuse de la confiance tout autant que de celui 

qui ainsi force l’obligation. Il y a des usages stratégiques de la confiance et une 

grande partie de la sociologie s’est employée à en démonter les mécanismes en 

particulier à travers la théorie des jeux, mais la confiance peut également s’étudier 

dans les modes de domination. Il y a une force et donc une violence potentielle 

dans la confiance. Pierre Bourdieu en parle ainsi : « violence douce, invisible, 

méconnue comme telle, choisie autant que subie, celle de la confiance, de 

l’obligation, du don, de la dette, de la reconnaissance, de la piété, de toutes les 

vertus qui honore la morale de l’honneur »169. 

Celui qui est en position dominante peut mobiliser la notion de confiance pour 

légitimer son autorité à travers l’obligation morale, et dans certains cas affective, 

de faire confiance. Ainsi celui qui dominerait serait celui en qui on ne pourrait que 

faire confiance ou en envers qui il serait trop coûteux de ne pas faire confiance. Le 

patient escompte généralement que sa confiance, qu’il exprime par son obéissance, 

engagera la promesse de soins attentifs. A contrario, les patients qui se montrent un 

peu trop interrogateurs, suspicieux, s’ils doutent ou remettent en question le 

diagnostic ou le projet thérapeutique, risquent le mépris, la colère ou le rejet. Il est 

socialement mal vu d’être méfiant, et parfois bien risqué de l’exprimer. La légitime 

vigilance peut rapidement être prise pour du soupçon et de la défiance. Dans le 

cabinet du généraliste : « mais Nicole vous savez bien, depuis tout ce temps, que 

vous pouvez me faire confiance : je vous dis que ce n’est rien. Si vous continuez à 

vous inquiéter, je vais me fâcher ». Il y a fort à parier que Nicole évitera désormais 

                                                        
168 Ibid. 
169 P. Bourdieu, Le sens pratique, Paris, Minuit, 1980, p. 219.  



 87 

de montrer son inquiétude et gardera pour elle ou les forums d’Internet, ses 

interrogations sur cette douleur qui ne cède ni au médicament ni aux bonnes 

paroles de son médecin.  

Le patient peut renverser la stratégie à son profit : ainsi, accorder sa confiance, 

surtout en l’annonçant publiquement, c’est contraindre l’autre à un surcroît de 

conformité aux valeurs prônées. Le « Professeur j’ai toute confiance en vous, vous 

saurez me sortir de ce mauvais pas » prononcé devant la famille et l’équipe 

médicale, met ledit professeur dans une position qui peut être rapidement intenable 

si l’évolution de la situation est défavorable. Être conforme à sa réputation, vouloir 

la renforcer n’est pas moralement répréhensible si la réputation est justifiée. Si 

l’excès de croyances peut conduire aux pièges de l’immodestie, elle oblige aussi le 

bénéficiaire de tant de confiance à être à la hauteur et donner le meilleur de lui-

même. Et c’est bien sur ce meilleur-là que compte le patient en faisant confiance.  

 

Convient-il alors de se méfier de la confiance ? 

Faire confiance à la confiance ? 

La confiance n’a jamais vraiment eu les faveurs des philosophes : pour les 

Grecs, relevant de la doxa (l’opinion) et s’opposant à la certitude, la pistis ne 

pouvait mener à la vérité qui repose sur l’examen de la raison. Seul Aristote, qui 

distingue les vertus intellectuelles (le jugement, la raison) et les vertus morales 

(l’honnêteté)170, accordera une place à la confiance dans l’organisation de la cité et 

dans l’amitié, une amitié qui se mesure au mérite et se doit à la justice, une amitié 

qui nous fait grief si l’utilité nous guide et qui oblige moralement sans espoir de 

retour lorsque la vertu nous anime. Toutefois, Aristote, n’écarte pas la confiance 

mais recommande la prudence en amitié. Voici son conseil : « dès le début il faut 

se renseigner exactement sur la personne qui vous oblige, sur les conditions 

auxquelles on s’engage, afin de savoir si on peut ou non les respecter »171. Il ne 

s’agit pas tant d’accorder son amitié avec prudence que de ne pas faire de fausses 

                                                        
170 Aristote dans Éthique de Nicomaque distingue en particulier la perspicacité, la prudence et le 

discernement, (VI, I et II) et parle à propos de l’amitié de l’obligation qu’elle entraîne, (VIII, XIII, 

6,10).  
171 Aristote, Éthique de Nicomaque, VIII, XIII (10), op.cit., p.254. 



 88 

promesses, non pas se méfier pour se préserver de l’autre, mais se réserver pour 

mieux s’engager. Georg Simmel en 1908172  décrivait une société éclatée, où la 

nécessité de construire les relations avec des personnes dont nous connaissons peu 

de choses se conjuguait à la nécessité pour l’individu de préserver des zones 

privées, la confiance n’étant plus ici celle de l’amitié antique, correspondance 

d’une âme à une autre, où tout peut se partager, mais celle d’une socialité élargie. 

 Les philosophes du XVII
e
 siècle avaient été moins indulgents : l’homme 

décrypté par La Rochefoucauld n’est mû dans sa rencontre avec autrui que par 

l’amour de soi. La vertu affichée qui attire la confiance n’est qu’un miroir où nous 

nous abusons nous-mêmes. Bien plus tard, les théories psychanalytiques de 

l’inconscient173 ne seront pas en reste pour nous révéler la difficulté que nous avons 

à saisir et à comprendre les sentiments qui nous habitent et les intentions qui 

animent nos actions. De la méconnaissance au doute et à la méfiance, comment 

faire confiance à nos jugements qui peuvent si facilement nous égarer ? Et a fortiori 

faire confiance à autrui ? De l’hypothèse généreuse de la confiance, ne nous reste-t-

il plus alors qu’à nous abriter, solitaire, dans l’ombre de la défiance ? 

L’Anglais Bernard de Mandeville (1670-1733) traquera lui aussi la mauvaise foi 

et l’amour de soi, avec une intransigeante lucidité, démasquant derrière nos 

conduites des motivations peu honorables : la jalousie, l’envie, l’avarice, l’orgueil, 

la peur174. La philosophie qui s’exprime dans la célèbre Fable des abeilles175 est 

désabusée et pessimiste. Elle développe sous une forme satirique la thèse de 

l’utilité sociale de l’égoïsme, les vices contribuant à la prospérité de tous alors que 

les comportements altruistes peuvent au contraire lui nuire. Une des règles de la 

sagesse serait alors de ne pas trop se reposer sur la vertu et la probité des hommes 

politiques. Pourtant la philosophie de Mandeville n’était pas dénuée d’idéal et elle 

marquera fortement les autres penseurs, en particulier David Hume et Adam Smith, 

comme si décrier l’impossibilité de la confiance, c’est toujours se mettre à penser 

les conditions de son existence. La religion apportera sa réponse par la foi dans une 

transcendance. Une autre solution fut de placer la si fragile confiance horizontale 

                                                        
172 Cf. G. Simmel, Sociologie (1908), éléments actuels de modélisation sociale, PUF, 2002. 
173 Déjà abordées par Leibniz, elles seront développées par Sigmund Freud comme concept central. 
174 Nous remarquerons que toutes sont d’excellents moteurs de la consommation. 
175 La Fable des abeilles, en anglais The Fable of the Bees: or, Private Vices, Publick Benefits, parut 

en 1714 et fut violemment attaquée à l’époque. Une première version parue en 1704 sous la forme 

d’un poème porte le titre de  La Ruche murmurante ou les fripons devenus honnêtes gens.  



 89 

entre les hommes sous l’autorité juste d’un gouvernement qui transcenderait de 

façon verticale la confiance des membres de la société ainsi fondée. L’idée de 

contrat social fit son chemin avec des bonheurs différents.  

 

Où finalement le contrat voudrait se placer… 

La confiance fait usage de la raison, mais finit par y renoncer, sinon elle ne 

serait que stratégie. Elle est prudence et dans le calcul ressemble fort à la méfiance. 

C’est sans doute la raison pour laquelle un certain soupçon a longtemps prévalu 

envers elle. La confiance ne porte pas en elle la certitude de la moralité, car elle est 

présente même lorsqu’elle est abusée. « Les multiples connexions existant entre 

relation de confiance et comportement opportuniste révèlent que la confiance n’est 

pas toujours une décision morale »176. L’inspirer à autrui surtout dans une relation 

dissymétrique peut aussi servir la cause de l’opportunisme. Ainsi accorder sa 

confiance peut être une façon de conforter sa domination sur autrui.  

Toutefois la vision la plus opportuniste, voire manipulatrice de la confiance, 

n’éliminera jamais l’aspect moral qu’elle peut contenir, quand elle s’engage et 

surtout quand elle persiste. Elle reste un pari sur la moralité d’autrui, sur la 

réciprocité dans la rencontre et sur la reconnaissance mutuelle. À l’inverse, 

l’hypothèse la plus généreuse de la confiance n’écartera jamais la possibilité 

qu’elle se double d’un calcul basé au mieux sur l’espérance et sur des attentes 

subjectives. En effet, c’est bien toute la difficulté d’appréhender ce phénomène.  

Comme nous l’avons vu, il y a plus d’un chemin pour arriver à une relation de 

confiance et une seule approche n’est pas suffisante pour comprendre comment elle 

se met en place. Nous construisons notre confiance autant sur des critères cognitifs, 

rationnels que moraux et affectifs. Les expériences passées, le milieu dont nous 

venons et où nous vivons, nous permettent de construire une confiance familière 

comme un oiseau construit brin par brin son nid. Et nous retrouvons ici la vision 

chaleureuse et poétique de Bachelard de notre besoin originel de sécurité : « la vie 

pour l’homme commence en dormant bien et tous les œufs des nids sont bien 

                                                        
176  F. Bornarel, La confiance comme mode de contrôle social, l’exemple des cabinets de conseil, 

thèse de doctorat ès Sciences de gestion, Université de Paris 12 Marne-la-Vallée, décembre 2004, p 

495. 



 90 

couvés. L’expérience de l’hostilité du monde − et par conséquent nos rêves de 

défense et d’agressivité − sont plus tardifs. Dans son germe toute vie est bien-être. 

L’être commence par le bien-être »177. C’est à partir de ce socle que nous pouvons 

tenter d’autres liens de confiance, revisiter les acquis, progresser et aller vers l’ami, 

vers l’étranger, vers le professionnel qui prendra soin de nous ou vers l’institution 

chargée de gouverner et de nous protéger.  

 

Mais notre monde s’ouvre à toujours plus de possibilités et d’inconnu. 

Paradoxalement chaque nouveau progrès de la médecine efface les certitudes 

acquises et les remplace par de nouvelles inquiétudes et des risques inédits. Le 

colloque singulier s’agrandit pour devenir un colloque pluriel où il devient difficile 

au malade, devenu patient et usager, de savoir à qui se vouer ou du moins se 

confier. La charge écrasante de la puissance technique et organisationnelle rend 

inévitable un rééquilibrage des pouvoirs et des recours : conforter la confiance 

assurée pour préserver la confiance décidée, faciliter la confiance institutionnelle 

pour laisser la confiance interindividuelle libre de se déployer… 

Le modèle de contrat depuis si longtemps expérimenté dans le commerce des 

hommes, depuis le don jusqu’au Contrat social, était peut-être la solution pour 

encadrer cette relation proprement vitale qui est celle d’un malade et de celui qui le 

soigne. Mais à trop vouloir protéger le plus vulnérable, encadrer le puissant, 

équilibrer les échanges, contrôler l’aléa, même en confortant la volonté 

d’engagement, ne risque-t-on pas d’étouffer la confiance ?  

 

 

 

                                                        
177 Gaston  Bachelard, « Le nid », in La Poétique de l’Espace, PUF, « Quadrige », 11

e
 édition, 1983,  

p. 102-103. 



 91 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Deuxième partie 

 
 
 

S’allier par le droit, 

la grande affaire des hommes 
 

 

 

 

 

 

 

 



 92 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 93 

 

 

S’allier à autrui afin d’être moins vulnérable et plus puissant, parfois 

simplement survivre, mais pouvoir aussi échanger des biens que l’on possède 

contre ceux dont on a besoin et que l’on ne peut fabriquer soi-même, apaiser les 

rivalités pour créer des connivences par le jeu d’obligations réciproques est la 

grande affaire de l’homme depuis qu’il a compris qu’à deux on réalise plus et 

mieux que seul.  

Se lier, que ce soit par une parole, un rite ou un écrit, créer ainsi des alliances, a 

été et sera toujours une des activités les plus socialement, politiquement et 

juridiquement inventives de l’homme. Dans toutes les sociétés, le don, l’échange et 

l’association ont forgé d’abord les liens des communautés, avant que l’homme ne 

conquière la possibilité de contracter en son nom, sur la foi de sa parole enfin 

reconnue. Le contrat a synthétisé ces trois formes d’alliances, dans une formulation 

simple à sa base, « Le contrat est une convention par laquelle une ou plusieurs 

personnes s’obligent, envers une ou plusieurs autres à donner, à faire ou ne pas 

faire quelque chose » 178
, mais devenue singulièrement multiple dans ses 

déclinaisons juridiques, politiques et économiques. À travers la formalisation de la 

promesse, de la foi jurée au serment, jusqu’au contrat signé, la religion, la morale 

et le droit se sont institués comme Tiers. Poursuivant l’idée d’une société 

d’hommes libres et imposant une égalité de droit par la force de l’obligation 

librement consentie, notamment à la période des Lumières, le contrat était vu 

comme désirable, souhaitable et nécessaire, et son modèle relationnel s’est donc 

largement diffusé.  

 

Mais le contrat a aussi pour objectif de contrer l’opportunisme d’autrui, l’abus 

de faiblesse, la déloyauté dans l’exécution des obligations : confiant néanmoins 

dans l’avenir, le contrat ne fait pas l’économie de la méfiance et de la volonté de 

maîtrise. Thomas Hobbes 179  considère qu’admettre comme loi de la nature le 

                                                        
178 Art. 1101 du Code civil français. 
179

 Thomas Hobbes (1588-1679), Léviathan, publié en 1651, en particulier chap. XVII, par. 13-15. 

Sa philosophie est à rapprocher des théories du juriste Hugo Grotius (1583-1645) pour qui la source 

du droit est l’autonomie, dont le contrat est l’instrument : contrat qui établit l’autorité du souverain 



 94 

respect de la parole donnée serait contraire à la raison. Le monde qu’il décrit est 

celui de la violence entre les hommes, chacun ne recherchant que son intérêt 

propre. La confiance ne peut exister entre les hommes que dans le cadre de normes 

et du contrat garanti par une force supérieure, source et origine de la justice. 

L’instauration d’une autorité politique est nécessaire pour assurer la stabilité de la 

société civile, sinon la méfiance des hommes entre eux conduirait au conflit. C’est 

donc la peur de l’insécurité qui pousse les individus en dépit de leurs passions et de 

leurs intérêts égoïstes à établir contrat et convention, mais seul un pouvoir extérieur 

peut garantir la tenue de la promesse. Nous nous sommes éloignés de la philia, 

cette amitié civique, construisant une société d’ordre et de justice propre à une 

communauté, dont parlait Aristote180. Elle s’est progressivement effacée au nom de 

nos exigences de sécurité. Nous sommes les héritiers, mais aussi les acteurs de la 

société décrite par Hobbes et Locke où le jeu des individualités et la défense des 

intérêts ordonnent les règles du vivre ensemble. Le droit s’est construit en 

s’éloignant du climat sans doute aujourd’hui utopique, mais non moins désirable, 

de philia. 

 

Longtemps en dehors du modèle contractuel qui s’est imposé au fil des siècles 

pour réguler les relations sociales, la médecine développant pouvoirs et techniques 

finit par être rattrapée par la tutelle du droit. Mais si le droit oblige et sanctionne, il 

protège également, car « entre le fort et le faible, entre le riche et le pauvre, entre le 

maître et le serviteur, c’est la liberté qui opprime, et le droit qui affranchit » 

rappelait en 1848 le juriste Lacordaire181. 

                                                                                                                                                          
au pouvoir duquel il est interdit de résister. Samuel Pufendorf (1632-1694) théoricien du droit 

naturel, comme Grotius d’ailleurs, en réaction contre ce qu’il appelle la théorie du despotisme de 

Hobbes, développera la théorie du double contrat, qui inspirera plus tard les rédacteurs du  Code 

civil de 1804. 
180 Cf. Aristote, Livre IX, Éthique de Nicomaque, en particulier le chapitre IV qui parle de la 

concorde.  
181 H.Lacordaire, Conférences de Notre-Dame de Paris, tome III, cinquante-deuxième conférence, 

(Du double travail de l’homme, 16 avril 1848) consultable en ligne : 

http://archive.org/details/oeuvresdurphenri03laco  

Lacordaire, juriste plutôt libéral, prononça cette phrase à propos de la velléité de certains patrons de 

supprimer le 7
ème

 jour de repos, le jour du Seigneur. « Demandez aux innombrables victimes de la 

cupidité personnelle et de la cupidité d’un maître, s’ils sont libres de devenir meilleurs, et si le 

gouffre d’un travail sans réparation physique ni morale ne les dévore pas vivants. Demandez à 

ceux-là mêmes qui se reposent en effet, mais qui se reposent dans la bassesse des plaisirs sans 

règle, demandez-leur ce que devient le peuple dans un repos qui n’est pas donné et protégé par 

Dieu. Non, Messieurs, la liberté de conscience n'est ici que le voile de l'oppression ; elle couvre 

d’un manteau d’or les lâches épaules de la plus vile des tyrannies, la tyrannie qui abuse des sueurs 

http://archive.org/details/oeuvresdurphenri03laco


 95 

Parce que la survie des individus et des sociétés était en jeu l’éviction des grands 

fléaux a nécessité des entraides, des trêves et des alliances : le soin, notamment la 

protection des femmes et des enfants, est devenu très vite un souci collectif, le 

politique et la justice se sont alors préoccupés des pratiques de soin. Aujourd’hui, 

la relation soignant-soigné s’inscrit à la croisée de mondes scientifique, social, 

économique et politique qui impriment plus que jamais leur emprise. Au chevet du 

malade le médecin et le soignant ne sont plus seuls. L’immixtion du droit dans la 

relation soignant-soigné n’est pas un avatar malheureux ou excessif de la 

modernité, il n’a fait que suivre le courant contractualiste qui a inspiré notre société 

moderne, pour le meilleur, l’émergence de l’individu et peut-être le pire, l’oubli de 

la personne. Mais entre le droit qui oblige et les droits qui protègent, le contrat, 

instrument de liberté de l’individu, deviendrait-il actuellement un instrument 

d’assujettissement de l’homme ? 

La santé ne peut être un bien comme un autre, ni la relation de soin une relation 

sociale à toute autre équivalente où le droit pourrait remplacer la nécessaire 

fragilité de l’alliance entre deux sujets moraux. Mais comment s’assurer et s’allier 

les compétences du médecin ou du soignant dont nous sollicitons l’attention, le 

savoir, l’habilité ? Comment être sûr de ne pas être rejeté pour des raisons de race, 

de sexe, d’appartenance communautaire ou encore de pauvreté ? Comment 

rétribuer l’efficacité et le temps avec justesse, mais aussi sanctionner la négligence 

ou le charlatanisme ?  

La confiance, si elle est non seulement nécessaire, mais souhaitable, est-elle 

toujours suffisante  pour guider l’engagement du patient envers le praticien? Les 

règles déontologiques n’auraient-elles pu être suffisantes, laissant au seul jugement 

du médecin la moralité de sa conduite ? Il semblerait que non. Depuis les règles 

édictées par Hippocrate, la confidentialité, la non-discrimination, la non-

malfaisance, jusqu’aux dernières lois accordant des droits élargis aux patients, la 

relation de soin a toujours été encadrée. Les règles antiques étaient non moins 

                                                                                                                                                          
de l’homme par cupidité et par impiété. Si la liberté de conscience était ici pour quelque chose, 

apparemment l’Angleterre protestante s’en serait aperçue ; apparemment la démocratie des États-

Unis d'Amérique s’en serait avisée : et dans quels lieux du monde le droit du septième jour fut-il 

plus respecté ? Sachent donc ceux qui l’ignorent, sachent les ennemis de Dieu et du genre humain, 

quelque nom qu’ils prennent, qu'entre le fort et le faible, entre le riche et le pauvre, entre le maître 

et le serviteur, c'est la liberté qui opprime, et la loi qui affranchit. Le droit est l’épée des grands, le 

devoir est le bouclier des petits. » 

 



 96 

puissantes que le droit d’aujourd’hui, puisqu’à la bataille navale des Arginuses 

(406 av. J.-C.), les généraux athéniens vainqueurs furent exécutés pour n’avoir pas 

recueilli les morts et les blessés. Et il fut des époques où l’absence de guérison a pu 

condamner autant le médecin que le malade, pour peu que ce dernier fût puissant. 

Les Romains avaient également édicté des lois182 qui punissaient la mort causée 

sans raison et exigeaient la réparation, généralement financière, du tort causé. Ces 

lois s’appliquaient également au médecin qu’il fut homme libre ou esclave et même 

si son patient était lui-même un esclave.  

 

Nous allons reprendre la longue épopée de la formalisation des alliances entre 

les hommes, qui a constitué le fondement et l’histoire des communautés et des 

sociétés. Nous allons rechercher les traces de la confiance, perdue, retrouvée, 

confortée ou méprisée, étayée ou parfois empêchée par les outils du droit. Mais si 

la méfiance semble au premier plan, si l’on en croit les sondages, la confiance est 

toujours fidèle, prête à se réactiver. Finalement les outils du droit ne seraient-ils pas 

des instruments que la méfiance a inventés pour que la confiance puisse se 

construire, au risque parfois de l’évincer ?  c’est ici tout le paradoxe. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                        
182 Loi Aquilia en 286 av. J.-C. et Loi Cornelia en 84 av. J.C.  



 97 

 

 

 

1.  Du don au contrat : le long chemin de l’individuation 

 

De la main tendue à l’obligation contractuelle 

Donner, échanger et s’associer 

La réflexion sur le don constitue une branche entière de la sociologie et la 

bibliographie, dans la suite des travaux de Marcel Mauss, est abondante183. La 

philosophie de son côté réinterroge cette notion à travers les notions de don de soi 

et de don de l’être184. Le don peut être considéré comme une promesse gratuite qui 

n’entraîne aucune obligation, en tout cas juridique. Mais ce principe d’absence de 

réciprocité dans le don a été bousculé par l’anthropologie sociale 185  : il n’y a 

gratuité que dans l’apparence du moment présent. Le plus souvent, le don s’inscrit 

dans une chaîne d’évènements et de relations qui dépassent le moment du don, 

parfois même l’histoire personnelle du donateur et du bénéficiaire. Cet 

enchaînement suit la logique décrite par Marcel Mauss du « donner, recevoir, 

rendre ou redonner »186. Étudiant le don dans les sociétés archaïques dans la lignée 

des travaux de Boas, Mauss émit l’idée que, par le don, les phénomènes 

économiques étaient intimement liés aux phénomènes sociaux et ne pouvaient être 

réduits à des calculs mercantiles. Il décrit notamment le potlatch 187  comme un 

                                                        
183 Voir en particulier La revue du M.A.U.S.S, Éd. La Découverte, Paris, qui publie depuis 1992 des 

articles sur le don.  
184 Cf. G. Richard, Nature et forme du don, L’Harmattan, Paris, 2000. 
185 Remis en cause également par la psychanalyse, bien que les hommes n’aient pas attendu Freud 

pour considérer comme suspect que quelqu’un se dépouille sans aucune contrepartie, même 

symbolique. Et nous devons à La Rochefoucauld d’impitoyables maximes sur l’intention égoïste qui 

se cache derrière toutes les bonnes actions. 
186 M. Mauss, « Essai sur le don. Forme et raison de l’échange dans les sociétés archaïques », in 

Année sociologique, t. II, 1923. 
187 Le mot potlatch, qui signifie action de donner, vient du chinook (jargon de traite au XIX

e
 siècle 

sur la côte nord-ouest d’Amérique du Nord). Le terme fut utilisé par les ethnologues américains 

pour décrire des cérémonies ostentatoires et dispendieuses avec distributions, et parfois 

destructions, de biens dans la population de chasseurs-pêcheurs des côtes pacifiques nord-



 98 

système d’enchaînement de dons dans lesquels un rapport s’établit entre les 

personnes et la chose, un lien « magique » auquel est donné le nom de mana. 

L’objet, porteur de ce lien, crée la dette et l’obligation de rendre pour le 

donataire188. Toutefois la réalité semble moins lyrique que celle décrite par Mauss 

sur des observations de pratiques sans doute très particulières et déjà modifiées par 

le commerce avec les Européens189. Georges Davy190, élève de Durkheim, voit 

quant à lui dans le potlatch, forme intermédiaire entre le mariage et le contrat, une 

évolution vers la forme juridique du contrat. Plusieurs points lui servent 

d’arguments : l’exécution différée de l’obligation que le don a créée, la 

combinaison de l’aspect commercial et social ainsi que la modification sociale, 

autre que par la filiation, que le potlatch peut favoriser. En effet les dons, qui 

assurent une répartition, subsistance contre richesse ou prestige191, s’effectuaient 

surtout à l’occasion de cérémonies funéraires, de mariages ou d’intronisation 

assurant ainsi la publicité sociale de ces modifications. 

Le don qui ne peut avouer son exigence de réciprocité, et c’est sans doute en 

cela que sa force réside, devrait au moins exiger le consentement de celui qui en est 

bénéficiaire. En effet le don n’existe qu’en cela qu’il est reçu et accepté. Mais dans 

la plupart des sociétés, selon l’adage « un don ne se refuse pas », ce consentement 

n’est pas toujours requis, ni même envisageable. Refuser le don, c’est refuser 

l’alliance offerte et c’est refuser l’autre. À une époque où les dons scellaient les 

pactes de bonne entente, refuser le don c’était refuser la paix à venir, c’était laisser 

ouverte la possibilité de la guerre. On pourrait alors penser que le don n’est 

finalement qu’un contrat tacite qui s’impose à nous, se joue du consentement d’une 

des parties et oblige plus sûrement par le silence que par une obligation annoncée. 

                                                                                                                                                          
américaines. Ces observations et les théories qui en ont découlé ont durablement influencé les 

sciences sociales. 
188 Le don peut être accordé par défi, pour asseoir un prestige ou par une solidarité qui engendre une 

dette de reconnaissance. Le don peut alors être considéré comme un échange différé. 
189 L’escalade usuraire n’est pas la règle, pas plus que l’obligation d’accepter et de rendre, par contre 

sa fonction semble être de mettre en lien des groupes à travers des liens matrimoniaux existants ou 

potentiels, cf. C. Meillassoux, « Le potlatch », Encyclopædia Universalis, Paris, 1978, vol. 13, p. 

423-425. 
190  G. Davy, La foi jurée, la formation du lien contractuel, Thèse de doctorat ès lettres, Paris, 

Édition Alcan, 1922, 374 pages. 
191 Les dons humanitaires, ont remplacé la charité de proximité de jadis. Au-delà de la redistribution 

des richesses et de la survie matérielle des receveurs, ils permettent de constater la permanence de la 

notion de don que l’on retrouve également dans le bénévolat. De même, le don intergénérationnel 

vient compenser une transmission de richesses que les héritages tardent à accomplir de par la 

prolongation de la vie. 



 99 

Ainsi « prendre l’initiative de donner revient à affirmer sa supériorité, mais 

simultanément à engager le dialogue avec autrui »192. Apparaît ici l’ambivalence du 

don193, tout à la fois effet de la générosité et expression de puissance et de pouvoir. 

Gérard Berthout, se refusant à réduire le don à une vision économique, s’interroge 

sur cette ambivalence « donner pour donner » ou « donner pour recevoir »194. Il cite 

« la civilité, la politesse, la bienséance, le savoir-vivre, ou encore la confiance 

mutuelle » comme « marques d’estime pour autrui », afin que le don, dans la 

fragile incertitude des intentions humaines, n’affirme une toujours possible position 

de pouvoir195, comme nous l’avons vu pour la confiance au chapitre précédent.  

Parler ainsi du don, c’est forcément évoquer la dette : effet de la puissance du 

don, la dette engendre le lien et la reconnaissance. Elle marque la dépendance, mais 

aussi l’occasion par son apurement, de l’autonomie. Elle définit, ainsi que le dit 

Michel Cornu, « mon rapport à l’altérité »196. La dette originelle qui n’est autre que 

la dette de la vie, fait de l’homme un débiteur, qu’aucun don ne peut rendre 

totalement quitte d’autrui. Quelle que soit la valeur morale de l’acte de confiance, il 

n’y a toutefois pas de réelle gratuité, sinon elle s’apparenterait à la sympathie ou 

l’amour. La confiance comme nous l’avons vu est attente, même dans le cas où 

l’on accepte par avance qu’elle puisse être déçue. Se confier à autrui ne relève pas 

de l’offrande de soi sauf à être du côté de la soumission. La confiance présume la 

bienveillance d’autrui : c’est un don qui inclut comme contre-don la promesse 

d’honorer la confiance. La notion de dette est ce qui fait lien entre les concepts de 

don et de confiance, les racines communes entre confiance (bhed) et crédit (khred) 

renforcent encore cette proximité jusque dans ses dimensions économiques et 

politiques. 

Et dans le prendre soin, qu’il soit lien parental ou thérapeutique, la dette de vie 

comme horizon de la relation, porte la confiance à son degré moral le plus élevé. 

La dette appelle à la reconnaissance et la reconnaissance à la confiance réciproque : 

                                                        
192  G. Berthoud, « L’univers du don, reconnaissance d’autrui, estime de soi et gratitude », Le 

Contrepoint Philosophique, [en ligne], www.contrepointphilosophique.ch   
193 Le même mot Gift signifie « cadeau » en anglais et « poison » en allemand. 
194 Mais c’est essentiellement ce dernier modèle que la sociologie a développé, assimilant don et 

échange, comme phénomène anthropologique universel. 
195  Un pouvoir qui peut receler l’assujettissement, mais aussi le danger. Et le terme « cadeau 

empoisonné » signifie bien l’insidieuse suspicion d’une intention malveillante dans un don.  
196 Cf. Michel Cornu, « La dette et le don », Le Contrepoint philosophique, [en ligne], septembre 

2003,  www.contrepointphilosophique.ch 

http://www.contrepointphilosophique.ch/
http://www.contrepointphilosophique.ch/


 100 

du don initial nous entrons dans une chaîne d’interactions, facteur autant de lien 

social que de confiance. 

 

De son côté, l’échange appelle une réciprocité simultanée et un accord sur une 

équivalence, toujours forcément subjective, de ce qui est échangé. L’image la plus 

simple est le troc de biens matériels, mais cela peut être l’échange de services197 ou 

l’échange du silence sur une confidence partagée. Chacun dans l’échange poursuit 

un intérêt personnel qui peut être antagoniste même si l’échange demande une 

certaine connivence. L’échange est conciliation et transaction afin que chacun 

obtienne ce qui lui semble juste, voire acceptable, même si le « jeu » est souvent 

d’obtenir le plus, en cédant le moins. On retrouve comme fondement l’idée d’une 

justice possible, d’un équilibre, mais qui n’est jamais totalement exempt de la 

crainte toujours possible d’être dupe. Les biens s’échangent en général dans la 

même catégorie : biens de subsistance, biens de prestige ou services. C’est de la 

volonté d’échanger des biens de catégories différentes que naîtra la nécessité de la 

médiation par la monnaie198. L’échange se suffit à lui-même, et trouve en lui sa 

raison, son équilibre et sa fin. Il s’exerce surtout dans les liens de proximité en 

personnalisant la transaction et répond parfaitement à cette règle du « donnant-

donnant ». Le relâchement des liens sociaux, la distance géographique ou 

temporelle entre les partenaires et l’incommensurabilité des biens échangés 

contribueront à généraliser le remplacement de l’échange par le contrat, la 

confiance se plaçant dans la règle, le tiers garant, plutôt que dans l’autre lointain et 

inconnu. 

                                                        
197  Une forme moderne de l’échange se retrouve dans les SEL (Systèmes d’Échanges Locaux) 

inventés dans les années 1990. Entre échange et contrat, s’appuyant sur une monnaie fictive, cette 

expérience encourageante avait pour but de créer de nouvelles solidarités en permettant l’échange 

de compétences le plus souvent exclues du marché du travail. Lire à ce propose l’article d’Alain 

Supiot, « Les mésaventures de la solidarité civile : pacte civil de solidarité et systèmes d’échanges 

locaux », Revue de Droit Social, n°1, Paris, janvier 1999; en particulier le chap. III « Dans l’ombre 

du marché : les systèmes d’échanges locaux », p. 7-12.  

En 2009, une monnaie virtuelle ou crypto monnaie, est apparue sur Internet, le bitcoin, qui échappe 

à tout contrôle institutionnel et qui de la sympathique liberté d’échange, est en train de devenir aussi 

un moyen de blanchir de l’argent d’origine douteuse. Sa valeur d’échange subie par moment des 

fluctuations de plus de 70 %. 
198  La réflexion sur la confiance dans le système monétaire, base incontournable du lien entre 

l’économique et le politique, est sans cesse reprise dans la société, et ce, depuis l’existence des 

lettres de change. Voir à ce propos l’ouvrage d’Alain Peyrefitte, La société de confiance, essai sur 

les origines et la nature du développement, Odile Jacob, Paris, 1995 ; également, La construction 

sociale de la confiance, sous la direction de P. Bernoux et J.-M. Servet, Éd. Association d’économie 

financière, Paris, 1997. 



 101 

 

Dans l’association, les partenaires ne poursuivent pas uniquement un but 

personnel, mais un but commun ou du moins des fins identiques. La relation est ici 

à base, non de dette ou d’obligations réciproques, mais à base de coopération. Les 

sacrifices consentis par chacun sont asservis à la réalisation d’un but commun. Les 

profits seront ensuite répartis qualitativement ou quantitativement entre les 

associés. L’intérêt de chacun dépend ici de l’activité de tous. Créatrice potentielle 

de ressources, l’association est un pari sur l’avenir. G. Rouhette199 rattache tout 

contrat à cette forme d’alliance qu’est l’association et ce quelle qu’en soit sa 

structure. Toute cellule contractuelle constitue une entité sociale qui impose une 

sorte de code moral, fait de solidarité, de probité, de bonne foi et de loyauté200. Bien 

des associations, depuis le groupement de bénévoles jusqu’au clan mafieux, se sont 

constituées autour d’une charte ou d’un code d’honneur formalisé ou intériorisé. Le 

respect de ce code manifeste la volonté d’appartenance, les manquements 

conduisent à l’exclusion, voire à la mort dans certains groupes qui ne peuvent 

tolérer la trahison.  

 

La relation de soin pourrait-elle prendre une de ces trois formes d’alliances, de 

la plus spontanée, le don, à la plus formalisée, l’association ? La première forme 

d’alliance, le don, que nous idéalisons volontiers, ne résiste pas à l’aspect concret 

de la situation de soin dans le cadre professionnel201.  

Dès les premières règles hippocratiques, la rémunération du soin est venue 

limiter la question d’une dette incommensurable qu’il fallait contenir : la dette de 

vie contractée dans le soin ne peut s’apparenter à la dette de vie créée par la 

naissance. L’argent par sa matérialité, et dans le respect d’une rétribution mesurée 

et juste, vient remettre les choses à une place humaine, celle de la compétence et 

                                                        
199 Cf. G. Rouhette, « Contrat », Encyclopædia Universalis, vol.4, Paris, 1968, p. 963. 
200 Les Français sont très attachés à la liberté d’association et la loi du 5 juillet 1901 se porte bien, 

malgré les problèmes de dérives gestionnaires ou les critiques de retour à une forme féodale. La 

plasticité des contrats d’association en fait un outil important de démocratie et de lien social. Cf. T. 

Guillois « Les tables de la loi 1901 », L’utopie associative n° 264, La Revue Projet, Céras, 2000, 

[en ligne] http://www.ceras-projet.com/lodel/ducument.php?id=1112 
201 Il peut en aller différemment dans le soin profane et familial. 

http://www.ceras-projet.com/lodel/ducument.php?id=1112


 102 

non du pouvoir divin202. La notion de don n’est pas sans faire écho non plus à la 

question du dévouement et de la vocation dont se défendent aujourd’hui, non sans 

raison, les soignants pris dans un mouvement de professionnalisation de l’activité 

de soin. Néanmoins la question du don et de la dette dans le soin ne s’apure pas 

complètement par le paiement de la prestation, mais par la reconnaissance du sujet 

dans ses trois dimensions203 : l’attestation, la gratitude et la reconnaissance de la 

liberté. 

Le modèle de l’échange, soins contre paiement, réduirait trop la relation de soin 

à un échange marchand, le soignant à un prestataire et le malade à un 

consommateur. C’est le reproche fréquemment fait à la médecine libérale et 

aujourd’hui à toutes les institutions de soins prises dans la spirale de la rentabilité. 

La relation de soin ne peut réellement relever de l’échange, même si le patient paie 

le professionnel pour les soins dispensés, car elle ne peut pas être une simple et 

pure transaction : dans l’acte médical il y a toujours plus que l’acte technique, pas 

que du mesurable, mais aussi de l’incommensurable. En effet si le modèle de 

l’échange, via la notion de prestation, est sans doute opérant au niveau économique 

par sa simplicité conceptuelle il ne permet pas d’appréhender le phénomène bien 

plus complexe de la relation de soin. C’est bien ce qu’argumentent les infirmières 

quand elles reprochent aux logiciels de comptabilisation des actes de soins204 d’être 

incapables de prendre en compte le facteur relationnel et émotionnel. 

Nous pourrions être tentés d’assimiler la relation de soin à une « association » 

en raison de la dissymétrie des positions que la confiance ne peut abolir, puisque 

justement elle en fait sa raison d’être. Dans l’association les places, voire la 

hiérarchie et la contribution de chacun, sont définies. Ce paradigme semble plus 

pertinent pour caractériser l’équipe de soin, le travail en réseau, ou encore la 

                                                        
202 On peut se poser la question ici, si les dépassements d’honoraires sont dictés par le seul appétit 

financier, ou viendraient combler une dette  de reconnaissance de la société envers les médecins. 
203 Cf. les travaux d’Axel Honneth et plus particulièrement la réflexion de Ricœur dans son ouvrage  

Parcours de la reconnaissance  qui nous accompagnera dans le dernier chapitre. 
204  Nous pouvons citer les SIIPS, soins infirmiers individualisés à la personne soignée. Il s’agit 

d’une méthode  reproductible, chargée de mesurer qualitativement et quantitativement, selon des 

paramètres prédéterminés, la charge en soins d’une personne sur un temps donné. Le résultat est 

exprimé sous forme d’indicateurs que les directions de soins ont promus avec insistance pour 

optimiser l’organisation et le quota de personnel. Mais les SIIPS n’évaluent pas toutes les activités 

des soignants et donnent donc une représentation réduite à l’observable quantifiable.  



 103 

représentation des usagers205, dont l’objectif associatif est l’optimisation des soins 

donnés à une population d’individus. Même si souvent le sentiment de « faire 

équipe » anime le patient et le médecin notamment dans les pathologies 

chroniques, l’incertitude de l’évolution de la maladie et des effets des 

thérapeutiques, ainsi que des informations 206  difficilement partageables ne 

permettent pas de bâtir une « association » équitable, ni dans les apports, ni dans 

les moyens, ni dans les résultats : en effet le soignant s’en sortira toujours mieux 

que le patient. Le cadre de coopération mutuelle, la visée d’un même but qui 

engage l’énergie, la confiance et la loyauté de chacun, pourraient faire de 

l’association un modèle possible pour la relation de soin dans le cadre de la 

maladie chronique et de l’éducation thérapeutique en particulier. Toutefois, sauf à 

être réduite à une pure efficacité fonctionnelle, la relation de soin ne peut 

réellement prendre la forme d’une association : la dissymétrie des positions rend 

caduque la notion d’échange. Construire la relation sur le modèle du don, don de 

soi dans le soin, don de soi dans la confiance, est une fiction nécessaire car 

porteuse de valeurs morales essentielles, mais qui ne rend pas compte de la 

complexité des différents aspects de la relation de soin en tout cas 

professionnalisée. Et elle laisse ouverte la question de la dette qui ne pourrait être 

comblée, sauf à s’inscrire dans une transmission. 

Le don, l’échange et l’association apparaissent comme des formes de 

consolidation plus que de substitution de la confiance. Elles ont ouvert la voie à la 

formalisation des relations sociales dans le cercle restreint : faire société commence 

par l’établissement d’un lien de réciprocité entre deux personnes. L’élargissement 

des alliances à une communauté plus grande et plus éloignée dans l’espace et le 

temps entraînera une formalisation de la promesse par l’établissement de règles, 

nécessairement construites. 

 

                                                        
205 Nous pouvons citer comme particulièrement présentes dans le système de santé les associations 

concernant le sida, les soins palliatifs, le cancer, la SLA, qui œuvrent pour l’amélioration des prises 

en charge et l’évolution des droits des patients. 
206 Nous pensons à ces interrogations diagnostics dont la crudité pourrait faire inutilement violence 

car peu probables et pourtant nécessairement envisagées dans la réflexion médicale. Nous pensons 

aussi à des perspectives rares mais inévitables (hémorragies cataclysmiques) et dont l’évocation 

pourrait paniquer le patient.  



 104 

Pactes et alliances, conforter le lien  

Si l’histoire du droit origine le contrat dans ces trois formes d’alliance que sont 

le don, l’échange et l’association, il est nécessaire de dire quelques mots du 

« pacte » et de l’« alliance » tant ils marquent le discours sur la relation de soin. 

Nous aborderons également la notion de « convention », terme générique qui 

désigne toute forme de liens d’obligation et qui a trouvé une nouvelle jeunesse 

dans les formes actuelles de gestion administrative, en particulier dans le domaine 

de la santé. Les pactes, les alliances et aujourd’hui les conventions sont des 

contrats d’association.  

Les pactes sont probablement les premières formes d’association, souvent 

confortées par des dons et des échanges207. Les notions de bonne foi et de fidélité 

donnent au pacte une proximité plus intime avec le droit naturel qu’avec les droits 

civils208. Les termes latins fides (foi) et foedus (pacte, accord, alliance), proviennent 

de cette même racine beidh. Benveniste insistait sur la signification très forte du 

terme latin foedus, « pacte » établi à l’origine entre des parties de puissances 

inégales209. Si l’idée de réciprocité est au cœur du pacte, elle ne peut s’affranchir de 

l’inégalité des conditions qu’en fait elle souligne. 

Gestion des intérêts plutôt que des biens, le pacte échapperait à l’idée de 

négociation commerciale et aurait une connotation morale plus immédiatement 

visible que le contrat. Un pacte serait ainsi mieux et plus qu’un contrat. Et nous 

comprenons mieux ici, le choix de Ricœur du terme « pacte de confidentialité »210, 

qui s’inspire des racines étymologiques de chacun des termes pour renforcer le lien 

                                                        
207 Les mariages ont ainsi souvent officiellement scellés un pacte, inscrivant les obligations à la fois 

dans la durée et la filiation. 
208 Cf. Diderot, dans l’article « contrat » précise que « le pacte […] était une convention qui n’avait 

ni nom, ni cause, qui ne produisait qu’une obligation naturelle, dont l’accomplissement ne dépendait 

que de la bonne foi de celui qui était obligé; il ne se produisit point d’obligation civile jusqu’à ce 

que l’une des parties eût exécuté la convention ». Il reconnaît tout de même que toutes ces 

distinctions sont subtiles et qu’il est préférable de classer les obligations selon la façon dont elles se 

forment : res par la chose, verbis par la parole, litteris, par l’écrit et solo consensu, par l’accord des 

volontés, in  Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, tome 

troisième, Paris, 1717-1783, p. 123, consultable sur http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k505351 
209  Id., p.119. 
210  Le terme « pacte » a été utilisé par P. Ricœur, pour désigner la relation de soins, dans les 

expressions « pacte de confidentialité » et « pacte de soin ». Cf. « Les trois niveaux du jugement 

médical », Esprit, décembre 1996, p. 23; et préface du Code de Déontologie médicale, Seuil 

« Point », 1996, p. 11-12 ; le terme d’alliance a été repris récemment par D. Jacquemin dans son 

article « Le concept d’alliance à l’épreuve de la relation de soin », Revue Francophone de Psycho-

Oncologie n°4, 2005, p. 281-284. 



 105 

particulier, entre asymétrie et respect, qui devrait se créer entre un patient et son 

médecin. Le pacte vécu comme alliance et signe de la confiance réciproque : la 

fidélité attendue du côté des patients, la loyauté du côté des soignants. 

Mais le pacte peut avoir des fréquentations plus ou moins avouables. Il a été de 

toutes les alliances : de la plus intime, le pacte d’amitié, à la plus nécessaire, le 

pacte de non-agression, ou des plus contestables tels le pacte de famine et le pacte 

colonial211, jusqu’au pacte conclu par Faust avec le diable. Et le verbe « pactiser » 

met davantage en relief que le mot « pacte » l’intérêt, auquel nous nous soumettons 

parfois, de faire alliance avec notre ennemi.  

 

À l’origine, le terme d’alliance fut donné dans la Bible à des promesses ou des 

accords passés sous une forme solennelle et sanctionnés par un serment. Les 

alliances, plus encore que les pactes, furent des instruments politiques chargés de 

maintenir un ordre social ou politique. Les historiens distinguent deux types 

d’alliance : celles conclues entre égaux et celles octroyées par un souverain ou un 

suzerain. Dans les premières, les obligations sont réciproques. Dans les secondes, 

le suzerain décide et le vassal se voit offrir protection et sécurité en échange de son 

accord et de son obéissance. Contrairement au don ou à l’échange, l’objet de 

l’alliance est à venir et peut même ne pas pouvoir être défini au départ. Ce qui l’est 

davantage ce sont les moyens, la durée et les limites. Le modèle de l’alliance est ce 

qui se rapproche le plus de la relation de soin et c’est aussi la forme de lien la plus 

proche de la notion de contrat. Toutefois la dissymétrie des positions qui justifie 

l’aide, le soin de l’un envers l’autre nous oblige à renoncer au modèle d’une 

alliance entre égaux. Il nous reste alors comme modèle celui de l’alliance entre 

suzerain et vassal, qui n’est pas sans rappeler le modèle paternaliste de la relation 

médecin-malade où la compliance attendue – l’obéissance au traitement – est la 

clef obligée de la guérison : présenté ainsi, ce modèle relationnel paternaliste est 

désormais difficile à accepter. La notion d’alliance n’est toutefois pas à écarter, car 

à condition de conjuguer ces deux dimensions : la reconnaissance d’une égalité de 

                                                        
211 Le « pacte de famine » désignait un accord, ou prétendu tel, entre des financiers au XVIII

e
 siècle 

pour s’assurer le monopole des grains (rapporté par Erckmann-Chatrian en 1870 dans Histoire 

paysanne). Certaines, et dramatiques, famines orchestrées il y a quelques années dans des pays 

africains ont sans doute trouvé ici leurs précurseurs. Le « pacte colonial » aboli en France en 1869, 

spécifiait que les colonies devaient être exploitées dans l’intérêt exclusif de la métropole. 



 106 

sujet et celle d’une inégalité irréductible des positions212, elle peut nous aider à 

comprendre la dualité des enjeux à la fois moraux et juridiques de la relation de 

soin. 

La deuxième forme d’alliance, conclue entre suzerain et vassal, trouve un écho 

aujourd’hui dans notre système actuel de convention entre l’État et les 

institutions213, et entre les institutions et les groupements professionnels. C’est sans 

doute ce qui a poussé Jean Carbonnier à trouver à notre époque « une ferveur toute 

médiévale pour la justice contractuelle »214, ce qu’Alain Supiot reprend volontiers 

en parlant d’une « reféodalisation »215 de la société et de l’individu à travers la 

contractualisation et le système de conventions.  

Les pactes et les alliances ont souvent été conclus dans le cadre de la guerre, que 

ce soit pour la faire ou pour l’éviter : le rapprochement de cette dimension martiale 

avec la relation de soin n’est pas insensé si l’on se remémore les métaphores 

guerrières qui ponctuent volontiers l’activité de soin : l’ennemi commun, la 

« maladie », justifie l’alliance de tous en vue de la paix retrouvée que sera la 

guérison. Il s’agit d’un pacte d’agression où toutes les stratégies sont convoquées 

usant d’un arsenal thérapeutique agressif et performant. Face aux cellules malignes,  

aux bactéries, aux disfonctionnements invisibles de nos organes nous envoyons des 

marqueurs, des caméras miniaturisées, des nanotechnologies : une guerre d’espions 

se livre ici. Le chirurgien en est le chevalier, le médecin le stratège, la troupe 

obéissante est constituée du malade, des soignants et de la famille également 

enrôlée. C’est un combat à la vie à la mort, il s’agit de gagner la bataille, la 

rémission est possible mais la reddition inacceptable. Le contrat est clair ; le 

médecin soigne, le patient subit et guérit, la maladie est éliminée. Enfin, nous 

aimerions que ce contrat soit aussi simple que la règle de droit l’a énoncé. Mais que 

faire quand l’adversaire est intérieur, que les défenses se retournent contre soi, que 

                                                        
212  Cf. D. Jacquemin, « Le concept d’alliance à l’épreuve de la relation de soin », Revue 

Francophone de Psycho-Oncologie n° 4, 2005, p. 281-284. 
213  P. Batifoulier développe une réflexion sur l’interventionnisme de l’État, par le système de 

conventions, pour le « bien commun » et dénonce l’effet pervers d’un référentiel marchand qui 

« dénaturerait » l’éthique médicale. Cf. P. Batifoulier et O. Biencourt, « La coloration “libérale 

marchande”de l’éthique médicale : une analyse conventionnaliste », Éthique médicale et politique 

de santé, sous la direction de P. Batifoulier et M. Gadreau, Economica, Paris, 2005, p. 181-218.  
214 Jean Carbonnier, Droit Civil, vol. 4, Les obligations, Paris, PUF, 1995, p. 45.  
215 Cf. A. Supiot, « La contractualisation de la société », Le courrier de l’environnement n°43, mai 

2001, INRA, [en ligne] http://www.ina.fr/dpnev:supioc43.htm. Ce texte reprend sa conférence 

donnée dans le cadre de l’Université de tous les savoirs, le 22 février 2000. 

http://www.ina.fr/dpnev:supioc43.htm


 107 

le corps est son propre ennemi comme dans les maladies auto-immunes ? Qui 

combattre ? Avec qui s’allier, si l’on doit se méfier même de soi et qu’aucune 

promesse ne vaille ?  

Susan Sontag regardait d’un œil peu complaisant ces métaphores guerrières qui 

pour elle attisent la peur de la maladie. A propos du sida elle déclarait : « Les 

guerres contre les maladies ne sont pas seulement des appels à davantage de zèle et 

à plus d’argent pour la recherche. La métaphore renforce la façon dont les maladies 

particulièrement redoutées son envisagées comme un « autre » étranger, tel un 

ennemi dans la guerre moderne ; et le glissement, de la maladie transformée en 

maléfice à l’attribution de la fautes aux malades, est inévitable, même si les 

malades sont considérés comme des victimes »216.  Elle termine son livre sur ces 

mots217 : « Non, il n’est pas plus désirable pour la médecine que pour la guerre 

d’être “totale”. De même la crise née avec le sida n’a rien de “total”. Nous ne 

subissons aucune invasion. Le corps n’est pas un champ de bataille. Les malades 

ne sont pas des pertes humaines inévitables ni l’ennemi. Nous – la médecine, la 

société – n’avons pas le droit de riposter par tous les moyens possibles (…) À 

propos de cette métaphore militaire, je dirais pour paraphraser Lucrèce : que les 

faiseurs de guerres la gardent ». Il y a ainsi des alliances qui préparent des guerres 

plus insidieuses que celles qu’elles voulaient combattre : une métaphore peut-être 

de l’obstination déraisonnable ? Mais revenons à notre appétence pour la 

formalisation de la promesse. 

 

S’obliger par la règle du contrat  

L’obligation est originellement le lien intersubjectif d’une dépendance consentie 

de l’un à l’autre et « ce n’est qu’au terme d’un lent processus d’abstraction, et donc 

de désymbolisation, que le lien d’obligation est devenu un simple contrat par lequel 

deux êtres s’engagent mutuellement à respecter la même règle »218. La notion de 

contrat, qui se construira progressivement, puisera avec une grande plasticité, aux 

quatre formes traditionnelles que sont l’alliance, le don, l’échange et l’association, 

                                                        
216 S. Sontag, La maladie comme métaphore, le sida et ses métaphores, Paris, Christian Bourgois 

éditeur, « Titres », 2009, p. 128. 
217 Id. p. 231-232. 
218  J.-J. Wunenburger, Questions d’éthiques, Paris, Presses Universitaires de France, 1992, p. 233. 



 108 

dont le creuset commun est l’accord des volontés en vue de créer des obligations. 

Le mot « contrat » tire son étymologie du latin juridique contractus. Contracter, 

c’est « tirer à soi », mais aussi « tirer ensemble » comme l’indique la racine latine 

con-trahere219. On peut contracter beaucoup de choses, depuis un mariage, des 

dettes ou même une maladie220. Ce lien que l’on resserre ne se fait pas sans tension 

et l’adjectif « contracté » nous le rappelle, loin de cette « décontraction » qui 

caractérise celui qui prend la liberté de se dégager des conventions sociales. 

Du point de vue juridique un contrat est une « convention de caractère 

obligatoire par laquelle une ou plusieurs personnes s’engagent envers une ou 

plusieurs autres »221. Il s’agit d’un devoir qui s’impose à nous parce que nous 

l’avons décidé et parce qu’autrui, par la force du droit que nous lui avons concédé, 

pourra nous obliger à tenir notre promesse. Un contrat permet de s’accorder de 

façon consensuelle, en vue d’un échange entre des biens ou des prestations : il peut 

être formel, verbal ou encore tacite, prenant alors la forme d’un engagement moral. 

Pour qu’il y ait obligation juridique, « il faut que le devoir soit un lien de droit, ce 

qui implique une sanction étatique et qu’il lie spécifiquement une personne à une 

autre, ce qui postule l’existence d’un créancier déterminé »222. Par l’obligation nous 

établissons un lien, ouvrant une créance et créant une dette, nous nous imposons un 

devoir envers autrui. Nous avons bien des obligations naturelles les uns envers les 

autres, des devoirs de solidarité ou des devoirs familiaux. Le contrat, lui, crée une 

obligation à laquelle rien ne nous oblige que notre volonté propre et ensuite la loi 

que le contrat vient d’établir dans un double mouvement de liberté et de contrainte.  

Son histoire, à travers la notion d’obligations librement consenties, est 

également celle de l’autonomie de la volonté, du droit et de la constitution des 

sociétés223. Le modèle du contrat a su s’imposer à tous les étages de la vie sociale, 

                                                        
219 Cf. Dictionnaire culturel en langue française, op .cit., p. 1823. 
220 Il serait intéressant de rechercher à quelle époque le terme « contracter une maladie » est apparu, 

ce qu’aucun dictionnaire ne signale, et qu’elle était alors la conception du corps malade et de la 

médecine. De nos jours, nous disons « tomber malade », loin de l’idée d’une alliance, non 

volontaire, entre nous et la maladie. 
221 Cf. Le Grand Larousse de la Langue Française, Le Larousse, Paris, 1973, vol. 2, p. 952-953. Il 

reprend d’ailleurs les termes du Code Civil 
222 J. Carbonnier, op. cit., p. 18. Ce lien contractuel qui lie de façon spécifique une personne à une 

autre, nous le retrouverons en parlant du contrat médical. 
223 Ce serait une erreur de croire que l’histoire du contrat commence avec le droit romain et son 

adage « les bœufs sont liés par la corde et les hommes par la parole ». Le Code d’Hammourabi 

(environ 1730 av. J.-C.) fait déjà état de contrat, mais c’est en effet à partir du droit romain que va 

se construire la théorie juridique des contrats. 



 109 

qu’elle soit intime, professionnelle ou publique avec une inventivité jamais 

démentie : l’établissement de contrats virtuels générés par l’informatisation des 

relations en est une preuve aujourd’hui. Pour suivre son évolution nous partirons de 

la période où droit canon et droit séculier se sont affrontés : les concepts de fides, 

de foi et de fidélité, qui marquent jusqu’à aujourd’hui encore les liens de confiance 

interindividuelle et institutionnelle, ont donné valeur à la parole donnée au cœur du 

lien social. Le contrat était à venir.  

 

 

Du serment au Code civil  

Parole donnée et foi jurée 

De tout temps la parole donnée a été jugée aléatoire, et la tumultueuse histoire 

des alliances est hantée par le besoin de s’assurer de la loyauté des contractants 

dans leurs déclarations, de leur fidélité dans leurs engagements et de la possibilité 

d’une sanction en cas de défaillance ou de trahison. Avant que l’idée de 

compensation et d’indemnisation ne s’impose, les sanctions pouvaient être sévères, 

allant des châtiments corporels à la mort. La main, instrument de droit par 

excellence, a longtemps été mise à contribution : serrer la main pour conclure un 

pacte, jurer la main sur le cœur ou sur la Bible en signe de loyauté, ou encore cette 

folle proposition de mettre sa main au feu pour prouver sa bonne foi. Couper la 

main droite d’un voleur, en dehors de limiter sa capacité de préhension, signifie 

surtout lui interdire tout droit civique. De la même façon, le marquage au fer rouge 

inscrivait pour toujours dans la mémoire du corps, et visible aux yeux de tous, 

l’infamie de celui qui avait fauté en rompant le pacte social. Si le serment oral 

devant témoins a longtemps été la règle, assorti de rites publics, la preuve par écrit 

a été recherchée très tôt. La signature, du fait du contact direct de la main sur le 

document et donc d’une forme de corporéité de la volonté, a toujours été 

considérée comme la preuve la plus véridique224 de la volonté d’engagement. Et, 

                                                        
224 D’où la nécessité de tout temps de s’assurer des falsifications. Actuellement la multiplication des 

contrats par voie électronique pose des problèmes cruciaux, en termes de droit mais aussi de 

confiance, et l’on voit apparaître des officines d’un nouveau genre, véritables notaires de l’Internet 

dont la mission est d’authentifier et de garantir les signatures. Cf. « Actes authentiques 



 110 

aujourd’hui encore, le terme « contrainte par corps » de notre droit moderne 

rappelle que le contractant engage toujours plus que sa parole, il s’engage lui-

même.   

 

J.-P. Baud nous rappelle que dans la pratique juridique médiévale le droit était 

essentiellement formaliste et il semblait inconcevable de ne pas matérialiser 

l’engagement ou la prise de possession d’un bien par un rite corporel, souvent 

renforcé par la prestation d’un serment. L’œuvre du droit canon, aux mains de 

l’Église, fut d’imposer le consensualisme et, prenant le contre-pied du droit romain, 

d’affirmer qu’« une action naît d’un pacte nu ». Il y avait là non seulement une 

question de droit et de pouvoir, mais également un enjeu théologique « qui soudait 

étroitement la foi réciproque que les chrétiens se devaient dans leur relation à la Foi 

par excellence, celle qui liait à Dieu » et J.-P. Baud poursuit, « depuis la Genèse, 

jusqu’au Nouveau Testament, cette foi […] avait été établie sur une base 

contractuelle, c’est-à-dire juridique, avec d’une part ce que Dieu accordait et, 

d’autre part, ce que les hommes lui devaient »225. 

L’église ne put jamais empêcher la coutume du serment, pour imposer la seule 

parole légitimée devant sa juridiction. Mais d’une part elle permit de renforcer le 

poids de la parole de l’individu en référence à la sacralisation du verbe dans la 

tradition chrétienne monothéiste. D’autre part le droit canon, établissant un lien 

entre la foi religieuse et l’interdiction du mensonge, jeta les bases de la « bonne 

foi » qui doit présider à l’établissement des engagements. Et enfin l’interdiction de 

l’usure permit de moraliser les contrats dans l’idée d’une justice commutative telle 

qu’Aristote l’avait décrite quelques siècles plus tôt226. Les rites religieux par leur 

solennité donneront une forme matérielle au lien contractuel. Puis la multiplication 

des échanges commerciaux au XV
e
 siècle, le recul de la puissance de l’Église et la 

                                                                                                                                                          
électroniques : les notaires et les huissiers entrent pleinement dans le numérique »,  

http://foruminternet.org/actualités/lire/phtml?id=22 
225 Jean-Pierre Baud, « La bonne foi depuis le Moyen-Âge », conférence donnée à l’École doctorale 

des Sciences juridiques de l’Université de Paris X-Nanterre, Paris, 2001 [en ligne], 

http://www.balde.net/articless/Baud-Bonne_foi.html 
226 Cf. Aristote, Éthique de Nicomaque, livre V, II, 12-13 ; équité qu’Aristote complète par la notion 

de justice distributive, car « quand il s’agit de partager les ressources communes, cette distribution 

se fera proportionnellement à l’apport de chacun, l’injuste, c’est-à-dire l’opposé du juste ainsi 

conçu, consistant à ne pas tenir compte de cette proportion. » Livre V, IV, 2-3. , tr.fr. J. Voilquin, 

Garnier Flammarion, Paris, p.144. 



 111 

montée en force du droit firent perdre au serment sa valeur. La loi prendra petit à 

petit, au fur et à mesure de la laïcisation de la société, la place de la religion comme 

témoin et garant de la promesse civile. Le droit des contrats construira des balises 

pour contrer la déloyauté et l’opportunisme, la sanction civile remplaçant la 

sanction divine. « Jusque-là l’édifice juridique reposait sur l’idée de loi naturelle, 

sur l’affirmation d’un ordre providentiel déterminé par Dieu et par lui imposé aux 

hommes et aux sociétés. Les droits subjectifs des individus dérivaient de ce droit 

objectif primordial. Désormais, il n’y a plus d’ordre divin, plus de lois 

providentielles, les individus humains sont conçus comme des êtres absolus, 

autonomes, qu’aucune volonté supérieure ne commande. À l’idée de loi naturelle 

s’est substituée celle de l’idée de liberté naturelle »227. Mais pour pouvoir conquérir 

son autonomie, il fallut que l’homme se construisît comme individu et sujet. 

 

L’homme du contrat 

L’homme dans la société archaïque et féodale n’est qu’une partie d’un 

ensemble, le clan, la famille ou la communauté d’appartenance. Sa parole n’a 

aucun poids, seule est reconnue légitime la parole du chef qui œuvre pour la survie 

de tous. Les alliances, les échanges et les dons sont conclus par le groupe et pour 

l’intérêt du groupe, même lorsqu’ils concernent nommément deux personnes, 

comme c’est le cas pour le mariage. L’homme n’existe que par le statut qu’il 

occupe dans le groupe228.  

Son appartenance au groupe, il la doit aux liens du sang ou au lieu de sa 

naissance, il ne l’a pas choisie. L’obéissance et le respect de l’autorité, inscrits de 

façon souvent tacite mais puissante dans un code d’honneur sont les signes de la 

valeur morale de la personne digne de confiance229 : une confiance qui se construit 

sur la réputation. La honte et l’opprobre sont alors des sanctions plus fortes que la 

sanction juridique.  

                                                        
227

 E. Gounot, Le principe de l’autonomie de la volonté en droit privé. Contribution à l’étude 

critique de l’individualisme juridique, Thèse de droit, Dijon, 1912, p. 34, cité par J-C. Serna, Le 

refus de contracter, Pichon et Durand-Auzias, Paris, 1967, p. 122. 
228 Le mariage tirait sa force première du fait que ce contrat permettait à un membre d’un groupe de 

changer de statut et ainsi, peut-être, accéder à des ressources ou à un pouvoir auquel sa naissance ne 

le prédestinait pas. 
229 Cf. Michela Marzano, Le contrat de défiance, op.cit., p. 42-43. 



 112 

Pouvoir contracter en son nom fut la conquête du pouvoir et de l’individuation. 

Mais si le contrat est un mécanisme individuel, il se forme au sein d’un ordre 

collectif, et il n’est valable qu’en raison d’une certaine conformité à des exigences 

produites par la société et à laquelle l’individu adhère, ne serait-ce que pour fonder 

les conditions du contrat. Le contrat émerge ainsi d’un double mouvement 

d’individualisation et d’appartenance, de liberté et de contrainte. Il permet 

d’affirmer la liberté individuelle, de maintenir un équilibre des pouvoirs et de 

contrer un éventuel opportunisme ou les défaillances de la volonté. Mais il ne doit 

sa force et la condition de son établissement qu’à la référence à un tiers : la 

puissance religieuse, politique ou juridique. 

Le concept d’autonomie de la volonté, marqué par la philosophie kantienne, 

intériorisera la loi morale du respect de la parole donnée. Kant estime que l’on doit 

faire preuve de prudence et de discernement avant d’engager une promesse, 

l’obligation de la tenir ensuite est un impératif absolu. Tout comme le mensonge la 

trahison de la parole donnée, qui est une forme de mensonge, car nous ne sommes 

pas tels que nous nous étions initialement montrés, « nuit toujours à autrui : même 

si ce n’est pas à un autre homme, c’est à l’humanité en général, puisqu’il 

disqualifie la source de droit »230. Les philosophes du Contrat social feront une 

place à la confiance231, mais elle concerne celle du citoyen envers les gouvernants. 

Rousseau232 se méfie de la nature humaine et estime que seul le Contrat social 

permet la justice et l’harmonie, basé sur une confiance verticale dans laquelle peut 

se déployer une confiance horizontale, une soumission librement consentie qui ne 

doit rien à la servitude volontaire que La Boétie233 dénonçait deux siècles plus tôt. 

Même Hobbes, selon T. Tazdaï, identifierait la confiance à une vertu civique, car 

« s’engager dans la voie des contrats, c’est entrevoir des relations de confiance »234.  

« Les conventions [...] doivent être exécutées de bonne foi » : ce dernier terme 

qui clôt l’article 1134 rappelle le principe moral de justice envers autrui par la 

condamnation du mensonge. Le légiste ne pouvait pas faire de meilleur lien entre 

                                                        
230 E. Kant, Fondement de la métaphysique des mœurs, trad. V. Delbos, Vrin, Paris, 1980, , section I, 

AK IV, 402-403, p.69 
231 Notamment Locke qui utilise le terme Trust plutôt que celui de « contrat » qui suggère une 

égalité entre les parties. 
232 Jean-Jacques Rousseau (1712-1778), Du contrat social, publié en 1762, cf. livre 1, chap. VI-VIII. 
233 Cf. Étienne de La Boétie (1530-1563), Discours de la servitude volontaire, texte établi par P.  

Léonard, Petite Bibliothèque Payot, Paris, 1993, 307pages. 
234 Tarik Tazdaït, L’analyse économique de la confiance, De Boeck,  Paris, 2008 p.50 



 113 

contrat et confiance, prouvant par là même que le contrat ne peut remplacer la 

confiance en la moralité de l’autre, puisque nécessairement il s’appuie dessus. Les 

juristes de l’époque s’enthousiasmèrent pour le Willensdogma de Kant. Seul Émile 

Accollas 235  entrevit dans le contrat la possible exploitation de l’homme par 

l’homme. Il se pourrait que l’avenir, avec la progressive mainmise de l’économique 

sur le politique et l’intervention de plus en plus grande de l’État, ne lui donne 

raison. Et si les théories kantiennes se sont penchées sur le berceau du contrat 

moderne, d’autres conceptions plus utilitaristes et plus favorables à l’essor 

économique ont influencé son développement jusqu’à aujourd’hui encore, et en 

particulier celle de Locke236.  

La révolution industrielle notamment a provoqué un changement d’équilibre des 

forces en présence dans l’établissement des contrats, et dans la nature même des 

contractants. Ces derniers ne sont plus uniquement des personnes physiques, des 

particuliers qui traitent en cette qualité, dans un rayon limité, et en quelque sorte à 

armes égales237. Nous pouvons en tant que client contracter avec notre banque ou 

en tant qu’usager avec un établissement public de santé, mais non nommément ou 

personnellement, avec un de leurs agents. Ces derniers dans le cadre de 

compétences équivalentes ou par délégation peuvent être interchangeables. 

L’hôpital nous garantit qu’un médecin, une infirmière nous soigneront, mais nous 

ne pouvons pas les choisir et eux non plus, et pourtant leurs obligations envers 

nous seront les mêmes.  

 

Justice et liberté : entre contrat social et code civil 

Sur le plan moral, dans l’échange, chacune des deux parties doit recevoir 

l’équivalent de ce qu’elle a donné. Dans sa fonction d’échange de biens et de 

services, le contrat, à travers les obligations qu’il détermine, est soumis au principe 

de la justice commutative238. L’inégalité existe et le contrat a pour but d’équilibrer 

                                                        
235 Émile Accollas (1820-1891). Juriste atypique, professeur de droit à Berne, il fut nommé par la 

Commune Doyen de la faculté de Droit de Paris. 
236 Cf. John Locke, Traité du gouvernement Civil (1690) dont les idées ont profondément influencé 

la constitution américaine et son système juridique.  
237 R. Patry, Le principe de confiance et la formation du contrat en droit suisse, Thèse de doctorat 

n°495, Faculté de Droit de Genève, Imprimerie du Journal de Genève, 1953, p.50. 
238 La justice distributive se préoccupe du mérite des besoins ou des efforts de chacun qui sont 

forcément inégaux. La justice commutative ignore les différences entre les personnes et donne à 



 114 

un échange, alors même que la position de chacun reste en dehors de cela 

inégalitaire. La fidélité à la promesse, que la formalisation du contrat garantit, 

permet d’assurer que les clauses initiales seront remplies même si la position d’un 

des contractants change : dans le contrat, idéalement, la loi du plus fort ne peut 

l’emporter, d’où son succès à l’époque de la Révolution française. Mais dans la 

réalité ce bel idéal de justice est bien souvent contourné par le jeu des 

opportunismes : une succession de lois a ainsi progressivement encadré les 

contrats, s’imposant aux contractants au-delà du libre accord particulier, avec 

l’objectif de protéger le plus faible et celui également de limiter la puissance de 

libertés individuelles associées face aux gouvernants. Le regroupement de trois 

idées à l’époque des Lumières créera les conditions de la théorie du contrat : la 

laïcisation du droit, le libéralisme économique et enfin l’idée que le bien-être 

général est mieux réalisé par l’action individuelle. Elles vont constituer le 

fondement de la doctrine dite de l’autonomie de la volonté.  

Mais ce goût du contrat n’a pas seulement gagné l’individu ou le juriste, il s’est 

infiltré comme modèle dans la politique, et la théorie du Contrat social de 

Rousseau jettera les bases de notre histoire politique contemporaine, redessinant le 

contour de l’individu social que l’homme du statut est devenu. D’essence tout à la 

fois politique, philosophique et économique, le contrat social s’appuie sur la 

confiance dans l’État dont la responsabilité est d’assurer le bien de tous. Et par la 

soumission volontaire qu’il exige, le contrat justifie l’assujettissement à un pouvoir 

de citoyens égaux et indépendants. À l’avènement de ce contrat vertical 

correspondait la possibilité de contrats horizontaux, dans l’idée d’une justice 

commutative.  

La rédaction du Code civil de 1804 fut en harmonie avec les grandes 

idéologies239 de l’époque des Lumières. La Révolution française avait donné son 

essor à l’idée du contrat, dans sa volonté de balayer un régime fondé sur les 

                                                                                                                                                          
chacun une part équivalente. Par exemple, si nous achetons un objet 100 euros nous sommes en 

droit d’attendre qu’il vaille bien 100 euros. Si un médecin se déplace un dimanche à notre chevet, il 

est en droit d’attendre qu’on lui règle une consultation majorée. Pour Aristote (Éthique à 

Nicomaque, Livre V 1-10) il s’agit d’une justice particulière qui règle l’échange selon le principe 

d’égalité arithmétique et qui relève de la vertu de justice : « il semble bien que soit injuste tant celui 

qui s’écarte de la loi que celui qui cherche à avoir plus et s’écarte de l’égalité » par opposition au 

juste distributif. 
239 J. Carbonnier précise qu’en 1804 les rédacteurs ont même dû tempérer leur ardeur libérale. Les 

restrictions qu’ils ont alors posées se sont en fait encore renforcées depuis. Droit Civil, les 

obligations, op.cit. p.38. 



 115 

privilèges acquis et la réglementation corporatiste. Mais, si l’idée de contrat social 

créa un climat favorable par une sorte d’analogie de langage, c’est davantage sur la 

philosophie kantienne d’autonomie de la volonté240 que s’appuieront les juristes 

pour construire le droit des contrats : « la volonté individuelle est le principe du 

contrat »241. Dans la théorie philosophique juridique le terme d’autonomie de la 

volonté242 indique que, si l’homme contracte avec un autre, c’est de sa volonté que 

cet acte procède et qu’alors la volonté humaine est à elle-même sa propre loi. C’est 

le consentement qui donne la force juridique au contrat et non la forme du contrat, 

d’où le terme de « consensualisme juridique »243 que l’on donne à cet aspect de 

l’autonomie de la volonté. Celle-ci se manifeste au moment de la création du 

contrat, où la personne est libre ou non de contracter dans le cadre de tout ce que la 

loi autorise selon le principe que « tout ce qui n’est pas défendu est permis »244. 

Mais cette autonomie se manifeste également une fois le contrat formé par la 

défense d’immixtion de l’État dans le contrat, car seuls les contractants ont pouvoir 

de le modifier ou de faire cesser. Et c’est bien le sens de l’article pilier245 du droit 

contractuel : « Les conventions légalement formées tiennent lieu de loi à ceux qui 

les ont faites. Elles ne peuvent être révoquées que de leur consentement mutuel, ou 

pour des causes que la loi autorise. Elles doivent être exécutées de bonne foi ». 

Aux États-Unis, société libérale, aucune loi ne peut porter atteinte aux obligations 

créées par un contrat. En France, c’est par le fait que des lois nouvelles ne sont pas 

rétroactives, que l’État ne peut modifier des contrats engagés.  

Mais la tendance actuelle est à un interventionnisme de plus en plus grand et la 

non-rétroactivité subit des entorses qui déstabilisent à juste titre le citoyen, soit au 

nom de la justice individuelle dans le cas d’une recherche d’indemnisation, soit de 

                                                        
240 Cf. E. Kant, Critique de la Raison pratique, Gallimard, Paris, 1989, 252 pages. 
241 J. Carbonnier, op.cit., p. 42. Il ajoutera plus loin, « Ne contracte qui ne veut, c’est le principe du 

droit civil, libéral et individualiste », p.62. 
242 Le principe de l’autonomie de la volonté a une longue histoire (le droit romain exaltait déjà la 

volontas), qui s’est poursuivie à la fois, sur le fond avec la conquête du consensualisme, puis sur la 

forme avec celle de la liberté contractuelle. J. Carbonnier souligne que, quand en 1525 Dumoulin 

dans la rédaction de la consultation de l’affaire Ganey, ramena la communauté conjugale imposée 

par la coutume, à n’être qu’un effet de la volonté de la toute-puissance conjugale, il ne savait pas 

que ce principe serait au cœur de l’esprit de la Réforme. (op. cit., p.51). La Réforme influencera par 

la suite les philosophes du Contrat social, et en particulier John Locke. 
243 Id., p. 44. 
244 Cf. Déclaration des Droits de l’Homme de 1789, art. 5. « La loi n’a le droit de défendre que les 

actions nuisibles à la société. Tout ce qui n’est pas défendu par la loi ne peut être empêché, et nul ne 

peut être contraint à faire ce qu’elle n’ordonne pas.» 
245 Article 1134 du Code Civil.  



 116 

la justice collective par la taxation de produits financiers par exemple. Lors de la 

révision des lois de bioéthique en 2010, dans le débat sur le droit des enfants nés 

d’un don de gamètes, une des craintes avait été que l’anonymat sous le couvert 

duquel les donneurs s’étaient engagés ne puisse être levé sans leur accord de façon 

rétroactive. Pour bien des donneurs, cet anonymat était justement une des 

conditions de leur don. Nous pourrions considérer que le respect de la parole 

donnée garantissant l’anonymat est assimilable au respect du secret médical : sa 

rupture engagerait bien au-delà de la situation singulière contractuelle, son respect 

doit donc être absolu et sa garantie sans exception. La stabilité des règles de droit246, 

notamment lorsque le consentement a fondé un lien contractuel, est un des repères 

forts de la confiance assurée et de la confiance dans les institutions.  

 

Le contrat envisagé sous l’angle exclusif des intérêts de chacun des 

cocontractants peut être considéré comme purement utilitariste, puisqu’il vise la 

satisfaction des préférences. Objet de contrainte, il protège les intérêts des 

contractants, notamment quand l’environnement est incertain, les aléas nombreux 

et l’anticipation difficile247. Ayant pour but de réduire les possibilités de défaillance 

d’un des partenaires, le contrat envisage donc la possibilité de défection, d’où la 

formalisation de plus en plus grande des clauses des contrats sous l’influence 

notamment de la notion de risque calculable qui a remplacé celle d’incertitude et 

surtout des systèmes assurantiels248. Le contrat n’est pas seulement l’occasion d’une 

alliance pour promouvoir des intérêts positifs réciproques, mais un outil de 

détermination de responsabilités en vue d’une réparation éventuelle. Et cette 

dimension-là a pris une place prépondérante au point de basculer de la 

juridicisation nécessaire du lien social à une judiciarisation abusive des relations. 

Réparer le tort causé à autrui est une question de justice et, enfant, nous le 

savions déjà, quand nous exigions l’excuse ou la consolation pour le mal causé. Le 

préjudice crée une béance qui appelle à la réparation du mal. Le Code civil nous le 

                                                        
246 Règles qui doivent parfois résister à la pression politique ou de l’opinion publique du moment. 

C’est l’objet actuellement de bien des débats dans notre société. 
247 « Lorsque les enjeux d’une relation sont élevés, un contrat est nécessaire afin de délimiter les 

bornes de la confiance, en régulant les opportunités de défection les plus importantes. », C. 

Chasserant, « La coopération se réduit-elle à un contrat ? Une approche procédurale des relations 

contractuelles », Recherches Économiques de Louvain, vol. 68, n°4, 2002, p. 58. 
248 Mais nous reviendrons plus longuement sur ce point qui engage tout à la fois la confiance et la 

responsabilité.  



 117 

rappelle dans l’article 1382, « Tout fait quelconque de l’homme, qui cause à autrui 

un dommage, oblige celui par la faute duquel il est arrivé à le réparer. ». Le droit 

des contrats le reprend à son compte dans l’article 1150 : « Le débiteur n’est tenu 

que des dommages et intérêts qui ont été prévus ou qu’on a pu prévoir lors du 

contrat, lorsque ce n’est point par son dol que l’obligation n’est point exécutée ». 

Ce point renvoie actuellement aux questions de la prévisibilité des défaillances, de 

la calculabilité des risques ainsi qu’à la difficulté d’une information préalable à la 

fois fiable et pertinente. Dans le paradigme du contrat il y a une propension 

inévitable à  transformer tout ce qui est incertitude en risque mesurable, réductible, 

indemnisable. Car la réparation répond au principe de justice commutative, plus 

encore que l’objet du contrat lui-même.  

Ce qui fait la faiblesse, mais aussi paradoxalement la force de la confiance par 

rapport au contrat, c’est que sa trahison est sans réparation. La confiance comme 

nous l’avons vu, pour exister consent à la possibilité de trahison, le risque ne se 

calcule pas, il est couru d’avance, quant à l’incertitude elle permet jusqu’à 

l’inespéré. 

 

 

Le contrat aujourd’hui 

Les conditions de validité d’un contrat   

Les conditions de validité d’un contrat sont simples et tiennent en quatre points, 

inchangés depuis 1804, et quelques articles du Code civil249, qui déterminent le 

consentement, la capacité à contracter, l’objet et la cause du contrat.  

Le consentement qui doit être libre est « à la fois la volonté de chaque 

contractant et l’accord des deux volontés »250 . La personne doit avoir capacité 

juridique à consentir. L’objet du contrat doit pouvoir être déterminable et licite. Et 

                                                        
249 « Du consentement », art. 1101 - 1122. ; « De la capacité des parties contractantes », art. 1123 à 

1125-1 ; « De l’objet et de la matière des contrats », art. 1126-1130 ; « De la cause », art. 1131-

1133. Le titre III du Code civil, qui traite uniquement « Des contrats ou des obligations 

conventionnelles en général », contient à lui seul 268 articles et, si nous allons jusqu’aux contrats de 

vente et de louage (ces derniers ayant servi d’argument pour juger du partage de responsabilité entre 

un chirurgien et un anesthésiste), nous totalisons déjà 1221 articles.  
250 J. Carbonnier, Droit Civil, Des obligations, op.cit., p. 74. 



 118 

la cause, qui peut être tout à la fois concrète et abstraite, objective et subjective, 

doit exister et être également licite251. Et, comme il y a deux parties, il peut y avoir 

deux causes. Remarquons toutefois que si la volonté est affirmée comme devant 

être libre, elle n’en reste pas moins encadrée par loi, car c’est la société qui 

détermine qui est capable juridiquement et ce qui est licite. Le principe à la base est 

simple, mais le droit des obligations est devenu la partie la plus importante du 

système juridique, remplissant des rayons entiers des bibliothèques de droit, tant 

cette apparente simplicité recèle de complexité dans ses applications singulières et 

toujours plus inventives.  

 

 L’interventionnisme de l’État 

Depuis les années 1970, l’État a progressivement renforcé l’utilisation du 

contrat dans le domaine public, en particulier avec la décentralisation, dans un 

double objectif de renforcer le contrôle de l’État et de mieux allouer les 

ressources 252 . Cette méthode d’intervention qui relève à la fois du domaine 

économique et du droit public est complexe, mais se banalise. Ce système de 

conventions et de contrats 253  influence le fonctionnement interne et externe de 

l’administration, un goût du conventionnement qui s’infiltre désormais à tous les 

étages du système, et en particulier dans celui de la santé 254 . Mais ce contrat 

d’inspiration libéral est-il compatible avec la notion de service public ? Si seule 

prévaut la mesure utilitariste qui consiste à ne qualifier que ce qui est quantifiable, 

à écarter les patients ou les missions de soin qui ne rapportent pas suffisamment, la 

santé n’aura plus grand-chose d’un bien collectif dont les valeurs conjuguent 

bienfaisance avec justice et solidarité.  

 

                                                        
251 Par exemple, l’exigence d’un geste euthanasique dans des directives anticipées est illicite, il n’est 

pas possible dans un testament d’exclure des descendants malgré la volonté du testamentaire. Est-il 

nécessaire de rappeler qu’un emploi rémunéré ne peut pas être fictif ? En principe. 
252 C. Bruaire, dans une réflexion critique sur la médecine, rappelle la nécessité politique d’organiser 

les soins, mais également la vigilance face aux dérives économistes qui ne viseraient que la sécurité 

et l’amélioration de la vie. Une éthique pour la médecine, Fayard, Paris, 1978, p. 121. 
253  Cf. les contrats d’objectifs et de moyens que signent des services hospitaliers, assortis de 

modalités de contrôle et d’évaluation afin de pouvoir mener ou développer certaines de leurs 

missions.  
254  Nous pouvons renvoyer aux travaux de P. Batifoulier, Théories des conventions, Paris, 

Economica, 2001, 328 pages. 



 119 

La majorité des contrats de nos jours ne sont plus conclus par des individus 

singuliers, mais entre professionnels et clients, entre institutions publiques et 

usagers, ou entre professionnels eux-mêmes. Le terme de « personne morale », 

entité juridique abstraite dotée de droits et d’obligations, a été inventé à cet effet, 

elle n’existait pas à l’origine dans le Code civil. 

L’éloignement des contractants s’accentue, jusqu’à être un lien informatique 

virtuel. L’écart entre les forces en présence se creuse davantage, ce qui fait dire à 

Louis Josseran que dans le contrat aujourd’hui « la traditionnelle ÉGALITÉ est un 

leurre et une duperie »255. Avec l’explosion des droits des consommateurs, des 

usagers et des droits des malades, sous la poussée d’associations de défense 

d’intérêts de groupes de citoyens, le collectif mandaté se substitue souvent à 

l’individu. Est-ce à dire que le consommateur ou l’usager se réduisent au rôle 

anonyme d’une classe d’individus ? Le malade se fondant dans la patientèle256 d’un 

médecin ou d’un établissement, faut-il en déduire que l’autonomie de la volonté a 

disparu en droit moderne ? Certainement pour ce qui est de la négociation des 

conditions et clauses des contrats : l’État et la Justice interviennent fréquemment en 

cas de clauses considérées, non plus seulement illégales, mais abusives. Le 

qualificatif « abusif » est porté par un jugement double sur la bonne foi d’un 

contractant et sur la confiance de l’autre. La morale ici rejoint le juridique. Ce 

jugement met aussi en balance l’équilibre des pouvoirs et l’acceptabilité d’un 

préjudice face à une vulnérabilité particulière. Toutefois s’engager dans le contrat 

reste encore et toujours du ressort de la liberté individuelle de décision, en dépit 

des contraintes sociales souvent fortes. 

 

Deux points du contrat vont particulièrement faire l’objet des attentions de la 

société et de la justice : l’information, indispensable à la validité du consentement, 

et la notion d’indemnisation, notamment en droit médical. C’est d’ailleurs la 

volonté d’indemnisation d’une patiente qui a été à l’origine de l’arrêt Mercier qui a 

institué en 1936, comme nous le verrons plus loin, la nature contractuelle de la 

                                                        
255 L. Josseran, « La transformation du droit des obligations », Actes des Journées de droit civil 

français, Montréal 1934, p. 33. En majuscule dans le texte. 
256 Terme qui remplace celui de clientèle dans le secteur public, mais que l’on entend également 

dans le secteur libéral. La proximité de sonorité des deux termes indique une fois encore ma 

porosité des deux secteurs, sans trop savoir ici qui emprunte à l’autre. 



 120 

relation médecin-malade. Mais la question de l’information ne quitta le giron de la 

déontologie pour les bancs du droit que tardivement : il fallut attendre 2010 pour 

voir une véritable confirmation par la jurisprudence, dans la droite application de la 

loi du 4 mars 2002257, qui fit voler en éclats la nature contractuelle de l’obligation 

d’information. Après avoir abordé la question du savoir et du non-savoir dans les 

modalités de construction de la confiance, et avant de revenir dans la dernière 

partie sur les enjeux de l’information dans la relation de soin, intéressons-nous tout 

d’abord au statut de l’information et du consentement dans le dispositif général du 

contrat. 

 

 

Le consentement et l’information dans le contrat 

Du temps de Napoléon et de la rédaction du Code civil, il existait une seule 

méthode pour conclure un contrat : des pourparlers oraux précédant la conclusion 

en présence des deux parties. Dès la seconde moitié du XIX
e
 siècle vont se rajouter 

à cette méthode classique, qui reste toujours valide, des dispositifs nouveaux 

générés par l’économie moderne : contrats par correspondance, contrats d’adhésion 

ou contrats prérédigés. Ces outils vont restreindre la possibilité qu’avait une des 

parties de connaître non seulement la déclaration, mais la volonté réelle de son 

partenaire envers lui et d’influer sur la rédaction des clauses. Ces contrats, qui 

répondent en grande partie au besoin de protéger le contractant le plus faible, n’en 

restreignent pas moins la liberté individuelle, même si celle-ci est juridiquement 

respectée dans son principe.  

C’est toujours l’accord des volontés, et donc le consentement, qui forme le 

contrat, mais ce contrat s’appuie également sur un projet commun : comme 

désormais nous maîtrisons de moins en moins la négociation des clauses, c’est en 

conséquence sur l’information préalable que vont reposer la qualité et la validité de 

la décision de consentir. D’où ce sentiment d’un déséquilibre, puisque la force de 

l’engagement se concentre sur le moment parfois très court de la décision. Les 

questions de l’information, de la crédibilité et de la fiabilité, et de la réputation 

                                                        
257 Loi n° 2002-303 du 4 mars 2002 relative aux droits des malades et à la qualité du système de 

santé,  plusieurs fois modifiée et consolidée en juin 2011.  

 



 121 

deviennent donc primordiales pour établir le mouvement initial de confiance. Or il 

est souvent nécessaire pour s’informer de devoir se référer à des écrits, puisqu’il est 

généralement impossible d’avoir en face de soi la personne qui a élaboré le contrat 

(si tant est qu’il n’y ait eu qu’un unique rédacteur). Cela nous enlève la possibilité 

de juger, par le jeu de la relation et de l’échange verbal, de ses dispositions à notre 

égard258. L’attitude du cocontractant, sa sympathie, sa capacité à répondre aux 

questions, un sentiment de franchise émanant ou non de lui, sont encore souvent 

pour nous les signes les plus fiables. Nous passons donc en revue toutes une 

panoplie de critères verbaux et non verbaux pour juger de la véridicité du discours 

et de la fiabilité des informations, surtout si les seuls renseignements que nous 

pouvons avoir dépendent de la personne en face de nous. Les commerciaux de tous 

types, du maquignon vendant sa jument jusqu’au banquier essayant de placer un 

crédit, en connaissent d’ailleurs bien les ficelles, tout l’art de l’acheteur étant de 

voir au-delà des apparences et du scénario de vente bien rodé. Il n’y a pas plus de 

méfiance aujourd’hui qu’avant, il y a seulement d’autres moyens moins 

intériorisés, et donc plus visiblement affichés et normalisés, d’y faire face. L’écrit 

prend ainsi une place inflationniste, avec le risque pour les personnes, qui manient 

mal l’écrit ou la lecture, d’une vulnérabilité supplémentaire259. 

En dépit de sa virtualité, l’information est devenue elle-même un bien ayant une 

valeur marchande, voire politique260 et qui doit être encadré et protégé. La réalité ou 

la concrétude de l’objet, qui fait partie des règles de droit fondatrices du contrat, 

s’applique désormais à l’information. La nécessité de vérifier l’information est 

devenue cruciale, car, potentiellement objet de l’examen par la justice, 

l’information doit être définie, consultable et vérifiable, et donc écrite, avec la 

double contrainte d’être tout à la fois accessible et inviolable. Le poids de l’écrit et 

de l’infalsifiabilité de l’information est donc devenu beaucoup plus important avec 

le développement de l’informatisation, et notamment pour le sujet qui nous 

                                                        
258 Il n’est pas inhabituel lors de transactions importantes − comme l’achat d’une maison, ou une 

demande de prêt − de voir le demandeur négliger la lecture du contrat pour se concentrer sur les 

explications verbales, car ce sont à partir d’elles qu’il décidera ou non de s’engager. 
259 S’il y a effectivement des personnes en très réelles difficultés de ce côté-là, il nous arrive tous, un 

jour ou l’autre, d’être démunis devant un langage spécifique, ce que nous appelons le jargon et qui 

fait de notre langue familière une langue étrangère. 
260 La récente affaire WikiLeaks, avec la divulgation sur Internet de documents classés secrets 

concernant la diplomatie de pays tels les États-Unis ou la France, a suscité de nombreux débats 

entre la transparence légitime, relative ou absolue des activités gouvernementales et la paix 

politique mondiale. 



 122 

concerne dans le domaine médical. L’autonomie de la volonté semble s’être ainsi 

resserrée autour de la question du consentement et non plus des négociations des 

contrats qui sont de plus en plus prédéfinis. La rétention d’information est 

désormais jugée comme manquement au devoir de transparence, qui semble avoir 

remplacé dans notre discours celui de loyauté. Et même si la loi a toujours pris en 

considération la sincérité des contractants sous la notion de « bonne foi », le devoir 

moral de sincérité est devenu une obligation légale et non plus seulement 

contractuelle. La politique elle-même est saisie par l’attente de transparence au 

point que même la notion, pourtant absolue, de secret médical est sans cesse 

discutée pour ce qui est de la santé des dirigeants au plus haut niveau de l’État.  

 

L’incertitude de l’avenir, l’inconstance des hommes et le besoin de sécurité ont 

poussé les hommes à encadrer le don, l’échange et l’association par la forme 

juridique du contrat et petit à petit à reprendre au compte de la loi certaines failles 

du contrat. Si la parole donnée garde encore sa force morale, la volonté de tenir ses 

engagements est soutenue par la puissance de la loi ainsi créée, qui à son tour va 

contraindre la liberté qui par elle pourtant fut instaurée. Pouvoir contracter 

librement avec un autre, cet idéal premier de justice et de liberté peut apparaître 

aujourd’hui, dans sa dérive contractualiste, comme un système de contrainte de 

plus en plus prégnant, notamment, dans le domaine de la santé, où les médecins 

accusent la notion de contrat de pervertir la relation médecin-malade qu’ils 

estiment devoir être fondée sur la confiance. Longtemps en dehors du modèle 

contractuel qui s’est imposé au fil des siècles pour réguler les relations sociales, la 

médecine développant capacités et techniques de plus en plus puissantes finit par 

être rattrapée par la tutelle du droit. 

 

 



 123 

 

 

2.  De la relation contractuelle à la démocratie sanitaire 

 

L’arrêt Mercier 

Il est intéressant de connaître les faits qui ont conduit en 1936 à la jurisprudence 

de l’arrêt Mercier261 fondateur de la notion de contrat entre un médecin et son 

patient.  

La notion de relation contractuelle a été conçue à l’origine dans le cadre d’une 

médecine de famille et concernait une relation entre deux personnes mutuellement 

engagées. La notion de secret médical et de confidentialité s’inscrivait au cœur 

d’une relation de proximité et de confiance. La médecine s’était professionnalisée, 

des progrès importants notamment dans le domaine de la chirurgie et de l’hygiène 

avaient été faits, mais nous étions encore loin du bond que la découverte des 

antibiotiques et le développement de la réanimation allaient entraîner, et plus 

encore aujourd’hui avec l’essor de la génétique.  

Revenons aux faits : une patiente atteinte d’une affection nasale fut soignée en 

1925 par rayon X. Suite à ce traitement, la patiente développa une radiodermite de 

la face. En 1929, elle et son mari demandèrent des dommages et intérêts au 

médecin radiologue qu’ils estimaient responsable de ces « blessures » par 

imprudence. Le médecin invoqua la prescription triennale recouvrant les délits pour 

coups et blessures involontaires, afin d’éviter l’indemnisation. La Cour de 

cassation, souhaitant se dégager de cette limite dans la réparation posée par la 

qualification pénale de délit, estima qu’il y avait entre le médecin et le patient un 

véritable contrat, c’est-à-dire un engagement à donner des soins, non pas 

quelconques, mais, « consciencieux, attentifs et conformes aux données acquises 

de la science ». La violation, même involontaire, de cette obligation étant 

                                                        
261 « Dr. Nicolas c/époux Mercier », Cass.civ., 20 mai 1936, D.P. 1936, 1, 88, concl. Matter, rapp. 

Josserand, note E.P. ; S. 1937, I, 321, note A. Breton; R.T.D.C., 1936, 691, obs. Demogue ; Gaz. 

Pal., 1936, 2, 41. 



 124 

sanctionnée par une responsabilité contractuelle d’une prescription de 30 ans, pour 

faute,  le médecin dut indemniser la patiente.  

L’arrêt fut ainsi rédigé : « Mais attendu qu’il se forme entre le médecin et son 

client un véritable contrat, comportant, pour le praticien, l’engagement, sinon, bien 

évidemment, de guérir le malade, ce qui n’a d’ailleurs jamais été allégué, du moins 

de lui donner des soins non pas quelconques, ainsi que paraît l’énoncer le moyen 

du pourvoi, mais consciencieux, attentifs et, réserve faite de circonstances 

exceptionnelles, conformes aux données acquises de la science; que la violation, 

même involontaire, de cette obligation contractuelle, est sanctionnée par une 

responsabilité de même nature, également contractuelle […] »262. À l’époque le 

principe contractuel fut très critiqué, bien que deux jugements antérieurs 

annonçaient déjà ce changement263, et il fallut deux confirmations par la Cour de 

cassation en 1937 et en 1938 pour finir par l’imposer. C’est sur ce socle que s’est 

constitué le droit médical jusqu’en ce début de XXI
e
 siècle, fondant les droits et 

obligations des parties de ce contrat, dont aujourd’hui encore on tente de cerner 

l’exacte nature.  

Avant tout c’est un contrat de droit civil, mais l’objet auquel il s’applique, l’acte 

de soin sur le corps de la personne malade, a imposé des solutions particulières que 

ce soit l’obtention du consentement, la délivrance de l’information, l’assentiment 

qui maintient le cours de la relation (c’est un contrat à exécution successive). 

L’ordre public intervient, par le principe de protection de l’intégrité et de la dignité 

de la personne, et la relation contractuelle singulière s’inscrit dans un souci de 

santé publique qui influence les conditions du contrat. 

Le contrat médical est réputé synallagmatique264, c’est-à-dire un contrat avec 

obligations réciproques. Le médecin se trouve dans l’obligation de faire quelque 

chose : accueil du patient, conseils, soins et surveillance 265. Les obligations du 

                                                        
262 Cité par G. Mémeteau, Cours de droit médical, Bordeaux, Les Études Hospitalières, 2001, p. 244. 
263 G. Mémeteau signale deux décisions judiciaires du 18 juin 1835 et du 21 août 1839. Il rapporte 

également la reconnaissance d’un lien contractuel dans les Traités de droits de C. Aubry et C. Rau 

(1871) ou ceux d’Appleton et Salama (1931), id., p. 243-247. 
264 Id., p. 245. 
265  L’objet de l’obligation doit relever de l’activité médicale telle que la loi la qualifie : nous 

pourrions citer la stérilisation de convention il y a quelques années, les mutilations rituelles 

aujourd’hui qui ne sont pas couvertes par la protection juridique du contrat médical. D’où le souci 

pour certains de faire reconnaître la chirurgie modificatrice (non réparatrice), comme nécessité 

médicale. Le second aspect de cette reconnaissance serait évidemment une prise en charge par 

l’assurance maladie. 



 125 

patient sont de deux ordres : rémunérer le médecin et suivre ses conseils. Nous 

pourrions également l’envisager comme un « contrat incomplet », puisque l’objet 

de ce contrat se construit au fur et à mesure, et souvent la nature des soins n’est pas 

déterminable lors de l’engagement réciproque du malade et du médecin. Il a aussi 

bien des caractéristiques du « contrat d’adhésion » : en effet de plus en plus 

souvent le patient adhère à une offre de soins préexistante, où les normes de 

diagnostic et de traitement sont définies, non par son médecin, mais par des 

experts. 

C’est un contrat conclu intuitu personae266, ce qui signifie que le médecin choisi 

par le patient, et qui accepte la relation, s’engage à fournir personnellement les 

soins. C’est d’ailleurs ce point-là qui fit dire au Professeur Portes cette phrase 

célèbre : « Tout acte médical n’est, ne peut être et ne doit être qu’une confiance qui 

rejoint librement une conscience »
267

. Nous voyons que, même sous cet angle-là, le 

contrat ne répond pas totalement et réellement à cette règle, puis que le traitement 

est souvent décidé et mis en œuvre par d’autres personnes que celle avec laquelle le 

patient a initialement et personnellement contracté. 

 

Cette question de savoir si la relation contractuelle médecin-malade est bien un 

contrat fait l’objet de bien des débats spécialisés 268  notamment après la 

promulgation de la loi du 4 mars 2002. J. Savatier écrivit d’ailleurs que « ce contrat 

original n’a pas été prévu et organisé par le Code. Il ne reste qu’à en construire les 

règles selon les besoins en respectant le droit commun des conventions. Les usages 

professionnels tracent d’ailleurs le profil de la relation professionnelle et les 

obligations qu’elle engendre […] »
269

 .  

                                                        
266 Le libre choix du patient entraîne l’obligation pour le professionnel, de fournir personnellement 

les soins promis. Cf. G. Mémeteau, op.cit., p. 246. Ce qui aujourd’hui est difficilement pensable et 

réalisable. 
267 Commentaire du Code de déontologie médicale, cité par F. Dreyfuss-Netter, dans l’avant-propos 

du rapport 2007 de la Cour de cassation. 
268 Nous pouvons renvoyer à deux thèses de droit opposées qui ont été présentées lors du séminaire 

du RISES du 26 février 2004 sur  la relation médecin-patient : Marion GIRER, « Le contrat 

médical : la fin d’un concept », et Bérénice CAMHI, « le contrat médical : vers le renouveau d’un 

concept ». Actes du séminaire [en ligne] http://www.univ-

lyon3.fr/23415073/0/fiche_71__pagelibre/ 
269 Cité par G. Mémeteau, op. cit. 



 126 

Il faudra attendre les jurisprudences du 28 janvier et du 3 juin  2010270 autour de 

l’obligation d’information pour que s’amorce concrètement l’effacement progressif 

de la notion de contrat. Il n’en reste pas moins qu’il est toujours difficile, pour les 

professionnels et les patients, de saisir la nature juridique exacte de la relation. 

Alors que la notion de contrat a été souvent combattue comme une atteinte à la 

confiance qui devrait fonder la relation de soin, il y a un attachement paradoxal qui 

subsiste à ce concept qui signifie, plus que ne peut le faire une loi qui s’impose 

« d’au-dessus », l’engagement réciproque librement consenti entre deux individus. 

Il en reste une fiction tenace, qui réfute la réalité juridique et même sociale, mais 

dit combien, au-delà des faits et des actes, il reste essentiel aux yeux de tous que 

l’intention morale soit au cœur de la relation médecin-malade. Une utopie peut-

être, mais pas sans fondement, une réalité également, car la relation de soin reste en 

dépit des réductions juridiques, la rencontre de deux subjectivités.  

 

Les piliers de la relation contractuelle  

La relation de soin sous l’angle contractuel repose sur quatre grands piliers : la 

liberté de choix du médecin, la liberté de prescription, le secret médical et 

l’obligation de moyens. Bien qu’illustrés par quelques situations cliniques nous 

nous en tiendrons ici à l’encadrement réglementaire, mais nous percevrons déjà les 

enjeux de l’application des textes qui seront plutôt développés dans la dernière 

partie. 

Ici se déclinent deux libertés et deux obligations fondatrices qui au fil de 

l’évolution des techniques médicales et de la société ont généré de nouveaux droits 

et de nouveaux devoirs. La liberté de s’engager pour le patient avec le médecin 

qu’il aura choisi s’accompagne pour le médecin du droit sous condition de refuser 

de dispenser des soins. La liberté de prescription renvoie au devoir d’indépendance 

du médecin et en parallèle à l’engagement de sa responsabilité. Le secret médical, 

hérité d’Hippocrate, est non une liberté, mais une obligation. Son respect est ce qui 

scelle la promesse d’engagement mutuel dans ce contrat bien particulier qu’est la 

relation de soin. Et enfin les professionnels de santé se doivent d’engager des soins 

                                                        
270 Civ.1, 28 janv. 2010, n° 09-10.992 ; D.2010.440 ; RDSS 2010.375, obs. F . Arhab-Girardin et 

Civ. 1, 3 juin 2010, n° 09-13-591. Ces arrêts modifient les fondements mêmes de la responsabilité 

liée au manquement d’un médecin à son devoir d’information. 



 127 

diligents, compétents et appropriés 271 , qui correspondent à une obligation de 

moyen, non de guérir. En regard des droits et devoirs des professionnels, le patient 

s’engagerait à rétribuer le professionnel et à suivre le traitement. 

On retrouve ici exactement la notion de contrat tel que défini par l’article 1101 

du Code civil : « Le contrat est une convention par laquelle une ou plusieurs 

personnes s’obligent, envers une ou plusieurs autres, à donner, à faire ou à ne pas 

faire quelque chose. ». 

Définies au moment de l’arrêt Mercier, ces libertés et obligations ont été 

complétées par la reconnaissance de nouveaux droits accordés aux patients : droit à 

l’information et droit d’accès au dossier médical. Le droit de refus de tout 

traitement a donné tout son poids au consentement et à la décision partagée. 

L’obligation de moyen qui a conditionné l’arrêt Mercier s’accompagne désormais 

d’un droit à la sécurité sanitaire et sur certains points encore restreints d’une 

obligation de résultat. Dans ce chapitre, nous présenterons assez brièvement ces 

fondements contractuels de la relation et leur évolution sous l’influence des lois 

récentes, pour en discuter les enjeux en regard de la confiance dans la dernière 

partie.  

 

La liberté de l’engagement 

Choisir librement son médecin 

La protection juridique de la liberté de choix par le patient, et la liberté de refus 

par le médecin, même dans les limites apportées par la loi et la déontologie, 

trouvent écho dans l’accord des volontés créateur du contrat et des formes 

séculaires d’engagement des hommes les uns envers les autres. L’engagement de 

deux volontés libres pose bien évidemment la question du consentement, clef de 

voûte aujourd’hui de la relation de soin, mais qui sera abordé dans le dernier 

chapitre en raison de la conjugaison des nombreux enjeux autour du lien de 

confiance. Le patient ne choisit pas d’être malade, mais il décide de se soigner ou 

pas et de se confier pour cela à autrui. Aussi contrainte qu’elle soit par les 

                                                        

271 Cf. les articles. 32 du Code de déontologie médicale et  1142-1 du Code de la santé publique. 

 



 128 

conditions de l’évènement, maladie, accident ou handicap, sa liberté peut s’exercer, 

en tout cas si rien ni personne ne l’empêche. 

Le principe de la liberté de choix, pivot de l’engagement dans la relation 

thérapeutique, a été régulièrement réaffirmé dans les textes juridiques272. En 1989 la 

Cour de cassation rappellera que « le droit reconnu au malade par les 

articles L.162-2 du Code de la sécurité sociale et l’article 6 du Code de 

déontologie médicale
273

 de choisir librement son médecin n’est pas une simple 

règle déontologique, mais constitue un principe d’ordre public de portée 

générale ». Cette liberté de choix sera confirmée par la Déclaration de Lisbonne274
, 

entrée en vigueur le 1
er

 décembre 2009, et dont la charte des droits fondamentaux 

est désormais de portée juridique européenne. Il s’agit d’un droit essentiel auquel 

sont profondément attachés autant les patients que les professionnels, car la relation 

de soin en raison de son objet, l’intervention sur un corps humain, de ses enjeux, la 

vie et la qualité de vie d’une personne, ne peut s’inscrire que dans une 

reconnaissance et un lien librement consenti. 

Si ce droit est plus facile à exercer dans le privé que dans le public, il n’en reste 

pas moins entièrement présent dans le choix que va faire le patient d’engager ou 

non une relation avec un médecin. L’échange des consentements forme le contrat, 

et dans le cas du contrat médical, celui-ci se conclut le plus souvent, et validement, 

oralement275. Le « je vous écoute » du médecin en réponse à la demande d’aide du 

patient est ce qui scelle tacitement, mais avec une force juridique concrète le lien 

contractuel entre le médecin et le patient. C’est la parole fondatrice du contrat, la 

parole donnée, la parole jurée, celle qui contient la certitude de l’écoute, et la 

promesse de l’aide, pas encore la certitude de la résolution du mal. Elle est ce que 

sont les fiançailles au mariage.   

                                                        
272  En particulier l’article R.4127-6 du Code de la santé publique. 
273 Article 6 (article R.4127-6 du Code de la santé publique) « Le médecin doit respecter le droit que 

possède toute personne de choisir librement son médecin. Il doit lui faciliter l'exercice de ce droit ». 
274 Charte des droits fondamentaux de l’Union européenne (2007/C 303/01) à consulter sur le site : 

http://eur-lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=OJ:C:2007:303:0001:0016:FR:PDF 
275  En dehors de certaines exceptions prévues par la loi, où le consentement doit être donné par écrit, 

entre autres pour les actes de recherche, don d’organe, prélèvement scientifique, avortement, 

examen  des caractéristiques génétiques, cf. G. Mémeteau, op.cit.,  p. 247- 250. 



 129 

Non seulement le médecin doit respecter l’exercice de ce choix par le patient, 

mais il doit tout faire pour le faciliter276. Toutefois cette liberté est relativisée par 

l’organisation actuelle des soins en réseau, et en filière de soins où le choix est 

encore plus restrictif. Ce droit a également subi des limites avec la disposition 

récente du « médecin référent » : ce contrat signé par les deux parties, mais que la 

loi a prévu révocable, peine à s’imposer malgré les limites de remboursement 

auxquelles s’expose le patient qui refuserait d’en désigner un, ou qui consulterait 

de sa seule initiative un spécialiste. Nous pourrions faire remarquer que l’aisance 

financière du patient est sans doute ce qui, plus que la loi, peut lui garantir 

l’exercice de cette liberté. Pour s’exercer de façon autonome la liberté de choix 

exige l’information du patient et l’absence de contraintes : l’information sur l’accès 

aux soins, la lisibilité des filières dépend de l’institution et des moyens ou capacités 

dont dispose le patient pour s’informer. Mais pour être réellement libre d’accéder 

aux ressources en santé de son choix, il est nécessaire de ne pas être trop contraint 

financièrement ou socialement.  

L’Ordre des médecins reconnaît277 que « le libre choix du médecin par le patient 

est le fondement historique de l’indépendance du praticien se trouve canalisé par 

l’instauration du médecin référent et du parcours de soins », mais il n’en rappelle 

pas moins que « l’indépendance du médecin [est] consacrée par le fait que, hormis 

le cas d’urgence, et celui où il manquerait à ses devoirs d’humanité, le médecin a 

la liberté de refuser ses soins ».  

Le droit de refus par le médecin 

J.-C. Serna278 avait posé la question du refus par un médecin de contracter. En 

principe, le caractère intuitu personae d’un contrat autorise chacun à refuser de 

nouer la relation, mais pour le médecin cette possibilité est hypothétique279, car il 

doit veiller de façon impérative à la continuité des soins.  

                                                        
276 Cf. art.35 des Principes d’Éthique médicale européenne, 1995, Conférence internationale des 

Ordres des médecins : « Le libre de choix du médecin par le malade constitue un principe 

fondamental de la relation patient médecin. Le médecin doit respecter et faire respecter cette liberté 

de choix. Le médecin quant à lui, peut refuser de donner des soins, sauf lorsqu’il s’agit d’un patient 

en danger ». 
277 Bulletin de l’Ordre des médecins, n°4, avril 2007. 
278  Serna J.-C., Le refus de contracter, sous la direction de Jean Carbonnier, thèse de doctorat de 

droit, Paris, Librairie générale de droit et de jurisprudence, 1967. 
279 Bien que prévue dans le Code de déontologie à l’article 47. 



 130 

Un patient peut se trouver confronté à des refus illicites et c’est l’affaire du droit 

de les distinguer des refus licites. Un professionnel de santé peut refuser de 

dispenser des soins s’il existe un risque d’atteinte à sa sécurité ou en cas de refus 

ou d’absence de suivi de la part de patient. Il peut également opposer une clause de 

conscience comme c’est le cas pour l’avortement. Il est obligé de refuser de donner 

des soins qui excèdent ses compétences, si les risques sont disproportionnés ou si le 

manque de moyen compromet le projet de soin. Par contre la défaillance de la 

permanence ou de la continuité des soins ne peut justifier un refus de soins, et la loi 

HPST 280  a encore renforcé ce principe. Régulièrement des affaires de non-

admission pour absence de lits, et s’étant soldées par le décès du patient, défraient 

la chronique et bouleversent l’opinion publique quel que soit le résultat des 

enquêtes qui aujourd’hui sont diligemment menées.  

Cette question met en évidence l’existence d’obligations supérieures au droit 

contractuel strict. Dans le cas de l’urgence où le médecin est hors de la situation de 

contrat, c’est le principe de non-assistance à personne en danger qui s’impose (art. 

9 du Code de déontologie). Le médecin n’en est pas moins seul juge d’estimer 

l’urgence de la situation et donc la pertinence de son intervention ou de son 

abstention, mais il reste tenu à un diagnostic consciencieux (art. 33) et 

l’établissement du diagnostic est déjà en soi le début d’une relation de soin.  

Les refus peuvent être explicites, mais le plus souvent ils sont implicites et 

difficiles à mettre en évidence : par exemple un médecin peut négliger d’envoyer 

un patient vers un autre professionnel plus compétent, les soins délivrés peuvent 

être insuffisants, les conditions d’accueil peuvent être faites pour décourager 

certains patients : délais d’attente exagérés, dépassement d’honoraires excessifs. 

Ces comportements de refus ou de discrimination font l’objet d’une réprobation 

morale forte, car ce qui est transgressé ici c’est le principe de justice, mais ils font 

pourtant l’objet de peu de sanctions juridiques ou administratives, ce qui ne peut 

manquer d’affaiblir la confiance dans les institutions.  

Nous pourrions relater ici l’histoire d’Issam, 70 ans, immigré, ancien 

ouvrier du bâtiment admis pour détresse respiratoire aiguë et mis sous 

ventilation assistée. Une pathologie neurodégénérative avait été 

                                                        
280 Loi n° 2009-879 du 21 juillet 2009 portant réforme de l'hôpital et relative aux patients, à la santé 

et aux territoires.  
 



 131 

diagnostiquée un an plus tôt et ayant encore peu de symptômes il l’avait 

cachée à sa famille. Les réanimateurs, envisageaient de ne pas lui proposer 

de trachéotomie, non pour raisons médicales, mais sous le prétexte qu’il ne 

pourrait assurer les soins liés de l’évolution de la pathologie et que trouver 

une structure d’accueil au long court pour ce patient était très difficile, 

condamnant ainsi ce patient à plus ou moins brève échéance à son insu.  Le 

souci réel des médecins de ne pas engager ce patient dans un projet 

thérapeutique difficile ne pouvait justifier du manquement à une 

information loyale, au risque que le patient veuille se battre et choisir la 

trachéotomie (ce qu’il fera par la suite). Des présupposés concernant 

l’origine culturelle et sociale du patient ont influencé cette non-proposition 

de soin qu’il faut bien qualifier de discriminatoire. Mais le déficit de 

solutions d’hébergement adaptées est un facteur non négligeable de 

limitation de soin. Situation délicate où la bienveillance entre en conflit 

avec l’équité et le respect de l’autonomie. Et une façon bien restrictive 

d’appliquer le principe de justice distributive si la réponse aux besoins du 

patient est mesurée à l’aune de ses ressources culturelles et sociales. 

Il reste néanmoins important que le médecin conserve ce droit de refus, même 

limité, car il ne peut être considéré comme un prestataire à l’exemple du 

commerçant qui ne peut refuser la vente d’un produit ou d’un service (art. L.122.3 

du Code de la consommation) : si tel était le cas cela signifierait que les actes 

thérapeutiques et les soins sont des activités purement marchandes. Or le souci 

d’autrui, le soin donné à l’autre recèlent une dimension surérogatoire qu’aucun 

contrat ne pourra par définition exiger et dont seule la confiance peut être le 

terreau. 

 

Le secret médical,  

Entre information et confidentialité  

« Admis(e) dans l’intimité des personnes, je tairai les secrets qui me seront 

confiés. Reçu(e) à l’intérieur des maisons, je respecterai les secrets des foyers 

[…] »281 : présent depuis Hippocrate sous la notion de confidentialité, rappelé par P.  

                                                        
281 Extrait du serment proposé en 1996 par l’Ordre national des médecins. Voici la version originale 

du passage traduit du grec par Émile Littré en 1844 : « Quoi que je voie ou entende dans la société 

pendant l’exercice ou même hors de l’exercice de ma profession, je tairai ce qui n’a jamais besoin 

d’être divulgué, regardant ma discrétion comme un devoir dans pareil cas ». 



 132 

Ricœur dans la préface du Code de déontologie médicale de 1995, le secret médical 

est l’objet d’une très abondante littérature.  Et si, dans le cadre de la relation de 

soin et du contrat médical ce qui lie tout d’abord soignant et soigné est la parole 

échangée qui ouvre le lien thérapeutique, le silence demeure à travers l’absolu du 

secret médical le fondement même de la relation : « Il n’y a pas de soins sans 

confidences, de confidences sans confiance, de confiance sans secret »282. 

Le secret professionnel date du Code pénal de 1810 et fut ainsi commenté par le 

pénaliste Émile Garçon : «  Le secret professionnel a uniquement pour base un 

intérêt social. Sans doute sa violation peut créer un préjudice aux particuliers, mais 

cette raison ne suffirait pas à en justifier l’incrimination. La loi punit parce que 

l’intérêt général l’exige. Le bon fonctionnement de la société veut que le malade 

trouve un médecin, le plaideur un défenseur, le catholique un confesseur, mais ni le 

médecin, ni l’avocat, ni le prêtre ne pourraient accomplir leurs missions si les 

confidences qui leur sont faites n’étaient assurées d’un secret inviolable. Il importe 

à l’ordre social que ces confidents nécessaires soient astreints à la discrétion et que 

le silence leur soit imposé sans condition ni réserve, car personne n’oserait plus 

s’adresser à eux si l’on pouvait craindre la divulgation du secret confié. Ainsi 

l’article 378 a moins pour but de protéger la confidence d’un particulier que de 

garantir un devoir professionnel indispensable à tous. Ce secret est donc absolu et 

d’ordre public. »283  

Sa règle est absolue et pourtant le secret médical n’apparaît en tant que tel dans 

le Code civil qu’en 1810 et ne devient un devoir du médecin dans le Code de 

déontologie qu’en 1941. Il ne représente que quelques lignes du Code de 

déontologie284, et pas beaucoup plus dans le Code pénal : « La révélation d’une 

information à caractère secret par une personne qui en est dépositaire soit par état 

ou par profession, soit en raison d’une fonction ou d’une mission temporaire, est 

                                                        
282 B. Hoerni,  Éthique et déontologie médicale , 2

ème
 édition, Paris,  Masson,  Juin 2000. 

283  É.Garçon, (1851-1922) Code pénal annoté, art 378, n°7, 1897. Article devenu actuellement 

l’article 226.13 du Code pénal.  
284   L'article R4127-4 CSP, article du Code de déontologie médicale, « Le secret professionnel, 

institué dans l’intérêt des patients, s’impose à tout médecin dans les conditions établies par la loi. Le 

secret couvre tout ce qui est venu à la connaissance du médecin dans l’exercice de sa profession, 

c’est-à-dire non seulement ce qui lui a été confié, mais également ce qu’il a vu, entendu ou 

compris. » 



 133 

punie d’un an d’emprisonnement et de 15 000 euros d’amende »285. Un respect 

impératif et non sans raison, car sans lui le patient oserait-il donner au médecin 

toutes les informations, même les plus intimes, nécessaires à l’établissement du 

diagnostic ? Et s’ils n’avaient pas la certitude que la discrétion sur un diagnostic 

préjudiciable pour la vie sociale ou personnelle serait protégée, certains patients se 

feraient-ils soigner ?  

Jean est hospitalisé dans un service de chirurgie, il est atteint du sida et 

nous sommes dans les débuts de l’épidémie. L’équipe, inquiète et peu 

informée, multiplie les précautions : double paires de gants, masques, 

surblouses, affiche sur la porte, sac jaune pour les déchets à l’entrée… Le 

patient s’affole de cette visibilité. Il dit un matin « si j’avais su je n’aurais 

rien dit ».  

Le secret protège autant l’individu que la société, c’est pour cela qu’en dépit des 

dilemmes impossibles auxquels il soumet parfois les professionnels et malgré les 

transgressions que nous commettons parfois au nom de la compassion son respect 

doit rester la règle impérative.  

La confidentialité dans le cadre du colloque singulier, facile à concevoir et 

toujours difficile à tenir, peut laisser place à un secret partagé, mais non moins 

absolu, dont les contours sont flous et la maîtrise compliquée. Le troisième alinéa 

de l’article L.1110-4 a ainsi posé les bases légales de ce partage : « Deux ou 

plusieurs professionnels de santé peuvent toutefois, sauf opposition de la personne 

dûment avertie, échanger des informations relatives à une même personne prise en 

charge, afin d’assurer la continuité des soins ou de déterminer la meilleure prise en 

charge sanitaire possible. Lorsque la personne est prise en charge par une équipe de 

soins dans un établissement de santé, les informations la concernant sont réputées 

confiées par le malade à l’ensemble de l’équipe ». Certaines enquêtes286 mettent en 

                                                        
285  Art. 226-13 du Code pénal a remplacé le célèbre article 378  (L. 21 févr. 1944, validée par Ord. 

N
o
 45-1420 du 28 juin 1945) : « Les médecins, chirurgiens et autres officiers de santé, ainsi que les 

pharmaciens, les sages-femmes et toutes autres personnes dépositaires, par état ou profession ou par 

fonctions temporaires ou permanentes, des secrets qu’on leur confie, qui, hors le cas où la loi les 

oblige ou les autorise à se porter dénonciateurs, auront révélé ces secrets, seront punis d’un 

emprisonnement d’un mois à six mois et d’une amende (L. n
o
 56-1327 du 29 déc. 1956, art. 7 ; L. 

n
o
 85-835 du 7 août 1985) « de 500 F à 15 000 F ». 

286 Cf. http://www.fairwarning.com/France/pressreleases/2012-01-PR-COMMUNIQUE-ETUDE.pdf.  

FairWarning est un site en plusieurs langues consacré à la protection de la vie privée. La seconde 

partie de l’enquête révélait que les personnes interrogées (1500 en France par sondage numérique) 

pensent à plus de 90% que le dossier informatisé est un apport majeur mais près de la moitié est 

inquiète sur sa sécurité. Quand on sait que le site fournit des solutions informatiques pour le respect 

des données, on peut imaginer que certaines questions du sondage sont orientées. Mais les 

http://www.fairwarning.com/France/pressreleases/2012-01-PR-COMMUNIQUE-ETUDE.pdf


 134 

évidence que 50 % des patients européens taisent des informations sensibles de 

crainte de non-respect de la confidentialité. Pour les mêmes raisons, il peut être 

délicat pour un professionnel de santé d’être soigné dans l’établissement où il 

travaille. La confiance dans le respect de la confidentialité peut donc avoir une 

répercussion directe sur la qualité des soins : le fait de taire des informations 

sensibles importantes peut biaiser le diagnostic et ne pouvoir se faire soigner dans 

le lieu le plus adéquat peut rendre un parcours de soin extrêmement difficile. 

Mais derrière le secret, là où auparavant il n’y avait que paroles confiées, vies 

entrevues, signes diagnostiqués, se profile désormais « l’information ». Nous 

pourrions même dire se bouscule l’information, tant elle devient diverse, abondante 

et multiforme, tout à la fois puissante et manipulée : une information que le patient 

attend, exige parfois, mais qu’il peut aussi refuser d’entendre287. La loi du 4 mars 

2002, suit en cela le Code de déontologie médicale (art. 35) consacrant un droit du 

patient de ne pas savoir, et donc en regard pour le médecin un devoir de discrétion 

envers le patient lui-même. Le médecin reste alors le seul dépositaire du secret 

médical, ne partageant avec le patient que le silence consenti, dernier refuge de la 

confiance.  

Le devoir d’informer et le droit à l’information  

Le droit à l’information est lié au respect du principe constitutionnel de 

sauvegarde de la dignité de la personne, à laquelle sont rattachées les notions 

d’autonomie, de liberté et d’autodétermination. Pour que le patient soit en mesure 

d’exercer son autonomie, et il ne peut l’être que si sa décision est libre et éclairée, 

il est nécessaire qu’il soit informé avec le plus d’exactitude et le moins de 

restrictions possibles, comme cela aurait dû être fait pour Issam.  

L’information, avant d’être un droit formel de la personne, fut d’abord un devoir 

du professionnel dans le Code de déontologie :  

                                                                                                                                                          
premières données renseignées n’en sont pas moins intéressantes. La protection des données 

sensibles médicales fait l’objet d’une législation récente : le Programme Hôpital Numérique 2012-

2016, le décret confidentialité du 15 mai 2007 et le Décret Hébergeur de Santé (n°2006-6 du 4 

janvier 2006). Des affaires récentes de divulgation sur le net de dossiers de patients semblent 

confirmer ces craintes même si cela reste exceptionnel. Cf. http://www.actusoins.com/12771/des-

donnees-medicales-confidentielles-accessibles-sur-le-web.html 
287 La loi du 4 mars 2004, suit en cela le Code de déontologie médicale (art. 35) consacrant un droit 

du patient de ne pas savoir et donc en regard pour le médecin un devoir de discrétion envers le 

patient lui-même, discrétion qui s’apparente au tact et à la prudence. 



 135 

« Le médecin doit à la personne qu’il examine, qu’il soigne ou qu’il 

conseille une information loyale, claire et appropriée sur son état, les 

investigations et les soins qu’il lui propose. Tout au long de la maladie, il 

tient compte de la personnalité du patient dans ses explications et veille à 

leur compréhension. Toutefois, dans l’intérêt du malade et pour des 

raisons légitimes que le praticien apprécie en conscience, un malade peut 

être tenu dans l’ignorance d’un diagnostic ou d’un pronostic grave, sauf 

dans les cas où l’affection dont il est atteint expose les tiers à un risque de 

contamination. Un pronostic fatal ne doit être révélé qu’avec 

circonspection, mais les proches doivent en être prévenus, sauf exception 

ou si le malade a préalablement interdit cette révélation ou désigné les 

tiers auxquels elle doit être faite.»288  

L’article sera modifié en 2012, effaçant le passage central de l’article289  et donc 

enlevant au médecin la possibilité légale de tenir le patient dans l’ignorance290. 
 

 

La nature, le contenu et les limites de cette information ont longtemps été laissés 

à l’appréciation du médecin. N’obéissant auparavant qu’à la seule conscience et à 

l’éthique du praticien, sa délivrance relève désormais, également, d’un droit qui 

s’impose avec force depuis la loi de 2002 dans l’article L.1111-2, et que les 

jurisprudences de 2010 ont définitivement assis.  

« Toute personne a le droit d’être informée sur son état de santé. Cette 

information porte sur les différentes investigations, traitements ou actions 

de prévention qui sont proposés, leur utilité, leur urgence éventuelle, leurs 

conséquences, les risques fréquents ou graves normalement prévisibles 

qu’ils comportent ainsi que sur les autres solutions possibles et sur les 

conséquences prévisibles en cas de refus. Lorsque, postérieurement à 

l’exécution des investigations, traitements ou actions de prévention, des 

risques nouveaux sont identifiés, la personne concernée doit en être 

informée, sauf en cas d’impossibilité de la retrouver. 

                                                        
288  Article 35, Code de déontologie médicale (décret n°95-1000 du 6 sept.1995).  
289  Que nous avons  mis en caractères romains pour plus de lisibilité. 
290  Décret n° 2012-694 du 7 mai 2012 portant modification du Code de déontologie médicale , 

l’article 35 devenant l’article  R.4127-35 du Code de la santé publique. « Le médecin doit à la 

personne qu’'il examine, qu’'il soigne ou qu’il conseille, une information loyale, claire et appropriée 

sur son état, les investigations et les soins qu’il lui propose. Tout au long de la maladie, il tient 

compte de la personnalité du patient dans ses explications et veille à leur compréhension. Toutefois, 

lorsqu’une personne demande à être tenue dans l’ignorance d’un diagnostic ou d’un pronostic, sa 

volonté doit être respectée, sauf si des tiers sont exposés à un risque de contamination. Un pronostic 

fatal ne doit être révélé qu’avec circonspection, mais les proches doivent en être prévenus, sauf 

exception ou si le malade a préalablement interdit cette révélation ou désigné les tiers auxquels elle 

doit être faite ». 



 136 

Cette information incombe à tout professionnel de santé dans le cadre de 

ses compétences et dans le respect des règles professionnelles qui lui sont 

applicables. Seules l’urgence ou l’impossibilité d’informer peuvent l’en 

dispenser. 

Cette information est délivrée au cours d’un entretien individuel […]. » 

Les récentes jurisprudences, autorisant certains à annoncer, la mort du contrat 

médical291, ont concerné le manquement à l’information du patient. À l’estimation 

de la perte de chance qui peut déclencher la demande d’indemnisation, s’est rajouté 

le préjudice moral, indépendamment du préjudice physique qui pouvait déjà ouvrir 

droit à réparation. Citant l’arrêt du 3 juin 2010 (civ. 1, 3 juin 2010, n° 09-13.591), 

Pierre Sargos 292  tient à rappeler que « l’obligation du médecin d’informer son 

patient est fondée sur la sauvegarde de la dignité humaine : que le médecin manque 

à cette obligation fondamentale cause nécessairement un préjudice à son patient, 

fût-il uniquement moral, que le juge ne peut laisser sans indemnisation : qu’en 

décidant au contraire que M. S. n’aurait perdu aucune chance d’éviter le risque qui 

s’est réalisé et auquel le docteur P. l’a exposé, la cour d’appel a violé les 

articles 16-1, 16-2 et 1147 du Code civil ». Désormais la réparation du préjudice 

moral devient non seulement possible, mais obligatoire en cas de manquement au 

devoir d’information, même dans le cas où le patient aurait accepté de courir le 

risque grave en l’absence de toute autre thérapeutique. Trois ans plus tard, l’arrêt 

du 29 octobre 2013293, statuant sur un défaut d’information, se fondera non plus sur 

l’article 1147, mais sur le Code de santé publique. Aux yeux des juges, un droit 

aussi fondamental que le droit d’information ne pouvait pas rester sans 

indemnisation en cas de manquement. La détermination d’un montant élevé et non 

symbolique de l’indemnisation, ce qui n’est pas le cas aujourd’hui, devrait encore 

renforcer le principe du respect de la dignité humaine et inciter par là même les 

professionnels à respecter ce droit.  

 

                                                        
291  D. Bert, « Feu l’arrêt Mercier », Recueil Dalloz 2010, p. 1801 
292 P. Sargos, « Deux arrêts « historiques » en matière de responsabilité médicale générale et de 

responsabilité particulière liée au manquement d’un médecin à son devoir d’information », Recueil 

Dalloz 2010, p. 1522. 
293  Arrêt du 29 octobre 2013 n°1204124/6-2, TA de Paris, concerne le jugement pour défaut 

d’information d’une patiente ayant eu le nerf récurrent sectionné lors d’une opération de la thyroïde. 

Le tribunal n’a pas retenu le document de consentement signé par elle, comme une preuve probante 

d’une information suffisante sur une complication prévisible. Il a évalué à 30% l’ampleur de la 

chance perdue par M
me

 X de se soustraire au risque de paralysie laryngée si elle avait refusé 

l’intervention. http://basedaj.aphp.fr/daj/public/index/display/id_fiche/11585 



 137 

La liberté de prescription 

Nous ne pourrions mieux définir cet autre point cardinal de la relation que par 

les mots de François Vialla : « C’est parce qu’il lui inspire confiance que le patient 

choisit, librement, l’homme de l’art. Inversement le médecin demeure indépendant, 

libre de ses prescriptions et choix thérapeutiques. »294 

La liberté de prescription est un des principes déontologiques fondamentaux 

reconnus par l’article 8295  du Code de déontologie médicale:  

« Dans les limites fixées par la loi, le médecin est libre de ses 

prescriptions qui seront celles qu’il estime les plus appropriées en la 

circonstance. Il doit, sans négliger son devoir d’assistance morale, limiter 

ses prescriptions et ses actes à ce qui est nécessaire à la qualité, à la 

sécurité et à l’efficacité des soins. Il doit tenir compte des avantages, des 

inconvénients et des conséquences des différentes investigations et 

thérapeutiques possibles. » 

Mais en contrepartie le médecin ne peut aliéner son indépendance296, quelle que 

soit la forme de sujétion (pharmaceutique, politique, idéologique ou hiérarchique) à 

laquelle il peut être soumis ou tenté. Il doit toujours agir dans l’intérêt du patient et 

dans l’intérêt de la santé publique. Les récentes affaires reliant certains acteurs de 

la santé à l’industrie pharmaceutique font ressortir l’impératif de vigilance sans 

cesse à réactiver, vis-à-vis des conflits d’intérêts. Ces affaires réveillent chaque fois 

le spectre, repris abondamment dans les médias, de la crise de confiance entre les 

citoyens et les institutions. 

Pour les médecins, c’est cette liberté qui leur permet d’offrir au patient des soins 

de qualité, sans cesse plus performants. Et actuellement toute la difficulté des 

tutelles est d’exercer une maîtrise des dépenses de santé sans que les restrictions 

ponctuellement apportées ne portent une atteinte illégale au principe de liberté de 

prescription. Sous l’exigence affichée d’une qualité de soins optimale 

équitablement accessible à tous les patients se profile la volonté de maîtrise des 

dépenses. Se retrouvent ici mis en tension les principes de justice distributive et de 

                                                        
294 F. Vialla, « Indépendance du médecin, liberté thérapeutique, liberté de prescription », in Les 

grandes décisions du droit médical, op. cit., p. 193. 
295 Intégré  en tant qu’article R.4127- 8 du Code de la santé publique.  
296 Art. R. 4127-5 du Code de la santé publique. 



 138 

justice commutative avec la liberté de prescription297, avec la difficile nécessité de 

conjuguer les deux au niveau singulier et au niveau politique298. Mais face à une 

liberté théorique, où tout ce qui est envisageable semble possible et désirable, nous 

voyons se développer des références médicales opposables (RMO), des 

conférences de consensus, des procédures validées qui encadrent désormais la 

prescription et en limitent les dérives, mais également une créativité potentielle. Et 

« l’obligation de soins […] conformes aux données acquises de la science » 

notifiés dans l’arrêt Mercier prend une résonance vertigineuse de nos jours, ce qui 

fera dire à l’Ordre national des médecins en 2007 qu’« il faut désormais distinguer 

deux concepts : l’indépendance matérielle du médecin bornée par les nouvelles 

modalités d’exercice et l’autonomie de la décision médicale à présent encadrée par 

les contraintes réglementaires et/ou économiques. » 299 . Et si l’on rajoute que 

désormais, face à la liberté thérapeutique du médecin, s’ouvre au patient le droit de 

refuser les traitements proposés300, sans que la relation contractuelle ne soit rompue, 

nous comprenons mieux la difficulté à saisir la nature exacte de ce contrat et la 

limite des obligations qui en découlent. 

La liberté de prescription est, nous l’observons à travers ses nouvelles modalités 

d’évaluation et l’élaboration de référentiels, de plus en plus encadrée et normalisée 

au nom de la qualité et de la sécurité, mais également des restrictions budgétaires. 

Peut apparaître ici un point de tension entre les intérêts de santé publique et les 

intérêts individuels qui ne peuvent être arbitrés que par l’argumentation 

scientifique et surtout éthique : il ne s’agirait pas de perdre de vue et de 

considération le patient au milieu du GHM301 dont il relève de par la grâce des 

normes et des catégories.  

 

                                                        
297 Ce point est particulièrement polémique dans le monde de la santé, et les Rencontres Pétrarque de 

Montpellier, dont le thème en 2006 était « Soigner aujourd’hui » ont été l’occasion de débats vifs 

autour du coût des soins comme limite de la liberté de prescription. Retransmission France-Culture 

du 4 au 8 août 2006.  
298  Cf. Aristote, Éthique de Nicomaque, livre V, IV, (2), la responsabilité relevant autant des 

gouvernants qui attribuent les ressources, que des médecins prescripteurs.  
299 Bulletin n°4, avril 2007, Ordre national des médecins, Le patient, le médecin et la société – dix 

principes pour une confiance partagée (en ligne), www.conseil-national.medecin.fr 
300 Loi n°2005-370 du 22 avril 2005 relative aux droits des malades et à la fin de vie. 
301 GHM est le sigle pour Groupe Homogène de Malades. Il s’agit d’un système de classification 

médico-économique des hospitalisations en fonction des données recueillies après le séjour d’un 

patient et codées. Les nomenclatures utilisées pour le codage se basent de la Classification 

internationale des maladies (CIM-10) de l’OMS et la Classification commune des actes 

médicaux (CCAM). 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Classification_internationale_des_maladies
http://fr.wikipedia.org/wiki/Classification_internationale_des_maladies
http://fr.wikipedia.org/wiki/Classification_commune_des_actes_m%C3%A9dicaux
http://fr.wikipedia.org/wiki/Classification_commune_des_actes_m%C3%A9dicaux


 139 

 

L’obligation de soins consciencieux 

 De l’obligation de moyens… 

Voici un point épineux du contrat de soin qui a suscité ces dernières années 

notamment l’intérêt des assurances et donc des législateurs, mais aussi de l’opinion 

publique. Se jouent ici des débats scientifiques, déontologiques, mais surtout 

juridiques et politiques. Si ces débats sont publics, c’est au lit du malade dans le 

cadre du colloque singulier que leurs conséquences auront leurs effets, et pas 

toujours pour le meilleur bénéfice du patient. 

Entre la liberté de prescription et le droit à l’accès à des soins validés se situe la 

notion « d’obligation de moyens » à laquelle est tenu le médecin et à laquelle peut 

prétendre le patient. C’est la « découverte » en 1925 302  de la distinction entre 

« obligation de moyens » et « obligation de résultat » qui rendit possible l’arrêt 

Mercier. En effet, cette distinction permit qu’au sein du contrat noué par le patient 

et le médecin certaines obligations ne puissent être que de moyens « consciencieux, 

attentifs et conformes aux données acquises de la science », le résultat, lui ne 

pouvant être garanti. La qualité des soins devenait ainsi une obligation 

contractuelle, qui pouvait donner lieu à indemnisation si cette obligation n’était pas 

remplie. 

Cette obligation de moyens, qui concerne autant les ressources techniques, que 

les connaissances et les compétences, s’appuie sur une obligation légale de 

formation continue progressivement renforcée depuis 1996303. Lors d’une étude 

publiée en 2005, le Conseil national de la formation médicale continue304 avançait 

que, malgré 7 à 12 ans de formation initiale, 50 % des connaissances médicales 

                                                        
302 R. Demogue (1878-1938), Traité des obligations en général, Paris, Rousseau, 1923-1933, t. 5, 

n
o
1237, p. 536 et t. 6, n

o
 599, p. 644. 

303  Avant 1996 et surtout les textes de 2003, elle était pour les médecins une obligation 

déontologique (art. 11 du CDM). Elle est désormais une obligation légale, quel que soit le mode 

d’exercice du médecin, formalisée au plan individuel, cf. articles L. 4133-1 à L. 4133-8 du CSP. 

L’obligation de formation médicale a été progressive, depuis 1996 (ordonnance n° 96-345 du 24  

avril 1996)  se poursuivant avec la loi du 13 août 2004, soumettant tous les médecins à l’obligation 

d’EPP (Évaluation des Pratiques Professionnelles)  qui sera définie dans le décret du 14 avril 2005. 
304 Cf. Présentation de la FMC, obligatoire en France depuis le décret du 14 novembre 2003, arrêté 

du 13 juillet 2006, dans un rapport consultable sur le site du ministère de la Santé : 

http://www.sante.gouv.fr/IMG/pdf/diapos_fmcph.pdf 

http://www.sante.gouv.fr/IMG/pdf/diapos_fmcph.pdf


 140 

étaient obsolètes au bout de 7 ans ! Nous comprenons mieux que l’obligation de 

formation est le seul moyen de donner des soins « conformes aux données acquises 

de la science », dont la formulation déontologique a été ainsi reprise dans 

l’article L.1110-5 :  

« Toute personne a, compte tenu de son état de santé et de l’urgence des 

interventions que celui-ci requiert, le droit de recevoir les soins les plus 

appropriés et de bénéficier des thérapeutiques dont l’efficacité est 

reconnue et qui garantissent la meilleure sécurité sanitaire au regard des 

connaissances médicales avérées. Les actes de prévention, d’investigation 

ou de soins ne doivent pas, en l’état des connaissances médicales, lui faire 

courir de risques disproportionnés par rapport au bénéfice escompté. 

[…]Les dispositions du premier alinéa s’appliquent sans préjudice de 

l’obligation de sécurité à laquelle est tenu tout fournisseur de produit de 

santé […]. »   

La dernière phrase du texte prend toute sa force avec l’éclatement médiatique 

des affaires du Médiator (2010), des prothèses mammaires (2010-2012) et la très 

récente affaire des prothèses de hanche non certifiées (avril 2013). 

… à l’obligation de résultat  

Parallèlement, nous voyons apparaître à la périphérie du principe de l’obligation 

de moyens, de plus en plus de situations qui vont dans le sens d’une obligation de 

résultat qui s’est imposée dans le domaine de l’organisation de soins. La 

permanence, l’accès et la continuité des soins qui représentent des missions de 

service public305 organisées par les ARS306 sont en effet soumis à une obligation de 

résultat et font l’objet d’un contrat pluriannuel d’objectif et de moyen (CPOM) 

entre les tutelles et les établissements307  qui serait « un contrat de confiance pour 

une gestion moderne, solidaire et efficace », comme il est écrit sur le site du 

ministère des Affaires sociales et de la Santé.  

Dans un lien contractuel, les deux parties s’entendent certes sur un résultat pour 

lequel elles déterminent les moyens. Mais dans le cas de la relation de soin sur quel 

résultat s’entendre : la réussite du traitement, la fiabilité des données, la sécurité 

                                                        
305 Le terme, qui avait disparu de la loi HTPS au profit de « missions » transférables de service 

public, devrait refaire son apparition dans la loi selon les propos tenus dans la presse par le ministre 

de la Santé,  Marisol Touraine, en septembre 2012.  
306 Agence Régionale de Santé. 
307  http://www.social-sante.gouv.fr/espaces,770/personnes-agees-dependance,776/informations- 

pratiques,1329/les-etablissements-et-services,853/contrats-pluriannuels-d-objectifs,6998.html 

http://www.social-sante.gouv.fr/espaces,770/personnes-agees-dependance,776/informations-


 141 

des traitements et des actes ? Le professionnel, pas plus que la médecine aussi 

triomphante soit-elle, ne peuvent promettre la guérison, mais la finalité de l’acte de 

soin n’en est pas moins, soit la restauration de la santé, soit le maintien d’un état 

satisfaisant compte tenu de l’évolution de la maladie. P. Pierre308 précise dans un 

article sur la responsabilité médicale, que « rien n’interdit à un praticien, liberté 

contractuelle obligeant, de s’engager volontairement à l’obtention d’un résultat 

précis, tels les effets géométriques d’une opération esthétique ». Et il se pourrait 

que le flirt permanent avec la promesse de réussite, par des médecins éblouis par la 

technicité, et encouragés par les exigences utopiques, mais compréhensibles des 

patients, puisse bien un jour ruiner l’obligation de moyens. Ce qui fait dire à D.  

Saadoun que le droit évolue, non pas vers la reconnaissance de l’obligation de 

résultat, mais « de l’obligation qu’ils soient à la mesure de la confiance qu’on peut 

accorder aux moyens »309.  

Cette réflexion sur la porosité actuelle entre obligation de moyens et obligation 

de résultat rejoint la réflexion sur les notions de risque, de prévention et de 

précaution. Actuellement l’obligation de résultat dans le domaine de la santé se 

limite principalement à une obligation de sécurité qui s’impose de façon de plus en 

plus contraignante aux professionnels et surtout aux institutions de soins310. Dans les 

années 1990 des affaires telles que celles du sang contaminé311, de l’hormone de 

croissance et de la vache folle, aujourd’hui celle du Médiator®, ont accéléré la 

prise de conscience et l’imputabilité des responsabilités. L’obligation de sécurité 

concerne principalement aujourd’hui : les infections nosocomiales, les produits 

médicamenteux, les produits sanguins et les vaccins. Lié à la volonté d’une 

meilleure qualité des soins dans un objectif de santé publique, mais également 

                                                        
308  Philippe Pierre, « La responsabilité civile médicale » in Philosophie, éthique et droit de la 

médecine, op.cit. p. 332. 
309 Daniel Saadoun, « Le patient, entre droit et revendication : la médecine saisie par le droit », La 

judiciarisation de la médecine, sous la direction de D. Dreyfuss, F. Lemaire, H. Outin, Actes des 

Journées d’éthique médicale Maurice Rapin, Flammarion, Paris, 2004, p.19. 
310 L’affaire des prothèses mammaires PiP distribuées dans toute l’Europe, obligera à une refonte 

complète de la directive 2007/47/ce du Parlement Européen et du Conseil du 5 septembre 2007, 

modifiant la directive 90/385/CEE du Conseil concernant le rapprochement des législations des 

États membres relatives aux dispositifs médicaux implantables actifs, la directive 93/42/CEE du 

Conseil relative aux dispositifs médicaux et la directive 98/8/CE concernant la mise sur le marché 

des produits biocides . Malgré la soumission à de nombreux textes législatifs, les autorités sanitaires 

nationales (l’AFSSAPS en France) et européennes ayant été incapable de repérer la fraude. 
311 « Affaire du sang contaminé»,  Wikipédia l'encyclopédie libre, 

 http://fr.wikipedia.org/w/index.php?title=Affaire_du_sang_contamin%C3%A9&oldid=64956959 

http://fr.wikipedia.org/w/index.php?title=Affaire_du_sang_contamin%C3%A9&oldid=64956959


 142 

d’indemniser des patients victimes d’aléas ou de fautes, ce droit est complexe312 et 

évolue rapidement au gré des jurisprudences et des progrès techniques. Ces 

exigences de sécurité sanitaire ont un impact économique très important sur les 

établissements de santé, ainsi que sur les primes d’assurance, générant un 

débordement de protocoles censés garantir l’exécution sur le terrain de soins de 

qualité en toute sécurité pour le patient. On observe ainsi un engouement pour les 

procédures qui pourraient, appliquées de façon standard dans la crainte d’une 

plainte, aller finalement à l’encontre de la personnalisation et donc de 

l’humanisation des soins. 

 

La notion de liberté de prescription et celle d’obligation de moyens ont eu, 

depuis l’arrêt Mercier, bien des implications qu’il était difficile d’imaginer en 

1936. Elles concernent à la fois la liberté, la déontologie et la technique du 

médecin, et trouvent un écho dans l’attente et les droits des patients. Ces derniers, 

du reste assez ambivalents, sont rassurés à l’idée d’un égal accès à des ressources 

de soins de qualité, mais craignent l’acharnement thérapeutique. Ils se montrent 

néanmoins inquiets qu’une limite, même raisonnée, soit imposée au pouvoir de leur 

médecin et puisse les desservir. Paul Ricoeur parlait en 1996, dans son article « les 

trois niveaux du jugement médical », des attentes parfois excessives des patients 

envers la médecine et les médecins, attentes qui ne peuvent que croître avec les 

annonces précoces et bien souvent imprudentes des avancées technologiques. Un 

rapport publié pour les dix ans de la loi du 4 mars 2002 observait que « … les 

progrès de la médecine ont contribué à faire naître chez les malades le sentiment 

d’un quasi-droit à la guérison qui rend de plus en plus insupportable l’aléa 

thérapeutique »313.  

Les affaires citées plus haut et celle plus récente des prothèses en silicone ont 

profondément choqué l’opinion publique. La majorité des personnes, que l’on ne 

peut tout de même pas qualifier toutes de naïves, faisait aux laboratoires la même 

                                                        
312 Cf. « Infections nosocomiales », in Les grandes décisions du droit médical, op.cit. Il y est fait 

l’inventaire sur 20 ans de l’évolution de la responsabilité liée à la contraction par un patient d’une 

infection nosocomiale et de la diversité des jugements rendus, même si la loi du 4 mars 2002 a sur 

ce point unifié les responsabilités entre privé et public.  
313 Cf. p 93 du Bilan et propositions de réformes de la loi du 4 mars 2002 relative aux droits des 

malades et à la qualité du système de santé, Ceretti Alain-Michel, Albertini Laure, ministère du 

Travail, de l’Emploi et de la Santé; Secrétariat d’État à la santé, Paris, février 2011, 310 pages. 

http://www.ladocumentationfrancaise.fr/rapports-publics/114000096/index.shtml.  

http://www.ladocumentationfrancaise.fr/rapports-publics/114000096/index.shtml


 143 

confiance qu’envers le monde de la santé et qu’envers leur médecin : tous les 

professionnels sont censés œuvrer pour le bien des malades. L’idée de tirer un 

profit est une réalité admise, mais pas au détriment des patients, ni surtout en les 

mettant cyniquement en danger. Nous avons du mal à reconnaître que les pratiques 

les moins morales du monde marchand peuvent envahir le monde de la santé et que 

la course à la technique favorise cela. La forme la plus minimale de la confiance est 

de s’attendre à ce que l’autre ne cause pas préjudice, on retrouve ici le « primum 

non nocere » d’Hippocrate. Le deuxième niveau est de s’attendre à un bénéfice de 

l’action d’autrui. Dans ces affaires la confiance a été trahie sur ces deux niveaux, 

mais également la confiance dans les institutions chargées du contrôle. Nous 

percevons ici la nature complexe et dynamique de la confiance du patient envers un 

soignant. Ce dernier est-il conscient que la confiance interindividuelle qui lui est 

accordée est constituée de tout un enchâssement de jugements et d’actes de 

confiance ? Et, quand il estime légitime qu’on lui fasse confiance, jusqu’où cette 

confiance doit-elle aller et jusqu’où peut-il en répondre ? 

C’est dans ce contexte en constante recherche d’équilibre entre les moyens dont 

nous disposons, ceux à mettre en œuvre et le respect des droits des patients, que 

surgit la question de la responsabilité et de l’indemnisation. 

 
 

La responsabilité contractuelle et l’indemnisation 

Rappelons-nous, c’est par le biais de la responsabilité qu’a été posée, dans 

l’arrêt Mercier, la nature contractuelle de la relation médecin-malade. La 

responsabilité du médecin, comme de tout soignant, a toujours existé, et il n’y a 

jamais eu d’impunité totale pour le médecin. Il fut des époques où ce dernier 

pouvait payer de sa vie une erreur ou une maladresse, bien qu’il fût souvent 

difficile, dans l’évolution défavorable de la maladie, de distinguer la responsabilité 

du médecin et celle de la nature. Le Code d’Hammourabi 314 prévoyait déjà des 

sanctions pour les médecins incompétents et Hippocrate a défini les devoirs des 

médecins dans le cadre d’une médecine qui se voulait plus scientifique que sacrée. 

Mais depuis que l’homme de Descartes s’est voulu « comme maître de la nature » 

                                                        
314 Texte juridique mésopotamien datant environ de 1760 av. J.-C. La concision de son style, basé 

sur la casuistique – si untel fait ceci alors telle solution s’applique – fut copiée pendant plus de mille 

ans. 



 144 

sa responsabilité s’est par contrecoup largement déployée. La Révolution française, 

via la rédaction du Code civil en 1804 consacrera la responsabilité des médecins à 

travers les articles 1382 : « Tout fait quelconque de l’homme, qui cause à autrui un 

dommage, oblige celui par la faute duquel il est arrivé, à le réparer » et 1383 : 

« Chacun est responsable du dommage qu’il a causé non seulement par son fait, 

mais encore par la négligence ou par son imprudence ». Le chemin du droit 

médical était ouvert. 

Lors de l’affaire Hélie en 1830315 les juges, en condamnant le médecin fautif, ne 

suivirent pas l’avis de l’Académie de médecine qu’ils avaient pourtant sollicité, 

avis qui fera date et marquera très longtemps l’esprit des médecins : « La 

responsabilité des médecins dans l’exercice consciencieux de leur profession ne 

saurait être justiciable de la loi. Les erreurs involontaires, les fautes hors de 

prévoyance, les résultats fâcheux hors de calcul ne doivent relever que de l’opinion 

publique… La responsabilité est toute morale, toute de conscience : nulle action 

juridique ne peut être légalement intentée, si ce n’est de captation, de vol, de 

fraude. » Marion Girer conclut 316  cette phrase qu’elle cite dans sa thèse, en 

remarquant qu’à l’époque l’idée qui prévalait était que « le médecin, l’homme de 

l’art, n’a pas à rendre compte de ses actes aux juges : il n’a de responsabilité 

qu’envers sa propre conscience ». 

C’est sur le fondement des articles 1382 et 1383 que les juges engageront la 

responsabilité délictuelle des médecins, avec l’affaire Thouret-Noroy en 1835, 

affirmant qu’il n’existait pas de lien contractuel entre un médecin et son patient 

afin de permettre d’engager la responsabilité civile et indemniser le patient. Puis la 

responsabilité s’appuiera sur un fondement contractuel en 1936 avec l’arrêt 

Mercier d’une remarquable longévité juridique qui permettait l’action en justice 

avec une prescription de 30 ans. Il faudra la loi du 4 mars 2002 pour écarter à 

nouveau le fondement contractuel afin répondre, ici encore, aux attentes de la 

                                                        
315 Durant un accouchement difficile, un médecin ne pensant qu’à sauver la mère, trancha à l’aide 

d’un couteau des deux bras d’un nouveau-né. L’enfant survécut et ses parents ne pouvant subvenir à 

ses besoins intentèrent un procès en dommages et intérêts. Ils obtinrent gain de cause à l’encontre 

de l’avis de l’Académie de médecine, qui prônait le principe de « l’irresponsabilité absolue du 

médecin » (1830). Cinq années plus tard s’installa clairement dans les textes la notion de 

responsabilité médicale dans le domaine délictuel (art 1382 - 1384). 
316  « Relation de soin et lien contractuel » in les Grandes décisions du droit médical, éditeur 

L.G.D.J, Paris, 2009, p. 315. L’avis de l’Académie de médecine cité par M. Girer dans son article 

est tiré de la thèse de P. Nègre, La responsabilité civile dans la pratique de la médecine, Aix, 

Marseille, 1935, p. 9.  



 145 

société face au préjudice éventuel causé au patient du fait des actes de soins, que ce 

préjudice soit dépendant, ou non, d’une faute ou d’un défaut d’information.  

Ces revirements juridiques, abondamment commentés 317 , qui modifient 

profondément le cadre de la relation patient-médecin ne sont pas sans entraîner une 

certaine insécurité chez les professionnels, même si la cohérence en droit et la 

protection des malades semblent meilleures. Jusqu’alors la détermination de la 

responsabilité médicale s’appuyait essentiellement sur la jurisprudence, elle était 

fondée sur la faute sans la reconnaissance de l’aléa thérapeutique. L’accident ou 

l’aléa ne pouvait que donner lieu à indemnisation dans le cadre de la relation 

contractuelle : c’est ce que la jurisprudence, confortée par la loi du 4 mars 2002, a 

modifié. 

Si l’imprégnation du droit s’est faite à tous les niveaux de l’organisation des 

soins, c’est au niveau de la responsabilité ouvrant droit à la plainte, la sanction ou 

l’indemnisation que la méfiance des professionnels envers les patients s’est fixée, à 

travers un discours récurrent sur la judiciarisation de la médecine. Mais les patients 

sont-ils les seuls responsables ? 

Aujourd’hui, les soins proposés étant de plus en plus perfectionnés et 

dispendieux, les systèmes d’assurances ont commencé à s’intéresser de très près 

aux procédures318. Le droit et le contrat médical évoluent dans le même temps que 

la culture de l’indemnisation imprègne notre société. Le cadre contractuel et 

institutionnel de la relation de soin suggère clairement qu’une obligation légale 

pèse désormais sur le médecin, là où certains n’aimeraient encore y voir qu’une 

obligation professionnelle et morale, dans la droite ligne de l’avis de l’Académie de 

médecine de 1830. Le professionnel de santé se retrouve ainsi devant un paradoxe : 

plus il est puissant dans sa pratique et sa technique, plus il est soumis au contrôle 

                                                        
317 Cf. les articles suivants : D. Bert « Feu l’arrêt Mercier », Recueil Dalloz 2010, p. 1801. P. Sargos 

« Deux arrêts historiques en matière de responsabilité générale et de responsabilité particulière liée 

au manquement d’un médecin à son devoir d’information », Recueil Dalloz 2010, p. 1522. S. 

Hocquet-Berg, « La place du défaut d’information dans le mécanisme d’indemnisation des 

accidents médicaux » in Responsabilité civile et assurances n°5, mai 2010, études 5. 
318  Et nous ne pouvons que suivre J. Carbonnier quand il relève que «les calculs pécuniaires 

entretiennent ainsi dans le droit de la responsabilité un état latent de tension, qui explique, et que ne 

peut qu’accroître, l’intervention des juristes» Cf. J. Carbonnier, op. cit., p. 322 [199] ; voir 

également à ce propos l’article de A.-M. Ceretti, sur le contexte assurantiel dans le système de soin, 

en particulier depuis la loi du 22 mars 2002, « Responsabilité médicale : le point de vue du lien », in 

La judiciarisation de la médecine, op. cit.,  p.39-43. 



 146 

social et donc limité 319 . La responsabilité est donc la contrepartie du progrès 

scientifique et médical, et sa sanction ne constitue pas un blâme injuste, mais 

l’occasion d’une conduite morale, comme H. Jonas l’a démontré320. Néanmoins la 

recherche d’indemnisation, même reconnue légitime, est vécue par les médecins en 

raison de l’enquête préalable comme une double disqualification : celle de la 

défaillance face aux droits subjectifs des patients et d’une faute face à la 

compétence qu’il aurait fallu mettre en œuvre. 

Nous pourrions estimer que l’existence d’une responsabilité juridique est le 

signe pour le patient que le médecin s’engage dans l’exécution de sa promesse, 

puisqu’il accepte le risque de devoir en répondre juridiquement. Cette assurance 

peut encourager le patient à accepter la relation, les actes médicaux et le risque 

parfois vital qu’ils supposent. Le risque ainsi se partagerait, même s’il n’est pas de 

même nature : risque d’un aléa thérapeutique pour le patient, risque d’y répondre 

juridiquement pour le professionnel321. Le contrat ne peut se passer de la confiance, 

ou juridiquement parlant de la bonne foi des deux contractants et en particulier le 

plus puissant des deux. Comme nous l’avons vu précédemment un des partenaires 

peut n’avoir que faire de la sanction ou être assuré qu’il peut s’y soustraire : c’est 

d’ailleurs ce qui révolte bien des patients dans les procès envers des industries 

pharmaceutiques dont les dirigeants, pourtant pharmaciens et médecins, se 

défaussent de leurs responsabilités grâce à une armée d’avocats et de multiples 

recours. Dans les articles et en particulier les forums des grands journaux suite aux 

rebondissements de l’affaire Servier le terme « Serment d’Hippocrate »  revient 

très souvent comme le symbole de la valeur morale de la profession médicale et par 

extension du monde de la santé. Mais dans ce cas il fut associé à son oubli et sa 

trahison et renommé « serment d’hypocrite ». 

Accepter d’ingérer un médicament dont les effets secondaires peuvent être 

violents, nous pensons ici à la chimiothérapie et son cortège d’effets indésirables : 

nausées, perte d’appétit, chute des cheveux, muscites, ou accepter de se faire 

                                                        
319 Voir l’article de D. Saadoun, « Le patient entre droit et revendication : la médecine saisie par le 

droit », op. cit., p. 15-23. 
320 H. Jonas, Le principe responsabilité, traduction de Jean Greisch, Paris, Flammarion « Champs », 

2001, 470 pages. 
321Nous retrouvons ici la notion d’échange de biens de catégories différentes qui demande une 

médiation : ici la médiation est la loi qui détermine l’équivalence, via l’indemnisation, entre le 

préjudice et la faute. 



 147 

implanter dans le corps un appareil (pacemaker, défibrillateur, électrodes cérébrales 

ou prothèses) demandent une sacrée confiance malgré tout. Les patients sont 

conscients des aléas possibles et des erreurs, mais ils ont absolument besoin d’être 

assurés de la sincérité du praticien, à défaut d’un utopique tout sécuritaire. Le 

praticien a besoin de son côté, pour s’engager et engager son patient dans un projet 

thérapeutique risqué, d’être assuré que les produits fournis sont de qualité optimale. 

La confiance seule ici est insuffisante face aux enjeux et à la limite de maîtrise des 

deux partenaires, et le contrôle vient alors au secours. Les conséquences des 

affaires nommées plus haut ont conduit l’opinion publique, les usagers et les 

patients, mais aussi des professionnels à exiger de la part de l’État des organismes 

et des procédures de contrôle fiables et indépendants, et donc dignes de confiance.  

 

Deux faits juridiques ont encore contribué à effriter la nature contractuelle de la 

relation de soin : la modification du délai de prescription dans le droit des contrats 

et la création de l’ONIAM  (Office National d’Indemnisation des Accidents 

Médicaux, des affections iatrogènes et des infections nosocomiales 322 ). 

L’imposition de la nature contractuelle de la relation médicale a été justifiée, lors 

de l’arrêt Mercier par la volonté des juges d’étendre le délai de prescription de la 

faute indemnisable à 30 ans. Mais le seuil de ce délai dans les obligations 

contractuelles est passé aujourd’hui à 10 ans dans le cadre d’une harmonisation 

européenne. La nécessité de maintenir la forme contractuelle, insatisfaisante, pour 

la relation de soin devenait donc de plus en plus difficile à justifier. 

L’obligation de sécurité relevant souvent d’une responsabilité collective et la 

volonté de pouvoir indemniser les patients victimes d’aléas sans faute imputable 

ont obligé à revoir le système d’indemnisation. La loi du 4 mars 2002 a ainsi créé 

un fonds d’indemnisation relevant de la solidarité nationale 323  et non plus du 

système assurantiel des professionnels ou des établissements pour ce qui est de la 

responsabilité sans faute. La situation est traitée différemment en cas de faute 

engageant pénalement le responsable de l’acte. Dans le cas premier, il s’agit ici de 

dommages ayant un lien de causalité avéré avec un acte médical, sans faute 

                                                        
322 Loi du 4 mars 2002,  titre IV - Réparation des conséquences des risques sanitaires et Loi n° 2002-

1577 du 30 décembre 2002 relative à la responsabilité civile médicale. 
323 Les fonds proviennent de la Loi de financement de la sécurité sociale, et permettent le droit des 

patients à indemnisation en cas d’accidents ou aléas médicaux. 



 148 

caractérisée, d’affection iatrogène liée aux soins ou aux médicaments, ou 

d’infection nosocomiale, alors qu’elle était absente avant le séjour ou le geste 

médical. Un site Internet324 a même été ouvert à destination du public indiquant les 

textes légaux, les dernières jurisprudences, détaillant le dispositif d’indemnisation 

avec formulaire de demande à télécharger. Cette mise à disposition de 

l’information sur les droits et la démarche de plainte est jugée par bien des 

professionnels comme une incitation à la judiciarisation. 

Il convient en effet de protéger le patient et lui permettre réparation, mais sans 

paralyser l’activité de soins et le développement des thérapeutiques et des 

techniques. Les suites de l’affaire Perruche325 furent sur ce point exemplaires et 

c’est sur un article destiné à limiter ses effets que s’ouvre la loi du 4 mars 2002. 

« Nul ne peut se prévaloir d’un préjudice du seul fait de sa naissance. La personne 

née avec un handicap dû à une faute médicale peut obtenir la réparation de son 

préjudice lorsque l’acte fautif a provoqué directement le handicap ou l’a aggravé, 

ou n’a pas permis de prendre les mesures susceptibles de l’atténuer […]». 

L’intention du législateur était de ne pas exposer abusivement un professionnel qui 

pourrait alors renoncer à pratiquer certains actes pourtant nécessaires à la santé 

individuelle et publique. Mais l’affaire Perruche a eu, et a toujours, des 

répercussions profondes sur notre perception de la personne handicapée et de la 

valeur  par le droit indemnisable de celle-ci, au nom d’une normalité devenue 

légitime et donc exigible. Dominique Folscheid, dans un article326 consacré à cette 

affaire, analyse les paradoxes de ce jugement qui font que « de l’indemnisation 

d’une vie oblitérée on passe à l’obligation de lui fixer un prix, ce qui l’exclut du 

monde des personnes pour l’insérer dans celui des choses ». Et il rappelle que nous 

aurions tort de nous fermer les yeux, car « sachant que le droit est une prodigieuse 

machine à produire des abstractions, puisqu’il ne retient de la réalité que ce qui 

                                                        
324 http://www.oniam.fr/ 
325  Citons l’attendu de la Cours de cassation du 17 novembre 2000, 99-13.701, qui provoqua un 

débat qui continue encore aujourd’hui : « Dès lors que les fautes commises par le médecin et le 

laboratoire dans l'exécution des contrats formés avec M
me

 Perruche avaient empêché celle-ci 

d'exercer son choix d'interrompre sa grossesse et ce afin d’éviter la naissance d’un enfant atteint 

d'un handicap, ce dernier peut demander la réparation du préjudice résultant de ce handicap et causé 

par les fautes retenues. »  et maintenant l’article de la loi du 4 mars 2002 , dite loi de démocratie 

sanitaire, mais aussi appelé « loi anti Perruche » en raison de l’article 1 qui ouvre cette loi : « Nul ne 

peut se prévaloir d’un préjudice du seul fait de sa naissance». 
326  D. Folscheid., « Autour de l’affaire Perruche, diversité des approches, unité des points de vue », 

in Mélanges en l’honneur de Jerry Sainte-Rose, Paris, Bruylant, 2012, p. 479-494. 

http://www.oniam.fr/
http://fr.wikipedia.org/wiki/Pr%C3%A9judice


 149 

constitue une matière juridique, elle-même subdivisée en fonction de ses registres 

d’inscriptions, n’est-il pas fatal de constater des distorsions au cœur même de la 

réalité concrète à laquelle il s’applique ? ». Un autre aspect qu’il relève est le fait 

qu’une décision de justice  débordera toujours le cas singulier : « Un arrêt de cette 

nature n’est pas une confidence murmurée à l’oreille d’un individu en lui 

demandant qu’elle ne sorte pas. Un arrêt consiste à prononcer "un jugement", c’est-

à-dire à tenir un discours. Ce discours a beau ne concerner qu’un seul cas, il 

conserve néanmoins tous les attributs d’un discours à visée universelle et 

normative ». C’est dans cette tension, nécessairement maintenue entre l’universel 

et le singulier, que ce situe la tâche de l’éthique et celle du droit également.  

 

La relation de soin s’ouvre par un double engagement : celui du patient qui 

prend sur les conseils du praticien le risque du traitement et celui du professionnel 

qui assume la responsabilité du projet de soin proposé. Chacun court un risque 

relatif à l’incertitude de l’évolution, à la gravité de la maladie, à l’effet des 

thérapeutiques et à l’aune des moyens existants. La confiance des malades se fonde 

parfois bien plus sur l’engagement sincère et constant des professionnels que sur le 

résultat, même lorsque l’enjeu est vital. Nous rencontrons plus souvent des patients 

qui acceptent l’annonce d’incurabilité sans remettre en cause la compétence des 

professionnels que de patients prêts à porter plainte pour le moindre 

dysfonctionnement, même s’ils se montrent plus exigeants et moins soumis que 

jadis. Les médecins se méfieraient moins de leurs patients s’ils savaient combien 

ses derniers leur pardonnent et gardent confiance.  

Mais comment faire coïncider la sécurité du patient avec l’inventivité 

thérapeutique ? Comment protéger le plus faible sans brider le plus savant ? 

Comment offrir à tous, et non aux plus privilégiés, les soins les meilleurs ? 

Comment réguler la tension entre la santé de l’individu et la santé publique, entre 

les besoins de l’un et les nécessités de l’autre ? Entre le malade et celui qui le 

soigne, le droit alors s’est immiscé. Serait-il allé trop loin, inquiet des abus d’une 

trop grande confiance au point de la mettre en péril ?  

 

 



 150 

 

 

 

 

 



 151 

 

 

3.   De la nécessité du droit à la crainte de judiciarisation  

 

 

« Les lois confèrent aux individus une licence, une permission de faire, d’agir, 

par seule autodétermination ; elles fondent, par exemple, pour tout citoyen, la 

liberté de circuler, d’exprimer ses opinions, de s’adonner à un culte religieux est. 

Par là, le droit non seulement sert à assurer, du point de vue de l’utilité la sécurité 

des personnes et de l’État, mais son cadre formel favorise, du point de vue de la 

justice, le développement et la réalisation pratique de valeurs morales, comme la 

liberté, l’égalité, etc. »327. Dans cette analyse des conditions de construction et 

d’existence la communauté morale, J.-J. Wunenburger met en perspective l’apport 

du droit à la liberté de l’homme. Mais il rend aussitôt attentif aux excès d’une 

approche trop libérale, qui serait oublieuse de la dimension nécessairement éthique 

du droit : « la critique de la médiation juridique a tendance surtout à dénoncer, 

aujourd’hui, la place abusive prise par la revendication de droits subjectifs. En 

effet, si la fonction des lois, dans les sociétés démocratiques, est bien d’assurer aux 

individus la jouissance de leurs droits, parce que le sacrifice consenti par l’individu 

aux contraintes sociales doit rester compatible avec l’obtention de satisfaction 

personnelle et du plus grand bonheur pour tous, le droit ne saurait devenir un 

dispositif quasi exclusif de licences. » 328 . La revendication du « droit à… » 

remplace bien souvent celle du « droit de… », dans une évolution plus 

individualiste et moins solidaire des rapports sociaux.  C’est dans ce difficile 

équilibre, que se sont élaborées les règles actuelles qui encadrent nos pratiques du 

soin et la place du patient dans le processus décisionnel. 

 

 

 

                                                        
327 J.-J. Wunenburger, Questions d’éthiques, op.cit., p.257. 
328  Id., p. 258. 



 152 

 

La loi du 4 mars 2002 dite loi de démocratie sanitaire 

L’équilibre attendu des droits 

Faisant suite aux États généraux du cancer en 1998, à ceux de la santé en 1999, 

et pour répondre à l’aspiration des citoyens de participer activement au système de 

santé, mais aussi, et surtout aux décisions qui les concernent, est née l’idée d’une 

loi dite « de démocratie sanitaire ». Cette loi promulguée le 4 mars 2002 fixe les 

grands principes concernant les droits des patients déjà reconnus par les codes de 

déontologie médicale, les chartes et les textes juridiques. Elle est fondée sur trois 

grands axes
329

 : l’affirmation de droits individuels pour les usagers, l’affirmation de 

droits collectifs légalement garantis et l’amélioration de la procédure 

d’indemnisation. Ce texte législatif impose le régime unique de la responsabilité 

civile que le professionnel soit en libéral ou salarié, dépassant le clivage des 

responsabilités contractuelles et délictuelles. 

La loi de 2002 réaffirme et proclame le droit fondamental à la protection de la 

santé, l’égal accès aux soins et le respect de la dignité de la personne malade, et 

rappelle les règles de confidentialité, respect de la vie privée et protection des 

informations, en particulier avec le développement de l’informatique. Elle légitime 

l’existence d’un secret partagé entre les professionnels330, le soulagement de la 

douleur devient une obligation des professionnels et le droit aux soins les plus 

appropriés doit s’accompagner d’une réflexion sur les risques qui pourraient être 

disproportionnés comparés aux bénéfices escomptés. Cet aspect de la loi sera 

renforcé pour le patient en fin de vie par la loi du 22 avril 2005.  

                                                        
329 Cf. Rapport  Bilan et propositions de réformes de la loi du 4 mars 2002, op. cit., p. 177-218.  
330 Art. L.1110-4 : « Deux ou plusieurs professionnels de santé peuvent toutefois, sauf opposition de 

la personne dûment avertie, échanger des informations relatives à une même personne prise en 

charge, afin d'assurer la continuité des soins ou de déterminer la meilleure prise en charge sanitaire 

possible. Lorsque la personne est prise en charge par une équipe de soins dans un établissement de 

santé, les informations la concernant sont réputées confiées par le malade à l'ensemble de l'équipe. » 

[...] 



 153 

Mais c’est surtout autour de la question de l’accès à l’information331 que cette loi 

sera novatrice et marquera un tournant dans la relation médecin-malade, mais aussi 

usager et monde de la santé.  

Les obligations qui auparavant étaient d’ordre déontologique et contractuel ont 

été renforcées et, en particulier pour le devoir d’information, étendues à tous les 

professionnels dans le cadre de leurs compétences. Le fait que le texte indique que 

cette information doit être « délivrée au cours d’un entretien individuel » n’est pas 

sans rappeler la force, à la fois symbolique et concrète, du colloque singulier 

fondateur de la relation thérapeutique. Mais l’obligation pour le professionnel ou 

l’établissement de faire la preuve en cas de litige que l’information a bien été 

délivrée a poussé certains à un formalisme excessif renforçant, voire créant même 

un climat de méfiance. Nous voudrions donner comme exemple un document dont 

la signature a été exigée avant de confirmer une date opératoire. Il s’agit d’un acte 

d’orthopédie en secteur privé avec dépassement d’honoraires. Le document a été 

donné par la secrétaire après la consultation. Nous avons conservé la typographie 

du document. 

Je soussigné ……. Né le …….. demeurant ……. 

AFFIRME avoir reçu toutes les informations sur les risques normaux et 

exceptionnels de l’intervention dont je désire bénéficier par le Dr… 

Acte opératoire ………….. prévu le … 

AFFIRME avoir pu poser toutes les questions et avoir bénéficié d’un délai 

suffisant de réflexion. 

ATTESTE de la compréhension des informations qui m’ont été données. 

ACCEPTE les risques évoqués. 

DONNE un consentement libre et éclairé à l’acte chirurgical mentionné ci-

dessous, en toute connaissance de cause.  

Signature, précédée de la mention « lu et approuvé » 

L’unique consultation qui a abouti à la proposition opératoire avait duré moins 

de 20 minutes durant lesquelles une grande partie a été consacrée aux différentes 

mesures pour décider de la technique opératoire la plus appropriée. Le consultant 

n’avait pas eu le temps de réfléchir ni de poser beaucoup de questions. Le 

                                                        
331 Le principe de cet accès et ses conditions sont fixés par les articles L.1111-7 et R.1111-1 à R. 

1111-8 du Code de la santé publique. 



 154 

chirurgien avait toutefois précisé sur le pas de la porte que si le patient avait des 

questions il pouvait bien évidemment reprendre rendez-vous. Il avait prévenu de la 

nécessité de signer l’accord pour le dépassement d’honoraires, et un document de 

consentement par ces mots « je suis désolé qu’on en arrive là, mais c’est de la faute 

des patients qui font des procès pour n’importe quoi, maintenant on doit se 

méfier ». Il est certain qu’il faut être sûr de la réputation de compétence technique 

de ce praticien pour passer outre une telle attitude. L’excès de précaution défensive 

ne peut que générer la réserve chez le patient, ce médecin ratant ainsi doublement 

son objectif de confiance réciproque.  

La crainte de la judiciarisation l’a emporté sur la réflexion à mener à propos de 

la nature et de la pertinence des informations à transcrire ou à donner. L’objectif 

d’humanisation qu’a voulu mener la loi de 2002 en favorisant le respect de la 

dignité et de l’information de l’individu a manqué, semble-t-il, son but sur ces 

points-là.  

 

Un colloque toujours moins singulier 

Le modèle contractuel initial de la relation de soin tend à perdre chaque fois 

davantage la caractéristique d’une relation duelle et personnelle, construite sur des 

liens interindividuels, et la tentative d’instaurer un médecin référent332 reste bien 

souvent sur ce point artificielle.  

Nombre de maladies se chronicisent et les parcours de soins sont devenus plus 

longs et plus complexes, faisant appel à une multitude d’intervenants à la fois dans 

l’espace de soins et dans la chronologie d’une maladie évoluant parfois sur 

plusieurs années. Ainsi de nouvelles modalités d’organisation des soins, mixant 

secteurs public et libéral, domicile et institutions, sont apparues. Sans compter les 

situations où le patient est en relation contractuelle de droit privé avec un médecin, 

tout en étant hébergé dans le secteur public hospitalier. De même, s’il est 

hospitalisé dans une clinique privée, il a un contrat d’hébergement avec la clinique, 

séparé du contrat médical avec le médecin qui le soigne. Outre les déterminations 

                                                        
332 art. L. 162-5-3 du Code de la sécurité sociale. Instauré dans l’objectif d’une recherche de qualité 

de soins, mais également dans une visée économiste en responsabilisant financièrement le patient 

afin d’éviter le nomadisme médical et la redondance de prescriptions. 



 155 

des obligations et l’imputation des responsabilités, la question du consentement du 

patient dans le cadre des filières de soins ou des réseaux reste difficile, et celle du 

secret partagé encore plus complexe. Nous ne pouvons considérer qu’il signe un 

blanc-seing à tous les professionnels et pour l’ensemble du projet de soins lorsqu’il 

accepte d’entrer dans un réseau, parfois seule possibilité pour lui d’accéder à 

certaines ressources humaines et financières.  

Du côté du droit, ce colloque désormais pluriel a généré de nouveaux problèmes 

juridiques. La responsabilité pénale personnelle est consacrée par l’article 121-1 du 

Code pénal, mais lorsque le dommage au patient est causé par l’action collective, 

dans le temps ou dans l’espace, de membres ayant chacun un statut différent dans 

une équipe, cette détermination devient complexe333. Il n’est pas rare que l’analyse 

de l’enchaînement des causes, en cas de plaintes, révèle une succession de fautes 

non intentionnelles. Les liens hiérarchiques ne suffisent plus pour exonérer de leur 

responsabilité les membres « subalternes » ou agissant en collaboration334. Nous 

pouvons citer le cas des infirmières qui exercent à la fois sur prescription, mais 

aussi de façon autonome dans le cadre de leur rôle propre défini par leur décret de 

compétence335. En 1998, André Demichel336 abordait à peine cette question, car la 

technique juridique n’avait pas encore pu tenir compte de la place des auxiliaires de 

soins paramédicaux agissant en collaboration, mais dans le cadre de la prescription 

médicale qui, dans le contrat, lie le médecin et le patient. Aujourd’hui encore, la 

responsabilité de l’équipe médicale ne peut être fixée avec précision337, car elle 

résulte du mode d’exercice de chaque professionnel: la jurisprudence considère que 

les paramédicaux en collaboration directe avec le médecin ou agissant sous la 

surveillance sont des préposés occasionnels, le médecin libéral a donc un lien 

contractuel avec eux, mais l’établissement de santé privé ou public supporte 

également la responsabilité civile de ses équipes. Cette démultiplication des 

                                                        
333 Cf. « La responsabilité pénale au sein de l’équipe de soins », in Les grandes décisions du droit 

médical, sous la direction de F. Vialla, LGDJ, Lextenso éditions, 2009, p. 384-397. 
334 Cf. le jugement du 15 mars 2007, en cour d’assises de Périgueux : acquittement d’une infirmière 

ayant, en toute connaissance de cause, injecté un produit létal sur la prescription à visée 

euthanasique du médecin, absent au moment de l’injection. Cet acquittement pourrait équivaloir 

dans l’opinion publique à une déclaration de non-culpabilité, donc de non-responsabilité. Je ne sais 

pas s’il faut se réjouir de l’irresponsabilité d’une profession de santé lorsqu’elle agit sur délégation.   
335  Décret de compétence n° 2004-802 du 29 juillet 2004 relatif aux actes professionnels et à 

l’exercice de la profession d’infirmier. 
336 A. Demichel, op. cit. p. 136. 
337 Cf. chapitre « L’évolution de la responsabilité civile de l’équipe médicale », in Les grandes 

décisions en droits de la santé, op.cit., p. 573 - 589. 



 156 

relations de soins au nom d’une plus grande efficience entraîne une insécurité chez 

les malades et un désenchantement.  

 

Indépendamment de l’unification des droits, nous observons un rapprochement 

des secteurs privé et public sur deux autres points, économique et sémantique, qui 

ne peut être sans conséquence sur le climat de la relation. L’imposition de la 

tarification à l’activité (T2A) dans le secteur public, bouleverse la gouvernance des 

établissements de soins en les forçant à adopter les règles de rentabilité du privé, au 

risque d’une disqualification de la notion et des missions de service public. Le 

raccourcissement des durées moyennes de séjour et les sorties parfois mal 

anticipées de l’hôpital n’incitent guère patients et familles à la sérénité quand la 

situation est particulièrement complexe sur le plan médico-social. La loi HPST, en 

attribuant par contrat (d’objectifs et de moyens) avec les Agences Régionale de 

Santé des missions de service public à des structures privées, entraîne un certain 

trouble dans la visibilité des offres de soins. Cette porosité des secteurs peut 

modifier la confiance des patients dans un système à la fois opaque et en crise, dont 

ils percevraient mal la position et les objectifs à leur encontre.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 157 

La relation au risque de la judiciarisation 

 

« Si la santé constitue un domaine privilégié de normes, c’est en raison de la 

nature de la discipline », nous rappellent les auteurs d’une étude récente sur la 

judiciarisation de la santé338, mais aussi du fait que « l’acte médical s’intègre dans 

un environnement complexe, tiraillé entre l’ambition naissante des progrès 

scientifiques et le respect de certaines valeurs fondamentales ». Au nombre de ses 

valeurs, nous retrouvons l’inviolabilité du corps humain, le respect de la dignité de 

la personne et la solidarité envers le plus vulnérable. Depuis la création du Code de 

la santé publique en 1953339, le nombre d’articles est passé de 792 à 9672 en 2007, 

une inflation qui s’est accélérée après les crises sanitaires (sang contaminé, 

amiante, vache folle, etc. ). À ce poids juridique, s’ajoute l’accroissement de textes 

réglementaires et de recommandations scientifiques, cette profusion de normes de 

diverses natures contribuant ainsi à appréhender le droit de la santé comme une 

source de contraintes accrue et difficilement contrôlable. 

Un des principaux facteurs invoqués dans la supposée perte de confiance des 

patients envers les professionnels serait le sentiment d’une volonté procédurière 

des patients ou des usagers. Cette crainte d’une menace de la plainte et du tribunal 

plane rapidement dans les couloirs des services quand une situation est 

particulièrement conflictuelle, que la menace soit ou non formulée clairement par 

les familles. Il est en effet très rare qu’un patient hospitalisé menace directement de 

porter plainte. 

Dans notre expérience au moins deux situations ont fait état d’une menace 

formelle brandie par la famille, chaque fois pour la continuation de 

traitements jugés déraisonnables par les médecins au terme d’une 

démarche collégiale menée dans le respect de la loi du 22 avril 2005. Dans 

l’une des situations, la crainte d’une plainte a fait reculer le responsable 

médical du service qui a poursuivi les soins jusqu’au décès du patient. La 

fille qui exigeait la poursuite du traitement (dialyse) s’était pourtant vue 

retirer la garde de son parent pour mauvais traitement et ce parent placé 

en institution. Ce chef de service a répondu, à notre certitude qu’il ne 

                                                        
338 La judiciarisation de la santé, 2012, op.cit., p.10. 
339 Ibid., p. 10. Cf. Loi du 3 avril 1958 donnant force de loi au décret du 5 octobre 1953 portant 

création du Code de la santé publique.  



 158 

pouvait être condamné, ni même poursuivi, qu’il était hors de question qu’il 

se retrouve un jour devant les tribunaux. Cette idée même le révoltait. 

Si la juste conscience d’une sanction en cas de manquement peut conduire aux 

respects des bonnes pratiques, la crainte excessive peut aussi encourager 

l’obstination déraisonnable.  

 

La SHAM340, qui est le premier assureur de responsabilité civile médicale du 

secteur hospitalier en France, publie chaque année un rapport sur le risque médical, 

qui montre qu’en proportion du nombre d’actes effectués, en augmentation chaque 

année, les nombres de réclamations se stabiliseraient, même si le nombre a 

progressé de 7 points au premier semestre 2012. Il faut toutefois prendre les 

chiffres avec prudence puisqu’entre la connaissance de l’évènement et la 

détermination de l’indemnité jusqu’à vingt ans peuvent s’écouler. En effet, la 

justice attend toujours la stabilisation des séquelles pour statuer sur le montant 

accordé. Cela a eu comme effet de modifier la nature du règlement des 

réclamations, par le recours plus important à la conciliation qui mène plus 

rapidement à une compensation du préjudice (44 % en 2011 contre 41 % en 2010). 

Les auteurs d’une étude sur 10 ans de contentieux dans le champ de la santé 

précisent « les procédures amiables participent comme les poursuites contentieuses 

au sentiment de “judiciarisation”. Pour alternatives qu’elles soient, les procédures 

non contentieuses nourrissent les craintes des professionnels d’avoir à répondre de 

leurs actes et imposent comme le contentieux, le versement d’indemnités en cas de 

reconnaissance de responsabilité »341 . Ils se refusent à justifier l’augmentation de 

conflits par une absence d’autorité politique, mais plus par une évolution du droit 

de la responsabilité des professionnels, une modification des rapports entre 

professionnels et usagers, et plus largement de notre rapport aux risques. Ils 

relèvent que « l’acceptabilité sociale du risque a progressivement diminué au fil du 

temps, à tel point que notre société refuserait le risque et l’aléa qui en découlent. 

De cette demande sécuritaire émanerait le phénomène de judiciarisation au sein de 

davantage de secteurs d’activité. Dans cette perspective, l’encadrement normatif 

accru va de pair avec la perception de l’individu comme une victime potentielle 

                                                        
340  Cf. Le panorama du risque médical Sham, 2012. Téléchargeable en ligne, 

http://www.sham.fr/Comprendre-les-enjeux-de-notre-metier/Nos-publications 
341 La judiciarisation de la santé, op.cit., p.14. 



 159 

dont les exigences de réglementations sont légitimes »342. Il semblerait que ceux qui 

ont tout intérêt à entretenir un climat exagéré de menaces de plainte soient les 

assureurs qui peuvent ainsi maintenir des primes élevées, alors même que ce qui, 

au bout du compte, est effectivement reversé aux plaignants n’est pas à la hauteur 

de ce qui est prélevé aux professionnels. Et ce fait s’observe notamment depuis la 

loi de 2002 qui a modifié les règles d’indemnisation avec un nombre stable de 

recours. 

 

Gilles Devers343 plaide pour approche plus équilibrée de la démarche de plainte 

du patient. L’examen de la jurisprudence permet aux soignants de comprendre 

mieux comment les affaires sont jugées afin de trouver des solutions pratiques aux 

préjudices subis par les patients. Il relève avec justesse, en contrepoint de l’étude 

citée plus haut, que peu de patients portent plainte, alors même qu’il y aurait des 

raisons de le faire, souvent parce qu’ils sont mal ou pas informés des démarches 

possibles, mais aussi parce que le patient a du mal à comprendre dans 

l’enchaînement des faits ce qui relève de la maladie, de la malchance et ce qui 

relève d’une faute éventuelle des professionnels. Ces derniers, il faut bien l’avouer 

ont tendance à éluder les causes fautives, que cela soit de leur fait tout autant que 

de celle d’un collègue. Le dégât causé, ils essaient de le réparer au mieux. Mais 

cette attitude est dommageable sur deux points. Pour le patient d’abord qui ne peut 

bénéficier d’un recours pourtant légitime et d’une compensation afin de faire face 

aux séquelles potentielles. Ensuite cela évite l’analyse des causes de l’erreur ou de 

l’aléa et la recherche de solution pour éviter que cela ne se reproduise avec d’autres 

patients. Certains patients expriment le sentiment d’une collusion entre les 

professionnels, d’une loi du silence et ils n’ont pas toujours tort, même si la 

bienveillance des uns essaie de réparer la maladresse, la négligence ou faute d’un 

autre. 

Les patients sont plus rarement enclins que les familles à porter plainte. Les 

procédures peuvent être longues et coûteuses, sans certitude d’avoir gain de cause, 

                                                        
342 Ibid., note 26, p. 13. Les auteurs citent en référence l’étude de P. Grosieux « Judiciarisation et 

victimisation : comment en sommes-nous arrivés là ? Petite approche de l’individualisme 

philosophique », Responsabilités, n°36, p. 36-38. 
343 Cf. article « Pourquoi le patient porte-t-il plainte ? », revue Objectifs Soins et Management, n°  

210, novembre 2012, p. 15-18. 



 160 

alors que les patients sont déjà affaiblis par l’épreuve de la maladie. Certains 

patients répugnent à l’idée de traîner en justice les personnes qui les ont soignés, 

acceptant comme inévitables certaines maladresses ou erreurs. Ils mettent en 

balance l’évènement avec toute la chaîne des soins et l’engagement du 

professionnel. Ils peuvent également craindre des représailles, car ils seraient le 

mauvais patient, celui dont il faut se méfier et qui ne serait plus soigné que de 

façon minimale et standardisée. Quand ils font la démarche de former un recours 

en justice, ils le font souvent pour deux raisons : la recherche d’une compensation à 

un handicap avec une altération importante de leur qualité de vie, l’impossibilité 

d’exercer leur activité ou encore la nécessité de financer des aides indispensables à 

domicile. L’autre raison invoquée est d’éviter que cela n’arrive à d’autres 

personnes. En ce sens, ils font œuvre de justice sociale.  

 

 

Le contrat et le droit, fossoyeurs de la relation de confiance ? 

 

Finalement, on peut se poser la question du pourquoi de cet attachement à la 

nature contractuelle de la relation de soin puisque la loi semble plus protectrice ? 

Mais jusque dans ses critiques ou ses remises en question les plus argumentées, 

qu’il s’agisse d’un vrai contrat ou pas, il y a un sentiment très fort de contrat entre 

le professionnel de santé et le patient qu’il soigne. Ce sentiment excède l’obligation 

juridique, dont la plupart du temps les professionnels ignorent la teneur exacte344, 

mais qui est généralement, dans leurs craintes, hypertrophiées à son endroit. Cette 

situation fait écho à l’excès de responsabilité déontologique, morale ou humaine 

que les soignants éprouvent fréquemment et que relevait Bruno Cadoré345, alors 

qu’il y a en effet comme nous l’avons vu moins de plaintes qu’il y a dix ans346. Ce 

                                                        
344 La discordance entre la hantise des médecins des « mises en cause » judiciaires et la réalité des 

chiffres, est forte d’enseignement, tant sur l’ignorance du droit et du fonctionnement de la justice 

(confusions entre la signification des termes et des procédures engagées) que sur le sentiment du 

corps médical « d’exercer une mission d’intérêt général, un sacerdoce, qui devrait échapper au droit 

[…] ». Id., p. 25. 
345 B. Cadoré, L’expérience bioéthique de la responsabilité, Artel-Fides, Louvain-la-Neuve, 1994, 

190 pages. 
346  Cf. l’article de B. Hue sur le site droit-medical.com citant l’enquête menée par A. Laude, J. 

Pariente et D. Tabuteau, publiée sous la forme de l’ouvrage déjà cité ici, La judiciarisation de la 



 161 

sentiment d’excès de responsabilité trouve son origine dans la force de l’obligation 

morale que crée la situation de confiance et son expression dans les actes 

surérogatoires qui jalonnent bien souvent la relation soignant-soigné. 

L’attachement surprenant à la nature contractuelle du lien, pourtant tout à fait 

imparfait à contenir la nature complexe de la relation de soin, indique ainsi la force 

symbolique de la notion de contrat, promesse, obligation entre deux individus qui 

se seraient choisis et acceptés, et de la force juridique comme acceptation de la 

sanction par la société en cas de non-respect. Il est probable que ce terme juridique 

de « contrat » traduise la laïcité morale de l’obligation entre le médecin et le 

malade, et donc, paradoxalement, la liberté intériorisée de tenir la promesse.  

Et si l’ingérence de plus en plus grande du juridique devient difficile à 

supporter, en raison de la limitation à une liberté et une inventivité dans l’art 

médical, c’est surtout le fait que l’intrusion du droit rappelle trop que la fiabilité de 

la promesse est assurée par des garde-fous extérieurs. Le contrat, et plus encore le 

droit, rappellent que la seule volonté morale est parfois faillible et que la crainte de 

sanction (sociale ou judiciaire) est quelquefois ce qui nous fait tenir nos 

engagements en dépit des contingences, de nos préférences ou de la lassitude. 

 

Dans un sondage 347  effectué en septembre 2010 auprès de 962 personnes 

concernant « les Français et les droits des patients », 48 % d’entre eux avaient été 

confrontés à un dépassement d’honoraires et 71 % l’avaient trouvé excessif.  La 

moitié des personnes interrogées n’avaient pas entendu parler des droits des 

patients et un tiers « vaguement ». Pourtant, s’ils ne connaissent pas les différentes 

appellations de ces droits, ils n’en connaissent pas trop mal le contenu : libre choix 

du médecin (82 %), désignation d’une personne de confiance (80 %), possibilité de 

donner son avis sur les décisions médicales (75 %), affichage des tarifs (73 %), 

libre accès du patient à son dossier (44 %). Les droits sont mal connus et pourtant 

87 % pensent que ces droits sont bien respectés, ce qui représente une belle preuve 

                                                                                                                                                          
santé. Cet article est consultable en ligne : http://droit-medical.com/actualites/evolution/23024-

moins-medecins-devant-tribunaux#ixzz2SoaiUp1i ;  

 http://droit-medical.com/actualites/evolution/23024-moins-medecins-devant-tribunaux 
347 Sondage BVA « Les Français et les droits des patients », publié en septembre 2010, commandé 

par le ministère du Travail, de l’Emploi et de la Solidarité dans le cadre de l’Année des droits des 

patients,  

http://www.2011-annee-droits-patients.sante.gouv.fr/IMG/pdf/Sondage_droits_des_patients.pdf 

http://droit-medical.com/actualites/evolution/23024-moins-medecins-devant-tribunaux#ixzz2SoaiUp1i
http://droit-medical.com/actualites/evolution/23024-moins-medecins-devant-tribunaux#ixzz2SoaiUp1i
http://www.2011-annee-droits-patients.sante.gouv.fr/IMG/pdf/Sondage_droits_des_patients.pdf


 162 

de confiance envers la moralité du système et le respect de la déontologie par les 

professionnels. 

À travers l’histoire des alliances, nous avons pu percevoir le long et constant 

parcours de l’individuation de l’homme pour conquérir sa liberté, choisir ses 

alliances et accepter de s’obliger mutuellement. Que ce soit par intérêt égoïste ou 

par besoin de faire société, de mieux y vivre, l’homme a construit des règles de 

formalisation des promesses, pour survivre d’abord, pour vivre mieux ensuite.  

La santé fut un bien privé tant que les moyens thérapeutiques étaient limités, nul 

besoin d’une législation en dehors de la déontologie dans laquelle la relation de 

soin prenait ses repères. La tutelle juridique du champ de la santé a été rapide dès 

que les progrès scientifiques ont déséquilibré le rapport entre le savant et le 

souffrant et que soigner a mobilisé des ressources économiques non négligeables. 

Mais la relation de soin ne peut se réduire à l’acte médical et à l’organisation des 

soins. De toute part le contrat et la mise en place de droits spécifiques se heurtent à 

la nature complexe du soin et à la qualité particulière de la relation entre deux 

subjectivités qui interagissent pour élaborer le récit de la maladie, le devenir de la 

personne malade. La confiance alors réapparaît. 

Mais avant qu’elle ne se réinvente, c’est le sentiment d’une méfiance latente qui 

inquiète les professionnels. Écoutons ces paroles prononcées lors d’un congrès de 

soins palliatifs en 2003, donc juste un an après la promulgation de la loi dite de 

démocratie sanitaire : « En réalité la loi énonce un état de fait : la confiance n’est 

pas un a priori, elle s’acquiert. Elle s’acquiert, en particulier, par et dans le respect 

de la loi qui définit les préliminaires au développement de la confiance. La loi met 

en mots ce qui n’était pas dit et dans le même mouvement, dévoile que la relation 

de soin n’échappe pas à la règle des relations humaines, a priori fondées sur la 

méfiance, qu’elles soient contractuelles ou d’une autre nature. La relation de soin 

semblait y échapper, on la croyait fondée sur une vocation médicale et sur un élan 

irrépressible de soigner…il y avait un mythe que la loi égratigne. Ce n’est plus le 

statut qui garantit la valeur du soignant. La blouse blanche qui s’offrait au regard 

comme une garantie de respectabilité, de compétence et d’humanité suscite 

désormais la réserve »348. Régis Aubry, qui rapportait ces propos dans son article 

                                                        
348 D. Blet et I. Carayon, « Annoncer n’est pas informer », actes du congrès de la SFAP, Les soins 

palliatifs au XXI
e
 siècle. Face aux situations difficiles, comment évoluer ou réinventer ?, Nice, juin, 



 163 

sur « Confiance, fin de vie, refus de soin et désir de mort et demande 

d’euthanasie », faisait un constat similaire en revisitant la loi du 22 avril 2005 

relative aux droits des malades et à la fin de vie. Il y fait une analyse détaillée, 

confrontant les enjeux de la loi à l’aune de la confiance dans les situations si 

délicates de la maladie grave où le doute envahit, où les multiples fragilités 

imposent une responsabilité accrue et où la prudence et le respect mutuel doivent 

être la règle. Les dispositions de la loi octroient certes une autonomie réaffirmée du 

patient, mais aussi pour lui des responsabilités plus lourdes. Il met l’accent sur la 

parole dans la relation, le dialogue et le partage dans la décision. Mais il souligne 

aussi le risque que « l’optimisation de la communication » par les dispositifs de 

traçabilité prévus par la loi ne révèle une « matérialisation de la méfiance ». 

L’approche prudente de cet article met en évidence combien une loi qui fut 

pourtant accueillie de leurs vœux par les professionnels de santé, et de soins 

palliatifs en particulier, ne doit cesser dans son application d’être réfléchie dans le 

quotidien de la relation avec le patient. Elle nous rappelle aussi que si le droit est 

un étayage nécessaire de la relation de soin, il ne peut toute entière la circonscrire. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                          
2003. [en ligne] http://www.sfap.org/pdf/VI-D2a-pdf.pdf . Cette citation est issue de l’article de R.  

Aubry, « Confiance fin de vie, refus de soin, désir de mort », in Action médicale et confiance, op. 

cit.,  p. 215-216. 

http://www.sfap.org/pdf/VI-D2a-pdf.pdf


 164 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 165 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Troisième partie 

 
 

La relation de soin,  

entre droit et confiance 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 166 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 167 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Soigner une personne et soigner une maladie, prendre soin et pratiquer des 

actes thérapeutiques, confèrent à la relation de soin une double nature qui articule 

la dimension individuelle du soin et la dimension collective de la santé. Dans cette 

dynamique relationnelle se conjuguent autant le besoin de la confiance que la 

nécessité du droit, dans un équilibre qui aujourd’hui nous déroute.  

Dans son livre Soi-même comme un autre, Ricœur349 définit les trois prédicats 

moraux dans cet ordre : le bon, l’obligatoire et le convenable, de la visée 

téléologique à l’éthique en pratique. Six ans plus tard, dans le texte « Les trois 

niveaux du jugement médical », il en inversera l’ordre pour aller de la relation 

interindividuelle au jugement réflexif qui légitime les jugements prudentiel et 

déontologique dans une visée englobant le bien de la personne et celui de la santé 

publique. Le niveau déontologique est à chaque fois la structure de transition, 

celle qui aujourd’hui prend une place grandissante, au point d’occulter 

l’importance des deux autres pôles, la relation intersubjective et la finalité du soin, 

qui ont profondément évolué. De toutes les relations que nous établissons au cours 

de notre vie, la relation de soin est probablement celle qui a subi les mutations à la 

fois les plus rapides et les plus récentes. 

C’est la reconnaissance de droits nouveaux pour le patient, que le législateur 

nomme très justement « personne malade », qui a engagé la relation vers une autre 

configuration, où confiance, droit et reconnaissance cherchent aujourd’hui une 

synthèse ou en tout cas une autre voie possible. 

                                                        
349

 P. Ricœur, Soi-même comme un autre, Paris, 1990, op. cit. 



 168 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 169 

 

 

1.  Figures actuelles de la relation de soin 

 

Le patient d’aujourd’hui ne se comporte plus face aux professionnels de la 

même façon que celui de la génération de Louis Portes. La vision de la santé s’est 

complexifiée et élargie. L’objet attendu de la relation est difficile à cerner : la 

santé, le soulagement, la guérison ? Aucune de ces notions n’est univoque et 

pourtant c’est sur cet objet énigmatique que se fonde le contrat entre soigné et 

soignant. L’arrêt Mercier, en s’appuyant sur la notion d’obligation de moyens, 

s’est avec raison tenu loin des bien compréhensibles, mais parfois insensées, 

attentes de guérison. La prudente sagesse qui a prévalu dans le sillage 

hippocratique du « primum non nocere », est aujourd’hui bousculée par les 

perspectives qui nous aveuglent des avancées biomédicales et par les exigences de 

sécurité. Qu’attendons-nous aujourd’hui du soin et de la médecine ? Et sur quoi 

fonder notre confiance et envers qui ? Comment décider au mieux pour nous-

mêmes ? Quelle place pour la confiance aujourd’hui ? Nous pourrions avoir tort 

de ne voir aujourd’hui dans la relation de soin qu’une confiance affaiblie, une 

méfiance rampante et un droit puissant parce qu’ingérant. Car, au fond, que 

pourrait le droit sans la confiance que nous lui accordons pour traiter avec justice 

nos rapports et sans la confiance envers autrui350 ?  

Comme nous l’avons vu, la confiance naît d’une attente intérieure et s’adresse 

à quelqu’un ; elle a un objet et une destination. Le contrat a également un objet 

sur lequel les deux parties s’accordent. Que pourrait donc être l’objet de la 

relation de soin sur lequel, tant la confiance que le droit, le patient et le 

professionnel devraient s’accorder ? La santé, mais selon quelles normes ? À 

moins que ce ne soit la guérison ? La maladie qui est la raison de la relation 

pourrait-elle aussi être son objet ? À moins que son objet soit le soin, le projet 

thérapeutique, c’est-à-dire les moyens plus que la finalité ? 

                                                        
350 En effet, ce dernier peut très bien s’affranchir du droit et se croire comme le dit l’expression 

populaire, « au-dessus des lois ». 



 170 

Nous essaierons de comprendre quel est cet objet aujourd’hui, au premier 

abord évident, presque une lapalissade – nous entrons en relation avec un soignant 

pour être soigné – mais à l’observation plutôt ambivalent. Qu’est-ce qu’être 

malade, être guéri pour le patient ? Et pour le professionnel ? Qu’est-ce qu’un 

soin pour l’un ou pour l’autre ? Chacun a des attentes, des représentations, des 

exigences. Un travail d’ajustement devra se faire au cœur de la relation. Le droit 

et l’organisation de la santé désignent au malade, patient, usager ou client, une 

place dans laquelle il peine parfois à se reconnaître. La pluralité des intervenants, 

l’importance du droit et celle, en recherche, du patient et du soignant, ont mis en 

avant la place grandissante du tiers. Nous pensons inévitablement au droit, mais il 

n’est pas le seul tiers présent, l’économie, la science et le social, agissent 

également sur le colloque n’est plus vraiment singulier même lorsqu’il est la 

rencontre, toujours particulière, d’un patient et d’un médecin.  

Nous reviendrons ensuite sur trois moments essentiels de la relation qui 

correspondent à des piliers de la relation contractuelle que nous avons décrite dans 

le chapitre précédent, mais sous un angle différent : l’information et la 

confidentialité, l’obstination et le refus de traitement et la décision partagée. Ce 

sont sur ces points-là que les droits nouveaux ont le plus, pour l’instant, 

bouleversé le rapport du malade avec les soignants. Ces moments clefs de la 

relation, encadrés par le droit, représentent des enjeux essentiels de confiance, 

mais également de droit.  

Au cours de ce travail, le mot reconnaissance est apparu à plusieurs reprises, 

aux détours de nos interrogations, sur les conditions ou les effets de la confiance. 

Paul Ricœur nous apportera ici également des repères pour considérer cette notion 

en lien avec la confiance. Se reconnaître malade exige de faire confiance dans son 

jugement sur les symptômes repérés et dans sa capacité à affronter le mal. Se 

confier à autrui et solliciter son aide demandent de reconnaître en lui une personne 

digne de confiance avant de décider de s’engager avec lui. Mais le parcours n’est 

pas fini : le futur patient doit se faire reconnaître porteur d’une « vraie » maladie 

qui peut ou mérite d’être soignée. Il doit être reconnu digne de soin. À ce stade, il 

est essentiel d’être un malade comme les autres et c’est d’ailleurs souvent le lieu 



 171 

de luttes pour la reconnaissance351 individuelle ou collective. Puis le patient devra 

faire reconnaître le sujet, la personne derrière le malade : ne pas être un patient 

anonyme, mais un être singulier qui ne sera pas soigné comme n’importe qui. 

Tout au long de ce parcours, la confiance ouvre la voie de la reconnaissance qui à 

son tour conforte la confiance. 

 

 

L’objet énigmatique de la relation de soin 

Si nous revenons aux bases juridiques, toute relation de nature contractuelle a 

un objet concret, déterminé ou déterminable. Que dire alors de l’objet de la 

relation de soin qui est souvent imprévisible au départ de la relation et dans bien 

des cas longtemps ambigu ? Sur ce point, aussi la nature contractuelle de la 

relation ne cesse de boiter. Quel est donc l’objet tant attendu de la relation de 

soin ? La santé, sur la définition de laquelle il est bien difficile de trouver un 

accord, comme nous le verrons ? La guérison ? Mais qu’est-ce qu’être guéri pour 

le malade ou pour autrui ? L’obligation prudemment limitée aux moyens 

n’empêche pas les espoirs, du plus raisonnable au plus fou. Il semblerait aller de 

soi que la maladie est l’objet du rapport médecin-malade, mais la relation ne s’y 

laisse pas réduire. Nous pourrions alors prendre le projet de soin comme l’objet 

privilégié de la relation : et alors s’ouvre l’interrogation sur l’articulation des 

soins et du prendre soin. 

La relation a donc un motif, la maladie ; elle a une finalité, la santé ou la 

guérison, et des moyens, l’activité de soins. Et chacun de ces éléments peut 

représenter un objet potentiel de la relation pour le patient, pour le professionnel 

ou pour l’institution. Ces représentations, à la fois singulières et circonstancielles, 

vont déterminer des attentes et des comportements dont l’interaction orientera la 

nature de la relation, mais déterminera également des lieux et des moments de 

confiance ou au contraire de déceptions potentielles.  

 

                                                        
351 Telles que les combats pour faire reconnaître les maladies professionnelles provoquées par 

l’amiante, ou les cancers liés aux pesticides, la fibromyalgie sur un autre plan, les maladies 

orphelines, etc. 



 172 

La santé peut-elle être l’objet de la relation de soin ? 

La santé, ou du moins être en bonne santé, n’a pas toujours, loin de là, la même 

signification pour le patient et pour le médecin. Et pour chacun d’eux plusieurs 

représentations peuvent, selon la survenue ou le décours de la maladie, s’alterner 

ou se combiner. On reconnaît habituellement trois approches de la notion de santé. 

Être en bonne santé peut se concevoir comme le fait de n’être empêché en rien, 

de ne pas être limité dans son corps, dans sa vie sociale, dans l’expression de sa 

vitalité. C’est la formule célèbre du chirurgien Leriche352 : « la santé est la vie dans 

le silence des organes ». La vie suit son cours harmonieusement, fluide et active. 

Lorsque nous « tombons » malades, nous sommes mis en « arrêt » de travail, en 

tout cas si nous sommes dans la vie « active ». Le retraité – l’inactif donc aux 

yeux de l’administration – qui est malade, ne peut donc plus être arrêté. Bien des 

patients mesurent l’évolution favorable au fait de pouvoir reprendre normalement 

leurs activités habituelles. Mais cette normalité est estimée très diversement selon 

l’acceptabilité de la réduction des capacités par le patient ou le soignant. Ce qui 

apparaît exceptionnel et inespéré pour ce dernier peut être vécu comme 

dramatique par le malade. À côté de cela, ne plus pouvoir ou vouloir agir 

« normalement » et travailler comme on le devrait selon les normes sociales, fait 

soupçonner une maladie sous-jacente physique ou psychique. Le « tu dois couver 

quelque chose, as-tu fait une prise de sang récemment ? » ou « tu ne ferais pas une 

petite dépression, toi ? » ponctue souvent la plainte de celui qui ne se sent plus à 

l’aise dans sa vie, et que l’on renvoie ainsi au pathologique. 

Nous pouvons également appréhender la santé comme la capacité psychique et 

physique à faire face aux évènements ou à développer des capacités. La 

pathologie et l’accident sont acceptés à condition que l’on puisse « rebondir ». Le 

concept de résilience tire sa bonne fortune de cette approche confiante des 

capacités de l’homme à dépasser les aléas. Dépasser le cancer, le handicap dans le 

sport, la réussite artistique ou par un autre exploit est fortement valorisé 

socialement, au point de disqualifier celui qui n’a pu traverser l’épreuve et 

transcender la maladie. On retrouve ici cette figure nietzschéenne du 

                                                        
352 René Leriche, « De la santé à la maladie, la douleur dans les maladies, où va la médecine ? », in 

Encyclopédie française, VI, 1936.  



 173 

dépassement : « ce qui ne me fait pas mourir me rend plus fort »353. C’est une 

conception qui fait la part belle à l’idée moderne et médiatique de performance. Et 

si elle s’appuie sur la notion de confiance en soi comme moteur de la guérison, 

elle peut aussi détruire l’estime de celui dont la maladie sera plus forte que sa 

volonté. Non seulement le patient pourrait être coupable d’être tombé malade, 

mais aussi de ne pas s’être relevé, ne pas avoir guéri, ne pas être sorti grandi. 

Nous rencontrons plus fréquemment aujourd’hui des patients déçus par une 

médecine incapable de faire mieux, mais plus encore déçus d’eux-mêmes ; être en 

bonne santé aujourd’hui contribue à l’image extérieure, mais également l’estime 

de soi. Claire Marin dénonce « ce leurre lénifiant de la maladie comme moment 

dialectique, très présent dans nos sociétés contemporaines où la santé est 

désormais envisagée comme un droit exigible ou un devoir qui lui est imposé »354. 

Canguilhem s’interrogeait déjà en 1978 : « […] est-on sûr de ne pas susciter une 

maladie obsessionnelle de la santé ? C’est une forme de maladie que de s’estimer 

frustré, par le mode actuel d’exercice de la médecine, de la santé que l’on 

mérite »355. L’homme sera soigné, compensé, amélioré et bientôt augmenté ; le 

progrès ne s’arrête pas en si bon chemin et certainement pas à une réflexion sur 

son sens. C’est probablement à l’extrémité de cette représentation de la santé 

comme outil de performance, que naissent en fin de vie les demandes de mort 

provoquée, par suicide assisté ou euthanasie, dans une volonté douloureuse, mais 

illusoire de maîtriser son image et les évènements de la vie. La troisième 

conception de la santé est celle d’un équilibre en soi et avec l’environnement qui 

dépasse l’organique en intégrant le sentiment de bien-être ou d’accomplissement 

avec la relation aux autres. C’est la thèse défendue par Canguilhem dans le 

Normal et le pathologique et qui ouvre la perspective la plus large. Elle permet de 

sortir d’une certaine négativité concevant la maladie comme l’envers de la santé, 

dans une dialectique binaire, pathologie/santé, dont la seule victoire acceptable 

serait la guérison. 

                                                        
353  Extraite de Le Crépuscule des idoles (1888), Friedrich Nietzsche (trad. Henri Albert), éd.  

Mercure de France, 1908 (éd. 7), partie « Maximes et flèches », par. 8, p. 108. 
354 C. Marin, Violences de la maladie, violence de la vie , Paris, Armand Colin, 2008, page 15. 
355 G. Canguilhem, « Une pédagogie de la guérison est-elle possible ? », in Écrits sur la médecine, 

Seuil, 2002, p. 97. Il suffit de voir aujourd’hui le nombre d’articles ou d’émissions, voire de séries 

télévisées sur la santé ou la médecine, pour comprendre que Canguilhem avait vu juste il y a 30  

ans déjà.  



 174 

Mais nous pouvons aussi appréhender la santé sous l’angle de l’origine des 

facteurs qui influencent les évènements somatiques. Et cette approche va révéler 

d’autres sources de tension, car nos attitudes seront très différentes selon la 

croyance dans une prédominance des facteurs endogènes ou des facteurs 

exogènes, comme responsables de la maladie. Dans le premier cas, le patrimoine 

génétique, les conduites saines, malsaines ou à risque seront mis en cause. Le mal 

vient de moi, que j’en sois porteur involontaire ou agent responsable par mes 

habitudes de vie. Il convient ici de bien se conduire, d’être tempérant et à la limite 

de bien combiner ses patrimoines génétiques si l’on veut des enfants sains. Ici 

encore, de responsable à coupable il n’y a parfois qu’un pas.  

Claudia attendant le résultat de son scanner thoracique après sa 

troisième cure de chimio : « ça m’a fait un coup le diagnostic, je n’ai pas 

voulu y croire. Je n’ai jamais fumé de ma vie. Ce n’est pas juste. Mon 

garagiste lui aussi a eu un cancer du poumon, mais il fumait sans arrêt, 

il l’a bien cherché après tout. Mais pas moi. Le médecin a dû me montrer 

les radios plusieurs fois : je lui fais confiance, il ne me ferait pas de 

chimio pour rien. Mais quand même, je voudrais bien savoir d’où ça 

vient, on a des cellules comme ça qui peuvent se mettre à faire n’importe 

quoi ?  Ce n’est pas possible… Ou alors peut-être ça vient de la 

pollution ? avec tout ce que l’on dit sur le diesel, et là où je vis… » 

Pour Claudia le facteur endogène est littéralement incroyable, sinon elle ne 

pourrait plus faire confiance à son corps ou à ses habitudes de vie, elle pense alors 

à une origine exogène qui ne serait pas de son fait. Dans cette seconde approche, 

l’environnement, du microbe observable aux ondes imperceptibles, est vécu 

comme potentiellement dangereux pour la santé. La nature indomptable, mais 

aussi l’action inconséquente de l’homme ou les effets nocifs de la technique, tout 

peut mettre notre santé et notre vie en danger : l’attitude raisonnable doit être alors 

de se méfier et d’être précautionneux.  

 

De tout temps on a cherché des causes et des coupables aux maladies. La 

détermination plus pointue des risques n’a pas diminué l’incertitude puisque les 

risques se démultiplient en combinant prédisposition interne et évènements 

externes. Le paranoïaque nous dirait « prudence, l’ennemi est partout » et 

l’aspiration au tout sécuritaire nous pousserait dans cette voie. Il n’est pas sûr que 

nos conceptions d’aujourd’hui, sous le couvert de rationalité et de connaissances, 



 175 

facilitent notre rapport à la santé et la maladie. La confiance devient plus difficile 

à établir et à construire puisqu’il faut l’investir autant dans la capacité de notre 

corps à résister à la maladie qu’à en guérir une fois celui-ci atteint, mais 

également dans la pertinence de nos jugements de prévention et de précaution à 

titre individuel et collectif.  

Jour après jour, Alain reste enfermé dans un discours qui tourne en 

boucle. Son cancer de la gorge le gène pour parler et pour manger : 

« pourquoi ce cancer m’arrive ? Je n’ai jamais fumé, je fais du sport 

régulièrement, je ne bois pas, je mange bio depuis longtemps. Je ne 

pouvais pas faire mieux… et maintenant regardez comme je suis, une 

loque. Je ne me reconnais plus… vous savez je n’étais pas comme ça 

avant », dit-il avec un sourire d’excuse, « pourtant j’ai beau me battre, je 

fais tout ce que disent les médecins. Parfois, je me demande si ce ne sont 

pas tous ces médicaments qui m’empêchent de guérir – c’est chimique 

tout ça. Ce n’est peut-être pas si bon… ». Le lendemain il nous dira : 

« ça trotte dans ma tête : mon père a eu un cancer, mon frère aussi – pas 

le même, mais quand même – c’est dans nos gènes peut-être, alors si je 

l’ai transmis à mes enfants, c’est grave. J’espère que la médecine pourra 

plus pour eux que pour moi. »  

Ces confidences sont exemplaires du désarroi dans lequel la recherche des 

causes et des conséquences d’une maladie peut plonger un patient. Les repères de 

confiance s’effondrent ; le corps a trahi et n’a pas répondu aux attentions d’hier et 

aux efforts d’aujourd’hui. La confiance se projette alors dans l’espoir que la 

médecine pourra demain ce qu’elle ne peut aujourd’hui. Elle devra réparer ce qui 

arrivera à mes enfants par ma « faute ».  

Prendre la santé comme objet de la relation de soin serait un piège. Une santé 

qu’il faudrait préserver, mais jusqu’à quand, jusqu’où ? Selon quelles normes, 

quels standards ? Une santé qu’il conviendrait de rétablir si elle est altérée, mais 

jusqu’à quelle marge d’écart acceptable ? Ou de ne jamais mettre en danger au 

point de refuser tout risque ? Et comment s’entendre, s’accorder si le bien visé 

exige la maîtrise de soi et de l’environnement ? Le contrat serait impossible à 

honorer et il resterait peu de place à l’altérité et à la confiance.  Ne serait-ce pas 

plus logique de penser que l’objet de la relation qui lie un soigné à un soignant est 

la guérison comme fin et la maladie comme motif ? 

 



 176 

La guérison serait-elle l’objet tant attendu ?  

Bien sûr nous voulons guérir, quelle question ! Effacer la maladie, le 

traumatisme, que tout redevienne comme avant, les soins contre l’anéantissement 

possible entrevu dans la faillite du corps, en finir avec l’idée irreprésentable et 

inacceptée de la finitude. Nous savons bien que la guérison ne peut être qu’un 

espoir et jamais une promesse, pourtant nous ne cessons de l’attendre et même de 

l’exiger. 

Derrière le mot guérison peuvent apparaître des représentations et des attentes 

très différentes. Le patient peut croire en un retour à la situation d’avant la 

maladie, sorte d’annulation de l’évènement par le geste ou le processus 

thérapeutique, avec l’espoir d’un corps remis à neuf, tandis que le médecin vise à 

l’élimination de la maladie au prix parfois d’un remaniement important du corps 

et de la perte éventuelle de capacités du patient. Dans cette vision mécaniste du 

corps réparé, compensé, modifié ou handicapé, l’évolution défavorable de la 

maladie, les séquelles ou la souffrance, signes de l’échec de l’ingénierie médicale, 

peuvent entraîner la perte de confiance envers le médecin : l’objet attendu, parfois 

même promis par le médecin ou les médias, n’est pas au rendez-vous. Le malade 

peut ne pas se reconnaître dans le patient déclaré « guéri » par la médecine : ce 

n’est pas ainsi que lui se voyait, ce n’est tout simplement pas envisageable.  

Le temps qu’il faut au patient pour se reconnaître guéri est souvent plus long 

que celui de l’homme de science une fois sa tâche achevée. La notion de guérison 

est en lien avec la conception de la santé et le patient mesure sa guérison non à la 

fin de la maladie proprement dite, mais au retour à l’état de santé qu’il vise. La 

médecine prudemment a inventé le terme de « rémission » : une guérison en 

suspens, une maladie en sursis… et le patient au milieu du gué, raccrochant 

bravement sa confiance à des statistiques et des chiffres. 

Claudine nous rejoint une nuit dans l’office infirmier, il est 2 heures du 

matin, elle n’arrive pas à dormir. Elle est hospitalisée pour une récidive 

d’un cancer du sein, traité il y 10 ans. Elle parle à voix basse : « j’ai eu 

le courage de me battre la première fois pour guérir, j’y croyais, j’ai tout 

accepté, ça a marché. Mais aujourd’hui, ce n’est plus pareil… qu’est-ce 

qu’il y a pour moi au bout des traitements ? Une rémission ? Mais ce 

n’est pas une guérison si la maladie peut revenir… ça veut dire quoi si je 

ne sais jamais quand je serais guérie ?... Comment vivre avec ça ? » 



 177 

Et que dire de ces patients qui meurent guéris, comme l’affirment sans crainte 

du paradoxe des médecins désolés du mauvais tour que vient de jouer la nature, 

alors que la technique médicale avait, elle, fait son travail.  

La crainte de mourir et celle, non moins puissante, de la douleur, du handicap 

et les promesses de la science que nous appelons de tous nos vœux, ne peuvent 

qu’aller dans le sens d’une attente de guérison. Derrière ces attentes légitimes ou 

en tout cas bien compréhensibles émergent les attentes que Paul Ricœur qualifiait 

d’« insensées » 356  et que le droit aujourd’hui légitimerait presque à travers 

certaines obligations de résultat. L’expérience nous montre que les patients sont 

fréquemment ambivalents dans leurs attentes et leurs comportements : vouloir 

guérir, mais refuser d’aller voir un médecin ou de se soigner, réclamer force 

examens et opérations, mais ne pas vouloir d’acharnement, essayer de concilier 

médecines douces et chimiothérapie. Mais certains patients se soignent sans 

vouloir guérir : ils découvrent dans la maladie des bénéfices secondaires 

suffisamment essentiels pour qu’ils mettent en échec toutes les tentatives de 

traitement, au risque de leur santé et parfois de leur vie. 

Si la médecine est scientifique, et l’espoir de guérison y prend encrage, l’acte 

médical relève de l’art, d’une techné entre expérience, science et relation.  

La maladie est la raison de la relation, mais elle constitue l’objet de la 

médecine. Tous les efforts de la science et des médecins portent sur la 

« découverte » des maladies, sur les méthodes diagnostiques, la recherche de 

traitements et sur la mise au point de techniques thérapeutiques. La recherche 

médicale est plus valorisée financièrement que bien des activités de soin357. Mais 

l’objet de la médecine et l’objet de la relation de soin sont-ils substituables ? 

La maladie est une souffrance, une épreuve, un drame parfois pour le patient. 

Pour le professionnel, elle est un défi, le champ de sa réflexion et de son action, 

son terrain d’expériences en quelque sorte. Où le médecin voit une « belle 

maladie », le patient voit une tragédie. La santé passe inaperçue, la maladie quant 

à elle, bouleverse le rapport à notre corps. Elle est une « violence de la vie »358, un 

                                                        
356 P. Ricœur, « Les trois  niveaux du jugement médical », Esprit, Paris, décembre 1996, p. 23. 
357 Notamment dans les établissements hospitaliers où la T2A encourage par des financements 

spécifiques de missions d’enseignement, de recherche, de référence et d’innovation (MERRI) 

comptabilisant également et uniquement les publications répondant aux critères SIGAPS. 
358 Cf. C. Marin, Violences de la maladie, violence de la vie, op.cit. 



 178 

évènement inattendu, parfois inévitable toujours indésirable. Être malade est 

d’abord un ressenti avant d’être un évènement socialisé, visible, descriptible, 

compréhensible. C’est un rôle que l’on vit de l’intérieur avant de le confronter au 

regard et au jugement de l’autre, car il y a une inévitable mise en scène de la 

souffrance pour qu’elle soit entendue, un exercice où le malade ne doit pas 

échouer. Le corps est ensuite nécessairement objectivé, parcellisé par l’approche 

scientifique et médicale. À la violence de la maladie, va répondre la violence de 

l’acte thérapeutique légitimée par le souci de bienveillance et l’encadrement 

déontologique.  

Ne pas être atteint de maladies ou en être guéri, ne nous garantit pas d’être en 

pleine santé. L’allongement de la vie, les rémissions longues de pathologies jadis 

rapidement mortelles, le vieillissement et son cortège de petites et grandes 

incapacités ne nous laisseront pas aller jusqu’à la fin de notre vie sans pertes ni 

sans handicap. Nous allons vers un futur où, rançon paradoxale des progrès, il y 

aura de plus en plus de personnes handicapées qu’il faudra traiter, soulager, pallier 

et compenser. Comment savoir vers quel état de santé nous évoluerons au fil des 

pathologies et des thérapeutiques ? Nos attentes seront-elles toujours les mêmes 

au fur et à mesure des épreuves de la vie, des accidents ou des maladies ?  

Et quand bien même professionnels et patients auraient une vision convergente 

des résultats de l’action thérapeutique, il n’en resterait pas moins que la notion de 

guérison est ambigüe. Mais, comme le souligne D. Folscheid, « ce flou est 

finalement bénéfique »359, car il ouvre l’espace pour que puisse s’élaborer une 

confiance dans la relation de soin. L’objet de la relation ne peut se définir à 

l’avance sans risquer de s’égarer ou fixer ce qui pourrait être mutable et empêcher 

une liberté d’être ; l’objet de la relation est nécessairement à venir et même en 

devenir, l’occasion de re-normaliser, mais aussi d’individualiser et de 

personnaliser.  

Les notions de normal, de pathologique, de maladie entre en résonnance avec 

les demandes de bien-être, d’amélioration, de prévention. Tous les aspects de la 

vie se médicalisent. Ce qui auparavant n’était qu’un trait de caractère ou que l’on 

acceptait comme un trouble réactionnel à un évènement de la vie, devient 

                                                        
359  Cf. D. Folscheid, J.-J. Wunenburger, « La finalité de l’action médicale », in Philosophie, 

éthique et droit de la médecine, op. cit., p. 143. 



 179 

pathologie, requérant une prise en charge thérapeutique. Que ce soit des 

inventions de laboratoires à la recherche de débouchés pour leurs molécules, ou 

un avatar de notre volonté de perfection, la frontière entre thérapeutiques et soin 

s’estompe dans la globalité des approches médico-sociales. Alors si la relation 

peine à s’accorder sur des notions communes de santé, de maladie ou de guérison, 

peut-être trouvera-t-elle un objet plus pertinent dans le soin ? 

 

Tout simplement le soin ?  

Pour le malade et les soignants les plus proches de lui, infirmières et aides-

soignantes, c’est probablement cette représentation qui prédomine, sans que 

pourtant les autres aspects n’en soient totalement exclus à un moment ou à un 

autre du parcours de soin.  

Considérer que l’objet de la relation est le soin nous demande encore de faire la 

différence entre le prendre soin et la dispensation des soins. Cette dernière 

représentation situe la relation dans un paradigme qui favorise l’attention à 

l’organisation des soins et qui s’exprime juridiquement par l’obligation de 

moyens et moralement dans la notion de bienveillance. La relation se construit en 

référence aux droits de la personne malade, en respect des bonnes pratiques de 

bienfaisance/non-malfaisance et en respect de la justice dans le traitement médico-

social. La dérive d’un tel modèle serait une réponse de pures organisations 

standardisées des soins selon des normes dictées par des critères de rapport 

bénéfice/coût.  

 

L’objet de la relation : nécessairement ambigu et énigmatique 

Dans la dynamique d’une relation où se conjuguent l’activité de soin et le 

prendre soin, les chemins du droit et de la confiance s’interpénètrent 

constamment. L’ambiguïté de l’objet de la relation permet justement que le lien 

s’élabore, se transforme, intégrant peu ou prou les contradictions dont elle est 

jalonnée, au rythme de chacun.  

Nous sollicitons l’aide d’un professionnel de santé uniquement lorsque nous 

sommes malades ou que nous craignons de l’être. Nous attendons le déploiement 



 180 

de thérapeutiques parce que nous souhaitons être guéris et retrouver ou atteindre 

un état de bien-être. Mais bien que nous attendions le maximum, l’impossible, le 

miracle, bien souvent, nous acceptons simplement le soulagement, le mieux-être. 

Prenons pour exemple le soulagement de la douleur : les hôpitaux ont sans 

ambages apposé les affichettes « Hôpital zéro douleur », mais les patients atteints 

de pathologies chroniques savent bien que ce n’est qu’un slogan. Certains de ces 

patients trouvent souvent supportable, à notre grand étonnement, une douleur 

qu’ils estiment à 3 ou 4 sur une échelle de 10. Nous pourrions entendre cela 

comme de la résignation si la modestie de leur revendication ne révélait en fait 

une re-normalisation, certes contrainte par les évènements, de leur conception du 

bien-être et de la santé. Ce qu’ils attendent et demandent est un soulagement qui 

leur permette de vivre sans être envahis par la douleur. Ils ont raisonné leurs 

attentes au sein de toutes les pertes auxquelles ils ont à faire face. Et leur 

confiance va dans le médecin qui ne se désengage pas et reste à leur côté, même 

quand le soulagement est difficile à optimiser.  

Il serait impossible de séparer dans la relation ce qui relèverait du 

contractualisable (les soins dans leurs aspects techniques et organisationnels) et ce 

qui serait le fait de la confiance (le prendre soin) comme on séparerait le bon grain 

de l’ivraie. D’ailleurs l’obligation de moyens, avant d’être un droit sous la tutelle 

de l’économie, est un comportement éthique consacré par les règles de 

déontologie. Il est toutefois indéniable qu’une conception mécaniste du corps, 

dans une vision très normée de la santé, de la maladie ou de l’organisation des 

soins va favoriser une approche contractualiste, alors qu’une approche plus 

systémique du corps et de la maladie fera la part belle à la confiance. 

Aujourd’hui la demande de soin dépasse le cadre de la maladie et celui du 

colloque singulier médecin-patient. L’épopée du care en est le témoin. Issue de la 

distinction anglo-saxonne entre le cure (soins actif et technique) et le care (aide, 

soins, nursing), les théories du Care 360  ont conquis le politique, en tant 

                                                        
360 Ces théories ont été développées outre-Atlantique par Carol Gilligan, Joan Tronto, Jean Watson, 

entre autres et en France par Sandra Laugier, Pascale Molinier en particulier, ou encore Fabienne 

Brugère. Le projet de l’éthique du care est de sortir le soin et le souci d’autrui de la seule éthique 

féminine pour en faire un projet démocratique. qui concerne chacun de nous. Ces théories ont été 

portées dans notre pays par un courant d’écologie politique en réponse aux attaques contre l’État 

providence. Cf. le rapport « Les défis du care : renforcer les solidarités », Fondation Terra Nova, 

Paris, 2011. 



 181 

qu’expression du souci d’autrui, de la sollicitude et de la solidarité. Le droit à la 

protection de la santé est inscrit dans notre Constitution361 et le système de santé 

devient ici le lieu d’un devoir social. Mais la prise en compte des aspects sociaux 

de la santé n’est pas qu’une position politique liée à la conscience de la 

vulnérabilité et de la précarité sociale, elle est aussi une nécessité dictée par la 

chronicisation des pathologies en tant qu’héritage paradoxal du progrès médical. 

Face à une demande de soin complexe, mêlant le somatique, le social et le 

psychologique, la réponse est devenue interdisciplinaire, avec comme 

conséquence que les professionnels, les médecins en particulier et les institutions 

de soins, ne savent plus où s’arrête leur mission de soignant. L’objet de la relation 

devient difficile à définir, car les attentes sont pluridimensionnelles, et cela 

simultanément. 

 

 Est-ce un axiome incontestable que, pour s’entendre, nos représentations 

doivent concorder ? Est-il toujours nécessaire que nous parlions absolument la 

même langue ? Les hérauts de la communication nous diraient que oui : aux 

mêmes mots les mêmes significations, chasser la confusion, l’ambiguïté, parlons 

un langage commun. Et ils n’ont pas tort. Mais j’ai le souvenir d’une interview à 

la radio où Vladimir Jankélévitch disait à peu près cela : « si les hommes 

mettaient la même chose derrière les mots, ils seraient toujours en conflit ». Alors 

plaidons pour l’ambiguïté, cet espace d’incertitude entre les mots et leurs 

significations, pour que le patient puisse à son rythme faire siens les évènements, 

pour que le récit de la relation puisse s’écrire dans la singularité de la rencontre,  

avec le risque de l’incompréhension, du conflit, de la rupture si chacun parle une 

langue trop étrangère ou impose une conception trop éloignée de celle de l’autre. 

C’est ici que le respect de règles de bonnes pratiques et l’existence de droits pour 

les patients vont donner des repères communs et un socle à la confiance 

institutionnelle, afin d’étayer les bases de confiance interindividuelle de la relation 

de soin. Ce socle est d’autant plus nécessaire que cette relation doit désormais se 

                                                        
361 Souvent confondu avec un droit à la santé, il est inscrit dans l’article 11 du préambule de la 

Constitution de 1949 : « « Elle garantit à tous (la Nation), notamment à l’enfant, à la mère et aux 

vieux travailleurs, la protection de la santé, la sécurité matérielle, le repos et les loisirs. Tout être 

humain qui, en raison de son âge, de son état physique ou mental, de la situation économique, se 

trouve dans l'incapacité de travailler a le droit d'obtenir de la collectivité des moyens convenables 

d’existence » 



 182 

nouer, parfois très ponctuellement, entre des individus qui ne se connaissent que 

peu ou pas du tout. Cet aspect impersonnel, nécessairement interchangeable et 

pourtant toujours si profondément subjectif, est probablement ce qui a été le plus 

bouleversé dans la relation de soin par rapport au modèle décrit par Louis Portes 

et même Paul Ricœur. 

 

Colloque singulier, relation plurielle et place du tiers 

 

Nous n’avons pas fini de tenter de trouver des bornes à la relation de soin : 

après avoir tenté de définir un objet qui résiste à une parole unique, nous voici au 

sein d’un colloque aux allures de réseau. Avec qui pouvons-nous fonder le lien de 

confiance lors de notre admission à l’hôpital, une fois sorti du cabinet du médecin 

traitant ? C’est dans les maladies graves où les besoins sont multiples sur les plans 

somatique, psychologique et social que la question de l’adresse de la confiance se 

pose avec le plus d’acuité. Bien des maladies se chronicisent et les parcours de 

soins, à la fois plus longs et complexes, font appel à une multitude d’intervenants 

à la fois dans l’espace et dans la durée d’une maladie évoluant parfois sur 

plusieurs années. Jean-Christophe Mino362 s’interrogeait même sur la pertinence 

du terme « relation médecin-malade », car chaque époque génère une figure 

particulière de ce qu’il appelle « la constellation médicale » dans laquelle 

s’intègre la relation de soin. Nous vivons encore selon lui sous « l’ancien régime » 

de la relation décrite par Ricœur, alors que la médecine a vécu une véritable 

révolution qui a transformé les pratiques, les organisations et les comportements.  

 

La place du tiers est devenue grandissante, omniprésente à toutes les étapes et 

tous les lieux de la relation de soin et ce tiers nous le vêtons aujourd’hui des 

habits du droit. Du tiers absent ou trop faible jusqu’aux dérives de la 

judiciarisation, bien des pièges pourraient faire trébucher la confiance et dénaturer 

le lien soigné-soignant. Ce tiers en excès ou en déficit, favorise-t-il la confiance 

en garantissant la promesse de soin ou génère-t-il la méfiance par sa puissance de 

                                                        
362  Cf. J.-C. Mino, « Révolution médicale, évolution de la relation médecin-malade », revue 

Laennec, Paris, mars 2001, p. 13-16. 



 183 

contrôle et de sanction ? Le patient n’est pas seul face au professionnel dans 

l’intimité du cabinet et le médecin n’est pas totalement souverain face à son 

malade. Mais ce tiers est-il le seul à être aujourd’hui présent ? 

 
 

Colloque singulier ou relation plurielle, à qui se fier ? 

Nous passons de l’état de malade à celui de patient lorsque nous nous 

engageons auprès d’un médecin, sur la base première du colloque singulier. Ce 

dernier peut nous adresser à un spécialiste, un professionnel que nous n’avons pas 

forcément choisi, lequel peut nous orienter vers d’autres spécialistes, voire même 

une équipe, dont nous aurons parfois du mal à saisir les liens hiérarchiques et à 

retenir les noms, si tant est qu’ils se soient nommés. Des décisions, dont l’enjeu 

peut être vital, seront prises lors d’une réunion de concertation pluridisciplinaire363 

à laquelle évidemment nous ne pourrons assister. Le spécialiste viendra ensuite 

s’enquérir de notre consentement au projet proposé. Nous n’aurons pas toujours le 

temps d’en reparler avec notre médecin traitant qui, nous assure-t-on, sera tenu au 

courant par courrier. Et malgré la vigilance dans le diagnostic, le respect de 

l’information donnée, la pertinence de la proposition thérapeutique, le lien entre la 

première rencontre qui a noué la relation initiale et le dernier professionnel avec 

lequel la décision se prendra et s’appliquera, ce lien sera souvent émietté, voire 

rompu. Dans le meilleur des cas, il sera recréé par le patient dans une continuité 

ou un renouvellement de la confiance, chaque nouvelle rencontre avec un 

professionnel imposant son modèle relationnel, sa façon d’être à l’autre dans 

l’abandon ou dans la réserve. Le modèle contractuel initial de la relation de soin 

tend à perdre chaque fois davantage la caractéristique d’une relation duelle et 

personnelle, construite sur des liens interindividuels.  

Il devient même difficile de s’appuyer sur le droit, pour atténuer l’effet de 

l’anonymat relatif364 sur la difficulté à établir des liens de confiance. Le colloque 

                                                        
363  RCP : les Réunions de Concertation Pluridisciplinaires, sont définies dans le Plan cancer, 

mesure 31. Leur objectif vise une amélioration continue de la qualité des soins et du service 

médical rendu au patient (Circulaire 22 février 2005). Des spécialistes de cancérologie, médecins, 

chirurgiens, radiologues, au vu du dossier du patient, décident du meilleur traitement possible à 

proposer au patient. 
364 En effet si pour le patient le nom de bien des soignants lui est inconnu ou partiellement connu – 

le prénom saisi au vol dans une conversation, dans l’organisation de soins les professionnels sont 

clairement situés. Mais nous parlons ici du lien de confiance qui se noue entre le patient et le 



 184 

singulier en devenant de plus en plus fréquemment un colloque pluriel sous les 

effets de la technicité et de l’organisation des soins, a généré de nouveaux 

problèmes juridiques 365 . Prenons pour exemple la responsabilité pénale 

personnelle : elle est consacrée par l’article 121-1 du Code pénal, mais lorsque le 

dommage au patient est causé par une action collective, dans le temps ou dans 

l’espace, de membres ayant chacun un statut différent dans une équipe, cette 

détermination devient complexe366. Il n’y a pas pénalement de faute collective et il 

faut identifier une faute à la charge de chaque professionnel. La démultiplication 

des relations de soin au nom d’une plus grande efficience entraîne une insécurité 

chez les malades et parfois un désenchantement. Il n’est pas rare que l’analyse de 

l’enchaînement des causes, en cas de plaintes, révèle une succession de fautes non 

intentionnelles, avec en contrepoint la réaction désabusée du plaignant 

« finalement, c’est la faute de personne ! » 

Charles très énervé dans son lit, parce qu’inquiet : Il est atteint d’un 

cancer de la vessie qui vient d’être diagnostiqué, et sans doute déjà 

métastasé. « On se demande bien qui est responsable ici ! Je n’ai 

toujours pas compris pourquoi cet examen pourtant SI important d’après 

l’oncologue, n’a pas été fait. Le radiothérapeute, je ne sais même pas 

son nom, dit que cela ne fait rien, on peut débuter le traitement quand 

même. L’infirmière elle est gentille, mais elle est en remplacement, elle 

ne sait pas… et pourquoi elle s’en ferait pour moi, demain elle est 

ailleurs. Ma femme me dit de me calmer que les docteurs savent bien ce 

qu’ils font, qu’ils ont décidé ça à la réunion avec tous les spécialistes. Et 

bien ça n’a pas l’air. En tout cas moi, on ne me dit rien de cohérent… Et 

vous, vous en pensez quoi ? Cet examen il le faut ou pas ?... Ah, oui c’est 

vrai vous venez pour la douleur, le reste ce n’est pas votre affaire ». Il 

desserra à peine les dents lors de la consultation, la tête tournée vers la 

fenêtre. 

 

                                                                                                                                                        
professionnel. Et si ce lien ne peut se construire de personne à personne, il devra forcement se 

nouer à un niveau institutionnel plus général et moins personnellement investi. 
365 Les liens hiérarchiques ne suffisent plus pour exonérer de leur responsabilité les membres 

« subalternes » ou agissant sur délégations. Nous pouvons citer le cas des infirmières qui exercent 

à la fois sur prescription, mais aussi de façon autonome dans le cadre de leur rôle propre définit 

par leur décret de compétence (n°2004-802 du 29 juillet 2004). En 1998 A. Demichel abordait à 

peine cette question, car la technique juridique n’avait pas encore pu tenir compte de la place des 

auxiliaires de soins paramédicaux agissant sur délégation dans le cadre de la prescription médicale, 

dans le contrat qui lie le médecin et le patient ( Cf. P. 136, A.Demichel, Le droit de la santé, Les 

Études Hospitalières, Bordeaux, 1998). 
366  Cf. Le chapitre « la responsabilité pénale au sein de l’équipe de soins », in Les grandes 

décisions du droit médical, op.cit., p. 384-397. 



 185 

La multiplication des professionnels impliqués dans le projet de soin se double 

encore d’une opacité quant à leur statut 367 : libéral, salarié ? De nouvelles 

modalités d’organisation des soins, hybridation des secteurs public et libéral, sont 

apparues, sans compter les situations où le patient est en relation contractuelle de 

droit privé avec un médecin, tout en étant hébergé dans le secteur public 

hospitalier. De même, s’il est hospitalisé dans une clinique privée, il a un contrat 

d’hébergement avec la clinique, séparé du contrat médical avec le médecin qui le 

soigne. La porosité des secteurs privés et publics déroute le patient qui ne sait plus 

quels sont sa position, ses droits et sa dénomination : usager, client ou toujours 

patient ? 

En effet, le droit médical français fonctionne en partie sur deux logiques selon 

que le patient est soigné dans le secteur libéral ou dans le système de soins 

public368. Sa situation de cocontractant et de client dans le premier cas relève du 

droit civil des obligations. Alors qu’usager dans le secteur public, la juridiction de 

référence sera administrative, le contrat s’établissant entre le patient et 

l’établissement de soins dans lesquels les professionnels qui le soignent sont 

salariés. La loi du 4 mars 2002369 et celles qui suivent ont unifié les droits et les 

obligations liées à la pratique du soin entre les deux secteurs, même si 

l’application des responsabilités et les juridictions compétentes reste en partie 

différenciée. Mais ce partage n’est plus aussi clair qu’auparavant : bien des 

patriciens hospitaliers ont une activité privée, autorisée sous conditions au sein de 

l’hôpital public et désormais des structures privées et des professionnels libéraux 

pourront assurer des missions de service public370. Les patients ne savent plus qui 

est en droit ou pas de demander des dépassements d’honoraires, et 

                                                        
367 La jurisprudence considère que les paramédicaux en collaboration directe avec le médecin ou 

agissant sous sa surveillance sont des préposés occasionnels, le médecin libéral a donc un lien 

contractuel avec eux, mais l’établissement de santé privé ou public supporte également la 

responsabilité civile de ses équipes. 
368 Cf. A. Demichel, Le droit de la santé,  op.cit., 137 pages. 
369  Ces textes portent tous dans leur titre le terme « droits des malades »; Loi n° 2002-303 du 4 

mars 2002 relative aux droits des malades et à la qualité du système de santé ; Loi n° 2005-370 du 

22 avril 2005 relative aux droits des malades et à la fin de vie ; La circulaire 

DHOS/E1/DGS/SD1C/SD4A/2006/90 du 2 mars 2006 relative aux droits des personnes 

hospitalisées et comportant une charte du patient hospitalisé ; et le dernier arrêté du 10 juillet 2006 

relatif au modèle du rapport spécifique de la conférence régionale de santé sur le respect des droits 

des usagers du système de santé. 
370 Telles que l’accueil des urgences, la formation. Loi n° 2009-879 du 21 juillet 2009 portant 

réforme de l'hôpital et relative aux patients, à la santé et aux territoires. Cf. 

http://www.sante.gouv.fr/IMG/pdf/Loi_Hpst_07-09-09.pdf 

http://www.sante.gouv.fr/IMG/pdf/Loi_Hpst_07-09-09.pdf


 186 

indépendamment du montant demandé, ils ont fréquemment le sentiment d’être 

abusés ou pris en otage : payer ou aller ailleurs et être éventuellemnt moins bien 

soigné. Ces expériences malmènent le lien de confiance dont un des repères est le 

respect de la justice. Ce que tous voudraient nier, le rapport marchand de la 

prestation, est mis en évidence dans la discordance entre ce que l’un estime 

mériter et ce que l’autre pense juste de devoir payer. 

L’imposition de la tarification à l’activité (T2A) dans le secteur public a 

bouleversé la gouvernance des établissements de soins en les forçant à adopter les 

règles de rentabilité du privé, au risque d’une disqualification de la notion et des 

missions de service public. Le raccourcissement drastique des durées moyennes 

de séjour et les sorties trop rapides n’incitent guère patient et famille à la sérénité 

quand la situation est particulièrement complexe sur le plan médico-social. La loi 

HPST, en attribuant par contrat (d’objectifs et de moyens) avec les Agences 

Régionales de Santé, des missions de service public à des structures privées, 

entraîne un certain trouble dans la visibilité des offres de soins. Ce mélange des 

genres et des secteurs peut modifier la confiance des patients dans un système 

opaque et en crise, dont ils percevraient mal les orientations à leur encontre, 

déstabilisant la position traditionnelle des uns et des autres. Un système de santé 

qui devient ainsi de moins en moins hospitalier.  

 

Patient, usager ou client ?  

Lorsque la personne malade entre en relation avec des professionnels dans le 

système de soins, elle est qualifiée de « patient », de « client » ou encore 

d’« usager ». Derrière chaque dénomination, une conception, des positions et des 

comportements qui vont donner à la relation une forme particulière.  

« Patient » est un terme utilisé principalement par les professionnels pour 

désigner la personne soignée. C’est un terme neutre qui met d’emblée une  

distance, autorise l’objectivation et donc le travail de la science et de la 

thérapeutique. Le corps du patient est un corps socialisé, technicisé, objet de 

soins, de recherche – c’est le corps de la médecine. Alors que le corps du malade 

reste privé, intime, il garde toujours quelque chose de secret qui échappe aux 

soignants. On peut être malade, sans se soigner ou être soigné, sans être le patient 



 187 

de quelqu’un. On peut aussi être un patient sans être malade, c’est le cas des 

femmes enceintes ou encore des personnes engagées dans des parcours médicaux 

d’amélioration371, non de traitement d’une pathologie. 

Les termes « client » et « usager » vont définir une position dans le système de 

santé et les institutions de soins. L’usager s’inscrit dans un rapport collectif à un 

système de soin. Il évoque le groupe plus que l’individu, la volonté sociale 

d’équité dans la prise en charge, il rappelle le poids du droit et des devoirs. Il 

suggère ainsi un monde complexe de réseaux de professionnels, de structures et 

de règles, dont l’usage exige connaissances et habitudes. La diffusion de ce terme 

coïncide avec l’émergence de droits nouveaux pour une personne qui, bien que 

malade, n’en reste pas moins citoyenne. 

Charles, toujours lui, nous attend assis dans son lit. Il a subi une 

opération très lourde et plusieurs cures de chimio qui l’ont laissé épuisé. 

Ancien professeur d’histoire, il lit tous les jours son journal et s’efforce 

de suivre régulièrement l’actualité qu’il commente volontiers à ses 

visiteurs. Il nous désigne un article du Monde sur la crise de la santé : le 

terme usager est en première page. « Usager ? » ironise-t-il « usé ça 

oui… et bientôt usagé ! » 

De l’usage à l’usure, Charles a fait un résumé amer de son état et de ses 

attentes déçues. Ce jeu de mots un peu cynique donnera pourtant l’occasion d’un 

échange profond sur son sentiment bouleversé de ne plus pouvoir être celui qu’il 

avait projeté de devenir.  

Le terme client, qui renvoie à la notion de contrat libéral, n’a jamais pu 

s’imposer dans le système public, malgré les tentatives de responsables soucieux 

de renforcer ainsi l’idée de prestation afin de promouvoir l’évaluation quantitative 

et qualitative des soins à visée de rentabilité. La connotation marchande du terme 

client a rencontré la résistance des professionnels plus parfois que des patients, 

qui ne savent trop ce qu’ils auraient à y gagner ou à y perdre. Rares en fait sont les 

situations de soin où la position des partenaires serait aussi clairement marchande. 

Dans les pathologies lourdes et chroniques, les possibilités de choix sont réduites 

et la liberté fortement contrainte, le prendre soin ne se laisse pas réduire à un 

rapport d’équivalence, et en fin de vie, ce terme n’a plus de sens. Ce qui 

                                                        
371  Nous pensons ici à la chirurgie esthétique ou au suivi diététique et médical des sportifs de haut 

niveau.  



 188 

s’échange à ce moment-là n’est ni mesurable ni comptable, que ce soit dans la 

bien ou la mal traitance. 

Curieusement nous assistons dans le secteur privé depuis quelques années à un 

effacement du terme « client » pour celui « d’usager du secteur libéral » 372 . 

Paradoxe, euphémisme ou reconnaissance d’obligations dépassant le cadre 

contractuel ? La question peut se poser. Cette euphémisation est d’autant plus 

réalisable que le paiement des honoraires, qui représente avec le respect de la 

prescription les deux seules obligations contractuelles du patient, est devenu par le 

biais des assurances et des mutuelles, même lors de dépassements conséquents 

d’honoraires, concrètement symbolique, voire totalement inapparent. Le terme de 

« clientèle », en raison de son rappel trop évident à une relation marchande, est 

alors parfois remplacé par le terme de « patientèle »373, qui peut s’appliquer de 

façon transversale dans le public et le privé. Et curieusement c’est au moment où 

l’on essaie de gommer dans la sémantique la coloration marchande – une 

prestation contre un paiement, signe tangible de la notion de contrat – que les 

contraintes financières et les inégalités dans l’accès aux soins deviennent les plus 

grandes, alors que ne cessent d’être promulguées des lois censées garantir l’accès 

aux soins et l’équité.  

« Mon patient », « mes malades », « mon docteur » : ces expressions seraient 

presque anachroniques maintenant, car on s’appartient de moins en moins dans les 

parcours de soins – le fait même que « parcours » remplace bien souvent le terme 

de « relation » est déjà en soi significatif. Le contrat initial du colloque singulier 

est devenu un lieu très habité où l’on référence désormais de nombreux tiers.  

 

 

 

                                                        
372 Cf. une émission sur France-Culture, le 21 juillet 2006, où un représentant des professions 

libérales parlait à plusieurs reprises des « usagers du secteur libéral » : les termes de client et de 

clientèle ne seraient-ils plus éthiquement corrects dans le monde des relations marchandes ? 
373 Cf. D. Guérin, « De la clientèle à la patientèle ? » in « Le sens des mots en droit des personnes 

et droit de la santé », Revue générale de droit médical, Les Études Hospitalières, Bordeaux, 2008, 

p. 179-200. 



 189 

 

Le tiers dans la relation : excès ou déficit ? 

 

« L’appel au Tiers est sans doute une demande de voir assumée la fonction 

symbolique qui était traditionnellement dévolue à l’autorité des figures 

symboliques sociales. Les symptômes de l’absence de tiers sont là : difficultés de 

faire autorité, de produire du sens partagé, d’assumer sa parole sans pouvoir se 

référer aux repères d’hier »374. 

La dissymétrie dans la relation appelle la présence d’un tiers. Toutefois le tiers 

n’apparaît pas parce que la confiance est absente, mais parce qu’elle en est à la 

fois la condition et le résultat. Le terme colloque singulier suggère que le patient 

et le médecin sont seuls dans la relation, contribuant à l’illusion d’une possible 

horizontalité contractuelle. Le tiers tient une place nécessaire à la subjectivation 

des personnes impliquées dans la relation. Le tiers est généralement pensé, 

notamment dans la relation de soin en référence au droit et aux normes, comme 

figé, instance immuable qui dicte la loi. Il pourrait au contraire encourager 

l’inédit, l’invention, la négociation, la recherche du consensus, ce qui justement 

requiert la confiance.  

 

Caroline Eliacheff375, pédopsychiatre et psychanalyste, relatant l’histoire du 

sacrifice d’Isaac déjà adulte par son père Abraham, conclut ainsi le récit : « le 

temps des patriarches n’est plus le nôtre, mais cette histoire pose les conditions 

idéales de la confiance entre les générations, indissociable de la transmission : un 

père qui met l’allégeance à la loi au-dessus de l’amour qu’il porte à son fils. Cette 

loi n’est pas celle du plus fort, c’est une loi “humaine” au sens où “tout ce qui est 

au-dessus de toi vient de toi”. C’est parce qu’il sait que son père ne fait pas la loi, 

mais s’y soumet que le fils peut lui faire totale confiance pour “s’élever” (Isaac 

devint lui même patriarche). L’histoire montre que si la confiance du père est bien 

placée, autrement dit, si la loi est juste et qu’elle est respectée, l’issue est heureuse 

                                                        
374  P. Lebrun, E. Volckrick, « Introduction », p. 11-12 in Avons-nous encore besoin d’un tiers ?, 

Paris, Heres, collection « Humus – subjectivité et lien social », 2005, 205 pages. 
375 C. Eliacheff, « La confiance, une relation à trois », in En quête de confiance, Paris, Textuel, 

2012, p.43-44. 



 190 

et la transmission assurée ».  Elle poursuit un peu plus loin : « on ne devrait faire 

confiance qu’à ceux qui se réfèrent à un tiers qu’on appelle selon les cas, la loi, la 

conscience morale, voire le bien ou le juste ». 

 

Dans tout engagement, qu’il soit de confiance, conclu sur la foi d’un serment 

ou contractuel, un tiers est présent. C’est une instance sous le regard de laquelle la 

promesse se forme, scellant les obligations concrètes autant que morales et traçant 

la frontière des manquements. Ce tiers est à la fois la référence et le déterminant 

des conditions de la relation. Mais nous ne pouvons pas nous contenter de la 

vision manichéenne d’un tiers moral, transcendant le modèle du colloque singulier 

et de la relation interindividuelle où s’expriment la confiance de l’un et la 

conscience de l’autre, contrastant avec un tiers juridique l’ayant remplacé par la 

concrétude de règles de plus en plus strictes ; un tiers intériorisé construisant 

l’autonomie du sujet en opposition à un tiers imposé de l’extérieur, marque de 

l’hétéronomie. Il semble au contraire qu’au sein de la relation de soin la 

conjugaison de la confiance et du droit crée un entrecroisement de tiers : moral, 

juridique, sociétal et scientifique, voire spirituel376, dans une constante oscillation 

entre justice et bienfaisance, entre singulier et collectif. La science agit comme un 

tiers invisible mais puissant. Combien de fois en son nom a-t-on muselé les règles 

de droit et la morale ! La question de la crédibilité revient ici en force, avec la 

nécessité d’engagement de confiance institutionnelle de base, mais aussi de 

confiance décidée. La loyauté et le respect de la justice deviennent des exigences 

incontournables pour que ces tiers soient reconnus dignes de confiance.  

Une place trop figée du droit tendrait à occulter la place du tiers moral dont on 

ne perçoit l’absolue nécessité que lorsqu’il est défaillant. Nous pourrions prendre 

l’exemple des crises sanitaires, révélatrices des besoins de dispositifs de confiance 

à la fois scientifique et politique afin que le patient puisse se fier aux experts et 

confier sa santé aux praticiens. Lors de la gestion de l’épidémie prévue de H1N1, 

les incohérences des décisions, puis de leurs mises en œuvre, ont jeté un discrédit 

sur les analyses des experts et la capacité de gestion des politiques de santé. Le 

résultat a été une défection massive envers la vaccination et une grande confusion 

                                                        
376 Dimension qui émerge dans les situations graves où s’intensifient les enjeux de vie et de mort et 

de profonds bouleversements de la vie. 



 191 

pour l’opinion publique : si les professionnels ne se faisaient pas vacciner 377 , 

signifiant ainsi leur peu de crédit envers les analyses des experts et les données de 

santé publique, quelles raisons le profane aurait-il de faire confiance ? Se faire ou 

non vacciner relèverait alors, même pour les professionnels de santé, d’un choix 

personnel, idéologique et donc d’une liberté qui ne se soucierait ni de la solidarité 

ni de l’intérêt communautaire. Le rapport parlementaire, fustigeant l’irrationalité 

des arguments avancés sur Internet (certains s’appuyant sur la théorie du complot) 

et l’incapacité des pouvoirs publics à contre argumenter de façon lisible, fit un 

constat sans appel : « La pandémie que nous venons de connaître a été le 

formidable révélateur d’une crise de confiance : celle de nos concitoyens qui ne 

croient plus aux messages de prévention et de santé publique, se défient de la 

parole de l’État en période de crise sanitaire et préfèrent s’en remettre à d’autres 

sources d’information, aux intérêts divers, mais très médiatisés » 378. 

 

La perte de confiance dans un système monétaire, politique ou sanitaire écorne 

toujours un peu la confiance en l’humanité. À l’horizon de la confiance envers les 

systèmes, il y a toujours une confiance dans la moralité des hommes qui les 

construisent. C’est la raison pour laquelle les philosophes du Contrat social ont 

placé la confiance au cœur de leurs réflexions sur le système de gouvernement, 

avec des conceptions opposées. Le monde que décrivit Hobbes 379  dans le 

Léviathan est celui de la violence entre les hommes, chacun ne recherchant que 

son intérêt propre. Il considérait qu’admettre comme loi de la nature le respect de 

la parole donnée serait contraire à la raison. La confiance ne peut exister entre les 

hommes, mais seulement dans le cadre de normes et du contrat garanti par une 

force supérieure, source et origine de la justice. L’instauration d’une autorité 

                                                        
377 Au point qu’en 2009 le Ministère de la santé adressera des lettres ouvertes aux établissements 

(https://www.chu-reims.fr/actualites/archives/message-du-ministere-de-la-sante-sur-la-

vaccination-grippe-a-h1n1/) et créera un site pour informer et inciter les professionnels de santé à 

se faire vacciner : http://www.sante.gouv.fr/grippe.html 
378 Rapport au nom de la commission d’enquête sur la manière dont a été programmée, expliquée et 

gérée la campagne de vaccination  contre la grippe A (H1N1), président J.-C. Lagarde, rapporteur 

J.-P. Door, Assemblée nationale, 6 juillet 2010,.p.113. 
379 T. Hobbes (1588-1679), Léviathan, publié en 1651, en particulier chap. XVII, par. 13-15. Sa 

philosophie est à rapprocher des théories du juriste Hugo Grotius (1583-1645) pour qui la source 

du droit est l’autonomie, dont le contrat est l’instrument : contrat qui établit l’autorité du souverain 

au pouvoir duquel il est interdit de résister. Samuel Pufendorf (1632-1694), théoricien du droit 

naturel, comme Grotius d’ailleurs, en réaction contre ce qu’il appelle la théorie du despotisme de 

Hobbes, développera la théorie du double contrat, qui inspirera plus tard les rédacteurs du Code 

Civil de 1804. 

https://www.chu-reims.fr/actualites/archives/message-du-ministere-de-la-sante-sur-la-vaccination-grippe-a-h1n1/
https://www.chu-reims.fr/actualites/archives/message-du-ministere-de-la-sante-sur-la-vaccination-grippe-a-h1n1/


 192 

politique est nécessaire pour assurer la stabilité de la société civile, sinon la 

méfiance des hommes entre eux conduirait au conflit. Si le souverain du 

Léviathan est investi d’une confiance dont il est redevable et doit s’acquitter en 

assurant la sécurité de ses sujets, la confiance une fois accordée ne donne plus 

aucun droit, à l’image de la foi en Dieu. À l’opposé se situe John Locke380 pour 

qui celui qui accorde sa confiance garde le pouvoir de la retirer si le souverain a 

trahi la confiance ou lui a failli. Il y a ici un renversement de l’obligation 

qu’entraîne la confiance accordée dans la théologie chrétienne. Dans la confiance 

en Dieu, c’est à celui qui accorde la confiance que reviennent les devoirs de 

fidélité et d’obéissance. Pour Locke, celui qui gouverne doit prouver qu’il mérite 

la confiance de ses sujets, et les gouvernés ont un devoir, non de méfiance, mais 

de vigilance381 qu’ils se doivent d’exercer.  

La réflexion politique actuelle, héritière de ces théories appréhende la 

confiance sous l’angle de l’adhésion des citoyens à l’État comme condition de la 

possibilité du politique. Pour le champ de la santé, les associations de patients, les 

agences de contrôle du médicament – dont l’indépendance fut mise en cause et 

qui fut l’objet d’un texte en 2012382 – ou encore la CNIL concernant la défense des 

données privées face à l’informatisation des données de santé, sont des outils de la 

démocratie qui conditionnent une partie de la confiance institutionnelle. Nous leur 

déléguons notre devoir de vigilance, ce qui ne nous affranchit pas de notre 

responsabilité individuelle. Et nous voyons réapparaître ici, en tout cas au niveau 

collectif, la nécessité du contrôle comme condition de la confiance de base, 

contrôle exercé par un tiers de confiance.  

 

 

 

                                                        
380Cf.  J. Locke (1632-1704), Traité du gouvernement civil, chap. XIII-XIV, op. cit.  
381 Id. chap. VII, par. 149.  
382  Loi n° 2011-2012 du 29 décembre 2011 relative au renforcement de la sécurité sanitaire du 

médicament et des produits de santé. Les réglementations antérieures furent renforcées suite, entre 

autres, à l’affaire du Médiator. L’application de cette loi, mais elle n’est pas la seule, fait l’objet 

d’un contrôle vigilant. http://www.senat.fr/application-des-lois/pjl11-005.html 



 193 

Nous ne cessons d’ailleurs d’inventer des tiers. La mise en place des 

médiateurs 383  dans les hôpitaux en est une preuve récente. Les instances de 

conciliation instaurées par les textes, encouragées par les assurances et les 

associations de patients se développent, modifiant la gestion des conflits. Les 

professionnels doivent ouvrir la porte de leur service, accepter le regard sur leurs 

activités, consentir à s’expliquer et parfois à se justifier, position nouvelle et 

difficile pour certains. Accepter qu’un « étranger » pénètre dans un territoire 

médical est récent, les réticences du début s’estompent à peine au fil du temps. 

D’ailleurs les médiateurs sont issus du monde médical et paramédical. Les 

équipes mobiles de soins palliatifs ont ouvert le chemin384, suivies par les équipes 

mobiles de gérontologie. L’organisation verticale des établissements de santé a dû 

intégrer ces équipes transversales qui décloisonnent discrètement un système 

encore bien rigide. Ce sont des tiers modestes, dans la proximité du terrain, qui 

ont apprivoisé les équipes par une respectueuse intrusion et les ont habituées à la 

délibération pluridisciplinaire. Contrairement au tiers qui s’impose d’en haut, 

ceux-ci sont invités, puisant leur légitimité dans leur expertise, le souci du patient 

et la prise en compte de l’équipe. Nous pourrions leur adjoindre les commissions 

d’éthique qui cherchent encore leur voie, mais représentent également des 

instances tierces désormais indispensables.  

 

Les professionnels de santé qui pensaient n’avoir qu’un tiers trop puissant au 

sein de la relation, se retrouveraient presque avec un excès de tiers. Nous pouvons 

percevoir ici l’enchâssement des systèmes de confiance, qui constamment 

s’appuient les uns sur les autres, se compensant, inventant des outils pour créer 

des passerelles, tant il est vital pour tous que la confiance circule, qu’elle soit 

                                                        
383

 Des Commissions des Relations avec les Usagers et de la Qualité de la prise en charge » 

(CRUQ) ont été créées par la loi du 4 mars 2002. Elles remplacent les anciennes commissions de 

conciliation. Leurs missions, leur composition ainsi que leurs modalités de fonctionnement sont 

précisées dans le décret n° 2005-213 du 2 mars 200(. Elles veillent au respect des droits des 

usagers, facilitent leurs démarches administratives, examinent l’ensemble des plaintes et des 

réclamations des patients et de leurs proches.  
384 

Il serait juste de reconnaître l’importance de leurs aînés en ingérence humaniste, nous voulons 

parler des équipes de Médecins Sans Frontières, qui sont allées dès 1971 au chevet des populations 

mises à mal, oubliées ou prises en otage, dans les conflits politiques ou armés. Estimer qu’au nom 

d’une instance supérieure on pouvait s’affranchir des frontières a bousculé les règles et a légitimé, 

difficilement, mais durablement, un droit d’ingérence qui place la morale, l’éthique médicale 

universelle, au-dessus du politique. 



 194 

goutte d’eau ou long fleuve tranquille. L’image des tableaux de Escher que nous 

avions donnée dans l’introduction du premier chapitre trouve ici sa pertinence. 

Le projet de l’éthique pourrait être alors d’équilibrer le pouvoir des tiers, afin 

que puisse émerger librement la confiance interindividuelle. Nous parlions plus 

haut de la géométrie nouvelle de la relation, en faisant référence au réseau 

conceptuel de Ricœur385, le triangle composé des pôles Je-Tu-Il, à l’intersection 

desquels il situe l’éthique. Il nous semble que le troisième pôle où s’exprime 

l’idée de loi s’impose plus fortement et pas uniquement dans la dimension 

juridique ou morale, mais aussi, économique et scientifique.  

 

 

 

 

                                                        
385  Cf. P. Ricœur, « Éthique », Encyclopaedia Universalis, 1998, [en ligne] 

http://www.vcm.1901.org/IMG/pdf/ethique.pdf 



 195 

 

 

2.  Moments de la relation entre droits et confiance 

 

Nous allons reprendre ici trois moments clefs de la relation de soin : 

l’information et la confidentialité, ce qui doit être dit et ce qui doit être tu ; le 

temps de la décision, qu’elle se fasse dans le partage ou dans la délégation ; et le 

coup d’arrêt que représente le refus, qu’il vienne du patient ou du professionnel. 

Trois situations où s’articulent le respect de droits qui se sont imposés aux 

soignants et le besoin persévérant autant que nécessaire de la confiance des 

patients. 

 

Droits et devoirs de l’information   

Relatons ici deux situations parmi celles si nombreuses que nous aurions pu 

prendre, car il n’y a pas de rencontre soignant-soigné sans que des informations 

s’échangent, parfois même sans paroles. L’histoire de Rose et celle de Claude 

nous rendent compte, en l’espace de deux générations de l’évolution du rapport 

médecin-malade. 

Le jeune externe des urgences examine Rose, 82 ans, qui vient d’être 

admise pour un syndrome subocclusif. Il découvre une cicatrice sur son 

abdomen « de quoi avez-vous été opérée… l’appendicite ? La 

vésicule ? » « Non, non… je ne sais », lui répond-elle « cela fait 

longtemps. ». L’externe s’étonne « comment ça vous ne savez pas ? » — 

« Vous savez à cette époque-là on ne nous disait rien et les malades ne 

posaient pas trop de questions. J’ai été opérée et tout est rentré dans 

l’ordre ». L’externe insiste, déterminé à savoir et à remplir son dossier : 

« mais pourquoi a-t-on dû vous opérer ? Vous aviez mal où ? » « Et bien 

au ventre, j’avais saigné », « du sang ? D’où ? » « Mais j’en sais rien, 

moi, du sang… » Rose est fâchée, elle se sent prise en faute. L’externe est 

perplexe, comment avoir des informations fiables sur les antécédents et 

faire un diagnostic juste si la malade en sait si peu, il « peste » tout à la 

fois contre les médecins de jadis et les malades soumis et crédules.  

Quelques jours plus tard, l’occlusion ne cédant pas, Rose sera opérée, 

mais le cancer a été diagnostiqué trop tardivement et le chirurgien n’a 



 196 

rien pu faire. Le pronostic est engagé à très court terme. Il faut prévenir 

Rose qui a la responsabilité de sa petite-fille dont la mère séjourne 

régulièrement en psychiatrie. L’assistant poussé par les infirmières se 

rend dans sa chambre. 

« Il ne m’a rien dit » répond la vieille dame, à la question de l’infirmière 

le soir. Celle-ci s’étonne « mais le médecin vient de passer un bon 

moment avec vous ? Il ne vous a pas parlé ? » « Oh si, mais je n’ai rien 

compris, dit-elle rapidement en détournant le regard ». L’infirmière 

étouffe son agacement contre les médecins qui ne savent pas 

« communiquer » et s’assoit : « Pouvez-vous me répéter ce qu’il vous a 

dit ? » Petit à petit Rose déroulera le fil des informations si prudemment 

données qu’elle s’était raccrochée dans un premier temps au versant 

positif. En reprenant ce qui avait été dit, avec ce qu’elle avait compris au 

fond d’elle depuis bien longtemps, elle mettra ses propres mots dans ceux 

du médecin et donnera sens et vérité pour elle à l’information ainsi 

intégrée.  

 

Nous sommes maintenant dans une salle de radiologie très perfectionnée, 

Claude est assis devant la table d’examen dans une blouse trop courte 

pour lui. Le radiologue doit lui faire une injection très délicate afin de 

visualiser le canal médullaire cervical et les racines nerveuses. Le 

médecin prend le temps d’expliquer en détail la difficulté du geste, la 

nécessité d’être absolument immobile, les risques non négligeables. 

Claude transpire, il est de plus en nerveux : « ne dites plus rien, ça suffit, 

allez-y et qu’on en finisse ». 

Plus tard Claude dira qu’il ne s’est pas reconnu dans sa peur au moment 

de l’examen, il s’est senti impuissant face à lui-même avec juste l’envie 

que le médecin s’occupe de tout. Il a eu soudain le sentiment que toutes 

ces informations qu’il avait pourtant exigées n’étaient pas ce qui allait 

être important pour lui à ce moment-là. Il nous dit qu’il était néanmoins 

reconnaissant que le médecin ait pris du temps pour lui. 

 

Au défaut d’information de jadis, a succédé la prudence prônée par la 

déontologie 386  alors qu’aujourd’hui à la suite d’un droit légitime de savoir, 

                                                        
386 Article 35 (art. R.4127-35 du Code de la santé publique) : «Le médecin doit à la personne qu'il 

examine, qu’il soigne ou qu’il conseille, une information loyale, claire et appropriée sur son état, 

les investigations et les soins qu’il lui propose. Tout au long de la maladie, il tient compte de la 

personnalité du patient dans ses explications et veille à leur compréhension. 

Toutefois, lorsqu’une personne demande à être tenue dans l’ignorance d’un diagnostic ou d’un 

pronostic, sa volonté doit être respectée, sauf si des tiers sont exposés à un risque de 

contamination. 



 197 

s’imposerait presque une inflation et une transparence insupportables ; une 

information qui est parfois, dans le même mouvement, recherchée et crainte ; une 

information qui finalement en dit toujours trop ou pas assez : trop, car elle en dit 

toujours plus que l’on voudrait ou accepterait de savoir ; une information qui se 

situe dans le manque, car si elle parle de la maladie ou de la technique, elle ne 

peut rien dire sur ce que l’on sera et celui qu’on pourrait devenir.  

En dépit de ses difficultés, ses maladresses, ses excès, l’information donnée et 

reçue est tout de même ce qui permet de bâtir le diagnostic et d’orienter le projet 

thérapeutique. Véracité, crédibilité et fiabilité sont les qualités nécessaires et 

attendues, de part et d’autre. Mais la parole échangée, contenue parfois seulement 

dans le geste ou le regard, ne peut se laisser réduire à l’information 387 . Se 

déterminer en toute connaissance de cause est un droit inaliénable qu’on peut 

mettre en règles, procédures et recommandations, mais pouvoir mettre une parole 

sur l’évènement qui nous atteint est le fruit d’une intersubjectivité qui sans cesse 

se réinvente jusque dans l’impossible. La vérité n’est pas suffisante en soi et il 

serait illusoire de croire qu’une personne bien informée est une personne qui sait, 

car le contexte émotionnel et les enjeux de l’information interfèrent avec les 

conditions de sa délivrance et de sa réception. 

 

S’informer et informer, entre savoir et non-savoir 

Nous sommes loin des propos du chirurgien Mondeville (1260-1320) qui ont 

longtemps tenu lieu de ligne de conduite : « le moyen pour le chirurgien de se 

faire obéir des malades, c’est de leur exposer les dangers qui peuvent résulter pour 

eux de leur désobéissance. Il les exagérera si le patient a l’âme brave et dure ; il 

                                                                                                                                                        
Un pronostic fatal ne doit être révélé qu’avec circonspection, mais les proches doivent en être 

prévenus, sauf exception ou si le malade a préalablement interdit cette révélation ou désigné les 

tiers auxquels elle doit être faite ». 
387 Une littérature très importante existe sur cette question, nous pourrions citer : Buckman R.,  

S’asseoir pour parler. L’art de communiquer de mauvaises nouvelles aux malades, Paris, 

InterEditions, 1994 (nombreuses rééditions); Hoerni, B., et Saury, B., Le Consentement : 

information, autonomie et décision en médecine. Paris, Masson, 1998 ; Ruszniewski M. Face à la 

maladie grave, parents, famille, soignants. Paris, Éd. Dunod, 1999 : Fainzang S. La relation 

médecin-malade : information et mensonge, Paris, Éd. Ethnologie, PUF, 2006 ; Schaerer R. 

« Contenu objectif de la vérité », Revue JALMALV, 1986, 7, 20-25 ; Dossier « Les non-dits dans 

les relations en fin de vie », dir. R. Schaerer, Revue JALAMAV, Grenoble, 2011/01, p. 5-62. 

Jusqu’à la Haute Autorité de Santé (HAS) qui a édité des Recommandations sur l’annonce de 

mauvaises nouvelles  en 2011 [en ligne],  

http://www.has-sante.fr/portail/upload/docs/application/pdf/2008-10/mauvaisenouvelle_vf.pdf 

http://www.has-sante.fr/portail/upload/docs/application/pdf/2008-10/mauvaisenouvelle_vf.pdf


 198 

les adoucira et les atténuera ou les taira si le malade est pusillanime ou bénin, de 

crainte qu’il ne désespère. » Aujourd’hui c’est au regard d’une information que la 

déontologie qualifie de « claire, loyale et appropriée »388  que le patient pourra 

établir un jugement et consentir ou refuser les soins proposés, confiant ainsi sa 

santé et la réalisation d’actes invasifs parfois très agressifs aux médecins et à une 

équipe. La qualification de « loyale » renvoie à la nécessaire confiance dans toute 

relation humaine, mais aussi au fait que cette confiance horizontale se réfère à une 

confiance supérieure. L’étymologie nous rappelle qu’être loyal c’est être 

conforme à une loi qu’elle soit naturelle ou juridique, celle de l’absence du 

mensonge et de la bonne foi. Le terme « approprié » renvoie au jugement du 

médecin dont la marge d’appréciation, au regard des impératifs juridiques et des 

règles de bonnes pratiques389, est de plus en plus étroite. La Charte du patient 

hospitalisé 390 , obligatoirement affichée dans tous les établissements, retiendra 

uniquement dans ses principes généraux que l’information doit être « accessible » 

et « loyale ».  

Ainsi plus qu’un impératif juridique et déontologique, l’information délivrée 

au patient demeure un questionnement éthique, en raison de la singularité des 

sujets, de la dynamique temporelle du vécu face à la maladie et de la non-

prévisibilité de ce qui pourra être supporté ou non. 

 

Mais ce sont les situations où le pronostic vital est engagé, celles où les 

bénéfices attendus des traitements sont incertains, où les séquelles peuvent être 

importantes, et celles où la vulnérabilité des personnes laisse douter de leurs 

capacités pour faire face, qui montrent toute la difficulté d’informer avec justesse 

un patient. L’incertitude ici ne peut se mettre sous l’équation du risque calculable 

et la confiance reprend à nouveau ses droits. 

Jean-Marc est atteint d’un mélanome multi-métastasé. Il a décidé après 

l’échec de la dernière chimio de poursuivre à domicile un traitement 

alternatif contraignant à base de jus de plante frais et de lavement. Il dit 

                                                        
388 Article R.4127-35 du Code de la santé publique. 
389 Conférences de consensus, recommandations ANAES, guides de bonnes pratiques de sociétés 

savantes et protocoles institutionnels. 
390 Circulaire n° DHOS/E1/DGS/SD1B/SD1C/SD4A/2006/90 du 2 mars 2006 relative aux droits 

des personnes hospitalisées et comportant une charte de la personne hospitalisée. Cette charte est 

le texte juridique le plus spontanément citée dans l’enquête antérieurement mentionnée sur la 

connaissance par les Français des droits des patients. 



 199 

avoir une confiance assez limitée dans les traitements conventionnels et 

les propositions médicales, bien qu’il accepte volontiers les traitements 

de confort et les hospitalisations de répit où il « peut reprendre pied ». 

« Vous comprenez, ils m’ont dit en avril que j’en aurai pour 4 semaines, 

et je suis encore là. Mais pas grâce à leurs traitements… Ils me disent 

que la nouvelle chimio sera moins forte que la dernière que je n’ai pas 

bien supportée, mais alors elle ne sera pas efficace, pourquoi la 

faire ? ».  « Il y a un médecin qui vous a dit que vous en aviez pour un 

mois ? ». Il s’arrête, interdit : « je ne sais plus, mais on me l’a dit, c’est 

sûr, c’est moi qui avais insisté pour savoir. Il s’est trompé vous voyez 

bien, comment les croire encore ». Jean-Marc dit ces derniers mots d’un 

ton amer. Il n’en dira pas plus. 

Le savoir a un coût qu’il n’est possible de mesurer que rétrospectivement. 

Demander de savoir ou donner une information est donc, à un moment, un pari 

qui se fait sur la confiance que l’on accorde à l’autre et sur l’authenticité de son 

engagement. C’est bien pour cela que la maladresse est souvent pardonnée alors 

que le détachement provoque une blessure profonde. L’information de l’aléa 

thérapeutique représente une autre facette délicate du devoir d’information des 

médecins.  

Louise nous raconte sa mésaventure : elle doit se faire opérer d’un kyste 

utérin par cœlioscopie. Avant le départ au bloc, elle reçoit une injection 

d’anticoagulant. Au réveil elle s’aperçoit qu’elle a conservé une sonde 

urinaire et qu’elle a du sang dans les urines. Elle pense tout d’abord que 

c’est dû à l’anticoagulant et se rendort sous l’effet des antalgiques. Le 

chirurgien passe le soir, lui dit que tout s’est bien passé, que le kyste 

était bénin et qu’on lui enlèverait la sonde le lendemain. Mais la sonde 

ne sera enlevée que 8 jours plus tard, l’hématurie persistant. Au bout de 

48 heures le chirurgien sera bien obligé de dire que la vessie a été 

« abrasée » par un instrument qui s’est cassé durant l’opération « une 

chose tout à fait exceptionnelle, c’est la première fois que cela 

m’arrive » rajouta-t-il d’un air contrarié. Louise, rassurée que le kyste 

soit bénin, dit simplement, soucieuse d’excuser le chirurgien, « cela peut 

arriver ». Elle ne se posera des questions que beaucoup plus tard. Ce qui 

a finalement entamé sa confiance, c’est qu’un mois plus tard à la 

consultation, il se souvenait à peine d’elle. Mais la personne qui en a le 

plus voulu au gynécologue est l’amie de Louise, chirurgienne dans le 

même établissement, à qui le gynécologue a menti également au retour 

de bloc.  



 200 

Ce récit met en évidence le fait que beaucoup de patients considèrent presque 

comme normal que les médecins leur cachent des choses. Ils comprennent qu’il y 

ait une part de « cuisine » dont ils ne veulent pas trop entendre parler comme 

Claude avant l’injection par le neuro-radiologue. Mais le mensonge entre pairs 

apparaît plus grave, car il remet en question un enchaînement nécessaire de 

confiance et de crédibilité au sein de la profession. Il y a toujours un autre que 

l’autre dans la relation de soin. 

Si un médecin ne peut plus se fier à un collègue, comment peut-il lui adresser 

un patient en toute confiance ? Dans cette situation, la trahison est triple : le 

gynécologue trahit la patiente en lui cachant la vérité, son collègue en lui mentant 

et malmène le lien de confiance de la patiente envers le médecin qui l’a 

recommandé. Paradoxalement la déconsidération affichée de ses collègues par un 

médecin peut être un facteur déclenchant de la perte de confiance en lui. Les 

patients sont sensibles à l’existence d’un code d’honneur et d’une certaine 

discrétion professionnelle, même si par moment ils reprochent une loi du silence 

et une connivence qui pourraient les desservir. Il y a une nécessité absolue pour 

les patients de faire confiance, non seulement dans les individus qui les soignent, 

mais aussi dans le corps médical dans son entier comme un ensemble bienveillant, 

cohérent et moral. Nous comprenons, ici également, que la confiance 

institutionnelle et la confiance assurée sont un fondement essentiel de la confiance 

interindividuelle, notamment dans le déploiement des relations de soin. Penser le 

monde de la santé comme une entité peut paraître une simplification face à la 

réalité de la complexité des institutions, et l’on retomberait ici sur la théorie de 

Luhmann de la confiance comme réduction de la complexité de l’environnement. 

Mais il apparaît que si les patients prennent, plus ou moins bien, leur parti des 

incohérences organisationnelles, ils attendent une adhésion commune à des 

valeurs morales partagées. Ainsi, à défaut d’une vérité parfois impossible à 

connaître ou à dire, ils attendent au minimum l’absence de mensonge. 

 

Deux obligations de la loi du 4 mars 2002 – l’accès direct à son dossier par le 

patient et la preuve à apporter de la délivrance de l’information – ont modifié 

presque immédiatement l’appréhension par les professionnels de l’information et 

de sa traçabilité mettant plus clairement en lumière le lien confiance/information. 



 201 

Le fait que le patient puisse accéder librement à son dossier médical391 a modifié la 

nature et la qualité des informations écrites rapportées par les professionnels, en 

particulier paramédicaux. Une autocensure excessive a, dans certains services, 

vidé les transmissions écrites de leur « chair », tout ce qui a trait au vécu subjectif, 

pour ne s’en tenir qu’aux informations et aux évènements d’ordre technique. 

Pourtant ces demandes ne sont pas si fréquentes, mais le plus souvent à l’initiative 

du patient. Une enquête menée par la DHOS en 2008 faisait état de moins de 10 

demandes de dossier médical par an dans 44 % des établissements et seuls 16 % 

d’entre eux avaient eu plus de 100 demandes de dossier médical. Une autre 

enquête faite à l’AP-PH392 indiquait que les demandeurs étaient majoritairement le 

patient lui-même (71 %), les parents de mineurs (9 %) et les membres de la 

famille (20 %). La crainte de la judiciarisation l’a emporté sur la réflexion à 

mener à propos de la nature et de la pertinence des informations à retranscrire ou à 

donner. Et lorsque le patient n’est plus en mesure d’exprimer sa volonté et que 

l’on ne trouve pas d’indice de ses souhaits (famille, directives anticipées, 

personnes de confiance …), l’absence dans les dossiers d’éléments sensibles sur le 

vécu et le ressenti du patient ne laisse que la possibilité d’un jugement technique 

de la situation, éventuellement modifié par nos propres projections et 

représentations de la qualité de vie. Le patient, en tant que personne, est absent. 

C’est finalement le manque de confiance dans une lecture compréhensive et 

bienveillante des traces de l’activité et le sentiment de la traque de la faute – « le 

dossier est un document légal » est-il souvent répété – qui ont asséché les 

transmissions. 

 

                                                        
391 Art. L.1111-7 : « Toute personne a accès à l’ensemble des informations concernant sa santé 

détenues par des professionnels et établissements de santé, qui sont formalisées et ont contribué à 

l'élaboration et au suivi du diagnostic et du traitement ou d'une action de prévention, ou ont fait 

l’objet d'échanges écrits entre professionnels de santé, notamment des résultats d’examen, comptes 

rendus de consultation, d’intervention, d’exploration ou d’hospitalisation, des protocoles et 

prescriptions thérapeutiques mis en œuvre, feuilles de surveillance, correspondances entre 

professionnels de santé, à l'exception des informations mentionnant qu’elles ont été recueillies 

auprès de tiers n'intervenant pas dans la prise en charge thérapeutique ou concernant un tel tiers.  

« Elle peut accéder à ces informations directement ou par l'intermédiaire d'un médecin qu’elle 

désigne et en obtenir communication, dans des conditions définies par voie réglementaire au plus 

tard dans les huit jours suivant sa demande et au plus tôt après qu’un délai de réflexion de 

quarante-huit heures aura été observé. [...] » 
392

 Enquête effectuée auprès des établissements de l’AP-HP, in Rapport sur les droits des malades, 

sous la direction de C. Kouchner, A. Laude, D. Tabuteau, 2007-2008, Presses de l’EHESP, 2009, 

p. 22. 



 202 

La preuve à faire pour les professionnels, en cas de conflits sur la délivrance de 

l’information, les poussent parfois à des excès, comme le document à signer avant 

l’intervention de chirurgie orthopédique cité dans le chapitre précédent. Ces 

situations, hélas fréquentes, témoignent du malaise des professionnels à définir 

l’information à délivrer qui se réduit à une standardisation ou une exhaustivité 

déshumanisante. Ce qui a marqué la personne qui a rapporté cette situation, ce 

n’est pas tant le fait de devoir faire une fausse déclaration (l’information n’ayant 

pas été aussi exhaustive que ce qui était indiqué dans le formulaire), mais le 

propos du chirurgien mettant en cause, et dans « le même panier », tous les 

patients comme inévitablement procéduriers. Savoir que la personne à qui l’on va 

confier une partie son corps ne vous fait pas confiance a priori, puisque ces 

documents sont standardisés et n’ont rien à voir avec la teneur de l’échange lors 

de la consultation, ne peut que refroidir la confiance que le patient était prêt à 

accorder puisque d’emblée le praticien pose des règles de méfiance. Dans la 

situation rapportée plus haut, il aurait suffi au médecin de dire que la loi exige un 

tel document, le commenter avec la consultante, et non l’envoyer avec le devis du 

dépassement d’honoraires. Cela aurait sans doute eu un tout autre impact sur sa 

future patiente.  

La récente jurisprudence du 29 octobre 2013393, que nous avons précédemment 

citée, va encore accentuer cette crispation. En dépit du document de consentement 

signé par la patiente et d’un courrier entre médecins indiquant que la patiente 

avait été informée, l’information délivrée n’a pas été jugée suffisamment 

complète sur les risques encourus par le tribunal administratif. La patiente a 

obtenu, indépendamment du préjudice physique, réparation pour le préjudice lié 

au défaut d’information. Il serait dommageable que les avatars de l’information 

écrite, qui risquent de pousser à un formalisme excessif par crainte de mise en 

cause judiciaire, n’envahissent aussi l’information orale par une trop grande 

standardisation des processus de communication. 

 

                                                        
393 Arrêt du 29 octobre 2013 n°1204124/6-2, TA de Paris.  

http://basedaj.aphp.fr/daj/public/index/display/id_fiche/11585 



 203 

Dire ou taire, le chemin singulier de la confiance 

La nécessité de compter sur la sincérité totale du patient s’est révélée de façon 

cruciale au moment de l’épidémie de sida qui, au passage, a fait voler en éclats le 

traditionnel silence des médecins en cas de pronostic péjoratif. Il n’était pas 

question de taire à ces patients leur contamination, malgré l’incurabilité et la mort 

certaine annoncée. 

Le secret professionnel dans la relation de soin ne serait rien sans la confiance 

dans une parole véridique et sincère de part et d’autre. La réflexion sur la vérité au 

malade, sous la pression des patients 394 , a bousculé le confort paternaliste de 

l’omission des professionnels et permis de redéfinir les bases, toujours délicates, 

du secret médical, le rendant à son légitime propriétaire, le patient. La loi du 4  

mars 2002 modifiera ainsi la perception du secret médical en en faisant, non plus 

seulement un devoir des professionnels, mais également un droit des malades
395

. 

Ce droit est un droit d’appartenance : les données issues de son corps, le 

diagnostic et les informations concernant sa santé sont du domaine de la vie 

privée et lui appartiennent. Lui seul peut en disposer à sa guise. Le patient doit 

être assuré que celui à qui il se confiera ne se les appropriera pas, l’écartant ainsi 

de leur connaissance. Confidere, en latin (et son dérivé nominal confidentia) 

signifie le fait de donner à quelqu’un quelque chose en considérant que c’est un 

dépôt sûr396. Si la relation s’engage sur l’écoute et une parole échangée, c’est sur 

la capacité de silence sur ce qui doit être tenu secret que la promesse se scelle et 

sur cette certitude que la confiance s’appuie.  

Un couple est hospitalisé dans un service de chirurgie dans les 

années 1980. Tous deux sont atteints du sida, ils ont une cinquantaine 

d’années, viennent d’un milieu privilégié et ont deux enfants de 20 et 24 

                                                        
394 Qui doivent beaucoup aux bouleversements amenés dans la relation médecin-malade par les 

patients atteints du sida, tant pour ce qui est de la nature de l’information donnée, que la remise en 

cause de la délivrance exclusive à la famille dont le paternalisme médical s’était contenté jusqu’à 

ce jour. 
395 Article L1110-4 du CSP (§ 1 et 2) : «  Toute personne prise en charge par un professionnel, un 

établissement, un réseau de santé ou tout autre organisme participant à la prévention et aux soins a 

droit au respect de sa vie privée et du secret des informations la concernant. Excepté dans les cas 

de dérogation, expressément prévus par la loi, ce secret couvre l’ensemble des informations 

concernant la personne venues à la connaissance du professionnel de santé, de tout membre du 

personnel de ces établissements ou organismes et de toute autre personne en relation, de par ses 

activités, avec ces établissements ou organismes. Il s’impose à tout professionnel de santé, ainsi 

qu’à tous les professionnels intervenant dans le système de santé [...] ». 
396 Cf. C. Hadège, « Les notions de confiance dans les langages », in En quête de confiance, op. 

cit., p. 11. 



 204 

ans. Le sida a évolué plus rapidement chez l’épouse qui présente des 

hémorragies rectales importantes. Son mari constamment présent auprès 

d’elle l’aide pour les gestes de la vie quotidienne tant elle est affaiblie. 

Un après-midi j’entre dans la chambre. La fille de la patiente est en train 

d’enlever le bassin sans gants. Elle a les mains tachées de sang. Je lui 

dis : « Mademoiselle, il faut absolument mettre des gants ». Le père 

répond aussitôt, « mais moi je n’en mets pas, ce n’est pas la peine ! ». 

Nous nous regardons intensément. Puis je le prends à part dans le 

couloir et lui dis qu’il ne peut pas laisser sa fille courir un tel risque. Il 

continue de répondre que lui ne met pas de gants et que, si on en met, 

tout le monde saura ce qu’elle a. Dans ces années-là, le port de gants 

n’était pas généralisé, les maladies nosocomiales n’ayant pas encore 

envahi nos hôpitaux. J’apprends alors qu’il ne veut « absolument pas 

que qui que ce soit de sa famille sache de quoi ils sont atteints » : tous 

pensent qu’elle a un problème digestif. Nous convenons qu’il faut 

protéger sa fille en disant que sa mère a une hépatite. J’exige qu’il 

montre l’exemple en portant aussi des gants. Mais que se passera-t-il 

quand lui à son tour sera plus symptomatique ? Ses enfants se 

satisferont-il du silence ou d’un mensonge peu crédible ? Ce mari, 

également atteint, était incapable de l’envisager pour le moment. Un 

secret ne condamne pas seulement au silence, mais souvent au mensonge 

et à l’isolement. 

 

À côté de l’absolu du secret nous usons également de toutes les nuances qui 

vont de la discrétion au non-dit, de la confidentialité à la révélation, au risque 

parfois de l’erreur ou du préjudice. Parler des signes perçus de la maladie est 

nécessaire pour la comprendre et la diagnostiquer, mais peut en révéler plus que le 

patient ne le voudrait sur sa vie, ses habitudes, sur ce qui lui est le plus intime. 

C’est d’ailleurs le scénario adopté dans les épisodes de la série médicale 

américaine « Dr House », où c’est en découvrant des éléments de la vie très privée 

des patients, par des procédés souvent bien éloignés de l’éthique, que le docteur 

Gregory House parvient à diagnostiquer et guérir ses patients, là où tous les autres 

auraient échoué. Pour House en effet, tout le monde ment. Il ne fait confiance, 

tout comme Sherlock Holmes397, qu’en ses capacités de déduction intellectuelle et 

                                                        
397 Le personnage de Grégory House doit beaucoup au célèbre détective dont l’auteur Conan Doyle 

fut d’ailleurs médecin. Les énigmes médicales dans la série sont  résolues comme des énigmes 

policières 



 205 

scientifique. Le créateur de la série398  avait estimé qu’il était important d’avoir un 

personnage central intéressant qui pourrait examiner les caractéristiques 

personnelles des patients et diagnostiquer leurs maux par la découverte de leurs 

secrets et de leurs mensonges.  

 

Les patients savent aussi plus ou moins confusément que la confidence sort 

bien vite du colloque singulier pour irriguer dossier informatisé et réseau de santé. 

Une enquête399  récente, déjà  citée, révélait une certaine réserve des patients quant 

aux infirmations données, de crainte d’un non-respect de la confidentialité, 

certains allant même jusqu’à se faire soigner loin de leur domicile. Cette crainte 

d’indiscrétion peut conduire ainsi à des choix de soins préjudiciables. L’enquête 

qui a été menée également en Angleterre et aux USA montre que les Américains 

sont deux fois moins nombreux que les Français et les Anglais à taire des 

informations sensibles. La juridiction américaine est extrêmement stricte sur les 

manquements à la confidentialité, ceci expliquant peut-être cela. Nous avons très 

certainement de grands progrès à faire et l’informatisation sécurisée des données 

médicales ne fera pas tout. La discrétion doit être garantie à tous les niveaux au 

patient si nous voulons qu’il se confie en toute sécurité. La confidence, cet 

échange particulier qui fait que nous confions à une personne ce qui est le plus 

intime, le secret, le plus compromettant pour nous, est un acte de confiance qui 

nous rend particulièrement vulnérables. D’où la nécessité de s’assurer de la 

loyauté des autres : le « Vous ne le répéterez pas, c’est notre petit secret… » de 

Jeanne, cette vieille dame qui ne prenait pas tous les médicaments prescrits, a mis 

sa confidente dans une position bien inconfortable : la prise du médicament 

justifierait-elle une trahison ? Petite trahison certes, selon l’importance du 

médicament, mais peut-être celle de trop pour cette vielle dame. 

Si le patient sait que certains éléments seront partagés avec d’autres 

professionnels il ne peut absolument pas contrôler les informations qui vont 

                                                        
398 David Shore, créateur de la série Dr House (2004-2012), http://fr.wikipedia.org/wiki/Dr_House  
399 Enquête publiée dans une revue anglophone:  « How Privacy Considerations Drive Patient 

Decisions and Impact Patient Care Outcomes, Trust in the confidentiality of medical records 

influences when, where, who and what kind of medical treatment is delivered to patients », 

Research and analysis conducted by New London Consulting, December, 2011, information 

rapportée  dans la revue Soins, n°763,  mars 2012,  Elsevier Masson,  p. 11. 

 http://www.fairwarning.com/France/whitepapers/2011-12-WP-FRANCE-PATIENT-

SURVEY.pdf 



 206 

circuler ou pas : la personne peut ainsi se présenter pour la première fois devant 

un médecin qui saura déjà par la lecture du dossier plus de choses qu’elle n’aurait 

peut-être voulu lui en dire, à lui précisément ou ce jour-là. Alors que la discrétion 

est une des marques du respect de la liberté d’autrui, la médecine se montre 

nécessairement et souvent indiscrète. Notamment lors de l’enquête diagnostique, 

ce temps où « le devoir de discrétion – renoncer à connaître tout ce que l’autre ne 

montre pas de son plein gré – doit céder le pas aux exigences de la praxis »400. Le 

patient sait l’existence de ce risque-là et ne peut compter que sur la conscience 

morale du professionnel de ne pas laisser la curiosité scientifique dépasser le juste 

nécessaire. La confiance est alors indispensable pour poursuivre la relation, mais 

ne peut se déployer que si des repères stricts sur lesquels patient et médecin sont 

en accord sont respectés. Dans la situation du couple contaminé par le sida, le 

secret couvert par un mensonge rassurera suffisamment le mari qui petit à petit 

s’ouvrira à un membre de sa famille (la sœur de sa femme) et acceptera les 

mesures de protection au point de les promouvoir auprès des visiteurs. Une 

confiance réciproque basée sur le souci d’autrui – les professionnels prennent soin 

de vous, vous prenez soin de votre entourage – pourrait consolider la relation. 

 

Rendu inévitablement partagé par l’ouverture du colloque singulier à l’équipe 

de soins, sérieusement écorné par le passage à l’informatisation, le secret médical, 

dans ses contorsions subies, ne peut désormais s’affranchir d’une réflexion sur la 

confidentialité et la nature des informations à échanger. Se pose plus que jamais la 

question de la frontière entre les informations nécessaires à la prise en charge et la 

vie privée, entre l’intimité de la relation et la coopération entre professionnels. La 

relation à ce niveau-là est totalement asymétrique puis que le patient ne sait rien 

sur le professionnel. Nous ne sommes pas ici dans la même configuration que 

celle dont parlait Simmel étudiant les sociétés secrètes, où la connaissance d’un 

                                                        
400. G. Simmel, Secret et sociétés secrètes, op.cit, p 29. Il poursuivra : « Mais dans des formes plus 

fines et moins univoques, dans l’inachevé, le fragment, le non-dit, tout commerce entre les 

hommes repose sur le fait que chacun sait de l’autre un peu plus que celui-ci n’en dévoile 

volontairement, et bien souvent des choses dont ce dernier ne souhaiterait pas, s’il venait à 

l’apprendre, qu’elles fussent connues de tous. ». Et si généralement l’exploration que l’on fait des 

actions, des paroles et du comportement d’autrui pour mieux le comprendre nous semble légitime, 

en dépit de ce que cela peut avoir d’intrusif pour autrui quand l’interprétation s’en mêle, elle est le 

propre du métier des thérapeutes, auxquels justement nous venons confier ce que nous ne dirions à 

personne d’autre, dans l’espoir d’une compréhension de nous-même qui nous échappe. C’est bien 

ici toute la différence entre une relation sociale, voire amicale, et une relation thérapeutique. 



 207 

savoir secret partagé scelle les relations dans un intérêt réciproque et le devoir de 

discrétion mutuel. Le patient ne peut compter que sur l’éthique du soignant, mais 

aussi sa capacité de discernement sur ce qu’il est utile de partager. L’information 

sur laquelle se construit le diagnostic et plus tard le projet thérapeutique qui en 

découle, intègre des sources nouvelles d’information auxquelles le patient à accès 

en dehors du contrôle du médecin. Désormais Internet est un tiers avec lequel il 

faut compter, les professionnels ne sont plus les seuls délivreurs de connaissances 

et d’informations, or la maîtrise de l’information est un élément de pouvoir. 

 

Un invité encombrant : Internet  

Il est impossible de faire désormais l’impasse sur cette source d’information 

incontournable tant pour les médecins, que pour les patients, depuis les sites 

spécialisés, jusqu’aux forums. Le Vidal401 est désormais en ligne avec un accès 

particulier pour les professionnels, mais les patients peuvent y aller pour 

s’informer et aussi vérifier. La consultation sur les sites est devenue un sujet 

d’inquiétude pour les médecins avec la crainte que les personnes n’interprètent 

mal les informations récoltées ou confortent la description de symptômes et ainsi 

ils puissent mal orienter le diagnostic.   

Le rapport d’un patient avec Internet n’est pas différent de la recherche qu’il 

faisait auparavant autour de lui. Jadis l’enquête était plus difficile, car on n’avait 

pas toujours dans l’entourage une personne qui avait été atteinte de la même 

maladie ou avait l’expérience du traitement envisagé. Le récit que faisaient les 

connaissances de leurs hospitalisations, alimentait l’enquête, mais la justesse des 

informations dépendait de l’analyse plus ou moins précise que la personne pouvait 

en faire. Le patient le savait et accordait une place somme toute relative à ce type 

de renseignements, en fonction de la crédibilité plus ou moins fondée du 

narrateur.  

Aujourd’hui la recherche sur Internet donne des résultats aussi contrastés que 

les récits glanés jadis. Toutefois Internet semble donner plus souvent une 

                                                        
401  Depuis 1914, le dictionnaire Le Vidal rassemble le résumé des caractéristiques des 

médicaments. Il existe une version grand public. Il faut savoir que son financement est assuré par 

l’industrie pharmaceutique.  



 208 

information de première main, très proche pour certains sites de ce que les 

médecins peuvent eux-mêmes apprendre : on trouve en effet et assez aisément des 

cours de faculté de médecine en ligne. Reste encore à s’assurer de leur actualité. 

Les émissions de télévision ou certains ouvrages complètent la recherche du 

patient internaute. 

Georges est un monsieur de 72 ans chez qui vient d’être diagnostiqué un 

cancer de la prostate. Un premier traitement a été mis en route, mais le 

résultat ne semble pas vraiment probant pour le chirurgien qui parle 

d’opération à plus ou moins brève échéance. Georges est ébranlé parce 

qu’au moment du diagnostic ce même chirurgien était plutôt 

encourageant, or il sait que les conséquences de l’opération ne sont pas 

anodines. 

 Georges se renseigne autour de lui. C’est en effet une pathologie plutôt 

fréquente chez les hommes de son âge. Mais les récits de ses amis sont 

contradictoires. Il vient me voir, car il sait que je travaille dans le monde 

de la santé. Il m’indique qu’il a fait des recherches sur Internet. Il s’est 

surtout intéressé aux techniques opératoires et à leurs séquelles, ainsi 

qu’aux traitements alternatifs. Il a regardé les forums de discussion pour 

avoir l’avis des personnes sur les suites opératoires. Il sait beaucoup de 

choses et les analyse avec pertinence. Mais cela ne semble pas apaiser 

ses interrogations car, en fait, ce qui le taraude c’est le revirement du 

chirurgien. Je lui conseille de rappeler l’hôpital et de demander à 

rencontrer l’infirmière chargée de la consultation d’annonce afin qu’elle 

fasse le point avec lui et ensuite de revoir son chirurgien. C’est ce qu’il 

fera. Une discussion s’est engagée avec ce qu’il a lu et ce que le 

chirurgien sait de lui. Ils ont décidé ensemble d’un schéma thérapeutique 

et l’opération est pour le moment écartée avec l’essai d’un nouveau 

traitement. Georges me rappelle, il est rassuré. Il s’engage dans le 

nouveau traitement avec détermination et rajoute à la fin de la 

conversation, « s’il m’avait dit qu’il faut opérer, je l’aurais fait ! C’est 

lui qui me connaît le mieux et j’ai confiance en lui ». 

 

Une enquête sur 500 patients interrogés aux USA en 2012 dans le cadre d’une 

thèse402 sur la communication donne des éléments intéressants : « beaucoup vont 

sur Internet pour anticiper des problèmes dans leur vie. Il est logique qu’ils 

fassent de la même manière pour un problème de santé ». Internet reste une source 

                                                        
402 CF. Xinyi Hu, Richard L. Kravitz, « The Prepared Patient : Information Seeking of Online 

Support Group Members Before Their Medical Appointments » Journal of Health 

Communication, DOI : 10/1080/10810730.2011, 1
ère 

publication : 10 mai 2012. 



 209 

complémentaire d’information, mais le rôle des forums et des groupes de soutiens 

ou réseaux ne doit pas être négligé. Ils sont très actifs dans la recherche et la 

diffusion d’information. L’étude montre que 70 % des patients indiquent qu’ils 

vont ensuite discuter l’information repérée sur Internet avec leur médecin, 

exactement ce qu’a fait Georges. 40 % impriment ces informations pour les lui 

montrer et 50 % déclarent leur intention de poser au moins une question liée à une 

information trouvée sur Internet. Un des coauteurs de l’article, professeur de 

médecine interne précise : « en tant que médecin ces résultats rassurent d’une 

certaine manière. Ils indiquent que les patients ne se tournent pas vers Internet par 

méfiance, mais restent demandeurs d’informations et tentent simplement d’en 

apprendre le plus possible avant leur visite. » 

Les personnes recherchent des informations lorsque leur état de santé les 

inquiète. À ce moment-là ils s’enquièrent si leur symptôme correspond à un 

trouble bénin ou sérieux. Lorsqu’ils ont déjà acquis un certain niveau de 

connaissance et de contrôle sur leur maladie, ils recherchent plutôt les dernières 

informations, les dernières avancées de la science. Quand leur affection risque 

d’être de longue durée, évolutive avec plus ou moins de handicaps associés, ils 

recherchent davantage le soutien, le partage d’expériences.  

Les patients ne sont pas dupes de leur collecte sur le Net403 et savent qu’avoir 

les bonnes informations n’est qu’une partie du processus délibératif qui conduira à 

la décision la plus appropriée. Comme Georges ils sont prêts, au moment crucial, 

à faire confiance au médecin, avec toutefois un peu plus de rationalité et moins de 

croyances que jadis, mais uniquement parce que l’information est aujourd’hui à 

portée de clavier. Mais une information difficile à vérifier. L’origine des 

informations, leur validité, leur actualité et leur pertinence, tout peut être sujet à 

caution. Il n’est pas toujours facile pour un profane de repérer les inexactitudes et 

les zones où la vigilance est de rigueur. Et, chose étonnante, nous avons vu plus 

d’internautes sur les forums de santé pour les animaux, se faire traiter d’assassins 

parce qu’ils voulaient soigner leur animal sans passer par le vétérinaire, que de 

                                                        
403 Le fait que désormais des cours entiers de cursus médical se trouvent en ligne permet au patient 

d’avoir des informations de première main, mais dont la compréhension peut être un peu plus 

difficile que sur les sites de vulgarisation ou dans les forums. Les patients nous disent croiser les 

informations de plusieurs sites essayant d’évaluer ainsi la fiabilité de leurs informations et leur 

crédibilité. 



 210 

personnes, en quête d’autodiagnostic ou d’automédication, subir un telle 

réprobation sur des sites de santé pour les humains. 

 

Les médecins restent toutefois réservés et c’est avec un certain agacement 

qu’ils écoutent un patient parler de ses recherches sur le Net, quand ce dernier ose 

l’avouer. Il serait toutefois préférable que le patient puisse en parler. Le médecin 

peut ainsi mieux percevoir ses points d’inquiétude, apprécier son degré de 

compréhension et ses limites face à certains aspects de la pathologie, rectifier les 

erreurs. Internet n’est peut-être pas un tiers de confiance, en tout cas aveugle, mais 

peut être un bon médiateur. Il suffit généralement de très peu d’éléments 

communs entre la collecte sur Internet et les propos du praticien pour que le 

patient cesse son enquête et se tourne vers le praticien. Dialogue surpris dans une 

série policière de la BBC : le jeune policier demande à son collègue plus âgé : 

« mais comment savez-vous si vous pouvez faire confiance ? », « C’est simple je 

pose une question dont je suis sûr de la réponse ».  

Les patients internautes vérifient en général deux choses durant la 

consultation avec le médecin : que leur pathologie sera prise en charge comme 

elle doit l’être conformément aux données actuelles et ensuite que le médecin sera 

capable d’ajuster le protocole standard à sa propre situation, c’est-à-dire qu’il 

montrera un intérêt spécifique au patient et pas seulement à la maladie. Et c’est 

cette partie-là de l’échange qui confortera la relation et la confiance. Un médecin 

sur la défensive ne peut que susciter la réserve puis la méfiance d’un patient qui se 

sentirait disqualifié dans sa recherche de savoirs et dans sa volonté de contribuer à 

la compréhension même maladroite de sa maladie et la personnalisation du projet 

de soins.  

 

Nous considérons souvent l’information comme externe à nous, comme un 

objet qu’il faut connaître, examiner, décortiquer, comparer, posséder. Nous savons 

tous que détenir l’information donne un pouvoir et pas seulement des 

connaissances : un pouvoir de décision, d’action, mais aussi un pouvoir sur autrui 

notamment dans la rétention ou le filtrage de l’information. La relation de soin 

n’échappe pas à ces enjeux qui se déploient à tous les niveaux du commerce des 

hommes entre eux. Notre propos n’est toutefois pas d’entrer dans ce domaine-là. 



 211 

Nous voudrions plutôt revenir sur la nature de l’information dans la dynamique de 

la relation de soin : « dire la vérité » à un malade dans le jargon des professionnels 

ne signifie pas être véridique et exhaustif dans les informations données mais 

annoncer une mauvaise nouvelle. L’information n’est pas constituée que de 

données objectives, de chiffres, de statistiques figées dans l’évolution de la 

maladie. Des informations vraies à un moment peuvent être rapidement fausses ou 

dépassées et tous le savent ou l’espèrent quand le pronostic est sombre. Vivantes 

dans l’échange, constamment réinterprétées, elles construisent la relation autant 

que la relation leur donne forme, entre ce qui est annoncé, ce qui est tu et la 

qualité de la communication.  

La confiance nous dit-on, ne peut se fonder que sur la vérité, mais sur quelle 

vérité exactement : celle qui fait sens pour la médecine, pour les professionnels ou 

pour le patient ? Si la crédibilité et donc la véracité des propos sont essentielles 

dans notre jugement de confiance, il semble que dans les relations de proximité et 

celles où les enjeux sont importants, la loyauté compte parfois plus que la vérité. 

Nous pensons ici à ces situations où l’on tait au patient une information par 

protection ou par compassion ; les patients sont rarement dupes et nous en 

donnent des signes discrets. La confiance, qui se maintient, se construit alors avec 

tact sur ce pseudo-secret à condition que ce soit l’égard pour le patient qui motive 

la réserve et non la facilité pour les professionnels. La règle juridique du secret 

médical agit comme un cadre de référence dans lequel la confiance doit pouvoir 

se déployer dans la singularité de la situation. 

L’information recherchée, donnée, évitée, n’est jamais un objet neutre. Elle est 

sujette à la subjectivité de celui qui la délivre et de celui qui en est le destinataire. 

Mais l’information n’est pas le tout de la parole échangée dans la relation, elle 

n’est qu’une partie de ce qui est dit. Tout ce qui est au-delà des mots : le toucher, 

le regard, la tonalité de la voix ou encore la qualité du silence sont tout autant 

vecteurs d’information pour le patient. C’est pour cela qu’une erreur, une 

omission, parfois même un mensonge, peuvent ne pas rompre une relation de 

confiance établie. L’inverse existe également : une information véridique délivrée 

sans égard, peut discréditer celui qui l’apporte. R. Aubry 404 , dans l’article 

                                                        
404 Aubry R., « Confiance fin de vie, refus de soin, désir de mort », in Action médicale et confiance, 

op. cit., p185-186 et192 -197. 



 212 

précédemment cité, insiste sur « l’art de communiquer », déployant les différents 

aspects de l’information, de l’écoute indispensable aux enjeux de l’annonce d’un 

diagnostic difficile ou d’un pronostic péjoratif. 

Il serait toutefois illusoire de considérer qu’une personne bien informée est une 

personne qui sait, en particulier au cours de la maladie grave et en fin de vie. Et 

nous parlons ici autant pour les patients que pour les professionnels. 

L’information est mouvante, ce qui est vrai à un moment peut être faux l’heure 

d’après. L’émotion affecte l’écoute et la mémorisation, la fatigue diminue les 

capacités cognitives. L’information ne prend sens et vie que dans la relation.  

Délivrer une information « claire, loyale et adaptée », faire circuler de façon 

pertinente les informations dans les différentes équipes qui prennent en charge le 

patient de près ou de loin, a pour objectif d’élaborer le diagnostic le plus exact 

possible et de construire le projet thérapeutique le plus approprié. Cette démarche 

a aussi pour but de construire les repères nécessaires à la décision qui relevait 

jadis de la compétence et de la conscience du médecin, mais doit aujourd’hui se 

partager avec le patient et quelquefois inclure les proches.  

Le but de l’information est donc la nécessité de donner au patient les moyens 

de consentir, en connaissance de cause, à ce qui lui est proposé. Mais, dans les 

textes il ne s’agit pas d’une information « froide », technique et purement 

scientifique. L’article L.1111-4 précise que le patient prendra sa décision 

« compte tenu des informations et préconisations » fournies par le professionnel 

de santé. Il s’agit bien ici d’un rôle de conseil, qui immanquablement place le 

professionnel, non seulement dans le cadre légal et déontologique, mais aussi dans 

le questionnement singulier de l’éthique inscrit dans la temporalité de la maladie 

et du patient. L’obligation d’information engage donc la parole, et au-delà de la 

véracité des informations médicales et de l’objectivité des données techniques, 

entre fiabilité et crédibilité, bien loin d’une transparence aveugle, elle engage la 

subjectivité des acteurs de la relation. Mais ce n’est pas sans une prudence 

particulière quand la maladie, inquiétante, épuisante, douloureuse, laisse peu 

d’énergie au patient pour contester et s’opposer.  

  

 



 213 

Décider en confiance 

Le malade mettra bien plus longtemps que l’individu du clan ou que le citoyen 

pour s’émanciper. Son autonomie ne sera que bien tardivement reconnue. Et il 

faudra encore un demi-siècle après ces mots prononcés par Louis Portes405: « Je 

dirai donc que l’acte médical normal n’étant essentiellement qu’une confiance qui 

rejoint librement une conscience, le consentement “éclairé” du malade [...] n’est 

en fait qu’une notion mythique que nous avons vainement cherché à dégager des 

faits. Le patient, à aucun moment, ne “connaissant” au sens strict du terme, 

vraiment sa misère, ne peut vraiment “consentir” à ce qui lui est affirmé, ni à ce 

qui lui est proposé – si du moins nous donnons au mot consentement sa 

signification habituelle d’acquiescement averti, raisonné, lucide et libre ». Il 

semblait inenvisageable pour les médecins, pour personne d’ailleurs et encore 

aujourd’hui, qu’un patient puisse ne pas vouloir également le bien qu’on lui 

voulait. Dans le paradigme paternaliste le bon malade était celui qui suivait les 

prescriptions avec confiance et pouvait ainsi espérer guérir ou se porter mieux. 

Pour l’école hippocratique406 , le consentement n’est pas évoqué directement et 

c’est  la non-observance du patient qui est blâmée407. Seul le Talmud reconnaîtra 

ce droit au patient : « le médecin ne peut exécuter aucune opération sans le 

consentement du malade ». Mais il faudra attendre l’électrochoc du procès des 

médecins nazis à Nuremberg pour reconnaître l’inviolabilité du corps humain et 

l’absolue nécessité de recueillir de consentement de la personne. Ce qui 

n’empêchera pas Louis Portes, décidément souvent cité, de déclarer quatre ans 

plus tard que « Face au patient, inerte et passif, le médecin n’a en aucune façon le 

sentiment d’avoir à affaire à un être libre, à un égal, à un pair qu’il puisse instruire 

véritablement. […] Le patient à aucun moment ne connaissant, au sens exact du 

terme, sa misère, ne peut vraiment consentir ni à ce qui lui est affirmé ni à ce qui 

lui est proposé. »408 Une position qui nous semble extrême aujourd’hui, mais dont 

                                                        
405 L.Portes, « Du consentement à l’acte médical » in À la recherche d’une éthique médicale, 

op.cit.,  p. 170 
406 Cf. B. Hœrni, R. Saury, Le consentement : information, autonomie et décision en médecine, 

Masson, Paris, 1998, p. 9-15. 
407 Il est toutefois certain que l’attitude du médecin vis-à-vis de son patient variait suivant sa 

position sociale et son degré d’érudition. Maîtres et esclaves n’étaient pas traités pareillement. 
408 L. Portes « Du consentement à l’acte médical », Communication à l’Académie des Sciences 

Morales et Politiques, 30 janvier 1950, in À la recherche d’une éthique médicale, op.cit., p. 163. 



 214 

on trouve encore trace dans l’inquiétude face à une vulnérabilité du patient à 

laquelle on l’assigne parfois trop rapidement. 

Depuis la loi du 4 mars 2002, la question de la décision dépasse le cadre du 

consentement ou de l’assentiment au projet proposé. Elle évolue vers l’idée de 

dialogue et de décision partagée. Avant cette loi, rien dans la législation ne 

statuait sur la place du patient dans le processus décisionnaire. Et ce sera 

l’obligation pour le médecin, inscrite dans la loi du 22 avril 2005, de consentir au 

refus libre et informé du patient qui lui fera prendre conscience de la portée de 

cette évolution. Mais nous revenons de loin, en 1984 un chirurgien américain 

déclarait encore que « la participation des patients au processus de décision est 

une idée étrangère au génie de la médecine »409. 

La légitimation du droit de refus, vécu comme une contestation de leurs 

décisions et donc de leur autorité, symbolise encore pour bien des professionnels 

la méfiance des patients, voire de l’opinion publique à leur encontre. Seuls des 

motifs, forcément déraisonnables ou irrationnels du patient pourraient s’opposer à 

la raison scientifique. La pilule fut dure à passer pour certains. L’Espace éthique 

de l’AP-HP fit une enquête en 2003410 dans les hôpitaux sur la connaissance de la 

loi du 4 mars 2002 et les modifications des pratiques. Un chef de service d’un 

CHU répondit411, visiblement excédé par les questions, qu’il avait toujours agi 

dans l’intérêt des patients et qu’il n’avait nul besoin de leur avis, forcément 

incompétent. À une question sur la consultation du dossier par le patient, il 

répondit que la réclamation du dossier ne pouvait venir que de patients ou de 

proches revendicatifs. 

La décision dans le cadre de la relation de soin s’appuie sur des enjeux 

médicaux certes, mais aussi personnels et relationnels. Mais rappelons-nous que 

petites et grandes décisions que nous avons à prendre nous engagent sur la durée, 

                                                        
409 Jay Katz, The Silent World of Docteur and Patient, Free Press, New-York, 1984, cité par B. 

Hoerni dans son livre  Le Consentement : information, autonomie et décision en médecine, op. cit. 
410 Cf. « Droits des malades : quelles influences sur l’activité de soin à l’hôpital ? » E. Ellenberg, 

M. Guerrier, E. Hirsch, Revue de l’ADSP, n°47, juin 2004. 

 http://www.hcsp.fr/Explore.cgi/Telecharger?NomFichier=ad476167.pdf. 
411 Il fait sans doute partie des 2,3 % cités dans l’article à penser que le patient ne peut être un 

partenaire de la décision. Les propos rapportés ici ne sont pas cités dans l’article, ils ont été lus lors 

de la collecte des questionnaires et sont cités de mémoire. Ce patron fit partie plus tard de la 

commission d’éthique au plan national de sa spécialité. Il a sans doute eu l’occasion depuis de 

modifier ses préjugés. 



 215 

parfois d’une vie, impliquant d’autres vies qui nous sont chères, et s’appuient sur 

la fiabilité des règles sociales et juridiques. L’engagement de confiance, 

profondément subjectif, est étayé par une confiance institutionnelle active, qu’elle 

soit familière ou décidée.  

 

La première décision : s’engager  

Le consentement commence par l’engagement du patient dans la relation, et 

c’est bien ainsi que l’avait compris Paul Ricœur : un consentement tacite, une 

confiance offerte qui attend son affermissement et sa confirmation.  

L’arrêt Mercier (1936) légitimait le contrat qui se forme entre le médecin et le 

patient par le consentement des parties impliquées. Mais l’arrêt mettra longtemps 

à s’imposer, même avec le concours de l’arrêt Teyssier (1942) qui énonçait 

l’obligation d’obtenir le consentement du patient avant une opération et « qu’en 

violant cette obligation imposée par le respect de la personne humaine, (le 

chirurgien) commet une grave atteinte aux droits du malade ».  

Choisir un professionnel, s’engager au-delà de la première rencontre avec lui, 

échanger la plainte contre une attention, des explications, consentir à proposition 

thérapeutique est le premier degré de la décision, une décision malgré tout, 

mutuelle, mais pas encore partagée.  

Car si la confiance accordée par le patient se concrétise aux yeux des soignants 

à travers le consentement, il ne peut s’agir du blanc-seing que l’on a longtemps 

voulu y voir. Dans le pacte de confiance décrit par Ricœur, la décision dans la 

relation thérapeutique412 se matérialise, du côté du médecin, dans la prescription 

qui intègre au cœur du jugement prudentiel les normes déontologiques, les savoirs 

scientifiques et les orientations de santé publique. Le patient de son côté 

n’échappe pas à l’élaboration d’un jugement qui le conduira à l’expression d’un 

avis et d’un choix. Chacun est confronté à une démarche décisionnelle par 

moment intérieure, par moment partagée. À tous les moments de cette démarche, 

la confiance est activement engagée dans ces multiples dimensions. 

                                                        
412 Cf. « La prise de décision dans l’acte médicale et dans l’acte judiciaire », in Le Juste 2, Paris, 

Éditions Esprit, 2001, p. 249.  



 216 

Dans les soins sous contrainte, ce n’est certes pas le consentement qui va initier 

la relation de soin mais une démarche progressive de soin avec la construction 

d’une relation qui, si elle devient thérapeutique, mènera du refus à l’assentiment 

puis à un choix libre. La décision du patient peut alors s’élaborer par le partage et 

l’émergence d’un lien de confiance réciproque.  

 

 Même si le principe de respect du corps humain et celui de dignité ont permis 

de fonder le droit au consentement à l’acte de soin et le droit de refus de tout 

traitement, le patient ne dispose toutefois pas d’un pouvoir illimité sur son corps. 

C’est toujours la loi qui fonde la licéité de l’acte médical, et ainsi sont interdits le 

clonage reproductif, la gestation pour autrui, les mutilations rituelles ou 

l’euthanasie. Quant aux arrêts et limitations de traitements, ils sont eux aussi 

encadrés par la loi413. Certains consentements sont particulièrement réglementés : 

la recherche biomédicale, l’examen des caractéristiques génétiques, le don du 

sang, les greffes d’organes, les prélèvements de cellules ou de tissus, le don et 

l’utilisation de gamètes, la procréation médicalement assistée, l’interruption 

volontaire de grossesse et l’hospitalisation dans le cadre des maladies mentales. 

Ainsi la volonté du patient, comme absolu décideur, ne peut prendre le pas sur 

l’intérêt général et la loi en décidant ce qui est licite ou pas, borne les souhaits et 

préférences, voire les exigences du patient.  

L’exigence ou l’assentiment414 du patient au projet thérapeutique dépasse la 

dimension d’un lien contractuel et du colloque singulier, parce que le geste 

médical dans ses conséquences ne modifie pas que le corps ou la partie malade, 

mais peut bouleverser toutes les dimensions de l’être humain. Ce qui fait dire à 

Marion Girer que « le véritable fondement de l’exigence du consentement se 

trouverait dans un ordre juridique supérieur imposant le respect de la dignité et de 

l’inviolabilité de la personne humaine »415. Un patient ne confie jamais seulement 

un organe ou son corps, ni même uniquement sa vie, puisque celle-ci est en lien 

avec d’autres existences. 

                                                        
413 En particulier celle du 22 avril 2005.  
414  À noter le flou sémantique des notions d’assentiment et de consentement qui demeure 

persistant. 
415 M. Girer, Contribution à une analyse rénovée de la relation de soins : essai de remise en cause 

du contrat médical, thèse de droit privé, Université Lyon 3, soutenue en 2005, sous la direction de 

F. Vialla, Les Études Hospitalières, 2008, p. 189. 



 217 

 

C’est toute la difficulté des échanges autour de la Loi Leonetti et du débat 

autour de la dépénalisation de l’euthanasie. Il est parfois difficile de faire 

comprendre que l’autonomie ne se réduit pas à l’autodétermination ou à une 

volonté libertaire de faire ce que l’on veut de son corps sous l’argument qu’il nous 

appartiendrait, puisque nous sommes seuls à l’habiter, dans une souveraineté qui 

ignorerait toute responsabilité envers autrui. Or « ce qui se passe pour un sujet a 

une portée symbolique pour la communauté humaine. Que quelqu’un finisse sa 

vie relié à la communauté des hommes, cela change la vie des autres de manière 

directe ou indirecte. »416 Sans vouloir faire porter un poids excessif au patient, 

surtout dans les situations difficiles, il est un fait que sa décision aura des 

conséquences en dehors de sa situation personnelle417.  

La démarche de rationalité du patient, basée sur un savoir partiel et singulier, 

interne et externe, à la fois objectif et subjectif, rencontre la démarche de 

rationalité médicale qui ne s’appuie ni sur les mêmes éléments ni sur les mêmes 

interprétations. Ces discours qui devraient se conjuguer pour élaborer le récit de la 

maladie et fonder les conditions d’une confiance réciproque, peinent à se 

rencontrer tant sur la compréhension de la maladie que sur la visée thérapeutique. 

Ce décalage crée un frein pour l’élaboration aisée d’une décision partagée, mais 

elle est aussi l’occasion du dialogue pour peu que la parole soit autorisée et prise 

en compte.  

Pour les professionnels, donner toute sa place au patient n’est pas toujours 

aussi évident. Si le principe paraît juste, l’exercice reste délicat. Les médecins se 

retrouvent devant des patients dont les attentes sont chaque fois différentes, dans 

des situations à l’environnement et aux enjeux toujours particuliers. Il n’existe pas 

de modèle uniforme de démarche décisionnelle, mais elle doit toujours rester 

porteuse de dialogue.  

                                                        
416 E. Levinas., « Une éthique de la souffrance », revue Autrement, 1994 (42) : 127-137 
417  C’est ici un des argumentaires des professionnels de soins palliatifs, dont l’expérience 

d’accompagnement des situations de fin de vie conduit à une approche nuancée et une écoute 

vigilante du patient et de sa famille. Nombreux sont les écrits qui rendent compte de leurs 

réflexions et de leur expérience, notamment ces dernières années avec le débat régulièrement 

réactivé sur l’euthanasie et le suicide assisté. Cf. http://www.sfap.org/ 



 218 

Claire Compagnon, lors d’un colloque sur la place du patient dans la décision 

médicale418, dix-huit mois après la promulgation de la loi du 4 mars 2002, faisait 

remarquer que si les avis, les capacités, les contraintes des uns et des autres ont pu 

être exprimés et entendus et que les préférences convergent, on peut considérer 

que la décision sera partagée. Sinon le processus décisionnel prend la forme d’une 

négociation, un art auquel peu de médecins sont formés et qu’ils utilisent donc 

peu ou mal, leur attitude consistant à chercher à convaincre. Le consentement 

arraché au patient, notamment aux plus vulnérables, ne peut alors être considéré 

comme libre ni comme l’indice d’une confiance accordée. Mais certains patients, 

sans pour autant se soumettre à une volonté qui leur serait étrangère, préfèrent 

déléguer la prise de décision au médecin.  

Accorder un droit ne signifie pas qu’il sera facile à prendre ni qu’il y a 

obligation d’en user. Pour le patient prendre une place, sa place, dans la décision 

peut être compliqué et déstabilisant. L’incertitude quant à l’effet des 

thérapeutiques, est bien réelle et la personne ne saura qu’en traversant l’épreuve 

ce qu’elle peut supporter et surmonter ou pas. La volonté peut parfois être bien 

impuissante. 

 
 

Partager la décision 

Le rapport juridique patient-médecin relève d’une double conception : d’un 

côté un cadre contractuel dans lequel le patient comme tout cocontractant exprime 

sa volonté et de l’autre une relation de pouvoir dans laquelle la loi lui octroie des 

droits qu’il peut affirmer et revendiquer. L’article L1111-4 est très clair : « Le 

patient prend avec le professionnel de santé […] les décisions concernant sa 

santé ». Néanmoins l’aspect juridique, n’est qu’une des facettes d’une relation 

humaine autrement plus complexe en raison de l’asymétrie des connaissances 

scientifiques et de la vulnérabilité à laquelle la maladie grave assujettit bien 

souvent le patient.  

                                                        
418  C.Compagnon, « La place du patient en cancérologie : le point de vue des patients » in « Y a-t-

il une place pour le patient dans la décision médicale ? » Colloque  Première journée de 

l’Observatoire de l’Éthique Clinique, AP-HP, Paris, septembre 2003. 



 219 

La prise en compte de la parole du patient devient un des pivots de la relation 

de soin au sens éthique, mais aussi une obligation forte. Alors que les dispositions 

antérieures favorisaient les exigences éthiques au nom du principe de 

bienfaisance, au risque d’un paternalisme parfois abusif, les textes consacrent 

désormais l’autonomie du patient au nom toujours de l’humanisme et du respect 

de sa dignité, mais dans la considération de la notion de liberté plus que de celle 

de vulnérabilité.  

Dans son avis n° 58419, le CCNE rendait compte ainsi de l’évolution par « le 

passage d’une ambiance de paternalisme éclairé, où il était entendu que le 

médecin décide, plus ou moins unilatéralement, de ce que doit être le bien du 

patient, et l’impose, à une ambiance plus contractuelle, où le médecin tient 

compte de ce que le patient considère comme son bien, et négocie avec lui les 

modalités de son intervention ». Mais la relation de soin ne peut, comme nous 

l’avons vu précédemment, se laisser enclore totalement dans le contrat, car 

d’après F. Ewald « la relation thérapeutique se situe d’emblée du côté de la 

décision, du risque et de l’incertitude ». Et plus loin il poursuit : « la jurisprudence 

de la responsabilité médicale est à la fois une jurisprudence du consentement et 

une jurisprudence de l’évaluation et de la balance des risques. C’est, au moins 

autant qu’une jurisprudence des actes et de leur exécution plus ou moins correcte, 

une jurisprudence de la décision. C’est pour cela que le droit de la responsabilité 

médicale se situe naturellement du côté de l’éthique (décision dans l’incertain) 

autant que de la morale (application de rhèmes 420  données) »421 . Nous devons 

néanmoins modérer notre enthousiasme égalitariste, car nous l’avons vu plus haut 

la complexité des pathologies et des parcours de soin, la mise en place de lieux 

formalisés de concertation pluridisciplinaires, font que bien souvent des décisions 

                                                        
419 Avis n° 58 du 12 juin 1998, « Consentement éclairé et information des personnes qui se prêtent 

à des actes de soin ou de recherche », Comité Consultatif National d’Éthique, http://www.ccne-

ethique.fr 
420  « Rhème » est un terme de linguistique, appelé également propos. Il désigne un élément 

nouveau introduit dans l’énoncé, généralement par un déterminant indéfini ; par opposition au 

thème qui est connu. Ex. « Une femme s’est présentée à moi. La femme m’a donné un livre ». 

Dans l e premier énoncé « une femme » est le rhème, dans le second « la femme » est le thème. 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Rh%C3%A8me 
421  F. Ewald, Le problème français des accidents thérapeutiques : enjeux et solutions, Rapport à 

M. Bernard Kouchner, Paris, Ministère de la santé et de l’action humanitaire, 1992, pages 21 et 23. 

http://www.ccne-ethique.fr/
http://www.ccne-ethique.fr/


 220 

essentielles sont prises loin du patient et du médecin qu’il a initialement choisi, 

par des professionnels « sans que ce choix ait été ratifié par le patient »422.  

De l’intention du droit à la connaissance et l’application des textes il y a 

parfois un écart ressenti par les usagers. Le sondage BVA de septembre 2010423 

indiquait que si pour la grande majorité des personnes « le droit de donner son 

avis sur les décisions prises par le médecin le concernant » était très important 

(63 %) et plutôt important (31 %), ils ne sont plus que 70 % à penser que ce droit 

est bien appliqué. Ce sondage n’explore néanmoins pas l’attitude des patients 

face, non à la volonté de décider mais au devoir de décider auquel certains sont 

convoqués et qui n’est pas sans poser question devant la violence de choix que le 

patient est « invité » à faire au nom de l’autonomie et la responsabilité frileuse de 

certains professionnels.  

Dans un sondage IPSOS en 2001 424  à la question : « Parmi les types de 

médecins suivants, personnellement, dites-moi lequel aurait votre préférence ? 

93 % disent préférer « un médecin qui, si vous le souhaitez, vous explique 

précisément la situation, vous présente les choix possibles et vous associe à la 

décision », 5 % « un médecin qui vous explique l’essentiel sans entrer dans les 

détails et qui décide seul, et 1 % « un médecin qui ne vous donne pas 

d’explications et qui décide seul de ce qui est bien pour vous ». Et nous adhérons 

tous à ces déclarations très rationnelles. Mais une étude425, menée récemment dans 

un service de réanimation médicale sur les facteurs de confiance des proches, met 

en évidence le décalage entre les réponses à un questionnaire concernant 

l’information et la participation à la décision et le rapport beaucoup plus nuancé 

qui apparaît dans les entretiens. Entre l’intention de faire confiance ou de 

contrôler et la capacité dans la situation à assumer le partage de la décision, il y a 

toute l’épreuve vécue au quotidien. Cette enquête rejoint une autre enquête TNS 

SOFRES menée presque dix ans auparavant, du 23 juin au 7 juillet 2003, auprès 

                                                        
422 G. Memeteau, Cours de droit médical, op.cit., p. 252-255. 
423 Sondage BVA « Les Français et les droits des patients », septembre 2010, commandé par le 

ministère de Travail, de l’Emploi et de la Solidarité dans le cadre de l’Année des droits des 

patients: http://www.2011-annee-droits-

patients.sante.gouv.fr/IMG/pdf/Sondage_droits_des_patients.pdf 
424 http://www.ipsos.fr/ipsos-marketing/sondages/medecine-l%E2%80%99exigence-transparence 
425 Legendre V., Hasselmann M., « Essai d’évaluation des déterminants de la confiance accordée à 

l’équipe soignante par les proches de patients en réanimation », revue Éthique et Santé, Paris, 

Elsevier-Masson, 2012, 9, p. 48-54.  

http://www.2011-annee-droits-patients.sante.gouv.fr/IMG/pdf/Sondage_droits_des_patients.pdf
http://www.2011-annee-droits-patients.sante.gouv.fr/IMG/pdf/Sondage_droits_des_patients.pdf
http://www.ipsos.fr/ipsos-marketing/sondages/medecine-l%E2%80%99exigence-transparence


 221 

de patients cancéreux qui avaient été hospitalisés : sur les 80 % de personnes 

impliquées dans les décisions, 9 % le regrettaient. Et sur les 77 % de personnes 

qui avaient été satisfaites d’avoir été associées, 39 % indiquaient préférer se 

reposer sur le médecin pour décider. Être informé est une chose, décider en est 

une autre.   

 

Déléguer la décision au médecin 

Si jadis le quitus donné au médecin par le patient indiquait sa confiance ou au 

moins sa respectueuse compliance, le patient qui aujourd’hui ne pourrait ou ne 

voudrait prendre de décision, et annonce sa confiance dans le choix médical quel 

qu’il soit, serait plutôt vaguement déconsidéré, même si le médecin est conforté 

par l’accord donné à l’avance par le patient. Nous pourrions alors penser, à 

l’instar de A. F. Tyar qui pose abruptement la question, que la confiance pourrait 

être « une forme de paresse », le « léger travail » de celui qui « ne se surmonte pas 

lui-même » 426  ? Nous pourrions toutefois avancer que celui qui délègue et 

s’abandonne à la confiance ne le fait pas par faiblesse de la volonté, mais par une 

sorte « d’économie » ou de stratégie.  

L‘accompagnement des patients dans la maladie grave ou dans l’âge avancé 

nous révèle une certaine ambivalence de ces patients à décider par eux-mêmes. La 

rationalité dont nous pouvons faire preuve, déjà limitée en temps normal est ici 

accentuée par le bouleversement de la maladie, l’épuisement lié aux symptômes, 

par l’incompréhension ou la tristesse. Comment décider quand l’inconnu et 

l’incertitude dominent, quand les choix sont fortement contraints et si loin des 

désirs premiers de guérison, quand la fatigue ne permet plus au patient tel le 

joueur d’échecs, d’anticiper et de faire des priorités parmi les différentes options ?  

Comme le rappelle Canguilhem, « les maladies de l’homme ne sont pas 

seulement des limitations de son pouvoir physique, ce sont des drames de son 

histoire »427. La capacité de jugement rationnel du patient est mise rudement à 

l’épreuve, non seulement parce qu’il ignore beaucoup de choses sur les maladies 

                                                        
426 A. F. Tyar, Les aléas de la confiance, gouverner, éduquer, psychanalyser, L’harmattan, Paris, 

1998, p. 97-98. 
427 G. Canguilhem, Écrits sur la médecine, op.cit., p. 89. 



 222 

et leurs traitements, mais parce que ses propres repères s’effondrent, sur ce qu’il 

sait de lui, de son corps, des effets de ses conduites et de son environnement. 

Comment ordonner ses repères intérieurs brouillés et des repères extérieurs, en 

grande partie inconnus ? Comment juger et décider de la bonne action à faire ? Le 

modèle de la confiance en soi de l’individu souverain, maître de sa destinée, est 

ici inopportun et dissonant. 

Une part du jugement de confiance, comme nous l’avons vu précédemment, se 

construit à partir de données validées, de connaissances probables et d’une 

certaine part de croyances. Le patient doit déjà accorder une crédibilité aux 

savoirs mobilisés par le médecin et aux informations qui en découlent, confiance 

que ce dernier a déjà mise en œuvre lors de l’apprentissage de ces savoirs. Il y a 

donc dans le jugement de confiance que le patient porte, une confiance qui 

dépasse la personne du médecin lui-même et qui est soutenue par la confiance du 

médecin envers la médecine. En dépit de toute son intelligence, d’un savoir glané 

sur internet au prix de longues heures de recherches, de la connaissance intime de 

lui-même, le patient ne peut disposer de l’expérience qui permet aux médecins de 

faire sens avec la multitude des données médicales. D’autre part nous aurons beau 

scruter notre scanner, notre IRM, nous n’aurons jamais la vision du chirurgien 

quand il nous opère. Et c’est sans doute préférable. 

Les théories de Luhmann 428 apparaissent ici pertinentes : le patient fait 

confiance au médecin et à la médecine pour réduire la complexité de la maladie et 

de ses enjeux prévisibles, afin d’orienter plus simplement ses choix pour l’avenir. 

Il accepte de ne pas tout savoir, de ne pas tout vérifier en déléguant au médecin ou 

au soignant le pouvoir que donnent le savoir et la technique. Et ce qui revient au 

médecin n’est pas maîtrisable par le patient. Sa confiance ne peut se fonder ici que 

sur la conscience morale du médecin de ne pas abuser de ce pouvoir et d’être 

effectivement tel qu’il s’est présenté : compétent, savant, bienveillant. La 

confiance n’est pas forcément la démission que certains voudraient y voir, car il 

faut parfois du courage pour accorder sa confiance et de la persévérance dans la 

volonté de la maintenir.  

                                                        
428 N. Luhmann, La confiance, un mécanisme de réduction de la complexité sociale, op.cit.. 



 223 

Néanmoins le devoir de partager la décision tout comme le droit d’être entendu 

dans ses volontés, ne peut conduire à une obligation de décider. Il s’agit d’une 

liberté que l’on peut toujours décider de ne pas exercer et de confier à autrui. Et 

nous devons mettre en garde contre une dérive que l’on voit poindre : face à la 

complexité des décisions et la crainte d’un recours pénal en cas d’aléa certains 

professionnels, à l’inverse de jadis, se défaussent de leurs responsabilités et de 

leurs prérogatives en déléguant totalement la décision au patient ou à la famille. 

L’encouragement à rédiger des directives anticipées peut, dans certains cas, 

répondre à ce même objectif. Toutefois la décision du patient ne peut s’imposer au 

médecin au point de n’en faire qu’un prestataire d’actes de soin. La loi en effet 

protège la liberté de prescription du médecin afin que s’exprime tout autant sa 

responsabilité que son autonomie. 

 

Décider pour soi jusque dans l’absence 

 La loi a prévu des dispositifs – la désignation d’une personne de confiance, la 

rédaction de directives anticipées – qui prolongent, malgré une conscience altérée 

ou abolie, la prise en compte de la volonté du patient dans les décisions le 

concernant à la fin de sa vie.  

Ainsi un patient qui ne pourrait plus faire entendre sa voix et exprimer 

oralement sa volonté pourrait être « présent » au moment où se pose la question 

de limiter ou d’arrêter des traitements en fin de vie. Les directives anticipées 

rédigées depuis moins de trois ans rendent compte des souhaits du patient, mais 

écrites parfois longtemps avant le moment où la décision serait prise et sur des 

projections qui peuvent ne pas se réaliser, elles sont souvent davantage des 

déclarations d’intention que des directives circonstanciées. Il est aussi nécessaire 

d’envisager les conditions de l’agonie, pour déterminer ce que l’on souhaiterait ou 

pas, et cela n’est pas toujours évident quand la mort est proche. Et c’est au 

moment où elles pourraient être le plus simples à rédiger, qu’elles deviennent le 

plus difficiles à écrire. Mais une question reste entière : la volonté d’hier sera-t-

elle toujours celle de demain ? Ce que je décide aujourd’hui restera-t-il immuable 

malgré les évènements et le temps ?  



 224 

Le patient peut également désigner une personne de confiance qui a pour 

mission de rapporter avec fidélité les souhaits du patient, et non de donner son 

propre avis sur la décision à prendre. Un rôle délicat à tenir, car un échange 

approfondi a-t-il pu avoir lieu entre le patient et la personne qu’il a désignée ? 

Comment tenir compte des bouleversements que la maladie entraîne du point de 

vue somatique, mais aussi psychologique, social et spirituel. De qui la personne 

de confiance sera-t-elle le gardien ? Celui d’avant la maladie ou celui d’après ?  

Et s’agit-il ici d’une décision partagée ou d’une décision déléguée ? Dans la loi 

française, le médecin a l’obligation de consulter les directives anticipées si elles 

existent, de consulter la personne de confiance si le patient en a désigné une, mais 

il reste le décideur final, au titre de la responsabilité et de la liberté de 

prescription. Mais qu’en sera-t-il si la loi change et comme dans certains pays 

donne délégation de consentement à la personne de confiance ou représentant 

thérapeutique429 et force d’obligation pour les directives anticipées ? La décision 

d’hier du patient s’imposera alors au médecin pour la décision thérapeutique 

d’aujourd’hui. Écoutons l’histoire de Francis : 

Francis est atteint d’une SLA diagnostiquée il y a un an et qui progresse 

vite. Très tôt, il a parlé des directives anticipées430. Il arrive un jour à la 

consultation avec un document imprimé depuis internet et contresigné. 

« Je ne veux pas d’acharnement. Mettez ça dans le dossier » nous dit-il 

très vite. « Nous pouvons en parlez si vous le souhaitez », « Pas la peine, 

je sais ce que je veux, je ne changerai pas d’avis ». Au fil du temps, le 

dialogue se noue autour des symptômes qui s’aggravent. Les discussions 

autour de l’alimentation, la ventilation, les ajustements pour maintenir la 

mobilité et la communication l’amènent à vouloir compléter ses 

directives anticipées. Il souhaite maintenant en parler avec sa femme. Il 

veut apporter des nuances, dire ce qu’il souhaite et pas seulement ce 

qu’il refuse (la trachéotomie et la ventilation assistée). Nous lui 

conseillons alors de laisser ces documents pré-imprimés et d’écrire ces 

directives comme une lettre, avec ses propres mots. Et il nous la remettra 

en disant avec un regard confiant : « nous verrons bien ». 

Ces dispositifs peuvent ainsi être l’occasion d’un véritable échange entre 

l’entourage et l’équipe soignante avec le patient et c’est leur principale qualité. 

Mais le fait qu’ils s’inscrivent dans une démarche de refus anticipé de traitement, 

                                                        
429 C’est le terme adopté en Suisse ou encore aux États-Unis 
430 Loi du 4 mars 2004 et loi du 22 avril 2005. 



 225 

jugé a priori déraisonnables, inquiète les professionnels. Ces derniers ont le 

sentiment que les patients se méfient du jusqu’au-boutisme des actions médicales 

qu’il convient alors de contrôler et de limiter, alors que désormais un principe de 

non-obstination déraisonnable guide la plupart des équipes 431 . Une décision 

« partagée » peut également être prise à l’issue d’une démarche collégiale, prévue 

par la loi du 4 mars 2005, si le patient en fin de vie n’est plus en état d’exprimer 

sa volonté. La prise en compte de ses souhaits antérieurement exprimés dans des 

directives anticipées, par la voix de sa personne de confiance, ou l’avis des 

proches est une autre façon de prolonger, du moins en théorie, l’autonomie du 

patient dans les décisions en fin de vie. 

Les directives anticipées ont été vécues comme l’expression de la méfiance des 

usagers, alors qu’elles rendent compte d’une inquiétude du futur et d’une crainte 

du moment de la mort qui peuvent rarement être dites et entendues. Les personnes 

qui rédigent seules leurs directives anticipées s’en tiennent bien souvent à un 

formalisme sec et standardisé, rappelant la loi avec force références, sans rien de 

plus. Il n’est en effet pas évident de se confronter à l’agonie pour expliciter ses 

volontés au regard de ce qui pourrait arriver. Il peut paraître intellectuellement 

aisé de les rédiger, après tout nous savons bien ce que nous voulons, mais quand 

la maladie rend l’horizon de la mort et ses symptômes très concrets, la situation 

est bien différente. C’est le dialogue ouvert et confiant qui permettra que la parole 

du patient puisse s’inscrire dans des directives personnalisées. Il n’y a rien de plus 

triste que de se trouver devant des directives qui ne reflètent en rien la singularité 

de leur auteur, car il s’agit au fond davantage de respecter la dignité de la 

personne que la lettre d’un énoncé juridique. C’est tout l’enjeu des nouveaux 

contours de la relation de soin à l’aune des droits récents des patients.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                        
431  Sans compter que le contexte économique encourage à une limite des dépenses de santé et à 

une utilisation raisonnée des ressources. 



 226 

La relation à l’épreuve de l’obstination et du refus 

 

Mais comment parler de la décision sans aborder celle qui s’impose aux 

médecins, lorsque le patient refuse le traitement proposé ? Informer le patient a 

pour but essentiel, pour la majorité des professionnels, d’obtenir la 

compréhension puis l’adhésion au traitement, signe évident pour eux de la 

confiance accordée. Plus la coopération du patient est requise, plus les 

professionnels invertissent la délivrance de l’information. Mais communiquer sur 

les risques est déjà plus délicat pour eux, car ils craignent alors une réticence des 

patients à s’engager dans le projet proposé. Or l’autonomie reconnue au patient ne 

peut se satisfaire du seul assentiment, elle doit aller jusqu’à la possibilité 

consentie du refus de traitement ou de soin, un droit à l’autodétermination qui 

oppose volonté du patient et projet médical.  

Cette situation est souvent considérée, quand le refus surgit brutalement, 

comme un désaveu du médecin, de l’équipe de soin, de la médecine elle-même. 

Désaveu qui avant d’être entendu comme une divergence de raisons et de valeurs, 

est vécu comme une perte de confiance, surtout si la relation a déjà une certaine 

antériorité, comme si la confiance ne pouvait, là encore se manifester que dans la 

compliance.  

 

Coralie, 18 ans, consulte suite à des saignements : une leucémie est 

suspectée. Elle est alors transférée dans un centre spécialisé pour la 

suite du bilan et le démarrage rapide d’un traitement. Mais une fois le 

diagnostic établi, la jeune fille refuse toute autre investigation et surtout 

refuse la chimiothérapie. Le temps presse, l’équipe est sidérée. Coralie 

calmement explique qu’elle ne croit pas en la possibilité de la 

chimiothérapie de la guérir, et même au contraire ce traitement pourrait 

empêcher le travail de guérison de son corps. Sa mère est une adepte des 

médecines non conventionnelles et pratique le magnétisme, mais elle 

n’assiste à aucun des entretiens de sa fille avec les médecins. Jusqu’à 

son décès 12 jours plus tard aucun soignant ne pourra fléchir la 

certitude et la tranquille détermination de cette jeune fille. Elle affirmait 

pourtant sa volonté de vouloir vivre et son choix lui paraissait le meilleur 

pour cela.  

 



 227 

 

Cette situation est dramatique, parce que rien n’autorisait à mettre en cause la 

liberté de jugement de Coralie 432 , quand bien même sa décision semblait à 

l’équipe totalement déraisonnable. Son jugement n’a pu être considéré comme 

totalement irraisonnable, car la chimiothérapie ne peut en effet garantir 100 % de 

réussite. Et quelquefois, sans que l’on puisse l’anticiper, ses effets secondaires 

peuvent être redoutables433. D’autre part, que vaut une statistique dans la situation 

singulière d’un patient ? Ici, deux formes de croyances fondent, pour la patiente et 

pour les soignants, leur confiance dans des systèmes de santé opposés. Et ce n’est 

pas tant la défiance envers la médecine conventionnelle qui a choqué l’équipe, 

que la confiance dans une médecine qui relèverait pour eux de l’irrationnel. 

Coralie exprimait une confiance familière assurée dans une médecine non 

conventionnelle, sans doute issue du milieu familial par un effet d’acculturation 

des représentations véhiculées dans son environnement. Elle a par la suite 

conforté rationnellement cette confiance en argumentant des effets négatifs et des 

statistiques de non-guérison des chimiothérapies, alors que les oncologues partent, 

eux, du versant favorable de ces mêmes statistiques pour affirmer leur confiance 

dans les traitements.  

Consentir fut longtemps le signe visible et attendu de la confiance des patients 

dans le bien-fondé des décisions médicales. Le refus était vécu comme la remise 

en cause des compétences, le rejet et l’expression de la méfiance. La loi du 22 

avril 2005 donne droit au patient d’estimer le caractère raisonnable ou 

déraisonnable d’un traitement, ce qui auparavant relevait de la seule compétence 

du médecin. Le refus en toute légitimité d’un traitement, voire de tout traitement, 

sans vouloir rompre le lien avec les professionnels a bouleversé plus qu’on le 

pense la relation de soin qui cherche aujourd’hui encore son équilibre. 

 

                                                        
432 Le procureur fut interrogé, mais rien ne permettait d’affirmer formellement que la jeune fille 

subissait une influence l’empêchant d’exercer sa volonté, même si son choix allait à l’encontre des 

valeurs généralement prônées et de la raison communément admise. Sa mère ne l’a jamais 

empêchée de rencontrer les médecins, ni d’être hospitalisée.  
433 Notamment en cas de réaction du greffon contre l’hôte (GVH) qui survient lorsque les cellules 

souches saines greffées (greffon) considèrent les cellules du receveur (hôte) comme des étrangères 

et commencent à les détruire, réaction qui au 4
ème

 stade peut entraîner la mort du patient.  

 



 228 

Quand le miracle n’a pas eu lieu… 

Nous faisons confiance, lorsque nous sommes malades, en la bienveillance et 

la non-malveillance d’autrui, et plus concrètement dans sa capacité, par nous 

présumée, de faire, de ne pas faire, ou de donner quelque chose. L’obligation 

contractuelle a longtemps consisté à donner et à faire, ne pas faire étant 

généralement condamnable 434 , même quand l’absence de traitement efficace 

laissait les médecins démunis. Jusqu’à la découverte des antibiotiques, ouvrant la 

voie de la pharmacologie et celle de la réanimation ouvrant grand les portes de la 

technicité, il s’agissait pour le médecin de faire le maximum possible pour son 

patient, une attitude guidée par le principe universel de protection de la vie.  

Face à une demande que le médecin considère comme disproportionnée ou 

inadaptée sur le plan médical, il ne saurait être contraint de réaliser un acte, ainsi 

« l’indépendance et la liberté de prescription viennent[-elles] équilibrer une 

relation dans laquelle le patient a vu renforcer ses droits »435. La question de la 

liberté thérapeutique revêt une grande ampleur, puisqu’elle peut inclure également 

l’abstention, dépassant donc la seule liberté de prescription. Toutefois cette liberté 

est bornée par le consentement du patient, auquel le médecin ne peut imposer ses 

choix. Bornée également par le fait que ses propositions thérapeutiques doivent 

répondre au principe de proportionnalité, à l’équilibre bienfaisance/ non-

malfaisance, puisque le médecin ne peut faire encourir de risques injustifiés ou 

inutiles436,  en particulier quand le patient est en fin de vie437.  

Combien de fois n’avons-nous entendu des propos similaires à ceux que 

tient aujourd’hui Christophe, jeune interne en oncologie : « Il est perdu, 

le scanner montre que la dernière chimio est inefficace. Et en plus il a 

                                                        
434  J. Carbonnier précise que le nombre de situations où l’inaction peut être considérée 

juridiquement comme faute est en augmentation dans le droit depuis le siècle dernier. La 

négligence tend aussi à être considérée comme une faute au même titre que l’omission dans 

l’action. Droit Civil, vol. 4, Les obligations, op.cit., p. 322-324.  
435 F. Vialla, « Indépendance du médecin, liberté thérapeutique, liberté de prescription », in Les 

grandes décisions du droit médical, op. cit., p. 209. 
436 Article R.4127-40, « le médecin, doit s’interdire, dans les investigations et les interventions 

qu’il pratique comme dans les thérapeutiques qu’il prescrit, de faire courir au patient un risque 

injustifié ». 
437 Article 37 (article R.4127-37 du Code de la santé publique) : « I. En toutes circonstances, le 

médecin doit s’efforcer de soulager les souffrances du malade par des moyens appropriés à son 

état et l’assister moralement.  Il  doit  s’abstenir  de  toute obstination  déraisonnable  dans  les  

investigations  ou  la  thérapeutique  et  peut  renoncer  à entreprendre ou poursuivre des 

traitements qui apparaissent inutiles, disproportionnés ou qui n’ont d’autre objet ou effet que le 

maintien artificiel de la vie ». 



 229 

tous les effets secondaires, mais, lui, il y croit, il a confiance en moi… je 

NE PEUX PAS ne rien faire. » 

Il resterait encore à s’entendre sur ce « rien ». Une des définitions des soins 

palliatifs se résume en une phrase : « Tout ce qui reste à faire quand il n’y a plus 

rien à faire ». Prononcée en 1976 par Thérèse Vannier, elle est toujours 

d’actualité.  

Le développement de techniques médicales de plus en plus intrusives, 

l’invention de traitements dont les effets secondaires lourds et parfois plus 

invalidants que les séquelles de la maladie qu’ils ont guérie redistribuent 

aujourd’hui les cartes : doit-on raisonnablement faire, pour ce patient, tout ce qu’il 

est scientifiquement et techniquement possible de faire ? Cette interrogation est 

longtemps restée l’apanage du médecin, décidant souverainement en son âme et 

conscience, seul juge de l’engagement des moyens et de leur proportionnalité. 

L’obstination raisonnable motive toujours l’engagement des ressources humaines 

et techniques à la hauteur des effets parfois considérables de la maladie et le 

raisonnable exige parfois d’aller loin. Par contre, l’obstination déraisonnable, est 

condamnée par la loi du 22 avril 2005 qui protège le refus informé du patient, 

faisant obligation au médecin, dans certains cas, de ne pas faire. L’obstination 

déraisonnable s’oppose au « primum non nocere » d’Hippocrate. Elle est contraire 

au respect de la dignité du patient si le traitement va à l’encontre de son bénéfice 

et de sa volonté, et contraire également à la justice sociale, car les ressources 

investies dans les traitements inutiles ne pourront l’être pour des actions de soins 

bénéfiques et nécessaires.  

Mais cette obstination, dont on fait souvent grief aux professionnels accusés de 

ne pouvoir se résoudre à l’échec, peut être partagée par les autres acteurs de la 

situation, à commencer par le patient lui-même ou sa famille. En fin de vie, les 

situations de limitation ou d’arrêt de l’alimentation artificielle cristallisent autant 

les espoirs irraisonnés que l’attachement à la vie, dont l’alimentation devient le 

symbole. Le passage du curatif au palliatif insuffisamment parlé entre les 

professionnels et le patient et/ou sa famille est la cause de ces conflits. La 

confiance de part et d’autre s’efface dans l’incompréhension des motifs d’arrêter 

les traitements d’un côté et la volonté de les continuer de l’autre. Bien souvent la 



 230 

famille s’inscrit dans cette demande de poursuite des traitements 438 au-delà du 

raisonnable.  

Conflit entre les soignantes et les médecins dans le service de gériatrie : 

les médecins veulent arrêter l’alimentation artificielle d’Angèle, 94 ans, 

qui a été hospitalisée il y a trois semaines pour un accident cérébral dont 

elle ne récupère pas. L’examen neurologique reste péjoratif. Mais les 

infirmières ont la sensation d’une présence, elles sentent une lueur dans 

son regard. Elles refusent qu’on « laisse mourir de faim » cette vieille 

dame au visage si doux et au corps encore si bien conservé. Les 

soignantes n’accepteront l’arrêt d’alimentation qu’après plusieurs 

épisodes de fausses routes très inconfortables pour cette patiente 

inconsciente.  

Voici deux situations très différentes où la famille a exigé la poursuite des 

soins, contrairement à l’avis médical. 

Dans la première situation, la fille d’une personne âgée démente exigeait 

la poursuite de l’alimentation artificielle par sonde naso-gastrique, en 

dépit du fait que sa mère avait refusé et arraché la sonde à plusieurs 

reprises. La sonde devait chaque fois être reposée dans des conditions 

très difficiles et sa mère attachée. La détermination de la fille était 

inflexible et elle disait être déjà en contact avec un avocat. Un 

accompagnement difficile fut proposé (équipe de soins palliatifs, 

psychologue) rien n’y fit. Les médecins maintinrent néanmoins l’arrêt de 

l’alimentation artificielle, s’attendant à être convoqués au tribunal après 

le décès de la patiente. Mais aucune suite ne fut donnée. 

 

La seconde situation met en scène la femme d’un patient qui avait été 

opéré d’une tumeur cérébrale, mais ne récupérait ni ses fonctions 

motrices ni cognitives. Il était en post-réanimation depuis quelques 

semaines. Et plusieurs réunions de concertation avaient conclu à une 

limitation des thérapeutiques et au transfert dans un établissement où il 

pourrait finir ces jours. Sa femme s’opposait à cette décision, les larmes 

aux yeux. « Il va s’en sortir », répétait-elle à chaque entretien, ne 

comprenant pas que les médecins « ne lui laissent aucune chance ». 

Nous avions tous la sensation que cette femme, qui avait toujours vécu à 

travers son mari comme elle nous l’avait expliqué, ne supportait tout 

                                                        
438  De telles situations ont également été rapportées dans le Rapport Sicard, sur la fin de vie, 

publié le 18 décembre 2012, p. 51, [en ligne] http://www.social-sante.gouv.fr/IMG/pdf/Rapport-

de-la-commission-de-reflexion-sur-la-fin-de-vie-en-France.pdf. Et avant lui, dans le Rapport 2011 

« Fin de vie : un premier état des lieux » rédigé par l’Observatoire national de fin de vie , 

notamment le chapitre « La notion d’obstination déraisonnable est parfois source de conflits », p. 

138 -143. [en ligne] http://www.ladocumentationfrancaise.fr/var/storage/rapports-

publics/124000093/0000.pdf 

http://www.social-sante.gouv.fr/IMG/pdf/Rapport-de-la-commission-de-reflexion-sur-la-fin-de-vie-en-France.pdf
http://www.social-sante.gouv.fr/IMG/pdf/Rapport-de-la-commission-de-reflexion-sur-la-fin-de-vie-en-France.pdf


 231 

simplement pas de le voir mourir et qu’elle tentait ainsi de le retenir 

encore un peu. Sa ténacité et sa présence permanente a retardé le 

moment de la limitation de traitement non sans discussions difficiles dans 

l’équipe. Une quinzaine de jours plus tard, ce patient a commencé à se 

réveiller, même si le pronostic restait réservé quant à une récupération 

permettant l’autonomie. 

Dans ces deux histoires, l’évaluation médicale basée sur des critères 

« objectifs » ne pouvait être entendue par cette fille et cette femme qui ne 

voyaient pas leur proche avec les mêmes yeux. Ce n’est pas un cas clinique, ni 

même un patient, c’est l’histoire partagée de leur vie. Dans la personne démente 

ou inconsciente, c’est la personne d’avant qui transparaît dans un trait du visage, 

une expression, un comportement qui ne font sens que pour elles. On peut 

évidemment parler de déni de la réalité, et c’est souvent le verdict que font les 

professionnels, oubliant parfois combien la perte annoncée de l’autre fait violence. 

Il peut évidemment y avoir dans les demandes acharnées d’obstination des 

règlements de comptes familiaux, des secrets qui, s’ils pouvaient être dits, nous 

éclaireraient sur bien des comportements choquants. Chaque fois ces parents, qui 

défendent ainsi leur proche, défendent une part essentielle d’eux-mêmes, ce qui ne 

peut que plaider pour une approche globale de ces situations, où il faut laisser ce 

que l’on croit savoir pour aller vers ce que l’on peut apprendre, et protéger l’un 

sans blesser l’autre.  

Mais la question reste ouverte : quand est-ce que l’obstination raisonnable 

devient déraisonnable ? Charles Henry Rapin 439  répondait à cette infernale et 

pourtant quotidienne question par une pirouette : « l’acharnement thérapeutique, 

c’est un miracle qui a échoué… ». 

Le patient peut aussi consentir ou même exiger un traitement héroïque dans 

l’attente bien compréhensible du miracle. Certains patients refusent de demander 

l’arrêt d’un traitement pourtant inutile et mal supporté parce qu’ils ne pourraient 

supporter d’être impliqués dans le verdict d’incurabilité. Moment délicat où le 

professionnel cède souvent du terrain sur la raison médicale et économique. Le 

terme « traitement compassionnel » a d’ailleurs été inventé pour qualifier ces 

traitements qui n’ont d’autres objectifs, pour les professionnels du moins, que de 

soutenir le combat, même utopique du patient.  

                                                        
439 Médecin gériatre genevois (1947-2008). 



 232 

L’obstination déraisonnable ne serait-elle que la réponse à un espoir 

irraisonnable ? Pourtant, sans le soutien de l’espoir, parfois fou, comment 

affronter ce qui semble insurmontable quand la confiance perd ses repères ? Un 

patient pourrait-il trop ou mal espérer, comme parfois les soignants le pensent, 

appelant au secours le psychologue ou l’équipe de soins palliatifs pour lui faire 

« entendre raison » ? À cette question Thomas d’Aquin répondit : « pareillement 

l’espérance ne comporte pas de milieu et d’extrêmes dans son objet principal, car 

on ne saurait trop se confier au secours divin ; mais pour les autres biens que l’on 

a confiance d’obtenir il peut y avoir milieu et extrêmes en tant que l’on présume 

des biens disproportionnés et que l’on désespère des biens proportionnés »440. 

Voici une bien sage parole face à nos attentes insatiables de progrès technique, 

toujours dans la course aux dernières prouesses médicales, jamais satisfaits de ce 

que nous avons, tant l’avenir semble plus toujours radieux. Le risque d’un espoir 

disproportionné, bien souvent en lien avec des promesses déraisonnables, serait 

d’engager la relation de soin vers une impasse et d’inévitables déceptions, et donc  

compromettre la solidité du lien de confiance ou même ses fondations, et ceci de 

façon durable.  

Pris au piège d’une raison qui ne peut se résoudre à l’échec et d’une confiance 

exclusive dans la technique, l’obstination déraisonnable répond à une promesse 

figée dans le passé et qui ne veut laisser qu’une chance au futur, celle définie par 

notre volonté et une illusoire toute-puissance technique. Il est alors inévitable que 

la personne du patient, oubliée dans les champs héroïques de cette bataille dont 

son corps est le terrain, puisse alors refuser de suivre le médecin. 

 

Le refus du patient, une perte de confiance ? 

Le consentement du patient conforte médecin et soignants dans leur rôle 

réparateur et professionnel, chacun est à sa place. Le refus perturbe cet ordre et 

fait émerger, derrière le malade, un sujet qui revendique en son nom un projet 

différent. Avant d’être appréhendé comme la recherche d’une alternative, il est 

entendu par le soignant comme une fin de non-recevoir, comme un désaveu. Il 

                                                        
440 Ibid., p. 121. 



 233 

représente une rupture unilatérale du contrat tacite 441  de soin dans lequel le 

médecin pensait le malade engagé « Pourquoi est-il venu, s’il ne veut pas se 

laisser soigner ? ». Le consentement est considéré bien souvent comme un 

abandon aux mains bienfaisantes de la médecine, l’acceptation du don de soin. Le 

sentiment d’être alors remis en cause, de ne pas être reconnu est violent et les 

réactions d’incompréhension, de colère et de rejet par les professionnels ne sont 

pas rares, notamment quand l’enjeu vital exacerbe l’impact émotionnel d’un refus. 

La capacité de discernement du patient est très vite disqualifiée, ce qui n’est 

jamais le cas quand il consent quand bien même le traitement serait héroïque. Au 

contraire, on loue dans ce cas son courage, son espoir, sa force. Or il existe bien 

des consentements qui sont des renoncements et des refus qui requièrent 

l’engagement le plus total. 

Les soignants ne sont pas toujours confrontés à un patient revendicatif, excédé 

ou souhaitant ainsi mettre fin à une vie qui n’aurait plus de sens pour lui. Il peut 

avoir des raisons légitimes, même si elles sont difficilement compréhensibles pour 

autrui, de vouloir en décider autrement. Il faut se rappeler que refuser un 

traitement reste un acte difficile pour un patient : il va devoir s’opposer à un 

médecin, à des soignants pour lesquels il peut avoir par ailleurs une grande 

estime. Une longue et difficile réflexion a pu précéder son refus, comme c’est le 

cas pour ce patient atteint d’un ostéosarcome récidivant :  

Henry avait subi quelques années auparavant une amputation du pied 

censée avoir définitivement écarté le cancer. Il renoncera la veille d’une 

seconde opération à l’amputation avec désarticulation totale de la 

hanche qui seule, selon le chirurgien, pourrait stopper la récidive. Ce 

refus bouleversera l’équipe chirurgicale qui se préparait et le préparait 

depuis 15 jours, et notamment le chirurgien qui le connaissait depuis son 

premier stage d’internat et qui avait noué un lien fort avec lui. Incapable 

d’imaginer que « son » patient ne le suivrait pas, ce médecin pensait 

qu’Henry avait été convaincu par les infirmières qui trouvaient 

l’opération déraisonnable. Mais ce n’était pas le cas : le patient très 

calme expliquera qu’il préférait vivre moins longtemps, mais garder 

suffisamment de mobilité afin de préparer doucement à son départ sa 

femme atteinte d’Alzheimer. L’opération très lourde l’aurait obligé à une 

absence longue, incompréhensible et trop déstabilisante pour elle et 

                                                        
441 Surtout en institution, où l’entrée dans un service est parfois considérée (à tort) comme la 

signature d’un chèque en blanc.  



 234 

aurait entraîné des séquelles trop invalidantes pour lui permettre de 

mener son projet à terme. Son choix mûrement réfléchi était définitif. 

La discussion avec le chirurgien mit en évidence le sentiment qu’il 

éprouvait de la trahison du patient à son encontre et de déloyauté 

présupposée par lui de l’équipe infirmière. Il mit un certain temps à se 

rendre aux arguments de son patient. 

 

Refuser un traitement aux effets secondaires difficiles à supporter, la énième 

ligne de chimio ou une dialyse éprouvante est bien différent du refus de tout soin, 

voire même des soins de confort. Dans le premier cas, le refus rencontre 

généralement la compréhension des soignants et de la famille, surtout si le 

pronostic est déjà engagé, tandis que le refus de traitements de confort et des soins 

de nursing laisse les soignants démunis, révélant bien souvent une faille ancienne 

dans la relation et qui s’exprime soudainement : 

Les aides-soignantes trouvèrent un matin M. Joseph, les yeux, les poings 

et la bouche fermés refusant toute approche et tout contact. Depuis un 

mois il souffrait d’hématuries qui exigeaient des lavages pluriquotidiens 

très douloureux. Il avait perdu beaucoup de poids, ne se levait plus, était 

épuisé. Son cancer de la prostate avait été sa seule maladie, il n’avait 

jamais rien demandé, rien exigé, il faisait totalement confiance aux 

médecins. Et cette confiance un jour, dans son for intérieur de vieux 

paysan, s’est brisée net. Un traitement de la douleur qu’il laissera mettre 

en place sera instauré. Le contrat avec lui, qu’il avait entendu sans dire un 

mot et les yeux clos, était le suivant : « nous allons essayer de vous 

soulager de la douleur, de vous mettre au propre. À tout moment si vous 

dites non, nous vous promettons d’arrêter. Mais laissez-nous au moins 

essayer. » Nous ne lui demandions pas de consentir, il ne le pouvait plus, 

mais nous nous engagions à respecter les limites qu’il nous donnerait. Il 

décédera quelques jours plus tard, sans avoir accepté d’ouvrir les yeux, 

accompagné avec beaucoup de douceur par les aides-soignantes qu’il 

laissera approcher : un apprivoisement prudent et respectueux, mais qui 

ne pourra plus aller jusqu’à l’engagement confiant du patient dans la 

relation. 

Nous percevons ici combien la maladie, l’hospitalisation, les traitements et les 

soins imposent leurs conditions, leurs contraintes ou encore l’arbitraire. Un refus 

peut être alors l’occasion pour le patient de reprendre la main. Comme le dit 



 235 

Patrick Verspieren442, bien « des refus ont valeurs de protestation contre le destin, 

contre l’entourage, contre les médecins, parfois le seul mode d’expression… ».  

 

La possibilité de refus de traitements constitue un droit fort pour les patients et 

en même temps une remise en question pour les soignants. Elle met en lumière ce 

que la maladie et l’acte médical peuvent avoir de violent, de non banal pour le 

patient. Les soins, au-delà de la raison scientifique et médicale, sont porteurs de 

valeurs et de sens dans une expérience et des enjeux de vie toujours singuliers. Le 

patient ne consent pas à, ou ne refuse pas seulement, un traitement ou un soin, il 

engage son histoire, des liens affectifs et sociaux, un avenir dont le professionnel 

sait souvent peu de choses. Un patient peut refuser un traitement qu’il ne croit pas 

adapté ou bon pour lui : il peut alors être défiant, voire méfiant, envers la 

médecine ou un médecin particulier. Il peut aussi, tout en considérant le traitement 

comme crédible et valable, ne plus avoir confiance dans ses propres capacités à 

faire face, opposant un réalisme subjectif à ce qu’il considère pour lui comme 

étant de l’obstination déraisonnable. Les raisons d’un refus sont multiples : 

révolte, nature rebelle, absence de recueil du consentement, crainte de l’avenir, 

dépression, expériences antérieures désastreuses, ratées dans la communication ou 

défaut d’information, etc. Autant de raisons de refuser ou de consentir que de 

parcours et de personnalités. Plus souvent appel à l’écoute et à l’attention d’autrui, 

les refus ne sont que rarement la manifestation d’une conduite suicidaire à 

laquelle on les réduit trop rapidement. Et si la déshumanisation de certaines 

situations mène à une opposition réactionnelle, bien des refus sont réfléchis et 

argumentés. Peu de patients persistent dans un refus total après un échange ouvert, 

respectueux de leur rythme, après une information loyale et la prise en compte de 

leur opinion. Il est exceptionnel que le patient veuille rompre totalement la 

relation. Il espère plutôt en reposer les termes, être entendu et pouvoir prendre une 

décision dans laquelle sa responsabilité pourra être engagée en toute connaissance 

de cause. 

Georgette, 88 ans, est atteinte d’une volumineuse tumeur ovarienne, elle 

est fragile sur le plan rénal et cardiaque. L’interniste insiste tous les 

jours pour qu’elle se fasse opérer, exigeant chaque matin qu’elle donne 

                                                        
442  P. Verspieren, « Les refus de traitement, repères éthiques », revue Ethica Clinica n°23, 

Bruxelles, 2001, p. 12-17. 



 236 

sa réponse dans la journée, mais elle refuse, comme elle l’a fait il y a 3 

mois quand cette tumeur asymptomatique avait été découverte. Et 

pourtant elle acceptera la proposition que lui fera la chirurgienne, jeune 

femme asiatique très douce. À la question, « mais pourquoi accepter 

avec elle et refuser avec lui ? », elle répondra : « elle, elle m’a écoutée. 

Lors de la première consultation, elle a accepté mon refus, elle m’a 

donné raison. C’est parce qu’elle a respecté cela la première fois que 

j’ai confiance en elle et qu’aujourd’hui j’accepte, parce qu’elle me dit 

qu’il est préférable de le faire, même si je sais que cela va être difficile. » 

C’est parfois à l’issue d’un processus relationnel initié par le refus du patient, 

que la confiance de ce dernier dans les professionnels s’instaurera alors 

profondément. Les patients font bien la différence entre refuser un traitement et 

refuser un professionnel, comme Georgette qui avait compris, avec l’évolution 

défavorable, la nécessité d’opérer et avait donc confiance dans le projet 

thérapeutique, mais ne voulait engager cette confiance qu’avec le médecin qui la 

respectait. Paradoxalement, accepter trop rapidement le refus d’un patient, au nom 

d’un principe d’autonomie bien réducteur, pourrait l’empêcher d’exercer 

justement son autonomie. Car c’est au terme d’une discussion où le médecin peut 

et doit montrer son engagement envers ce qu’il pense être le meilleur intérêt pour 

son patient, que ce dernier, informé mais surtout écouté et entendu, pourra loin 

des pressions de tout ordre, prendre une décision pleinement libre et responsable.  

 

Le refus par le médecin, un abandon ?   

La personne malade ne peut être assurée de l’engagement du médecin, au-delà 

du minimum légal et déontologique de l’obligation d’assistance que si le médecin 

a le droit de refuser de le soigner. La liberté de refus donne ainsi tout son poids à 

la promesse de prendre soin et renforce la responsabilité du soignant. Toutefois le 

refus de contracter avec un patient ne peut être admis qu’au terme d’une rencontre 

véritable où une relation contractuelle s’instaure déjà indirectement, comme en 

témoigne la jurisprudence443. J.-C. Serna compare l’avocat et le médecin, le point 

commun étant qu’ils sont au service de leur client et répondent tous deux à un 

code de déontologie. Il compare en particulier la situation de l’avocat commis 

d’office et celle du médecin en situation d’urgence. Si le droit ici est clair, en cas 

                                                        
443 Cf. G. Mémeteau, Cours de droit médical, op.cit.,  p.251. 



 237 

de réquisition il n’y a pas de contrat444. Il n’en reste pas moins que l’avocat établit 

avec son client « forcé » un lien moral. Mais est-ce à dire alors qu’il s’agit d’une 

morale minimale, répondant à la stricte déontologie445? Ou que le respect de la 

déontologie procure à l’accusé le sentiment d’une protection d’ordre 

contractuelle ?  

Il semble donc que ce droit du patient au libre choix du médecin n’ait pas de 

réelle réversibilité pour le médecin. La quasi-certitude de ne pouvoir être refusé 

par un médecin si l’on se présente à lui446 est un des points qui fondent l’a priori 

de confiance envers le corps médical et soignant. La nécessaire équité dans 

l’accès aux soins, la certitude d’être soigné même par qui ne vous apprécie pas, se 

paye d’une insécurité envers les intentions du professionnel et donc d’un 

engagement de confiance. Le serment d’Hippocrate prêté par le médecin à l’aube 

de sa carrière est connu de tous, au moins par son symbole si ce n’est dans son 

texte, comme la promesse publique faite par avance à tous les patients qui se 

présenteront à lui. La confiance dans l’institution qui garantit le respect du 

serment, mais aussi dans la moralité de celui qui a vocation à soigner autrui, 

permet au patient d’initier un premier pas de confiance envers un professionnel 

inconnu, et ce, quelles que soient les circonstances qui l’ont mené à lui. 

C’est pourquoi le refus de certains médecins d’assurer des gardes de nuits ou 

de week-end, renvoyant leur patient au SAMU, ou de recevoir des patients 

relevant de la CMU447, choque autant l’opinion publique. Et si la loi indique que 

« hors le cas d’urgence et celui où il manquerait à ses devoirs d’humanité, un 

médecin a le droit de refuser ses soins pour des raisons professionnelles ou 

                                                        
444 Art. 63, par. 2 du Code pénal et art. L.367 du Code de la santé publique. Puisqu’il n’y a ni choix 

ni consentement. 
445 Pour estimer l’impérieuse nécessité pour un accusé d’établir une relation de qualité, voire de 

confiance, en dehors même de toute protection contractuelle, il suffit de se rappeler que dans 

nombreux pays la peine de mort existe encore. Le parallèle avec le patient qui arrive en urgence et 

doit confier sa vie au premier médecin venu est effectivement pertinent. La position déontologique 

de l’avocat commis d’office et du médecin privé du consentement du patient est comparable.  
446 Le fait d’apposer sa plaque ou celui de travailler dans un secteur de service public, place le 

professionnel de soin en état d’offre permanente, il ne pourrait donc refuser. Voir, à ce propos, 

J.-C. Serna, op. cit., p. 42. 
447 Cf. l’étude réalisée en 2009 sur les Refus de soins à l’égard des bénéficiaires de la Couverture 

maladie universelle complémentaire à Paris : une étude par testing auprès d’un échantillon. 

représentatif de médecins (omnipraticiens, gynécologues, ophtalmologues, radiologues) et de 

dentistes parisiens, C. Desprès, IRDES, étude réalisée pour le fond CMU, 99 pages, [en ligne] 

http://www.cmu.fr/fichier-utilisateur/fichiers/refus_soins_testing2009_rapport.pdf 



 238 

personnelles » 448 , la question qui pourrait alors être posée serait celle d’une 

discrimination éventuelle et donc d’un manquement au respect de la dignité.  

La liberté de refus par un médecin, bien que cela soit en accord avec les textes 

de loi, interroge le devoir de non-abandon, principe qui relève autant de l’éthique 

que du droit, et concerne en premier lieu les patients les plus vulnérables, les plus  

âgés et isolés, les personnes handicapées, les malades en fin de vie et ceux qui 

sont en grande précarité. La liberté de s’engager, chère au contrat, a été théorisée 

dans le domaine psychologique sous la notion de « demande » : sans demande du 

patient, pas de contrat thérapeutique possible et donc une guérison fort 

improbable. Dans les consultations d’addictologie la demande du patient initie un 

contrat strict d’assentiment volontaire et d’assiduité  – observance et abstinence –  

dont le non-respect vaut rupture du contrat thérapeutique. Si la théorie apparaît 

cohérente, dans la pratique la dureté d’un tel contrat peut produire l’effet inverse 

que celui recherché. 

Une infirmière d’un service de psychiatrie s’interrogeait sur la 

bienfaisance réelle d’une telle position. Il arrivait que des patients en 

cure de désintoxication suivis en hôpital de jour, manquent un rendez-

vous ou arrivent alcoolisés et en retard. À cause de la non-observance 

des règles et du non-respect de la promesse d’abstinence, il y avait 

rupture du contrat auquel ils avaient souscrit lors de l’entrée dans la 

cure et ils étaient renvoyés. Certains patients ne pouvant faire face seuls 

à leur addiction, se désocialisaient petit à petit, jusqu’à ce que plus 

personne ne puisse faire la part entre le problème social, médical et 

psychiatrique. Ces patients ne trouvaient plus de place nulle part, car ils 

ne correspondaient à aucune catégorie prévue. Le manquement à la 

parole donnée entraîne ici l’exclusion de la communauté, tout comme au 

Moyen-Âge. Une exclusion prononcée par celui dont l’aide était requise 

et qui est dans la position dominante, rajoute la précarité à la 

vulnérabilité psychique et somatique. 

 

Si certains refus de soins sont autorisés et encadrés par loi, d’autres refus sont 

illicites en raison de la limitation à la prévention et à l’accès aux soins ou de la 

discrimination qu’ils entraînent si ces refus s’adressent seulement à une 

population particulière. Le phénomène s’amplifiant ou étant plus visible, le 

                                                        
448 Article R.4127-47, alinéa 2, du Code de la santé publique 



 239 

ministère de la Santé a édité en 2010 un fascicule à l’usage des institutions de 

soins et des professionnels intitulé : « Résoudre les refus de soins » 449 . Des 

situations moins ostensibles de refus de la part des professionnels peuvent 

entamer ou détruire durablement la confiance des patients : ce sont les situations 

de carence dans les soins, du fait d’un individu ou des organisations. Nous parlons 

de maltraitance institutionnelle si la déficience d’offre de soins s’adresse à toute 

une population vulnérable, précarisée ou ne pouvant se plaindre, ou de 

maltraitance individuelle quand elle est le fait de soignants négligents ou 

discriminants dans leurs soins. La carence qui, avant de signifier « manque » en 

français moderne, signifiait « omission », suscite la méfiance car l’oubli de l’autre 

est le signe d’une non-reconnaissance. Dans les lieux d’accueil d’urgence nous 

pouvons parfois entendre des phrases de ce genre : « Oh, ce type d’examen ce ne 

sera pas pour moi », « Là-bas, le médecin ne me regarde même pas et les 

infirmières tirent sans doute au sort pour entrer dans mon box ».  

Mais ce n’est pas toujours la précarité ou l’étranger qui fait peur, mais la 

maladie grave et l’approche de la mort qui entraînent l’évitement. Et du refus de 

prendre soin on peut glisser silencieusement vers le refus de soin. Mais si la 

carence d’offre de soin suscite la méfiance, et avec le désenchantement, 

l’amertume, l’abus va provoquer la défiance. Le sentiment de servir de cobaye est 

effectivement plus fréquent dans les populations précarisées que dans le reste de 

la société.  

 

D’autres formes encore d’abandon qui ne se présentent pas ainsi se rencontrent 

au quotidien : l’hyperspécialisation médicale, exigée par la somme des 

connaissances et des techniques qui en découlent, tend à cloisonner l’approche de 

la maladie en ne s’occupant que de l’organe à traiter et à fractionner le parcours 

des patients. Le médecin spécialiste peut avoir tendance à s’effacer une fois que le 

patient ne relève plus des applications techniques de sa spécialité, comme nous 

verrons dans la situation de Pierre relatée plus loin. Cela peut être un abandon de 

fait quand le traitement curatif échoue ou encore un désinvestissement relationnel 

alors que l’aspect technicien du soin reste investi. Tous ces comportements sont 

                                                        
449  Conférence nationale de santé Droits et accueil des usagers, ministère de la Santé, septembre 

2010, [en ligne] http://www.sante.gouv.fr/IMG/pdf/rapp_refus_de_soins_cns_221010.pdf 



 240 

vécus comme la rupture d’une promesse tacite, abandonnant au patient la 

confiance qu’il portait finalement seul.  

Les situations d’obstination ou encore de refus d’où qu’elles viennent, 

conduisent à un assèchement de la relation, où le conflit serait encore le moindre 

mal tant qu’il arrive à maintenir l’occasion d’un échange. La perte de confiance 

vient plus certainement de la négation de l’autre comme partenaire de la décision 

et du projet qui devrait être partagé.  

Si le consentement a longtemps été le symbole, sans doute illusoire, de la 

confiance du patient et le refus de résultat de la défiance ou de la méfiance du 

patient envers la médecine ou les professionnels, il devient nécessaire aujourd’hui 

de modifier ces représentations binaires. Le refus du patient au terme de la loi ne 

peut justifier son rejet. Il ne rompt pas la continuité de la relation ni du parcours 

de soins. La décision ne peut désormais se réduire à la proposition de l’un et 

l’assentiment de l’autre, elle reste à inventer dans un partage plus libre et plus 

responsable mais aussi plus inconfortable qu’auparavant.  

 
 

La confiance comme recours 

Le dialogue autour de l’information, la recherche du consentement ou le 

respect d’un refus de traitement peuvent être ce qui inspire la confiance du patient 

par la reconnaissance de ses droits. Mais respecter un droit ne suffit pas à 

entraîner la confiance d’un patient, il est nécessaire encore que ce respect 

s’inscrive dans une relation qui ne soit ni de désintérêt, ni d’abandon. Accueillir 

un refus, sans se dégager de sa responsabilité et de son souci du patient, est la 

tâche délicate à laquelle sont convoqués aujourd’hui les professionnels. Nous 

avions dans le premier chapitre contesté le concept de don gratuit à travers lequel 

certains expliquent la nature de la relation de soin. Nous devons maintenant 

reconnaître que les situations de refus, de la part du patient comme du soignant, 

révèlent, par l’émotion ressentie et le sentiment de blessure, la dimension de don 

de soi qui habite toute relation à travers les soins donnés de l’un, la confiance 

accordée de l’autre et l’acceptation réciproque. 

En général, nous considérons que c’est au patient de faire confiance dans la 

relation car il ne sait pas. Mais la confiance initiale du patient n’est qu’une amorce 



 241 

par laquelle il invite le médecin à le considérer comme digne de soins. C’est en 

fait la confiance du médecin envers la parole du patient qui crée les conditions 

d’une confiance partagée. Le médecin ne peut que croire le patient, l’aider à 

s’approprier le récit des évènements de la maladie, afin d’orienter son diagnostic 

et son traitement450. S’il ne l’écoute pas, trop pressé de baliser son exploration, de 

délivrer ses informations ou de donner son avis d’expert, il risque fort bien de 

concevoir un diagnostic partiel, peut-être erroné et un schéma thérapeutique 

inadapté, inefficace, voire même dommageable.  

 

Le jugement médical se concrétise dans la décision et l’acte médical dans la 

prescription. Ce pouvoir de juger du caractère raisonnable d’une proposition 

thérapeutique, d’adapter le traitement, se partage désormais avec des patients plus 

avertis et plus affirmatifs dans leurs choix. Mais l’incertitude reste grande dans le 

domaine de la santé et de la maladie, le risque ne peut pas toujours se calculer, les 

enjeux existentiels et émotionnels prédominent dans les maladies graves où les 

normes restent en marge, désarmées. La confiance est encore bien souvent la 

condition attendue et nécessaire. Elle ne peut porter seulement sur la compliance 

du patient sans être une relation de pouvoir. Et c’est bien toute la différence entre 

l’assentiment et le consentement. En ce sens, la confiance, ici aussi, ne détermine 

pas automatiquement une situation morale car elle peut occulter une domination 

bienveillante mais réelle. Déléguer la décision ne devient un choix autonome pour 

un patient que si la reconnaissance entre le professionnel et le patient s’est 

construite au cœur d’une confiance réciproque. 

Marion Girer451, dans la conclusion de sa thèse sur la remise en cause du contrat 

médical, affirme que « la notion de consentement devrait être progressivement 

remplacée par le concept de "décision médicale" ». Ainsi la notion de 

consentement, entendue souvent comme assentiment à un projet préalablement 

défini, clef en main si l’on peut dire, se substituerait à un partage plus autonome et 

plus responsable des options thérapeutiques et des conditions de soins. La visée 

                                                        
450 Cette confiance existe toujours, même dans une relation marquée fortement par la technicité, 

mais elle est minimale et invisible, niée – un bon scientifique n’est-il pas celui qui doute ?  Par 

contre dans les médecines qui prônent l’approche globale, comme les soins palliatifs, elle est mise 

en avant à travers les notions d’écoute et de respect de la parole du patient. 
451 M. Girer, thèse citée en infra, soutenue en 2005 et dont le propos était en avance sur les 

pratiques et les représentations de l’époque. 



 242 

serait d’aboutir à une décision singulière et des soins plus individualisés et 

personnalisés. Et c’est là probablement que se situe l’articulation d’une relation 

qui pourrait être tout autant de confiance que de droit et que l’expression 

« partenaire de la décision médicale » prend tout son sens dans une 

reconnaissance mutuelle. 

 
 
 



 243 

 
 
 
 

3.  Parcours de confiance et reconnaissance du sujet 

 

 

 

À plusieurs reprises au cours de ce travail, nous nous sommes retrouvés face à 

la question de la reconnaissance aussi bien dans les liens de confiance que dans 

les droits reconnus aux patients. Souvenons-nous des propos du chirurgien de la 

revue Laennec : « La relation de confiance […] repose sur des postulats que 

médecin et malade acceptent : la compétence du médecin avec la volonté de 

donner au patient le meilleur de lui-même, écoute réciproque, authenticité de la 

relation, quitus donné par le patient au médecin quant à son savoir et son 

engagement personnel. Tout contribue au but essentiel de la médecine : soulager 

celui qui souffre. Le premier bénéfice qu’en tire le médecin est la reconnaissance 

du patient »452. C’est la notion de gratitude qui est ici mise en avant. Mais ne 

percevons-nous pas sous la sollicitation exigeante de confiance des 

professionnels, un besoin de plus en plus manifeste de reconnaissance dans toutes 

ses dimensions ? 

La confiance du patient viendrait attester du présupposé favorable ou de la 

bienfaisance effective de l’action des soignants. Elle agit comme signifiant de la 

reconnaissance de leurs compétences et de leur autorité, d’où le lien confiance 

/compliance réel, bien que réducteur. Mais nous savons aussi que le crédit ainsi 

accordé par le patient vient toujours occulter ce que cette bienfaisance peut avoir 

d’incertain et la thérapeutique de risqué. Le propre de la confiance est justement 

de faire face à cela. L’histoire de Pierre est emblématique d’un parcours de soin 

difficile où la confiance s’est adaptée aux priorités du moment et où elle n’a pu 

trouver son adresse qu’au cœur d’une reconnaissance mutuelle. 

 

                                                        
452 V. Borderie, « Médecin-malade : la relation de défiance », revue Laennec, op .cit., p. 8-9 



 244 

Pierre, 65 ans, atteint d’un cancer du poumon a choisi une clinique car 

elle a obtenu dans un numéro de l’Express, consacré aux hôpitaux de la 

région, une des meilleures notes. Son médecin de famille lui a 

recommandé là-bas une oncologue réputée. Pierre n’a pas accroché 

avec ce médecin qui a seulement regardé le scanner et les résultats 

biologiques et ne l’a pas examiné. Mais il a confiance dans son médecin 

et il a confiance dans les compétences de cette oncologue pressée, mais 

sûre d’elle. C’est ce qui compte avant tout pour lui. Il a néanmoins 

l’impression d’être juste une maladie à diagnostiquer et à traiter, mais 

s’il faut en passer par là, ce n’est pas grave, la guérison n’a pas de prix.  

Avant de commencer la chimio et les rayons, on lui a enlevé une partie 

du lobe pulmonaire droit. Il garde depuis d’importantes douleurs et se 

tient courbé. Il a essayé de parler de ces douleurs à l’oncologue, mais 

elle lui a dit que c’est normal et que ça allait passer. Son médecin 

traitant lui dit d’écouter la spécialiste, qu’il ne peut pas faire mieux qu’ 

elle. Mais la douleur ne passe pas et il n’ose plus en parler, car 

maintenant il y a des métastases et il faut refaire une seconde chimio. 

Tout se concentre sur le traitement ; il suit comme il peut, s’épuise, se 

tait. Mais la maladie progresse inexorablement, Pierre l’a compris entre 

les mots. L’oncologue n’a plus le temps, sa secrétaire oublie de donner 

les rendez-vous. 

Sur le conseil de sa fille il prend rendez-vous à une consultation douleur 

et soins palliatifs. Il s’excuse, a peur de déranger, se détend enfin et 

parle de ses douleurs invalidantes depuis un an maintenant. Il n’a pas un 

mot de reproche pour l’oncologue et le médecin traitant, au contraire, il 

prend les devants pour dire qu’ils ont fait le maximum pour lui. Il se 

tourne désormais vers les médecins de la douleur dans un même 

mouvement de confiance, mais pour de tout autres raisons. La guérison 

n’est plus à l’ordre du jour, c’est le temps de l’accompagnement et du 

soulagement. Il nous parle de son jardin, des plaisirs qui ont changé, du 

temps qui file désormais si vite. Nous le voyons se redresser, sourire à 

nouveau, construire de petits projets dont il est fier de nous parler avec 

sa femme. Après son décès elle reviendra nous montrer l’album qu’ils 

ont fait ensemble retraçant leur vie. 

 

Nous retrouvons dans ce récit ce que nous décrivions au début de notre travail : 

la confiance que Pierre accorde tout d’abord à l’oncologue est d’ordre rationnel, 

mais c’est aussi parce qu’il a une confiance assurée dans son médecin de famille 

qu’il fera confiance au spécialiste. Il sait qu’il manque quelque chose à la relation, 

mais il accepte, pour être guéri, de renoncer à son besoin d’être entendu et il 



 245 

adapte son jugement de confiance aux critères qui lui semblent prioritaires. Les 

traitements curatifs échouant, les autres aspects de la relation de soin vont prendre 

le pas définissant le besoin d’une confiance plus interindividuelle, moins froide. 

Le besoin se fait plus essentiel d’être reconnu dans la personne que la maladie a 

transformée, celui qu’il devient aujourd’hui.  

 

Si la confiance se poursuit dans une réciprocité au sein de la relation, la 

reconnaissance relève plutôt du partage, et ce que la première concède à la 

dissymétrie des positions, la seconde le rééquilibre dans la mutualité du lien. Nous 

pourrions prendre pour illustration le partage de la décision que la loi impose 

désormais dans la relation médicale. Il exige la reconnaissance de la place de 

l’autre, de son autonomie tout autant que de l’irréductible altérité des sujets, 

au-delà même de la reconnaissance de droits juridiques spécifiques. L’incertitude, 

la perte des anciens repères entre méconnaissance et inconnaissance, le sentiment 

de l’irréversible feront alors rechercher le soutien d’une confiance plus 

interindividuelle. 

Au regard de ces quelques remarques préliminaires il nous apparaît que le 

rapport entre la confiance et la reconnaissance pourrait être ce qui fonde et 

conditionne la relation de soin, que ce soit dans son approche interpersonnelle 

aussi bien que dans ses aspects institutionnels.  

 
 

Reconnaissance des droits, reconnaissance de la personne 

 

En supposant que derrière la revendication de la confiance des patients envers 

eux se cache une demande de reconnaissance des soignants, nous suivrions la 

théorie développée par Axel Honneth 453  de lutte pour la reconnaissance d’un 

individu ou d’une communauté. Si cet aspect-là est actuellement très présent 

parmi les professions de santé et non sans effet sur les relations, nous 

                                                        
453 A. Honneth, La lutte pour la reconnaissance, Le Cerf, Paris, 2002. Le livre a été traduit en 

français dix ans après sa première parution.  



 246 

souhaiterions toutefois, pour rester au plus près de notre thème, nous intéresser à 

la réflexion menée par Ricœur dans son livre  Parcours de la reconnaissance454.  

Dans la première partie de cet ouvrage, partant des définitions lexicales et des 

usages du terme, Ricœur dégage trois idées princeps 455  du concept de 

reconnaissance : la première est la reconnaissance en tant qu’identification qui est 

l’action de la pensée par laquelle nous distinguons et identifions une chose, une 

personne ou un phénomène. Reconnaître ici c’est connaître par la mémoire ou le 

jugement, en repérant des signes distinctifs. Un malade reconnaît la douleur parce 

qu’il l’a sentie et peut-être déjà éprouvée, il en interprète les signes, la compare à 

d’autres sensations. Il cherche à la qualifier avec précision. 

Reconnaître c’est aussi tenir pour vrai, attester de l’importance d’autrui, 

reconnaître son autorité, sa compétence, ses qualités. Et nous pouvons faire ici un 

lien assez direct entre confiance rationnelle et reconnaissance. Ricœur complète 

cette seconde notion par l’idée d’avouer une faute456 et, allant plus loin, celle 

d’imputabilité et de la reconnaissance de sa responsabilité. Nous retrouvons 

également l’idée d’accepter malgré des réticences, le « je dois bien 

reconnaître… » que l’honnêteté et la raison nous poussent à dire, parfois à 

contrecœur. La dernière acceptation développée par Ricœur est le témoignage de 

gratitude envers celui dont nous sommes redevables et la reconnaissance d’une 

dette qu’elle soit morale, affective ou matérielle.  

Ricœur relève que Littré n’avait pas prévu que la révolution actuelle se ferait 

par le renversement de l’actif au passif457 ; de reconnaître nous sommes passés à 

l’exigence d’être reconnus. L’hypothèse que fait alors Ricœur est « que les usages 

philosophiques potentiels du verbe “reconnaître” peuvent être ordonnés selon une 

trajectoire partant de l’usage à la voix active à l’usage à la voix passive »458.  Il 

poursuit : « reconnaître en tant qu’acte, exprime une prétention, un claim, 

d’exercer une maîtrise intellectuelle sur le champ des significations, des assertions 

significatives. Au pôle opposé de la trajectoire, la demande de reconnaissance 

exprime une attente qui peut être satisfaite seulement en tant que reconnaissance 

                                                        
454 P. Ricœur, Parcours de la reconnaissance, Gallimard, folio Essais, Gallimard, Paris, 2004.  
455 Ibid., p. 30 
456 Ibid., p. 34 
457 Ibid., p. 25 
458 Ibid., p. 39 



 247 

mutuelle, que celle-ci reste un rêve inaccessible ou qu’elle requière des 

procédures et des institutions qui élèvent la reconnaissance au plan politique ». 

Partant de cette hypothèse, Ricœur développe trois acceptions philosophiques 

allant de la plus circonstancielle à la plus fondamentale : la paire 

identifier/distinguer comme signification princeps sera suivie par la 

reconnaissance de soi comme enjeu de l’identité, car « c’est bien notre identité la 

plus authentique, celle qui nous fait être ce que nous sommes qui demande à être 

reconnue », toutes deux trouvant leur ultime développement dans le concept de 

reconnaissance mutuelle.  

 

Ce texte nous semble faire écho à l’élaboration de la confiance au cœur de la 

relation de soin, et avant même qu’elle ne soit initiée, croisant à bien des moments 

le parcours de reconnaissance dans une interaction constante. La personne malade 

doit tout d’abord reconnaître qu’elle souffre d’un mal, repérer les signes d’une 

maladie et se reconnaître suffisamment malade pour chercher l’aide d’autrui. Elle 

doit ensuite se faire reconnaître comme un patient, atteint d’une maladie attestée à 

laquelle un traitement peut être appliqué, afin de ne pas être rejetée dans sa 

demande de soin. Son dernier travail sera de se faire reconnaître comme un patient 

singulier, justifiant d’un traitement personnalisé et non celui que l’on désigne par 

le nom de sa pathologie. À toutes les étapes de ce parcours, la confiance est 

convoquée parfois comme une ouverture à la reconnaissance, parfois comme un 

effet de cette reconnaissance. Et nous ferons alors l’hypothèse qu’une confiance 

réciproque s’accompagne nécessairement d’une reconnaissance mutuelle.   

 
 

Le parcours du malade, entre reconnaissance et confiance 

 

Se reconnaître malade 

Lorsque les symptômes sont visibles, la douleur intense, l’incapacité gênante, 

nous nous rendons rapidement compte que quelque chose ne va pas : nous 

sommes mal et peut-être malades. La fracture, la fièvre ou la plaie sont vite 

décelées, leur cause si possible éliminée et le mal promptement pris en charge. 



 248 

Reconnaître en soi les signes d’une maladie, c’est identifier par un jugement à la 

fois objectif et subjectif un changement de son état somatique ou psychique avec 

tous les enjeux indésirables ou craints qui s’en suivront. En disant « je me sens 

malade, je ne suis pas bien », nous attestons de l’existence d’un fait sensible, 

tandis qu’affirmer « je sais que je suis malade, j’en reconnais les symptômes » 

c’est faire confiance à son discernement et à son expérience.  

Se reconnaître malade est le premier pas qui va conduire soit à l’auto 

médication soit à la rencontre avec un thérapeute. La décision initiale peut être de 

confier à autrui notre santé vacillante avec tout l’enchaînement des confiances qui 

vont conduire à reconnaître un praticien comme le thérapeute « élu ». Elle peut 

aussi aboutir à se reconnaître comme seul médecin de soi-même, passant du 

prévenant souci de soi aux risques inconsidérés ou assumés de 

l’auto-médication459. S’estimer capable de se soigner seul peut provenir d’une 

évaluation, juste ou erronée, de la situation et de ses capacités ou d’une méfiance 

envers l’action potentielle d’autrui.  

Percevoir en soi les signes d’une maladie, accepter de leur donner sens et 

affronter ce que cela suppose ne va toujours de soi, en particulier quand la 

personne soupçonne le symptôme d’être le signe d’une pathologie grave. La peur 

de l’avenir peut paralyser toute confiance dans son jugement et chaque symptôme 

peut alors être banalisé ou négligé. Il n’est pas rare que des patientes atteintes 

d’un cancer du sein et ayant perçu depuis un moment déjà une grosseur ou un 

écoulement ne consultent que tardivement sans qu’elles puissent réellement 

expliquer pourquoi elles ont regardé le symptôme progresser sans admettre la 

nécessité de consulter. Dans le cas de la maladie psychique, souvent invisible aux 

yeux d’autrui et dont la non-reconnaissance peut être un signe justement de la 

pathologie, se reconnaître malade sera non l’acte initiateur de la relation 

thérapeutique mais son premier aboutissement. C’est en laissant le patient mettre 

ses propres mots sur ses troubles qu’il pourra un jour se reconnaître comme 

devant se soigner et être soigné. La nomination brutale de la maladie par autrui 

                                                        
459 Cf. l’ auto-opération du Dr House citée page 54 du premier chapitre. Cf. également l’article en 

ligne de G. Barroux, sur Rue Descartes « Être son propre médecin, paradoxe, impossibilité ou 

idéal », qui explore entre autre l’idée du souci de soi,   http://www.ruedescartes.org/recherches-en-

cours/etre-son-propre-medecin-paradoxe-impossibilite-ou-ideal%C2%A0/3/ 

http://www.ruedescartes.org/recherches-en-cours/etre-son-propre-medecin-paradoxe-impossibilite-ou-ideal%C2%A0/3/
http://www.ruedescartes.org/recherches-en-cours/etre-son-propre-medecin-paradoxe-impossibilite-ou-ideal%C2%A0/3/


 249 

peut faire l’effet d’une assignation, d’un verdict ou d’une condamnation, 

impossible à accepter, empêchant la reconnaissance et le travail du lien soignant.  

Le patient ne vient pas naïf de toutes connaissances à la rencontre du médecin. 

Il a déjà franchi bien des étapes, recherché des informations, comparé les 

alternatives, porté des jugements sur ce qu’il sait ou qu’il ignore. Il a maintes fois 

pesé ses désirs et ses craintes, orienté ou remis en question ses choix. Il vient 

trouver auprès du médecin l’authentification de sa souffrance, la reconnaissance 

du bien-fondé de son jugement et l’identification du mal dont il pense être atteint. 

Une demande de reconnaissance lourde de conséquences, dans toutes les 

dimensions de l’individu, qu’elles soient somatiques, psychologiques, sociales et 

existentielles. Le malade ne vient jamais seulement faire soigner un mal, il met 

toujours en jeu, peu ou prou qu’il en soi ou non conscient, son identité. Il confie 

toujours bien plus que son corps. Mais ce n’est encore que la première étape. 

 

Être reconnu un patient comme tous les autres 

Passer du « je me sens malade » au « vous êtes atteint de telle maladie » est 

l’objet de la rencontre avec le médecin, une rencontre initiée par la demande du 

patient en quête d’un diagnostic et d’un traitement. Deux sources de 

connaissances vont alors converger, l’intuition empirique avec la maladie comme 

phénomène où l’objet est donné et le jugement médical où l’objet est pensé. Il 

s’agit pour le médecin de se fier à l’approche sensible du patient, de porter crédit à 

sa parole, à son ressenti et à son jugement. Pour le patient, il s’agit de faire 

confiance à l’approche rationnelle du médecin au risque parfois de ne pas se 

reconnaître dans la traduction qu’il fera du mal décrit ou observé.  

Nous rencontrons ici deux cas de figure : le premier est celui du patient qui a 

reconnu en lui des signes de maladie, qui souhaite être soigné et vient auprès du 

professionnel chercher la confirmation de son intuition et l’aide dont il a besoin. 

Mais le malade peut avoir manqué l’étape précédente parce que les symptômes 

sont invisibles ou qu’il n’a pu les reconnaître. C’est l’identification de la maladie 

par autrui qui fera découverte, souvent brutalement pour le patient. 

Lors d’une radio pour une douleur de l’épaule liée à un faux mouvement 

durant un déménagement, le médecin détecte ce qui se révélera être la 



 250 

métastase d’un cancer du poumon déjà avancé. Charles ne s’est jamais 

senti malade, il n’a aucun symptôme. Il voit bien la radio, et entend les 

explications du médecin. Mais c’est comme s’il parlait de quelqu’un 

d’autre. Il essaie d’imaginer dans son poumon la grosseur qu’il voit sur 

le négatoscope. Mais il ne sent rien, il n’arrive pas à se reconnaître 

malade, sauf dans les paroles du médecin. Et il va falloir qu’il fasse 

sacrément confiance au médecin pour accepter d’arrêter son travail si 

important pour lui, entamer une chimiothérapie très lourde et subir 

l’opération et les séquelles qui peut-être s’en suivront. 

Il faut en effet au patient une confiance solide pour suivre un médecin sur un 

chemin qu’il n’avait sans doute jamais envisagé, et surtout pas souhaité, parcourir. 

Par cet acte de confiance, le patient reconnaît en lui le thérapeute que seul un 

soigné peut désigner. Et si le diplôme légitime la pratique médicale, c’est le 

patient et seulement lui qui témoigne de la qualité soignante du professionnel. 

Dans le cas de personnes n’ayant pas ou plus de capacités d’expression, c’est le 

tiers qui reconnaîtra cette qualité à travers la bienfaisance et la bientraitance 

attestées des soins prodigués.  

 

Revenons au premier cas de figure, celle du malade qui vient chercher auprès 

du médecin soins et reconnaissance, et lui accorder en retour sa confiance. Mais là 

encore le chemin peut être ardu. Les paroles du patient décrivant son mal devront 

trouver écho dans la démarche scientifique et le discours du médecin qui 

confirmera ou non le jugement profane du malade. « Dans les sociétés 

contemporaines où la médecine s’est efforcée de devenir une science des 

maladies, la vulgarisation du savoir d’une part, les institutions de santé publique 

d’autre part, font que, dans la plupart des cas, vivre sa maladie pour un malade, 

c’est aussi en parler ou en entendre parler d’après des clichés ou des stéréotypes, 

c’est-à-dire valoriser implicitement les retombées d’un savoir dont les progrès 

sont en partie dus à la mise entre parenthèses du malade en tant qu’élu de la 

sollicitude médicale. »460 

Là où le patient dit « mal », le médecin parle de « maladie » ou plus 

savamment de « pathologie » : le jugement diagnostic coupe, tranche, élague, 

retient et façonne les signes décrits ou présentés par le patient pour en faire un 

                                                        
460 G. Canguilhem,  « Les maladies », in Écrits sur la médecine, op.cit., p. 37. 



 251 

objet défini, synthèse de sa démarche, et il lui donne un nom461. Il fut une époque 

pas si lointaine où les patients hospitalisés étaient désignés par leur pathologie et 

non par leur nom. L’objet et le sujet étant confondus, la personne malade 

disparaissait derrière sa pathologie, subissant une double perte identitaire, pour soi 

et pour autrui. 

Cette dénomination symbolisée par la pose du diagnostic n’a de sens que dans 

un acte de commune reconnaissance. Une grande partie de la confiance initiée lors 

de la rencontre va se cristalliser à ce moment-là, lorsque le médecin fait montre de 

son talent de diagnosticien et de celui à venir de thérapeute. Que sa maladie soit 

nommée, qu’elle ait ainsi une existence scientifique avérée et qu’elle ait un 

traitement performant dont il pourra bénéficier est donc le deuxième travail que va 

mener le patient : devenir un patient comme un autre, comme tous les autres. 

C’est un combat de justice et aussi de reconnaissance sociale. En effet, il faut être 

atteint de la « bonne » maladie à la bonne époque et pour cela chaque société a ses 

critères à la fois médicaux et culturels. Il y a des maladies moins acceptées ou 

moins acceptables socialement que d’autres : pensons au Sida, aux addictions de 

tout ordre ou aux maladies psychiques.  

L’infirmière d’un hôpital de psychiatrie racontait il y a quelques années, 

dans un groupe de réflexion sur le refus de soin, que dans le service 

d’addictologie où elle travaillait des contrats stricts étaient établis avec 

les patientes. Elles devaient venir avec régularité et ponctualité aux 

consultations et surtout devaient venir sobres. Celles qui ne respectaient 

pas ces deux engagements étaient rejetées du programme. Les 

psychiatres considéraient que leurs demandes n’étaient pas suffisamment 

solides et que le contrat, basé sur le respect de la promesse, devait être 

respecté absolument sinon l’engagement des soignants était levé. Mais 

les patientes les plus fragiles, ne trouvant plus de lieux d’accueil non 

seulement s’alcoolisaient de plus en plus, mais se désocialisaient. Les 

structures de secteur sanitaire et social se les renvoyaient de l’un à 

l’autre, car elles ne correspondaient plus aux catégories définies pour 

entrer dans un programme quelconque, leur situation devenait trop 

complexe. 

                                                        
461 En général les médecins donnent leur nom à la maladie qu’ils découvrent et rarement celui du 

patient qui en est porteur. Les maladies appartiennent ainsi pour la postérité à ceux dont elles 

portent le sceau, alors que les traitements, qui eux sont bien du fait des médecins et des 

biologistes, portent des noms inventés. 



 252 

Il y a des précarités qui rendent les patients indésirables, ces derniers ayant 

bien des peines à faire reconnaître la gravité de leur mal et leur besoin de soins. 

Certaines personnes fragilisées peuvent méconnaitre les règles, ne pas avoir la 

force de les suivre, ne pas savoir s’exprimer ou décrire leur maladie avec 

maladresse. Elles n’arrivent pas à se faire reconnaître comme un  malade réel 

auquel le médecin peut et doit s’intéresser. À la blessure identitaire de ne pas être 

pris au sérieux, disqualifié dans son jugement et sa demande d’aide, se rajoute la 

crainte de ne pas être soigné.  

Julian s’énerve, les médecins ne l’écoutent pas. C’est un artiste qui 

pratique un humour cynique et les médecins accrochent peu avec lui. Les 

troubles réels qu’il décrit, pesanteur abdominale, fatigue, vertiges sont 

systématiquement banalisés. Des examens sont proposés, pour le 

« rassurer », mais ils ne montrent rien de tangible. Plusieurs années 

seront nécessaires, et surtout un évanouissement prolongé, pour que les 

médecins, mais au bout de quinze jours d’hospitalisation seulement, 

fassent le bon examen au bon endroit et découvrent une thrombose 

complète et très avancée du trépied aorto-fémoral. Le combat de Julian 

pour se faire reconnaître malade avait déjà commencé bien plus tôt, 

quand à l’armée, victime d’une forte angine, il sera renvoyé aux 

manœuvres car considéré comme simulateur. L’infection de cette époque 

est peut-être la cause de l’atteinte rénale responsable de la thrombose. 

Aujourd’hui Julian est en colère, mais plus encore dérouté, que va-t-il 

devenir ? La reconnaissance de sa pathologie ne l’a pas vraiment servi, 

car les médecins ne savent que lui proposer comme projet thérapeutique. 

Il n’est toujours pas le « bon » malade : les médecins face à la situation 

ont été dans l’erreur et sont aujourd’hui impuissants. Comment Julian 

pourrait-il leur reconnaître des compétences et donc leur faire encore 

confiance ? 

 

Il ne suffit pas d’être guérissable et compliant pour être le bon malade, il faut 

encore relever de la bonne catégorie, comme l’a montré le devenir en abîmes des 

patientes du programme d’addictologie. Pour compliquer encore les choses, toutes 

les pathologies ne sont pas pareillement reconnues selon les pays, pour des raisons 

de représentations culturelles, d’habitudes médicales ou de lobbying 

scientifiques en dépit de la classification internationale des maladies462
 (pour ne 

                                                        
462 L’OMS est chargée depuis sa création de la révision de la classification internationale des 

maladies – dont la dernière version CIM-11 sera disponible en 2015. La CIM dont l'appellation 



 253 

citer que la disparité bien connue en Europe dans le traitement de l’appendicite463 

ou la prescription d’antidépresseur). Les maladies mentales font depuis 1952 

l’objet d’une nomenclature spécifique régulièrement réactualisée et enrichie sous 

la pression à la fois sociale, scientifique et pharmaceutique, où le moindre trouble 

de la personnalité devient une pathologie. A contrario la non-inscription d’un 

trouble dans le fameux, critiqué et néanmoins puissant, DSM5464, déqualifierait 

celui qui ne rentrerait dans aucune des nombreuses catégories et pourrait 

empêcher la reconnaissance de son besoin d’aide et de soins. Mais, plus délicat, 

l’application de ces catégories pourrait conduire à désigner comme atteint d’une 

pathologie une personne dont le mal-être n’est pas reconnu par lui comme une 

maladie. Les laboratoires se chargeront de lui rappeler que s’il n’est peut-être pas 

au mieux de sa forme le lundi matin465 ou que le deuil de sa mère est encore 

douloureux au bout de deux mois, cela mérite un traitement médicamenteux. Le 

célèbre slogan « Parlez-en à votre médecin, un traitement existe sûrement », est 

particulièrement habile 466  à faire naître le doute chez le patient désormais 

responsable de sa santé et donc des pathologies dont il pourrait souffrir, parfois 

sans le savoir. 

                                                                                                                                                        
complète est « Classification statistique internationale des maladies et des problèmes de santé 

connexes », est une codification médicale classant les maladies et une grande variété de signes, 

symptômes, lésions traumatiques ou toxiques, circonstances sociales, ainsi que les causes externes 

de blessures ou de maladies. Son objectif est de santé publique, mais la classification est appliquée 

au final à des individus. 
463 Nous opérerions en France 140 appendicites/100 000 habitants là où le Danemark n’en opère 

que 40, et la CNAM a relevé une grande disparité à l’intérieur même de l’Hexagone, cf. 

http://sante.lefigaro.fr/actualite/2011/09/29/13473-france-opere-encore-beaucoup-lappendicite. 

Nous retrouvons les mêmes écarts en ce qui concerne les maladies professionnelles, cf. l’étude  en 

ligne  https://osha.europa.eu/en/news/mp_etude_pdf_rapport/DP-EUROGIP-RapportMP2008.pdf, 

sans compter les disparités des prescriptions médicamenteuses fortement marquées par les 

habitudes nationales. 
464 Publiée le 18 mai 2013, la cinquième édition du Manuel diagnostique et statistique des troubles 

mentaux (DSM, de l’anglais Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders) de 

l'Association Américaine de Psychiatrie (APA), communément intitulée DSM-5.  

Cf. l’article du Monde le « DSM 5, le manuel qui rend fou »  

http://www.lemonde.fr/sciences/article/2013/05/13/dsm-5-le-manuel-qui-rend-

fou_3176452_1650684.html 
465 Qualifié de  Trouble Dysphorique Du Lundi Matin ou TDLM. Cf. l’article de J.-P. Richier cité 

sur le site http://martinwinckler.com/spip.php?article883 
466 Cf. le film « Les médicamenteurs » (DVD Éd. Montparnasse, 2006) de Stéphane Horel, Brigitte 

Rossigneux, Annick Redolfi. Ce documentaire salutaire, rediffusé le 1
er

 juillet 2011 sur TV5 sur 

les stratégies commerciales des laboratoires pharmaceutiques, est toujours d’actualité. 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Maladie
http://sante.lefigaro.fr/actualite/2011/09/29/13473-france-opere-encore-beaucoup-lappendicite
https://osha.europa.eu/en/news/mp_etude_pdf_rapport/DP-EUROGIP-RapportMP2008.pdf
http://fr.wikipedia.org/wiki/Manuel_diagnostique_et_statistique_des_troubles_mentaux
http://fr.wikipedia.org/wiki/Manuel_diagnostique_et_statistique_des_troubles_mentaux
http://fr.wikipedia.org/wiki/Association_Am%C3%A9ricaine_de_Psychiatrie
http://www.lemonde.fr/sciences/article/2013/05/13/dsm-5-le-manuel-qui-rend-fou_3176452_1650684.html
http://www.lemonde.fr/sciences/article/2013/05/13/dsm-5-le-manuel-qui-rend-fou_3176452_1650684.html
http://martinwinckler.com/spip.php?article883


 254 

Autre avatar de la classification : les GHM467, Groupe Homogène de Malades 

dans lesquels les patients suivis médicalement sont classés à des fins de gestion 

administrative et financière. La tarification à l’activité, dite T2A468, associée à ces 

classifications peut conduire des malades hors des normes, qualifiés de « T2A 

non-correct », à être refusés par des services qui seraient pénalisés financièrement 

s’ils les prenaient en charge notamment dans la durée469. Il convient d’être un 

malade comme les autres pour être soigné équitablement mais faut-il encore 

correspondre à une catégorie acceptable. 

Ce combat de la reconnaissance de la personne souffrante en tant que malade 

est également celui des associations de patients, celui du droit et sur un autre plan 

celui des systèmes assurantiels. En discriminant financièrement les pathologies, 

par le jeu des remboursements ou des indemnités, la société influence leurs 

modalités de soin (automédication ou recours au médecin) et donc le statut de la 

personne malade. Les différentes vagues de déremboursement de médicaments dit 

de confort n’ont pas été sans réactions : « mais enfin, je ne prends pas ça pour 

m’amuser, je suis bien malade ! Qu’ils ne viennent pas me dire que c’est 

imaginaire ! », s’exclame indignée à la pharmacienne cette personne âgée venant 

chercher des médicaments pour la mauvaise circulation de ses jambes. Se faire 

reconnaître comme malade est un combat qui se mène sur plusieurs fronts, 

somatique, relationnel, médical, social et économique. Et c’est parfois le combat 

d’une vie470. Une lutte pour la reconnaissance telle qu’Axel Honneth l’a définie, 

mais qui dépasse la quête identitaire pour s’étendre dans le cas de la maladie à la 

survie concrète de l’individu. 

 

C’est par la reconnaissance de droits généraux s’appliquant à tous que les 

malades sont entendus et reconnus comme sujets, non uniquement comme l’objet 

                                                        
467 Cf  Le Manuel des Groupes Homogènes de Malades actualisé par le Ministère de la santé ne fait 

pas moins de 486 pages pour le volume 1 et 1 000 pages pour le volume 2 pour la version 2012! 

http://www.atih.sante.fr/?id=0002500037FF 
468 T2A ou Tarification À l´Activité, cf. article 42 du PLFSS (Projet de loi de financement de la 

Sécurité sociale), 2008. 
469 Cf. La lecture intéressante de l’avis 101 du CCNE, « Santé, éthique et argent : les enjeux 

éthiques de la contrainte budgétaire sur les dépenses de santé », 28 juin 2007. 
470 Pour ne citer que les combats les plus médiatisés ces dernières années : les patients contaminés 

par l’amiante, les intérimaires irradiés des centrales nucléaires, les fibromyalgies ou les maladies 

environnementales. 

http://www.atih.sante.fr/?id=0002500037FF


 255 

de soins et de décisions. Ce sont des citoyens à part entière qui ne peuvent être 

réduits à leur handicap ou à leurs incapacités et être mis entre parenthèses de la 

société durant le temps de la maladie.  Et pourtant, être reconnu en tant que 

malade, donc plus vulnérable ou plus fragile, c’est se voir attribuer un statut et des 

droits spécifiques qui sont loin d’être inutiles ou négligeables : droits d’accès à 

des ressources médicales, matérielles, aides humaines et financières en fonction 

de la pathologie et de sa gravité ; accès à une protection sociale, telle que ne pas 

perdre son emploi durant le temps du traitement ; voir son autonomie, son besoin 

d’information et sa place en tant que décisionnaire protégés par des textes qui 

s’imposeront à celui qui vous reconnaîtra comme patient.   

Les questions de reconnaissance et de contrat ne sont pas étrangères l’une à 

l’autre. C’est par le fait de s’engager dans la relation contractuelle, en acceptant 

les obligations liées aux droits accordés au patient, que le professionnel reconnaît 

et engage sa responsabilité. C’est parce qu’il accepte de devoir répondre aux 

manquements possibles que le patient peut accorder sa confiance. Chacun des 

partenaires de la relation accepte un risque, celui du traitement par le patient, celui 

de répondre d’une faute pour le professionnel. L’imputation que le contrat et le 

droit définissent détermine les frontières de la responsabilité. Alors que la 

responsabilité morale consiste à répondre de l’autre et elle est infinie, la 

responsabilité juridique consiste à répondre de ses actes et réparer le tort causé par 

eux. Cette responsabilité cernable, définissable, affichée et reconnue est un facteur 

nécessaire de construction du lien de confiance, avec la certitude que la loi 

protège tout citoyen, même celui en situation de très grande vulnérabilité, même 

celui dont la vie aux yeux de certains ne vaudrait pas d’être vécue. Ricœur précise 

que « l’imputation a aussi sa sagesse : une responsabilité illimitée tournerait à 

l’indifférence, en ruinant le caractère “mien” de mon action. Entre la fuite devant 

la responsabilité et ses conséquences et l’inflation d’une responsabilité infinie, il 

faut trouver la juste mesure et ne pas laisser le principe-responsabilité dériver loin 

du concept initial d’imputabilité et de son obligation de réparer ou de subir la 

peine, dans un rapport de proximité locale et temporelle entre les circonstances de 

l’action et ses effets éventuels de nuisance »471. Une responsabilité sans frontière 

ne serait pas supportable car la dette qu’elle entraînerait serait incommensurable. 

                                                        
471 P. Ricœur, Parcours de la reconnaissance, op.cit., p.177 



 256 

L’engagement d’honorer la confiance entraîne bien souvent la surérogation : c’est 

ici que se situe la beauté et la grandeur de la confiance, mais parfois aussi son 

piège. Le soignant peut éprouver un sentiment de nécessité pour autrui qui va 

au-delà de son devoir et des obligations de son contrat professionnel. Combien de 

médecins ou d’infirmières ont répondu un jour à l’exclamation d’un de leur 

collègue : « mais tu n’es pas obligé de revenir ou de faire ça en plus », « non, je ne 

suis pas obligé, mais il faut le faire ». Le falloir excédant le devoir, la confiance 

peut faire plus que n’importe quel contrat, mais cela n’est jamais certain, ni 

exigible. Et c’est probablement ici que s’ancre le projet éthique sous-tendu par la 

confiance au cœur de la relation de soin. 

 

À l’opposé de la lutte volontaire et engagée pour la reconnaissance du statut de 

malade existe la résistance de ceux qui ne veulent pas être reconnus malades. Il 

est aussi des reconnaissances impossibles ou interdites. Pensons à cette personne, 

qui prise dans l’accumulation des charges familiales et professionnelles, nous 

dit « je ne peux pas me permettre d’être malade ». Ce qui est sous-entendu ici, 

c’est que personne, pas même elle-même, ne peut reconnaître sa fatigue et 

l’autoriser à se soigner vraiment. S’arrêter est mal vu dans bien des lieux de 

travail. Être malade c’est être improductif ou « tire-au-flanc ». La solution sera 

alors de gommer ou banaliser tout signe évocateur de la maladie, car au lit 

pourrait bien succéder la porte. 

Nous avons tous rencontré des patients qui ne veulent pas affronter la maladie, 

la menace potentielle sur la vie, la succession des examens et des traitements, 

douloureux, invalidants. Et parmi eux, ceux qui ne veulent pas se voir comme un 

malade dans les yeux d’autrui, parce que la perte narcissique, affective ou sociale 

serait insupportable. L’évidence et les données scientifiques ne peuvent faire 

vérité pour ces personnes. La psychologie parle alors de déni et de dénégation, ce 

n’est pas toujours aussi clair. Il y a ici en tout cas une véritable crise existentielle 

provenant du hiatus dramatique entre ce que la personne voulait pour elle et ce 

que l’évocation même de la maladie provoque. Il y a une nécessaire négociation 

quand les deux approches divergent trop au point qu’aucun ne se reconnaît dans le 

discours de l’autre, entre ce qui est présenté et ce qui est nommé. 



 257 

Rendre possible cette reconnaissance de sa maladie par le malade, futur patient 

s’il le veut bien, ne peut se faire que dans une relation où une confiance mutuelle 

et singulière se construira, initiée par la confiance patiente du médecin envers la 

personne qui se tient face à lui. Il serait dommageable que la reconnaissance se 

fasse sous l’angle de la vérité assénée et du verdict annoncé, en référence à un 

protocole diagnostique et thérapeutique.  

Au soulagement d’être soigné au même titre que tout le monde, pourrait 

succéder l’amertume de ne pas être pris en compte dans la singularité de son être 

et de son histoire. Ainsi, après avoir gagné en quelque sorte ses galons de malade 

étiqueté d’un mal qui rentre dans la nomenclature et qui a trouvé une place dans le 

lieu de soin adéquat, le patient n’a de cesse de faire reconnaître la personne qu’il 

est. Nous retrouvons ici le combat de l’homme du clan qui petit à petit a conquis 

le statut d’individu.  

 

 

Être un malade comme personne d’autre 

Le dernier travail de reconnaissance que mène le patient dans la relation de 

soin sera d’arriver à faire entendre sa singularité, sa différence, le fait qu’il n’est 

pas qu’un objet standard de soin, même s’il est essentiel, dans un mouvement 

nécessaire de justice, d’être traité comme tous les autres.  

Samir, 48 ans, schizophrène, est atteint d’une tumeur du côlon déjà 

avancée. Il serait nécessaire de le mettre sous alimentation artificielle 

avec une sonde naso-gastrique, d’entreprendre une chimiothérapie avant 

l’opération qui aboutira à une colostomie probablement définitive. Mais 

Samir est facilement opposant aux soins, arrachant tout ce qui le gêne. Il 

est difficile de juger de son degré de compréhension des évènements et de 

son rapport au corps et à la douleur, car il semble absent lors des 

échanges verbaux, se concentrant uniquement sur la radio qu’il tient 

serrée contre lui. Son père veut absolument qu’on traite le cancer de son 

fils et suggère, devant l’impossibilité de l’attacher en permanence, de le 

« faire dormir tout le temps du traitement ». Il accuse les médecins de ne 

pas lui donner sa chance, car il est « fou ». « Il doit être soigné comme 

tout le monde » répète-t-il. 

Ô combien ce père a raison de refuser toute discrimination pour son fils et 

vouloir pour lui la qualité maximale des thérapeutiques que peut offrir la 



 258 

médecine. Mais combien il a tort quand il pense faire entrer son fils, si singulier, 

dans le même moule que l’illusoire patient moyen, au besoin par la contrainte ou 

l’abolition de la conscience. Quelle violence n’exercerions-nous pas à l’encontre 

de Samir en refusant de reconnaître le sens si déroutant que ce patient 

schizophrène donne à son rapport au monde et à lui-même ? Que signifierait pour 

lui d’être nourri par une sonde, de voir les selles sortir par une poche sur son 

abdomen ? Se plaindra-t-il quand la douleur sera insupportable ? Serons-nous 

réellement bienfaisants sachant que la maladie est déjà bien avancée ? N’allons-

nous pas déstabiliser un équilibre psychique déjà fragilisé et rendre tout traitement 

somatique impossible à mettre en œuvre ? Nous n’aurons jamais ces réponses, car 

ce patient est décédé d’une embolie pulmonaire massive quelques jours plus tard. 

Le père de Samir a reproché alors violemment au médecin de n’avoir pas continué 

« coûte que coûte » la réanimation. Ouvrier et immigré, il revivait peut-être à 

travers la maladie psychiatrique de Samir, la discrimination et l’absence de 

reconnaissance qu’il avait eues à subir et qu’il refusait pour son fils.  

 

Vouloir ne pas être un patient comme tous les autres peut revêtir diverses 

formes, depuis l’exigence de privilèges matériels – « j’ai droit à… » –, d’une 

considération sociale – « je ne suis pas n’importe qui » – ou d’une attention 

particulière – « avec ce que je viens de passer, vous pourriez… ». Ces petites 

phrases bien souvent agacent les soignants pour qui « démocratie sanitaire » 

signifie que tout le monde doit être traité à la même enseigne 472 . Mais des 

situations comme celle de Samir ou encore celle de Jany racontée ci-dessous, nous 

rappellent, soignants soucieux de l’égalité devant les soins, que chaque patient est 

un être à part et que ne pas en tenir compte serait bien mal en prendre soin.  

Jany est une dame bien âgée, elle raconte ses maladies et son rapport 

avec son médecin de famille, pour lequel elle a une grande estime et qui 

est maintenant à la retraite. Pour l’examiner, raconte-t-elle, il ne l’a 

jamais déshabillée ou à peine, « depuis le pas de la porte il pouvait me 

dire ce qui n’allait pas ». Ce sera un médecin remplaçant qui détectera 

l’éventration qui devait être rapidement opérée. L’infirmière s’exclame 

« mais enfin, un bon médecin examine ses patients ! Vous auriez dû en 

changer ! » Elle répond « non, non, la remplaçante a bien fait son travail 

                                                        
472  Sans occulter le fait que la standardisation, et donc la routinisation facilite le travail des 

soignants au quotidienet aussi l’organisation des soins et l’économie de la santé. 



 259 

et je l’en remercie. Mais lui, il a toujours su me respecter ». Plus tard 

l’infirmière apprendra que Jany fut victime d’incestes dans son enfance 

et que l’inviolabilité de son intimité était plus importante pour elle dans 

cette longue relation avec son médecin que ce qui pour tout autre patient 

aurait constitué une faute inacceptable. 

Cette histoire montre bien comment la confiance peut se construire sur des 

motifs rationnels pour l’un qui seraient irrationnels pour un autre. La relation 

comme une prise en charge plus soignante que techniquement médicale peut être 

ce dont la personne a profondément besoin pour se sentir en sécurité dans sa vie et 

son être. La bienfaisance, tout comme « la bonté se dit à la fois de la qualité 

éthique des buts de l’action et de l’orientation de la personne vers autrui, comme 

si une action ne pourrait être estimée bonne, si elle n’était faite en faveur d’autrui, 

par égard pour lui »473. Cette belle expression « par égard pour… » est sans doute 

celle qui résume le mieux l’idée du souci de l’autre et du respect qui lui est dû. 

C’est aussi le lieu d’élection d’une confiance interindividuelle chaude, parfois 

indicible, proche de l’amitié en ce qu’elle autorise des défections et les entorses à 

la règle communément admise. Cette confiance n’est pas aveugle, car elle 

n’efface pas pour autant les motivations rationnelles de faire confiance dont nous 

balisons plus ou moins consciemment tous nos engagements relationnels.  

 

La demande de reconnaissance adressée au professionnel est que celui-ci 

distingue dans la maladie, une fois identifiée, la personne dans son individualité 

singulière, attestant la légitimité de son jugement et de ses choix, du sens donné 

aux évènements de sa vie, et qu’il soutienne ses capacités à faire face selon son 

histoire et sa personnalité. Cette attitude est tout entière résumée dans cette simple 

phrase « je vous écoute » quand l’écoute est réelle et sincère. À partir de là, la 

relation peut s’élaborer, car tout reste encore à dire et surtout à connaître. 

 
 
 

Temporalités de la confiance dans la relation de soin 

La maladie grave convoque médecin et patient à l’attestation de ce qui est, le 

fait de la maladie, mais aussi à l’acceptation de ce qui est à venir, que la 

                                                        
473 P. Ricœur, Soi-même comme un autre, op.cit., p. 222. 



 260 

transformation soit due à l’action thérapeutique, ou à l’œuvre de la maladie si la 

médecine ne peut l’empêcher. Le médecin peut prévoir et informer des séquelles, 

des handicaps, des effets secondaires, il ne peut rien savoir de la façon dont ils 

seront vécus, supportés et le sens que cela prendra pour le patient. Ce dernier ne 

peut savoir quelles ressources il pourra et saura déployer au moment voulu. 

Soignés et soignants sont embarqués dans la relation, avec comme horizon proche 

ou lointain, l’incertitude, l’inconnu, et le non-savoir irréductible de la mort, mais 

avec comme recours la confiance et la reconnaissance, là où parfois même 

l’espoir n’a plus de place.  

 

La confiance au risque de la méconnaissance et de l’inconnaissance 

La reconnaissance est le fait d’attester ce qui est, d’identifier dans le présent les 

signes du passé, de l’expérience, d’une certaine permanence des choses et des 

êtres. Nous avons vu que certains critères de confiance se fondent également sur 

les certitudes tirées de l’expérience et des connaissances acquises. Mais dans la 

maladie grave, c’est à une autre forme de reconnaissance que la confiance tournée 

vers un futur inexploré, s’adresse. C’est en effet à l’incertitude, mais plus encore à 

l’inconnu et au méconnaissable que la maladie convoque la confiance du patient 

et celle du soignant.  

Comme nous l’avons évoqué précédemment, la confiance se construit aux 

débuts de la maladie sur des critères plutôt rationnels, mais aussi moraux et 

affectifs. Malgré l’utilisation raisonnée et parfois stratégique, cette confiance met 

à l’épreuve notre besoin de maîtrise, car l’épreuve de la maladie nous mène sur 

des chemins difficiles à baliser, chaque pas ouvrant sur des horizons inconnus.  

Les critères de confiance, basés sur notre expérience ou celle d’autrui, nos 

croyances et nos représentations sont balayées, quand nous devons faire face à 

trop d’inconnues internes et externes. Il n’en reste que des bribes auxquelles se 

raccrocher, ou une présence.  

« Vous savez je n’ai plus beaucoup de certitudes aujourd’hui, nous dit en 

souriant Yann, presque étonné de cette nouvelle sagesse. Je ne sais pas 

ce qui va se passer demain, bon après-demain je sais… ». Silence. Il 

nous regarde brièvement, guette notre réaction, cherche un appui. Nous 

en avons déjà parlé, il poursuit « je sais que la mort est là proche et 



 261 

pourtant c’est une certitude dont je ne sais absolument rien. Aujourd’hui 

je ne sais même plus si j’ai peur. Je voudrais juste encore être là, le plus 

longtemps possible. »  

La maladie grave qui entraîne handicap, incapacités, cachexie ou mutilation 

peut nous rendre méconnaissables à nous-mêmes et aux autres.  

N’Diouma n’a qu’une chose sur sa table de nuit, une photo d’elle avec 

une magnifique chevelure tressée de fils dorés, son sourire est éclatant, 

évidement nous avons fait la faute de tact que bien d’autres ont faite 

avant nous : « c’est votre fille, cette jeune femme magnifique ? ». « Non 

c’est moi, avant ça… on ne le croirait pas n’est-ce pas ? » dit-elle en 

nous montrant son visage boursouflé par les corticoïdes dont la peau 

d’un noir profond est constellée de taches roses, le crâne désormais 

chauve enturbanné d’un grand foulard orange. Atteinte d’un mélanome 

métastasé, elle a fait une réaction cutanée à la chimiothérapie. À son 

visage méconnaissable se rajoute la crainte d’un avenir toujours plus 

compromis, puisque désormais il faudra être très prudent avec les 

chimios, et donc moins efficace. Elle nous raconte tout cela très 

simplement, elle a compris très vite. Et elle ajoute, « mais nous allons 

continuer à nous battre ensemble, n’est-ce pas ? » 

 

« Je ne suis plus celui que j’étais… » nous dit, les larmes aux yeux, cet 

ancien sportif honteux du « spectacle » qu’il dit nous donner.  

Que répondre à ces patients ? Si ce n’est leur témoigner qu’ils sont à la fois les 

mêmes qu’avant et autres, irrémédiablement. Un autre qui peut être, lui aussi, 

attesté dans ce qu’il a été, ce qu’il est et ce qu’il devient, si le chemin qui mène à 

cette re-connaisance a comme guide bienveillant la confiance dans leur capacité à 

devenir ce qu’ils pourront être, eux-mêmes. 

 

La maladie altère tout ce qu’elle atteint, signe tangible de notre vulnérabilité et 

de l’irréversibilité de la vie. Tout comme la séparation et la vieillesse, qui rendent 

compte du « pouvoir destructeur que la sagesse antique accordait au temps » parce 

que « les personnes se reconnaissent principalement à leurs traits individuels »474, 

le corps du patient, son aspect, son fonctionnement, ses capacités peuvent être 

profondément modifiés par la maladie.  

                                                        
474 P. Ricœur, Parcours de la reconnaissance, op.cit., p. 111. Ricœur reprend dans les pages 

suivantes la description que fait Proust des convives lors d’un dîner dans La recherche du temps 

passé et des ravages du temps. 



 262 

 

Nous trouvons souvent ces temps-ci Lucille devant une porte dont elle 

peine à franchir le seuil. C’est celle de la chambre de son mari atteint 

d’une pathologie neurodégénérative avec une démence associée : « Je ne 

reconnais plus mon mari, ce n’est plus lui… mais comment on devient 

avec cette maladie ? Il ne reconnaît même plus ses enfants, nous sommes 

devenus des étrangers. » 

Ce n’est pas la même chose de reconnaître l’évolution de la maladie et ses 

transformations, un peu comme on regarde son corps hors de soi avec les yeux de 

la médecine, et de se reconnaître en tant que personne. Tout comme l’expérience 

de se reconnaître en tant que patient en lien avec un soignant, engagé dans l’action 

thérapeutique, est différente de celle de se reconnaître soi-même au plus profond 

de son être bouleversé. Il est bien connu que les patients montrent un visage 

souriant et courageux au médecin et un autre inquiet et souffrant aux soignants, 

mais aussi que parfois nous sommes les témoins des pleurs et du désespoir dans le 

secret des nuits. Dans ces identités défaites, composées et recomposées, dans 

l’ambivalence de désirs contradictoires, le patient cherche à se reconnaître. 

Dans son chapitre « La reconnaissance à l’épreuve du méconnaissable », 

Ricœur précise que « ce sont les variétés de changement et de temporalisation qui 

constituent les occasions d’identification et de reconnaissance. Ces variétés de 

temporalisation présentent des degrés de dramatisation, selon que la 

reconnaissance passe par des degrés croissants de méprise allant jusqu’à la 

méconnaissance ». Dans la diversité des réactions auxquelles les maladies et les 

évènements qui s’y rattachent, notamment les liens noués ou rompus, confrontent 

les patients, il y a bien des occasions de se perdre – perdre celui que l’on était, 

pour trouver, peut-être, celui que l’on deviendra. La maladie convoque, qu’on le 

veuille ou non, à un travail identitaire. 

La confiance dans les capacités potentielles du patient à faire face et la 

confiance dans la permanence de l’affection, de l’estime ou de la présence 

d’autrui, peuvent permettre au patient de faire ce chemin de la méconnaissance de 

soi à sa re-connaissance. Voici une petite scène courante dans une salle de 

rééducation :  

« Mais vous ne voyez pas donc comment je suis, je ne peux pas le faire ! 

Il faut vous le dire comment ? » « Je suis sûre moi que vous pouvez y 



 263 

arriver »… « non ! » La kiné insiste doucement : « allez, essayez, pour 

moi, vous avez confiance, non ? Je ne vous ai jamais laissé tomber… et 

vous ne voudriez pas que je perde mon pari avec l’autre idiot ». Il ne 

répond pas, mais il ne veut pas la décevoir. Alors il essaie encore, le 

visage crispé, cherchant au fond de lui ce qu’il est sûr de ne pas trouver. 

Et doucement, dans un effort qui lui semble littéralement surhumain, il 

arrive à se lever juste un peu, mais c’est la première fois. « Je peux le 

faire, je peux le faire… » Plus tard, il nous dira que « c’est parce qu’elle 

y a cru » la kiné, « cette sacrée bonne femme » avait confiance, « je peux 

lui dire merci. Sans elle je ne serais pas celui que je suis aujourd’hui. »  

 

A. F. Tyar, dans la dernière partie de son ouvrage sur Les aléas de la confiance 

décrit le travail à l’œuvre dans la cure psychanalytique. Il repart de la notion de 

kred, dont nous avons présenté l’analyse dans la première partie. L’enjeu originel 

du kred, qu’il définit comme la puissance prêtée au psychanalyste par le patient, 

représente « un don avant la demande »475 dans l’espoir d’une restitution à l’issue 

de la cure. « L’alliance originelle est une opération qui déclenche les opérateurs 

de la maturation. Elle gère l’incomplétude du sujet en éveillant l’illusion selon 

laquelle la puissance bienveillante est toujours atteignable »476. Une illusion, que la 

cure découragera et qui mène l’analysant de la confiance à la méfiance, puis à une 

réélaboration dans un travail de déméfiance. « Sous la relance de la désillusion et 

de la déception, le processus se décline dans le sens d’un scepticisme, la privation 

du caractère omnipotent de l’Autre, de la méfiance, la transformation du caractère 

bienveillant en malveillance, puis de la conviction, élaboration du jugement 

indépendant. La confiance n’est pas repérage d’une satisfaction par 

autosuffisance, mais repérage, certitude d’en passer par l’autre pour parfaire à la 

satisfaction : le « kred » énonçait déjà ce message »477. À un moment, la relation 

clinique connaît une crise due à la déception, et la position du praticien consiste 

alors à décevoir la déception. Le patient a alors le choix, dit-il, « entre la 

déméfiance ou la dégénérescence, […] scansion du malaise, redondance de la 

violence et de son irrésolution. […] Là, recommence le travail de déméfiance, 

dans les heurts du principe de réalité, de ses perturbations, dégénérescences et 

catastrophes, et requiert éminemment la violence éthique de l’autre et de la perte, 

                                                        
475 A.-F. Tyar, Les aléas de la confiance, op. cit,,  p. 127 
476  Id.,  p.230. 
477 Id.,  p. 127. 



 264 

modalité par laquelle la structure accède à la compréhension des changements qui 

l’affectent »478. Il précise plus loin que la clinique psychanalytique « ne relève 

d’aucun contrat, elle procède par contre d’un pacte, par la parole et d’une alliance, 

par la relation transférentielle et contre transférentielle »479 où le praticien est aussi 

confronté au travail de déméfiance. Cette théorie, qui s’adresse avant tout à la 

relation particulière que propose la psychanalyse, n’en est pas moins éclairante sur 

la dynamique du travail d’élaboration de la confiance et de ses aléas dans la 

relation du patient à autrui. La désillusion envers la médecine et envers soi-même 

est l’épreuve obligée de la maladie incurable. Reconnaître cette désillusion peut 

ne pas être la défaite, l’anéantissement que l’on redoute tant, mais l’occasion de 

refonder la confiance par le chemin de la déméfiance. 

 

Confiance réciproque et reconnaissance mutuelle 

Le passage par le manque, la perte et l’épreuve de la méconnaissance, peut seul 

permettre de fonder une re-connaissance de soi : redéfinir ses capacités, réassurer 

ses ressentis, découvrir d’autres désirs ou parfois l’absence d’espoir, éprouver ses 

limites, mais aussi apprivoiser l’inexploité. C’est très probablement la dimension 

éducative de la confiance du soignant dans le patient qui va soutenir ce parcours 

incertain, parfois chaotique, entre la sécurité de la mêmeté et le risque de l’ipséité : 

donner confirmation de la personne que le malade fut pour qu’il puisse aller vers 

la personne qu’il deviendra. Reconnaître les capacités toujours présentes même 

amoindries, reconnaître la validité du sens que le patient donne aux évènements 

qu’il traverse, c’est reconnaître ce qui concourt à son histoire et son identité. Ce 

n’est pas en désignant par avance la place qu’il devra occuper, le comportement 

qu’il devra adopter, mais en lui reconnaissant la légitimité à inventer son 

existence comme il le peut et non comme nous le voulons. Or reconnaître par 

avance ce qui n’est pas encore, c’est faire confiance. Par exemple, la démarche 

d’éducation thérapeutique dans les maladies chroniques ne peut se contenter 

d’apprendre au patient les rudiments de sa maladie et l’application des bonnes 

pratiques, mais doit permettre au patient d’adapter le traitement à sa vie quitte à 

bousculer les protocoles. Devenir le médecin de soi, comme le suggérait 

                                                        
478  Id., p.235-236. 
479 Id., p. 239. 



 265 

Montaigne 480 , mais avec la collaboration confiante des médecins dans 

l’élaboration d’un projet thérapeutique personnalisé. 

Permettre à autrui d’inventer sa vie, de la risquer, en faisant des choix 

difficiles, en décidant avec courage ou témérité, ce n’est pas uniquement 

reconnaître en lui un être autonome, mais c’est reconnaître sa liberté de devenir. 

Car c’est notre capacité à courir des risques qui fait la singularité de notre 

personnalité à toutes les étapes de notre vie. 

Il est des confiances partielles, prudentes, unilatérales ou muettes, mais la 

confiance dont on parle ici, celle qui soutient la reconnaissance ne peut qu’être 

dans un mouvement de réciprocité. La confiance de l’un renforce la confiance de 

l’autre par le phénomène croisé de la reconnaissance. Le patient peut dire : « C’est 

en reconnaissant mon médecin comme celui qui sera capable de me soigner que je 

manifeste ma confiance en lui. C’est parce qu’il m’a reconnue en tant que 

personne que je peux lui confier ce qui m’est le plus intime ou le plus précieux ». 

Le soignant de son côté peut dire : « C’est parce que ce malade décide de 

m’accorder sa confiance que je ferai tout mon possible pour la mériter. Il n’est 

mon patient et je ne suis soignant que parce qu’il m’a permis d’être son 

médecin ». Et nous sommes assurés de la qualité de nos soins, de la nature 

réellement soignante de notre action qu’au travers de la reconnaissance du patient, 

qu’elle soit attestation ou gratitude. La confiance s’inscrit dans un mouvement de 

réciprocité, parce qu’il y a engagement de part et d’autre, qui permet l’action de 

l’un pour l’autre. C’est le don premier qui initie le processus mais ce n’est pas un 

don gratuit, un don pour rien, son objectif est de provoquer la rencontre. C’est la 

main que l’on offre à l’autre, la parole de bienvenue. Mais rappelons-nous le 

chirurgien orthopédiste du chapitre précédent qui confondait consentement éclairé 

et méfiance. Un patient pareillement accueilli, considéré a priori comme un 

revendicateur potentiel, en qui ce chirurgien ne peut faire confiance, ne peut 

qu’être « refroidi » et « se le tenir pour dit ». La méfiance aussi s’inscrit dans une 

réciprocité, mais appauvrissante. 

 

                                                        
480 Cf. Les Essais, livre II. 



 266 

En affirmant que « la confiance est l’estime de soi étendue aux autres », le 

juriste Laténa481 avait saisi un aspect de ce phénomène de réciprocité qui lie les 

phénomènes de confiance et de reconnaissance, envers soi et autrui. La perte de 

l’estime de l’autre affaiblit bien souvent l’estime que l’on se porte à soi-même. Et 

lorsque nous disons : « il m’a fait perdre tous mes moyens » nous révélons le lien 

entre la confiance réciproque et l’action. 

Faire confiance c’est agir, mais aussi inviter l’autre à agir. A minima à 

modifier son regard sur soi. Qu’autrui réponde ou non à mon attente, cela 

influencera ma vie, mon jugement sur lui et peut-être sur l’homme en général. 

Nous sommes dans un processus de réciprocité parce que la confiance génère des 

attentes, des actes et une responsabilité. La dissymétrie qui nécessite la confiance 

est imposée par la situation de soin. Faire confiance, c’est reconnaître la 

nécessaire altérité de l’autre dont j’ai besoin. C’est une réciprocité risquée, parce 

que  la situation de soin est marquée par une irréductible dissymétrie et l’absence 

de bornes données, puisque rien ne nous oblige que nous-mêmes. C’est pour cela 

que nous avons eu recours à la voie du droit et du contrat pour conforter notre 

besoin de sécurité. Contractualiser est un moyen de constituer une réciprocité 

définie et une responsabilité délimitée. Alors que la réciprocité de la confiance 

n’est maîtrisable ni dans ses générosités ni dans ses défaillances. Mais c’est parce 

qu’elle peut le plus et le mieux, qu’elle a encore et toujours malgré les déceptions, 

que nous faisons encore confiance à la confiance. 

Il y a dans la confiance une force émancipatrice 482 que l’on perçoit aisément 

dans la situation d’éducation : donner confiance en faisant confiance. Dans la 

relation de soin, et nous le percevons surtout en fin de vie quand la situation 

échappe à la maîtrise de la volonté, la confiance s’appuie moins sur des attentes 

précises que sur une intranquillité qui n’exclut ni la sérénité ni l’angoisse. Le 

soignant n’est pas dans le « vous aller y arriver ! » de la confiance éducative, mais 

plutôt dans le « nous sommes avec vous ».  

C’est le contrat qui finalement témoigne de notre faiblesse : « dans le marché, 

il n’y a pas d’obligation de retour, parce qu’il n’y a pas d’exigence ; le paiement 

                                                        
481 Nicolas Valentin de Laténa (1790-1881), magistrat français, Étude de l'homme, Paris, M. Lévy, 

1863. 
482  Lire à ce propos le bel article de Laurence Cornu «  La confiance comme relation 

émancipatrice » in Les moments de la confiance, op. cit.,  p. 169-190.  



 267 

met fin aux obligations mutuelles des acteurs de l’échange. Le marché, 

pourrait-on dire c’est la réciprocité sans mutualité »483. Ricœur rappelle également 

que l’accent ici est mis sur le retour du don, l’exécution de l’obligation, non sur le 

don initial. Nous ne pouvons que faire le parallèle avec la relation de soin, décrite 

par Ricœur huit ans plus tôt 484 comme un pacte de confiance initié par la demande 

du patient et l’écoute du médecin. La reconnaissance s’inscrit dans le partage, une 

réciprocité entre individus qui échappe au modèle de la transaction. « On peut 

tenir la relation de mutualité pour une reconnaissance qui ne se reconnaît pas elle-

même, tant elle est investie dans le geste plus que dans les mots, et ne le fait qu’en 

se symbolisant dans le cadeau »485. Dans la relation de soin, où le corps tient une 

place centrale, les gestes – la main sur le bras, la chaleur d’une poignée de main, 

la bienveillance du regard, le temps pris pour la discussion – sont autant d’indices 

du souci et du respect envers autrui. La reconnaissance de droits aux personnes 

malades est absolument nécessaire, mais ne remplace pas la reconnaissance de 

l’homme envers son semblable. Nous avons envie de reprendre ici la citation de 

Rousseau, que Ricœur a placée au début de son chapitre sur la reconnaissance 

mutuelle : « Sitôt qu’un homme fut reconnu par un autre pour un être sentant, 

pensant et semblable à lui, le désir ou le besoin de communiquer ses sentiments et 

ses pensées lui en firent chercher les moyens ».  

 
 

Temporalités partagées de la confiance et du droit 

Là où le contrat tente de trouver une symétrie, un équilibre, une homogénéité, 

mettant en scène la règle du donnant-donnant, la confiance nous convie à faire 

face à la dissymétrie, à l’indéterminé et à l’altérité. Le droit propose une stabilité 

des situations sociales, une sécurité de la règle juridique qui s’inscrit dans une 

temporalité toujours située. L’obligation est définie, le futur de l’effectuation 

déterminé, la responsabilité est bornée, la réparation en cas de faute ou d’erreur 

est commensurable. On sait où l’on va et l’on va où l’on veut. Le contrat s’inscrit 

dans l’immédiateté de l’engagement et demain sera comme je l’ai décidé 

aujourd’hui avec toi, nous l’avons écrit, nous avons signé.  

                                                        
483 P. Ricœur, Parcours de la reconnaissance, op.cit., p. 359. 
484 P. Ricœur, « Les trois niveaux du jugement médical », Esprit, op.cit., p. 21. 
485 P. Ricœur, Parcours de la reconnaissance, op.cit., p. 365. 



 268 

Nous voudrions qu’il en soit ainsi dans les affaires des hommes, mais la vie 

déborde nos anticipations et ne se laisse pas fixer. La maladie nous confronte très 

concrètement au travail de transformation toujours déconcertant du corps et de la 

psyché, que nous le voulions ou pas, que nous l’acceptions ou pas. Le concert de 

notre vie quotidienne est troublé, le mécanisme familier de notre corps dérangé, 

nous avons perdu contenance. Au temps sans limites de notre vie déployée vers le 

futur, la maladie substitue l’irréversible du périssable et la butée menaçante de la 

mort. La maladie, nous disait Canguilhem, n’est pas seulement quelque chose qui 

arrive au corps, c’est aussi un évènement de la vie. Elle modifie notre puissance 

d’être humain dans ses capacités et ses résistances, mais modifie également nos 

représentations, nos émotions, notre rapport au temps, au monde et aux autres. Si 

la maladie nous convoque, patients et soignants à un combat, elle nous engage 

aussi dans un parcours rarement prévisible où chaque pas peut être une découverte 

féconde ou dramatique.  

Quand bien même le médecin serait sûr de son diagnostic et de son traitement, 

la façon dont le patient répondra aux thérapeutiques ainsi que sa capacité physique 

et psychique à faire face restent inconnues. Contrairement à un contrat classique 

dans la relation de soin, toute contractuelle qu’elle prétend être, rien n’est encore 

écrit, tout est à dire. En définissant aujourd’hui des règles trop rigides pour 

demain, en voulant évacuer légitimement le pire, et plus illusoirement 

l’immaîtrisable, nous fermons la porte d’avance à l’invention. Ne reste alors que 

la surprise, l’accident, l’inacceptable. Là où le contrat enserre la relation, la 

confiance laisse ouverte l’occasion d’un devenir impossible à définir totalement. 

Elle introduit l’idée d’un renoncement à une partie de soi, d’un consentement à 

l’incomplétude, à l’incommensurable et à ce qui, peut-être même, ne sera pas.  

 A la fin du film « Les yeux ouverts »486, tourné dans l’établissement de 

soins palliatifs Jeanne Garnier, est hospitalisé un jeune homme atteint de 

SLA487. Il est presque totalement paralysé et communique par mimiques et 

                                                        
486 « Les yeux ouverts », réalisation Frédéric Chaudier, France, Zelig Film, 2010. 
487  La SLA, ou sclérose latérale amyotrophique, est une maladie neurologique touchant 

sélectivement motoneurones en provoquant une dégénérescence irréversible. Elle se manifeste par 

un déficit progressif de toutes les fonctions motrices volontaires de l’organisme : perte de la 

mobilité, la gestualité, l’écriture, la mimique, la parole, la déglutition. La qualité de vie des 

malades dépend de leur adaptation à un handicap croissant. L’évolution est très variable, pouvant 

s'étendre de quelques mois à plusieurs années jusqu’au décès par arrêt respiratoire si aucune 

suppléance ventilatoire n’est mise en place. La loi Leonetti permet actuellement l’arrêt de la 



 269 

avec les yeux. Il est arrivé avec une seule idée, hâter la fin de sa vie, 

mourir. Il y a sur une étagère une photo de lui faisant une cascade à moto. 

Nous assistons aux échanges, aux rencontres et notamment celle avec le 

cinéaste, dont le père était atteint de la même maladie. À un moment le 

jeune homme dit, les larmes aux yeux, parlant des amis qui ne savent plus 

comment être avec lui : « Et pourtant, je suis le même ». C’est au nom de 

celui qu’il fut avant, et auquel il ne peut renoncer, qu’il souhaite 

maintenant mourir. Mais au fil du dialogue et des rencontres, du temps et 

des soins donnés sans rien exiger, les choses bougent. Il reconnaît garder 

au fond de lui l’idée de mourir, mais que d’autres possibilités se sont 

ouvertes auxquelles il ne pensait pas. Il est encore et toujours le même, 

mais différent, profondément. Le cinéaste dira être sorti changé de cette 

rencontre qui lui a permis de clore l’histoire avec son père, de lui donner 

sens et apaisement. 

 

Parce qu’elle est l’occasion, le moyen et l’effet de relation à autrui, la 

confiance nous ouvre au possible de la reconnaissance en nous faisant entrer dans 

la temporalité de deux êtres en devenir, la personne souffrante et celui qui en 

prend soin. Répondre à la confiance, c’est être à temps dans le temps de l’autre, 

un présent qui n’est pas seulement construit par l’initiative, comme nous l’avons 

beaucoup vu dans la première partie, mais aussi par la présence d’autrui.  

Traverser l’épreuve de la maladie, c’est changer et être changé, 

irréversiblement. La question qui reste est de savoir si cet autre est invention, 

innovation ou découverte : est-ce que celui que je deviens est une personne 

nouvelle dans laquelle je me reconnais désormais, ou pas ? Suis-je la même 

personne mais transformée dans certains lieux de mon être ? Ou l’épreuve 

m’a-t-elle permis de découvrir ce qui était déjà là, mais invisible, silencieux ou 

négligé ? Il appartiendra à chacun d’y répondre dans le récit qu’il se fait de sa vie.  

La confiance instaure d’emblée un rapport au temps, entre projection et 

suspension, parce que justement elle ne peut le figer, si ce n’est dans la promesse 

de laisser autrui libre de son action envers moi. Parce qu’elle accepte l’incertitude, 

la confiance permet à l’imprévisible d’advenir et donc à l’espoir d’exister. La 

temporalité de la confiance n’est toutefois pas celle de l’espérance, même si elle 

                                                                                                                                                        
ventilation à la demande du patient, sous sédation afin d’éviter la détresse respiratoire terminale 

entraînée par l’arrêt de la ventilation.  
 



 270 

se vit dans l’attente. Elle n’est pas infinie, car la confiance s’efface avec sa 

trahison ou la mort de celui à qui elle était accordée. Elle se fonde sur 

l’expérience, donc le passé et sur nos attentes d’un futur projeté, mais son temps 

fait de moments cumulés s’exprime toujours dans le présent.  

Mais laisser advenir le futur que la maladie dessine, accueillir l’inconnu même 

avec le soutien d’autrui n’est pas si simple. L’asymétrie obligée de la relation de 

soin et la vulnérabilité auxquelles la position de patient, et la maladie elle-même, 

assignent la personne malade, nous convoquent à une responsabilité morale et 

sociale. Le respect de la dignité d’autrui s’exprime dans l’approche éthique de la 

rencontre et la responsabilité juridique qui en découle exige que nous respections 

les droits de toute personne, qu’elle soit malade ou non, jusqu’à s’en faire 

défenseur si elle ne peut le faire pour elle-même. Ainsi en va-t-il de la justice.  

Le respect des droits qui nous sont reconnus nous garde investis du côté de la 

mêmeté : malgré le handicap, la vieillesse, la démence, nous sommes toujours le 

même, dans la continuité historique de notre existence et le respect de notre 

dignité d’être humain, mais aussi de citoyen faisant partie intégrante d’une 

communauté et d’une société. Nous sommes un individu comme un autre, la 

même personne que celle d’avant, nous ne voulons pas être traité différemment. 

Mais la maladie a laissé sa trace. Ce qui nous semblait inacceptable comme 

restriction à notre souci de performance et notre liberté de bien portant apparaît 

aujourd’hui peut-être moins essentiel. Nous découvrons en nous des faiblesses 

inavouées, mais aussi des courages insoupçonnés. Même la guérison ne pourra 

effacer l’épreuve vécue, nous ne pourrons revenir à l’état antérieur, comme si rien 

ne s’était passé, comme si nous n’étions jamais passés par là. C’est alors par le 

lien de confiance, en l’autre et en soi, dans l’expérience renouvelée de la 

réciprocité et de la reconnaissance mutuelle, qu’ipsé pourra se construire. La 

constance dans l’engagement, le respect de la promesse telle que le contrat par 

exemple la fixe, et qui nous attache du côté de la mêmeté, peut nous amener à 

trahir la disponibilité à l’autre 488  qu’offre une confiance accompagnant le 

mouvement d’autrui en devenir. Et nous voyons ici, très concrètement la limite 

                                                        
488 Nous nous référons ici à la réflexion de Ricœur parlant de la promesse et de la fidélité à l’autre, 

cf. Soi-même comme un autre, op. cit., p. 311-312. «  L’obligation de se maintenir soi-même en 

tenant ses promesses est menacée de se figer dans la raideur stoïcienne de la simple constance, si 

elle n’est irriguée par le vœu de répondre à cette attente, voire à une requête venue d’autrui ».  



 271 

des directives anticipées si elles devaient s’imposer au médecin. Mais les 

dispositifs accordant des droits n’ont de sens pour l’éthique que s’ils ouvrent au 

dialogue. Rappelons-nous l’histoire de Christiane, racontée au tout début de ce 

travail. Ancienne notaire, elle souhaitait fixer ses volontés de non-acharnement 

dans des directives anticipées. Cette disposition législative lui semblait la seule 

possibilité pour elle de définir et garantir les termes de sa fin de vie. Le dialogue 

avec le médecin, les infirmières, l’assurance de leur présence engagée, la 

reconnaissance de sa place de sujet, lui ont fait choisir une autre voie, celle de la 

confiance et l’abandon de sa volonté de maîtrise. Mais sans ce dispositif qui a 

permis de mettre des mots sur un lendemain menaçant, son inquiétude serait 

restée sans interlocuteur et sa souveraineté stérile et solitaire. 

 

 



 272 

 

 



 273 

 

 

 

 

Conclusion  

 

 

Dans les mains d’autrui… 

 

Ainsi demain ne sera pas toujours ce que nous souhaitons qu’il soit, malgré 

toutes les projections que nous pourrions faire, malgré les contrats les plus précis 

que nous pourrions rédiger et signer. Nous ne pourrions figer ni les évènements ni 

nous-mêmes dans le futur sauf à être morts. Et quand bien même nous nous 

évertuerions à transformer le maximum d’incertitudes en risques calculables et 

assurables, il restera une irréductible incertitude. L’ambition dans une course sans 

fin vers notre propre bonheur sera toujours limitée par l’incomplétude de nos 

savoirs et de notre pouvoir, et voulant plus et mieux nous aurons toujours 

davantage besoin d’autrui dans un réseau toujours plus étendu d’inconnues. 

Confrontés à notre fragilité nous sommes dépendants des soins d’autrui et donc 

exposés à sa bienveillance tout autant qu’à sa malveillance. Se soumettre serait 

renoncer à notre liberté, ainsi l’engagement volontaire dans la relation à autrui, 

alors que nous sommes vulnérables, impuissants et incertains de notre bonheur 

futur, est la seule solution humanisante qui s’offre à nous.  

 

La confiance se cristallise sous des formes manifestement définies à des 

moments de notre histoire et nous avons essayé dans la première partie de saisir 

ces moments et ses déclinaisons. Mais elle ne cesse de se modifier dans le temps, 

habitant les différents lieux de notre expérience, s’exprimant de façon toujours 

renouvelée. Dans la relation de soin, nous observons une mutation des critères de 

confiance, notamment en fin de vie. Le récit concernant Pierre nous en a donné un 



 274 

exemple : accordée d’abord sur des attentes de compétences techniques et de 

guérison, la confiance s’est muée en attentes beaucoup plus subjectives 489. Et 

finalement c’est sur la trahison de ces attentes, initialement secondaires, que 

s’enracinera la désillusion de ce patient.  

La confiance se joue de nos ambitions de maîtrise et change de nature sans 

jamais s’effacer complètement. Nous avons la sensation qu’elle est un 

phénomène « liquide », parfois si puissant qu’il emporte toutes les réticences sur 

son passage, parfois indicible nous enveloppant d’un climat léger et optimiste. 

D’autres fois la confiance s’adosse à la vigilance et résiste tel un improbable 

ruisseau sur une terre aride. Elle s’insinue dès qu’elle le peut et jusque dans la 

méfiance elle survit, faisant feu de tout bois pour exister : l’affection, la raison, le 

calcul, la croyance, le scepticisme et le doute. Elle n’est pas en péril – menacée 

peut-être – mais est-ce que cela n’a pas toujours été son destin, même dans la foi 

qui ne s’éprouve réellement que dans son vacillement ? Elle ne peut être 

revendiquée et ne peut être définie par nos exigences, sauf à avouer qu’elle aussi 

nous voulons la maîtriser.  

C’est sans doute pour cela que nous avons éprouvé la nécessité d’élaborer des 

solutions sociales et juridiques, du don au contrat, encadrant nos promesses 

mutuelles, des dispositifs toujours plus complexes pour limiter la vulnérabilité qui 

nous est de moins en moins acceptable. La juridicisation de la relation de soin 

s’est invitée dans cette belle, mais fragile affaire qu’est la confiance, non sans 

raison toutefois. La fonction du droit est de donner des repères pérennes, des 

appuis certains, des équilibres équitables, là où la vie bouleversée trébuche et nous 

fragilise. Protégeant le faible, limitant le puissant, sorte de basse continue de la vie 

sociale, dans la partition écrite par les hommes de la cité, le droit doit néanmoins 

permettre les variétés et le mouvement de la vie, comme nous l’avons vu à travers 

les moments clefs de la relation soigné-soignant.  

Mais aussi bien la confiance que le droit portent en eux le germe de la 

domination, et la raison d’être de leur coexistence parfois difficile dans la relation 

de soin est justement de limiter ce double risque. Nous devons sortir de cette 

impasse : évacuer la confiance par le droit parce qu’elle serait trop fragile ou 

                                                        
489 Nous renvoyons ici à l’article de R. Schaerer, « Éthique et fin de vie », Revue de Praticien 19 

99,49 op. cit. 



 275 

remplacer les règles juridiques par la confiance car celles-ci seraient trop 

puissantes et limitatives. Comme nous l’avons vu, les règles de droit ne valent que 

par la confiance que nous accordons aux institutions et à la confiance dans la 

moralité d’autrui et son respect des règles. D’autre part, la confiance porte en elle 

le risque de l’abus, d’où l’encadrement social, religieux ou juridique de la 

promesse, mais aussi la possibilité de la domination par l’attente de réponse à 

laquelle elle convoque. La confiance tire sa force de la possibilité de la 

surérogation : l’obligation à laquelle consent le bénéficiaire est libre et non 

définie, elle ne relève pas du devoir mais du falloir. C’est elle qui peut amener au 

dépassement de soi pour l’autre, au sacrifice parce que justement elle ne l’exige 

pas, ce que ne peuvent faire ni le contrat ni aucune règle de droit. Elle nous 

entraîne dans l’incommensurable entre « n’en avoir rien à faire » et « il le faut 

bien », là où le droit ramène notre responsabilité à hauteur d’homme. La place de 

l’éthique est alors d’équilibrer fragilité et puissance, souci d’autrui et liberté, 

bienfaisance et justice, entre respect des droits et accueil de la confiance. Elle 

n’est pas de créer les conditions de la confiance d’autrui, sauf à la formater, mais 

de ne pas en empêcher l’avènement singulier ou collectif490. 

Construire des règles de droit est nécessaire, parce que nous sommes 

vulnérables et notre volonté faillible, mais aussi parce que nous craignons les 

conséquences de notre propre puissance, qu’elle soit scientifique ou 

institutionnelle. Anticiper l’avenir est inévitable parce que notre monde est 

toujours plus complexe, même si nous savons bien que la vie ne se réinvente que 

dans les moments où justement elle boite et nous échappe. La relation de soin 

aujourd’hui ne peut exister que dans l’intersection de la temporalité située du droit 

et de la temporalité existentielle de la confiance, dans une tension entre l’ad-venu 

de la maladie et l’à-venir d’un futur porteur de possibles. 

 

                                                        
490 Ricœur rappelait dans cette note la structure dialogique de la promesse mettant en jeu deux 

personnes et à l’arrière la référence au pacte social. « On sait à quel point des institutions injustes 

peuvent pervertir les rapports interpersonnels. Quand la peur et le mensonge sont 

institutionnalisés, même la parole dans l’ami peut être subvertie. Il faut avoir fait l’expérience de 

ces perversions en chaîne pour découvrir, par la voie du manque, combien la confiance mutuelle 

au plan le plus intimement interpersonnel dépend de ce que saint Thomas appelait « la tranquillité 

de l’ordre ». Soi-même comme un autre, op. cit., note  n° 1, p. 310. 



 276 

Le droit a inventé une curieuse variante dans la vaste typologie des contrats qui 

porte le joli nom de « novation » 491 . Il s’agit de la possibilité de renégocier 

ensemble un contrat, sans devoir abolir le précédent pour un créer un autre. La 

novation permet une continuité juridique. Et nous voyons se dessiner un parallèle 

avec la relation de soin, où sans cesse sont à l’œuvre des novations, où sans cesse 

un nouveau présent s’invente, qui engage vers un nouveau futur. Et quand bien 

même ce futur serait certain dans sa limite temporelle, il resterait encore à 

inventer son approche et son passage. L’incurabilité et la finitude ne font pas de 

l’homme un être auquel la capacité d’évolution et de création est enlevée. La 

confiance en cette capacité de l’homme de se renouveler jusqu’au bout dans la 

continuité de son être peut permettre d’intégrer la notion de contrat comme un 

soutien, plutôt qu’une limite à la liberté.  

Imaginer s’émanciper des contraintes du droit, c’est penser que nous sommes 

assez forts pour nous en passer, croire notre volonté infaillible et notre morale 

inébranlable. Le droit nous ramène à hauteur d’homme et la confiance à la mesure 

de notre humanité. Et si la confiance consiste à se placer dans les mains d’autrui, 

la relation de soin en est la plus belle opportunité. 

 
 
 

                                                        
491 Cf. J. Carbonnier, Droit civil, vol. 4, Les obligations, op. cit. Ce sont les articles 1271 et 

suivants du Code civil qui traitent de la novation. La novation est un mécanisme juridique qui 

emporte l’extinction de l’obligation ancienne d’une part et la création d’une obligation nouvelle 

d’autre part. 



 277 

 

Bibliographie 

 
 
 

ALGAN, Yann, CAHUC, Pierre, La société de défiance, comment le modèle social 

français s’autodétruit, Édition rue d’Ulm, ENS, 2007, 99 p. 

ALLOUCH, Éliane, CHIANTARETTO, Jean-François, HAREL Simon, PINEL 

Jean-Pierre, sous la dir. de, Confiance et langage, Paris, Éd. In Press, 216  p. 

ANDRIEUX, Luc, Philosophie de la relation de soin, entre don et reconnaissance 

mutuelle, Éditions universitaires européennes, Sarrebruck, 2011. 61 p. 

ANTOINE, Gérald, sous la direction de, La morale et la langue française, rapport de 

l’Académie des Sciences Morales et Politiques, octobre 2004, [en ligne] 

http://www.asmp.fr/travaux/gpw/langetmoral/rapport.pdf 

ARISTOTE, Éthique de Nicomaque, trad. Jean Voilquin, Paris, GF Flammarion, 

1998, 346 p. 

AUBENQUE, Pierre. La prudence chez Aristote, Paris, PUF « Quadrige », 3
ème

 

édition, 2002, 218 p. 

AUBERT, Francis, SYLVESTRE Jean-Pierre, éditeurs, Confiance et Rationalité, 

Actes du colloque de Dijon 5-6 mai 1999, Paris, INRA, « Les colloques », 2001, 

324 p.   

AUBRY, Régis, « Confiance, fin de vie, refus de soin, désir de mort et demande 

d’euthanasie : réflexions, et commentaires de la loi n° 2005-370 du 22 avril 2005 

relative aux droits des malades et à la fin de vie »,in Action médicale et 

confiance, sous la dir. de MARTIN, Thierry et QUIVIGIER, Pierre-Yves, 

Besançon, Presses Universitaires de Franche-Comté, 2007, 365 p. 

AUDARD, Catherine (dir.). Le respect, de l’estime à la déférence : une question de 

limite, Paris, Autrement, « Morales », 2002, 219 p. 

BACHELARD, Gaston, La Poétique de l’Espace, Paris, PUF, « Quadrige », 11
ème 

édition, 1983, 224 p. 

BAIER, Annette, « La confiance », Dictionnaire d’Éthique et de Philosophie 
Morale, t.1, sous la direction de Monique Canto-Sperber, PUF, Quadrige, 
Paris, 2004, p.353-359. 

BAIL, Jean-Noël, coordonné par, Le patient a-t-il pris le pouvoir ? 10
ème

 journée 

d’économie de la santé, Paris , John Libbey Eurotext, 2009, 125 p. 

BALSA, Casimiro (éd.), Confiance et lien social, Fribourg, Academic Press 

Fribourg, collection « Res Socialis », 2005, 344 p. 

BATIFOULIER, Philippe et GADREAU, Monique, sous la direction de, Éthique 

médicale et politique de santé, Paris, Economica, 2005, 223 p. 

http://www.asmp.fr/travaux/gpw/langetmoral/rapport.pdf


 278 

BAUD, Jean-Pierre, « La bonne foi depuis le Moyen Âge », conférence à l’École 

doctorale des Sciences juridiques de l’Université Paris X-Nanterre, Paris, 2001, 

[en ligne] http://wwwbalde.net/articless/Baud-Bonne_foi.html 

BENNASAYAG, Miguel, Le mythe de l’individu, Paris, La Découverte/Poche, 

« Sciences humaines et sociales », 2004, 176 p. 

BENVENISTE, Émile, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, vol. 1, 

Économie, parenté, société, Paris, Les Éditions de Minuit, 1969, 380 p. En 

particulier, chapitre 15, « créance et croyance », p. 171-179, et chapitre « fidélité 

personnelle », p.103-121. 

BERGERON, Henri, « Les transformations du colloque singulier médecin-patient : 

quelques perspectives sociologiques », in Les droits des malades et des usagers 

du système de santé, une législature plus tard, Actes du colloque chaire 

Santé/CISS, sous la direction de Didier Tabureau, Paris, Édition de Santé, 

Presses de Sciences Po, 2007, p.39-51. 

BERNOUX, Philippe et SERVET, Jean-Michel, sous la direction de, La construction 

sociale de la confiance, Paris, Édition Association d’économie financière, 1997, 

484 p. 

BERTHOUD, Gérard, « L’univers du don, reconnaissance d’autrui, estime de soi et 

gratitude », Le Contrepoint philosophique, 16 décembre 2005 [en ligne],  

www.contrepointphilosophique.ch 

BIRMELE, Béatrice, La rencontre singulière médecin-malade, un espace 

d’expression et de reconnaissance de la volonté du patient, Selin Arslan, Paris, 

2011, 186 p. 

BORNAREL, Frédéric, La confiance comme mode de contrôle social, l’exemple des 

cabinets de conseil, thèse de doctorat ès sciences de gestion, Université de Paris 

12  Marne-la-Vallée, décembre 2004, 495 p. 

BRUAIRE, Claude, Une éthique pour la médecine, de la responsabilité médicale à 

l’éthique morale, Paris, Fayard, 1978, 161 p. 

CADORE, Bruno, L’expérience bioéthique de la responsabilité, Louvain-la Neuve, 

Artel -Fides, 1994, 204 p. 

CAMHI, Béatrice, « Le contrat médical : vers le renouveau d’un concept ». Actes du 

séminaire RISES à Lyon le 26 février 2004 sur la relation médecin-patient  [en 

ligne] http://www.univ-lyon3.fr/23415073/0/fiche_71__pagelibre 

CANGUILHEM, Georges, Écrits sur la médecine, Paris, Seuil, « Champs 

Freudien », 2002, p.25. 

CANGUILHEM, Georges, Le normal et le pathologique, Paris, PUF, Quadriges, 

10
ème 

édition, 2005, notamment chap. IV « maladie, guérison, santé », p. 118-

134. 

CANTO-SPERBER, Monique, sous la direction de, Dictionnaire d’éthique et de 

philosophie morale, 4
ème

 édition, Paris, PUF, 2004, 1000 p. 

CARBONNIER, Jean, Droit Civil, vol. 4, Les obligations, 19
ème

 édition revue et 

corrigée, Paris, PUF, 1995, 594 p. 

 

http://wwwbalde.net/articless/Baud-Bonne_foi.html
http://www.contrepointphilosophique.ch/


 279 

CARLIN, Noëlle, « La personne soignée, usager, client ,patient ou malade ? », 

Revue générale de droit médical, numéro spécial, Le sens des mots en droit des 

personnes et droit de la santé, Montpellier, Les Études Hospitalières, 2008, 

p.211-217. 

CAVERNI, Jean-Paul, GORI Roland, Le consentement, droit nouveau du patient ou 

imposture ?, Paris, Éditions In Press, « Champs libres », 2005, 209 p. 

CORNU, Michel, « la dette et le don », Le Contrepoint philosophique, rubrique 

philosophie, septembre 2003. [en ligne] www.contrepointphilosophique.ch  

CRESSON, Geneviève, SCHWEYER, François-Xavier, sous la direction de, Les 

usagers du système de soins, Rennes, Éditions ENSP, « Recherche, santé, 

social » 2000, 352 p. 

CRIGNON-DE OLIVEIRA, Claire, GAILLE, Marie, coordonné par, Qu’est-ce 

qu’un bon patient ? Qu’est-ce qu’un bon médecin ?, réflexions critiques, 

analyses en contexte et perspectives historiques, Seli Arslan, Paris, 2010, 302 p. 

CURCHOD, Claude, Relations soignants-soignés, prévenir et dépasser les conflits, 

Paris, Elsevier Masson, 2009, 209 p. 

DAVY, Georges, La foi jurée: étude sociologique du contrat, la formation du lien 

contractuel, thèse pour le doctorat ès lettres, Université de Paris, Paris, Éditions 

Alcan, 1922, 379 p. 

DEMICHEL, André, Le droit de la santé, Bordeaux, Les Études Hospitalières, 1998, 

137 p. 

DEVERS, Gilles, « Pourquoi le patient porte-t-il plainte ? », revue Objectifs Soins et 

management, n° 210, novembre 2012, p. 15-18. 

DIDEROT, Denis, ALEMBERT Jean Le Rond d’, Encyclopédie ou Dictionnaire 

raisonné des sciences, des arts et des métiers, tome troisième, p. 849-850 et 123, 

fac-similé de l’ouvrage original, http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k50535 

DORON, Claude-Olivier, LEFÈVE, Céline et MASQUALET, Alain-Charles, Soin et 

subjectivité, Les Cahiers du Centre Georges Canguilhem, Paris, PUF, 2011, 229 

p. 

DREYFUSS, Didier, LEMAIRE, François et OUTIN, Hervé, sous la direction de, La 

judiciarisation de la médecine, Journées d’éthique médicale Maurice Rapin, 

Paris, Flammarion, 2004, VII-48 p. 

DUBET, François, « Pour une conception dialogique de l’individu », 

EspacesTemps.net, Travaux, 21.06.2005, Revue de Sciences sociales, [en ligne] 

http://test.espacestemps.net/articles/pour-une-conception-dialogique-de-

lrsquoindividu/  

ELIACHEFF, Caroline « La confiance, une relation à trois », in En quête de 
confiance, Paris, Textuel, 2012, p. 43-44. 

FAINZANG, Sylvie, La relation médecins-malades : information et mensonge, 

Paris, PUF, 2006, 159 p. 

FAYEN, Marie-Georges, La société du soin, les nouvelles attentes du 

consommateur, Paris, Éditions Frison-Roche, 2005, 260 p. 

FOLSCHEID, Dominique, « Autour de l’affaire Perruche, diversités des approches, 

unités des points de vue », in La diversité du droit : mélanges en l’honneur de 

http://www.contrepointphilosophique.ch/
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k50535


 280 

Jerry Sainte-Rose, sous la direction de Puigelier, Catherine, Bruxelles, Bruylant, 

2012, 1 461 p. 

FOLSCHEID, Dominique, FEUILLET-LE MINTIER Brigitte, MATTEI, Jean-

François, Philosophie, éthique et droit de la médecine, Paris, PUF, « Thémis 

Philosophie », 604 p.  

GADAMER, Hans-Georg, Philosophie de la santé, Paris, Grasset, 1998, 183 p.  

GAMBETTA, Diego, « Can We Trust Trust ? » in Trust : Making and Breaking 

Cooperative Relations, Diego Gambetta (ed.), Basil Blackwell, New-York, 

1988, electronic edition, Department of Sociology, University of Oxford, 

chapter 13, 213-237, http://www.sociology.ox.ac.uk/papers/ gambetta213-237 

GARAPON, Antoine, « Justice et reconnaissance », revue Esprit, Paris, mars-avril 

2006, p. 231-248. 

GIRER, Marion, « Le contrat médical : la fin d’un concept », Actes du séminaire du 

RISES, la Relation médecin-malade, Lyon, 26 février 2004, [en ligne] 

http://www.univ-lyon3.fr/23415073/0/fiche_71__pagelibre 

GIRER, Marion, Contribution à une analyse rénovée de la relation de soins : essai 

de remise en cause du contrat médical, thèse de droit privé, Université Lyon 3, 

soutenue en 2005, sous la direction de F. Vialla, Les Études Hospitalières, 2008, 

806 p. 

GOFFMAN, Erving, La mise en scène de la vie quotidienne, tome 1 : la présentation 

de soi, Paris, Éditions de Minuit, 1973, 251 p. 

GREISCH, Jean, « L’amour du monde et le principe responsabilité » in La 

responsabilité  sous la direction de Monette Vaquin, Autrement - Série Morales 

n° 14, Paris, janvier 1994, p. 72-89. 

GUÉGUEN, Haud et MALOCHET, Guillaume, Les théories de la reconnaissance, 

collection Repères, Éditions  La Découverte, Paris, 2012, 126 p. 

GUILLOIS, Thierry, « Les tables de la loi 1901 », Dossier L’utopie associative, La 

Revue Projet, Céras, 2000, [en ligne] http://www.revue-projet.com/articles/les-

tables-de-la-loi-1901/ 

HIRSCH, Emmanuel, sous la direction de, La relation médecin-malade face aux 

exigences de l’information, collectif sous la direction de E. Hirsch, Paris, AP-

HP/Doin, 1999, 137 p. 

HOERNI, Bernard, L’autonomie en médecine, nouvelles relations entre les 

personnes malades et les personnes soignantes, Paris, Payot, 1991, 258 p. 

HOERNI, Bernard, La relation médecin-malade, l’évolution des échanges patient-

soignant, Paris, IMTHEP, 2008, 288 p.  

JACQUEMIN, Dominique, « Le concept d’alliance à l’épreuve de la relation de 

soin », Revue Francophone de Psycho-Oncologie n° 4, 2005, p. 281-284. 

JANIAUD, Joël, Au-delà du devoir, l’acte surérogatoire, Rennes, Presses 

Universitaires de Rennes, 2007, 121 p. 

JAUNAIT Alexandre, « Comment peut-on être paternaliste ? confiance et 

consentement dans la relation médecin-patient ». Raison Politique, n° 11, 

Presses de la Fondation nationale des sciences politiques, août 2003, p. 59-79. 

http://www.univ-lyon3.fr/23415073/0/fiche_71__pagelibre


 281 

JOHNS, Jeanine L., « A concept analysis of trust », Journal of Advanced Nursing, 

Blackwell Science Ltd, 1996, 24, p. 76-83. 

JONAS, Hans, Le principe responsabilité, traduction de Jean Greisch, Paris, 

Flammarion, « Champs », 2001, 470 p. 

KANT, Emmanuel, Fondements de la métaphysique des mœurs, traduction Victor 

Delbos, Paris, Le Livre de Poche, 1993, 252 p. 

KARPIK Lucien, « Dispositifs de confiance et engagements crédibles », Sociologie 

du travail, n° 4, 1996, Paris, Dunod, p. 527-550. 

KARPIK, Lucien « La confiance : réalité ou illusion : examen critique d’une thèse de 

Williamson », La Revue Économique, année 1998, vol. 49, n° 4, p. 1043-1056. 

LAENNEC, numéro spécial, « La relation médecin-malade, une confiance en 

péril ? », Revue LAENNEC, n° 1, Paris, mars 2001, 20 p.  

LAUDE, Anne, PARIENTE, Jessica, TABUTEAU, Didier, sous la direction de , La 

judiciarisation de la santé, Éditions de la Santé, Paris, 2012, 367 p. 

LAURENT, Éloi, Économie de la confiance, collection Repères, Éditions La 

Découverte, Paris, 2012, 124 p. 

LE BLANC, Guillaume, « Penser la fragilité », Revue Esprit, Paris, mars-avril 2006, 

p. 249-263. 

LE CARDINAL, Gilles, GUYONNET, Jean-François, POUZOULIC Bruno, La 

dynamique de la confiance, construire la coopération dans les projets 

complexes, Paris, DUNOD, 1997, 246 p. 

LE ROUX Brigitte, et al., La confiance dans tous ses états : les dimensions politique, 

économique, institutionnelle, sociétale et individuelle de la confiance, Les 

cahiers du CEVIPOF, Sciences Po, CEVIPOF CNRS, juillet 2011, n° 54, revue 

en ligne, http://www.CEVIPOF.com 

LEVINAS, Emmanuel, « Une éthique de la souffrance », revue Autrement, éd.  

Autrement, Paris, 1994 (42), p. 127-137. 

LOCKE, John, Traité du gouvernement civil, avec le texte intégral des chapitres IX à 

XV, présentation France FARAGO, Bréal, Paris, 125 p. 

LUHMANN, Niklas La confiance, un mécanisme de réduction de la complexité 

sociale, Paris, Economica, 2006, 123 p. 

M.A.U.S.S, revue du, À qui se fier ? Confiance, interaction et théorie des jeux., n° 4, 

2
ème

 semestre, 1994, Paris, Éditions La Découverte, 316 p.  

MACHIAVEL, Nicolas, Le Prince, tr. fr. GOHORY, Jacques, Folio, « Folio 

Classique », Paris, 2007, 480 p. 

MAHYAOUI, Youssef, Étude juridico-économique de la contractualisation dans le 

système de soins, thèse de doctorat des systèmes de santé, Université Paris VII, 

2003, 302 p. [en ligne] http://www.annuaire-secu.com/pdf/these-youssef-

mahyaoui.pdf 

MANGEMATIN, Vincent, THUDEROZ, Christian, Des mondes de confiance. Un 

concept à l’épreuve de la réalité sociale, Paris, CNRS Édition, 2003, 352 p. 

MARIN, Claire, Violences de la maladie, violence de la vie, Armand Colin, Paris, 

2008, 196 p. 



 282 

MARTIN, Thierry, QUIVIGIER, Pierre-Yves, sous la direction de, Action médicale 

et confiance, Besançon, Presses universitaires de Franche-Comté, 2007, 365 p. 

MARZANO, Michela, Le contrat de défiance, Paris, Grasset & Fasquelle, 2010, 309 

p., réédité en 2012 sous le titre Éloge de la confiance, Fayard/Pluriel. 

MAUSS, Marcel, « Essai sur le don. Forme et raison de l’échange dans les sociétés 

archaïques », in Année sociologique, t. II, Paris, PUF, 1923. 

MEILLASSOUX, Claude, « Le potlatch », Encyclopaedia Universalis, Paris, 

Encyclopaedia Universalis France, 1978, vol. 13, p. 423-425.  

MEMETEAU, Gérard, Cours de droit médical, Bordeaux, Les Études Hospitalières, 

2001, 433 p. 

MEYRAN, Régis, sous la direction de, En quête de confiance, Paris, Les éditions 

Textuel, 2012, 143 p. 

MONTAIGNE, Michel de, Les Essais, Paris, Gallimard, « la Pléiade », 2007. 

NEVEU, Valérie « Confiance organisationnelle : définition et mesure », conférence 

donnée au congrès de l’Association Française des Ressources Humaines, texte 

[en ligne] http://www.agrh2004-esg.uqam.ca/pdf/tome2/neveu.pdf 

OGIEN, Albert et QUÉRÉ Louis, sous la direction de, Les moments de la confiance, 

Paris, Economica, 232 p. 

ORIGGI, Gloria, Qu’est-ce que la confiance ? Chemins philosophiques, Paris, Vrin, 

2008, 128 p. 

PATRY, Robert, Le principe de confiance et la formation du contrat en droit suisse, 

thèse de doctorat n° 495, Faculté de droit de Genève, Imprimerie du Journal de 

Genève, 1953, 296 p. 

PEYREFITTE, Alain, La société de confiance, essai sur les origines et la nature du 

développement, Paris, Odile Jacob, 1995, 717 p. 

PORTES, Louis, « Du consentement à l’acte médical » (Communication à 

l’Académie des Sciences Morales et Politiques, 30 janvier 1950), in À la 

recherche d’une éthique médicale, Paris, Masson et PUF, 1955, p. 163 et p. 170. 

RAMEIX, Suzanne. Fondements philosophiques de l’éthique médicale, Paris, 

Ellipses, 1996, 159 p. 

REETSMA, Jan-Philipp, Confiance et violence, essai sur une configuration 

particulière de la modernité, traduit de l’allemand par Bernard Lortholary, Paris, 

NRF, Gallimard, 2011, 591 p. 

« Les nouvelles figures du soin », dossier spécial de larevue Esprit, Paris, n° 321, 

janvier 2006. 

« La relation de confiance dans les soins », revue SOINS, dossier spécial, Paris, 

Elsevier-Masson, octobre 2013, p. 27-52. 

RICHARD, Gildas, « De la confiance », L’Enseignement philosophique, n° 5, mai-

juin 2000, en ligne sur le site Invitation à la philosophie, 

http://philo.pourtous.free.fr/Articles/Gildas/delaconfiance.htm 

RICHARD, Gildas, « Nature et forme du don », [en ligne] 

http://philo.pourtous.free.fr/Le%20don/indexdon.htm  

http://philo.pourtous.free.fr/Articles/Gildas/delaconfiance.htm
http://philo.pourtous.free.fr/Le%20don/indexdon.htm


 283 

RICŒUR, Paul, « Postface au Temps de la responsabilité », Lectures 1 : Autour du 

politique, Seuil, Paris, 1991, 407 p. 

RICŒUR, Paul, Parcours de la reconnaissance, Folio essais, Gallimard, éditions 

Stock, Paris, 2004, 301 p. 

RICŒUR, Paul, Soi-même comme un autre, Paris, Seuil, « Points », 1990, 425 p. 

RICŒUR, Paul, « Les trois niveaux du jugement médical », revue Esprit, Paris, 

décembre 1996, p. 21-33.  

ROUHETTE, Georges, « Contrat », Encyclopædia Universalis, vol 4. Paris, 1968. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques, Du contrat social, Paris, Le Livre de Poche, 1996, 224 

p. 

ROYCE, Josiah, Philosophie du loyalisme , traduction MOROT-SIR Jacqueline, 

Paris, Aubier Montaigne, 1946,  254 p. 

SCHAERER, René, « Éthique et fin de vie », Revue du Praticien, Paris, 1999, n°49, 

p. 1081-1085. 

SERNA, Jean-Christian, Le refus de contracter, sous la direction de Jean Carbonnier, 

thèse de doctorat de droit, Paris, Librairie générale de droit et de jurisprudence, 

1967, 233 p. 

SEVE, Bernard, « Hans Jonas et l’éthique de la responsabilité », in Revue Esprit 

n° 165, octobre 1990, p.72-88. 

SIMMEL, Georg, Secret et sociétés secrètes, Paris, Édition Circé, 1998, 119 p. 

SONTAG, Susan, la maladie comme métaphore, le sida et ses métaphores, Titre 

101, Paris, Christian Bourgois éditeur, « Titres », 2009, 232 p.  

SUPIOT, Alain, « La contractualisation de la société », Le courrier de 

l’environnement, n° 43, mai 2001, INRA, [en ligne] 

http://www7.inra.fr/lecourrier/wp-content/uploads/2012/01/C43Supiot.pdf 

SUPIOT, Alain, « Les mésaventures de la solidarité civile: pacte civil de solidarité et 

systèmes d’échanges locaux »,  revue Droit social, Paris, janvier 1999. 

SVANDRA, Philippe, Éloge du soin, une éthique au cœur de la vie, sources 

philosophiques, pratiques et conditions de l’engagement soignant, Paris, Seli 

Arslan, 2009, 284 p. 

SVANDRA, Philippe, « Pour une éthique soignante, l’approche par l’agir 

compassionnel ». in Perspective soignante, n° 16, avril 2003, p. 62-79. 

TABUTEAU Didier, sous la direction de, Les droits des malades et des usagers du 

système de santé une législature plus tard, Éditions de Santé, Presses de 

Sciences Po, Paris, 2007, 127 p. 

TAZDAÏT Tarik, L’analyse économique de la confiance, Bruxelles, De Boeck, 2008, 

181 p. 

THOMAS D’AQUIN, Somme théologique, tome 3, « La foi », question 1 « l’objet de 

la foi » et question 2 «  l’acte intérieur de la foi », Éditions du Cerf, Paris, 1985, 

p. 19-42. 

TYAR, Adam Franck, Les aléas de la confiance, gouverner, éduquer, psychanalyser, 

1998, Paris, L’Harmattan, 330 p. 



 284 

VERSPIEREN, Patrick, , « Les refus de traitement, repères éthiques », revue Ethica 

Clinica n° 23, Bruxelles, 2001, p. 12-17. 

VIALLA, François, sous la direction de, Les grandes décisions du droit médical, 

Paris, collection L.G.D.J., Lextenso éditions, 2009, 664 p. 

WATIER, Patrick, Éloge de la confiance, Belin, Paris, 2008, 155 p. 

WUNENBURGER, Jean-Jacques, Questions d’éthique, Paris, PUF, 1993, p. 39-43. 

ZIELINSKI, Agata, « Vulnérabilité et capacités dans la relation de soin. Pour une 

éthique de la relation », Ethica Clinica, Bruxelles, n° 65, 2012, p. 74 -82. 

 

 



 285 

Index nominum 

Algan Y., 33, 34 
Aristote, 16, 82, 87, 94, 110, 114, 138 
Aubry R., 31, 124, 162, 163, 211 
Augustin (saint), 18 
Bachelard G., 89, 90 
Baier A., 68 
Batifoulier P., 106, 118 
Baud J.-P., 110 
Baumann E., 32, 45 
Benveniste E., 16, 17, 31, 42, 43, 63 
Berthoud G., 99 
Blet D., 162 
Borderie V., 2, 69, 243 
Bornarel F., 13, 89 
Bourdieu P., 86 
Bruaire C., 118 
Cadoré B., 160 
Cahuc P., 33, 34 
Canguilhem G., 173, 221, 250, 268 
Carayon I., 162 
Carbonnier J., 106, 108, 114, 115, 117, 

129, 145, 228, 276 
Ceretti A.-M., 142, 145 
Compagnon C., 218 
Cornu M., 99 
Cuvillier E., 19, 20 
Davy G., 98 
Demichel G., 155, 184, 185 
Descartes R., 47, 85, 86, 143, 248 
Devers G., 159 
Diderot D., 28, 29, 104 
Eliacheff C., 189 
Ewald F., 219 
Folscheid D., 148, 178 
Gambetta D., 46, 75, 78 
Garçon E., 132 
Girer M., 144, 216, 241 
Goffman E., 68, 82 
Gounot E., 111 
Grimal P., 17 
Guérin D., 188 
Hadège C., 49, 203 
Hasselmann M., 220 
Hobbes T., 36, 57, 63, 66, 93, 94, 112, 191 
Hoerni B., 132, 197, 214 
Honneth A., 102, 245, 254 
Hume D., 51, 88 
Jacquemin D., 104, 106 
Janiaud J., 82 
Jonas H., 146 
Josserand L., 123 
Kant E., 19, 79, 82, 83, 85, 112, 113, 115 
Karpic L., 51, 78 

La Rochefoucauld de F., 13, 72, 82, 84, 88, 
97 

Lacordaire H., 94 
Laude A., 1, 160, 201 
Laurent E., 33 
Lebrun J.-P., 189 
Legendre V., 220 
Leimdorfer F., 32, 45 
Leriche R., 172 
Levinas E., 217 
Locke J., 66, 67, 94, 112, 113, 115, 192 
Luhmann N., 46, 56, 57, 76, 82, 200, 222 
Machiavel N., 84, 85 
Mandeville B., 88 
Mangematin V., 57 
Marin C., 173, 177 
Marzano M., 33, 111 
Mauss M., 81, 97, 98 
Memeteau R., 220 
Mino J.-C., 182 
Montaigne de M., 82, 265 
Ogien A., 15, 57, 76 
Origgi G., 66, 79 
Ortigue E., 17, 19 
Peyerfitte A., 100 
Plaute, 36 
Portes L., 2, 80, 125, 169, 182, 213 
Quéré L., 15, 56, 57, 76 
Richard G., 48, 60, 76, 80, 97, 208 
Ricœur P., 4 - 7, 24, 34, 50, 63, 102, 104, 

132, 167, 170, 177, 182, 194, 215, 246, 
247, 255, 259, 261, 262, 267, 270, 275 

Rouhette G., 101 
Rousseau J.-J., 63, 112, 114, 139, 267 
Saadoun D., 141, 146 
Sargos P., 136, 145 
Savatier J., 125 
Schaerer R., 63, 197, 274 
Serna J.-C., 111, 129, 236, 237 
Sheets-Johnstone M., 57, 71 
Simmel G., 13, 22, 65, 67, 76, 79, 83, 88, 

206 
Smith A., 51, 88 
Supiot A., 100, 106 
Tabuteau D., 1, 160, 201 
Tazdaït T., 68, 77, 112 
Thomas d’Aquin, 21, 23, 24, 27, 232 
Thudéroz C., 48, 65 
Tyar A.-F., 57, 221, 263 
Verspieren P., 235 
Vialla F., 137, 155, 216, 228 
Watier P., 33, 68 
Worms F., 4 
Wunenburger J.-J., 107, 151, 178 



 286 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 287 

Index rerum 

 

Amitié, 32, 35, 47, 52, 56, 61, 63, 85- 88, 
94, 105, 259 

Anticipation 
anticiper, 48, 56, 116, 208, 221, 227 
calcul, 12, 13, 30, 35, 40, 48, 51, 52, 56, 

61, 77, 78, 89, 97, 117, 144, 145, 274 
prévisibilité, 39, 68, 117, 135, 136, 

222, 268 
statistique, 227, 253 
stratégie, 35, 80, 86, 87, 89, 106, 221, 

253 
Approche utilitariste, 13, 30, 48, 116, 118 
Assentiment, 23, 62, 124, 214, 216, 226, 

238, 240, 241 
Autonomie, 24, 50, 71, 93, 99, 108, 111-

115, 119, 122, 131, 134, 138, 163, 190, 
191, 197, 213-219, 225, 226, 231, 236, 
245, 255 

bona fides, 18, 19 
Bonne foi, 8, 18, 48, 57, 101, 104, 109-

115, 119, 122, 146, 198 
Care, 180, 205 
Carence, 57, 239 
Client, 113, 124, 170, 185-188, 236, 237 
Clientèle, 119, 188 
Compliance, 3, 6, 22, 38, 105, 221, 226, 

241, 243 
Confiance 

abus, 2, 72, 84, 85, 93, 222 
assurée, 56, 57, 60, 62, 64, 69, 71, 76, 

82, 90, 116, 200, 244 
aveugle, 20, 21, 45, 210, 212, 259 
décidée, 56, 61, 63, 65, 69, 76, 90, 190 
digne de, 34, 63, 67, 82, 83, 111, 147, 

170 
du soignant, 222, 241, 264 
éducative, émancipatrice, 73, 264, 266 
en soi, 25, 29, 60, 70-74, 173, 222 
familière, 39, 46, 56, 60, 61, 65, 89, 

227 
institutionnelle, 65, 66, 90, 181, 190, 

192, 200, 215 
interindividuelle, 67, 69, 90, 109, 143, 

181, 194, 200, 259 
morale, 42, 68, 80, 89 
rationnelle, 41, 46, 75, 246 

Confidence, 15, 31-33, 39, 46, 56, 100, 
132, 149, 205 

Confidentialité, 4, 33, 95, 123, 131- 134, 
152, 170, 195, 204, 205, 206 

Consensualisme, 110, 115 
Consentement, 2, 3, 22, 28, 77, 80, 98, 

115-120, 122, 124, 127, 128, 136, 153-

155, 183, 202, 213 -216, 218, 219, 224, 
228, 232-237, 240, 241, 265, 268 

Contrainte (soins sous), 216 
Contrat 

contrat médical, 5, 108, 124, 125, 128, 
132, 136, 145, 154, 185, 216, 241 

Contrat social, 13, 36, 63, 66, 70, 89, 
90, 112-115, 191 

relation contractuelle, 123-125, 138, 
145, 154, 170, 185, 236, 255 

Contrôle, 13, 32, 36, 40, 46, 51, 56, 66, 84, 
89, 100, 118, 143, 145, 147, 183, 192, 
207, 209 

Conventions, 2, 18, 51, 104, 106, 112, 115, 
118, 125 

Conviction, 16, 21, 71, 263 
Crédit 

Crédibilité, crédible, 7, 15, 16, 36, 39-
45, 49, 61, 64, 66, 68, 78, 120, 190, 
197, 200, 204, 207, 209-212, 222, 
235 

crédit, 15-17, 41, 42, 65, 76, 99, 121, 
191, 243, 249 

discrédit, 17, 84, 190 
kred, 15, 16, 23, 42, 43, 263 

Croyance, 15, 16, 19, 23- 25, 28, 29, 32, 
41- 43, 46, 47, 64, 65, 87, 174, 209, 
222, 227, 260, 274 

Décision 
décider, 4, 7, 27, 45, 50, 55, 60-62, 68, 

77-79, 89, 119, 120, 127, 134, 138, 
149, 163, 170, 183, 195, 197, 209, 
210, 212-227, 230, 235, 236, 240-
248 

déléguée, 50, 218, 224 
partagée, 7, 127, 170, 214, 217, 224 

Défiance, 2, 3, 13, 15, 21, 28, 30, 33, 34, 
35, 36, 38, 48, 55, 57, 69, 84, 86, 88, 
111, 191, 227, 239, 240, 243 

Déontologie, 3, 4, 18, 120, 125, 127-129, 
130, 132, 134, 137, 142, 152, 162, 180, 
196, 198, 236, 237 

Désespoir, 26, 27, 52, 262 
Dignité, 5, 17, 18, 124, 134, 136, 152, 154, 

157, 216, 219, 225, 229, 238, 270 
Directives anticipées, 30, 31, 118, 201, 

223, 224, 225, 271 
Discernement, 78, 81, 87, 112, 207, 233, 

248 
Domination, 80, 85, 86, 89, 241, 274, 275 
Don 

contre-don, 99 
dette, 41, 86, 98-103, 108, 129, 246, 

255 



 288 

Echange, 7, 12, 31, 51, 90, 93, 97-100, 
102-108, 113, 114, 121, 122, 128, 
146, 187, 188, 202, 205, 210, 211, 
217, 224, 235, 240, 257, 267, 269 

potlatch, 97, 98 
Droit 

canon, 109, 110 
Code civil, 93, 94, 114-120, 127, 132, 

136, 144, 276 
Code pénal, 132, 133, 155, 184 
déontologie, 5, 6, 81, 95, 128, 137, 139, 

140, 153, 160, 167, 178, 198, 212, 
215, 236, 237 

droit civil, 115, 119, 124, 185 
droit des obligations, 118, 119 
judiciarisation, 1, 6, 34, 116, 141, 145, 

148, 151, 154-158, 160, 182, 201 
juridicisation, 2, 4, 6, 7, 34, 116, 274 
jurisprudences 

28 janvier et 3 juin 2010, 126, 135 
Affaire Nicolas Perruche, 148 
Affaire Thouret-Noroy, 144 
Arrêt Mercier, 2, 119, 123, 127, 136, 

138, 139, 142-147, 169, 215 
Arrêt Teyssier, 215 
du 29 octobre 2013, 136, 202 

loi du 22 avril 2005, 152, 157, 163, 
214, 224, 227, 229 

loi du 4 mars 2002, 120, 125, 134, 142, 
144-148, 152, 185, 193, 200, 203, 
214, 218 

loi HPST, 130, 156, 186 
médiéval, 110 
naturel, 94, 104, 191 

Droits 
des patients, 7, 30, 95, 103, 119, 120, 

138, 142, 143, 152, 161, 163, 185, 
198, 201, 220 

droit de refus 
du médecin, 127, 129, 131, 138, 214, 

216, 236, 237 
du patient, 232, 236, 240 

subjectifs, 111, 146, 151 
Effet placebo,nocebo, 3, 25, 72 
Emounah, 19 
Engagement, 4, 7, 22, 51, 52, 108, 110, 

125, 126, 273 
Espérance, 15, 27, 28, 40, 47, 52, 89, 232, 

269 
Espoir, 2, 15, 23-27, 30, 40, 44, 48, 52, 62, 

75, 82, 87, 175-177, 206, 213, 232, 233, 
260, 263, 264, 269 

Fiabilité, 7, 15, 18, 24, 39, 40, 43, 45, 48, 
49, 58, 61, 64-68, 78, 117, 120, 121, 
140, 147, 161, 197, 209, 212, 215 

Fides, 15-21, 38, 41, 85, 86, 104, 109 
Fides (déesse), 17, 18 
Foi 

chrétienne, 16, 20, 21, 34, 43, 110 

dans la science, 23, 49, 90, 142 
Futur 

à-venir, ad-venu, 275 
demain, 47, 49, 65, 175, 184, 223, 260, 

267, 268, 273 
l’avenir, 22, 26, 31, 40, 49, 60, 66, 93, 

101, 113, 122, 222, 232, 235, 248, 
261, 275 

le futur, 41, 48, 58, 170, 178, 260, 267, 
268, 270, 273, 275, 276 

Guérison, 2, 3, 7, 12, 25, 27, 72, 73, 75, 80, 
96, 105, 106, 124, 127, 141, 142, 169, 
171-179, 204, 213, 221, 226, 238, 244, 
270, 274 

Honneur, 3, 18, 34, 37, 69, 83-86, 101, 
111, 148, 200 

Imputabilité, 141, 147, 155, 246, 255 
Incertitude, 8, 23, 31, 39, 40, 47-52, 60, 

76-78, 99, 103, 116, 117, 122, 149, 174, 
181, 198, 218-221, 241, 245, 260, 269, 
273 

Incommensurabilité, 101, 102, 255, 268, 
275 

Incomplétude, 47-51, 125, 263, 268, 273 
Inconnu, 27, 31, 44, 49, 56, 58, 59, 76, 90, 

100, 183, 221, 237, 260, 270 
Indemnisation 

aléa thérapeutique, 142, 145, 146, 199 
indemnisations, 109, 115-119, 123, 

124, 136, 139, 142-148, 152, 159 
ONIAM, 147 
systèmes assuranciels, 139, 145, 158, 

188, 193 
Individu, 270 

individu, sujet, 110, 111, 114 
individualisation, 70, 112 
individualité, 1, 4, 259 
individuation, 70, 97, 112, 162 

Information 
droit à, 135 
fiabilité des informations, 36, 39, 121, 

195 
Internet, 87, 100, 109, 121, 148, 191, 

207- 210, 222 
Inquiétude, 1, 36, 49, 57, 65, 87, 90, 207, 

210, 214, 225, 271 
Intérêts 

collectifs, 132, 138 
égoïstes, 50, 67, 84, 94 
individuels, 81, 100 
réciproques, 77, 116 

Jugement 
de confiance, 77, 79, 211, 222, 266 
médical, 4, 63, 95, 104, 142, 167, 177, 

198, 241, 249, 267 
patient, 170, 198, 201, 221, 245, 248, 

249, 252, 259 
prudentiel, 4, 5, 215 



 289 

raisonnement, 48, 75, 79, 117, 121, 
222, 241, 257 

rationnel, 76-78 
Justice commutative, distributive, 110, 

113, 114, 117, 131, 137, 138 
Liberté 

de prescription, 126, 137- 142, 223, 
224, 228 

Liberté 
d’autrui, 48, 269 
individuelle, 47, 52, 63, 80, 81, 93, 108, 

112, 122, 125, 126 
de s’engager, 126 
individuelle, 127, 128, 129, 137, 194, 

201 ,206, 213,238  
Loyauté, 17, 19, 37-39, 45, 61, 101, 103, 

105, 109, 122, 131, 135, 190, 196, 198, 
205, 211, 212, 235 

Méfiance, 3, 5, 12, 15, 25, 28-31, 33-36, 
40, 43, 55, 57, 62, 66, 67, 69, 75, 80, 84, 
86- 89, 93, 94, 96, 107, 121, 145, 149, 
153, 154, 160-163, 169, 174, 182, 192, 
202, 209-214, 225, 227, 235, 239, 240, 
248, 263, 265, 274 

Obligations 
d’information, 7, 8, 25, 32, 33, 39, 117, 

119-122, 124- 127, 129, 131, 132, 
134-136, 145, 148, 153, 154, 170, 
183, 191, 195-203, 205- 214, 219, 
220, 226, 235, 240, 255 

de moyen, 126, 127, 139, 140-142, 
169, 179, 180 

de résultat, 127, 139-141, 177 
de sécurité, 140, 141, 147 
réciproques, 93, 101, 124 

Observance, 4, 22, 238 
Obstination déraisonnable, 107, 158, 170, 

226, 228-232, 235, 240 
Opportunisme, 6, 13, 50, 51, 77, 84, 89, 

93, 111, 112 
Organisation de la santé 

nomenclature, 253, 257 
réseaux, 78, 102, 129, 155, 182, 187, 

194, 203, 205, 209, 273 
T2A, GHM, 138, 156, 177, 186, 254 

Pacte 
de confiance, 4, 215, 267 
de confidentialité, 4, 104 
pactes, 37, 50, 98, 104-106 

Parole donnée, 5, 17, 19, 37, 83, 94, 109, 
112, 116, 122, 128, 191, 238 

Patientèle, 119, 188 
Personne de confiance, 30, 161, 223-225 
Philia, 94 
Pistis, 15-20, 87 
Plainte, porter plainte, 3, 4, 69, 142, 145, 

148, 149, 155, 157, 159, 160, 172, 184, 
193, 215 

Prestations, prestataire, 102, 108, 110, 
131, 186-188, 223 

Promesse 
divine, 19, 37 
fidélité, fiabilité, 45, 61, 85, 161 
formalisation, 111, 237, 275 
initiale, 4 
parole donnée, 5, 17, 19, 37, 83, 94, 

109, 112, 116, 122, 128, 191, 238 
promesses, 7, 88, 105, 162, 177, 232, 

274 
tacite, 5, 28, 53, 81, 240 

Prudence, 18, 21, 35, 82, 87, 89, 112, 134, 
158, 163, 174, 196, 212 

Raison 
irraisonnable, irraisonnée, 23, 227, 

232 
irrationnel, 23, 24, 80, 214, 259 
rationalité, 75, 249 
déraison, déraisonnable, 23, 80, 225, 

227, 228, 231, 233 
raisonnable, 23, 80, 171, 174, 227, 

229, 230, 231, 241 
rationalité, 55, 80, 220, 259 

Réciprocité, 12, 29, 32, 42, 51, 52, 75, 83, 
89, 97-104, 245, 265-267, 270 

Reconnaissance 
attestation, 102, 259, 265 
d’autrui, 3, 6, 8, 63, 68, 83, 86, 89, 98, 

99, 102, 105, 124, 127, 128, 141, 
145, 158, 167, 170, 171, 188, 240, 
241-262, 265-267, 269, 270, 271 

des droits, 243 
être reconnu, 170, 233, 245-247, 255 
gratitude, 99, 102, 243, 246, 265 
identification, 246, 249, 262 
inconnaissance, 8, 75, 78, 245, 260 
méconnaissance, 72, 88, 245, 260, 262, 

264 
mutuelle, 89, 242, 243, 247, 264, 267, 

270 
non-reconnaissance, 38, 239, 248 
se reconnaître, 170, 247, 252 

Relation 
alliance, 4-7, 18-22, 31, 32, 37, 77, 93, 

95-98, 101, 103-109, 111, 116, 162, 
263, 264 

association, 42, 46, 93, 101- 104, 107, 
122 

asymétrique, 1, 102, 103, 105, 189, 
206, 218, 245, 266, 267, 270 

colloque singulier, 4, 90, 133, 139, 153, 
180-184, 188-190, 205, 206, 216 

contractuelle, 123-126, 138, 145, 154, 
170, 185, 236, 255 

de collaboration, 47, 155, 185, 265 
de confiance, 2, 13, 22, 25, 28, 29, 47, 

52, 63, 69, 89, 160, 211, 243 



 290 

de coopération, 47, 73, 77, 78, 101, 
103, 116, 206, 226 

de pouvoir, 52, 218, 241 
thérapeutique, 34, 69, 73, 128, 153, 

206, 215, 219, 248 
Responsabilité 

juridique, 83, 124, 141, 144-147, 152, 
155, 158, 184, 185, 217, 255, 270 

morale, 144, 255, 270 
politique, 114, 192 

Risque, risques, 7, 49, 50, 72, 90, 130, 135, 
140, 147, 152, 153, 158, 174, 196, 202, 
219, 226, 228, 248, 265, 273 

Santé 
publique, 124, 127, 128, 136, 137, 141, 

149, 153, 157, 167, 191, 196, 198, 
215, 228, 238, 250, 253 

représentations, 169, 172-175, 177 
responsabilité individuelle, 253 
système de santé, 2, 30, 64, 68, 70, 

103, 120, 142, 152, 181, 185-187, 
203 

Secret 
médical, 5, 8, 33, 116, 122, 123, 126, 

132, 134, 203, 206, 211 
partagé, 133, 152, 155, 207 

Sécurité 
besoin, attente, 6, 89, 122, 266 
insécurité, 34, 40, 61, 71, 94, 145, 156, 

184, 237 
sentiment de, 30, 48, 259 

Sécurité sanitaire, 127, 137-140, 142, 192 
Médiator, médicaments, 35, 46, 66, 72, 

140, 148, 175, 192, 205, 207, 254 
prothèses, 56, 66, 140-142, 147 
sang contaminé, 55, 56, 66, 141, 157 
traitements, 141 

Serment 
jurer, foi jurée, 17, 19, 28, 37, 93, 98, 

109 
serments, 17, 28, 37, 50, 77, 93, 105, 

109-111, 131, 146, 190, 237 
Surérogation, 82, 131, 161, 256, 275 
Tiers, 38, 93, 100, 112, 135, 161, 170, 182, 

183, 188-197, 201, 207, 210, 250 
Trahison, 12, 25, 33, 38, 46, 69, 81, 83, 

101, 109, 112, 117, 146, 200, 205, 234, 
270, 274 

Trust 
trust (anglais), 15, 31, 37, 46, 47, 56, 

68, 73 
Usager du système de santé, 90, 103, 113, 

119, 147, 152, 153, 157-170, 185-188, 
193, 220, 225, 239 

Volonté 
accord des volontés, 47, 104, 108, 120, 

127 
autonomie de, 108, 111-115, 119, 122 
du patient, 216, 223, 226 

faillibilité, défaillance, 109, 112, 116, 
117, 221, 275 

maîtrise, 137, 266 
Vulnérabilité, 1, 3, 5, 7, 12, 30, 47-52, 57, 

65, 70, 75, 77, 81, 90, 93, 119, 121, 157, 
181, 198, 205, 214, 218, 219, 238, 255, 
261, 270, 273- 275 

 


