UNIVERSITE D’AUVERGNE 1
ECOLE DE DROIT

De I’Image de Rome au sein de la littérature juridique arabo-

islamique médiévale :

Le Droit musulman entre ses origines profanes et sa configuration sacralisée.

Theése pour le grade de docteur en Droit

Présentée et soutenue publiquement par

Khalil EL MOUKHTARI.

Le 03 Juillet 2013

Composition du Jury:

Directeur de thése : Monsieur Jean-Pierre CORIAT
Professeur a 1I’Université Paris 11
Rapporteurs : Monsieur Hassan ABD ELHAMID
Professeur a I’Université d’Ain Chams, Le Caire.
Monsieur Jacques BOUINEAU
Professeur a I’Université de La Rochelle
Suffragants : Madame Marie BASSANO
Professeur a I’Université d’Auvergne 1.
Monsieur Florent GARNIER

Professeur a 1I’Université d’Auvergne L.



A la Memoire de ma mere.



INTRODUCTION

Dans un article ou il analyse 1’essence composite de 1’esprit arabe, le linguiste G. Lecomte
(1926-1997) écrit que « les musulmans admettent mal que leur religion soit définie comme un
syncrétisme, un amalgame d’éléments judéo-chrétiens, d’¢éléments originaux puisés dans la
mentalité arabe préislamique et de l’influence des tendances intellectuelles des nations
conquises ou voisines! ». C’est cette négation qui éluciderait, selon cet expert de la littérature
arabe, la nécessité pour ’esprit arabo-islamique d’exposer ses composantes "adventices" a
I’authentification méthodique des références puisées au sein du Texte coranique ou dans les
faits prophétiques?.

Parmi toutes les composantes de la littérature islamique, cette appréciation s’illustre
particuliérement a travers les notions qu’attribue la pensée arabo-islamique a sa Loi et aux
normes juridiques qui régulent 1’organisation de son groupe social. Pour les auteurs
musulmans orthodoxes, qu’il s’agisse de la Loi, des régles normatives qui en découlent ou
encore des techniques analytiques chargées de D’interpréter, I’ensemble de ces éléments
s’inscrit indubitablement au sein d’un ordre divin qui a vocation a tout embrasser. Toute
activité humaine est soumise a A/lah et aux préceptes qu’il a révélés ; Allah est le l1égislateur
absolu et ses sentences couvrent la globalité des actes humains. Par sa majesté et par sa
sagesse, la législation divine a annihilé ’ensemble des regles organisatrices qui 1’ont
précédée, sa perfection I’exempte de toute nécessité de réforme ou d’amélioration. En
s’ancrant ainsi dans la perfection de la raison divine, le droit musulman s’identifie — selon
I’approche orthodoxe — comme une substance originellement pure et authentique que seule la
raison faillible des Hommes risque de profaner.

Ainsi, comme 1’observe le Professeur Jean Paul CHARNAY « A travers les écrits des
juristes classiques musulmans, la systématisation du droit n’a pas été une rationalisation des
principes juridiques et des cas factuels, elle a été une systématisation des vérités de la foi
islamique... Au sein du monde musulman, si le droit peut garder son objectif de guider

I’action de I’Homme, il ne s’appréhende pas comme un simple instrument: sa nature

I Gerard LECOMTE, "Du Profane et du Sacré dans les Sciences Arabes", dans L’ Ambivalence dans la Culture Arabe, sous la
dir, de Jean Paul CHARNAY et Jacques BERQUE, Paris, Editions Anthropos Paris, 1967, p.419-428.
2 Ibid., p. 419.

1



incomparable lui confie une mission universaliste qui autorise sa création d’un mode de vie
ou tout se tend a se régler et se qualifier a partir d’une vérité monothéiste qui ne transcende
pas seulement ’individu mais I’humanité entiére>».

Le droit musulman se présente, par conséquent, comme une ceuvre abstraite sanctionnée
par les préceptes d’un dieu tout-puissant ou chaque norme qui ne puise pas sa raison légale au
sein de sa parole révélée n’a aucune valeur et reste dépourvue de toute autorité. Parce que
I’étre ne saurait se mettre a la place d’A/lah, seul et véritable législateur, et parce que « le Vrai
ne peut pas faire 1’objet de connaissance humaine *», 1’opinion islamique orthodoxe professe
que le travail du juriste ne peut aboutir qu’a une supposition "incertaine". Le fagih,
jurisconsulte musulman, conscient de 1I’imperfection de sa raison humaine, reste incapable de
déceler la cause originelle du texte révélé et son élaboration de la norme ne peut étre qu’un
apprentissage qui lui permettrait de s’approcher du sens de la parole révélée.

A travers la grille de lecture orthodoxe, assimiler le droit musulman a une ceuvre issue de
la raison humaine ne peut étre qu’une spéculation sans fondement et une ignorance totale de
sa cause divine ultime. Comparer ou incorporer la norme islamique, méme partiellement, au
sein des systemes législatifs qui I’avaient précédée, et notamment la 1égislation romaine, n’est
qu'une offense que D’intellect islamique "sain" ne peut accepter. Dénoncer de telles
insinuations et démontrer leur inexactitude devient, en conséquence, un exercice
caractéristique et commun aux auteurs musulmans quand ils écrivent I’histoire du droit
musulman.

Comme un premier effet de cette "instruction", les théoriciens de I’historicité matérielle du
droit musulman, de ses attributs non révélé et de ses éventuelles attaches romaines, se voient
décrits comme des auteurs partiaux qui se laissent guider par leurs fantaisies et qui refusent de
croire que le droit musulman et ses institutions miraculeuses sont dus strictement aux
instructions divines. Prétendre que la législation islamique est un droit romain déguisé n’est
qu’une opinion orientaliste et une tentative colonialiste qui cherche a démolir ’'impact
salvateur de la révélation islamique’.

Selon I’approche orthodoxe, les auteurs orientalistes — principaux théoriciens de 1’origine
romaine du droit musulman — n’ont formulé cette thése qu’a cause de leur concupiscence des

valeurs humanistes importées par I’Islam.

3 Jean Paul CHARNAY, "Pluralisme normatif et Ambiguité dans le figh”, dans L’Ambivalence dans la Culture Arabe, ibid.,
p. 381-396.

4 Chafik CHEHATA, "L’ Ikhtilaf et la Conception musulmane du Droit", ibid., p. 264-266.

> Mahmoud HAMDI ZAKZOUK, Kitab al Istichraq wa al Khalfiya al Fikriya li al Sirad al Hadari, (Le livre de
’orientalisme et le fondement intellectuel du conflit des civilisations), Dar al-Madarif, Le Caire, 1997, pp 113-128.

2



Au travers de cette déclaration, le droit musulman s’appréhende comme le point de départ

du renouveau arabo-islamique total qui avait couvert les domaines politique, social,

scientifique et littéraire ; sans 1’intervention et la pression des colonisateurs européens, il (la

législation islamique) aurait pu continuer a se maintenir dans sa place premicre originelle et

préserver sa suprématie. Alors, quand les orientalistes "malhonnétes" supposent I’influence

réelle du droit romain sur le droit musulman, le rejeter de leurs opinions et leur rappeler

quelques certitudes relatives a I’apparition du figh deviennent évidents.

Comme il est admis que le prophéte de I’Islam a été un analphabéte et que ses voyages
en Syrie se sont déroulés dans sa jeunesse et bien avant la réception de la Révélation,
comment pouvait-il recevoir et apprendre les préceptes du droit romain ? D’ailleurs,
comment les orientalistes peuvent imaginer I’apprentissage des arabes, contemporains
de Mohamed, du droit romain alors que les écoles du droit romain ont été fermées plus
d’un siecle avant I’avénement de 1’Islam ?

Penser que la législation romaine a pu se maintenir grace aux pratiques des tribunaux
romains est également une théorie fausse car la tradition enseigne que le prophéte
exercait personnellement la fonction judiciaire et qu’il envoyait ses émissaires pour
rendre ses sentences. Apres 1’avénement du Califat et 1’extension des territoires
musulmans et 1’annexion des anciennes provinces romaines, les chefs de la
communauté avaient décidé d’abolir I’ancien systéme judiciaire et de le remplacer par
un autre plus conforme aux préceptes de la Shari’d, "la Loi révélée" et de ses
techniques de déduction : interprétation du Coran, pratique ou parole du prophete,
consensus des compagnons et de la communauté islamique®.

Les défenseurs de 1’authenticité du droit musulman rappellent également que c’est au
cours du deuxieme siecle de I’hégire que les musulmans aient décid¢ d’enregistrer leurs
connaissances et qu’ils aient procédé a fixer le droit musulman et la science relative a
sa méthodologie, Ucul al-figh. Cette nouvelle science, telle qu’elle a été
institutionnalisée par al-Shafi’i était totalement islamique car son concepteur ne
connaissait que la langue arabe. Par ailleurs, cette opinion rappelle que le droit romain
n’a pas été traduit en arabe et qu’il n’est pas approuvé qu’il a été traduit dans les

langues indigénes des provinces romaines conquises par les musulmans (Egypte, Iraq,

6 Ce procédé qui abolit les normes législatives antérieures n’a pas été surprenant car la tradition rapporte que le prophéte de
I’Islam avait interdit & ses compagnons d’apprendre des textes de la Torah hébraique et qu’il leur avait dit que méme le
prophéte Moise ’aurait respecté et serait devenu son disciple s’il lui était contemporain. Texte rapporté par Al-Sad’ti dans
son traité al-fath al-Rabbani li tartib Misnad al-imdm Ibn Hanbal al-Shaybani, (le discernement divin pour la
compréhension du Miisnad d’ibn Hanbal), vol I, Bayreuth, dar ihyaé al turdth al-arabi, 2° éd., 1976, 175p.

3



les pays du Maghreb). Si les juristes arabes avaient repris ce droit, ils 1’auraient
mentionné et évoqué car ils étaient aussi honnétes que leurs coreligionnaires médecins,
philosophes, et autres gens de lettre qui se sont inspirés des cultures grecque, perse et
hindou et qui I’ont scrupuleusement souligné.

Bien sir qu’il y’a des probabilités que les juristes musulmans aient rencontré des
coutumes sociales et culturelles dans les pays conquis, cependant ils les ont observé
selon la pédagogie du Texte révélé pour savoir si elles y étaient opposées ou non. En
conséquence, il devient évident que le maintien de ces coutumes a été justifié par leur
concordance avec 1’esprit de la révélation islamique et non pas celui de savoir si elle
était d’origine romaine ou non. En aucun cas, la conservation de ces institutions et de
ces coutumes juridiques ne pouvait nuire aux traits parfaits de la loi islamique alors
pourquoi les orientalistes s’entétent a s’interroger sur I’influence effective ou exclusive
des romains ?

Les auteurs orthodoxes ajoutent que si des analogies peuvent exister entre les deux
législations, il faudra souligner qu’elles sont peu nombreuses et peuvent s’expliquer, a
la fois, par le caractére universel de la raison humaine et son souci de réaliser I’intérét
général de la communauté humaine, et par les finalités prescrites par les législations
monothéistes et leur quéte de la justice sociale. D’ailleurs, il suffit d’observer de pres le
figh et le Jus romain pour faire surgir les différences nombreuses qui les opposent :

o Ainsi, si la loi islamique couvre le dogme, la morale, et les rites musulmans, le
droit romain occulte complétement les aspects cultuels et spirituels de la vie
humaine. La loi et le droit musulmans prescrivent la norme générale de I’égalité
parfaite des individus devant la loi alors que le droit romain théorise une
catégorisation des individus et les répartit en classes sociales.

o La Shari’d a également prescrit la doctrine de 1’Unité (celle du créateur, de
I’Univers, du Genre humain et de la race humaine) et en a fait un principe seule
et identique pour tous les membres de sa communauté sans discrimination.
C’est ce qui explique, par ailleurs, I’absence en Islam d’un droit réservé aux
arabes comme ce fut le cas pour la loi romaine qui distinguait entre les citoyens
romains et les autres composantes sociales de ’empire. Contrairement au Jus,
écarté par les provinces orientales de I’Empire romain, le droit musulman n’a
pas été considéré comme un droit étranger ou artificiel ; en effet, son esprit
pragmatique lui a permis de préserver les coutumes et les normes non opposées

4



aux préceptes religieux de I’Islam et de les accepter a travers leurs spécificités
territoriales. Le droit musulman s’est présenté donc comme le carrefour des
pratiques juridiques présentes au sein de 1I’Arabie préislamique et a su, par

conséquent, avoir 1’adhésion des habitants des territoires conquis’.

Face a cette présentation "idyllique" du droit musulman, de nombreuses recherches ont été
¢tablies pour essayer de relier le droit musulman a ses origines concrétes et de I’appréhender a
travers les conditions historiques et territoriales qui 1I’ont vu émerger ; cette entreprise devrait,
selon ses auteurs, permettre a la 1égislation islamique de s’affranchir de I’incompatibilité¢ de
certains de ses aspects avec les exigences réelles la société musulmane contemporaine. Ainsi,
puisque le Coran ne retient qu’'un ensemble dérisoire de versets a caractéres juridiques
(principes relatifs au droit de la famille, du droit successoral et certaines sanctions pénales) et
que les Hddith juridiques sont quasiment tous inauthentiques, le droit musulman ne peut pas
étre une ceuvre divine ou un systéme élaboré par une raison supranaturelle.

En affirmant que la seule et unique source du droit musulman a été la Doctrine, la
Jurisprudentia du droit romain®, le professeur Ch. Chehata invalide la théorie des fondements
révélés d’al-figh et les ramene a leur dimension historique réelle. Ce penseur égyptien affirme
que les premiers juristes musulmans avaient le pouvoir de dire le droit et se servaient donc du
fond conceptuel qu’ils avaient devant eux et qui était constitu¢ des pratiques coutumicres et
juridiques des diverses régions ; logiquement, au sein de ce dispositif, les régles romaines
avaient leur place. Selon 1’opinion de Ch. Chehata, le figh apparait essentiellement comme un
droit positif, empirique, objectiviste’. Cette lecture est appuyée par la thése du professeur
Joseph Schacht qui affirme que les vrais fondateurs du droit musulman ont été les juges qui
rendaient leur décision, sous 1’ére omeyyade, en alignant leurs propres convictions sur les
préceptes de la norme universelle de 1’équité et en s’appuyant sur les coutumes et les
institutions qu’ils ont trouvé sur place. Les analyses du doyen Emile Tyan relatives aux
institutions du droit public musulman et aux structures administratives et judiciaires

islamiques appuient cette opinion et confirment leur origines perses et byzantines',

7 Ministére marocain des affaires religieuses, "Pourquoi le droit musulman a triomphé du droit romain", Revue Dadwat al-
Hagq, N° 171, site officiel [en ligne], Rabat, [s.d.]derni¢re mise a jour : juillet 2011, www.habous.net/daouat-alhaq/item/4491,
consulté en mois de novembre 2011.

8 Chafik CHEHATA, Etudes de droit musulman, Paris, Presses Universitaires Francaises, 1971, p. 34.

% ibid., p. 42-45.

10 Joseph SCHACHT, Introduction au droit musulman, Paris, Maisonneuve et Larose, 1983, 252p ; Emile TYAN, Les
Institutions du Droit public musulman, T.I, Paris, Recueil Sirey, 1954, Histoire de 1’organisation judiciaire en pays d’Islam,
Leiden, E.J. Brill 1960, p. 120-124.

5


http://www.habous.net/daouat-alhaq/item/4491

En réexaminant les composantes édificatrices du droit musulman, et en refusant
I’interprétation classique qui rend la législation islamique immuable a cause de son origine
divine, ces études cherchent a démontrer I’aspect méthodique de 1’élaboration d’al-figh et a
rétablir, en conséquence, la primauté de la raison humaine en tant que source édificatrice du
droit!!. Elles permettent a leurs auteurs d’appeler a épurer la religiosité et le sens éthique
originels au Texte coranique de 1’habit normatif que lui attribue artificiellement les Uguli et a
débarrasser le Texte fondateur de I’Islam de la confusion que lui provoque 1’usage
contemporain du mot Shari’d.

En effet, ce terme qui signifie originellement "la voie qui méne a la source d’eau" ne se
trouve qu’une seule fois, sous cette forme précise, au sein du Coran et renvoie selon les
exégetes classiques au sens abstrait de la religion. Celle-ci peut ainsi étre interprétée comme
une voie pour le salut eschatologique de la communauté monothéiste ou une source de valeurs
qui permet aux humains de puiser le sens de leurs vies au sein de ce bas monde'?. Comprise
ainsi, la Shari’d signifie la voie commune pour tous les croyants monothéistes et devient un
concept caractéristique des cultes eschatologiques. En aucun cas, la signification originelle de
ce terme n’en faisait un synonyme de la loi fondamentale ou du droit, telle qu'on le lui
reconnait actuellement.

Ces approches qui déconstruisant les origines du droit islamique se représentent donc
comme des tentatives pour rétablir la raison humaine au sein de la pensée islamique et de
I’aider a sortir de I’excellence fictive de son age mythique fondateur et de Il’inciter a
reconsidérer, en conséquence, son approche du monde en dehors de son altérité religieuse.
Bien que celle-ci avait permis a la conscience islamique collective de s’unifier, auparavant,
face aux colonisateurs européens, elle empéche la raison islamique aujourd’hui, au nom de
son excellence originelle, de faire son autocritique et de se réformer pour s’adapter aux
exigences évolutives de la société moderne'>.

Nous avons évoqué ci-dessus comment les tentatives récentes d’appréhender le droit
islamique a partir de sa réalité historique et la these de ses origines romaines sont considérées
par les lectures traditionalistes comme des agressions extérieures et des calomnies

insoutenables et sont apergues donc comme les outils d’une occidentalisation qui menace

""Emile TY AN, Méthodologie et sources du droit en Islam (Istihsan, Istislah, Siyasa Sar ‘iyya), Studia Islamica, No. 10, Paris,
Maisonneuve & Larose, 1959, pp. 79-109.

12 Lissan al-Arab, Ibn Manziir, corrigé et vérifié par Abd el Allah Ali Al-Kabir et Mohamed Ahmed Hassaba Allah,
Beyrouth, dar al Ma’drif. p. 2238-2241.

13 Ali oumili, Fi Shari’yate al-Ikhtilaf, (De la légitimité de la divergence), Beyrouth/Casablanca, dar al thidqafa al-arabiya,
(2¢ éd), 2005, p. 141-145 ; Abd el Jawad Yassine, al-Silta fi al-Islam : naqd al-nathariya al-siyassiya, Beyrouth/Casablanca,
dar al thaqafa al-arabiya, 2009, p. 22-23.

6



I’Islam. En conséquence, affirmer I’essence sacrale de son droit ne serait pas seulement une
lecture fidele a I’esprit de la Révélation coranique, mais également un dispositif conceptuel
qui permettrait a la communauté islamique de préserver son unité et de consolider son identité
collective.

Face a cette lecture, I’analyse de I’image de Rome au sein de la littérature juridique arabo-
médiévale s’érige comme une entreprise incertaine. En effet, notre volonté originelle
d’observer les legs juridiques et institutionnels romains au sein du systéme normatif islamique
se retrouve rapidement conditionnée par la compréhension obligatoire d’autres éléments
conceptuels qui n’appartiennent pas forcément au champ exclusif du droit et qui ne se limitent
pas forcément aux échanges doctrinaux des partisans et des adversaires de la romanité de la
norme islamique. En effet, revendiquer I’authenticité révélée du figh afin d’en faire un outil
identitaire, comme le laisse supposer 1’approche orthodoxe islamique, risque de modifier sa
finalité organisatrice originelle et de brouiller, en conséquence, ses réels desseins. A travers
cette perspective, la confrontation religieuse et territoriale entre I’empire romain d’Orient et le
Califat islamique pourrait-elle devenir un paradigme utile pour saisir le sens du droit
musulman et les exigences éventuelles qui faconnaient sa rédaction ? Une probable réponse
positive a cette premiere question nous incitera a s’interroger également sur la nature sacrale
du figh islamique et se demander si cet attribut, tant prétendu, devait seulement servir
I’excellence monothéiste de la communauté islamique médiévale ou cherchait-il a entériner
d’autres objectifs ?

Dans le cas ou la science juridique islamique devait étre mobilisée, et a I’instar d’autres
disciplines islamiques médiévales, pour affirmer la véracité de 1’organisation islamique face
au rival byzantin chrétien et légitimer, par conséquent, le commandement de son institution
califale, existerait-elle alors une conjonction entre la réfutation des origines antéislamiques
des institutions juridiques islamiques et I’occultation orthodoxe de la raison humaine et sa
capacité législatrice ? Si la science d’Ugul al-figh, la méthodologie du droit musulman, est
ultérieure a I’avenement de la révélation islamique et si elle a été théorisée au cours d’un
neuvieme siecle ou I’Etat abbasside et les différentes mouvances doctrinales de la pensée
islamique étaient déja consolidés, comment pouvons-nous appréhender sa fonctionnalité et

quelles ont été les conditions réelles de son avenement tardif ?



Enfin, si le figh a été réellement congu comme un outil identitaire, quelle sera 1’authenticité
de cette opinion orthodoxe relative a la probité intellectuelle des juristes classiques
médiévaux ? A travers cette perspective, le mutisme manifeste de leurs traités a propos des
Rum devient un élément de trouble qui nécessite d’étre clarifié. Ce silence pourrait-il étre
significatif d’une coupure totale entre I’Islam et les nations qui 1’ont précédée ? Ou
dissimulerait-il une continuité doctrinale et institutionnelle que les auteurs de son authenticité
révélée ne peuvent renier ? Autrement dit, y’aurait-il une filiation entre les institutions
juridiques et politiques romaines et auraient-elles, malgré leurs différences apparentes,
puisées leurs origines au sein d’un seul et méme récipient doctrinal ? Se poser cette question
nous ouvrira un nouveau champ de réflexion ou nous serons amenés a nous interroger sur le
sens de la communauté universelle que les deux entités romaine et islamique avaient
cherchaient & ordonner; elle nous servira également a appréhender la notion de la
souveraineté et la maniére dont elle s’est fagonnée au sein de ces deux spheres. En effet, en
saisissant ce concept, nous pourrons observer sa fonction juridique et déceler la part que celle-
ci céde au sacré/religieux d’une part et les marges qu’elle reconnaisse a la raison humaine,
d’autre part.

C’est en répondant a 1’ensemble de ces interrogations et en essayant d’¢élucider les
ambigiiités relatives a la finalit¢ du figh islamique que nous pourrons comprendre la
perception que s’étaient faits les filgaha, les jurisconsultes musulmans médiévaux de Rome et
de son héritage institutionnel. Le traitement de ce théme nous exige donc d’avoir une vision
globale des éléments évoqués ci-dessus tout en nous assignant a ne pas perdre de sa vue

I’arriere-plan religieux sur lequel s’est batie la Méditerranée médiévale.

Avant de proposer le plan de ce travail et les axes de son développement, il faudra préciser
la terminologie relative a la notion de Rome au sein de notre réflexion. En effet, celle-ci
s’impose comme une entit¢ conceptuelle abstraite qui ne s’attache pas exclusivement a sa
réalité géographique. Comme en a fait usage la littérature islamique médiévale, Rome est une
idée qui échappe a sa vérité historique, territoriale et ethnique, elle renvoie a la fois a la Res
Publica, au Haut-Empire et a I’Empire Romain d’Orient ; ce terme est également synonyme
des chrétiens chalcédoniens qui sont restés affiliés a I’Eglise orthodoxe de Constantinople. Il
faut souligner que dans la majorité des textes islamiques médiévaux, ce sont les Byzantins qui
sont identifiés comme des Rum; cette appellation reste parfaitement légitime en raison de
I’interprétation que s’est faite Constantinople d’elle-méme. En effet, celle-ci s’affirmait

8



comme une continuité intellectuelle et religieuse de Rome et s’identifiait donc comme le

nouveau siége des Romains'*.

Afin de comprendre I’image de Rome au sein de la littérature juridique arabo-islamique
médiévale (Partie II), il nous faudra d’abord examiner les mécanismes régulateurs du Droit
au sein de la Cité universelle monothéiste (Partie I). En procédant ainsi, nous pourrons
d’abord observer les différents cycles qui ont réglementé la mutation de la notion de la Cité
universelle et son dispositif d’appartenance : la citoyennet¢ (Chapitre 1), avant de
comprendre les prolongements de cette évolution sur la notion de la souveraineté, chargée de
guider la Cité universelle a travers sa fonction juridique (Chapitre 2). Ainsi, en entérinant la
réintégration du sacré/religieux au sein de sa conception du Droit, la communauté universelle
islamique pouvait affirmer ses origines surnaturelles et se dissocier de son historicité effective
et de ses "emprunts" romains (Partie II, Chapitre 1). Exemptées de ses legs architectes de la
vie communautaire, Rome pouvait accomplir sa fonction légitimatrice, celle destinée a
témoigner 1’excellence monothéiste d’al-Umma et fournir a la raison islamique médiévale son
axiome régulateur (Partie II, Chapitre 2).

Dans I’optique de mieux comprendre les assises fondatrices de I’image que s’est faite la
conscience arabo-islamique médiévale de Rome, il nous est apparu important d’observer les
relations qui ont 1i¢ ’Empire romain a 1’Arabie préislamique. En effet, cette démarche
permettra au lecteur de distinguer deux constats : un premier lié a la nature ambigiie et
souvent conflictuelle des relations qui ont existé entre le pouvoir central romain et I’Arabie
préislamique, puis un deuxiéme qui laisse supposer que le pouvoir central romain aurait
anticipé sa propre "occultation", au sein de D’intellect arabo-musulman médiéval, en se

montrant incapable d’acculturer efficacement les futurs territoires de I’Empire musulman.

14 Georges PISTAKIS, A propos de la citoyenneté romaine de 1’Empire romain d’Orient, Paris, Méditerranée, N° 12,
L’Harmattan, 1997, p. 93 ; Helene AHRWEILER, L’idéologie politique de I’empire Byzantin, Paris, Presses Universitaires
de France, 1975. 158 p.

9



10



Chapitre Préliminaire :

L’Arabie romaine.

11



12



Trait d’union entre la Mésopotamie, I’Orient méditerranéen et 1’Océan indien, I’ Arabie ne
devait pas, pourtant, puiser sa définition de son emplacement territorial. En effet, loin de se
référer aux contours géographiques de cette région, les sources classiques s’appuient sur
’observation de ses habitants et de leur mode de vie précis : le nomadisme'>. L’Arabie
désignait donc tout pays ou vivent des nomades et englobait ainsi la Haute-Mésopotamie, le
Hedjaz et la Palmyréne. Cependant, cette appellation peut aussi étre trompeuse car elle
n’exprime pas ’usage réel qu’allait en faire 1’administration romaine. En effet, contrairement
a la désignation géographique, I’'usage administratif romain attribuait, de maniére exclusive,
le patronyme de 1’Arabie a la nouvelle province, batie sur les vestiges du royaume nabatéen,
situé au sud de la Syrie et resté en marge de ’Empire jusqu’au début du deuxieme siécle de
notre ¢re. En tant que nouveau cadre territorial, 1’Arabie romaine allait exclure la partie
orientale du Delta du Nil, qui sépare I’Egypte de la Mer rouge ; le territoire situé en
Mésopotamie, laissé aux Perses (la ville de Hatra) ou absorbé par la province d’Osrohéne
(Edesse) ; et enfin tout le sud de la péninsule arabique et notamment I’Arabia Félix des

géographes et des poctes de I’antiquité!®.

Province frontali¢re, 1’Arabie romaine était observée comme une barriere protégeant la
Syrie contre les menaces externes, non seulement celles qui émanaient des Perses mais aussi
celles dirigées par les tribus nomades contre les réseaux caravaniers. Batie a partir des
considérations sécuritaires du pouvoir central romain, la province de 1’Arabie romaine verra
sa destinée se conjuguer conformément aux mutations structurelles et identitaires de Rome

\

sans perdre toutefois a sa fonction originelle : celle du

' "

" gardien " chargé de protéger la

prospérité des provinces orientales de I’Empire, et notamment la Syrie.

Ebranlé par sa crise institutionnelle et vacillant devant les défis d’une région dont le
contrdle restait précaire, le pouvoir romain devait rapidement renoncer a ’exercice direct de
son autorité au sein de I’Arabie. Désormais, le contréle de celle-ci allait se faire a partir des
alliances nouées avec des tribus arabes, fédérées, mais dont la loyauté, bien qu’indispensable,

restait conjoncturelle et éphémere. Toutefois, si I’avenement du phylarchat ghassanide réussit

13Strabon, Geographie, Livre XVI, Chap 1V, 1-4, 18-19, 21-26. Hérodote, Histoires, livre I11

19Tibulle, Elégies 111, 2, 24 ; Virgile, géorgiques, 1, 57 ; 11, 117 et 139 ; IV, 379 ; Ovide, Métamorphoses, XV, 392, Ptolémée,
Histoires, 1I, 73 et III, 106-107, 113. L’Arabie heureuse désignait chez ces auteurs les régions situées au sud-ouest de
I’Arabie (I’actuel Yémen) qui profitaient, contrairement aux plaines désertiques du Hedjaz et de 1’ Arabie nabatéenne, des
conditions climatiques favorables et des riches terres volcaniques qui y ont permis le développement de 1’agriculture et
I’avénement des sociétés et des royaumes sédentaires.

13



a résoudre provisoirement la question de ces coalitions hasardeuses, les agissements des
successeurs de I’empereur Justinien finiront par I’ébranler et accélérer la sortie définitive de

cette province du sillage romain (section 1).

Certes, I’avénement des troupes musulmanes mit fin a 1’Arabie romaine ; toutefois,
I’évanouissement de cette province était essentiellement di a une multitude d’autres facteurs
que ’avénement, seul, d’une nouvelle foi monothéiste, et/ou la ferveur de ses partisans, ne
peuvent expliquer. C’est en observant le bilan de la présence romaine, au sein de cette région,
que nous comprendrons comment celle-ci importait, en elle-méme, les causes qui meneront a
son effondrement. Celui-ci, apparaitra en effet comme le résultat inéluctable d’un long
processus ou la romanisation de la région devait se heurter aux résistances spéculatives et
culturelles des populations arabes et faillir, par conséquent, a créer des "secteurs de
solidarités" qui auraient préservés la présence impérial face a I’expansion arabo-islamique.
Curieusement, cette grille de lecture pourra s’appliquer a 1’autre partie romaine ou I’Islam
acheminera ses conquétes et compétera la constitution de sa communauté universelle :

I’ Afrique du Nord (section 2).

Section 1 : La politique arabe du pouvoir central romano-byzantin

En mettant fin au royaume nabatéen, le pouvoir central romain cherchait a controler
étroitement les étendues désertiques de 1’Arabie (§1) ; toutefois, I’exercice de cette autorité
allait s’avérer impossible sans la présence des relais locaux (§2). La présence de Rome au sein
de I’Arabie devait, ainsi, se construire sur des équilibres incertains ou de nombreux

parametres viendront interférer et finir par conduire I’ Arabie romaine a sa disparition (§3).
§1§ : La fin de I’Arabie nabatéenne.
La création de la province de la Romania Arabia par Trajan constitue 1’ultime étape dans la
domination impériale romaine de I’Orient méditerranéen. Cependant, cet acte — qui redéfinit

les relations entre 1’Arabie préislamique et le pouvoir central — restera aussi paradoxal

qu’illusoire :

14



- Dr’abord I’annexion de cette région est paradoxale car elle peut étre lue autant comme
une coupure de la politique initiée par Pompée dans la région que comme un dernier
pas dans la logique sécuritaire voulue par Auguste (A);

- ensuite, elle est illusoire car la présence physique romaine qu’elle impose, et le
controle direct de la région qui en découle, s’avéreront insuffisants pour maitriser des
territoires limitrophes et des populations locales insoumises (B).

De¢s lors, de nombreuses questions interviennent: est-ce que la disparition du royaume

nabatéen émane de la seule volonté¢ d’un empereur conquérant, Trajan, ou d’une démarche

apparaissant comme la seule issue possible pour maintenir 1’ordre et la sécurité des
frontiéres orientales face a I’ennemi de toujours que fut I’Empire parthe ? Quels ont été les
motifs et les enjeux qui devaient pousser I’Empire romain a évincer un pouvoir local client
et a faire de sa nouvelle province une entreprise hasardeuse, incessamment exposée aux

flux et pressions des populations nomades et des troupes ennemies ?

A/L’annexion de la Nabatée : une incohérence a 1’égard de I’organisation pompéienne de

1’ Arabie.

Conscient des difficultés imposées par 1’hétérogénéité des peuples de la région, Pompée
[106 av. J.C — 48 av. J.C] procede, lors de sa conquéte de 1’Orient méditerranéen (66 av. J.C —
63 av. J.C), a une politique qui témoigne parfaitement de son agilité politique. En maintenant
les pouvoirs locaux en Arabie, le général romain évitait les dépenses inutiles et I’engagement
des troupes romaines tout en bénéficiant, néanmoins, de I’expérience et des connaissances des
pouvoirs autochtones installés sur place.

Par conséquent, le maintien des rois arabes de Petra s’inscrivait, parfaitement, dans cette
logique, méme si I’annexion de la Syrie et la crise du premier Triumvirat peuvent remettre en
cause les vraies intentions pompéiennes a I’égard de la Nabatée!”. La politique d’Auguste a
I’égard du royaume nabatéen confirma cette situation et fit de ce dernier le garant des intéréts
impériaux dans la région. Cependant, tout en sauvegardant ce pouvoir local, la volonté

augustinienne introduisait ce royaume dans une situation plus proche a la vassalité qu’a une
g y plus p q

17 L’annexion de la Syrie fut la réponse de la part de Rome au chaos engendré par la disparition des Séleucides et les menaces
apportées aux intéréts commerciaux et économiques romains dans la région ; de nombreux chercheurs estiment que la crise
du triumvirat incita Pompée a repartir 8 Rome sans achever son entreprise absorbante des pouvoirs locaux qui convoitaient la
nouvelle province de Syrie, dont les rois de Petra.

15



alliance'8. Par ailleurs, la préoccupation d’Auguste de maintenir 1’équilibre de cette région
devait s’attester a travers ses recommandations, a 1’égard de ses successeurs, de ne pas
annexer de nouveaux territoires et de veiller a la protection des acquis de ’empire'’.

Cependant, comme I’affirment les résultats des fouilles archéologiques du Professeur S.
Thomas Parker, cette directive qui devait réguler les futures compagnes militaires romaines,
se heurte aux propres ambitions d’Auguste qui cherchait a dominer et a régulariser le
commerce et les réseaux caravaniers de la région®®. En effet, malgré 1’échec de 1’opération
militaire menée par le préfet d’Egypte Aelius Gallus [26 av. J.C - 24 av. J.C] contre I’ Arabie
heureuse (le sud de la péninsule Arabique), celle-ci peut témoigner, a travers son objectif de
contrbler le commerce des épices qui s’y effectue, des visées expansionnistes d’ Auguste.

Pour assurer la sécurité de ses provinces orientales, le pouvoir impérial romain devait donc
s’appuyer sur ses /imes désertiques et les services de ses royaumes clients. C’est a travers ce
schéma que peut étre compris le maintien du royaume Nabatéen de Petra qui était chargé
d’assurer, a la fois, la sécurité des fronti¢res orientales de I’Empire face a I’éventuel
brigandage des tribus nomades et le maintien de la stabilit¢ des réseaux caravaniers de
I’ Arabie?!. Pourtant, I’annexion ultérieure de la Nabatée par Trajan [53 J.C — 117 J.C] brisera le
schéma pompéien et témoignera d’une volonté impériale résolument affranchie de "la

consigne augustinienne".

B-L’ annexion de la Nabatée: une exigence ou une continuité de la politique impériale en

Arabie ?

Un consensus semble se formuler autour de 1’annexion de la Nabatée et justifie celle-ci a
travers des motifs sécuritaires. En effet, outre les raids et la pression des mouvements des
tribus nomades??, le pouvoir de Bostra/Bosra (la nouvelle capitale des rois nabatéens) devait
faire face a la menace parthique qui devait conduire Trajan a 1’annexer. Matériellement,

I’action de I’empereur romain devait réaliser deux objectifs :

18 Ce constat peut étre démontré par le chapitre relatif a ’éviction et a la réinstauration du roi nabatéen Aretha IV par Octave.

19 Dion Cassius 56, 33.

20'S Thomas PARKER. Romans and Saracens : A History of the Arabian Frontier, Dissertation Series 6, American school of
oriental searches, Distrubed by Winona Lake, 1986.

2! De nombreuses études ont été consacrées a ce sujet, notamment les travaux de S.T.PARKER, Romans and Saracens : A
History of the Arabian Frontier, op.cit., pp. 116-118. G. W. BOWERSOCK, Roman Arabia, Harvard University Press. 1994,
pp 28-44.

22 Notamment celle des Thamidiques et Safaitiques qui provoquaient des troubles tout au long de la frontiére sud de la
Nabatée et atteignaient, en conséquence, la Palestine et le sud de la Syrie.

16



- d’abord, cette annexion était une condition indispensable pour préserver la sécurité de
la province de la Palestine qui reliait les deux principales provinces orientales de
I’empire romain : la Syrie et I’Egypte ;

- ensuite, cette démarche s’inscrivait indubitablement dans la guerre qui opposait Rome
aux Parthes. L’attachement de 1’ Arabie Pétrée peut étre lu, ainsi, comme une premicre

étape de I’opération militaire mené, en I’an 113 J.C, contre Ctésiphon.

Or, plus qu’un pas fondamental dans la politique sécuritaire de Trajan, la suppression du
royaume nabatéen se révele, paradoxalement, comme 1’aboutissement d’une politique
romaine soucieuse — depuis le régne de Vespasien [69 J.C - 79 J.C] — a absorber ses royaumes-
clients® et substituer leurs troupes militaires locales, situées au long des frontiéres orientales
de ’empire, par les éléments de ’armée impériale. L urgence imposée par la mort, sans
successeur, du dernier roi nabatéen, Rabbel II peut également justifier la résolution de Trajan.
En effet, cet événement aurait pu entrainer une confusion chaotique qui aurait menacé les
intéréts romains en terre d’Arabie. Par conséquent, et a travers ces observations, le lecteur
peut constater que 1’action de Trajan semble étre a la fois :

- une entreprise adéquate aux desseins conquérants de Rome et ses luttes contre les

Parthes ;

- une exigence indispensable qui s’inscrit dans les efforts continus du pouvoir impérial

de sécuriser ses frontieres et ses provinces orientales ;

- une solution pragmatique permettant de pallier la possible vacance du pouvoir a

Bostra.

Drailleurs, c’est a travers les enjeux politico-militaires de cette région que M. Sartre a
privilégié la lecture de I’annexion romaine de I’Arabie. Ce spécialiste de 1’ Arabie byzantine
estime ainsi, qu’a la fin du premier siecle, les avantages sécuritaires offerts par cette démarche

étaient plus importantes que les inconvénients qu’elle risquait de présenter®*. Cette opinion lui

23 Cette politique est initiée par Auguste dés I’an 6 et fut suivie par ses successeurs : Cappadoce en 1’an 17 et le royaume de
Commagene au nord de la Syrie en I’an 72...

24 L auteur explique que la disparition du royaume nabatéen était due, principalement, a la menace réelle qu’il représentait
envers les frontiéres orientales de I’empire. En effet, « constituant la barriére qui séparait Rome de ses ennemis Parthes, le
royaume nabatéen était, dans tous les cas de figure, un véritable danger, Fort, il pourrait échapper a la tutelle romaine et offrir
ses services aux Parthes auxquels il pourrait ouvrir un passage vers la Syrie, en cas de reprise d’Hostilités. Faible, un
royaume nabatéen, fidéle a Rome, restait incapable de contrdler efficacement les frontieres orientales de I’empire et contenir
les menaces des tribus arabes liées aux Parthes. Dans les deux cas, c’est la Syrie qui se trouve exposée aux menaces directes
de I’ennemi parthe. Le choix de Rome a été donc de se remplacer a un allié, devenu incertain, et d’essayer de controler
directement les tribus nomades qui maitrisaient le désert et aupres des quelles, elle pouvait établir son patronage. Une raison

17



permet également d’exclure tout role aux facteurs économiques qui auraient justifiés le
rattachement de Bostra a I’Empire romain. Cependant, malgré le déclin effectif du commerce
caravanier qui traversait la Nabaténe et le déplacement du transit des marchandises, venant de
I’Inde et de I’Arabie heureuse, vers le sud (port de Leuké Komé) et les nouveaux ports du
Hedjaz?’, I’observateur est appelé a ne pas minorer I’importance économique et stratégique de
la région. En effet, la substitution de 1’ Arabie Pétrée par la Provincia Arabia devait permettre
a Rome de dominer, entiérement, le commerce de la région et de controler ses réseaux
routiers. Ces derniers offraient 8 Rome un emplacement stratégique qui lui permettait de lier
ses territoires africains et asiatiques et de controler I’ensemble des accés vers la Méditerranée.

A travers cette perspective qui nous permet de constater comment I’annexion de la Nabatée
permit de lier I’expansion €économique romaine a ses visées sécuritaires en Arabie, nous
comprenons que la démarche de Trajan fut la derniere étape d’un processus initié
antérieurement :

- d’une part, cette annexion est venue couronner un projet initi¢ par 1’expédition
d’Aelius Gallus et renforcé par la réussite de Tibere [14 J.C — 37 J.C] de pouvoir
dévier une partie du trafic traversant les pistes de Petra vers la cote égyptienne (vers
I’an 25 J.C). La remise en état de I’ancien itinéraire caravanier qui traversait la
Nabatée, par le gouverneur Claudius Severus [111 J.C— 115 J.C], et la construction de
la Via Nova Trajana qui en a découlé, peuvent témoigner des enjeux économiques que
continuait a présenter cette région®® ;

- d’autre part, ’annexion du royaume de Rabbel 11 constitue la derniere étape d’une
entreprise globale ou Rome veillait a attacher, administrativement, les enclaves
princieres de la région dés que le maintien de celles-ci n’¢était pas justifi€¢. Ainsi, apres
I’annexion du royaume syrien d’Agrippa 11>, la mort de Rabbel 11 offrait 2 Rome la
possibilité de contrdler de pres les bordures de la Syrie et de la Judée et de prolonger

son autorité vers le désert arabique.

secondaire : I’incapacité des rois nabatéens d’offrir une réelle résistance 8 Rome pouvait ouvrir la voie pour I’avénement d’un
royaume indépendant au sud de la Syrie et a I’est de la Judée, et qui permettrait de servir de refuge aux agitateurs juifs... ».
Maurice SARTRE, Bostra : Des origines a I’Islam, Paris, librairie orientaliste Paul GEUTHNER, 1985, p 71-72.

25 Maurice SARTRE, op. cit, pp 54 — 55 et p70.

26 1 Arabie nabatéenne continuait de dominer le commerce local et régulait, ainsi, I’approvisionnement de la province de la
Syrie ; ’attestation d’un contrdle régulier par I’armée romaine de la piste entre le Hauran et le Golfe arabo-persique, par le
wadi de Sihrane et I’oasis du Jawf, jusqu’au IV¢siécle, confirme I’importance qu’accordait Rome a cette région.

27 A propos de cette annexion, voir : J.-P. REY-COQUAIS, Syrie Romaine, de Pompée a Dioclétien, The Journal of Roman
Studies, Vol. 68, Society for the Promotion of Roman Studies, (1978). p50.

18



La disparition du royaume nabatéen constitue la fin logique d’une stratégie voulue par un
pouvoir central romain qui cherchait a prendre a sa propre charge les fonctions "déléguées"
par Pompée a des rois-client qu’il a maintenus et de gérer, directement, les intéréts et les
enjeux proposés par I’Arabie. Or, I’implantation physique romaine, au sein de cette région,
n’empéchera ni ’accentuation des raids des tribus nomades, ni la menace parthique ; elle
n’évitera pas, non plus, le retour des roitelets arabes. Ceux-ci, s’avéraient étre le seul recours
possible qui permettait 8 Rome de préserver ses intéréts au sein d’un territoire difficile a

intégrer.

§2§ : L’Arabie romaine : la chronique d’une illusion.

L’¢évolution ultérieure des relations entre le pouvoir central romain et 1’ Arabie démontrera
I’incapacité du premier a assumer, de facon exclusive, la sécurité de la région ; rapidement,
les finances impériales et les troupes romains s’épuiseront face a un milieu hostile tant sur le
plan géographique que sur le plan humain®®. La chronologie des rapports entre I’Empire et
I’Arabie, a partir de Trajan, démontre que le maintien d’un roi-client en Arabie par Pompée
¢tait la seule solution possible qui permettait a I’Empire de tirer profit de la région sans
risquer un rejet total de la part de sa population.

Avant la restauration d’un pouvoir local capable d’assurer les intéréts de Rome dans la
région (B), la présence impériale s’est éparpillée en Arabie en s’appuyant sur des alliances

incertaines (A).

A- De I’annexion de la Nabatée a la fin du IV® siécle.

Sous le régne de Trajan, 1’Arabie devient un grand chantier romain ou de nombreux
travaux de fortification et de construction allaient étre menés. Ceci s’explique autant par les
exigences sécuritaires, mises a mal par les troubles frontaliers et la guerre parthique, que par
la nécessité d’un réseau routier facilitant a la fois la circulation des troupes armées et des

échanges commerciaux qui s’y effectuent®.

28 De nombreux ouvrages s’arrétent devant ’exposition de la nature géographique et climatique dure de la péninsule
arabique. Nous pouvons citer comme titre de référence 1’ouvrage de SEDILLOT —L. A : Histoire Générale des Arabes : leur
empire, leur civilisation, leurs écoles philosophiques, scientifiques et littéraires. Tome 1. 2¢ éd, Paris. Maisonneuve. 1877 ;
Editions d’Aujourd’hui. 1984.

? L’exemple de la Via Nova Traiana et des routes secondaires reliant les importantes villes des villes grecques de 1’ Arabie :
I’axe Gerasa-Pella ou celles qui relient I’ Arabie a la Palestine

19



Ce role ambitieux dévolu a I’ Arabie sera altéré toutefois sous le réegne d’Hadrien [117 J.C -
138 J.C] qui remettra en cause, a travers une série de manceuvres, 1’importance de cette
nouvelle province. Ainsi, aprés avoir abandonné les acquis territoriaux de Trajan (1’ Assyrie,
de I’Arménie et de la Mésopotamie), Hadrien décida de transférer les 1égions qui stationnaient
en Arabie vers la Palestine®®. En agissant de telle sorte, cet empereur initiera un nouveau cycle
qui bouleversera la quiétude de cette province et annoncera les difficultés que rencontrera le
pouvoir central pour s’y maintenir. Désormais, celui-ci sera contraint de s’appuyer sur
I’alliance des tribus arabes afin de préserver la stabilité des frontieres et les réseaux routiers et
commerciaux de I’Arabie. Apres avoir écarté 1’Etat client des Nabatéens, le pouvoir central
romain devra, une nouvelle fois, recourir aux tribus indigénes pour pouvoir garantir ses

intéréts au sein de cette région.

La raret¢ des documents relatifs aux relations de I’Arabie a Rome sous Antonin le Pieux
[138 J.C — 161 J.C] ne permet ni de confirmer I’existence d’une alliance entre le pouvoir
central et les tribus arabes, ni d’établir le role joué par la province au sein de I’empire. Sous le
régne de son successeur, Marc Aurele [161 J.C — 180 J.C], cette situation change et de
nombreux ¢léments permettent d’attester d’'un nouvel engouement romain envers la province
orientale. Ainsi, si la découverte de nombreuses bornes kilométriques, datant de cette période,
peut témoigner du role de 1’Arabie dans le déplacement des légions romaines et de leurs
actions face aux troupes Parthes, I’inscription de Ruwaffa restera la source la plus riche
d’enseignement?!.

En effet, cette stele - découverte au Hedjaz et datée entre [166 J.C -169 J.C] - mentionne la
réunion d’une confédération des chefs de tribus arabes, menée par la tribu arabe des Thamiid,
dans un temple dédi¢é a la gloire de I’empereur et de son gouverneur en Arabie Lucius Verus.
Elle informe que les autorités romaines s’appuyaient sur les différentes tribus de 1I’Arabie,
conduites par les Thamidiques afin d’assurer I’administration et la sécurité de la province. En
contrepartie, le pouvoir central romain garantissait la résolution des conflits entre les

différentes tribus qui constituaient cette confédération d’alliés.

30S. T. PARKER. Romans & Saracens: A History of the Arabian Frontier, op. cit., p 126-129.
3I' M. SARTRE, L’Orient Romain : provinces et sociétés provinciales en Méditerranée orientale d’Auguste aux Sévéres (31
avant J.C. — 235 J.C.), Seuil, Paris, 1991, p. 334-335.

20



Ce document qui permet de mettre a jour une illustration des "liens d’amiti¢" entre Rome
et les populations locales®, interpelle par le statut, mis en avant, des Thamidiques que les
différentes recherches mentionnent comme des "fédeérés" du pouvoir central. Dés lors, et
avant de pouvoir déterminer le véritable role de cette tribu, il nous apparait important de
s’interroger sur la signification de la notion de foederati dans le systéme juridique romain.

Selon J. Gaudemet, «le statut des fédérés est fixé a Rome par traité (fedus) dont les
clauses du détail varient selon les groupes. Mais certains traits communs permettent de
dégager les caractéres généraux du statut de "fédérés". Distincts des Romains, les fédérés
sont, en droit, leur égaux. Cette égalit¢ de principe se traduit dans la conclusion du traité qui
lie les deux parties. Les fédérés gardent leurs usages, leur juridiction, leur langue...,
I’obligation essentielle des fédérés est celle du service militaire qu’ils accomplissent dans des
corps spéciaux. Le traité limite parfois 1’étendue de leur obligation, par exemple de ne pas étre
appelé a combattre au loin (Ammien Marcellin, XX, 4, 10). En contrepartie, les fédérés
comme les troupes romaines ont droit a I’annone, au logement chez les particuliers et a
I’immunité fiscale>*». Dans son analyse de I’autorité exercée par Umr’al Kays, sur la
Palestine et sur 1’ile de Lotabe®®, et les raisons qui amenaient I’empereur byzantin Léon le
Grand [401 J.C — 474 ]J.C] a reconnaitre ce chef arabe comme un alli¢ de Rome, D. G. Letsios
définit le statut de « feederati », comme « une relation spéciale avec le pouvoir central romain
qui implique, nécessairement, des obligations aux alliés de Rome. Ce genre de traité imposait,
aux « fédérés » la défense des frontieéres et des populations de ces régions. Cependant, ce
systeme souffrait de sa dépendance de I’argent pay¢ par le pouvoir central aux tribus fédérées.
Au cas d’un échec ou d’un retard de paiement, ces fédérés risquent de se retourner contre les
autorités>>».

Ces ¢éléments font constater que le systeme des fédérés permettait aux tribus des Thamiid
d’intégrer partiellement I’empire romain car cette alliance correspondait a la politique
générale d’'un Empire qui cherchait, a travers ses nombreuses clienteles, a contrdler les
populations frontalieres qui le menaceraient. Une incorporation qui ne restait pas, toutefois,
sans contrepartie : en échange de la tutelle de I’Empire romain, les Thamiid devait assurer la

sécurité de la province.

32David Franck. GRAF, The Saracens and the Defense of the Arabian Frontier, Bulletin of the American Schools of Oriental
Research, No. 229, The American Schools of Oriental, 1978, p. 10-12.

3 J. GAUDEMET, Les institutions de I’antiquité, Paris, 2002, Editions Montchrestien, p. 446.

3 Actuellement, cette ile est désignée au nom de I’ile de Tirane, située au Détroit séparant la Mer rouge au Golfe d’ Al Aqaba.
35 D. G. LETSIOS, Le cas d’Umru Al Kays & la question de « la Foederati » romaine en Arabie au 4°™ S. L’Arabie
préislamique et son environnement historique et culturel, actes du colloque de Strasbourg, 24-27 juin 1987, édités par T.
FAHD, Leiden, 1989, p. 531-532.

21



A cette relation basique entre Rome et les tribus locales, un nouvel élément s’ajoute pour
mieux cerner les véritables liens existants entre ces deux entités. Bien qu’ils doivent assoir
leur emprise sur I’ensemble de la terre d’Arabie, les tribus autochtones, associées a Rome,
sont restées exclues du contréle direct et de la gestion des réseaux caravaniers. Ceux-ci
revenaient exclusivement aux autorités romaines qui en avaient fait "un domaine privé". Ce
fait confirme donc 1’intérét économique de la région et I’importance de la domination de ses
réseaux caravaniers. L’intégration des Thamiid, en tant que des fédérés, offrait a Rome une
solution convenable qui ne lui permettait pas seulement de préserver ses intéréts économiques
en Arabie; mais aussi d’y initier une longue série d’alliances que seule les empereurs
sévériens interrompront. Paradoxalement, c’est en privilégiant le contrdle direct de cette
région que ces derniers pouvaient lui offrir son dge d’or [193 J.C — 235 J.C]*.

Plusieurs facteurs permettent de comprendre la valorisation sévérienne d’une région qui
allait bénéficier, simultanément, du soutien qu’elle a apporté a Septime Sévere [193 J.C-211
J.C] face au gouverneur de la Syrie: Pescennius Niger et de la conscience de cette dynastie de
I’enjeu sécuritaire que représentait son controle. La consolidation du systéme routier de
I’Arabie par Septime Sévere témoignait de 1’utilité permanente de cette province au sein de
I’organisation défensive de I’Empire, ainsi outre 1’appui des actions romaines contre les
Parthes, cette province devait atténuer les raids des tribus nomades contre les villes de la
Décapole et celle du plateau du Hauran qui accueillait la capitale de cette province : Bostra.

La crise du pouvoir et I’anarchie militaire, provoquées par 1’assassinat de Sévére
Alexandre en 235, constituerent les premieres fissures dans les liens entretenus entre les tribus
arabes et Rome. La menace des empereurs sassanides —héritiers des Parthes- est venue
aggraver ce constat et annoncer I’échec de la politique défensive romaine et ses alliances
locales. En effet, les victoires militaires du roi Sapor et sa capture de I’empereur Valérien en
I’an 259 empécheront Rome de choisir, a ’avenir, ses fédérés en Arabie, ceux-ci lui seront
imposés. Le nouveau contexte prescrit par les Perses obligera 1’évolution des relations entre
I’Arabie et Rome a se conjuguer selon le jeu des pouvoirs locaux au sein de cette région. Et
prenant conscience de la faiblesse de ’autorité centrale romaine, les tribus arabes allaient

constituer des forces militaires de plus en plus indépendantes. Ainsi, c’est sous le régne de

36 G. W. BOWERSOCK, Roman Arabia, op. cit., p 90-109.
22



Gallien [260 J.C — 268 J.C] que s’amorca [’aventure palmyrienne qui accentuera,
ultérieurement, la dissociation entre 1’ Arabie et le pouvoir central romain®’.

Si la victoire de I’empereur Aurélien [270 J.C — 275 J.C] évita a Rome la perte totale de ses
provinces orientales, elle augure une nouvelle étape dans les relations qu’entretiendront, a
'avenir, un Empire romain vacillant et une Arabie vaincue et marginalisée. Ainsi, comme
I’observe D. F. Graf, la destruction de Palmyre en 272 et I’élimination de ce pouvoir local
annoncerent la désuétude des routes caravanicres et la détérioration des conditions de vie des
tribus arabes semi-nomades qui n’hésiteront pas a recourir au brigandage et a ’attaque des
cités syriennes afin de survivre®®. La marginalisation de la province s’amplifia sous le poids
des réformes administratives et militaires initiées par Dioclétien [285 J.C — J.C] et poursuivies
par ses successeurs jusqu’a la fin du V¢ siécle.

En effet, c’est sous le régne de cet empereur qu'un remaniement territorial allait atteindre
I’ensemble des provinces romaines, y compris 1’ Arabie qui vit sa superficie se fractionner en
deux parties et ses territoires (sud du Wadi hasa, en Transjordanie, au Néguev et a Sinai) se
faire rattacher a la province de Palestine. Plus tard, entre 415 et 535, la limite sud de 1’ Arabie
sera ramenée au nord, vers Wadi Mdjib.

Certes, ce mouvement de glissement de 1’Arabie vers le nord devait unifier le controle de
la Syrie méridionale et le sud de Damascéne, sous la méme autorité, et répondre aux menaces
des tribus nomades. Nonobstant, en restructurant I’organisation de cette province, celle-ci
s’est largement affaiblie en voyant ses fortifications s’abandonner et ses troupes d’élites se
déplacer vers les fronticres les plus menacées (la Mésopotamie, I’Egypte, la Gaule...). La paix
conclue avec les sassanides en Mésopotamie, vers la fin du 5 siécle, incita Rome a un
certain relachement de I’organisation défensive de ses frontieres orientales. La principale
conséquence de cette "imprudence" a été la perte de 1’ Arabie romaine de son originalité et son
importance sécuritaire ; comme ’écrit M. Sartre, « L’ Arabie s’est réduite comme un peau de

chagrin, la grande province du désert, qui contrdlait jadis les pistes caravanieres [...], n’est

37 L’avénement du chef arabe palmyrien, Otheina, en I’an 262, et sa reconnaissance par I’empereur Gallien, comme le
principal acteur du maintien de la sécurité et de la défense du nord-est de I’empire suite a sa victoire contre les Perses. Malgré
le triomphe de ce roi en orient (le nord de la Mésopotamie, la Palestine et la Syrie, furent annexés a Palmyre) et les nombreux
titres qu’il a acquis (corégent de tout 1’orient et roi des rois), Otheina resta attaché a I’unité, méme théorique, de I’empire
romain et ne prétendait pas a une éventuelle sécession. L’assassinat de ce fideéle de Rome permettra & Zénobie d’accéder au
pouvoir et de se lancer dans une politique opposée a celle de son mari. En effet, Zénobie mena, dés 1’an 270, une politique
« indépendantiste » qui triomphera des troupes romaines et annexa méme la province d’Egypte. La reine arabe s’attribua le
titre d 'Augusta et frappa la monnaie au nom de son fils « Vaballat » qu’elle désigna comme empereur.

3¥David. F. GRAF, Rome and Its Arabian Frontier from the Nabataeans to the Saracens, Collected studies series,

Hampshire, England-Brookfield, VT: Variorum: Ashgate, 1998, p. 394-399.

23



plus qu’une petite province orientale. Sans grande originalité par rapport aux provinces
palestiniennes et syriennes voisines ».

Cependant, et de manicre paralléle a la dégradation de 1’Arabie romaine, cette province
connaissait I’émergence des chefs arabes qui ne tardérent pas a imposer leur propre jeu aux
autorités romaines. En effet, dés la fin du III siécle, et devant I’intensité du désordre causé par
I’effondrement du systéme défensif romain, les tribus arabes, poussées par les Perses ou
livrées a elles-mémes, se montraient plus entreprenantes. Devant les menaces persistantes de
ces tribus rebelles, le pouvoir central romain était obligé de prendre en considération leurs
attentes afin d’empécher la perte totale de la région au profit de I’ennemi perse. Ainsi, outre la
technique de la feederati, les empereurs romains encourageaient I’institution du phylarchat
pour assurer le ralliement des chefs locaux. Si la relation des fédérés s’inscrit dans la lignée de
la politique impériale envers les populations indigénes agressives, le phylarchat semble étre
une reproduction du modé¢le lakhmide, installé par le pouvoir sassanide au sein de la province
iraquienne d’4/ Hira*’. Ce systéme, qui connaitra son apogée avec les Ghassanides, sera

¢galement I’ultime phase de I’histoire de 1’ Arabie romaine.

B- Les alliances arabo — romaines de la fin du 4° s jusqu’a ’avénement de 1’Islam.

Apres avoir expérimenté plusieurs fédérées (a), Rome fit du phylarchat Ghassanide son

interlocuteur privilégié en Arabie (b).

a- Les Arabes fédérés.

L’insécurité croissante de la province d’Arabie et le relachement du systéme défensif vont
pousser le pouvoir central romain a repenser sa stratégie en Arabie et a multiplier ses alliances
et ses fédérés dans la région. A travers les exemples de la reine tantikhide Mawiya, des rois

Salihites et d’Umr’al Kays, le lecteur pourra observer comment le systeme de foederati s’est

3% Maurice SARTRE, Trois études sur I’ Arabie romaine et byzantine, Latomus, Bruxelles. 1982, p 74.

40Les Lakhmides (268-633), Al Manathira, Royaume arabe vassal de Ctésiphon, installé en Iraq par I’empereur Sapor 1¢ dés
I’an 268. Son avénement coincide avec le déclin de Palmyre et exprimerai donc, selon les auteurs classiques arabes, la
volonté de ses princes de récupérer les réseaux caravaniers délaissés par le royaume de Zénobie. Toutefois, ce projet se heurta
aux propres desseins du nouveau pouvoir sassanide qui décida d’annexer 4/-Hira et d’en faire un carrefour stratégique pour
dominer le commerce régional et lancer ses attaques contre I’Empire romain limitrophe. Les divergences doctrinales et
christologiques qui opposaient 4/ Hira nestorienne au Ghassanides monophysites amplifieront, par la suite, la rivalité entre
ces deux royaumes.

A propos des Lakhmides et leurs relations avec le Hedjaz, voir I’é¢tude de M. J. KISTER, Al Hira: Some notes on its
relations with Arabia. Arabica, T. 15, Fasc. 2, Brill, Leiden, (Jun., 1968), p. 143-169.

24



conditionné selon les diverses équations qui animaient le jeu politique en Arabie et s’est
¢difié, en conséquence, comme une simple solution provisoire pour contenir les tribus locales

et leurs chefs puissants.

- Lareine Mawiya (deuxieéme moiti¢ du [Véme siecle).

Face a la révolte de la tribu arabe des Taniikh et la volonté de sa reine Mawiya d’offrir a sa
population un évéque chrétien orthodoxe pour mener leurs affaires*', la réaction de
I’Empereur Valens sa révéla insuffisante et 1’obligea a concéder aux rebelles arabes un accord
de paix dont les clauses démontrent, de fagon significative, la faiblesse du pouvoir impérial.
Ainsi, outre I’attribution d’une somme d’argent a la reine Mawiya et la reconnaissance du
droit de ses troupes de s’installer au sein des provinces orientales de I’Empire; Valens accorda
a cette reine le pouvoir de surveiller la partie du désert qu’elle controlait et seconder, ainsi, les
troupes romaines dans le maintien de 1’ordre aux frontiéres*>. Cependant, et malgré 1’envoi de
cette reine de ses troupes pour délivrer une Constantinople assiégée par les Goths, elle
n’hésitera pas a rompre son alliance avec Rome et délaisser les frontieres de 1’Arabie aux
incursions dévastatrices des tribus nomades. La nouvelle révolte des tanlkhides contre le

pouvoir impérial (383) précipita la riposte militaire de I’empereur Théodose 1 [379 J.C— 395

J.C] et la fin logique de cette alliance épineuse.

- Les Salihites.

Si S. Thomas Parker place I’apparition de ces nouveaux auxiliaires de I’empire sous le
regne de Théodose I* et son écrasement de la révolte des Taniikh qu’ils auraient remplacés, de
nombreuses études — fondées sur I’Histoire ecclésiastique de Sosomene (mort vers 1’an 450) —
n’hésitent pas a coincider 1’avénement de cette tribu arabe avec le régne de Valens. En effet,
c’est sous dernier qu'un chef arabe, Hamata ibn Sa’ad ibn Amr Salih, se serait converti au
christianisme et se serait engagé, au profit des Romains chrétiens, a défendre les fronticres de

I’Empire contre les Perses et les incursions des autres tribus arabes paiennes.

41 Rufin d’Aquilée, cité par Michelle PICCIRILLO, L’ Arabie Chrétienne, MENGES, paris, 2002, p. 194
4 M. SARTRE. Trois études sur I’ Arabie romaine et byzantine, op. cit, p. 140 —144.

25



Malgré ces quelques données, 1’autorité effective des Salihites et la nature juridique et
institutionnelle de leur régime souffrent du silence des auteurs qui leur étaient
contemporains*. Malgré 1’opacité qui enveloppe la gestion salihite de 1’ Arabie, leur coalition
avec le pouvoir romain permet de révéler I’importance que prendra I’élément religieux dans la
définition des associations ultéricures entre Rome et les tribus arabes. Celles-ci seront, en
effet, amenées a embrasser la foi chrétienne pour espérer accéder aux alliances établies par

Rome au sein de la région.

- Umr’ Al Kays.

D’aprés I’historien Malchos de Philadelphie, c’est sous le régne de I’empereur Léon le
Grand que ce chef arabe avait quitté le territoire perse pour se diriger vers le sud de la
péninsule arabique et lancer ses raids contre le territoire romain. Vainquant, d’abord, certaines
tribus nomades, Umr’ Al Kays s’est emparé, ensuite, de I’ile de lotabé, située dans le Golfe
d’Aqaba avant de chasser les fonctionnaires romains qui y stationnaient pour prélever les
droits de la douane et contrdler les acceés maritimes et terrestres des marchandises provenant
de I’Orient. En situation de force, Umr’ Al Kays envoya un émissaire « religieux » a
Constantinople afin de proposer ses services en contrepartie de sa reconnaissance comme un
pylarque (le roi des arabes). Non seulement, I’empereur Léon accorda cette charge a Umr’ Al
Kays; mais, il lui concéda également les recettes douanicres de 1’ile de lotabé et privera, en

conséquence, le fisc impérial de rentrées importantes.

A travers la lecture sommaire de ces trois cas, plusieurs €léments s’identifient pour nous
décrire la mutation des relations entre 1’Arabie et ’empire romain. Ainsi, a partir du IV®
siecle, la politique du pouvoir central romain est dictée, en Arabie, par des raisons
religieuses : le nouvel équilibre des pouvoirs religieux, imposé par la reine Mawiya, la
conversion des Salihites ou encore la diplomatie « missionnaire » d’Umr’al Kays, discernent
la foi chrétienne comme une source de stabilité plus efficace que la présence militaire des
romains dans la région.

Le recours aux nomades devient une obligation afin de controler le désert et de permettre
la défense des frontieres. Souvent, ces derniers s’imposaient, par leurs propres armes. Rome

n’avait plus le choix de ses propres alliés en Arabie.

% Ibid., p 146.
26



L’apparition du phylarchat dans 1’organisation romaine de 1’Arabie et son affirmation
comme une structure capable d’incorporer efficacement les ribus nomades arabes au sein de

I’organisation administrative et militaire de 1’empire.

L’avénement d’Anastase I* (491 — 518) coincide avec un désordre croissant di a
I’incapacité des Salihites de repousser les incursions de nombreux clans arabes indépendants.
Les tribus kindites et Ghassanides vont finir par évincer cet allié¢ faible et le substituer sur la
téte du phylarchat en 1’an 502 ; I’assassinat ultérieur du roi kindite 41 Harith Ibn Amr (528)*
profitera aux Ghassanides qui prendront une nouvelle dimension sous la bienveillance de

I’empereur Justinien.

b- Le phylarchat ghassanide.

L’histoire des Ghassanides est liée a celle des rois Lakhmides, les vassaux de Ctésiphon en
Arabie et plusieurs motifs nous permettent de justifier ce constat: d’abord le maintien de ces
deux tribus s’explique par la nécessit¢ de maintenir la sécurité des réseaux caravaniers
traversant leurs territoires. Ensuite, ces deux phylarchats permettaient I’épanouissement des
doctrines chrétiennes : monophysite et nestorienne opposées a I’Eglise chalcédonienne
impériale. Enfin, la dissolution de ces deux entités fut dictée par la volonté exclusive de leurs
tuteurs.

En effet, face au pouvoir lakhmide — instauré par les Perses au sein la partie orientale de la
péninsule arabique — qui constituait une menace permanente a 1’égard des territoires syriens,
le pouvoir central romain a été obligé de remanier sa politique dans la région. Ainsi, il
procéda a nommer un seul chef arabe, le phylarque, a la téte des tribus fédérées et I’appuya de
I’assistance des troupes militaires romaines.

L’assassinat du phylarque kindite : 4/ Harith Ibn Amr, par les Lakhmides, donna au
pouvoir central romain le prétexte pour lancer une mobilisation contre les alliés arabes des
Perses et permit a leurs vassaux en Arabie de triompher de cette institution. Ainsi, par le role
actif qu’ils accomplirent lors de cette expédition, les Ghassanides réalisaient un double profit
qui leur a permis d’occuper le phylarchat de Palestine, laissé vacant depuis le meurtre d’4l/

Harith, et confirmer leur loyauté envers Constantinople.

4 Aprés I’assassinat du roi Harith ibn Amr par le roi lakhmide Al Mundhir. Le phylarque arabe nommé par Anastase en 502
en sud de la Palestine.

27



Une année plus tard, la répression par le roi ghassanide A/-Harith ibn Jabalah de la révolte
des Samaritains en Palestine accentua le prestige de ce phylarchat et précipita sa promotion

15, Celle-ci, s’effectuera sous le régne de Justinien qui choisit, en ’an

par le si¢ge impéria
531, d’attribuer un phylarchat général aux Ghassanides tout en maintenant les deux autres
phylarchats instaurés dans la région (la Palestine et la Phénicie libanaise). En faisant d’A4/
Harith ibn Jabdlah 1’égal du phylarque lakhmide, et en lui attribuant le titre du roi*®, Justinien
chargea, en conséquence, les Ghassanides de contrdler le mouvement des tribus arabes dans
sa province et défendre les limes de la mer rouge jusqu’a I’Euphrate.

Bien qu’Al-Harith ait d0 s’appuyer sur le soutien les autres tribus arabes nomades, celui-ci
ne jugea pas utile de le faire ou de s’installer en dehors de I’Ouest de 1’Arabie. Cette attitude
"nonchalante" du phylarque ghassanide lui attira des sévéres critiques de la part de 1’historien
byzantin Procope de Césarée (VI° siecle) qui n’acceptait pas que ce chef arabe soit dispensé
du contrdle étroit de la part des autorités romaines stationnées a Bostra. C’est ce traitement de
faveur qui conduisit Procope a dénoncer 1I’empereur Justinien comme le principal responsable
de la désuétude des limes orientales et de la perte de la province de 1’Arabie*’. Malgré les
critiques de Procope, la décision de Justinien d’instaurer un phylarchat général en Arabie
apparaissait étre la meilleure solution pour maintenir la présence romaine au sein de cette
région. En effet, non seulement la politique de Justinien en Arabie avait le mérite de créer un
pouvoir arabe capable de s’opposer aux menaces des Perse et de leurs vassaux, les Lakhmide,
mais elle faisait preuve de réalisme et de cohérence en abandonnant les alliés inefficaces au
profit des Ghassanides, considérés comme les véritables "fers de lance" de Rome dans la
région.

La démarche de Justinien en Arabie s’inscrivait également dans la nouvelle politique
étrangeére d’un Empire romain obligé a diminuer ses charges. Ainsi, cet empereur optait pour
la solution "la moins colteuse", celle qui se traduisait par la délégation de la défense de la
province aux phylarques arabes au détriment de la consolidation onéreuse des limes ou de
I’implantation effective sur place. Enfin, il faut se rappeler que malgré le fait que les alliés
ghassanides de Justinien lui furent imposés, ceux-ci étaient des auxiliaires crédibles. Appuyés
par le maintien de certaines troupes romaines, ces phylarques avaient contribué a défaire les

Perses au cours du VI° siécle et a maintenir la tutelle de I’autorité romaine en Arabie.

#Ifran SHAHID, Byzantium and the Semitic Orient before the Rise of Islam, Varorium Reprints, London, 1988, p. 321-343.
“Dans son Histoire de la Guerre contre les Perses, Procope parle du titre de Roi pour qualifier Al Harith, Théophane le
confesseur mentionne, dans sa Chronographia, les titres de Patrice et de Phylarque. (Chronographia I, ed. De Boor, p. 240).

47 1. SHAHID, Byzantium and the Semitic Orient before the Rise of Islam, op. cit., p 362 — 382.

28



Une question subsiste toutefois, si le role positif des Ghassanides semble infirmer les
propos de Procope et écarter toute implication de la part de ce phylarchat dans la faillite du
pouvoir central romain, comment peut-on expliquer I’effondrement de la présence romaine en

Arabie dés la disparition de Justinien ?

§3§ : Vers la disparition de la Romania Arabia.

Afin de comprendre les causes de la déchéance de 1I’empire dans la région, il faut s’arréter
devant la politique engagée par les successeurs de Justinien a I’égard des Ghassanides.
L’observation des rapports entretenus entre ces différents acteurs permettra de fournir
quelques éléments de réponse.

Ainsi, en examinant de pres les actions de Justin II [vers 520 J.C —578 J.C], on décele
rapidement les signes d’une fracture qui sera fatale a I’alliance Arabo — Romaine. Semblant
oublier les reégles ¢lémentaires du principe de Federati, cet empereur arréta, dés son
avénement en 565, les subventions dues aux tribus arabes alliées avant d’étendre cette
interdiction en 572 au phylarque ghassanide. La conséquence logique de la nouvelle politique
impériale fut le désistement des tribus nomades de cette alliance et leur renoncement a
soutenir le pouvoir Ghassanide. Adoptant une attitude de "mercenaires", les tribus arabes
nomades ne tardérent pas a se rallier au pouvoir lakhmide et devenaient une nouvelle menace
pour les phylarques de Bostra qui virent parallélement leurs protecteurs romains leur refuser
I’envoi de nouvelles troupes pour les soutenir contre les Perses. Pis, en recommandant
I’assassinat du phylarque ghassanide A/-Mundhir, Justin 1l provoqua la rupture de 1’alliance
romano-ghassanide et exposa logiquement 1’ Arabie aux raids perses*®. Le régne de Tibére II
[578 J.C — 582 J.C] scellera, ultérieurement la désunion entre les Ghassanides et le pouvoir
central romain suite au "guet-apens" monté par le général Maurice en 1’an 581 contre Al-
Mundhir et I’exil de ce dernier en Sicile. Selon I’historien Jean d’Ephése (mort vers 586 J.C),

£49

cette initiative impériale déchainera la colére des tribus arabes dans tout 1’Orient™ et

annoncera la disparition du phylarchat des Ghassanides™.

48 L absence de ’alliance Ghassanide va profondément se sentir lors du désastre de « Dara » et sa chute sous les armes des
perses, lors de la nouvelle guerre qui a opposé les romains aux perses, entre 573-575. Les voies furent ouvertes pour
I’invasion des forces perses et leurs alliés sarrasins en Asie centrale et Apamée.

4 Jean d’Asie, Histoire Ecclésiastique, 111, 40.

0 Pour venger la capture d’Al Mundhir, Son fils va mener les tribus arabes pour une série de représailles tout au long des
provinces orientales de I’empire et il va ravager, ainsi, 1’ Arabie, la Syrie, la Palestine, et la Phénicie.

29



Concernant ce dernier point, les sources byzantines présentent, toutefois, des opinions
opposées et semblent hésiter a incomber la responsabilité de la faillite de I’empire romain en
Arabie aux successeurs de Justinien ou aux allégeances incertaines des tribus arabes. Ainsi, si
les chroniqueurs ecclésiastiques comme Procope de Césarée et Evagre le scholastique
imputent cet échec a la trahison des Ghassanides®!, Jean d’Ephése et Michel le Syrien
estiment que 1’hostilité de Maurice — en tant que général puis empereur romain — a I’égard du
monophysisme des Ghassanides peut étre considérée comme le facteur principal de la cassure
entre I’Empire romain et ses alliés arabes.

Cependant, et afin de mieux comprendre la fin de Rome en Arabie, le lecteur est invité a
s’orienter vers les observations de M. SARTRE qui souligne que le disfonctionnement des
limes arabes et palestiniens coincide avec I’abandon des successeurs de Justinien, de tout le
réseau des remparts et des guetteurs installés auparavant dans la région>2. Ainsi, hormis leur
affaiblissement du phylarchat ghassanide, ces empereurs avaient aussi atténué le systéme
défensif romain en Arabie et provoquaient, par conséquent, le glissement de la région vers
I’insécurité et la multiplication des entités locales autonomes ou hostiles au pouvoir impérial

de Constantinople.

Section 2 : le bilan de la présence romaine.

Apres avoir laissé échapper le contrdle du réseau caravanier de 1’ Arabie et étant incapable
d’assurer la cohésion religieuse de cette région (1), I’empire romain vit sa présence
s’effondrer au sein d’une province qu’il n’avait jamais réussi a incorporer (2).
Paradoxalement, 1’acculturation sommaire de cette province semble nous fournir une grille de
lecture avisée pour expliquer la disparition ultérieure de Rome de I’Afrique du Nord (3).
Ainsi, en analysant briévement les derniers si¢cles de la présence romaine au Maghreb, nous
pourrons avoir une vision générale du contexte doctrinal et politique qui prédisposait 1’Orient
méditerranéen et le pays des "Maures" a basculer dans le sillage de la nouvelle communauté

universelle créée par le prophéte de 1’Islam en Arabie.

3! Evagre le scholastique, Histoire Ecclésiastique. V, VI, VII.
52 M. SARTRE, op. cit., p.152-153.

30



§1§ De la présence de Rome en Arabie du IV¢au VII® siécle : un équilibre précaire.

A- Le role stratégique de 1’ Arabie dans la politique commerciale romano- byzantine.

Contrairement a une Arabie romaine qui voyait son role commercial décliner jusqu’a
dépendre, quasi exclusivement, du Hedjaz (b), les autres cités caravanicres de la péninsule
arabique, et notamment la Mecque, devaient retrouver leur importance d’antan et se

développer en dehors de la tutelle romaine (a).

a- Le renouveau économique du Hedjaz.

Apres avoir perdu son importance commerciale et son role de plaque tournante dans le
trafic liant la méditerrané a I’Orient, suite aux manceuvres d’ Auguste et de ses successeurs (le
déplacement des flux caravaniers vers les ports de Gaza et d’Alexandrie et vers le sud de la
Syrie), I’ Arabie s’est retrouvée dans une situation marginale qui semblait la condamner et
I’empécher de créer sa propre prospérité. Cependant, en saisissant ultérieurement le conflit
qui opposera Rome aux Perses, et en profitant du jeu politique de ses tribus, cette région a pu
se repositionner, dés le IV® siecle, sur I’échiquier du trafic international et compenser son
absence de la croissance des échanges entre le monde indien et la méditerranée. Sans
reprendre les différentes études qui restent unanimes sur le role du conflit perpétuel opposant
Rome aux Sassanides dans la renaissance économique et commerciale de 1’Arabie, notre
étude s’appuiera sur I’ceuvre d’H. Lammens>* et ses conclusions relatives a I’avénement d’un
nouvel acteur commercial au sein de la péninsule arabique : la Mecque, future terre de
I’Islam.

Ainsi, si ’emplacement géographique de la Mecque — sur les routes qui relient la Syrie au
Yémen, d’une part, et les ports méditerranéens a I’Inde, d’autre part - peut expliquer le
développement économique de cette cité caravaniere, d’autres facteurs conjoncturels devaient
s’y ajouter pour redonner a cette région son prestige d’antan. En effet, en cherchant a intégrer
les circuits du trafic reliant I’ Asie a la Méditerranée, et afin d’éviter les éventuelles ingérences
qui risqueraient de nuire a 1I’indépendance de leur trafic, les commergants mecquois étaient
obligés de demander des sauf-conduits aux puissances voisines et offrir a celles-ci, en

échange, la possibilit¢ de disposer des voies traversant la péninsule arabique et transportant

>Henri LAMMENS, La Mecque a la veille de ’'Hégire, imprimerie catholique, Beyrouth, 1928.
31



les produits raffinés de l’orient lointain. Les transactions effectuées, a travers ce cadre
conditionnel, accordaient en conséquence a la Mecque une richesse économique qui fagonnait
son prestige aupres des tribus arabes et consolidait I’importance religieuse que lui confiait,
jusque-la, le temple d’ Abraham. Cependant, si le renouveau des cités caravanic¢res du Hedjaz
est dii au désordre sécuritaire déclenché par le conflit romano — sassanide, quels ont été les
rapports de celles-ci avec la province de 1’Arabie romaine et comment celle-ci se maintenait
au sein de la nouvelle configuration du trafic caravanier que connaissait la péninsule

arabique ?

b- La prospérité "paradoxale" de I’ Arabie byzantine.

En étudiant les relations commerciales de Bostra, M. Sartre a mis en lumiére le réle de
Bostra, en tant que marché chargé de fournir les vins et les céréales au Hedjaz préislamique.
En effet, a travers sa position adjacente de cette région désertique, 1’Arabie romaine
permettait au Hedjaz d’assurer sa subsistance et de satisfaire ses besoins en différents produits
qui lui étaient difficilement accessibles a cause de son emplacement géographique.

Par son emplacement au sein de la région agricole du Haurane, et parce qu’elle était le
point d’aboutissement des cavernes arabes, Bostra jouissait d’un grand prestige au sein de la
péninsule arabique, notamment aupres des grandes familles qurayshites qui semblaient y avoir
des correspondances permanentes® et étre capables de tisser des liens étroits avec les

Ghassanides qui la controlaient®

. Consciente du caractére limité de ses échanges avec les
autres provinces de I’Empire romain, Bostra avait fait le choix de s’orienter, de manicre
quasi-exclusive, vers le Hedjaz et de garantir ainsi son enrichissement et son
développement®®. Cependant, si la prospérité de cette cité est avérée, elle n’était d’aucune
utilité pour le pouvoir central romain. En effet, placé sous ’autorité directe des Ghassanide, le
prélevement des taxes sur les produits qui transitait par Bostra revenait directement aux

phylarques arabes de I’Empire et n’enrichissait en rien le trésor impérial®’.

** H. LAMMENS, La Mecque a la veille de I’'Hégire, op. cit., p. 47.

3 H. LAMMENS cite Le clan Quraychite des Asadites qui disposait du titre honorifique de Halif, affilié, des princes
Ghassanides, ibid., pp. 37 — 38. I. SHAHID cite le cas du phylarque ghassanide, Abou Karib, qui entretenait des relations
étroites avec Médine en raison des liens de parenté qu’il partageait avec certaines familles de la cité, op. cit., p. 374-379.

3 M. SARTRE, Bostra : des origine a I’Islam, op. cit., p. 132

57 Dans la Novelle 102, ’empereur Justinien regrette 1’inaptitude du pouvoir central romain a bénéficier des capacités
économiques de la région.

32



Devant la présente disposition des échanges commerciaux au sein de 1’Arabie
préislamique, le chercheur sera confondu de voir comment le développement du trafic arabe
s’est fait en dehors de I’autorité romaine, I’hypothése d’une influence politique réelle de ce
dernier sur I’ Arabie semble donc s’affaiblir. Ce postulat se 1égitime a travers 1’observation de
la localisation des foires arabes qui auraient pu étre considérées comme des lieux d’échange
entre les Arabes et I’empire romain mais qui se tenaient de maniere paradoxale en dehors de
la zone d’influence byzantine.

Ainsi, outre le sud de la péninsule arabique ou se tenait la majorité des foires arabes et qui
était dominé par un pouvoir abyssin’®, le trafic caravanier des tribus arabes fut régulé, dans
ses échanges avec 1’extréme orient, par Ctésiphon. Celle-ci n’appuyait pas son prestige aupres
des tribus arabes seulement a travers I’imposition de leurs marchandises ou I’attribution des
sauf-conduits qui préservaient leurs caravanes, mais également a travers le rendez-vous
commercial annuel qu’elle maintenait sur les terres d’4/ Hira, la capitale de leur vassaux
lakhmides®.

La sphére des échanges entre Constantinople et les commergants mecquois est restée, par
conséquent, limitée au nord-ouest de la région, au sein de la zone d’influence Ghassanide. De
la sorte, il apparait que les échanges commerciaux, entre le pouvoir central romano-byzantin
et les cités caravanieres du de la péninsule arabique, particuliérement celles du Hedjaz, étaient

indirects et passaient par de nombreux intermédiaires qui atténuaient ses influences.

A travers ces données, 1’observateur peut déceler les difficultés du pouvoir central byzantin
a s’imposer sur 1’échiquier commercial de 1’Arabie et son incapacit¢ a faire des voies
caravanieres un appui capable de véhiculer ’idée d’un Empire coalisé et de la faire accepter
parmi les tribus arabes. Si le commerce aurait pu unir ou rendre cohérente 1’évolution des
tribus arabes dans le sillage du pouvoir central romain, les enjeux de la péninsule arabique le
firent échouer. L’incapacit¢é de !’empire Romain d’affilier économiquement 1’Arabie
apparaitra toutefois moindre quant a D’impuissance de 1’autorité impériale a 1’unifier
religieusement et doctrinalement. Le caractere limitrophe de cette région diminua, en effet, le
projet de sa romanisation et y permit la floraison de nombreuses interprétations

christologiques opposées a la doctrine officielle impériale.

8 Tawfik FAHD, Rapports de la Mecque avec 1’ Abyssinie : le cas des Ahabis, I’ Arabie préislamique et son environnement
historique et culturel, op.cit., pp 539-548. H. LAMMENS, op. cit., p. 276-293.
3 Al Yakoubi, Tarikh, Livre I, Dar Sader, Beyrouth.

33



B- De I’échec religieux de Rome en Arabie.

« Arabia haeresium ferax, I’ Arabie est fertile en hérésies », c’est a travers ces mots que
Théodoret de Cyr (393 J.C — Vers 460 J.C) décrit cette région au V°siecle. Or, si les paroles
de I’évéque antiochien risquent de simplifier I’état religieux de I’ Arabie, ils nous permettront
de discerner les lectures théologiques qui y fleurissaient pour compromettre 1’unité
dogmatique de I’Empire romain christianisé. Devant la rareté des documents relatifs a
I’évangélisation de cette région, cette analyse est appelée a s’orienter vers les débats
théologiques des Eglises orientales afin d’en déduire les conséquences sur la christianisation
de I’ Arabie.

A travers une étude qui confirme le jugement de Théodoret de Cyr, M. SARTRE date la
premicre apparition de 1’Arabie sur la scéne chrétienne a I’avénement d’une communauté
chrétienne a Bostra, groupée au début du III° siecle autour d’un évéque Bérylle et adepte de
ses interprétations erronées®®. Située géographiquement aux marges de I’Empire et
contredisante, originellement, 1’orthodoxie chrétienne, 1’ Arabie se présenta dans les écrits des
historiens byzantins comme une terre hospitaliére des sectes qui s’écartaient des dogmes
officiels de I’Empire romain®'. Nonobstant, loin d’étre spécifiques a 1’Arabie, les querelles
théologiques qui animaient cette région étaient conformes aux diverses discussions
christologiques qui esquissaient, un peu partout dans le monde romain, 1’évolution de I’Eglise
chrétienne.

Consciente de la complexité du débat théologique qui a morcelé le christianisme oriental,
notre étude s’arrétera devant le role du pouvoir romain, a partir de Constantin, et sa gestion
des débats doctrinaux au sein d’une Arabie divisée par les incessantes et multiples
interprétations spéculatives sur la nature du Christ. Ainsi, nous définirons, de manicre
concise, les grandes lignes de la politique impériale a I’égard des controverses christologiques
qui ont jalonné 1’évolution du christianisme oriental et comment elles pouvaient faconner la
configuration religieuse de 1’Arabie (a). Si le pragmatisme de Justinien, et son souci de
maintenir [’unité de I’empire, lui font accepter la scission monophysite des Ghassanides (b),
ses successeurs se montreront moins prudents et feront précipiter la fin de 1 autorité

chrétienne en Arabie (c).

% Maurice Sartre, Bostra, op.cit., p. 99
61 M. PICCIRILLO, L’Arabie chrétienne, op.cit., p. 18

34



a- Le christianisme face a ses dissidences orientales.

Le débat théologique provoqué par Arius, le prétre d’Alexandrie, a propos de la place
réelle du Christ et sa prédiction d’une séparation ontologique entre ce dernier — considéré
comme une créature — et le Pére, seul Dieu effectif, vont plonger I’Orient romain dans une
crise doctrinale qui aboutit a la fixation de I’orthodoxie chrétienne a travers le Credo de
Nicée, 325 J.C. Pourtant, malgré sa condamnation de ’arianisme et sa résolution d’une
déclaration de foi ou le Fils est déclaré de « la méme substance » homoousios que le Pere, les
définitions imposées par le Concile de Nicée ne tardeérent pas a déclencher les réserves de
nombreux évéques orientaux et a précipiter sa réfutation. En effet, en utilisant des notions
vagues et étrangéres de 1’écriture sainte comme le terme homoousios qui indique 'unité et
’identité de substance entre le Christ, le Fils et Dieu, le Pére®, le concile de Nicée fut
suspecté¢ de favoriser la doctrine sabellienne et sa théorie qui fait des trois personnes de la

¢%3. Face a

Trinité (Pére, Fils et Esprit) les modalités (aspects) d’une unique et méme divinit
cette approche, de nombreuses oppositions au concile de Nicée éclatérent pour appeler soit a
une radicale séparation entre le Fils dissemblable (anomois) au Pére, soit a renier la

consubstantialité entre Dieu et le Christ®

et révoquer, en conséquence, ses artisans : les
évéques Nicéens.

L’attitude ambigiie de I’empereur Constantin, silencieux devant les agissements des anti-
nicéens, précipita une nouvelle crise au sein de I’Eglise que la réintégration par Constant des
¢véques nicéens ne pouvait qu’amplifier [337 J.C]; s’en suivra alors une nouvelle opposition
de la part des évéques orientaux qui refusaient toute implication de I’empereur romain au sein
des affaires internes de leur Eglise. Cette colére se développa apres le rejet, en I’an 341, de la
part des évéques orientaux de la décision du concile de Rome de rétablir dans son si¢ge
I’évéque Anastase d’Alexandrie, d’obédience nicéenne. Afin de riposter a la sentence papale
qu’ils apergurent comme une ingérence de Rome, les évéques orientaux tiendront, la méme

année, un nouveau concile a Antioche qu’ils exploitérent comme une tribune pour reconfirmer

leurs positions.

62 Pierre MARAVAL. Le Christianisme de Constantin a la conquéte arabe. PUF. Paris. 1997. p 319 — 320.

63 Cette doctrine est apparue au I11° siécle, a travers les enseignements du prétre libyen Sabellius

% Interprétation défendue par "les Nicéens Modérés" qui ont accepté le rejet et la condamnation de 1’Arianisme strict. Elle
enseigne le dogme d’une substance semblable entre le Pére et le Fils sans toutefois les identifier ou les unir.

35



L’aveénement de I’empereur Constance Il et sa multiplication des conciles, pour établir une
entente théologique entre les évéques des deux parties de I’empire, finissent par rétablir
I’unité de I’Eglise autour des formules homéennes du concile d’Ancyre [358 J.C] qui déclara
que le Fils est d’une essence semblables a celle du Pére. Or la volonté de cet empereur de
rétablir I’unité et la paix de ’Empire se heurtérent a sa propre partialité envers les évéques
orientaux et leur attitude subordinationiste du Christ®.

Trois ans plus tard, Valens tient les commandes de la partie orientale de 1’empire [364 J.C-
378 J.C] et doit faire face a une situation épiscopale chaotique. En effet, les divisions qui ont
touché les évéques partisans de Nicée - entre les affiliés et les opposants de la
consubstantialité de Dieu et du Christ - et la politique hostile de I’empereur Julien envers ces
galiléens qu’il considérait comme des égarés®®, précipitérent le retour des partisans de
I’arianisme et permirent le développement de la doctrine anoméiste qui différencie
explicitement entre le Pére et le Fils créé. Ce chaos religieux conduit Valens a reprendre en
I’an 364 la doctrine de Constance II et a persécuter le clergé qui lui est oppos¢; de nombreuses
rebellions éclatérent, en conséquence, dans 1’Orient romain dont celle menée par la reine

Mawiya®’.

L’arrivée de Théodose I au pouvoir en 1’an 379 constitue un nouveau revirement dans la
politique religieuse de I’Empire. Pro-nicéen, cet empereur rejeta rapidement les mesures de
son prédécesseur tout en cherchant un nouveau compromis capable d’apaiser les évéques
orientaux. Ainsi, pour assurer I’unité dogmatique de I’Eglise, il convoqua en 381 le concile de
Constantinople. Considéré comme le deuxiéme concile cecuménique, celui-ci s’inscrit dans la
lignée directe du concile de Nicée dont il renouvelle les formules et proclame la
consubstantialit¢ du Peére, du Fils et de I’Esprit qui sont « une seule divinité, une seule
puissance et une seule substance » en trois hypostases®®. Naturellement, ce concile ne manqua
pas d’appeler les évéques, ariens et sabelliens, a évacuer leurs sieges en faveur des évéques

orthodoxes.

5 Les évéques orientaux qui sont des adeptes de I’homéisme — Doctrine qui professe I’infériorité du Fils au Pére- furent un
soutien politique important et une garantie pour le maintien de I’autorité impériale en orient.

% Lucien JERPHAGNON, Les Divins Césars : idéologie et pouvoir dans la Rome Impériale. Hachettes Littératures, Paris,
2004, p. 389-390.

7 Supra, p. 24.

% Bernard FLUSIN, Triomphe du Christianisme et définition de I’Orthodoxie, pp. 49-75, Le Monde byzantin, Tome I
I’Empire romain d’Orient 330-641, sous la direction de Cécile MORRISSON, Presses Universitaires de France, Paris, 2004,
p. 64.

36



La concorde religieuse, instaurée par Théodose I¥, ne fut toutefois que provisoire et ne
résista pas devant le conflit qui opposa, des 1’an 427 J.C, le prétre d’Antioche, Nestorius a
I’évéque d’Alexandrie, Cyrille. Désormais, la période des luttes christologiques s’ouvrit pour
annoncer une multitude de divisions au sein du Christianisme oriental. Et en prenant partie,
ultérieurement, pour 1’une ou 1’autre lecture christologique, 1’Arabie chrétienne matérialisera
la nouvelle dissidence théologique qui tracera, a jamais, I’avenir de 1I’Eglise. En effet, en
accueillant le nestorianisme, 1’Arabie chrétienne projettera une nouvelle configuration ou la
doctrine de Nestorius des tribus arabes orientales®® devra cohabiter avec le monophysisme
consacré par I’Eglise d’Alexandrie et propuls¢é comme une religion "nationale" par les
Ghassanides au pays du Levant. Ainsi, et bien avant la consécration du dogme chalcédonien,

en I’an 451, I’ Arabie semblait avoir échappé a I’emprise de tout dogme officiel romain.

b/ Le christianisme arabe [VeVII® s]: de la crise nestorienne a la consécration du

monophysisme.

Les fissures doctrinales du christianisme oriental remontent aux querelles théologiques qui
ont opposé les évéques nestoriens adeptes de la doctrine dyophysite, celle de la division des
deux natures, humaine et divine au sein du Christ, a ceux de 1’évéque d’Alexandrie, partisans
de I'unité indivisible du Christ et annonciateurs du Monophysisme. En rejetant la nature
dyophysite du Christ et en déposant 1I’évéque de Constantinople : Flavien qui refusait de
condamner Nestorius, le concile d’Ephese II — réuni a la demande de 1’évéque d’ Alexandrie —
mit fin & I’union précaire établie entre les si¢ges d’Antioche et d’Alexandrie’®.

L’avenement de Marcien [450 J.C— 457 J.C] bascula le rapport des forces entre les
différentes fractions de 1I’Eglise et précipita un chaos doctrinal dont celle-ci peinera a se
relever. En effet, en convoquant un nouveau Concile a Chalcédoine, cet empereur chercha a
restaurer 1’unité de 1’orthodoxie chrétienne; toutefois, ses multiples interventions et son
hostilit¢ manifeste a I’égard de 1’Eglise d’Alexandrie’’ vont aboutir a4 une conclusion

désastreuse pour [’unité du christianisme oriental.

®Guillaumont ANTOINE, Un colloque entre orthodoxes et théologiens nestoriens de Perse sous Justinien, Comptes-rendus
des séances de I'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 114e année, N. 2, 1970. p. 201-207.

G. Antoine, Justinien et L'église de Perse, Dumbarton Oaks Papers, Vol. 23. (1969 - 1970), p. 39-66.

7011 faut souligner que ce sont les pressions exercées par Théodose II qui permettront de rétablir, temporairement, 1’Unité de
I’Eglise. En effet, en acceptant la doctrine dyophysite de Jean d’Antioche — la double nature du Christ — et en s’assurant de la
condamnation définitive de Nestorius, Cyrille d’ Alexandrie provoquera 1’opposition et I’indignation des partisans extrémistes
de la nature unique du Christ

71B. FLUSIN, Triomphe du Christianisme et définition de I’Orthodoxie, op. cit., p. 69.

37



Contraints par les commissaires impériaux a proposer une nouvelle définition de la Foi
chrétienne, les évéques assemblés par Marcien devaient puiser leurs interprétations au sein
d’un nombre précis de références dont la lettre dyophysite du pape Léon, le Tome a Flavien,
considérablement controversée par les évéques orientaux’?. La synthése de leurs lectures
aboutira a une nouvelle clarification du Credo de Nicée et reconnait « les deux natures du
Fils, sans confusion, sans changement, sans séparation, la différence des natures n’étant
aucunement supprimée par ['union, mais la propriété de chaque nature étant sauvegardée et
concourant en une seule personne et une seule hypostase ».

Par ses recommandations instructrices des débats et par sa volonté d’imposer les formules
fixé par ce concile’®, I’empereur Marcien réussit a faconner une définition christologique
soupconnée de nestorianisme et provoqua en conséquence 1’opposition des évéques orientaux
qui considéraient la formule de Chalcédoine comme un dogme infidéle a la doctrine
théologique d’Alexandrie. La politique impériale pro-chalcédonienne’ déclencha de
nombreux actes de violences et une politique répressive a I’égard des monophysites, attachés
a I’Eglise d’ Alexandrie. Ceux-ci devaient attendre I’avénement de Justinien pour acquérir une
certaine légitimité auprés des autorités impériales romaines qui leurs permirent, et sous
I’impulsion de I’évéque d’Edesse : Jacques Baradée’, de rétablir I’Eglise monophysite.

Paradoxalement, en tolérant les préceptes monophysites, le siége impérial romain allait
créer une nouvelle entité qui ne tardera pas a s’opposer a I’orthodoxie dogmatique impériale

et désagréger ainsi I’unité chrétienne tant convoitée par Justinien’. ,

72 Lettre adressée en juin 449 par I’empereur Léon a son homologue de Constantinople, I’évéque Flavien pour lui exprimer
ses idées dyophisites et approuver la condamnation d’Eutychés, un partisan de Cyrille et de la doctrine de "’unité réelle du
Christ" préchée par I’Eglise d’Alexandrie.
73 L’empereur promulgua trois édits, en 452 qui interdisent aux clercs et aux laics de discuter des décisions de ce concile.
74 Interrompue par le régne d’Anastase et le concile de Sidon de 511, initié par Sévére d’Antioche patriarche de
Constantinople qui va condamner le concile de Chalcédoine et persécuter ses fidéles.
75 Evéque monophysite (mort en 578), d’abord prétre a Tella, puis moine de Pestilta ; il fut nommé, suite aux pressions de
I’impératrice Théodora et les exigences politiques des Ghassanides de Justinien, évéque d’Edesse en 543. Apercevant la
situation chaotique et délicate de I’Eglise monophysite (dissidences internes et opposition impériale), Jacques Baradée se
consacra au renouveau de cette doctrine et parcourt 1’ensemble des parties orientales de I’Empire (Arabie, Mésopotamie,
Arménie) pour réanimer les communautés monophysites déclinantes. Par sa désignation des prétres et des diacres locaux, il
permit le renouveau de I’Eglise monophysite et sa reconstruction en tant qu’Eglise autonome de Constantinople. Son
emprunte majeure sur le maintien du monophysisme se refléte par la nouvelle appellation de son Eglise qui se faisait
désignée, désormais, comme 1’Eglise Jacobite.
Voir également : Jean MASPERO, Histoire des Patriarches d’Alexandrie, depuis la mort de I’empereur Anastase jusqu’a la
réconciliation des Eglises Jacobites. Librairie ancienne Edouard Champion, Paris, 1923, p. 182-190.
76 Georges TATE, Justinien, I’Epopée de I’Empire d’Orient (527 — 565), Paris, Fayard, 2004, p 690 — 693.

38



c- Les successeurs de Justinien : I’échec de la Foi impériale une et indivisible.

Suite aux difficultés de I’empereur Justin II [565 J.C — 578 J.C] de réaliser un compromis
définitif avec les monophysites, ses successeurs immédiats, Tibére II Constantin [578 J.C —
582 J.C] et Maurice [582 J.C — 602 J.C] renoncerent a tout dialogue avec leur Eglise sans se
soucier, toutefois, des obédiences théologiques de leurs phylarques Ghassanides. La nouvelle
politique du pouvoir central romain édifia une rupture définitive entre les empereurs
chalcédoniens et leurs vassaux monophysites arabes et prépara, par conséquent, les conditions
appropriées qui priveront I’Empire romain de son dernier rempart dans la région ; a la veille
de ’avénement de I’Islam, la division entre les chalcédoniens (les melkites’’) et les jacobites,
ces monophysites liés a Jacques Baradée, est irréparable.

On a souvent écrit que 1’ardeur monophysite a rejeter la tutelle religieuse de Byzance a
favorisé I’islamisation rapide de la Syrie et sa conquéte, cette interprétation s’¢lucide quand
on sait que loin d’étre une simple incompréhension doctrinale, le monophysisme incarnait les
ambitions "nationalistes" des peuples de la région’®. Cette doctrine était leur "manifeste" pour
rejeter la présence d’un pouvoir central impérial byzantin qu’ils considéraient comme une
puissance étrangére. Ainsi, qu’il agisse a I’égard du pouvoir byzantin, ou méme sassanide’’, le
monophysisme devait servir comme un outil doctrinal qui permettait aux peuples de la région
de se maintenir et de revendiquer leurs identités. L’usage du syriaque par les jacobites et le
développement de la littérature copte, en Egypte, deés la structuration des Eglises
monophysites ne témoignent pas seulement - au moins sur le plan religieux - de la volonté
indépendantiste des sujets arabes, syriens et orientaux de I’empereur; ils s’illustrent
¢galement comme un aspect indéniable de la difficult¢ de I’empire romain a acculturer ses

contrées arabes®.

77 L’Eglise Chalcédonienne officielle et désignée sous le nom de Melkite, en référence au terme arabe de Malik qui signifie le
roi.

8 P. MARAVAL, op. cit, p. 420 — 423.

79 L’ Arménie a adopté le monophysisme dé&s ’an 551 par opposition au Nestorianisme de 1’Eglise officielle perse.

80 Afin de comprendre les enjeux des luttes christologiques qui ont miné ’unité de 1’Eglise aprés le concile de Chalcédoine et
afin de mieux déceler le rejet du monophysisme alexandrin des visées centralisatrices de 1’Empire, développées par
I’archevéché constantinopolitain, voir Philippe BLAUDEAU, Alexandrie et Constantinople (451-491) De I’Histoire a la Géo-
Ecclésiologie, Ecole Frangaise de Rome, 2006.

39



§2§- L’acculturation de I’Arabie, I’anatomie d’un échec.

Promulgué par ’empereur Caracalla en 1’an 212 J.C, la constitution antonine qui « donne la
citoyenneté romaine a tous les pérégrins du monde habité, toutes les formes d’organisation

81 ne semble pas avoir

municipale étant maintenues, exception faite pour les déditices
chamboulé I’identit¢ de la province d’Arabie ou avoir provoqué I’engouement de ses
habitants. En effet, ancrés dans un fort processus d’hellénisation qui leur a permis de
maintenir leurs identités, leurs langues et leurs passés®, les cités arabes apercevaient "le don
romain" comme une menace de leurs libertés et de leurs traditions®’.

L’abaissement du prestige de la province, apporté par le gouvernement impérial a partir de
I’an 244 viendra accentuer I’hostilité et le mécontentement des populations locales de la
province face aux exigences de plus en plus accrues de Rome. A coté de la pression militaire
et fiscale des autorités centrales®®, viendront s’ajouter la détresse économique et la crise du
pouvoir qu’a connu I’Empire au II1° siecle pour défaire les liens précaires qui unissaient Rome
a la majorité des tribus arabes. Ainsi, si la crise économique va intensifier le brigandage®® et
perturber le trafic des caravanes traversant la région, I’incapacité des autorités romaines d’y
remédier obligera les localités arabes sédentaires a embaucher leurs propres gardes et a se
désengager progressivement de leurs obligations fiscales envers le pouvoir central.
Inéluctablement, cette rupture se cristallisera a travers la désertion des tribus autochtones des

contingents militaires, leur non-coopération avec les autorités administratives, et enfin leur

amplification des groupes de pillards.

81 Papyrus Giessen, 40 (1).

82 A propos de ce point, voir M. SARTRE, La construction de I’identité des villes de la Syrie hellénistique et impériale :
Idéologies et valeurs civiques dans le monde romain, Textes réunis par Hervé INGLEBERT. Picard.2002.

8 Bien que certaines adhésions des notables arabes aux structures romaines restent possibles, celles-ci s’expliquent
essentiellement par la volonté de leurs auteurs de se préserver et de mettre en valeur leurs prestiges sociaux. D. F GRAF, The
Saracens and the Defense of the Arabian frontier, op. cit., p.380

84 Ces exigences étaient souvent d’ordre militaire et/ ou fiscal. En effet, les garnisons militaires semblent étre des fardeaux
pour les populations voisines car elles nécessitaient des populations locales le paiement des taxes spécifiques afin de pouvoir
se maintenir. Aussi, le déplacement des troupes aux longs des frontiéres obligeait les autochtones a fournir les efforts
nécessaires pour le transport des soldats qui abusaient souvent de leur statut pour incarner une réelle menace a I’égard des
habitants.

85 A propos de la question du brigandage en Arabie, voir Catherine WOLFF, Les Brigands en Orient sous le Haut-Empire,
Ecoles Frangaise de Rome, 2003, p. 133-156. L’auteur défend 1’idée que le brigandage au sein de cette province, et malgré sa
particularité géographique, n’était pas aussi important que le prétendent les sources classiques qui préférent, de maniere
générale, véhiculer des opinions courantes et mépriser cette région a cause de son mode de vie, le nomadisme. Aprés
I’analyse des différents des textes qui témoignent de la présence de cette activité au sein de 1’Arabie, 1’auteur conclut que
cette région, avec la Syrie et la Palestine, connaissaient trés peu ce phénomeéne et constituent une exception par rapport aux
autres provinces anatoliennes et balkaniques de I’Empire.

40



I1 faut souligner toutefois que ce désordre caractéristique de 1’ Arabie romaine du III° siecle
n’était pas distinct de la situation chaotique que connaissaient, en méme temps, les autres
provinces de I’Empire Romain et notamment celles ou s’implantera 1’Islam. Le cas des
provinces nord-africaines nous fournira, ci-dessous, un témoignage parfait de ces obstacles

inhérents qui désagrégeaient 1’évolution de I’Empire®S.

Cette désunion s’est étalée sur toute la période du bas-empire car les empereurs de
Constantinople semblaient étre plus concernés, au sein de cette région, par le maintien des
réseaux caravaniers que de rétablir un vrai processus d’acculturation qui aurait été capable
d’incorporer 1’Arabie. Pourtant, méme en suggérant une hypothése contraire, nous
observerons que I’acculturation de cette région a ¢été originellement faussée et que
I’avénement de Rome, au sein de cette région, s’est avéré impuissant devant les nombreux
facteurs qui y subsistaient et qui ne devaient pas tarder a neutraliser I’action impériale et

réduire la romanisation de la région :

- [Ainsi, outre le trés faible degré de I’hellénisation de 1’Arabie, M. SARTRE souligne que malgré son
absorption de la culture hellénistique, la Syrie ne faisait pas du grec sa "langue officielle" et ne le
considérait que comme une fagon d’écrire et de communiquer ; ainsi, le Grec se trouvait associé aux
langues indigénes qui continuaient a témoigner de la vigueur des cultures indigenes : le syriaque et
I’araméen.

- Bien que des inscriptions et des textes permettent de ne pas douter que les villes romaines en Arabie et
en Syrie aient adopté les institutions des autres cités impériales®”, ce constat ne permet pas d’occulter
les clivages réels entre les villes de la Syrie du Nord et de la cote et de la Décapole et celles situées au
sud et en Transjordanie. Ainsi, si dans les anciennes cités les notables municipaux portaient des noms
grecs et avaient acquis, assez souvent, la citoyenneté, les magistrats et les bouleutes des nouvelles villes
de la province d’Arabie ne vont pas jusqu’a helléniser leur nom ou demander la citoyenneté. Malgré
leur intégration administrative, les villes romaines en Arabie se contentaient d’adopter le strict
minimum des coutumes gréco-romaines et leur méconnaissance des concours grecs, contrairement aux
cités syriennes et palestiniennes, suffit pour en témoigner.

- La répartition démographique des citoyens grecs au sein de la région témoigne également de la
configuration difforme de ’acculturation romaine de 1’Arabie. En effet, contrairement a la Syrie, leur
présence au sein de cette province s’est limitée exclusivement aux cités de la Décapole ; la population
arabe, quant a elle, se présentait massivement dans le Néguev, la Transjordanie, le Hauran et tout au

long de la steppe syrienne®®].

86 Voir ci-dessous, pp. 42-47.

87 La répartition en tribus et I’existence de boulai ol siégent les notables du cru sont attestés jusque dans les cités les moins
hellénisées (Palmyre 1’adopta sous les flaviens).

88 M. Sartre, 1’Orient Romain, op. cit., p. 315.

41



Ainsi, c’est a travers cet arriére-plan vicié que s’est développée la provincialisation
romaine de I’Arabie. Indubitablement, Rome n’avait pas réussi a modifier les structures de
cette région et son échec se refléte parfaitement au sein des campagnes non hellénisés ou se
maintenaient en permanence les conditions d’une rapide disparition du "vernis culturel
romano-grec"®’.

En s’appuyant enfin sur I’opinion de S. Janniard qui stipule que ’identité romaine n’était
pas fondamentalement culturelle mais se définissait essentiellement par son appartenance a la
puissance d’un pouvoir central, elle-méme liée a ’idée d’un destin communautaire’®, nous
comprendrons que I’alanguissement ou la disparition de ces éléments centralisateurs ne
pouvaient qu’accélérer la perdition de cette adhésion et faciliter la dé-romanisation de la
région. En conséquence, L’avénement ultérieur d’une nouvelle autorité centrale en Arabie, et
sa réussite a se pérenniser, devait incontestablement y compromettre le maintien des liens
antérieurement tissés avec un empereur romain, géographiquement lointain, politiquement
allusif et religieusement fragmenté.

La Romania Arabia est restée a la marge du pouvoir central et son intégration au sein de
I’empire donne I’impression qu’elle s’est faite, exclusivement, pour maintenir les intéréts
sécuritaires et économiques de I’Empire. Parce que le processus romain de I’acculturation de
cette province portait intrinséquement les causes de son échec postérieur, les nouvelles
conjonctures, introduites a partir du quatriéme siccle, ne feront que précipiter le dénouement
des liens fictifs qui liaient les sujets arabes a 1’autorité romaine centrale. Similairement a
I’ Arabie, les provinces africaines posaient de nombreux problémes au si¢ge central romain, la
configuration des liens entretenus par ces deux parties nous témoignera des causes qui avaient

entrainé la chute de I’Empire et son incapacité a incorporer efficacement le pays des maures.

§3§ La romanisation de I’Afrique du Nord: une entreprise originellement

"périlleuse.

Hostile a I’avénement militaire de Rome (A), 1I’Afrique du Nord étalait conjointement ses
dissidences doctrinales envers l’orthodoxie doctrinale impériale, la romanisation de cette
région échoua, par conséquent, devant l’incapacité de I’Empire chrétien de le fédérer

religieusement (B).

8 M. SARTRE, /bid., p. 315.
%Sylvain JANNIARD, Armée et acculturation dans ’orient Romain Tardif. L’exemple des confins syro-mésopotamiens. V-
VI Ap J.C, Mélanges de I’école Frangaise de Rome. Antiquités. MEIRA. 2006.

42



A- Rome face aux insurrections berberes.

Comme I’observe M. Rachet, ’avénement de Rome en Afrique du Nord allait déclencher
la réaction des populations autochtones. Celles-ci, 1ésées d’abord par la saisie de leurs terres
au profit des nouveaux sédentaires romains, et menacées ensuite dans son propre mode de vie
a cause des actions structurelles entreprises par I’Empire,’! ne devaient pas tarder a s’opposer
a la politique administrative et rythmer, en conséquence, 1’évolution ultérieure de cette région
a travers des soulévements permanents. Chaque empereur romain devait ainsi se heurter aux
insurrections berbéres et constater I’incapacité de ses prédécesseurs a les résoudre®?.

Au fil des années, les berberes des Maurétanies Césarienne et Tingitane devenaient de plus
en plus indociles et incapable d’observer une obéissance envers les autorités romaines, et face
aux stratégies impériales, dont 1’objectif restait inlassablement la pacification totale de la

Berbérie, s’érigeait la constance des attaques maures.

Et bien que la réforme ultérieure de Dioclétien® puisse signifier la reconnaissance des
difficultés de communication et de la discontinuité existante entre la Maurétanie Tingitane et
les provinces continentales voisines™, cette restructuration se définit essentiellement comme

I’expression d’un choix délibéré, de la part de Rome, de renoncer a épuiser ses forces dans

1 (Abandon des routes ancestrales qui amenaient les populations nomades aux terrains de pature indispensable pour leur
troupeaux, 1’obligation de se contenter des quelques parcelles cultivables, 1’installation de Rome d’un systéme urbain qui
cherchait, d’une part, a garantir 1’existence des débouchés commerciaux pour les produits africains et maintenir, d’autre part,
I’ordre au sein de la région) Marguerite RACHET, Rome & les berbéres : un probléme militaire d’Auguste a Dioclétien.
Collection Latomus. Volume 110. Revue d’études latines. Bruxelles. 1970.

92 Trajan essaya de régler les principaux problémes de la Berbérie, telles les incursions des tribus sahariennes, la surveillance
d’un centre permanent de dissidence : I’Aures, a travers une série d’actions : Délimitation des territoires des tribus dont la
soumission s’avéraient définitive, en proconsulaire et en Numidie. La pacification des Maurétanies qui ne semble pas
échapper aux voix de dissidence. Trajan va faire reculer les limites méridionales de la Numidie jusqu’aux bordures du désert.
Il procéda également a réduction des superficies des tribus, en annexant une partie de leurs territoires aux civitas roman-
puniques, afin d’obliger les berbéres a abandonner leur vie semi- nomade et se tourner vers 1’agriculture qui les
sédentariserait.

Toutefois, cet arsenal de dispositions n’allait pas étre un synonyme d’une éventuelle pacification romaine de ses provinces
africaines. Et effet, les mesures de Trajan eurent pour premiére conséquence : le refoulement vers 1’ouest des grands nomades
nord-sahariens qui se voyaient interdits de leurs terrains de parcours habituels ; les raids qu’ils menérent contre les
montagnards maurétaniens, en guise de riposte, déclenchérent les turbulences et les soulévements de ces derniers contre
I’occupant romain qui est venu chambouler leurs modes de vie et qu’ils identifient comme la principale cause de leurs
épreuves.

93 Cet Empereur va tenir compte des remaniements du systéme administratif apportés par Maximilien, en Afrique du Nord.
Par conséquent et afin de rompre avec I’insécurité due aux révoltes multiples dans la région et la rareté des transactions
commerciales dues au mauvais état des routes et pour mettre terme aux ambitions des empereurs autoproclamés en Afrique,
Dioclétien va morceler 1’Afrique romaine en 7 provinces. Ainsi la Numidie cédera la place devant trois provinces : La
Tripolitaine, la Numidia Militiana, la Numidie Circtésienne. De la Proconsulaire, il va détacher la province de Byzacene en
295 ceuvre de Maximien. Maximien avait déja répartie la Mauritanie Césarienne en deux provines : la césarienne et la
Sitifienne. Enfin, Dioclétien va garder la province de la Mauritanie Tingitane, tout en abandonnant la partie continentale &
Volubilis et rattacha la Tingitane Maritime au Diocése des Espagnes, afin d’assurer la sécurité de Détroit & éviter I’invasion
Maure.

% M. RACHET, Rome et les berbeéres, op. cit., p 168-169

43



une région indocile et sans grande utilité stratégique®®. En effet, comme 1’écrit Edmond
Frézouls, «I’abandon de la Maurétanie Tingitaine n'entralnait aucune révision déchirante, ni
du point de vue stratégique, ni de celui de ses populations originaires, restées en marge de
I'Empire et de toute fagon peu importantes”® .

Les successeurs de Dioclétien devaient €galement se heurter aux problémes militaires
nord-africains, amplifiés par les troubles politiques et religieux que connaissait I’ensemble de
I’Empire romain au IV®siécle, avant de voir cette partie de I’Empire leur échapper au profit
des vandales.

Toutefois, en s’inscrivant dans la continuité romaine®’, le royaume vandale, fondé en
Afrique du Nord par Genséric [399 J.C — 477 J.C], devait naturellement hériter des difficultés
du pouvoir qu’il a déchu. Ainsi, outre les dissidences des chefs de tribus locaux’®, les
nouveaux maitres de Carthage devaient faire face aux problémes des /limes, harcelés
continuellement par les tribus maures, et faillir finalement a les maintenir.

Les difficultés des vandales a résoudre la problématique indigéne cesserent cependant avec
I’expédition de Justinien qui mit fin, en I’an 533, a leur aventure africaine. Or, en réintégrant
le sillage impérial, ce territoire devait y réintroduire ses éternelles complications politiques et
militaires. Ainsi, en fermant la parenthése vandale, Justinien se vit obligé de récupérer les
mémes maux auxquels furent confrontés ses prédécesseurs romains: ces révoltes berberes qui
n’avaient jamais cessé d’envenimer la présence impériale en Afrique ; ainsi, si le chapitre

vandale n’a duré qu’un siécle (430 a 533), celui de "la restauration *°"

romano-byzantin ne
peut se vanter d une meilleure longévité.

En effet, en lancant un grand programme de fortifications [entre 539 et 544] dans les
différentes provinces reconquises (la Byzacene, la Proconsulaire, la Numidie, une partie de la
Maurétanie sitifienne), le pouvoir byzantin cherchait simultanément a consolider sa présence

dans la région et a adresser un message menagant aux gentes Maures qu’il a propulsées en

% La Tingitane était une province marginale, éloignée de toute circulation interrégionale, et fonctionnant surtout comme un
relais vers 1'Afrique profonde. Son rdle dans la protection des provinces méridionales des Espagnes devenait insignifiant du
moment que la couverture du détroit pouvait étre maintenue. Du point de vue de Dioclétien, I’extension de cette province
vers le Sud n'avait pas grande importance

% Edmond FREZOULS, Rome et la Maurétanie tingitane : un constat d'échec ?, Antiquités africaines, N° 16, 1980. p. 92-93.
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/antaf 0066-4871 1980 num 16 1 1058.

97 Christophe HUGONIOT, Rome en Afrique, de la chute de Carthage aux débuts de la conquéte arabe, Paris, Champs
Université, Flammarion, 2000, p. 216-224.

%Les inscriptions découvertes dans les montagnes de 1I’Aurés révélent I’existence d’un chef de clan, nommé Mastiés, dans
I’Hodena et 1’Aurés, qui se proclama imperator vers 476 et conserva son titre une quarantaine d’année. L’Année
Epigraphique, 1945, 97. Cité par C Hugoniot, op. cit., p 217

% Dans son Histoire du Maghreb, Abdellah LAROUI préfére utiliser ce mot que de recourir au terme de reconquéte. En effet,
la victoire de Justinien n’était significative que « le retour d’une partie de I’ancienne classe possédante dans ses biens ;
d’abord I’Eglise ». A. Laroui, I’Histoire du Maghreb, un essai de synthése, centre culturel arabe, Casablanca, 1991, p. 67

44



dehors des cités romaines. Cependant, en implantant un tel systéme, et en procédant au
cloisonnement de la population indigéne, Constantinople démontra son ignorance des peuples
maures et amplifia leurs nombreuses inquié¢tudes envers le pouvoir central.

La meilleure illustration des nouveaux rapports minés de 1’empire avec les populations
indigénes s’observe a travers la réaction des tribus maures, situés a /’Aures et les Néemencha.
En effet, se voyant cernées par les nouvelles fortifications impériales, ces régions qui
abritaient des chefs berbéres tolérés par I’Empire (Antalas) ou considérés comme les
représentants officiels de 1’autorité romaine (Cusina), apercurent une menace directe des
compromis qu’ils avaient pass¢€, dans les années 530, avec le pouvoir central et y décelérent
une remise en question, de leur propre présence au sein de I’ Afrique du Nord impériale. Deux
éveénements interviendront, en 543, pour confirmer ces doutes et enliser la région dans une
tourmente de révoltes et d’insurrections qui jalonneront le dernier siécle de I’ Afrique romaine.
Ainsi, suite au massacre, de la part du dux de Tripolitaine des notables maures de la tribu des
Laguatan et la suppression de Solomon — le gouverneur romain de I’ Afrique — de la pension

accordée par ’empereur Justinien a Antalas'®

, une grande coalition des maures de I’intérieur
et des tribus nomades des Syrtes se constitua pour lancer la grande guerre libyque. Et si celle-
ci n’a duré que quatre ans ; elle reste un présage annonciateur des prochaines difficultés de
Constantinople en Afrique.

La parenthése de la stabilité régionale ouverte par le général romain Jean Troglita, aprés sa
victoire a Latara en I’an 548, devait se fermer quelques années plus tard apres 1’assassinat du
chef berbeére Cucina, en I’an 562, par le nouveau gouverneur byzantin de 1’Afrique : Jean

Ragathinos'!.

Ainsi, avant méme qu’il finisse son régne, I’empereur Justinien vit ressurgir, en Numidie,
les anciens démons africains qui lui rappelaient la nature illusoire de sa Rome universelle. Si
la victoire ultérieur de Marcien avait permis de remettre I’ordre au sein de la région ; elle ne
pouvait ni effacer la méfiance qui s’est accentuée entre les romains et les autochtones, ni
combler la fracture profonde qui s’est creusée entre eux.

Dés son avenement, Justin II devait faire face a une nouvelle crise qui I’obligeait a voir
trois de ses généraux en Afrique tomber, a partir de 569 sous les armes des tribus Maures'%2,

Cependant, les causes du nouveau soulévement des maures, et 1’identité¢ des tribus qui y

100 procope, cité par Yves MODERAN, Les Maures et I’ Afrique Romaine, Ecole Frangaise de Rome, 2003, p. 604.
01T MODERAN, op. cit., p. 644.
192 7pid., p. 668

45



participerent, restent obscures en raison de I’absence quasi-compléte des documents relatifs a
cet épisode tumultueux que seul la chronique de Jean de Biclar permet de relater'®. De
nouvelles insurrections des Maures éclateront sous le régne de Maurice et réussiront a
atteindre Carthage, mais a I’instar des agitations qui envenimaient le régne africain de Justin
11, ces événements restent obscurs et souffrent de la pauvreté des sources'®. Pis, dés la fin du
VI® siecle les tribus maures semblent s’éclipser des sources historiographiques pour ne

réapparaitre qu’avec les premiers raids arabes, datés de I’an 647.

Comme le laisse constater les mots de M. Benabou, I’expérience romaine en Afrique a été
"un nceud de problémes épineux aux solutions douteuses". Le choix originel de Rome de
coloniser 1I’Afrique du Nord allait ’exposer a la ténacité et la résistance militaire des
berbéres!® ; par sa permanence et son évolution, celle-ci, fissurait subtilement la présence
impériale en Afrique et amorcait son effacement devant les envahisseurs étrangers qui
pouvaient la menacer. Si ’activité militaire des tribus indigénes était percue de la part de
Rome comme une agitation locale génante, mais sans conséquences sur sa domination, elle est
considérée par les Maures comme une démarche indispensable pour aboutir a leurs finalités.
Cette confrontation, entre les Romains et les indigénes d’Afrique, allait donc se maintenir au
courant des si¢cles pour faire de ces provinces africaines un monde en perpétuelle gestation et
ol rien n’était définitivement acquis'%®.

Dés le début, la présence romaine fut considérée, par les tribus indigénes, comme un
facteur de régression et de menace a leurs modes de vies, cette premicre impression aboutira a
une meéfiance que le poids des siecles ne pourra estomper. Parallelement a leur résistance
politique, les maures devait également développer a 1’égard de Rome une résistance religieuse

cristallisée particulierement par la doctrine donatiste.

1083« Durant la troisiéme année du régne de Justin, Théodore, préfet d’Afrique fut tué par les Maures (...). Durant la quatriéme

année de Justin, Theoctistus, magister militum de la province africaine, vaincu au combat par les Maures fut tué (...). Durant
la cinquiéme année de Justin, Amabilis, magister militae d’Afrique fut tué par les maures ». Jean de Biclar, éd. Mommsen,
MGH, a.a.,t. XI, p. 212.

1%40utre les éventuelles destructions du patrimoine scripturaire nord-africain qui ont suivi les invasions arabes, les
événements qui se produisaient dans cette partie de I’empire souffrent de I’indifférence et du silence des auteurs byzantins
orientaux.

105 Marcel BENABOU. La résistance africaine a la Romanisation. Editions la découverte. Paris. 2005, p. 246 — 251.

106 Marcel BENABOU, op. cit, p579.

46



B/ La résistance religieuse des tribus maures.

Dans son analyse des différents aspects relatifs a la résistance maure face a Rome, M.
BENABOU s’arréte devant le maintien des divinités berbéres originelles et ’incapacité de
celles, importées par Rome, de les supplanter ou de se développer en dehors de leurs sillages.
Ainsi, cet auteur écrit que les dieux berberes « servent souvent de fondement aux
développements ultérieurs des dieux romains, (leur maintien) correspond a un besoin et il est
chargé d’une fonction précise. En effet, c’est seulement lorsqu’il peut, par quelque trait, se
rattacher a la tradition libyque ou punique, qu’un dieu romain — transplanté en Afrique —
rencontre le véritable public populaire!®”y. Curieusement, cette permanence des convictions
cultuelles berbéres préromaines rappelle celle constatée a propos des divinités présentes au
sein des provinces orientales de I’Empire — notamment en Egypte — et 'impossibilité¢ de ce
dernier d’y implanter une architecture religieuse exemptée des divinités originelles!%.

La christianisation de I’Empire ne lui permettra pas, non plus, d’assurer I'unité de ses
sujets maures autour d’un seul dogme théologique. En effet, malgré son échec a s’imposer
devant I’orthodoxie ecclésiastique, la doctrine donatiste — a travers son implantation exclusive
en Afrique [305 J.C—411).C] — permet de concrétiser les tensions socio-économiques (telles les
pressions fiscales du pouvoir, la sédentarisation des populations nomades ou encore le rejet
des petits paysans de I’expropriation de leurs terres par les grands propriétaires) qui minaient
cette province!?.

Ainsi, en s’opposant a I’Eglise officielle romaine, considérée comme un levier doctrinal de
la romanité étrangere qu’ils rejetaient, les maures exprimaient leur refus de cette autorité
impériale qui les opprimait et ouvraient une voie irrémédiable a la distinction qu’ils opéreront
désormais entre le christianisme et I’orthodoxie catholique!!°.

Le développement d’un christianisme maure en dehors de I’Eglise chalcédonienne devait
également s’amplifier apres 1’arrivée des vandales qui introduisait au sein de ces provinces

une nouvelle lecture de la foi chrétienne a travers leur doctrine arienne. Graduellement, les

197 Ibid., p. 379.

108 M. SARTRE, Orient Romain, op. cit., p 500

109 William. H. C. Frend, Saints and Sinners in the early Church, London, 1985, p. 108-109.

Cette opinion est défendue notamment par les théses de Christian COURTOIS, Les Vandales et Afrique, Paris, 1955, p 147-
149. Jean Paul Brisson, Autonomiste et christianisme dans 1’ Afrique romaine : de septime sévére a I’invasion vandale. Paris,
1958. Pierre Hadot, Michel Meslin, A propos du Donatisme, Archives des sciences sociales des religions. N. 4, 1957. p.143-
148 ; voir également Pierre Maraval, op.cit., pp. 297-312.

110 Ch. HUGONIOT, op. cit., p. 203. A. LAROUI, I’histoire du Maghreb, op. cit., p. 73.

47



territoires maures fagonnaient un monothéisme abstrait, capable de s’adapter et de se satisfaire

de n’importe quel nouveau dogme!!!.

Un constat global s’impose a la fin de ce développement ; simultanément a 1’Arabie,
I’Afrique romaine offre aux observateurs de nombreuses analogies quant a I’incapacité de
I’Empire de s’y imposer militairement et religieusement. Et a ’instar de sa présence sur la
terre natale de 1’Islam, le dessein nord-africain de Rome se heurtait a des résistances locales
qui compromettaient la romanisation de cette région et esquissaient, en conséquence, son
iné¢luctable rupture. Enfin, comme 1’Arabie, I’avenir des provinces africaines de Rome se
confondra avec celui de la nouvelle foi monothéiste, apparue a la Mecque et préché par
Mohamed. Rapidement, la romanité de cette région cédera sa place a 1’arabité de ses
nouveaux conquérants et aux bouleversements conceptuels qu’ils y introduiront.

A la fin de son ouvrage consacré a 1’analyse de 1’Orient romain, M. Sartre s’interroge si
I’Empire romain aurait été-il incapable de créer des solidarités indispensables qui lui auraient
permis de s’y imposer et de s’y maintenir ? A partir de nos observations de I’ Afrique du Nord,
nous pouvons ¢largir cette réflexion pour ne pas la confiner aux seules contrées orientales de
I’empire romain. Désormais, il faudra se demander si cette impuissance aurait ¢été
caractéristique de I’ensemble des futures terres de 1’Islam, ces régions ou la romanité vacillait
en I’absence des canaux qui l’auraient solidement véhiculée? Afin de répondre a cette
question il faudra se tourner vers le véritable attribut de Rome envers le monde civique
qu’elle avait réussi a installer tout au long de la mer méditerranéenne : son Droit. Celui-ci,
considéré comme le véritable trait d’union qui matérialisait I’appartenance de ces provinces a

Rome constituait, en effet, le soubassement effectif de son architecture universelle.

11 A, LAROUL, Ibid., p 73.
48



49



Premiere Partie.

De la construction de la norme juridique au sein de la Cité
universelle :

La genése du Droit entre la Cité romaine et AI-Umma islamique.

50



51



Dans son ¢étude de 1’esprit du droit musulman, Jean Paul Charnay établit la conclusion que
le figh, en tant que systeme juridique, est doublement sacral. Cette sacralité est due, d’abord, a
ses origines : le Coran et la Sunna qui expriment et expliquent la parole divine donnée a
I’humanité afin d’en déduire les commandements a suivre et les normes a instituer pour
accéder au salut éternel ; elle émane, aussi, du signifiant du figh, c'est-a-dire, la langue arabe
classique utilisée pour transmettre ou formuler les normes régissant la société islamique'!2,

L’observation de ces deux points n’est pas surprenante, ni autant révélatrice quand on sait
que la tradition juridique islamique aime rappeler ses attaches avec 1’ceuvre prophétique et
souligne le caractére miraculeux du don linguistique coranique, et plus accompli que celui de
la langue poétique qui faisait, jusque-13, la fierté de I’ Arabie préislamique'">.

Aujourd’hui, par ce caractére supraterrestre et ses multiples références au sein des
législations nationales de la sphére arabo-islamique, le figh se révele comme un reflet
contemporain d’une volonté islamique orthodoxe qui refuse d’6ter a la régle juridique ses
colorations religieuse et morale. Ainsi, qu’elle se manifeste par sa formulation ou a travers ses
assises fondatrices, I’interprétation de la norme juridique islamique reproduit obligatoirement
sa concordance avec les préceptes de la loi divine, elle ne peut avoir qu’un seul objectif : la
réalisation de la justice voulue par Allah pour ses fideles. Or, cette premiere appréciation du
droit musulman reste incompléte et risque de déformer toute entreprise scientifique qui
chercherait a mener le droit musulman en dehors de sa forteresse céleste et lui appliquer en
conséquence une méthodologie matérielle capable de le désacraliser. Si la science juridique
islamique revendique son ancrage au sein des racines sacrées et aime se définir a travers sa
connexion intime avec la volonté divine, elle ne pourra pas nier I’empreinte humaine que les
multiples apports sociopolitiques lui ont octroyé tout au long des premiers siecles de sa
formation.

En effet, apres la disparition de Muhammad et le tarissement de la source d’explication qui
en a résulté, il devenait logique de voir le droit musulman se faconner a travers le travail

doctrinal des différents juristes et savants de I’Islam qui cherchaient a combler les questions

séculiéres omises par la révélation prophétique.

2] P. CHARNAY, Esprit du Droit Musulman, Paris, Dalloz, 2008, p. 11

113 Sur ce point nous orientons le lecteur a I’analyse effectuée par le penseur égyptien Abd Al Jawad YASSINE a propos du
role de la langue arabe et sa méthodologie littéraire dans la stagnation de la réflexion juridique au sein du monde arabo-
islamique médiévale. Abd Al Jawad YASSINE, A4s-sulta fi-al-Islam : Al-Akl al-fikhi al-Salafi bayna al-Nass wa al-Tarikh, Al
Markaz Al Thakafi Al Arabi, Al-Markaz al-Thakafi al-Arabi, Casablanca, 2000, p. 33-49.

52



Tout au long de son évolution et jusqu’a la célébre fermeture des portes d’al jtihad''* - qui
expliquerait la stagnation de I’interprétation doctrinale sous la dynastie abbasside — le droit
islamique nous place devant un systétme normatif qui s’ajustait simultanément selon les
particularités des différences sociales ou ethniques des territoires conquis et au travers ses
transactions avec [’appareil politico — institutionnelle qui veillait sur son application.
Cependant, a partir de son association et sa connexion avec le pouvoir politique qui le
véhicule, la norme juridique islamique refléte une certaine bicéphalie qui étonnerait le
chercheur par sa conformité quasi parfaite avec la lecture positiviste.

Manifestement, le droit islamique, tel qu’il a été €élaboré par les jurisconsultes abbassides,
peut s’interpréter comme un exemple parfait du droit positif déchargé, instinctivement ou
intentionnellement, de tout rapport métaphysique!!>. De la sorte, la norme fondamentale
d’origine "mystérieuse", qui domine la construction juridique positiviste, peut étre identifiée —
dans le cas du figh - a la justice divine. La hiérarchisation des sources du droit en Islam, telle
qu’elle a été¢ codifiée par al Shafi’i et ses successeurs, correspondrait parfaitement a la
structuration des normes juridiques effectuées par Kelsen et I’école Normativiste.

En effet, en ne reconnaissant de souveraineté qu’en Allah et en faisant de celui-ci la seule
source de la loi, le figh islamique peut se définir parfaitement, et selon les termes du
Professeur J.P CHARNAY comme « [...] n’étant pas un droit naturel tiré de la nature humaine,
mais un droit positif édicté ou inspiré par Dieu régulant cette nature. Comme le droit
canonique [...] c’est un droit concret tenant compte des réalités physiologiques... '
Logiquement, Les fugaha ne sont appelés, a travers cette lecture, qu’a fournir un travail
complémentaire qui leur permet d’adapter la norme divine et I’appliquer aux situations
auxquels ils seraient exposeés.

Cependant, aligner le positivisme juridique sur la norme juridique islamique s’avere une
opération aléatoire et difficile a concevoir, deux raisons peuvent s’identifier ici pour justifier
ce constat :

- d’abord, le positivisme, en tant que méthodologie technique et scientifique refuse toute

subordination a la morale ou au droit naturel et universel ;

114 La théorie de la fermeture d’Al-Ijtihad a été contestée récemment a travers les études de nombreux auteurs notamment le
Professeur Wael HALLAQ. Wael B. Hallaq Was the Gate of Ijtihad Closed? International Journal of Middle East Studies,
Vol. 16, No. 1. Cambridge University Press, Mar., 1984, p. 3-41. On the Origins of the Controversy about the Existence of
Mujtahids and the Gate of Ijtihad. Studia Islamica, No. 63. Maisonneuve & Larose, 1986, p. 129-141.

115 Jean Louis BERGEL, Théorie Générale du Droit, Paris, Dalloz, 2004, p. 26.

116 Jean Paul CHARNAY, op. cit., p. 19.

53



- ensuite, le rejet de 1’école positiviste des normes et des phénomenes extérieurs au
champ juridique ne peut qu’altérer sa conception du droit et la rendre incompléte. En
effet, une lecture objective de ce dernier ne peut ni omettre son rdle régulateur des
rapports interindividuels au sein de la société, ni ignorer les finalités qui lui ont été

fixées par le pouvoir central ou la communauté qui s’y subordonnent!!”.

L’exposition schématique de ces éléments nous permet d’affirmer que le droit ne peut ni se
dissocier des phénomeénes plus larges, ni étre isolé des sources ou du contexte qui
I’établissent. Il dépend de I’Histoire, de I’environnement humain et économique qui I’entoure,
ou encore des choix idéologiques du pouvoir. Ainsi, toute réflexion positiviste sur la pureté¢ du
processus constructif du Droit s’avére comme une tentative incertaine de la part d’une
doctrine qui chercherait plus a éviter de se perdre dans les territoires impurs de la politique et /
ou de I’idéologie!'® qui agencent le droit que de fournir une approche scientifique capable de
fixer la notion du droit et coordonner les dissemblances que lui procurent ses sources
hétéroclites.

Nier les influences probables des facteurs externes sur la production normative ne peut pas
expliquer le fondement d’une discipline, en I’occurrence ici le droit, dont les finalités
s’adressent d’abord a chacune des sociétés humaines. Ainsi, comprendre et déceler les traits
constitutifs de 1’essence méme du droit appelle le chercheur a s’approcher de ces "territoires
impurs" que forment 1’idéologie et la politique ou tout autre phénomene social intervenant et
de s’y aventurer ; celui-ci constatera ainsi que le droit est, non seulement, attaché intimement
a la politique et I’1déologie d’une part, mais qu’il est aussi, d’autre part, expos¢ aux influences
des divers faits qui faconnent la société ou il évolue.

Comme 1’écrit le professeur Jacques ELLUL, le droit n’est pas exclusivement le produit
d’un cadre étatique rétréci considérablement dépassé ; il est un phénomeéne complexe qui
integre singulierement d’autres matériaux pour devenir une ceuvre composite que s’offre la
société humaine pour s’organiser'!®. Ainsi, la religion, la morale, 1’éthique, la coutume
ancestrale ou encore 1’économie peuvent prétendre a leurs parts dans 1’édification de la norme

juridique qui les légitime aupres des individus auxquels elle s’ adresse.

17 Le droit désigne d’abord I’ensemble des régles régissant la vie en société et dont le respect est garanti par la puissance
publique. 11 est considéré aussi comme un phénomeéne rationnel qui cherche a établir un ordre social harmonieux et a régler
les rapports au sein d’une société humaine définie tout en promouvant une certaine « Ethique », un ordre moral, une sécurité
juridique ou encore le progres social.

118 Jean Jacques CHEVALLIER, Dictionnaire de la culture juridique, Lamy, Presses Universitaires de France, Paris, 2003, p.
478.

119 Jacques Ellul. Le fondement théologique du droit. Dalloz. 2008, p. 18-25.

54



A travers sa fonction organisatrice des rapports humains et parce qu’il est le produit d’un
travail intellectuel, soucieux d’équilibrer les normes juridiques existantes avec les nouvelles
situations juridiques, les traditionnelles institutions sociales, les concepts ou modeles éthiques
a respecter, le droit devient « un art et une science »'*° qui cherche a lier la volonté
individuelle et libre des Hommes a la volonté collective de la Communauté qui ’accueille et
qui I’ajustent aux principes moraux ou religieux qui la régissent. Cependant, si ce deuxi¢éme
aspect se manifeste, brillamment, sous les plumes de la sociologie juridique — qui désigne le
droit en tant qu’un phénomeéne intellectuel structuré a partir des faits sociaux intervenant dans
ses champs d’application et de sa relativité¢ dans le temps et dans 1’espace — le refus de cette
¢cole de toute idée de justice métaphysique nous incite a rester prudents et ne pas lui
subordonner notre réflexion relative aux systémes juridiques qui ont dominé la Méditerranée
antique et médiévale. En effet, au sein de cette sphére, le droit devait nécessairement s’axer
sur un "idéal transcendant". Ce pilier intégra le droit romain sous un double aspect : d’abord
philosophique, puis religieux aprés la christianisation de I’Empire. C’est cette nouvelle
nuance que devra garder le figh islamique en se présentant comme le garant de la pureté du
message divin'2!.

Nous verrons a travers le droit romain et le figh islamique comment le droit se forge selon
les exigences du cadre humain et social ou il évolue et a partir de 1’idée que se font les
membres de cette communauté humaine de la justice et de la morale. L’analyse de I’essence
fondatrice de la pensée juridique romaine et la pensée islamique nous offrira la possibilité de
revenir sur la relation entre le droit et I’individu et nous aidera a s’interroger sur la marge
d’intervention dont dispose ce dernier pour créer la reégle normative qui organise sa vie
sociale ; en est-il le seul et le véritable facteur d’évolution ou en est-il un simple agent
d’exécution qui doit se conformer & un ordre "naturel" supérieur qui réglemente sa vie ?
Comment la communauté sociale qui absorbe I’individu évoluera-t-elle devant I’éventuelle

intervention humaine ? Permettra-elle a la régle positive de s’ériger comme sa seule norme

120 Jean Louis BERGEL, op. cit, p. 6.

121 « Le respect de la loi d’Allah ( donc également le développement de la science théologico-juridique, la classification
hiérarchisée des jurisconsultes et de leurs opinions, ’organisation judiciaire) n’a pas pour seul but le maintien et 1’équilibre
des intéréts privés, éthiques culturel..., ou méme la résolution et I’harmonisation des conflits inter-individuels ou collectifs,
mais la protection de ’ordre normatif « donné par cette loi — et au-dela, presque, le désir d’éviter toute impureté a cette loi.
La protection juridique ne se situe pas seulement dans 1’avenir, dans un but de rétablissement de la paix sociale.... Elle
remonte vers le passé, par refoulement de l’atteinte portée a la loi en cas de non ou inadéquate application de ses
prescriptions. Et parfois méme mieux ne vaut pas I’appliquer tout en proclamant la sainteté de son essence, sa pérennité et sa
vocation virtuelle et toujours immédiate a une mise en vigueur effective, que 1’appliquer en la déformant. Cette notion de
"protection" de la loi divine vise donc moins — et non sans paradoxe — a assurer la conformité de la vie sociale a cette loi qu’a
en affirmer, au niveau des principes, la supériorité et le caractére immaculé : ce qui permet de résorber les troubles de
conscience et d’assurer la paix de I’ame... » Jean Paul CHARNAY, op. cit., p.102.

55



organisatrice ou modifiera-t-elle la substance du droit afin de le conformer aux facteurs
externes (éthique, morale) et le réhabiliter, par conséquent, au sein de la loi universelle qui
¢échappe a I’intervention humaine ?

L’¢évolution historique du droit fournit de nombreux exemples capables de proposer au
chercheur les bases nécessaires pour établir une réflexion capable de répondre a ces multiples
interrogations. Ainsi, le droit romain, par son affiliation historique a la Lex Duodecim
Tabularum et le travail des jurisconsultes impériaux soucieux de ne pas déroger a la mémoire
républicaine, se définit sommairement comme le modele parfait du systéme juridique issu de
la volont¢ des Hommes. Le figh islamique, pour sa part, se présente comme I’antithése
parfaite de la construction juridique romaine. Elaboré au sein d’une communauté, al Umma,
issue de la volonté divine, le droit musulman se présente, & I’instar méme de cette
communauté et du message prophétique de I’Islam, comme un don qu’Allah offre au croyant
pour I’amener sur les sentiers du salut éternel. Tout au long de 1’age médiéval, les traités
juridiques des jurisconsultes musulmans attestent une préoccupation manifeste pour instituer
un droit qui s’identifie a la seule volonté divine et qui cherche a prolonger les principes
régulateurs de la communauté de Médine.

Briévement, nous pouvons écrire que la tutelle divine, quoiqu’elle n’est pas absente ; reste
insuffisante au sein du droit romain qui permet a ses destinataires de réglementer leurs
propres affaires, le droit musulman s’érige de son c6té comme une offrande divine que
I’Homme est amené a respecter et qui 1’oblige a recourir a des références supérieures et
externes — la parole coranique "incréée" et le passé mythique de la Sinna — pour pouvoir
structurer et sa vie cultuelle et ses rapports intrasociaux. Pourtant, loin de cette présentation
rudimentaire, 1’équation des origines du droit n’est pas aussi simple et ne peut pas se résoudre
a partir des idées immobiles que les auteurs véhiculent pour affirmer ou non I’exactitude de
leurs théories. En effet, la question a poser est celle de savoir si ce rejet réciproque que se
partagent ’Homme et le Dieu serait-il véridique et suffisant pour comprendre la genése d’un
droit édifiés particulicrement par le premier mais appelés a refléter la perfection du deuxieme?

Au milieu du panorama confus, offert par les réponses des diverses doctrines juridiques,
théologiques et philosophies, une seule substance semble se distinguer pour proposer au
chercheur les outils nécessaires qui I’aideront a comprendre la logique constructrice du droit ;

ainsi, ce matériel va étre puisé dans le concept de la Communauté Humaine qui s’impose

comme un ¢lément immuable dont les valeurs et I’adhésion conditionnent le droit qu’elle doit
d’abord accepter avant de ’appliquer.

56



La Communauté_Humaine peut se révéler donc comme étant « ce moule permanent de la
construction juridique dans lequel se décalent les exigences et les aspirations variables de
chaque société, selon les époques, les latitudes, les choix idéologiques ou techniques » guetté
par le professeur J. L BERGEL'?2. Nous estimons en effet que c’est dans I’ organisation sociale
qui fait évoluer le droit qu’il faut chercher sa substance.

En s’arrétant devant la notion de la Communauté Universelle partagées par la pensée
romaine et les textes médiévaux islamiques, cette étude devra démontrer comment le droit
subit abondamment ’intervention de la société qui le fait et qui lui exige de refléter 1’idée
d’une justice supraterrestre légitimatrice. Ainsi, outre cette premiere condition, la norme
juridique se forge selon I’idée que la Communauté Humaine se fait d’elle-méme et des
institutions qu’elle se donne pour garantir sa pérennité (chapitre I), la marge que celles-ci

laissent a la raison humaine parachéveront la construction de la norme juridique(chapitre II).

Chapitre I : la communauté universelle et I’individu entre Rome et

P’Islam.

La tradition islamique orthodoxe se plait de rappeler la fraternité établie par le prophéte
Muhamed, lors de son avenement a Ydthrib, comme un acte majeur dans la fondation de la
nouvelle communauté universelle des Hommes et la concrétisation parfaite de 1’unité
qu’instaura 1’Islam parmi eux'?’. Pourtant & I’aube du Vlle siécle de notre ére, cette belle
manifestation de la solidarité humaine, qui s’oppose a la tradition clanique de la société arabe
préislamique, n’a pas été une expérience pionniere et ne peut étre considérée comme 1’apport
majeur de I’Islam. En effet, la communauté universelle des Hommes, vouée a des causes
communes, unie par des liens spirituels et animée par 1’adoration d’un méme Dieu (comme
peut le désigner sommairement la pensée islamique) a fagonné le processus évolutif de la
pensée humaine depuis I’avénement du stoicisme qui en avait fait I’étendard de sa réforme
morale.

En établissant les rapports de I’Homme avec son créateur d’une part et avec ses semblables
de lautre part, al Umma, - cette Cité universelle islamique — se définit comme la cadre parfait

qui permet a I’Homme de s’épanouir dans sa vie sociale et spirituelle. La pensée islamique

122 Jean Louis BERGEL, op. cit., p. 2.

123 Rachid Al-Ghanouchi, Houkouk Al-Mouwatanna, Houkouk ghayr Al-Muslim fi al-Moujtamad al-islami, Al Madhad al
alami li al fikr Al Islami, Virginie, Etats-Unis, 1993. p, 53-57 ; Zoubir Soultane, A/-Sahifa wa al-Dawla Al Haditha, Al Wady
al Islami, Al-Sharika al-Asriya li-al Tibad wa al-Nachr, No 535, Mars, Koweit, 2010, p. 22-25.

57



enseigne qu’en appartenant a la communauté universelle, ’Homme assume son rdle de
khalifat, vicaire, d’Allah sur terre et se doit de respecter ses devoirs a 1’égard de 1’univers ;
c’est seulement a travers cette perspective qu’il peut appréhender les préceptes de la justice
naturelle et se conformer ainsi a la volonté de son créateur'?*. Cependant, cette théorie qui
intégre I’étre dans son ensemble n’est pas originelle a I’Islam et le chercheur constatera que le
stoicisme avait véhiculé, antérieurement, la méme conception des rapports de ’Homme avec
I’univers. Ce courant conceptuel allait méme reléguer la multitude des dieux des petites cités
sous I’autorité d’un Dieu unique et transcendant, seul responsable de 1’existence humaine.

Ces multiples observations et ces rencontres "curieuses" entre la conception islamique de
la communauté universelle et de I’étre nous incitent a nous arréter d’abord devant I’école du
portique et plus particulierement ses préceptes concernant I’Ethique et la science politique qui
administre la cité des Hommes, ces deux angles d’étude nous conduiront a déceler les traits
relatifs aussi bien a la communauté universelle que la raison humaine et les lois qui I’animent
selon la pensée stoicienne. Nos conclusions seront projetées, ensuite, sur les deux modéles
concrets que 1’évolution institutionnelle et idéologique humaine a proposés pour I’idéal
universel des stoiciens : I’Empire romain et a/ Umma al Islamiyd. Cette démarche devrait
confirmer ou non les influences apparentes de la philosophie stoicienne sur les religions

monothéistes qui lui succéderont au sein de la sphére méditerranéenne.

Note introductive : la communauté universelle dans la pensée stoicienne.

Dans la philosophie du portique, I’idée de la communauté universelle se révele comme le
témoignage capital des interrogations posées par ses auteurs pour savoir comment concilier
I’Homme avec I'univers qui I’entoure.

Doté de la raison, 1’étre humain se doit de sortir de son état animal pour entreprendre les
chemins de la morale droite qui le débarrasseront des vices et des passions corruptrices
auxquelles il est exposé dans son état primitif ; ’Homme vivra ainsi en conformité avec les
lois naturelles qui gouvernent sa vie sociale et ne nuira pas, ainsi, ni a I’évolution homogene
de 'univers, ni a la volonté de son ultime architecte : le Dieu. Ainsi, pour que ’Homme
puisse réaliser sa mutation identitaire, le stoicisme pose I’édification d’une communauté des

individus comme la premiére étape de ce processus évolutif. Or, cette sociabilité des étres

124 Infra, p. 103-110.

58



humains, comme I’observe Robert Muller, est enseignée dans la pensée stoicienne comme un
fait naturel indépendant de la volonté humaine'?. L’ambiguité apparente de ce dernier point
disparait dans la logique stoicienne qui saura s’appuyer sur ’universalit¢ des modéles de
I’association humaine pour dissiper les reflets de toute lecture paradoxale de sa théorie de la

communauté naturelle universelle.

Et si les considérations biologiques, justifiant 1’association entre les Hommes, sont
tellement intuitives qu’elles ne suscitent pas [’attention analytique du portique, celui-ci,
n’hésitera pas employer sa plume pour expliquer que la communauté des Hommes est d’abord

le fruit de la raison humaine.

Dans la doctrine stoicienne, I’Homme est un étre social grace a la raison qui lui a été
attribuée par la nature. Cette capacité, issue de la volonté universelle, incite les Hommes a
hausser la solidarité réduite qui existe au sein de la communauté primitive (famille, tribu ou
clan) a un degré plus élevé adéquat a I’harmonie des mécanismes gérant 1’ordre naturel. Ainsi,
au lieu de poursuivre ses fins particuliéres, considérées comme des sources de discorde et de
rivalité, I’individu doit perfectionner son évolution en s’associant a ses semblables et en
coopérant avec eux. La raison améne aussi la Cité qui s’interpréte dans la pensée stoicienne,
comme un synonyme du progrés de la nature humaine et un concept qui témoigne de
I’universalité de son caractere social. Cette approche permet donc au portique d’appréhender
la Cité comme une structure sociale imposée par les lois naturelles et dissociée, par essence,
des institutions politiques et du systeme cultuel que se partagent ses habitants et qui divergent

selon la volonté de ces derniers.

Bien que I’édifice stoicien permette de légitimer 1’existence de la cité humaine selon les
lois de I'univers, la philosophie du portique ne s’est pas contentée de cette argumentation et a
essay¢ de la dépasser pour imposer la structure communautaire comme une nécessité qui revet
I’aspect d’un devoir humain. En effet, parce que les racines spirituelles qui fondent la vie
commune - comme [’entraide, I’amiti¢, la bienfaisance ou encore la solidarité - reflétent
indéniablement le caractére de 1’action droite, elles cristallisent 1’accord implicite de

I’ensemble des individus pour s’inculquer ’obligation d’harmoniser leurs actes. Participer a

125 Robert MULLER, les Stoiciens, la liberté et I'ordre du monde, Paris, J. Vrin, 2006, p. 242-243.
59



¢difier une structure universelle cohérente a partir de la communauté des Hommes devient,
ainsi, un devoir que I’Homme « sage » doit accomplir pour réussir a atteindre la vertu.

La Cité se révele au terme de la réflexion stoicienne, comme un mécanisme élaboré par la
nature au service de la raison humaine afin qu’elle prenne conscience de l'univers qui
I’encadre. Toutefois, cette assurance intellectuelle démontrée par la philosophie du portique
va vite se lézarder devant le silence de ses auteurs et leur incapacité de proposer une doctrine
politique capable de développer un projet civique et institutionnel conforme a leur conception
de la communauté des Hommes. Ce constat paradoxal s’accentue encore avec I’hésitation que
le portique démontre a I’égard de la solidarit¢ humaine qu’il n’a cessé de soutenir.
Manifestement, a travers ses préceptes, le portique exprime plutdt un principe moral vertueux
qui baliserait I’action humaine qu’un programme de reégles de conduites. Ceci est du,
probablement, a cette volonté stoicienne d’éviter un dessein social qui dénaturerait I’ordre qui

régit le processus évolutif de la cité universelle!%S.

Cette observation qui confirme la définition du stoicisme en tant que morale sociale!?’
I’oppose a la vision islamique de la communauté¢ des Hommes qui est considérée par
I’orthodoxie sunnite comme le projet social a réaliser afin de permettre a ’'Homme de se
conformer a la volonté divine/universelle et 1’aider et 1’aider a s’approcher de son salut
éternel. Cependant, cette dissension apparente entre la conception islamique et la conception
stoicienne de la Cité universelle n’est pas aussi probante. En effet, pour comprendre
I’interprétation de la pensée islamique de la communauté universelle, il nous faut se placer
dans le cadre contextuel et idéologique qui I’a forgé; nous nous apercevrons ainsi que
I’avenement tardif de I’Islam et sa succession d’un Empire romain totalement christianisé
peuvent expliquer les raisons de cette dissemblance de lecture.

A TP’aube du Vlle siecle de notre ére, le Dieu monothéiste des chrétiens avait, depuis
longtemps, évincé la philosophie stoicienne de son role directeur de I’organisation sociale
avant d’assujettir 1’ordre universel a sa propre volonté et la philosophie grecque aux
interprétations théologiques. L’Islam qui est apparu dans une péninsule arabique aspirant a ce
Dieu un et transcendant ne pouvait que reprendre 1’idéal universaliste de la communauté
humaine, tel qu’il a été formée par la pensée théologique chrétienne, et 1’adapter a son dessein

réformateur d’une région incapable, jusque-la, de proposer un seul projet social unitaire.

126 Robert MULLER, op. cit., p. 243-246.
127 Arthur BODSON, La morale sociale des derniers stoiciens, Sénéque, Epictéte et Marc Aurcle, Les Paris, Belles Lettres,
1967, p. 15-17.

60



Sans s’attarder maintenant devant ce processus, nous pouvons souligner que la proximité
entre la communauté universelle des stoiciens et celle de 1I’Islam s’avérera moins contestable
et la contribution, bien que relative, de la premiére dans la formulation tardive de la deuxiéme
ne pourra étre qu’admise. Ce constat deviendra plus explicite a travers 1’examen suivant de la
notion du devoir intermédiaire proposé par 1’école du portique pour classifier 1’idée de la

société humaine et le principe juridique du fard al kifaya proposé par le figh islamique.

Le portique loue la sociét¢ humaine, mais ne la considére pas comme une action

droite/convenable synonyme de la vertu ou de la sagesse a atteindre!?®

. N’¢étant pas le bien
moral supréme, ni une mauvaise action humaine, la société est "reléguée" chez le stoicien
dans la catégorie des « indifférents » dispensés de toute valeur morale hormis celle qui lui est
attribuée par les tendances primitives de la nature. « On se souvient que les tendances
primitives de la nature ont été mises a contribution des le début de la réflexion morale ;
soutenir que la vertu et le bonheur ne reposent pas sur elles, ne signifie pas que lesdites
tendances soient devenues entre temps illégitimes..., en un mot, beaucoup de choses
étrangeres au souverain bien ont cependant une valeur. On distinguera donc parmi les choses
indifférentes celles qui sont préférables'® ». Parce qu’elle est conforme a la nature, la
communauté des hommes dispose, par conséquent, d’une valeur. Elle devient une action
préférable, légitimée par les tendances naturelles qui conduisent 1’individu, animé par le
jugement de la raison, a l’accepter. Le caractére préférable fait fondamentalement de la
société humaine, dans la philosophie stoicienne orthodoxe, un devoir et un modele de

comportement structuré a entreprendre.

128De la classification stoicienne des actes humains, Cicéron nous a légué dans ses “Académiques® ce passage qui relate la
hiérarchisation morale effectuée par le portique des actes de 1’individu : « Zénon [...] n’était en aucune fagon homme a Gter
son ressort a la vertu ; au contraire, il plagait dans la seule vertu toutes les conditions de la vie heureuse, et ne comptait rien
d’autres parmi les biens ; c’est cela qu’il appelait I’“honnéte”, qui est une seule chose simple, le seul et unique bien. Toutes
les autres choses, disait — il, ne sont ni bonnes ni mauvaises, mais les unes sont cependant conformes a la nature, les autres
contraires a la nature. Entre les deux, il regardait les autres choses comme intermédiaires et moyennes. Celles qui sont
conformes a la nature, il enseigne qu’elles sont a choisir et d’une certaine valeur, et le contraire pour celles qui sont contre la
nature. Celles qui ne sont ni I’un, ni I’autre, il les laissait dans les choses moyennes. Ces derniéres selon lui, n’ont absolument
aucune importance ; toutefois parmi celles qui sont a choisir, les unes ont plus de valeur, il les appelait “préférées”, et
“reléguées” celles qui en ont moins. Ayant ainsi moins changé les réalités que les mots, de méme, entre 1’action droite et la
faute il rangeait le “devoir et I’action contraire au “devoir* comme choses moyennes, mettant uniquement les actions droites
parmi les biens, et les actions contraires a la rectitude, c'est-a-dire les fautes, parmi les maux ; quant a 1’observation et la non
observation des devoirs, il les considérait comme choses moyennes... ». Cicéron, Secondes Académiques, 1, 10, 35 —37.

129 Robert MULLER, Les Stoiciens, la liberté et 1’ordre du monde, op. cit., p. 207.

61



Ultérieurement, la relecture cicéronienne de 1’ceuvre morale du stoique permettra de
répartir I’action effectuée par la raison humaine en deux catégories : d’abord, celle du devoir
qui nécessite une exigence morale effectuée seulement par le sage, puis, celle du devoir
intermédiaire qui caractérise 1’action des autres. Cette deuxiéme catégorie importe des
obligations secondaires et une moralit¢ moyenne due a la capacité de cette action
intermédiaire de fournir aux Hommes les outils nécessaires pour leur épanouissement.
L’action humaine intermédiaire peut énoncer, au bout de cette thése, son caractére préférable.
Toutefois, cet acte préférable reste distinct de 1’action morale du sage et ne peut se confondre
avec la vertu qui est propre a celle-1a. La communauté des Hommes, la science qui régit ses
institutions (la politique) et le gouvernement chargé de I’appliquer s’ins¢rent, logiquement,
dans la catégorie des indifférents qui doivent étre appréciés selon leur situation dans 1’horizon
du “bien souverain®.

Avant d’examiner 1’évolution de la notion de la cité et la 1égitimité qui régit son
organisation, nous devons nous arréter bricvement et une derniére fois devant 1’action
intermédiaire stoicienne car cette catégorie d’actes humains interpelle par sa proximité avec la
notion de fard al kifaya proposée par les 1égistes musulmans. En effet, les savants musulmans
se serviront, ultérieurement, de cette catégorie des devoirs humains pour qualifier 1’institution
juridico-politique chargée de régir les affaires de la communauté des Hommes en terre
d’Islam : le Califat. En effet, celui-ci est considéré, dans la pensée juridique islamique comme
un devoir collectif qui incombe & tous les musulmans dans leur ensemble. Ainsi, nous
constatons que les docteurs de droit musulmans, sans faire référence explicite aux sources
stoiciennes, vont reprendre la méme logique d’analyse pour ¢€laborer leur interprétation du
cadre social universel et des institutions chargées de réglementer la vie de ’individu.

Malgré les diverses appréciations de la communauté universelle dans la littérature
islamique médiévale et malgré le caractére théologique qui la singularise, nous pouvons
établir un paralléle entre le gouvernement de la cité universelle stoicienne et celui d’al Umma
al Islamiya jusqu’a penser que la doctrine juridique islamique du califat, par son avenement
tardif, n’a pu étre forgée qu’apres la rencontre des jurisconsultes et érudits musulmans avec la
philosophie hellénistique et son concept du gouvernement de la Cité.

Certes, le stoicisme ne s’est manifesté, que timidement, dans la tradition savante islamique
médiévale, mais sa perpétuité sous-jacente dans la tradition monothéiste chrétienne de
I’Empire romain d’orient et sa conception du pouvoir ne pouvait qu’atteindre la conscience de
la jeune organisation sociopolitique affiliée a [I’Islam qui cherchait a s’affirmer

62



intellectuellement'*°. Toutefois, la représentation communautaire islamique, a I’opposé de la
tradition stoicienne, ne se présente pas comme une simple lecture éthique. Elle se veut
concrete et s’érige par conséquent en un programme de devoirs et d’actes a accomplir.

Lors de la section qui suit, nous verrons comment la notion philosophique de la
communauté universelle s’est transmise a partir de la doctrine stoicienne dans la sphére
juridico-politique romaine avant de s’éclipser devant I’édifice doctrinal importé par le
monothéisme religieux des chrétiens et des musulmans (section 1). Celui-ci n’allait pas
seulement doter le gouvernement de la Cit¢ d’une nouvelle légitimité idéologique, garante
d’une unicité religicuse indispensable, il procéda aussi a la mutation de I’identit¢ de la
composante humaine de la cité universelle. Désormais, les droits de I’individu se procurent de
sa qualité de fidele/croyant et non pas de celle du citoyen qui accompagna les débuts de la

communauté universelle (section2).

Section I : La Cosmopolis entre ’Empire romain et al Umma islamique.

La Rome impériale doit sa légitimit¢é a la philosophie stoicienne et sa capacité
impressionnante de justifier, a la fois, et I’effondrement de I’ancienne liberté républicaine, et
la nécessité de la réalisation d’un gouvernement monarchique universel. Ce régime politique
se consolidera, ultérieurement, aprés sa rencontre avec le monothéisme religieux et la
conversion de Constantin. Celui-ci, immiscera le Dieu chrétien dans la gestion des affaires
temporelles des Hommes pour ne plus le sortir. Progressivement, I’appartenance a la Cité
universelle dépendra de la capacité de I'individu a adhérer au culte monothéiste d’un Dieu
transcendant ; la citoyenneté se définira, désormais, a travers le respect de I’€tre des normes

morales et religieuses.

§18§: La Cité universelle a travers le modéle impérial romain.

En s’affranchissant de son cadre civique originel et en se confondant avec 1’idéal unitaire
et cosmopolite des Grecs (A), la Res Publica devait renouer avec son passé monarchique

avant de se charger de maintenir 1’équilibre universel (B).

130 Concernant ce point, voir I’ouvrage de Dimitri GUTAS, Pensée grecque, culture arabe : le mouvement de traduction
gréco-arabe a Bagdad et la société abbasside primitive : [le-IVe-VIlle-Xe si¢cles, Paris, Aubier, 2005. 340 p.

63



- A- L’ceuvre institutionnelle romaine.

Malgré le caractere 1€gendaire et obscur qui caractérise la royauté étrusque de Rome, celle-
ci lui doit les bases de la Civitas qu’elle allait devenir. En effet, les chroniques historiques
romaines désignent la technique hoplitique, importée de la Gréce, par le roi étrusque Servius
Tellius, comme la principale cause de la réorganisation structurelle et politique de Rome. La
réforme militaire sévrienne imposa aux individus combattants de constituer un ensemble et de
prendre conscience de leur réalit¢ en tant qu’une masse d’individus. Elle leur permit en
conséquence de dépasser le lien de clientéle imposé par le service des gentes au profit de la
Cité. Appuyée par une réforme foncicre, la nouvelle organisation militaire permettait aussi, la
création des tribus territoriales qui allaient mettre un terme au cadre ancien impos¢ par les
gentes. Enfin, cette armée est devenue 1’assemblée centuriate qui représente I’ensemble des
citoyens : le Populus, et s’exprime en son nom. Désormais, celui-ci devient impliqué — d’une
maniére relative — dans la gestion des affaires politiques de la Cité ; la substance de la Res
Publica a été, ainsi, implantée'3!.

La Cité étrusque pose les germes de la Rome républicaine, elle est la communauté des
individus qui lui sont rattachés par un principe territorial et qu’elle en fait des nouveaux
citoyens. Elle métamorphose le lien de la clientele en un lien de citoyenneté et devient par
conséquent la communauté "personnelle” de tous les citoyens.

Rome est devenue une entité juridique qui existe indépendamment de ses membres. Mais,
la Cité étrusque semblait mieux s’inspirer du modele proposé par les tyrans grecs que par
I’idéal démocratique athénien, et si le peuple forme la Cité, il restera — aussi bien que
’aristocratie patricienne — exclu de la gestion des affaires publiques.

Au long du VI° siecle avant notre €re, le gouvernement a Rome est la puissance d’un seul,
le roi. Celui-ci exerce /’Imperium : pouvoir politique supréme. Maitre des terres et des
hommes, le roi sert aussi d’interpréte aux dieux et dispose des fonctions religieuses

importantes'?.

31 Michel HUMBERT, Institutions politiques et sociales de I'Antiquité, Paris, Editions Dalloz, 2007, p. 231-232.
132 Jean GAUDEMET, Les Institutions de I’ Antiquité, Paris, Montchrestien, 2002, 7¢™ édition, p. 132.

64



Ce cumul des pouvoirs faisait de la royauté étrusque un régime inadapté a 1’identité
idéaliste de la Cité car le rex considérait le peuple romain plus comme une masse de sujets
que comme une communauté de citoyens capables de participer et intervenir dans la gestion
des affaires communes. La fin du VI° siecle allait remédier a cette situation et offrir a Rome
I’identité qui fagonnera a jamais son évolution ultérieure : la Res Publica. Affranchie de la
tutelle étrusque, cette derniére deviendra, a croire les Annales de Tacite “le havre de la
liberté* et le cadre civique adéquat pour exprimer et exercer pleinement la volonté du
Populus'>.

Cependant, si le drame de Lucrece s’est illustré dans les chroniques classiques romaines
comme [’acte instigateur de la fin de la royauté étrusque, les récentes études scientifiques

134 le moindre crédit avant de la faire disparaitre. Les raisons

refusent d’accorder a la matrone
qui expliqueraient la mutation de la ville d’une cité royale au modele républicain ne
dépendraient ni de la tyrannie de Tarquin le superbe, ni d’un soulévement populaire
idéalisé!*>. Cette transition peut étre le fruit d’un processus politique et social qui a évolué
d’une maniére graduelle jusqu’aux années 450 avant J.-C et la laicisation définitive de 1’ordre
juridique romain.

Au XIX° siecle, le professeur Mommsen écrivait que la chute des Etrusques s’est inscrite
dans un processus politique animé par les lois naturelles de 1’évolution biologique qu’il serait
inutile de discuter : « Ce changement (celui des rois par les consuls romains) était [...] dans
les conditions organiques et naturelles des systémes grec et italien. [...] C’était le résultat
naturel des choses : il se propage dans tout le monde italo-grec. Partout : [...] dans toutes les
cités italiques (les diverses villes de Latium, d’Etrurie, d’Ombrie) enfin, comme dans les cités
grecques, remplacent tot ou tard les magistrats a vie!¢ ».

Cette loi biologique qui anime aussi bien la vie des Hommes que celle des pouvoirs
politiques s’est accompagnée, dans le cas de la civilisation étrusque, d’une longue agonie
amorcée par les multiples défaites militaires concédées par le pouvoir royal face aux Grecs.
Celui-ci aurait choisi, délibérément, d’évacuer Rome afin de préserver ses bases

historiques'?’.

133 Tacite, Annales 1,1.

134 C’est a travers ce terme, désignant en latin la femme honorable hautement estimée, que le professeur Marie THERES
FOGEN désigne Lucréce dans son « Histoires du droit romain ».

135 Marie-Thérése FOGEN, Histoires du droit romain : De 1’origine et de 1’évolution d’un systéme social, Traduit de
I’allemand par Denis TRIERWEILER, Ed. La maison des sciences de I’homme, Paris, 2007, p. 14.

136 Théodore MOMMSEN 1865, vol. I, p. 227, cité par Marie-Thérése FOGEN, ibid.

137 Lucien JERPHAGNON, Histoire de la Rome antique : les armes et les mots, Hachettes Littératures, Paris, 2002, p, 28.

65



Qu’il s’agisse d’un repli stratégique ou d’une révolution aristocratique menée par une
classe patricienne romaine, “revancharde® et “opportuniste”!*3, la disparition de la royauté
offrit aux citoyens romains la Res Publica. Celle-ci sera, désormais, le synonyme du
renouveau idéologique et politique de la Cit¢ de Romulus. Rome est devenue une République
ou le pouvoir appartient, théoriquement, a I’ensemble des citoyens libres. Toutefois, nous
verrons que 1’évolution ultérieure de Rome dévoilera le caractére fragile de la Res Publica et
I’incapacité des mécanismes politiques et institutionnels, dont elle s’est dotée, de la maintenir
et d’empécher son basculement, a partir d’Octave, vers un nouveau régime constitutionnel
personnel.

Au lendemain de la chute des Etrusques, Rome devait ériger des mécanismes
institutionnels capables de répondre a de nombreuses attentes : combler le vide institutionnel
et juridique di a I’éviction de la royauté et qui pourrait provoquer une situation d’anarchie
sociale, empécher le retour d’un pouvoir politique capable de basculer en Tyrannie et
permettre a ’ensemble des citoyens d’intervenir dans la gestion des affaires de la Cité...

Une nouvelle fois, le modele grec allait venir au secours de la république naissante en lui
inspirant la Magistrature. Les romains formerent, ainsi, le Consulat qui impose a son titulaire
d’agir dans I’intérét de la communauté car il en constitue I’organe exécutif de la Cité. Mais, a
I’opposée d’Athénes ou le magistrat est un agent désigné par le peuple et pour le peuple, le
consul romain ne dépend que relativement de 1’assise populaire et rappelle a travers plusieurs

traits ses proximités avec le régime monarchique antérieur.

En effet, le consul, magistrat supérieur, dispose de la Potestas, de ['Imperium et de
[’Auspicium. Son ¢lection restera, malgré la pression plébéienne, ultérieure, une pure et
simple nomination de la part du Sénat et consul sortant. En conséquence, cette désignation,
accomplie par la classe patricienne, rétablissait une ancienne pratique pré-étrusque qui
permettait 1’¢lection du roi a partir du choix émis par le conseil des Patres quoique la jeune
république pouvait prétendre sa rupture avec “I’ancien régime* a travers les regles d’annalité,
de la collégialité, et, surtout, de la responsabilit¢ des consuls qui pouvait les exposer au

contrdle et jugement du Sénat.

133 M. HUMBERT, op. cit., p. 235 — 241.
66



Malgré cela, ces mécanismes d’organisation relevaient plus de 1’idéal théorique car le
sénat, cette assemblée d’anciens magistrats et lieu de rencontre des individus issus du méme
milieu social et alliés entre eux, évitait le plus souvent les procédures de condamnation ;
I’histoire de la magistrature consulaire, tout au long des premicres décennies qui ont succédé a
la fin des Etrusques a Rome, permet de constater une extraordinaire confiscation des pouvoirs
et des priviléges orchestrée par 1’aristocratie patricienne, une arrogante usurpation légitimée
par une remarquable invention juridique : la Res Publica.

Qu’ils sont illusoires les mots de Tacite quand il écrivait dans ses Annales «la ville de
Rome fut d’abord en la possession des rois, puis L. Brutus établit la liberté et le Consulat ».
La république romaine n’a jamais été “une affaire de peuple* car la magistrature supréme est
restée monopolisée, jusqu’au milieu du quatriéme siccle, par les Patres que la fondation de
nouvelles magistratures, inférieures, n’atténuera pas. Cette constitution oligarchique, devait
toutefois, se heurter, dés le début du V¢ siécle aux multiples oppositions, institutionnelles et
armées, dressées face a elle par la masse des citoyens écartés de la gestion des affaires de la
Cité.

La premiére fissure sociale inter-romaine s’est déclenchée vers 1’an 494/493 pour doter
Rome de sa véritable « premiére organisation démocratique du pouvoir et d’un “Etat de fait*
dans “I’Etat de droit™“ monopolisé par les patriciens. Ainsi, la Plebs/Plébe fit son apparition
sur I’échiquier républicain romain pour ne plus disparaitre. La nouvelle institution batit sa
réussite populaire sur sa capacité d’unir a la fois les citoyens, issus des diverses classes
sociales romaines, écartés de 1’administration des affaires de la Cité et d’accueillir les
étrangers qui augmentaient, sans cesse, son poids de pression et attribuaient a ses
revendications une assise de plus en plus large. Le divorce institutionnel que la Plebe
accomplit au sein de la Res Publica allait entrainer la Cité dans une série permanente de crises
sociales qui n’ont pris fin qu’avec le compromis licinio-sextien en 1’an 367 av. J.-C. qui
déverrouilla, définitivement, les vestibules du Consulat patricien et annonga 1’apparition de la
Nobilitas : une nouvelle catégorie sociale détentrice des rénes de la cité républicaine.

Toutefois, le triomphe de la Plebe ne signifiait pas I’installation de la démocratie et
I’ouverture de la république aux classes populaires les plus démunies. L’ancienne oligarchie
patricienne s’est doublée de 1’oligarchie plébéienne pour former une nouvelle classe nobiliaire
qui allait s’appuyer sur I’extension territoriale de Rome pour lier entre ses mains les destins

politique et économique, ultérieurs, de la Cité. Cette « Aristocratie consulaire soudée par la

67



recherche sans partage du pouvoir supréme'*® » allait monopoliser, par des voies de fait, le
Consulat et dominer le Sénat. Ses victoires militaires lui ouvrirent les portes des provinces
conquises avant que les voies de la puissance financiére lui soient libérées par le plébiscite
Claudien de 218. Ainsi, apres avoir remédié a ses conflits internes, Rome détournait ses armes
vers les régions voisines et conquit I’Italie avant de triompher de la Gréce et du monde
méditerranéen. Elle pouvait offrir, en conséquence, a son oligarchie la gloire militaire et
I’argent nécessaire pour assurer la réussite politique que convoitaient ses membres.

Cependant, la domination du monde méditerranéen n’allait pas bénéficier au "petit peuple".
Celui-ci s’est dépouillé, au fil des guerres et a cause de la pression des Publicains, de ses
terres et d’une bonne partie de ses individus, sacrifiés au nom de la gloire romaine. La classe
sociale moyenne s’inclinait pour entrer dans les réseaux fondés par les liens de clientéle et/ou
de servilité. Ainsi, a la fin du deuxiéme siécle, la notion du peuple s’est tellement resserrée au
sein de la république romaine qu’elle n’est devenue que le synonyme « d’une oligarchie
richissime qui fait la pluie et le beau temps'*? » de la Rome conquérante.

Ce chaos social se confondait avec les influences intellectuelles et institutionnelles Greco-
hellénistiques et orientales, introduites par les annexions territoriales, pour proposer a Rome
ses nouvelles modes de pensée. Certainement, si la démocratie athénienne n’a pas cessé de
caresser les réves des plus défavorisés, le modéle monarchique oriental devait fournir, quant a
lui, la forme constitutionnelle adéquate pour des chefs militaires romains, de plus en plus
ambitieux. Sylla, Pompée ou encore Jules César estimaient, ainsi, que le salut de la
République et la fin des tensions sociales devraient passer par leur prise, chacun a son tour,
des pouvoirs exceptionnels et de leur émancipation, par la méme occasion, des conditions et
regles constitutionnelles que la Res Publica (collégialité, annalité, carricre des honneurs) avait
prescrites pour éviter le retour de la tyrannie.

Par conséquent, I’exercice du pouvoir a la fin de la république ne pouvait que corrompre le
jeu des mécanismes institutionnels républicains et précipiter, délibérément ou non,
I’avenement d’une nouvelle €re ou le pouvoir absolu sera le seul mot d’ordre pour gérer les
affaires de la cité et ou la Res Publica devra s’évincer au profit du Principat imposé par
Octave : « L’¢ére du pouvoir absolu était ouverte. L’autorité se masque sous une terminologie
traditionnelle : tribunat, consulat, pro-magistrature, dictature. Les chefs sont qualifiés

‘auctor, dux, princeps \% ui u i Scisi uveaux
d tor, dux, , termes vagues qui accusent I’imprécision des concepts nouveaux,

139 Michel HUMBERT, op. cit, p. 283.
140 Lucien JERPHAGNON, op. cit, p. 199.

68



incapables de s’insérer dans la tradition républicaine. Libérés des limites de 1’annalité [...],
ces pouvoirs aboutissent a un régime de « monarchie », [...] qu’affirmera I’empire »'*!.

A T'avenir, la liberté républicaine sera, principalement, une coquille vide qui servira de cadre
juridique légitimant les ambitions personnelles des futurs Augustes. Toutefois, il nous faudra
relativiser la part de I’ambition personnelle dans 1’éclatement des institutions romaines car a
la fin de I’ére républicaine, Rome était devenue une sphére territoriale qui incorporait la
quasi-totalité du "monde civilis¢" et ou les anciennes structures, héritées de /'Urbs étrusque,
ne sont ni adaptés, ni adéquats a la réalité géographique et sociologique que les conquétes
militaires ont offerte Rome. Le monde était devenu romain et il imposait a la Cité conquérante
de transformer ses mécanismes structurels pour qu’il ne lui échappe pas ; ainsi, les réformes
césariennes'*? devaient lui permettre de baliser les socles du réaménagement institutionnel a
venir. Cependant, la proximité douteuse de cette entreprise avec les modéles monarchiques
hellénistiques interpella les nostalgiques de la liberté républicaine perdue et précipita la fin de
Jules César. Ceci, n’empéchera pas, toutefois, I’effondrement total des mécanismes qui

faisaient, jusque-la la particularité de la république romaine.

L’avénement, ultérieur, d’Octave marqua le début d’une nouvelle ére institutionnelle et
idéologique a Rome qui mit une fin ambigué a I’agonie — commencée deux siecles plus tot —
des socles de la constitution républicaine. Une fin ambigué car elle applique a Rome un
régime politique qu’elle hait, la royauté, tout en la persuadant de sa préservation de la liberté
républicaine et de ses institutions politiques et juridiques traditionnelles. En effet, quand le
neveu de Jules César devient Auguste en 1’an 27 ; il réussit 1a, ou ses prédécesseurs avaient
échoué. Il réussit a exercer un pouvoir purement personnel tout en maintenant le cadre
institutionnel républicain. La nouvelle structure constitutionnelle de Rome devait, assurément,
son établissement a la capacité d’Octave, [’Imperator Caesar Divi Fillius Augusti de créer une
institution juridico-politique qui évolue, dans un premier temps, en paralléle avec les autres
organismes institutionnels traditionnels de la Cité avant de perturber ces derniers et finir par

les absorber et les éliminer'*3.

141 Jean GAUDEMET, op. cit, p. 270.

192A propos de ’ceuvre Césarienne nous citons les ouvrages de Jérdome CARCOPINO, Jules César, Presses Universitaires
Frangaises, 6° édition, 1990. Luciano CANFORA, César, le dictateur démocrate, traduit de 1'italien par Corinne Paul-MAIER
avec la collaboration de Sylvie PITTIA, 3e édition, Paris, Flammarion. 2009. Yavetz ZVI, César et son image : des limites du
charisme en politique, Paris, les Belles lettres 1990.

143 Eugen CIZEK, Mentalités et Institutions Politiques Romaines, Fayard, Paris, 1990, p. 269.

69



Le Principat, ainsi créé, acheminera Rome vers son destin monarchique. Celui-ci,
s’exprimera clairement avec la philosophie stoicienne qui s’allia a I’Empire romain pour

accomplir 1’idéal unitaire aspiré a travers la Cité universelle qu’était devenue Rome.

B- L’idéal unitaire : source de la 1égitimité monarchique.

L’avénement de ’Empire romain accéléra la fusion des cités conquises (grecques et autres
barbares) au sein d’un cadre territorial uni. Cette absorbation progressive s’est accompagnée
de I’apparition d’une nouvelle classe sociale, affranchie de toute tutelle géographique par sa
culture hellénistique, et voyante dans I'unité¢ de I’Empire ou elle évoluait I’incarnation de ses
aspirations cosmopolites. La nouvelle « Nobilitas » augustinienne, impliquée progressivement
dans la gestion des affaires politiques et inscrite dans la lignée intellectuelle stoicienne,
apercevait D’institution impériale comme la garante de la justice, la paix et I'ordre qui
devraient régir la vie et les rapports entre des peuples, hostiles jusque la [jusque-la], mais

conciliés « dans la joie » par I’ceuvre des Césars'*.

Rome était le coeur d’un nouveau monde unifié et la pierre angulaire de sa paix interne. Les
termes d’Aelius Aristide ne peuvent étre plus clairs quand ils parlent de I’attachement des
habitants de I’Empire a Rome : « comme les chauves-souris dans les grottes s’accrochent aux
pierres les unes aux autres, ainsi tous sont suspendus a Rome, craignant par-dessus tout d’en
étre détachés'® ». L’Empire était devenu le cadre permanent nécessaire a la vie et
I’illustration parfaite du Cosmos universel unifiant les Hommes et harmonisant leur action.
Parce qu’il dispose d’une entité politique et administrative qui couvre la quasi-totalité du
monde civilisé et habitable, I’Empire pouvait s’identifier a la Cosmopolis et en prétendre les
caracteres. Toutefois, cette ambition idéologique ne pouvait étre possible sans les plumes
vaillantes des diverses philosophies grecques, aspirant a [’ordre universel, et plus
particulierement celle des stoiciens qui avait batit ses fondements sur I’idée d’une unité

profonde de I’humanité!4S,

144 Juelius Aristide, XXV, K17 écrit : « Le monde entier semble en féte, toutes les cités ont renoncé & leurs anciennes
rivalités...».

195 Aelius Aristide, Eloge de Rome, XX VI, K 29.

146 Marc PENA, Le Stoicisme et I’Empire Romain : historicité et permanences, Aix en Provence, Presse universitaire d’Aix
Marseille, 1990, p. 221.

70



Sous le reégne d’Hadrien, Rome <¢était, définitivement, devenue la Cit¢é du monde,
ambitionnée par 1’école du portique. La Cité cecuménique unifie, ainsi, tous les peuples et
toutes les classes sociales tout en reconnaissant a chaque entité composante mais subalterne la
possibilité de perpétuer ses coutumes ou de se fondre au sein de 1’édifice romain qui se
construisait. La doctrine du portique n’allait pas fournir a I’Empire seulement sa conception
de I’'unité comme base idéologique mais elle allait doubler cette derni¢re avec 1’idée de « la
solidarité cosmique » et 1’obligation morale de chaque individu de participer a I’effort
commun. Cependant, I’apport idéologique universaliste des stoiciens n’allait pas prendre sa
signification compléte qu’a travers la nouvelle dimension politique et cultuelle dont ceux-ci
ont doté I’empereur. Progressivement, I’idée de la 1égitimité du gouvernement monarchique
retrouvait le cadre romain qui ’avait rejeté six si¢cles plus tot.

Avec le développement de la pensée stoicienne et le passage de la cité particuliére des
Hommes a la Cité universelle, le culte impérial ne pouvait que croitre et s’élargir pour
englober, en son sein, toutes les autres divinités existantes. La nouvelle place de I’empereur
dans la hiérarchie des divinités s’est expliquée dans un premier temps par son numen : cette
marque divine qui habite I’empereur et qui fait de lui le garant incontestable de I'unité de la
Cité cosmopolite qu’il dirige. Plus tard, sous les Antonins, la 1égitimité impériale se renforce
grace a la théorie du mérite moral que le stoicisme offrait aux empereurs issus de cette
dynastie pour compenser la précarité du procédé¢ juridique qui les amena au pouvoir, c'est-a-
dire cette filiation dynastique artificielle rendue possible grace a I’adoption.

Ainsi, en concordant le portrait du prince modele avec celui de I’empereur Trajan, Pline le
Jeune et Dion ho Khrusostomos, le Dion Chrysostome de la littérature occidentale, ne
faisaient que “oindre* la nature monarchique du pouvoir impérial romain et la sortir de son
état masqué. Désormais, le gouvernement monarchique devient le systéme politique idéal et
son dépositaire I’élu de Zeus. Grace aux écrits de Dion Chrysostome, la pensée politique
romaine rétablit définitivement 1’id€ologie monarchique et profite de la tradition
philosophique hellénistique constituée en Orient pour admettre la royaut¢ comme son
principal moteur. En conséquence, le princeps/ roi, titulaire des vertus et qualité morales,
s’érige en modele pour son peuple et doit disposer de I’Empire qui sert de cadre commun pour
I’ensemble de ses concitoyens. Et parce qu’il est I’équivalent de Zeus dans le monde des
Hommes, le pouvoir de I’empereur ne peut que se réguler sur la droite raison et loi supréme

qui régissent I’univers.

71



La divinisation accrue des empereurs, marquant 1’ére antonine, ne pouvait rester sans
conséquences sur la maniére dont le pouvoir sera appréhendé ultérieurement et précipita la
mutation institutionnelle du Principat augustinien au Dominat instauré par Aurélien des la fin
du Illéme siecle. Néanmoins, pour mieux comprendre les facteurs intellectuels et
institutionnels qui permettent d’expliquer cette mutation, nous devrons nous resituer dans le
contexte idéologique qui a accompagné I’avénement des séveres, un siccle plus tot.

En effet, sous le régne de cette dynastie, baignée dans la tradition orientale du pouvoir, le
débat sur la nature de 1’univers et du Dieu qui le régit se réduira a une lecture mystique et
généraliste. Celle-ci devait simplifier les concepts et des idées religieuses afin qu’elles soient
plus accessible aux masses. Progressivement, le pouvoir impérial abandonnait la nature
morale des divinités régissant la société humaine pour se contenter de leur charge
métaphysique. Ainsi, entre le monde abstrait des Dieux et la Cité terrestre des Hommes, les
idéologues de cette dynastie instaurérent le dépositaire de I’Empire comme le seul trait
d’union entre les deux sphéres. L’empereur sévérien devient, de plus en plus, sacralisé et
bénéficia de I’affirmation paralléle du monothéisme religieux proné par les cultes orientaux.
Suite a la crise institutionnelle et dynastique qui ébranla I’Empire aprés le meurtre de Sévere
Alexandre en 235, Aurélien, en instituant le culte du Dieu soleil, ouvrit une nouvelle ére en
comprenant que la nouvelle paix et unité romaines, aussi bien que la légitimité des Césars, ne

pouvaient plus s’appuyer sur les percepts philosophiques et rationnels'*’.

A travers les lignes ci-dessous, nous empruntons au professeur Marc Pena un extrait de sa
thése magistrale, afin de résumer parfaitement la nature de la nouvelle alliance entre la
communauté universelle et 1’idéologie politique monothéiste :

-« Au temps du christianisme triomphant et dominateur de Constantin, la
théologie politique adoptera les trouvailles paiennes a I’empereur chrétien. Toute
autorité¢ venait des Dieux, maintenant elle viendra de Dieu. Ainsi la phraséologie
impériale est passée presque toute entiére de I’Empire paien et solaire a ’Empire
chrétien. De ce point de vue, les disciples du Christ ne firent que transposer sur la
téte de leur Dieu [...] ’héritage politique des dieux du paganisme. Le monothéisme

s’inspire de la monarchie terrestre et celle-ci de celui-la. Monarchie et monothéisme

147 Aurélien a été le premier empereur romain & organiser une véritable politique religieuse, en édifiant un culte monothéiste
autour du “Sol Invictus“ : le Dieu solaire. Sa manceuvre religieuse voulait assembler les idées spirituelles orientales comme le
christianisme ou le culte syrien de Baal avec les doctrines philosophiques sous 1’étendard d’une seule Unité.

72



expriment le gouvernement idéal, I’'un humain, I’autre divin. [...], telles sont les
origines intellectuelles de la divinité impériale.

Il faut bien admettre que les philosophes avaient eu dans cette élaboration
idéologique leur part de responsabilité. La tradition, dés Platon, érigeait en dogme la
perfection et 1’unité divines, indissolublement liées. Le stoicisme, héritier a la fois de
I’idéal hellénistique et du vieux fond romain en grandissant les limites de la Polis,
avait inféod¢ D’Etat romain a un systéme unitaire qui 1’¢levait au rang d’Etat
universel. Quant au prince, il était « la téte du corps qu’est ’Empire ». L’Empereur
est I’ame de I’Etat ; I’Etat le corps de ’Empereur. Cette idée d’unité hantait le sage
gréco-romain plus qu’a une crise intérieure de conscience, c’est a elle que remonte la
conversion de Constantin au christianisme. L’Empereur voulait a tout prix éviter un
schisme qui eut ruiné une fiction indispensable a 1’existence méme de I’Empire. Le
Prince incarne 1’Etat, 1’origine méme de la sacralisation du pouvoir. L’imperfection
congénitale du polythéisme le condamnait sans appel. Le monothéisme désormais
installé en terre chrétienne, il restait a rendre accessible aux convertis le mystere du
Dieu Trinitaire. Tertullien puis Saint Augustin trouvérent alors dans les institutions
romaines une comparaison convaincante : le commandement unique ne cessait pas
du fait d’étre exercé par plusieurs. Il est communiqué, non divisé. [...]. La fondation
de ’Empire romain entrait dans les desseins de la providence divine. Il préparait et

préfigurait I’unité dans le corps du christ!*® ».

De cette relecture du pouvoir, I’éthique et la foi se réveleront comme les axes dominants de
I’organisation des rapports humains au sein de la Cité, d’une part et des relations
qu’entretiennent les individus avec [’au-dela, d’autre part. La page des doctrines
philosophiques et des réflexions rationnelles pensant la structure universelle était totalement
révolue et le monothéisme religieux devient, définitivement, la seule grille capable de
déchiffrer les clés de I'unité et I’harmonie universelle. L’assemblage idéologique effectué par
Constantin a, irréparablement, basculé 1’'universalisme humain romain, fondé a partir de la
morale stoicienne et sur la certitude d’un droit naturel régissant 1’ordre cosmopolite, vers un
universalisme religieux préché jusque-la par la communauté chrétienne. Au cours du IV®
siecle, le stoicisme voyait son interprétation de 1’ordre universel, et son role organisateur des

rapports humains au sein de la Cité, se faire absorbés par I’idéologie monothéiste véhiculée

par le Dieu, seul et un, de Constantin.

148 Marc PENA, op. cit., p. 312-314.

73



C- La Cité universelle chrétienne.

Nous avons souligné, ci-dessus, comment le stoicisme inscrit son projet civique dans un
au-dela qui couvre I’ensemble de 1’univers et non seulement le cadre territorial limité de la
Cité grecque platonicienne. Ce report vers les cieux de la Cité servira comme pierre angulaire
a la théorie chrétienne de la Cité. Cependant, si ’empreinte du portique ne peut étre niée dans
I’ceuvre communautaire théologique chrétienne, celle-ci devait englober, en méme temps,
d’autres composantes qui rappelérent son inscription dans la tradition monothéiste judaique et
ses desseins eschatologiques. Ainsi, le cosmopolitisme chrétien, soucieux de se manifester
sous des traits bibliques et prophétiques, véhicule la promesse du salut éternel de chaque
individu et n’hésite pas a s’affranchir d’une structure impériale destructrice de la véritable
citoyenneté!®.

Dans un article consacré a 1’esprit fondateur du cosmopolitisme chrétien, Gérard Guyon
définit la communauté chrétienne comme une “hiérateuma”, c'est-a-dire « la communauté
sacerdotale d’un peuple croyant, d’un corps, qui se veut comme la garante de I’héritage de
I’ancien testament et de 1’alliance de Dieu avec le peuple €lu ». Au sein de cet édifice, les
croyants chrétiens incarnent le peuple, tout entier, de 1’Israél eschatologique et constituent,
tous ensemble, les membres d’un seul corps: celui du christ. La communauté universelle
chrétienne se révele, par conséquent, comme une unité organique dont le dynamisme et
I’cecuménisme s’affilient, d’une part, a sa capacité d’accueillir tous les adeptes de la voie du
Christ et d’autre part a sa faculté a intégrer /’Orbis Romanus qui lui offre un cadre territorial
illimité et adéquat pour la diffusion de sa propre mission'>’. Cependant, la fondation de cette
communauté universelle sur un critere religieux devait I’opposer, longuement, a I’universalité
romaine paienne a propos de la question de la désignation du seul cadre légitime pour
accueillir toute I’humanité. La résolution de cette confrontation ne se doit, quant a elle, qu’a
I’affaiblissement politique et civique qui a accompagné I’évolution de Rome, lors de la

deuxiéme moitié du III¢siécle de notre ére.

149 Les chrétiens considérent qu’il y a une seule origine de la citoyenneté romaine, celle qui émane de Dieu, ils refusent ainsi
tout conditionnement de la citoyenneté par un cadre territorial ou quelconque d’origine étatique.

150 T *universalisme chrétien s’adresse & toutes les races et a toutes les couches sociales de ’Empire. Saint Paul aurait dit,
dans 1’épitre aux Colossiens (3, 11) « Il n’est plus question de grec ou de juif, de circoncis ou d’incirconcis, de barbare, de
Scythe, d’esclave, d’homme libre ; il n’y a que le Christ qui est tout et un tout ». L’universalit¢ du message chrétien veut
s’émanciper du caractére étroit de I’héritage culturel juif et va s’appuyer, par conséquent, sur I’Empire romain qui unifie les
diverses nations au sein d’un seul cadre. Cette unité universelle politique, juridique, voire linguistique de I’Empire romain
facilite, ainsi, les échanges et la circulation des idées chrétiennes et permet a I’Eglise de dépasser les limites sémitiques du
peuple hébraique ». Gerard GUYON, A propos du Cosmopolitisme chrétien (I°- III° siecles), Citoyenneté antique :
Citoyenneté contemporaine, Méditerranées, N"8, Paris, L’Harmattan, 1996.

74



En effet, parallélement a la déchéance du pouvoir central et a la désuétude des liens qui
relient les bases de la pyramide sociale romaine a son sommet, la communauté chrétienne
s’est affirmée dans la conscience de chaque Homme par sa nature hospitaliére et fraternelle,

plus humaine et plus proche de I’idéal cosmopolite!>!

. Et face a I’agonie du sentiment
patriotique des habitants de I’Empire, et I’impuissance du pouvoir central paien d’y faire face,
le christianisme viendra leur proposer 1’obéissance a une seule loi divine a la place du respect
que devait chaque individu ou chaque cité a ses propres cultes civiques, « [...] (le culte) de la
cité chrétienne est commun au peuple de Dieu, partout dans le monde, élargissant a
I’ensemble de 'univers la vielle fonction de concorde sociale du culte public romain ».
Désormais, le Dieu du christianisme devient le garant de 1’unité du cosmos, de la loi qui le
refléte, de la morale et de 1’autorité divine, que les dieux civiques n’ont pas su préserver. La
christianisation de I’Empire romain et la fondation d’une deuxiéme Rome, sous Constantin,

viendront offrir, plus tard, a I’'universalité chrétienne la structure adéquate pour encadrer les

individus et les escorter dans leur marche vers le salut.

Loin des considérations légendaires chrétiennes qui firent de Constantinople une ville
choisie de Dieu a la place de la Rome paienne, la nouvelle capitale impériale est, d’abord, le
fruit d’une volonté politique qui souhaitait redresser la majesté d’un Empire romain vacillant
et affirmer sa proximité avec les populations chrétiennes de son territoire orientale qu’elle
considérait comme son « immense réservoir de ressources ». Par son affiliation religieuse,
Constantinople devient la ville de la vierge et annonce I’avénement d’un nouvel Empire dont
la 1€gitimité s’attribue a la religion monothéiste et universelle chrétienne. Ce nouvel Empire
que I’historiographie désigne de Byzantin - alors qu’il ne s’est jamais qualifi¢, lui-méme,
autrement que romain — sera guidé, désormais, par un empereur qui supplée le Christ sur terre
et qui scelle, définitivement, la nature divine de son pouvoirlsz. Ainsi, en s’attachant aux
acquis territoriaux, juridiques et institutionnels romains et en bénéficiant de 1’idée
ceccuménique de la communauté universelle chrétienne, Constantin fagonna un Empire dont

I’universalité coincide avec les traits spirituels du christianisme.

151 Gerard GUYON, les premiers chrétiens et les valeurs de la vie publique romaine (I°- III° siécle) « L ‘utilitas communis »
chrétienne et «/'utilitas reipublicae », Religion et vie publique, Méditerranées, N°16, Religion et vie publique, Paris,
Harmattan, 1998, Paris, p.112-115.

132 C’est sous I’ére de Constantin qu’Eusébe de Césarée élabora sa théorie de la monarchie du droit divin. Celle-ci affirme
que le gouvernement de la Cité universelle ne peut étre que monarchique car « Dieu est le modele du pouvoir royal car c’est
Iui qui décide de 1I’établissement d’une autorité unique pour tous les hommes » ; c’est Dieu, aussi, qui offre a I’empereur
I’image de sa supréme royauté.

75



L’¢évolution ultérieure de I’ceuvre constantinienne fera de I’Empire romain universel une
réplique de I’idéal cosmopolite chrétien et le régne de Théodose appréhendera,
définitivement, ’universalit¢ de la Cité a travers son identit¢ théologique. En effet, en
confondant son idéal communautaire cosmopolite avec celui édifié par le christianisme, le
nouveau monde romain s’affirme comme "I’tmage de 1’ordre céleste" et se donna 1’objectif
supréme de « reproduire le mouvement et ’harmonie que le créateur donne a tous notre
univers'3.»

Cette mutation idéologique de la Cité universelle et de I’ordre impérial qui la régit devait
avoir des conséquences irrémédiables sur 1’appréciation que se faisait le pouvoir central de
lui-méme ainsi que sur la mani¢re dont les mentalités apercevaient leur communauté.
Dorénavant, le monothéisme théologique conditionnera 1’évolution ultérieure de
I’interprétation que se fait 1’individu de 1’univers et de I’ordre qui 1’entourent. D’une part,
I’appartenance a la Cité s’affranchit du cadre matériel et juridique postulé, jusque-la, par le
mécanisme artificiel qu’était la citoyenneté romaine pour intégrer le systéme moral et spirituel
du christianisme. La nouvelle identité citoyenne se puisera, désormais, dans « le sentiment
commun d’une méme croyance, (dans) ’unité de la discipline, (et dans) le lien d’une méme
espérance ». Autrement dit, seule la foi et la croyance en un Dieu puissant et salutaire
définira, a ’avenir ce qu’est un citoyen.

Parall¢lement, le bon gouvernement de la cité universelle unie se définira par sa
soumission aux directives de la foi monothéiste. Celle-ci devient, a partir du IV® siccle,
I’unique idéologie capable de fournir les outils édifiant la Iégitimité d’un pouvoir temporel en
permanente évolution. Nous verrons, lors de nos développements ultérieurs, comment les
jurisconsultes islamiques orthodoxes useront du méme procédé, plusieurs siecles plus tard,

pour légitimer un pouvoir Abbasside en quéte de reconstruction.

153 De Ceremoniis, éd. Bonn, I, p. 3-4, 5 et p. 157. Cité par Hélene AHRWEILHER, I’idéologie politique de I’Empire
Byzantin, PUF, Paris, 1975, p.147.

76



§2§ : Al Umma ou la cité universelle dans le systéme juridique musulman.

« Vous étes la meilleure communauté (Umma) qui ait existé pour les Hommes, vous
ordonnez le convenable, vous réprouvez le blamable et vous étes fideles a Allah!>* ».

L’observation de ce verset coranique, adressé au prophete de 1’Islam, nous projetterait
devant une lecture "schématique" de la nature de la communauté sociale qu’il a instituée a
Médine. En effet, Allah, par ces paroles, insére al Umma parmi les autres communautés
humaines qu’il a créées sans en approuver, toutefois, les finalités'>>. Le motif de cette
désapprobation est dévoilé, immédiatement, par la deuxiéme partie de ce verset « vous
commandez le bien et interdisez le mal ». En pronant le bien et en interdisant le mal, la
nouvelle communaut¢ de Mohamed s’articule, viscéralement, sur les deux socles qui
organisent la justice universelle. Elle devient ainsi la véritable dépositaire de la loi divine
qu’elle sera chargée de communiquer aux autres sociétés humaines. Celles-ci, incapables
selon le message islamique d’atteindre cette justice et de mener les individus sur les sentiers
du salut éternel, sont appelées & intégrer al Umma et a s’allier a son Dieu. Désormais, la
Shari’d — qui veut dire dans la langue arabe le sentier — s’ouvre a tous les Hommes.

Al Umma, insérée & la loi divine et imposée par la nouvelle révélation monothéiste —
I’Islam —acquiert une identité religieuse et devient « la communauté temporelle tendue vers un
idéal spirituel de type eschatologique'®® », elle s’affirme par conséquent comme un nouvel
ordre religieux et sociopolitique en rupture avec structures tribales connues jusque-la en
Arabie. Cependant, si J. Ladjili-Mouchette insiste sur les intentions eschatologiques d’al
Umma islamique, Frederick M. Denny interprétera, de son coté, la communauté, édifiée par
Mohamed a Médine, comme une société humaine temporelle fondée dans une optique

totalement politique et militaire'®’.

Loin d’adhérer a cette interprétation contestable de
I’ccuvre Mohammadienne, le philosophe M. Arkoun reléve aussi le caractére

politique/temporel du concept islamique d’al Umma en écrivant que celle-ci décrit dans

154 Coran, Sourate Al Imrane, V. 110.

155 Parce qu’elle se désigne comme “le Bon guide” al Umma islamique s’approche de la communauté judaique fondée par
Moise, Coran, Sourate Al-A’raf, Versets : 159, 181, ou encore celle instituée par Abraham, Coran, Sourate Al-Nahl, V120. al
Umma s’identifie aussi comme « une bonne route » et s’affirme donc comme la meilleure voie pour mener les hommes vers
le salut éternel des hommes contrairement aux revendications de la communauté tribale des opposants mecquois de
Mohamed qui ancraient ce salut dans le respect de leurs coutumes ancestrales, Coran. Sourate az-Zukhruf, V,22-23 ; ou
encore de la voie tracée par la théologie chrétienne qui conditionne le salut des hommes par a leur appartenance au corps du
christ.

156 Jeanne LADJILI-MOUCHETTE, Histoire juridique de la Méditerranée: Droit romain, droit musulman, Centre d’Etudes,
de Recherches et de Publications, Tunis, 1990, p. 583-588.

157 Frederick M. DENNY, Al Umma in the constitution of Medina, Journal of near eastern studies, vol 36, No. 1. (Jan., 1977),
the University of Chicago Press, p. 39-47.

77



I’esprit théologique islamique un idéal non atteint et aux origines mythiques que les docteurs
de la loi musulmane allaient forger et instrumentaliser pour mieux intégrer les préceptes
religieux d’Allah dans leur discours juridique'3®.

Devant I’'impossibilit¢ de voir ces diverses interprétations pouvoir attribuer a la
communauté islamique une lecture basée sur des ¢léments matériels capables de la doter
d’une autre fonction que celle de mener les individus sur les sentiers du salut éternel, il
semble important de suivre la chronologie de 1’évolution du concept d’a/ Umma dans la
pensée juridique et politique musulmane médiévale afin de déceler les traits de sa nature
premicre avant de sceller ou non sa perception courante. Une telle critique a été effectuée par
le professeur Nassif Nassar, cependant, la méconnaissance de cette ceuvre qui n’a pas fait
I’objet d’aucune traduction nous incite a la reconduire de maniére partielle. Notre démarche
s’explique, d’une part, par la nécessité d’affranchir la réflexion des chercheurs occidentaux
des contraintes méthodologiques que leur impose la maitrise de la langue arabe ; et d’autre
part, par la conviction partagée avec 1’auteur de 1’usurpation dont a été I’objet le concept de la
Communauté¢ et son "détournement" au profit des propagandes institutionnelles. Ainsi,
I’auteur, soucieux d’affranchir le concept d’al Umma de ses traits idéologiques, démontre que
non seulement la dimension religieuse de ce concept est ultérieure a la mort de Mohamed
mais elle fut, principalement, un moyen intellectuel pour rehausser la 1égitimité et la nécessité

de I’unité d’un pouvoir califal abbasside chancelant.

A- Al Umma dans le Coran :

Le texte coranique mentionne le terme d’al-Umma une cinquantaine de fois et plusieurs

versets, répandus parmi les musulmans, en font référence :

- Vous étes la meilleure Umma/Nation sortie pour les humains. Vous ordonnez le
convenable, (vous) interdisez le répugnant et croyez en Dieu. Si les gens du livre
avaient cru, cela aurait ét¢ meilleur pour eux. Il y en a qui sont croyants. Mais la
plupart d’entre eux sont pervers'>’.

- Si ton seigneur 1’avait souhaité, il aurait fait des humains une seule Umma/Nation. Or,

ils ne cessent de diverger!'®.

158 Mohamed ARKOUN, Ouverture sur I’Islam. Editions : Jacques Grancher. Paris. 1992.
159 Coran, sourate Al Imran, Verset 110.
160 Coran, sourate at-Tur, V 118.

78



Sans s’arréter devant le contexte historique de la révélation des versets, Nassif Nassar
mentionne que le mot Umma peut étre défini a travers 5 ou 6 sens dont quelques-uns sont trés
rares. Ces sens peuvent suivre donc une hiérarchisation des sens selon leur importance.

Al Umma signifie la voie suivie'®'. 4/ Biddwi coordonne cette définition avec celle de la
notion "Ammad" qui désigne 1’action de diriger la priére et la transporte, par conséquent, a la
religion. Celle-ci, se conformera désormais avec le concept d’al-Milad qui relie la religion a a/
Umma et en donnera la méme contenance ; le Coran révéle, par ailleurs, ce sens a travers
I’expression "Mildt Ibrahim" qu’il emploie pour définir la communauté d’Abraham. Il faut
souligner également que la notion d’al-Mila est dérivée de la langue syriaque ou elle signifie
La parole. Dans le vocabulaire coranique, ce dernier terme se confond avec celui d’al Shari’a
qui présente I’ensemble des préceptes enseignés par /’'imdm afin de s’approcher des voies du
salut de la communauté. Ces éléments révélent I’immixtion entre al-Mild et al Umma qui
devient porteuse d’une réelle charge religieuse, de nombreux versets attribuent a a/ Umma le

sens d’un ensemble et un groupe d’individus'®?

et ce concept devient, en conséquence,
synonyme d’un groupe d’individus assemblés autour d’une seule foi/croyance!®®. C’est cette
définition qui dispose de 1’agrément des grands exégetes du Coran tel al-Tabari et al-
Baydawi.

Cependant, cette interprétation place le chercheur devant un véritable paradoxe qui secoue
les certitudes de ceux qui traduisent le verset « Vous étes la meilleure communauté qui ait
existé pour les Hommes, vous ordonnez le convenable, vous réprouvez le blamable et vous
étes fideles a Allah» et en font une référence a la communauté de Mohamed. En effet, si la
religion de Mohamed et I’Islam, et si 1’authentique religion chez Allah est I’Islam et si
Abraham était lui aussi musulman'®®, comment les commentateurs musulmans du Coran
pourraient appréhender le consentement divin pour la possible diversité des nations/ al-Umdm
et la multitude de leurs messagers'®, d’une part et d’autre part, I’universalité qu’apporte
Mohamed et la nature unitaire de son message. La seule réponse proposée par les exégetes du

Coran refléte la dominance de la coloration théologique. Celle-ci identifie al Umma en tant

que Mila, elle incarne, ainsi, la direction a emprunter pour le salut éternel.

161 Coran, sourate az-zukhruf, Versets, 73, 92.

162 Coran, sourate al A’raf V, 164.

183 Coran, sourates Al Maida. V 48 et Al Haj. V34.

164 A propos de ce point nous soulignons I’étude effectuée par 1’islamologue Jacques JOMIER, Dieu et ’homme dans le
Coran et ou il démontre la filiation scripturaire islamique entre la communauté de Mohamed et Ibrahim qu’elle considére
comme le premier prophéte a avoir livré le message monothéiste universel, Dieu et 1’homme dans le Coran : ’aspect
religieux de la nature humaine joint a ’obéissance au Prophéte de 1’Islam. Cerf, Paris, 1996.

165 Coran, sourates Younus, V. 47, Al Radd, V. 30.

79



La perception d’al Umma est fondée, ainsi, sur le dualisme que lui offrent ses deux
significations majeures, le Groupe et la Voie. La combinaison adéquate est celle fournie par
une troisiéme voie qui veut qu’al Umma soit synonyme de la communauté des individus
partisans d’un seul mode de vie et conduisant leurs affaires selon une seule voie. Or, cette
notion fait prédominer 1’¢lément psychologique et subjectif, en I’occurrence la voie suivie, sur
I’¢lément matériel qui est le groupe d’individus. La communauté est définie selon les
préceptes et les principes cultuels qu’elle adopte. L’origine de ce dualisme est, sans doute, due
a la racine du terme a/ Umma qui confond le verbe Ammad avec le mot Um qui désigne aussi
bien "la Mére" qui est la Source et la référence'*®. AI-Umma est donc un concept qui unit le
sens de la finalité a atteindre et celui de la source "procréante". Ce double sens détermine les
deux faces de I’unité rassemblant la communauté d’individus : unité de I’origine et unité de la
finalité a réaliser.

Par sa référence a la foi a concrétiser, I’unité de la direction semble s’instituer comme la
signification privilégiée que le texte Coranique offre & a/ Umma. Cependant, il ne faut pas
penser que le texte délaisse I’interprétation de la communauté selon sa base matérielle car le
Coran n’omet pas dans sa présentation d’al Umma, son assise humaine. Ceci s’explique par la
nature du message de Mohamed et la nature des rapports sociaux dominants lors de son
avenement. En effet, Le prophéte de I’Islam a été 1’architecte d’une nouvelle communauté
d’individus dont le principal facteur de cohésion est fondé sur la nouvelle religion et
I’application de ses principes. Le renouveau souhaité par Mohamed ne pouvait se réaliser sans
le renoncement aux structures tribales restreintes de 1’ancienne Arabie. Ainsi, ’absence quasi-
totale dans le texte coranique du terme Tribu, utilisé une seule fois sous sa forme plurielle
"Kaba’il", est révélatrice de ’intention de dépasser 1’organisation sociale de 1’Arabie vers un
nouvel ordre social affranchi des liens de sang ou de parenté.

Pourtant, sans s’arréter devant la réalit¢ humaine et matérielle d’al Umma, la
réorganisation de la sociét¢ humaine arabe a été toujours appréhendée, dans I’esprit des

chercheurs arabes, selon le cadre étroit que lui a offert sa finalité religieuse.

166 [ ’essayiste libanais Salah STETIE s’appuie sur I’étude effectuée par G. Rosolato (la communauté constituée en tant que
fonction maternelle par le sacrifice, mythe central de la civilisation occidentale, psychanalyse a I’université, N 15) pour
affirmer qu’al Umma, dont la racine est Umm, est “le fond maternel“ de la civilisation arabo-islamique car malgré le fait
qu’elle soit un fond imperceptible perdu dans les gestes et les habitudes de tous les jours, elle reste assurément ce contenant
maternel qui soutient et unit les hommes. al Umma est le bonheur simple et familier, la terre qui porte et nourrit, elle est le
foyer qui relie a travers les lieux lointains et étrangers, ceux qui appartiennent a cette communauté d’une méme religion »,
Salah STETIE, Mahomet, Albin Michel, Paris, 2001, p.288.

80



Afin de conclure I’usage coranique de la notion d’al Umma, notre analyse s’arrétera devant
deux observations. Certainement, la Coran souligne les références religieuses de chaque
communauté humaine mais il n’omet pas, pour autant, ses assises matérielles ; al Umma, dans
le texte fondateur de 1’Islam, est la conséquence premiere de la réunion des Hommes au sein
d’un seul cadre socio temporel et elle s’aveére ainsi comme une vérité sociologique
indiscutable : al Umma al islamiya est synonyme de 1’Islam en tant que voie et systéme
cultuel comme religion, mais elle est aussi la collectivité humaine qui a adopté la religion de
Mohamed et s’est construite graduellement selon les réalités historiques.

Cependant, seuls quelques penseurs médiévaux de I’Islam continueront a dissocier, plus
tard, la base matérielle d’al Umma de sa base religieuse/ al Mild et a Dinterpréter,
exclusivement, comme désignant une réalité¢ sociale et historique. En effet, de nombreux
facteurs guideront I’évolution progressive de I’Etat islamique a confondre les deux termes au
sein d’un seul récipient et a apercevoir le cosmopolitisme humain qu’il voulait édifier a
travers les yeux exclusifs de la religion. Ces motifs sont dus aussi bien au dualisme des
fondements propres du concept coranique d’al Umma qu’a la nécessité de prendre en compte
les particularismes de chaque société humaine et a 1’impossibilit¢ du message coranique
d’unifier sous son étendard les peuples de la terre ou son incapacité d‘effacer les
caractéristiques des peuples conquis.

Nassif Nassar démontre, a travers son analyse de la pensée des grandes autorités
intellectuelles de I’Islam médiéval, comment la notion d’al Umma a fait 1’objet de plusieurs
fagonnements et que la démarche analytique et rationnelle d’un philosophe tel A/ Farabi ou
un historien comme A/ Mas 'udi n’est pas celle d’un jurisconsulte ceuvrant pour la restauration

théologique du califat abbasside comme le fut A/ Mawardi.

B- Al-Umma Farabienne.

La définition d’al Umma s’établit chez Al Fardbi selon des attributs biologiques et
naturels : la composante ethnique, les valeurs et morales naturelles et la langue parlée... ;
c’est une entité naturelle composée des cités qui s’allient entre elles a partir des trois attributs
cités plus haut. Pour A/ Farabi, al Mild est indépendante et distincte d’al Umma, en effet,
celle-ci définit I’ensemble doctrinal établi pour régir une communauté sociale précise : ¢’est le

corps législatif « élaboré par le chef de la communauté afin d’aider celle-ci a atteindre les

81



finalités qu’elle s’est fixée!'®’

». Chez ce penseur, al-Mila al-Fadila s’identifie également a
travers la philosophie car celle-ci englobe les mémes champs d’observation que la religion.
Toutefois, al Farabi affiche sa préférence pour la philosophie car elle est la seule a proposer
aux Hommes une ossature argumentaire scientifique et professionnelle'®®. En effet, a la
différence de la philosophie, a/-Mila/religion ne le fait pas sur une base rationnelle mais sur
une base instinctive et imaginative fondée a partir des intuitions de son prophéte ; et parce que
les outils fondateurs d’al-Mila, les songes et I’assimilation, différent selon les caractéristiques
de chaque nation, la pluralité des Millal ne peut pas géner la possibilité de I’existence de
plusieurs Umdm Fadila. Pour Al Faradbi, la principale fonction de toute société humaine reste

I’atteinte des conditions matérielles et spirituelles nécessaires pour une vie commune et

heureuse.

Cette lecture bréve nous démontre que la philosophie sociopolitique farabienne ne se
contente pas de distinguer clairement entre a/ Umma, al-Mild et la philosophie mais elle
démontre aussi les rapports intrinséques qui les unissent. A-Umma se présente, ainsi, comme
un concept axial de la vie sociale humaine et constitue par I’ampleur de ses finalités une entité
importante que le philosophe se charge de 1’affranchir de cet ancrage religieux ou un nombre

de ses contemporains 1’avaient placée.

C- Al Umma chez Al Mas 'udi.

Chez I’historien A/ Mas udi, toute communauté humaine est basée sur deux éléments
fondamentaux et une série de principes naturels qui permet d’atténuer la rigueur des deux
premiers. En effet, a/ Umma se présente comme une unité linguistique et une unité
politique'® ; ainsi, les sept nations majeures, selon A/ Mas ‘udi, répondent, chacune de son
coté, aux mémes outils linguistiques et a la méme autorité 1égislative. Cependant si al Umma
est un langage unifié et une unité étatique, I’historien pensera a tempérer 1’absolutisme de sa

théorie, qui parait toutefois dominée par 1’élément politique, en lui intégrant une nouvelle

167 Al Farabi, Kitab al Mild. p 43.

168 Al Farabi, op cit ., p. 46.

169 Sa répartition du monde s’est établie sur les sept grandes nations qui ont marqué le développement de ’histoire humaine :
les Perses, les Chalcédoniens/assyriens qui avaient peuplé le croissant vert et la péninsule arabique, les Gréco-latins
(Romains, Siciliens, Germaniques et les Francs), les Egyptiens et les Berbéres du Maghreb, les Turcs, les Indiens et les
Chinois. Suite a la notification de 1’auteur qui s’étonne devant 1’assemblement d’al Mas ‘udi’ de ces nombreux peuples au sein
d’une seule unité, nous pensons, a partir des bases limites territoriales de cette nation, que 1’historien 1’a déduite a partir de
I’ancienne sphére dominée par les influences linguistiques et législatives de I’Empire romain.

82



composante, celle-ci est relative aux facteurs biologiques et spirituels que forment la race et
les valeurs morales communes partagées au sein d’une communauté humaine définie. Vers la
fin de son processus analytique, al Mas 'udi insiste sur ’importance de I’¢élément politique et
de son role architecte dans 1’évolution de la communauté sociale. Ce role est qualifi¢ de
"architecte" car il permet a chaque Umma d’émerger sur ’échiquier politique mondial et de
triompher d’autres Umdm/ nations. Ainsi, al Umma MasGdienne s’avére une entité naturelle
sociopolitique basée sur le patrimoine moral et culturel commun et qui se définit a partir de
I’usage d’instruments linguistiques unifiés.

A partir de ses éléments fondateurs, la théorie d’al al Umma chez al Mas udi s’identifie
avec I’approche Farabienne. Cette proximité s’amplifie encore avec la distinction commune
établie par les deux penseurs entre al Umma et al Mild. Cependant, 1’approche philosophique
d’al Farabi et celle historique d’al Mas udi démarquent les deux savants. En effet, a/ Farabi
propose une lecture basée sur la répartition géographique pour justifier son interprétation de
I’é1ément naturel. Son approche est, aussi, plus concentrée sur 1’élément sociopolitique qu’est
la Cité et semble consciente de la différence entre la collectivité sociale et son gouvernement.
A D’opposée, Al Mas 'udi, s’il semble partager avec A/ Farabi les considérations doctrinales et
politiques, il ne le fait que d’une manicre schématique car sa démarche scientifique s’intéresse
d’abord aux cadres géographiques et & 1’évolution généalogique de chaque Umma.

Al Mas udi se distingue aussi du "second maitre" par I’attention particuliére qu’il accorde
aux grandes Umdm qui cotoient le monde islamique et 1’état déplorable de Iinstitution
politique centrale abbasside. En effet, la lecture de la progression des grandes nations qui
entourent le califat abbasside et leur état politique révele, dans ’analyse historique d’al
Mas’udi, le maintien perpétuel et indépendant de ces entités sociopolitiques du modele
islamique. Ceci est clairement significatif dans la conscience mas’udienne de 1’échec de la
mission universaliste de I’Islam et de son incapacité¢ a effacer le patrimoine idéologique et
culturel des peuples qui I"ont récusé. Les comparaisons multiples de la force de ces nations
avec I’¢tat fragile du califat démontrent, chez cet auteur, une nostalgie des premiers temps de
I’institution califienne et de 1’apogée de I’Etat islamique. Ainsi, la vision mas’udienne de
I’histoire universelle devait se colorer par des traits perplexes dus a sa condition intellectuelle

et sociale islamique.

83



Toutefois, cette mélancolie, de 1’auteur, ne doit pas omettre sa conscience de la séparation
entre A[-Mild et al Umma, entre la religion et la communauté sociale, et ’objectivité qu’il
veut donner a sa réflexion sur le concept de la communauté humaine. 4/ Mas udi nous a
légué, ainsi, une analyse capable de ne pas tomber dans le picge de 1’état subjectif de son
subconscient et qui a su éviter I’endoctrinement partisan ou celui-la aurait pu la conduire.
Cependant, si A/-Mas’udi, en tant que savant, s’est empéché¢ de véhiculer toute idée
"propagandiste" d’une idéologie islamique incapable de corporaliser 1’unité universelle tant
souhaitée, d’autres intellectuels n’hésiteront pas a batir celle-ci sur sa conformité avec 1’unité

du pouvoir.

D- Al-Mawardi et Al-Baghdadi ou la construction d’al-Umma orthodoxe et croyante.

Chargé par le calife abbasside Al-Qaim Bi-Amr Allah de proposer un systeme de pensées
capables de maintenir la légitimité du califat abbasside vacillant, 4I-Mawardi a réussi, a
travers Al-Ahkam Al-Sultaniya, a forger le concept d’un gouvernement islamique adéquat aux
fondements légaux de 1’orthodoxie sunnite. Sa nouvelle lecture de la légitimité et de la
légalit¢ du gouvernement islamique pouvait, par conséquent, émanciper les califes de
Baghdad de la tutelle bouyide chiite et réaffirmer leur primauté devant le pouvoir fatimide
ismaélite qui régnait parallélement au Maghreb. Reconnu, ainsi, comme le théoricien du
pouvoir au sein du monde arabo-islamique, Al Mawardi peut étre aussi désigné comme le
premier intellectuel musulman a faire coincider la pensée islamique de la communauté
universelle avec sa coloration sunnite orthodoxe.

Pour comprendre I’ceuvre mawardienne, il nous faudra nous arréter d’abord devant le
constat bref mais fort que I’universitaire Ahmad Al-Baghdadi établit lors de son analyse de la
pensée politique de cet auteur. En effet, en se considérant comme un “Faqih®, un juriste
théologien et non pas comme un homme politique, AI-Mawardi s’était donné comme une
premicre mission la nécessité d’élaborer une garantie juridique, peu importe qu’elle soit

fictive ou non, pour assurer la continuité et maintenir la légitimité abbasside!”°.

170 Ahmed Moubarak Al Baghdadi, 4l-Fikr al-Siyassi inda Abi Al-Hassan Al-Mawari, Dar Al-Hadathat, Beyrouth, Liban,
1984, p. 165.

84



Al-Mawardi, en tant qu’acteur dans une sceéne intellectuelle islamique envenimée par le
débat issu de "la grande discorde", qui divisa la communauté islamique entre les partisans des
califes "¢lus" de Médine et ceux qui soutenaient le droit exclusif d’A/li ibn Abi Taleb et de la
famille du prophéte sur le commandement des affaires de la jeune communauté islamique, ne
pouvait penser ni le pouvoir, ni la société ou il exerce, en dehors du cadre historique,
théologique et juridique proné par le parti abbasside. Il devait, donc, doter la doctrine
islamique orthodoxe d’une institution juridique idéalisée et affranchie de toute considération
matérielle objective pour s’axer, exclusivement, sur le réle psychologique et subjectif que
joue la religion. Cependant, avant d’€tre une illustration parfaite de I’instrumentalisation
politique, la notion de la communauté universelle, contenue dans A/ Ahkdam Al Sultaniya, a été
I’ultime étape d’une réflexion intellectuelle ou la religion avait toujours constitu¢ 1’ossature
de la communauté humaine idéale dans 1’esprit mawardien. En effet, Al Mawardi avait
commencé a forger sa vision de la société humaine idéale avant I’avénement d’A/-Qaim dans
un traité¢ qu’il avait intitulé Adab al Dounia wa Al Din, (la littérature de la vie et de la
religion).

Comme de nombreux penseurs arabes médiévaux, Al-Mawardi devait puiser dans les
connaissances issues de la philosophie grecque pour fonder sa définition du monde qui
I’entoure. Ainsi, a I’exemple de Platon, le grand Cadi de Baghdad considére I’Homme comme
un animal social destiné a coopérer avec ses semblables afin d’atteindre ses objectifs et
réaliser son bonheur. Cependant, A/-Mawardi va dépasser la doctrine platonicienne en
ajoutant une deuxieéme pierre angulaire dans I’édifice de la communauté humaine nécessite,
celle de la foi. AI-Mawardi, fervent croyant, considérait la vie terrestre comme une étape
provisoire et un passage vers 1’au-deld ; pour que I’édifice communautaire puisse aider
I’Homme a accomplir son rdle sur terre, il doit étre bati sur un ensemble de piliers dont deux
fondamentaux, d’abord, la religion islamique, puis la reconnaissance d’un seul calife sunnite
inscrit dans la tradition politique médinoise et qui garantit 'unité¢ et les aspirations
universelles d’al Umma par sa protection de la loi divine. Sous la plume mawardienne, la Cité
universelle se réveéle comme une conséquence naturelle de la conjonction de la sociabilité de
I’individu et de la volonté métaphysique qui le guide vers le Dieu créateur et vers les sentiers
de son salut éternel. Elle devient logiquement un dessein divin synonyme de la grandeur
d’Allah et qui intégre, par conséquent, parfaitement le cadre conceptuel proposé par la

doctrine orthodoxe de 1’Islam.

85



C’est sous la plume de ce juriste que la communauté humaine, €rigée par le pouvoir
islamique, ait pris définitivement sa coloration religieuse. Ainsi, sous I’impulsion des plumes
savantes et d’un pouvoir politique en quéte de légitimité, a/ Umma devient un concept
idéologique fédérateur qui permet a ses adhérents de se considérer ou non comme les adeptes
de la voie mohammadienne.

Parallélement a 1’ceuvre d’Al-Mawardi, le cadi Al-Baghdddi (Mort en 1037) exposait,
brillamment, cette idée en classifiant les conditions d’appartenance a al-Umma al-islamiya
selon un systeme hiérarchique ou le sunnite occupe le premier rang et ou les autres
interprétations du message de Mohamed condamnent leurs partisans aux rangs inférieurs.
Désormais, et a travers I’approche de ces deux auteurs, le critére religieux s’installera dans la
pensée arabo islamique médiévale comme I’¢1ément définisseur de la communauté universelle
et du role qu’elle réserve a ses particules humaine. La religion constitue définitivement la
seule grille de lecture proposée par I’intelligentsia islamique et ne se dissociera plus de ses
champs de réflexion. Dans cette perspective, 1’ccuvre khaldlinienne se présente comme
I’illustration parfaite d’une pensée islamique incapable de désunir la sphére théologique de

son observation matérielle des affaires terrestres.

E- L’universalisme et I’essence métaphysique d’al Umma dans 1’ceuvre khaldinienne.

Chez Ibn Khaldin, la communaut¢é de Mohamed est d’abord représentative d’un
universalisme géographique car elle n’intégre pas les normes territoriales ou ethniques
restreintes, comme la Cité grecque, et admet la diversit¢é humaine et I’accueille. Elle est,
ensuite, dotée de I'universalisme scientifique, celui de la raison, car elle aime se présenter
comme le récipient final des sciences, des techniques et des connaissances produites pas les

71" Al Umma est aussi une substance atemporelle qui a toujours existé

civilisations antérieures
et dont le commencement échappe a la volonté humaine; son point d’ancrage ne peut
s’identifier a I’avenement ou a la chute d’un gouvernement politique. Enfin, la communauté
islamique est une fraternité universelle composée de I’ensemble des croyants. Ce dernier trait
érige al Umma comme une totalité, un corps uni et solidaire dont 1’essence est le message

offert par Allah & ’Homme. Progressivement, I’Islam était devenu le ciment qui assemble les

composantes hétérogenes de 1I’édifice communautaire humain et le gage de sa stabilité.

17! Dimitri GUTAS, Pensée grecque, culture arabe ; op. cit.
86



La derniére des trois religions monothéistes s’incarne ainsi comme un "lien génétique" qui
fonde "la fraternité universelle". Cette parenté abstraite se clarifie avec le rappel incessant des
auteurs actuels de la définition d’une des deux racines linguistique possibles d’al Umma et
d’al-Um qui veut dire Mére en arabe'’?. Al-Umma serait "la mére naturelle” de tous les étres
humains (ses membres) et 1’Islam ce "lien vital" qui maintient leur fusion et assure, en
conséquence, sa survie!’3.

Plusieurs siécles apres le schisme créé au sein de 1’Islam et devant les faiblesses de plus en
plus croissantes de I’institution califale, les jurisconsultes musulmans sunnites devaient
ceuvrer, a partir du XI° siécle, pour restaurer la primauté de la doctrine orthodoxe dont ils se
désignaient comme les principaux garants. Ainsi, pour continuer d’exister, la communauté
humaine et sociopolitique, batie par Mohamed, devait étre religicuse, elle devient donc
islamique ; elle devait étre 1égitime et se transforme, en conséquence, dans une communauté
sunnite orthodoxe alignée sur le modéle proposé par les successeurs de Mohamed. Enfin, les
socles d’al-Umma, cette « meilleure communauté ayant surgie pour les Hommes » devaient
étre, inconditionnellement, parfaits. Les auteurs musulmans [’armeérent donc de racines
doublement idéalisées. En effet, si Médine permet de fournir, aux penseurs sunnites, les points
de repére concrets et le modéle & suivre pour ressusciter I’authentique nature d’al-Umma,
celle-ci avait bien existé avant I’avénement de Mohamed et correspondait a la communauté
humaine instaurée par Dieu sur terre. AI-Tabari, principal exégete islamique, n’avait- il pas
écrit que la communauté universelle qui a existé depuis la création d’Adam jusqu’a

174 avant que les passions humaines la vicient'”> ? Tous les

I’avénement de Noé était al-Umma
prophetes sont, donc, les messagers d’une communauté unique et le fait d’appartenir a al
Umma de Mohamed serait donc synonyme de la volonté de d’étre de se réinsérer dans 1’état
de nature voulu par le Créateur. Ce précepte explique 1’appel émis par le prophéte de I’Islam,
et successeur de Moise et Jésus, pour inviter les juifs et chrétiens de Médine a adhérer a la

communauté qu’il y organise. Etre musulman permettrait donc aux nouveaux croyants, paiens

ou gens du livre, de concilier la volonté divine et de rétablir leur nature premiere.

172 Malek Chabel, le sujet en Islam, Seuil, Paris, 2002, pp. 159-166.

173Sahih al Bukhari mentionne un hadith qu’« Aucun enfant nouveau-né, dit la tradition, qui n’appartienne nullement a la
religion musulmane. Ce sont ses parents qui en font un juif, un chrétien ou un adorateur de feu ».

174 Coran, Sourate Younus, V. 19

175 Jeanne LADJILI-MOUCHETTE, op. cit, p. P 583

87



En forgeant cette théorie et en affectant al-Umma d’origines fabuleuses, les intellectuels
musulmans sunnites veillaient a charger celle-ci d’une conscience mythique qui serait
capable, grace a ’efficacité de la continuité historique, d’en faire la communauté sociale
dépositaire, témoin et acteur de ’ultime révélation’’%. Enfin, ils ont démontré leur capacité
intellectuelle a arracher a la parole de Dieu toutes les significations qui leur permettraient de
de servir, sans ambiguité, le discours juridique et doctrinal qu’ils voulaient affirmer. La
lecture de ces éléments nous révele, a la fin, de nombreux points concernant la nature de la
communauté sociopolitique en Islam :

d’abord, 1’évolution chronologique du concept d’al-Umma démontre la conscience
répandue aux premiers siecles de 1’Islam de la distinction existant entre la communauté
humaine et la religion musulmane ;

ensuite, c’est la crise du Califat abbasside, partisan du sunnisme, qui a fait d’al-Umma

instituée par Mohamed, une communauté édifiée sur les principes religieux de I’Islam.

Ces deux traits de lecture nous placent, une fois de plus, devant la monopolisation du fait
religieux par le pouvoir politique et nous démontrent comment celui-ci intervient pour fixer
les contours de I’idéal communautaire. Pour conclure cette bréve analyse de la théorie de la
communauté universelle qui jalonna la pensée antique et médiévale méditerranéenne, nous
pouvons observer que cette notion est restée, depuis 1’apport de la philosophie du portique, un
idéal invariable malgré la transformation continue de ’analyse consacrée a sa substance
premiere : la reconnaissance d’un Dieu transcendant créateur d’une société humaine a I’image
de sa justice universelle. Ainsi, grace a I’apport stoicien et a sa rencontre avec le régne des
Antonins, la grandeur d’un Dieu providentiel est venue substituer 1’effort rationnel et le
matérialisme que la philosophie grecque antique avait déployés pour réfléchir le cadre social
qui permet a I’individu d’évoluer. La doctrine du portique ancra, de maniere définitive, sa
théorie de la Cité universelle, unie, harmonieuse et a I’image d’un Dieu créateur, comme le
cadre qui devrait forger, désormais, toute réflexion humaine sur la notion de la Cité
universelle terrestre. Plus tard, les influences religieuses orientales des Sévéres ouvriront la
voie aux aspirations monothéistes chrétiennes pour s’immiscer dans la conscience collective
d’un Empire en quéte d’identité et d’un empereur en quéte de légitimité. Paradoxalement, sept

siecles plus tard, le méme schéma analytique sera appliqué a un pouvoir abbasside agonisant

17Mohamed ARKOUN, Religion et société d’aprés I’Exemple de 1’Islam, Studia Islamica, N. 55, Maisonneuve & Larose,
1982, p 5—-59.

88



mais soucieux de fixer ses reperes idéologiques. Par conséquent, la communauté universelle
ou al Umma devient celle qui se conformera a I’image de 1’ordre universel qui I’entoure et qui
se fédere sous la direction d’un lieutenant de Dieu sur terre pour s’en approcher. Ce vicaire est
appelé différemment dans le vocabulaire politique méditerranéen médiéval de César, Basileus

ou encore Calife!”’

et il est chargé d’offrir aux individus une loi juste, équitable et conforme a
la volonté divine qui lui offre sa légitimité.

La question que nous serons amenés a nous poser maintenant concerne les conséquences
de cette évolution identitaire de la communauté universelle sur les individus qui la composent.
Comment ceux-ci pouvaient-ils appréhender la transformation conceptuelle de la communauté
universelle et quel a été leur role dans la direction d’une Cité transcendée par les desseins
divins ? Avant de s’attarder, dans une deuxiéme section, sur le concept de I’Homme, et de sa
place dans la cité universelle, nous orienterons, une nouvelle fois, nos regards vers Al
Mawardi pour jeter un apercu sur sa conception de 1’étre idéal. Cette démarche nous disposera
des éléments nécessaires, une idée que résumera ce passage :

« Trois conditions permettent & ’Homme de se perfectionner, elles constituent
les socles de son étre et structurent sa réflexion : une raison bien guidée qui lui
permettra de distinguer le bien du mal, une conscience coopérative "Al-Oulfa Al-
Jamiad" capable d’allier les opinions et d’écarter les difficultés, et une richesse
suffisante pour le doter de I’aisance matérielle nécessaire qui ne nuira pas a la

quiétude de son esprit... ».

Si Al Mawardi nous expose, a travers ces trois conditions, une lecture psychologique
homogene et judicieuse de I’€tre, notre étude ne retiendra que le deuxieme élément relatif a
« la conscience coopérative » de chaque individu. Celle-ci constitue, certainement, la source
de la sociabilit¢ naturelle des Hommes. En soulignant I’intérét de «la conscience
coopérative », Al Mawardi nous permet de disposer du socle fondateur de la communauté
humaine. Cet attribut, dont chaque individu dispose, constitue le gage de la solidarité sociale

et la premiere phase de la construction unitaire, atemporelle, de la société humaine.

177 Al Qaim bi Amr Allah, nous pouvons constater que progressivement les califes abbassides s’affranchissaient du vicariat
"intermédiaire" du prophéte et enlevaient cette référence originelle de leurs titres officiels, A partir du régne d’AI-Métawakil,
ils commengaient a se désigner comme les mandataires "direct" d’Allah pour la gestion des affaires temporelles d’al-Umma.

89



Cependant, dans la pensée mawardienne, cette conscience coopérative se distingue selon
les communautés humaines et différe selon les aspirations religieuses de chaque groupe social
et seules les fraternités baties sur 1’idéal unitaire, préché par les religions monothéistes,
peuvent permettre a la solidarit¢ humaine de prendre corps et a la raison humaine de se
conformer a la justice divine/naturelle. Le modele médinois et le role de 1’Islam dans
I’unification d’une société bédouine affaiblie par ses querelles intestines permettaient par la
suite a notre penseur d’entériner sa réflexion. Ainsi, ’'Homme musulman - a travers la foi
monothéiste, révélée par Muhammad et une raison consciente de sa soumission a la justice
divine transcendante — devient 1’exemple-type de ce que devrait étre chaque individu.
Toutefois, interpréter 1’étre musulman selon la théorie juridique et théologique d’4! Mawardi
nous place a la fois devant une opinion limitée et partiale et nous offre une illustration
singuliere du statut que ’Homme se serait octroy¢ au sein de la communauté universelle/al-
Umma qu’il érige.

Pour comprendre la nature de 1’individu et de son role, au sein de la conception islamique,
nous devrons nous affranchir du cadre intellectuel orthodoxe ou celle-ci a été jusque-la forgée
et mener notre analyse a travers d’autres angles de lectures moins "partiales". Notre réflexion
se puisera donc a travers les éléments proposés par les autres systémes monothéistes :
rationnel et métaphysique, préislamiques, cet exercice permettra également de nous éclairer
sur la conception philosophique islamique de 1’étre et la manicre dont il peut s’insérer au sein

de la communauté universelle, celle d’al-Umma ?

Section 2 : La mutation identitaire de ’'Homme au sein du Cosmopolis.

« Nous devons prendre en considération ce que nous sommes afin de nous conserver tels
que nous devrons étre. Or nous sommes des Hommes, constitués d’un esprit et d’un corps
faits d’une certaine fagon : nous devons les aimer comme le réclame la premiere impulsion de
la nature, et fixer a partir d’eux la définition du souverain bien. (...).

Alors que ces stoiciens nous apprennent, ou toi plutot (Caton), de quelle maniere vous
parvenez a faire que le souverain bien consiste dans la vie morale (vivre conformément a la
vertu, c'est-a-dire la nature), alors que vous étes partis de ces mémes principes et de quelle
maniere, ou en quel endroit, vous avez subitement abandonné le corps et tout ce qui, bien que

conforme a la nature, n’est pas en notre pouvoir, ce qui, en un mot, définit le devoir lui-

90



méme. Je te demande donc comment la sagesse a subitement abandonné ces

recommandations si importantes que la nature nous a faites 7178 ».

En insistant sur la primauté "de 1’esprit et du corps" dans 1’observation de la réalité de
I’étre et en reprochant aux stoiciens 1’abandon des deux recommandations que la nature a
faites aux Hommes au profit de la vertu issue de la morale universelle, Cicéron souligne,
explicitement, les distances qui séparent la réflexion de la Rome républicaine sur I’étre de
celle proposée par la pensée stoicienne. Celle-ci, congue a partir de ses attaches morales,
abstraites, et insaisissables (I’univers/la nature) ne devait pas — dans 1’esprit cicéronien —
brouiller I’idée que se fait I’individu de lui-méme, de son identité, et du destin qu’il participe
a forger sur terre.

Chez Cicéron, si la nature dispose d’un rdle, celui-ci ne sera qu’une expression de son

approbation de 1’acte humain'”®

. Cependant, I’idée cicéronienne de la liberté et de la volonté
humaines ne devait pas survivre ni au Principat Octavien, ni a I’avénement du stoicisme en
tant que référence intellectuelle de I’Empire et d’un idéal civique universel et métaphysique ;
en effet, parallelement a 1’évolution de 1’idéologie du pouvoir, le concept du citoyen devait
muter pour incorporer les préceptes moraux. Désormais, la plénitude et le bonheur de
I’individu passeront par son adhésion a la seule citoyenneté naturelle et réelle : celle proposée
par un cosmos unifié et ordonné a I’image de son créateur.

Nous savons que la doctrine du portique s’affranchit de la qualité civique et réelle de
I’Homme (comme celle proposée par la cité spartiate, athénienne ou romaine) car elle la juge
trop restrictive, elle nous enseigne, aussi, qu’en voulant s’attacher a un cadre humain ou
spatial limité et en refusant de s’ouvrir au monde qui I’entoure, I’Homme restera incapable de
déceler la vérité qui organise sa vie et d’atteindre la sagesse. Le stoicisme interpréte 1’étre
comme une particule de la globalité érigée par I’univers ou encore comme une pierre placée
intelligemment au sein de 1’édifice érigé par la nature. Cependant, si nous savons que
I’univers et la nature stoiciens se confondent pour refléter 1’image de Dieu lui-méme, nous

comprendrons I’ampleur de la révolution qui allait chambouler, ultérieurement, le concept de

I’Homme dans la pensée philosophique ou juridique qui a succédé au Portique.

178 Cicéron, Des termes extrémes, 4, 25, 26.

179 « Tout étre vivant, d&s qu’il est né, recherche le plaisir et s’en réjouit comme du plus grand des biens, et repousse la
douleur comme le plus grand des maux, la rejetant loin de lui autant qu’il peut. Et il agit ainsi quand il n’est pas altéré mais
qu’au contraire la nature elle-méme rend son jugement pur et intégre ». Cicéron, Des termes extrémes, 1, 30.

91



En effet, le stoicisme, qui s’identifie comme une philosophie morale et un monothéisme
naturel, interpréte I’Homme comme une créature divine qui voit son existence et son role au
sein de sa communauté sociopolitique se réguler selon les principes de la loi naturelle et les
desseins d’un seul Dieu créateur. La portée théologique de cette définition interpelle, par
conséquent, le chercheur par sa proximité avec la définition religieuse de I’étre, telle que
celle-ci allait ultérieurement s’imposer a travers les monothéismes chrétien et islamique.
Cependant, en demandant a I’Homme de s’insérer volontairement au sein de I’ordre universel,
la morale stoicienne est devenue, selon les adversaires du portique, 1’expression d’un
déterminisme qui assujettit I’étre et qui I’empéche de prendre conscience de sa liberté : la
condition fondamentale de son évolution et de son épanouissement.

Apres avoir observé la maniére dont la philosophie stoicienne définit le role de I’étre au
sein de la Cité universelle et la maniére dont Cicéron y voyait un danger qui risquerait de
détourner 1’étre de sa fonction réelle du Citoyen (1) nous verrons comment le portique avait,
effectivement, pos¢ les germes d’une mutation identitaire de 1’individu (2) qui ne tardera pas a
confirmer les doutes de I’orateur romain ; désormais, la citoyenneté devait se déplacer de son

historicité matérielle pour se confondre avec un idéal universel (3).

§1§ La notion philosophique de I’étre.

A- ’Homme dans la théorie stoicienne.

Inexactement attribuée a Aristote, la qualification de ’'Homme d’ "Animal Raisonnable"
est, sans doute, issue de la réflexion stoicienne afin de souligner la supériorit¢ fondamentale
de ’'Homme parmi tous les étres qui font I’ordre universel'®®. La doctrine du portique
enseigne que grace a la raison, ’Homme reste le seul étre capable d’atteindre sa plénitude et
d’aspirer a sa perfection. Cependant, bien que le portique enseigne que la raison humaine
reste relative par rapport a celle des dieux, elle reste un attribut qui les rapproche au sein
d’une seule communauté : celle de I'univers qui constitue, a la fois, la Cité commune des
dieux et des Hommes. Cette communion devient, méme, indispensable a I’univers car elle en
achéve la structuration et lui confére son sens, [’univers n’existerait pour personne, son unité

et sa beauté n’auraient aucune réalité s’il n’y avait pas des étres doués de la raison pour le

180 Cicéron écrit que Chrysippe a été le premier & souligner que seul I’homme posséde la raison.

92



ressaisir et le contempler ; ainsi, les Hommes, en tant qu’étres raisonnables capables de se
fixer des finalités appropriées, deviennent I’objectif ultime de 1’organisation du monde.

Outre cette proximité entre les dieux et les Hommes, la possession de ces derniers de la
raison permet au stoicisme de confirmer 1’unité sans équivoque du genre humain et 1’identifier
comme un principe universel fondamental. En effet, a travers la Raison, le Portique affirme
que I'unité¢ des Hommes s’éléve vers un nouvel ordre supérieur qui dépasse la simple réalité
physique de I’étre et leur permet d’atteindre leur évolution en devenant des personnes
capables de se conduire conformément aux fins de ['univers et de prendre, ainsi, acte de leur
role dans son ordonnancement. Cependant, en définissant I’étre a travers 1’univers, la
philosophie stoicienne lui exige de prendre conscience de la hiérarchie rationnelle qui anime
cet univers et de comprendre, en conséquence, la place qu’il y prend. En effet, le portique n’a
cess¢ de rappeler que ce monde — doté de la raison, de I’intelligence et du souffle divin “la
Pneuma® — n’est pas, seulement, une image de Dieu, mais il est Dieu lui-méme et enseigne
une vérité qui exige aux Hommes d’y adhérer.

L’empereur Marc-Aurele s’est adressé a I'univers a travers ces mots: « Tout ce qui
t’accommode, 6 monde, m’accommode moi-méme... Tout vient de toi, tout est dans toi ; tout
rentre dans toi'®! » et exprime ainsi comment ’Homme doit interpréter son assentiment a la
réalité et manifester sa communion avec le Tout. Parce qu’elle est gouvernée par le Logos
divin, cette réalité offre a I’étre la consistance sur laquelle il peut se reposer et I’améne a se
soumettre a un Dieu, créateur et architecte de I’univers, afin qu’il accepte volontairement son
destin.

Cette dimension morale et théologique de 1’'univers s’accentue, chez les stoiciens, avec la
théorie de "la sympathie universelle" dont la portée métaphysique permet d’exprimer la
présence totale de Dieu dans un monde qui se rameéne au fond a ce Dieu lui-méme. Cette
sympathie fondée par Dieu implique un finalisme de la nature supposant la bienveillance
d’une providence toute puissante que Marc-Aurele qualifie de “Neoeud Sacré™ qui lie toute
chose et selon lequel tous les étres concourent a ’harmonie du monde. Le mélange total
qu’offre I'univers refléte ce concert providentiel d’'un monde dont I’Homme n’est qu’une
partie. Ainsi, la philosophie du portique interpréte la sagesse humaine sous la forme d’une vie
qui a su mettre I’harmonie au sein d’elle-méme en se maintenant en sympathie avec I’univers
auquel elle participe. Cependant, en identifiant cette "sympathie universelle" a travers 1’idéal

socio-moral de la cité cosmique, la philosophie stoicienne affirme son concept du Destin qui

181 Marc Auréle, Pensées pour moi-méme, IV, 23.

93



se lie au principe de la causalit¢ physique pour exprimer la providence et témoigner de
I’administration divine de I’univers.

Au milieu du panorama universel cohérent, 1’étre raisonnable — en tant que particule de cet
ordre universel et grace au role gnoséologique de son ame — est appel¢ a donner son
assentiment aux représentations qu’il recoit de I’extérieur/la nature pour exprimer sa

volonté!®?,

Cette conclusion amorcera, ultérieurement, le débat, toujours non cloturé,
concernant la volont¢ humaine et ses conséquences sur la liberté de 1’étre et de sa
responsabilité morale ; mais avant d’exposer les lectures suggérées par les grands systémes
juridiques, qui ont caractérisé la Méditerranée médiévale, de la notion de I’Homme et de sa
liberté dans 1’édification morale de ses actes, nous verrons comment le stoicisme interpréte-t-
il la libert¢ humaine et comment I’appropriation de 1’ordre universel, qu’il prone, peut avoir
un effet libérateur sur I’individu.

Pour comprendre la notion de la libert¢ dans cette doctrine, il faut 1’allier a la notion de
I’Assentiment, celle qui permet au Portique de nous apprendre que la sagesse demande,
d’abord, a I’étre raisonnable de donner librement, ou non, son assentiment aux représentations
compréhensives « modelées et imprimées en conformité avec ce qui est ». Ensuite, si la liberté
humaine consiste a donner son adhésion au Vrai, on déduira rapidement qu’elle se confond
avec 1’acceptation pure et simple des choses telles qu’elles sont et permet, ainsi, a ’Homme
de mettre sa volonté en accord avec I’ordre naturel ; cette conformité lui permet de manifester
son obéissance a Dieu — I’auteur de cet ordre — et d’accepter délibérément sa loi universelle.
En agissant, ainsi, I’étre met en avant I’architecture harmonieuse de I'univers et réfute son
¢goisme originel qui ’aurait emmené a privilégier son bonheur individuel et a perturber, en
conséquence, la sociabilité inscrite dans 1’ordre universel. Toutefois, le portique insiste sur le
fait que cette obéissance ne doit pas étre synonyme de résignation ou d’une imprégnation
passive de la nature, ceci détruira, en effet, le travail critique effectué par la raison lors de son
examen des représentations. D’ailleurs, contrairement aux préceptes religieux, 1’obéissance

3

stoicienne ne comporte aucune hétéronomie!®® car 1’unicité de ce Dieu omnipotent ne se

décele qu’apres 1’expérience analytique.

182 Muller, op. cit, p. 255 — 271.
183 11 s’agit de I’obéissance aux commandements extérieurs comme le font les autorités religieuses qui se référent a la volonté
divine sans 1’expliquer.

%94



Chez I’étre humain la conduite est progressivement régie par la raison. Cette particularité
suffit pour affirmer que les actions humaines ne sont pas déclenchées mécaniquement par les
représentations, mais dépendent de 1’assentiment, volontaire et libre. Il y a une différence
entre 1’assentiment a une proposition théorique et celui qui détermine 1’action, mais elle
concerne le contenu des énoncés, non le processus de 1’assentiment en tant que tel : que
I’inclination soit elle-méme une sorte d’assentiment ou la conséquence d’un jugement, ce
dernier constitue l’intermédiaire obligé entre les représentations et I’action. La liberté
supérieure du sage consiste a accorder son action au cours du monde et a vouloir ce qui arrive.
L’effort de I’individu pour se hisser au point le plus ¢levé, auquel la sagesse puisse prétendre,
le conduira naturellement a adopter le point de vue de la totalité et a accueillir avec sérénité,
comme une composante de I’harmonie, ce qui pourrait méme contredire sa propre aspiration a
la perfection. La raison humaine se trouve, ainsi, a la racine de la possibilité de la vie morale
et le Bien consiste dans 1’accord de 1’ame avec elle-méme. Dans son agir, le stoicien sait qu’il
coopere a I’ordre divin et satisfait ainsi a 1’obéissance due a ce gouvernement ; sa raison lui
sert de guide et de témoin, elle exprime la loi morale et lui examine ses actes. L’Homme est
donc le propre "contréleur" de ses actes ; c¢’est en lui-méme qu’il subit un jugement auquel il
ne peut pas échapper.

La conscience qu’a I’étre de la finalit¢é morale de sa raison, et sa capacité, ainsi, a en
¢laborer volontairement «un art de vivre», permettent au Portique d’affirmer que
I’appropriation de I’ordre universel par ’'Homme peut lui provoquer un effet libérateur:
libérateur car cette subordination consentante affranchira 1’étre de I’ordre de ses passions qui
I’empéchent de contempler le sens de I’harmonie universelle dont il est responsable, en tant
qu’étre raisonnable. Cependant, en stipulant que I’Homme ne peut réaliser sa plénitude, et sa
liberté, qu’en se conformant a I’ordre universel, la philosophie du portique conduira ses
adversaires a l’interpréter comme un systeme qui relegue I’individu — dans la hiérarchie
universelle — a un rang subordonné a celui de I’univers/Dieu, et qui I’écrase face a une Raison

supérieure qui le contraint a se déposséder ses passions'®*,

184 Dans sa thése, Bénédicte MATHONAT estime que le stoicisme propose une analyse erronée de ce qui devrait étre le
jugement moral. Ainsi, I’auteur estime que dans le stoicisme, on ne peut pas parler d’un jugement de conscience, tel qu’il se
définit habituellement, qui consiste dans 1’application des principes de la science morale au cas particulier. Il s’agit ici d’une
appréciation de la maniére suivant laquelle on réalise ce qui est congu comme étant "son devoir", cette philosophie peut
provoquer une coupure avec le réel car le jugement s’appuie de loin sur une perfection objectivement apportée. Le motif pour
lequel un acte est posé dépend beaucoup plus de la subjectivité de chacun, du sentiment que I’homme a de sa dignité. Ainsi,
La conscience stoicienne n’est pas formée objectivement car elle est trop sous tendue par la complaisance que le stoicien met
dans sa propre volonté...

La philosophe écrit, également, que le stoicisme empéche la liberté humaine de s’épanouir car ’homme au sein de cette
doctrine remplit ses fonctions, mais ne les choisit pas. Il adhére volontairement au destin sans faire preuve de choix délibéré

95



Parce qu’il enseigne que I’éthique émane de la nature et refuse de concevoir ’Homme a
partir de son corps, cet élément matériel qui le fait, le stoicisme est soupgonné d’empécher
I’étre d’accéder a la connaissance et ne pas intégrer les ordres que les hommes se donnent
eux-mémes, il est aussi attaqué pour sa mise de c6té de tout ce qui fait que I’Homme est
Homme au sein de sa communauté sociopolitique la plus approximative, celle de la Cité. Les
opposants du stoicisme n’hésiteront pas a décrire cette philosophie morale comme la sagesse
d’un esprit sans le corps et d’un citoyen refusant d’agir. Vu par ses adversaires, la philosophie
du Portique est "la négation de ce qui est propre au sujet", une transfiguration morale de
I’esclavage ou encore une philosophie qui ne prend de "la liberté vivante elle-méme" que le
concept.

Malgré ses diverses lectures, en mettant ’Homme face a I'univers et en lui dictant les
limites de sa liberté, la morale stoicienne s’est érigée comme "un phare qui oriente les navires
dans leurs quétes des terres stires". Désormais, et afin de comprendre le véritable sens de sa
liberté et d’appréhender les capacités de sa volonté, I’homme sera appelé a se positionner par
rapport a la cause ultime de 1’ordre naturel : Dieu. Nous verrons ainsi comment Cicéron,
affecté par la perte de 1’idéal de la liberté républicaine, va essayer d’éviter a ses concitoyens le
recours a des reperes lointains et a une morale capable de les détourner de leurs affaires
civiques. Son projet de faire de 1’étre le seul maitre de lui-méme ne survivra pas au triomphe
de la Rome Impériale et marquera la fin de la pensée antique. Face a lui, le stoicisme, en tant
que programme de valeurs, allait fournir au pouvoir césarien les instruments moraux
nécessaires pour organiser sa légitimité. Parallelement a la mutation de la communauté
sociopolitique universelle en entité métaphysique conforme a la volonté divine — qui allait en
résulter —, la libert¢ de ’Homme et sa responsabilité s’aligneront également sur les lois de la

nature.

qui exprimerait sa détermination personnelle. Cette manicre de faire développe 1’obéissance et empéche la formation d’un
ordre intérieur complet (un gouvernement sur soi-méme) car la réflexion sur I’agir se fait en dehors de toutes références a
I’appétit. Les inclinations sensibles sont écartées ou fagonnées selon un modéele. Elles ne sont pas épanouies ou maitrisées de
I’intérieur. Le stoicisme permet de comprendre le sens de la perfection humaine et incite ’homme a 1’atteindre, mais il ne
peut étre considéré comme le « levier » de la formation du jugement moral de I’individu ou de sa personne.

Bénédicte Mathonat, « les principes de la formation morale dans la tradition judéo-chrétienne et la philosophie grecque
(Platon, Aristote, le Stoicisme). Université de Paris [V Sorbonne, 1985.

96



B- Cicéron : la méditation de I’Homme citoyen.

Dans son étude consacrée a Cicéron, Clara Auvray-Assayas dit que c’est dans /e Songe de
Scipion que Cicéron expose la forme la plus compléte de sa théorie de I’homme : celle-ci, est

nécessairement politique!®’

et se construit a partir de la place de I’homme au sein de la
communauté politique, c'est-a-dire la Cité, ou il évolue'®®.

Le premier trait caractéristique du Songe est le refus du discours cosmologique positif
préché par le Portique. Chez Cicéron, I’homme ne peut pas se découvrir et se réaliser en
acceptant la place que la nature/univers lui a octroyée et en s’obligeant ainsi a se soumettre a
une hiérarchie de principes qui lui sont externes. Certes, Cicéron permet a ’homme d’orienter
son regard vers ’au-dela et de reconnaitre « Dieu d’aprés les ceuvres qu’il a réalisées!'®"»,
mais il lui écrit également que cette contemplation ne peut lui étre utile que dans la mesure ou
il prend conscience de ses propres capacités et de son esprit : « Bien que tu ne voies pas
I’esprit de I’homme, de méme que tu ne voies pas dieu, pourtant, de méme que tu reconnais
dieu d’apres les ouvres qu’il a réalisées, tu dois de méme reconnaitre I’essence divine de
I’esprit d’aprés la mémoire dont il est capable, I’invention, la rapidité avec laquelle il se meut
et la beauté dont rayonne la vertuy.

Chez Cicéron, 1’acquisition par ’homme de ce “soupgon du divin® et d’une conscience,
déliée de toute morale cosmologique, de ses propres aptitudes et de son esprit lui permettront
de modeler une éthique indépendante et nécessaire pour la déduction et la hiérarchisation des
principes et des valeurs qui régissent la communauté humaines et ’harmonisent et I’aideront,
ainsi, a atteindre son bonheur.

Pour auteur du “De Legibus“, si I’homme veut remplir sa fonction d’homme et atteindre
sa parfaite réalisation, il ne devra pas fuir hors de la seule réalit¢ matérielle qui I’entoure : le
monde des hommes et la communauté sociopolitique qu’ils construisent. Dans cette
perspective, I’homme libre, qui se définit comme une pierre dans cet édifice communautaire,

se construit tout en participant a parfaire, sans recourir a des mondes abstraits, la seule entité

185 Le choix de la philosophie de Cicéron est du dii au contexte politique et historique de la Res Publica romaine. En effet,
celle-ci traversait une phase critique a cause du chamboulement institutionnel et intellectuel dus a la montée en puissance des
aspirations et des ambitions personnelles des généraux romains et aux flux incessants des idées politiques orientales. Cicéron
en tant que partisan de 1’esprit romain qui glorifie la volonté humaine et sa maitrise des affaires de la Cité dressera des
critiques acerbes envers les stoiciens et leur philosophie naturelle. Cependant, 1’écroulement imminent de la res publica
obligea Rome de détourner ses regards vers 1’univers qui l’entourait pour puiser la légitimité de son nouveau
pouvoir/institution : la philosophie stoicienne universaliste permettra de recadrer ’homme au sein de la nature et amorce,
sans le vouloir, ’idée qui oblige ce dernier a se conformer a la loi universelle qui dicte les mécanismes du monde ou il vit.

186 Clara Auvray-Assayas, Cicéron, les belles lettres, Paris, 2006.

187 Cicéron ; Tusculanes, 1, 70

97



idéologique possible : celle de la Cité. Ainsi, nous apprenons avec Cicéron que le premier
role, que I’homme doit s’attribuer au sein de la communauté politique, est celui du gardien de
la terre. Cependant, 1’exercice de cette responsabilité qu’il s’attribue ne s’acquiert pas sans la
pratique de deux vertus : la pietas et iustitia et nécessite un regard contemplatif de la réalité
humaine et du processus historique qui I’a faite. Ces quatre éléments constituent selon
Cicéron le premier rempart qui évitera aux hommes de sombrer dans 1’oubli dans une

ignorance dues a la fragilité et a I’ingratitude de leur mémoire.

En assumant son historicité, synonyme de sa précarité, ’homme devient le centre de toute
réflexion politique et peut se définir ainsi comme un étre responsable de I’héritage qui lui a
été transmis et de son évolution ultérieure. Toutefois, cette armature restera incompléte, dans
I’esprit de Cicéron, si I’homme ne s’engage pas dans la vie civique de sa communauté. En
intervenant dans la gestion des affaires de la Cité et en se nourrissant par ses relations avec ses
semblables, I’homme atteint sa propre vérité : celle d’un étre social qui fagonne, grace a sa
liberté et a sa raison, les attributs rudimentaires que la nature lui a attribués.

Nous observons, a travers cette premiere lecture, que la réflexion intellectuelle de Cicéron
se définit, fondamentalement, par son opposition a la doctrine stoicienne qui préchait, selon
I’homme d’Etat romain, la passivité humaine face a I’ordre cosmologique et incitait I’homme
a accepter le role que lui avait attribu¢ la nature. Ce dernier caractére marque, aussi, le
mauvais usage que faisait le Portique de ses propres idées et ne pouvait que leurrer I’étre en
lui enseignant une morale pure et universelle impossible. Ainsi, pour que I’homme puisse
réaliser sa propre destinée, Cicéron n’hésitera pas a emprunter aux stoiciens leur €équation
éthique, basée sur les notions de ’homme/rdle et la nature/artiste ; afin de réinterpréter le
concept de "la Persona" et le réformer pour qu’il ne désigne plus ’homme comme un simple
masque/comédien chargé d’interpréter le role qui lui a été octroyé par la dramaturgie
cosmique et approuver, ainsi, son immobilisme. En effet, Cicéron, qui a été un homme d’Etat
romain et un témoin de ’effondrement de la Res Publica, va essayer d’alerter ses concitoyens
sur les dérives de la personnalisation progressive du pouvoir et ses conséquences sinistres sur
leur idéal de la liberté en leur enseignant qu’il ne peut y avoir qu’un seul dramaturge/artiste :
I’homme. Ce dernier, auteur des normes qui régissent a la fois ses actions et celles de sa

communauté sociale, est le seul a se fixer ses roles conformément a ses capacités d’agir.

98



La Persona de la philosophie cicéronienne devient, ainsi, le symbole d’une création qui
s’appuie sur ce que I’homme a de plus singulier et sur sa mani¢re d’étre avant de
’appréhender en tant qu’une cohérence et une totalité d’un ensemble de comportements'®®.
Cette cohérence construite de la Persona ouvrira, par la suite, la voie a la cohérence éthique
car elle va se révéler comme le meilleur arrangement que peut avoir I’homme avec lui-méme
et avec ses semblables. Cependant, Cicéron souligne que si la notion de Persona révéle, pour
I’étre, la justesse de ses actes et de sa conduite et constitue ainsi I’image éthique de ce que
doit étre I’homme'®, elle restera incompléte et précaire si 1’homme/citoyen ne prend pas
conscience de sa capacité supréme : 1 ’Auctoritas car celle-ci est le véritable gage de la liberté
absolue de I’individu qui peut, grace a elle, accorder ou non son consentement et aliéner ainsi

ou non sa volonté!*’. De maniére concise, Cicéron appréhende I’homme par : sa raison, ses

caracteres, son statut social, ses golits et ses préférences et ne cherche pas a le comprendre a
travers le miracle de sa naissance; la Persona ne peut pas €tre ce role limité et imposé a
I’homme par un monde extérieur, mais le personnage que celui-la choisit de s’attribuer; elle
peut, aussi, varier selon les circonstances et conformément a 1’évolution singuliére de chaque
individu.

D’une fiction naturelle qui confond 1I’étre humain concret et son réle au sein de la
communauté sociopolitique, la Persona devient, sous la plume cicéronienne, une "fiction
humaine" qui permettra a I’homme de prendre conscience de son existence et de sa capacité a
I’ordonner. Cicéron privilégie tout ce qui est construit chez I’homme et la finalité de son
ceuvre se devait, donc, de créer a celui-ci un systéme qui lui permet de penser "la construction
de soi" et de se définir, ainsi, éthiquement. Par sa réflexion, Cicéron délia la Persona des

attaches naturelles ou les stoiciens voulaient I’enfermer — pour la neutraliser — et en faire le

noyau de la suprématie de 1’étre humain.

188 D’abord, Cicéron demande a ’homme de se fagonner lui-méme a partir des matériaux qui lui sont propres : le corps et la
raison car ces deux instruments lui permettent de découvrir et d’enrichir les sensations et expressions. Ensuite, L’éthique
préchée par Cicéron se batit a travers les relations que I’homme lie avec ses semblables. Cette sociabilité permet a I’homme
de déployer toutes les nuances de ses sentiments et contribue ainsi a achever le fagonnement personnel qu’il n’a pas cessé
d’accomplir sur lui-méme. Cependant, Cicéron souligne que ce fagonnement de soi reste déterminé par 1’appartenance de
I’homme a une communauté politique et sociale. Etant un homme romain, ’auteur du Songe va, nécessairement, procéder a
son analyse a partir de la réalité civique romaine qui lui offrait un cadre éducatif et historique adéquat capable d’aider
I’homme a contempler instantanément sa nature et d’entamer ainsi sa quéte du bonheur. Ainsi, si un cadre disciplinaire,
comme I’a été I’armée romaine, permet & I’homme d’assimiler les valeurs de la communauté sociopolitique, I’amiti¢ qu’il
entretient avec les autres individus de cette communauté lui permet de 1’éduquer et de le responsabiliser, d’une maniére
tacite, envers lui-méme et envers les autres. L’homme idéal est, par conséquent, cet individu qui réussit a construire sa propre
forme en se fagonnant progressivement.

189 Clara Auvray-Assayas, Cicéron, op. cit., p. 125 — 126.

190 Ipid., p. 119 — 140.

99



Ce renouveau doctrinal ne tardera pas a enrichir les traits classiques du droit romain qui
avait pensé, antérieurement, la Persona comme un mécanisme artificiel indépendant de la
dimension corporelle de chaque sujet de droit et qui définit la capacité de ce dernier a détenir
et a exercer des droits. Cette Persona juridique qui se définissait seulement selon la qualité
des rapports juridiques entretenus par 1’étre concret et qui pouvait, par conséquent, engendrer
une multitude de roles, devait rester limitée et incompléete car elle ne compromettait pas la
seule vérité que pouvait avoir le sujet du droit : celle d’un individu libre et responsable de ses
actes.

Au terme de la philosophie cicéronienne, le Persona de la culture juridique romaine était
devenue « un artefact technique, un double du sujet réel qui permet de conférer a ce dernier
une identit¢ univoque et stable qui ne souffrait, contrairement a la Persona érigée
ultérieurement dans la culture européenne romano-chrétienne, d’aucune dimension
ontologique ou métaphysique car elle était consciente a la fois de sa nécessité fonctionnelle et

de ses limites dues a son impossibilité sans la reconnaissance du droit!®!

». A travers cet angle
de lecture nous constatons que 1’usage juridique romain du terme de Persona se devait
d’abord de rappeler la suprématie de I’étre et de la totale liberté¢ de sa volonté ; et en faisant
abstraction des réalités subjectives (histoire, corps) de I’individu pour ne retenir que sa liberté,
les juristes romains du Haut Empire permettront, plus tard, a 1’étre d’endosser, pleinement,
son role au sein de la société, de régir sa volonté et en d’y assumer, en conséquence, ses
responsabilités.

Pourtant, la suprématie du libre arbitre de la Persona juridique ne devait pas s’éterniser car
I’alliance imminente entre 1’unité universelle de la morale stoicienne et 1’idéologie impériale
romaine ouvrira la voie, postérieurement, a la conversion identitaire de I’Empire. Celle-ci
forgera un nouveau concept ou ’Homme verra sa capacité législatrice lui échapper de

nouveau pour s’aligner sur les directives d’un Dieu transcendant, garant de [’harmonie

universelle.

91 QOlivier Cayla et Yan Thomas : Du droit de ne pas naitre (a propos de I’affaire Perruche). Le Débat. Gallimard, Paris,
2002, pp. 123-135.

100



§2§ La rencontre stoicio-chrétienne et I’avénement de I’Homme croyant.

Analysant 1’éthique dans les écrits des derniers stoiciens, Arthur Bodson constate le
bouleversement effectué par ceux-ci sur les codes établis par leurs prédécesseurs et comment
la relecture de certains principes premiers de 1’école devait mieux redéfinir I’éthique
organisant les rapports au sein de la communauté sociale et ouvrir la voie a la pensée
théologique chrétienne!®?. Cependant, sans oser parler de coupure totale entre les anciens et
nouveaux stoiciens, ’auteur écrit que la valorisation, de la part de ces derniers, de 1’aspect
affectif et ce discours plus orient¢ aux cceurs des Hommes qu’a leur raison, vont
définitivement donner au stoicisme tardif un aspect plus religieux que philosophique. Sous cet
angle, la réinterprétation du principe admis par les premiers stoiciens de «la fonction
génératrice de la divinité!>® » va s’avérer déterminante pour comprendre 1’évolution ultérieure
de la pensée spirituelle monothéiste chrétienne.

En effet, les derniers stoiciens vont personnaliser la divinité et considérer Dieu comme le
pere de tous les hommes, Séneque n’allait pas hésiter a écrire que « la nature est notre mere
aimante et que nous sommes tous les descendants de Dieu qui est notre pere de Famille, que
les hommes sont les enfants de Dieu » pour affirmer que les rapports que doit échanger
I’homme avec Dieu sont ceux que doit avoir « Un fils avec son Pére » et l1égitimer ainsi son
idéal de la fraternité universelle entre les hommes. Toutefois, il faut rappeler que 1’inscription
de cette fraternité dans la cité cosmique ne fait que confirmer, chez les derniers stoiciens, les
liens de la citoyenneté universelle qui atteste de la suprématie de I’Etre transcendant et la
subordination que doivent lui éprouver les hommes.

Nous avons vu, ci-dessus, comment Cicéron cherchait a replacer ’homme au centre de la
réflexion philosophique et rationnelle en 1’attachant aux cercles sociaux restreints qui lui
fournissent les normes de sa conduite envers ses semblables et une conscience certaine de sa
liberté, I’acquisition de ces deux principes pourra aider I’homme, par la suite, a orienter ses
yeux vers 1’au-dela et 1’idéal cosmique que celui-ci peut lui inspirer. En admettant la véracité
du "soupcon de divin" qui anime la raison humaine, 1’éthique cicéronienne peut étre désignée
d’"éthique séculiere" qui sépare entre ’esprit positif qui anime I’homme au sein de sa petite

Cité de I’esprit religieux qu’influe le divin au sein de la Cité universelle.

192 A. BODSON, la morale sociale des derniers stoiciens, op. cit., p. 69 -74.
193 Ibid., p. 61.

101



Cependant, en favorisant la Cité restreinte sur la Cité cosmopolite, et en affirmant que
I’union des hommes ne peut étre batie que sur la raison et certains instincts sociaux, Cicéron
ne pouvait pas avoir 1’accord des derniers stoiciens qui n’ont cessé de revendiquer, a I’instar
des péres fondateurs de la doctrine du portique, la suprématie de la Cité universelle. Celle-ci
¢tait le cadre ou devraient se placer tous les rapports sociaux et ou se confondent et se
complétent les rapports de I’étre, a la fois, avec ses semblables et avec le Dieu.

Cette liaison entre le religieux et le social-humain, dans la Cité cosmopolite, permettait aux
derniers stoiciens de resserrer 1’union entre les hommes autour d’une morale spirituelle
transcendante qui s’exprime selon un langage affectif plus proche du coeur humain que celui
du langage juridique proné Rome. Cette premicre conséquence devait, néanmoins, se doubler
dans I’esprit des derniers stoiciens d’une deuxiéme finalité compensatrice de la chute de
I’idéal civique et familial proposé, antérieurement, par la Cité grecque et sa dégradation dans
I’ceuvre impériale romaine. Afin d’atténuer cette déchéance, les derniers stoiciens ont essayé
de donner aux hommes un aliment nouveau en leur faisant découvrir des horizons dignes de
I’idéal qu’ils portaient en eux : si la Cité et la famille antiques se perdent, il existera, toujours,
une autre Cité et une autre famille sur lesquelles les hommes peuvent renvoyer les idées et les
valeurs qu’ils véhiculaient au sein des structures mourantes. Cette famille est celle de la
communauté humaine et cette Cité est celle d’un cosmos hiérarchisé ou la religion ne tardera
pas a reprendre le role normatif qu’elle avait, antérieurement, au sein de la morale gréco-
romaine antique.

Ainsi avec le triomphe du christianisme, 1’'unité cosmologie philosophie et rationnelle
devient un monothéisme religieux et métaphysique qui offre 4 I’Empire sa légitimité'** et
acheve la redéfinition des relations de I’homme avec ses semblables, tels que les stoiciens
tardifs avaient, précédemment, entamés ; toutefois, avant de s’arréter devant la nouvelle
dimension théologique de I’étre humain et ses manifestations éclatantes a travers 1’étre
islamique, notre étude s’arrétera devant la mutation identitaire de ’homme au sein de la
théologie chrétienne. Cette démarche nous permettra, en effet, de déceler les traits de I’étre et
de sa liberté sous le monothéisme religieux, et comment leur agencement a été exécuté a

partir de la morale du portique.

194 Supra, 68-71.
102



Nous attirons, cependant, 1’attention du lecteur sur le fait que cette étude sera bréve car elle
risquerait de nous transporter vers les champs complexes de la théologie chrétienne, que notre
réflexion ne maitrise pas, et qui pourront nous détourner de 1’objectif principal de cette

section : la compréhension de 1’identité de I’€tre dans la pensée médiévale islamique.

A- De I’identité de ’'Homme au sein de la pensée chrétienne.

La morale des stoiciens se décele a travers la lutte que se livre la raison libre de 1’étre et ses
passions ; ainsi, parce qu’il dispose d’un libre arbitre, I’homme peut dompter ses instincts et

195 et se mettre en sympathie avec la nature et

faire dominer la raison, synonyme de la vertu
témoigner, en conséquence, de son adhésion volontaire a la concorde universelle. Cependant,
malgré le désaccord apparent déclenché par I’affirmation, de la part du stoicien, du libre
arbitre humain et du fatalisme du destin qui le lie a la providence cosmique, I’école du
Portique devait fournir la base philosophique de la théorie de la libert¢ dans la théologie
chrétienne.

Bien que les premiers peres de 1’Eglise réfutent la théorie de la résignation de ’homme
face au destin, leur discours de 1’indépendance de la libert¢ humaine désigne, toutefois, celle-
ci comme un don fait par Dieu aux hommes afin de constituer la base de leur rémunération

ultérieure'?®

. Ainsi, en joignant le mérite de chaque individu a sa subordination a Dieu et en
faisant de la transcendance divine un dogme, la théologie chrétienne ouvrira la voie a une
reconnaissance de 1’enchainement physico-rationnel de 1’univers et de son déterminisme qui
régit I’ordre de ce monde. Le refus des peres de I’Eglise de lier ’homme a la loi cosmique
préchée par le stoicisme paien ne pouvait pas, en aucun cas, S’Opposer au principe
monothéiste fondateur de la cohésion et de 1’unité universelle car c’est a travers cet aspect

qu’on comprend la reconnaissance de I’Eglise chrétienne de la théorie de la nécessité qui régit

le monde et I’homme qui y est rattaché.

195 A I’égard de la morale stoicienne, Clément d’Alexandrie reconnait que les quatre passions humaines essentielles : le désir,
le plaisir, la crainte et le chagrin, constituent la maladie de ’ame qu’ils affaiblissent avant de conduire 1’étre a un jugement
déraisonnable et faux. Dans la théorie du théologien, I’homme doit combattre ses passions parce qu’elles le corrompent et le
conduisent a s’écarter des sentiers de la vérité divine que la raison I’aide a emprunter.

196 Ces idées sont reproduites dans les écrits de Tertullien, des auteurs de I’Eglise d’Afrique, de Bardesane d’Edesse ou
encore d’Athénagore.

103



Ainsi Aristide n’hésite pas a écrire que « le monde, avec tout ce qui est contenu, est mi
selon une nécessité [...] qui fait naitre I’homme, le nourrit et le vieillit méme s’il ne le veut
pas » ; ¢’est pour ’organisation de ce monde que Tatien!®’ intégre, aussi, le role et I’évolution
de I’homme. Nos deux auteurs restent prudents dans leur réflexion et n’admettent que
tacitement 1’idée de la soumission de 1’avénement de I’homme a la volonté du destin ; ce
constat s’oppose aux idées développées par Athénagore et Tertullien qui n’hésiteront pas a
admettre, explicitement, I’inscription de ’homme et son enchalnement au sein de cette
sympathie universelle que le premier qualifie de "Sympathie a 1’égard du divin'*®". Cette
adhésion se reflete d’abord sous un aspect physique (a) puis sous un deuxiéme aspect

rationnel (b).

a- L’enchainement physique selon Athénagore.

Athénagore est partisan de la théorie de I’enchainement des causes ou il y voit la loi du
d 18’ a I’uni t 3 t is I’h 199 11 souli
monde qui s’impose a I'univers et a ses composantes, y compris I’homme™. Il souligne,
ainsi, I’enchainement physique des étres et ne cesse pas de mettre en valeur la loi qui préside
a ’ordre parfait du monde : «rien de désordonné ou de négligé ne se produit en ce qui
concerne la constitution de I'univers, mais chaque chose arrive rationnellement. Les étres ne
s’écartent pas de I’ordre établi, celui de la raison naturelle, une et commune : la loi divine ».
Nous observons que les notions de nature, de raison et de Dieu se confondent dans I’esprit
d’Athénagore pour signifier la loi universelle. Celle-ci soumet, nécessairement, la globalité
des ¢léments qui font I’ordre cosmique et I’homme, en tant que créature animale et organique,
ne peut pas lui y échapper. La méme analyse liant I’homme a 1’ordre physique de I’univers se
retrouve chez Clément d’Alexandrie; ainsi, celui-ci écrit que la loi naturelle recouvre la vie
humaine comme elle recouvre toutes les activités cosmiques et que « par une nécessité
. . C e . . ya
physique de 1’économie divine, la mort suit la naissance, et la rencontre du corps avec 1’ame

est suivie par leur dissolution 2%,

197Michel SPANNEUT, Le Stoicisme des Péres de I'Eglise : de Clément de Rome a Clément d'Alexandrie, éd. Le seuil, Paris,
pp- 400.

198 Athénagore, Leg., XXV.

199 Dans son traité De Resurrectione, Athénagore n’hésite pas a parler de la chaine des productions naturelles en affirmant les
liens de causalité et de conséquence, rattachées a la loi physique ; a I’égard de la pensée du portique, ce théologien affirme
que le résultat logique est li¢ au résultat physique qui est le seul a pouvoir lui donner sa valeur. Cité par M. SPANNEUT,
op.cit., p 401.

200 M, SPANNEUT, ibid., pp 402-404.

104


http://www.sudoc.abes.fr/DB=2.1/SET=5/TTL=19/CLK?IKT=1016&TRM=Le+Stoi%CD%8F%CC%88cisme+des+Pe%CC%80res+de+l'Eglise
http://www.sudoc.abes.fr/DB=2.1/SET=5/TTL=19/CLK?IKT=1016&TRM=Le+Stoi%CD%8F%CC%88cisme+des+Pe%CC%80res+de+l'Eglise
http://www.sudoc.abes.fr/DB=2.1/SET=5/TTL=19/CLK?IKT=1016&TRM=Le+Stoi%CD%8F%CC%88cisme+des+Pe%CC%80res+de+l'Eglise

b- Tertullien et 1’idée de I’enchainement rationnel.

Tertullien va, de son coté, développer un aspect négligé dans la réflexion d’Athénagore :
celui du caractére rationnel de 1’ordre cosmique. Pour le pere de I’Eglise africaine, tout est
rationnel car tout est I’ceuvre de Dieu raisonnable. Dans ses écrits, Tertullien exprime qu’il
n’est rien que Dieu n’ait combiné, disposé ou organis¢ par sa raison ; le théologien affirme
ainsi que « la loi de chaque é1ément conspire a la génération, a la conspiration, a I’achévement
et a la réfection du tout ». Cette analyse d’un ordre commun a toutes les activités cosmiques
se confirme, sensiblement, chez Minucius Feélix qui affirme que « la connaissance de I’homme
passe par la connaissance de 1’ensemble, car tout est cohérent, connexe, enchainé, si bien que,
sans I’examen actif de la notion de la divinité, celle de I’humanité est impossible ». L’auteur
affirme aussi que « I’administration des affaires de la Cité est impossible sans la connaissance
de la Cité commune a tous que constitue le Monde ». Nous observons, ici, que les termes
employés s’approchent de la réflexion stoicienne qui contemple Dieu a travers 1’unité et
I’enchainement universel.

En soumettant ’homme au dessein universel d’un Dieu transcendant et en faisant du libre-
arbitre humain la base de sa rémunération ultérieure, la réflexion théologique chrétienne
devait aussi épurer la réflexion stoicienne de sa portée paienne matérielle qui enseignait la
théorie de la régénération de 1I’ame. Cependant, en affectant ’homme d’une dimension
ontologique, étrangére a la pensée philosophique romaine®”!, celui-ci devra, désormais, se

penser en tant que créature divine redevable a son créateur.

B- L’Homme dans la pensée islamique : la consécration de I’étre religieux.

Le texte coranique appréhende les rapports entre Dieu et ’homme sous trois aspects
démonstratifs de la grandeur et de la transcendance de Dieu : d’abord Dieu est le roi dont
’autorité¢ conduit I’homme dans la droiture, ensuite Dieu est le seigneur et le créateur qui
prend soin des hommes et enfin Dieu est le juge vers lequel doit retourner I’humanité pour

rendre ses comptes.

201Cette nouvelle interprétation qui s’est aussi accentuée avec le dogme chrétien de la nature divine du Christ devait s’étaler a
travers tous les champs de la réflexion intellectuelle médiévale et ne pouvait pas épargner, par conséquent, 1’interprétation
juridique de I’étre ou I’idée de la Persona romaine. Celle-ci devient ’association des deux substances : un corps matériel
engendré par ’homme et une ame soufflée par Dieu au moment méme de la conception de 1’étre. Ce mélange qui allie le
corps humain éphémére et I’ame divine éternelle fait de ’homme une entité commune qui témoigne, habilement, de
I’indivisibilit¢ de 1’unité cosmologique et de la transcendance d’un Dieu créateur et architecte. Ainsi, aprés avoir été
maintenue par la cohérence de la communauté sociopolitique, 1’idée de 1’unité universelle indivisible se concrétise,
maintenant, a travers le concept casuistique de Persona.

105



Ces trois angles de lecture permettront au texte coranique de rappeler a I’homme que tout
lui vient de Dieu et que rien de ce qui est ne s’explique sans Dieu. Ainsi, dans son souci
éducatif, le Coran dit que la nature, comme toute ceuvre qui porte la marque de son auteur, a
un message a transmettre. Le Cosmos apparait comme un livre ouvert devant les yeux de tous
et le Coran s’impose a chaque individu comme la clef qui 1’aidera a déchiffrer son message.
Ainsi, en contemplant ’'univers créé¢ et en admirant son harmonie infaillible, 1’homme
apprend a y lire les signes de Dieu tels ’ordre et I’harmonie de I'univers et constate a travers
eux I’existence et la toute puissance et la miséricorde du trés Haut?*2. Le Coran proclame ainsi
la Création du Cosmos et place I’homme en face de Dieu pour que celui-1a voit sa vraie place
et ne sent aucunement écrasé. Toute I’activité humaine s’inscrit dans le cadre de la création et
il est fondamental pour I’homme de savoir en face de qui il se trouve et de ne pas s’imaginer
qu’il est inapercu®®. Le texte révélé enseigne aussi a ’étre la mission de vicariat qui lui a été
confiée par Dieu sur terre afin qu’il reconnaisse que Dieu lui a tout donné et que tout
appartient a Allah, seul ce dernier dispose, en effet, d’“al Mulk“, de la royauté.

Présentée a travers le Coran, la nature s’affirme comme un cadre de vie dans lequel
I’homme apprend a connaitre Dieu par ses attributs et reconnait celui-ci comme un maitre trés
miséricordieux. Son intelligence doit le conduire a comprendre les affirmations du Coran sur
ce point, a en mettre 1’évidence. Savoir pour I’homme, c’est avant tout réaliser les attributs et
les commandements de Dieu afin d’y conformer sa conduite; cette idée se résume
parfaitement chez le penseur pakistanais Mohammad Igbal qui écrivait dans son ceuvre
"Reconstruire la pensée religieuse de I’Islam" que la mission principale du Coran est celle
d’éveiller en ’homme une conscience haute de ses relations avec Dieu et avec I’univers®®*, Le
texte révelé stipule que 1’étre, a travers sa contemplation, fait preuve de réflexion et
d’intelligence qui le rendent digne d’accueillir le message coranique et d’honorer sa premiere

mission sur terre : celle d’étre un "Témoin de Dieu : un et unique".

202 Coran, sourate AlI-Mulk, Verset 3,4. “Le coran attire I’attention sur la parfaite cohésion de la nature, 1’ordre qui y régne, la
sagesse qui la dirige et de cette cohésion, le texte coranique conclut a I’unité divine car 1’existence de plusieurs divinités
I’auraient rendue impossible. La nature rappelle a I’homme ’unité de Dieu et lui enseigne certains de ces attributs ; ainsi, par
les nombreuses allusions coraniques qui font référence a la vie quotidienne des hommes, ceux-ci découvrent, dans le cadre de
leur vie, tout ce qu’ils doivent & Dieu. Tous les détails peuvent rappeler 1’action de Dieu et les versets cosmiques qui
montrent la place de ’homme en face de Dieu dans I'univers s’étalent a travers le Coran et apparaissent partout. Les legons
qu’en tire le Coran sont simples : d’abord, la création enseigne la puissance divine et ’homme n’est pour rien dans la création
et méme quand il agit, il n’est qu’une cause seconde. Ensuite, ’homme doit étre reconnaissant envers son créateur car celui-
ci le couvre de sa bonté, de sa miséricorde et de sa bienveillance ». Jacques JOMIER, Dieu et I’homme dans le Coran, op.
cit., p 46.

203 Cora, sourate Al-Hadid, V. 4.

204 Mohamed IQBAL, Reconstruire la pensée religieuse de 1’Islam, trad. Eva Meyerovitch, préfacade Louis Massignon, Paris,
Librairie d'Amérique et d'Orient Adrien, Maisonneuve, 1955, vi-213 p.

106



Ainsi, I’étre musulman pourra constater que le message d’Allah, qu’est I’Islam, est au coeur
de la nature qui est soumise a Dieu comme 1’attestent aussi bien 1’obéissance des cieux et des

05 ainsi que celle des étres libres?®. Cette reconnaissance de la part I’étre de la

montagnes’
souveraineté d’Allah est, par ailleurs, le gage de ses droits et de ses devoirs®”’. En acceptant
cette seule vérité et en se soumettant a I’autorité divine, ’homme réintégre A/ Mithaq, ce
pacte initial conclu entre Adam — I’ancétre de toute la race humaine selon I’interprétation
théologique monothéiste — et Dieu, et suivra la foi originelle inscrite, d’une manicre
immuable, dans la nature. Cette foi, qui préche 1’'unité de Dieu, correspond dans le texte
coranique a I’Islam?®® qui se fonde originellement sur a/ Fitra : cet instinct religieux naturel
qui pousse l’intelligence humaine a reconnaitre que le monde appartient a un seul seigneur,
Dieu.

Hormis son acceptation d’4/ Mithaq, le Coran nous enseigne que I’homme se distingue des
autres créatures par son acceptation du dépot, al Amdna, que Dieu lui a proposé®”, et qui I’a
doté de la capacité de forger son destin, avec toute sa liberté, en acceptant tous les risques et
la possibilité de s’égarer’'?. Cependant, si le Coran affirme que I’homme, par sa volonté et
son intelligence, est un étre responsable de ses actes, il ne cessera pas de rappeler que 1’étre a
besoin, aussi, d’une guidance divine et d’une éducation exemplaire au sein de sa communauté
sociale afin de faire les bons choix?!!. Le role de la communauté sociale et de ses normes
organisatrices devient, donc, primordial pour comprendre la nature civique de I’étre a travers
sa perspective coranique. En effet, au sein d’al Umma, 1’homme dispose de 1’entrainement
physique et moral indispensable pour intégrer cette grande fraternité que constitue la
communauté islamique®'?, et ou tous les hommes sont égaux devant Dieu?'*. En prenant ainsi
Allah pour Wali et grand maitre, I’étre devient « le Croyant en I'unique et éternelle

religion », celle qui se conforme a la théologie naturelle que le Coran vienne rappeler.

205 Coran, S, Foussilat, V,11 ; 13- 15
206.C, S, Al Haj, V, 18 Le Coran ne cesse de rappeler a I’homme qu’il est lui aussi périssable comme ce monde ou il vit, C, S,
Al-Rahman, V 26-27. Parce que la nature, toute entiére, est soumise a Dieu, ’homme, aussi, a le devoir de se soumettre
librement et volontairement.
207 Le verset 7 de Sourate Al-A’ raf stipule que Dieu est avant tout, le seigneur de la création et demande a ’homme de le
reconnaitre, par conséquent, la mise en doute de la maitrise de Dieu sur le monde est inconcevable. L’autorité divine est
évidente et si I’lhomme refuse de 1’admettre, il manquera a tous ses devoirs. L’Islam enseigne que seul Dieu est le maitre de
I’univers et chaque homme lui doit obéissance.
208 C, S,Al-Ritm, V, 30.
29C, S, Al-Ahzab, V 27.
210 Le penseur Mohamed TALBI définit Al Amdna comme « la responsabilité d’étre libre, d’accepter ou de rejeter la foi » et
identifie I’étre musulman a un payeur qui peut, ou non, respecter les obligations religieuses inscrites dans le Mithaq qui
I’allie a Dieu ».
211 Allah n’abandonne par I’homme et 1’aide dans sa marche vers lui en lui envoyant les prophétes qui lui rappellent la
théologie naturelle.
212.C, S, Al-Hujurat, V, 10
213.C, S, Al-Hujurat, V, 13.

107



Si la foi commune sert de lien entre les membres de cette Umma, il ne faut pas omettre
qu’elle place d’abord I’homme en face de son seul maitre Allah. C’est sous cette perspective
que nous devrons, d’ailleurs, comprendre la désignation coranique de I’homme par le terme
Abd/Sujet. Dans I’esprit islamique, I’homme est un étre intelligent qui a accepté de servir et
d’adorer son créateur. Cette qualité, qui recouvre aussi bien ’attitude religieuse de I’homme
que son activité générale, ne peut pas étre significative d’une soumission négative car
I’homme, par son adhésion a la vérité monothéiste, est devenu selon les termes coraniques
I’axe “al Mihwdr* de I'univers et le destinataire de la providence et la glorification, al Takrim,
divines?!'*.

Le Coran instaure ’homme comme le vicaire de Dieu sur terre?!?

et le dote, ainsi, d’une
dignité¢ de fonction qui lui évite toute oppression face a puissance divine. Cependant, ce
vicariat constitue un véritable examen pour I’étre car celui-ci assiste a une lutte incessante
entre le bien et le mal dans [’animation de ses actes et dans la direction de son ame. La lecture
théologique islamique rappelle que ce conflit interne ne peut que doter I’homme d’une
conscience spirituelle et d’une espérance eschatologique qui lui révelent I’existence d’une loi
supérieure responsable du gouvernement de ’ensemble universel?!®. Par conséquent, pour que
I’homme puisse concevoir la Justice organisatrice de la Cité universelle, il ne devra pas renier
la vie dans 1’au-dela et s’appuyer, a la fois, sur la raison — qui le distingue des autres créatures
— et sur les messages prophétiques chargés de le guider dans sa destinée?!”.

Grace a la raison, I’intelligence, 1’acceptation du dépdt, son role de vicaire capable de
choisir entre le Bien et le Mal, le texte coranique fait de la responsabilité de 1’étre humain de
ses actes une vérit¢ indéniable. Cependant, cette idée n’a jamais cessé d’alimenter les sujets
de discordes et de débats entre les divers courants de la pensée islamique ; les diverses
interprétations proposées, ultérieurement, a propos du libre arbitre humain reflétent la
complexité de cette notion au sein de 1’esprit arabo-islamique qui a encore du mal a résoudre
la problématique de savoir si I’homme dispose de son libre arbitre ou il est prédéterminé.

Avant de comprendre dans un deuxieme chapitre I’interprétation juridique du libre arbitre au

sein de I’esprit médiéval islamique, nous essaierons de découvrir la conception de 1’étre chez

214 C, Sourate Al-Tine, V, 14. Sourate Ghafer, V, 64.

23 C, S, Al Andame, V, 165. Parce qu’il est le lieutenant de Dieu sur terre, ’homme peut exploiter les ressources naturelles et
en profiter conformément aux enseignements divins

216 Sourate Fater, V, 39. Sourate Al Andame, V, 165.

217 Al Insane wa Al Kawn fi al Islam, Abu Al Wafa al Ghanimi al Taftazani, dar al takafa li al nachr wa al tawzié. 1995. p.
85-97.

108



les philosophes musulmans et la mani¢re dont ceux-ci agencent la raison humaine avec la
destinée religieuse de 1’étre.

Dans son ceuvre Al-Hayawan, I’ Animal, al-Jahiz ( 776 J.C — vers 869 J.C) décrit ’homme,
d’une part, comme un petit monde, al-Aalam al-Saghir, 4 I’'image du grand univers, al-Aalam
Al-Kabir, dont il emprunte les traits et les ¢éléments constitutifs de son corps ; et d’autre part,
comme un animal qui dispose des mceurs et des mémes instincts caractéristiques que les
autres créatures existantes sur terre. Or, Al-Jahiz, par sa connaissance de la philosophie
grecque, distingue I’homme des autres animaux, d’abord, par sa sociabilité*'® et ses capacités
linguistiques qui 1’aident a s’entendre et a coopérer avec ses semblables, puis, il le différencie,
une deuxiéme fois, par cet attribut que Dieu lui a octroy¢ a travers la raison. En effet, celle-ci
permet a I’homme d’intégrer la hiérarchie supérieure des étres divins (avec les anges et
Djines) et de se séparer, de la sorte, des autres créatures par son intelligence, et sa capacité
d’agir?!®. Le role de la raison est fondamental, chez Al-Jahiz, car il affranchit ’homme de
I’emprise vraisemblable des intuitions et I’aide a développer son sens de la réflexion, par de
nombreux moyens telle I’analogie ou la connaissance, pour atteindre la vérité. Cependant
pour que la raison puisse accomplir sa fonction, ce penseur affirme que ce don, inné chez
I’étre humain, nécessite une éducation particuliére de la part de son dépositaire ainsi que du
principe de la liberté qu’il pose comme une condition indispensable pour que I’homme puisse
faire bon usage de sa raison. En effet, Al-Jahiz n’hésite pas a qualifier 1I’oppression de voile
qui aveugle I’intelligence humaine car I’homme privé de sa liberté entreprend toujours des
réflexions maladroites et erronées®%’,

L’analyse de la lecture jahizienne de la créature humaine ne pouvait, toutefois, Etre
complete sans le rappel, de la part de son auteur, du réle de la providence divine dans
I’évolution de la justice universelle et le role de I’homme sur terre. Ainsi, parce que I’homme
est le vicaire de Dieu, A/-Jahiz le décrit comme "Sayid al Makhloukdt”, le seigneur des
Créatures, dont il peut disposer "ouvertement" car celles-ci ont été chargées par Dieu de le
servir. La raison constitue, aussi, un critére déterminant dans la hiérarchie des étres selon al
Jahiz car elle distingue parfaitement I’homme des autres créatures. Cependant, I’homme doit
faire un bon usage de sa raison et la solliciter pour se connaitre, découvrir 1’'univers ou il
évolue et s’approcher de la vérité « glorieuse » de son créateur. A/-Jahiz nous écrit ainsi dans

son "Al-Dalail wa Al-Iatibar" que « I’homme n’a qu’a remercier Allah pour ce don que

218 Al Jahiz attribue, toutefois, cette sociabilité a la volonté d’ Allah.
219 Al Jahiz, Al Bayane wa Al Tabyiine, Vol 1, p. 70.
2204] falsafa al tabidiya inda al Jahith, Mahfouth Azam, dar al hidaya li al tabd wa al nachr wa al tawzid, 1995, p. 166-167.

109


http://fr.wikipedia.org/wiki/776
http://fr.wikipedia.org/wiki/869

constitue la raison et qu’il doit exploiter, celle-ci, de la meilleure des fagcons possibles en
observant ’univers et en I’examinant afin de savoir et de comprendre comment la terre, qui
fournit aux hommes les sources de leur épanouissement, ne peut étre qu’une étape éphémere
dans le processus évolutif de l'univers. Cette prise de conscience permettra a 1’étre de
constater sa propre fragilité face a son créateur et le conduira, ainsi, a agir conformément aux
enseignements de ce Dieu souverain et juste qui 1’a honoré??! ».

La philosophie farabienne analyse, de sa part, la conception de I’homme a travers trois
axes : d’abord une assise cosmologique, puis une deuxieme épistémologique, et enfin, une
assise éthico-politique. La premiére assise qui permet de construire la notion de I’homme chez
al Fdrdbi est de nature cosmologique et définit I’étre a travers ses relations avec 1’univers et
avec son créateur. En effet, ’homme s’approche de son Dieu en contemplant a la fois la
nature qui I’aide a prendre conscience de son éminence, au sein de la hiérarchie des créatures
divines, et a apercevoir, en conséquence, que la reconnaissance d’Allah est, aussi, une vérité
interne. Le philosophe dota, ainsi, la pensée arabo-islamique de la théorie de "Wajib Al
Wujud", I’Etre nécessaire, qui affirme qu’Allah existe par lui-méme et constitue donc un

concept inné dans ’Ame humaine??.

Le deuxiéme appui, chez al Fdrdbi, est d’ordre
épistémologique car ce philosophe cherche a identifier ’homme a travers les efforts continus
que sa raison accomplit dans la quéte de sa propre vérité, d’ une part, et dans son approche du
monde extérieur qui I’entoure, d’autre part.

Enfin, le troisieme socle de cette conception s’identifie au caractére éthico-politique de
I’étre et se présente comme une idée complémentaire du deuxieéme aspect, soucieux de
présenter I’homme comme une vérité individuelle. En effet, dans D’esprit d’al Farabi, la
connaissance de ’homme de sa réalité restera insuffisante, et ne lui permettra pas de réaliser
sa plénitude, si elle ne s’accompagne pas d’une conduite éthico-politique convenable qu’il
doit incarner au sein de sa communauté sociale.

Ce dernier aspect est capital pour comprendre le concept de I’homme chez al Farabi car
celui-ci en profitera pour exposer son opinion sur la libert¢ humaine et pour écrire que
I’homme ne pourra pas mener correctement son activité éthico-morale s’il le ne dispose pas
entierement de sa volonté et de son libre arbitre. Ainsi en écrivant que « Le Bien ne peut étre

issu que des actes volontaires et du libre arbitre de I’homme comme le Mal ne peut étre issu

2141 falsafa al tabidiya inda al Jahiz, op. cit. p, 187-188.

222 Al Farabi écrit qu’Allah n’a besoin d’aucune cause ou élément externes pour témoigner son existence. Cette idée constitue
une révolution dans ’esprit islamique car elle établit une coupure avec les doctrines enseignées, jusque-la, par les écoles
islamiques traditionnelles et qui recouraient a la cohérence de 1’univers ou encore celle des étres pour témoigner de
I’existence d’un Dieu un et souverain.

110



que de la volonté et la libert¢ humaines », al Fardbi articule la responsabilité de ’homme,
seulement, sur I’intention de ce dernier et la maniére dont il oriente sa volonté. A traves cet
angle de lecture, I’lhomme devient le seul acteur de ses actes et affirme par conséquent la
plénitude de sa libert¢é méme si le philosophe, comme tous les partisans d’un monothéisme
universel, établit Allah comme la cause premiére et admet I’existence de la providence divine
pour expliquer ’harmonie de I’architecture universelle. Ce trait religieux que refléte la pensée
farabienne ¢était, en effet, partagée par la majorit¢ de [D’intelligentsia arabo-islamique
médiévale et trouvera, méme, son analyse la plus aboutie dans la théorie de la providence
chez al Amiri*®.

En effet, les écrits de ce philosophe devaient affirmer 1’existence de Dieu afin de
témoigner de sa providence et répondre aux adeptes de la théorie de 1’accidentalité ou de la
matérialité de la création de ’univers. Connaissant les écrits de Themistius, ce philosophe
affirme que parce que Dieu est existant, il est omniprésent et providentiel ; c¢’est lui qui est
I’origine du Bien qui couvre l'univers. Chez al Amirri, Dieu est la premicre cause et
I’architecte de I’ordre universel et il suffit aux hommes d’observer le Cosmos pour constater
que Dieu est un et unique. Au sujet de la providence divine, al Amiri écrit que celle-ci se
manifeste, d’abord, a travers un aspect général relatif au fonctionnement de ’univers, de la
nature et des créatures ; puis, a travers un aspect particulier incarné par la foi offerte par Dieu
aux hommes afin de mieux les orienter.

Ainsi, s’il pense que la providence divine est le Bien divin qui couvre tout I’univers et les
créatures, la religion constituera, chez ce philosophe, le Bien dont Dieu couvre les hommes
d’une facon exclusive. En effet, al Amiri étudie I’homme en se basant sur la nature des
rapports que celui-ci entretient avec le Dieu créateur. Loin de réduire I’individu a un role
passif et de le positionner dans une situation d’obéissance totale devant Allah, al Amiri I'unit
avec I’Etre dans une relation réciproque ou, d’un coté, le Dieu se dirige vers I’homme et le
couvre de sa providence et de son Bien universels et, d’un autre c6té, I’homme agit a travers
ses comportements et ses actes pour s’approcher de ce Bien et pouvoir en bénéficier. Il faut
souligner, ici, que la compréhension du role de la religion passe, chez ce philosophe, par la
distinction entre le "Bien absolu" et le "Bien restreint". La premiére catégorie désigne certains
traits de la raison humaine comme la sagesse, la loyauté, la justice et la deuxieme s’identifie a

d’autres qualités de 1’existence humaine comme la beauté, le pouvoir, la force. Cette

223 Mona AHMED ABU ZAYD, Al Insane fi Al Falsafa al Islamiya, dirassa mogarana fi fikr al Amiri, Bayreuth, Al
Modssassa al Jamiiya li-Al Dirrasdte wa al-Nachr wa al-Tawzid, 1994, 362 p.

111



deuxiéme catégorie peut €tre a la fois le Bien, si les hommes s’en servent d’une manicre
judicieuse et utile, et un Mal si les hommes en font un mauvais usage®**. Cependant, devant
I’incapacité de ’homme de comprendre les éléments composants du "Bien restreint" et
comment en faire un bon usage, Dieu lui envoie ses prophétes et la religion qui constitue la
voie divine pour atteindre le bien supréme et la vertu. Le respect des préceptes religieux
permet, donc, aux hommes d’éviter le Mal en intégrant les choses du "Bien restreint" dans le
moule approprié¢ proposé par la religion. Néanmoins, il faut observer qu’4/-Amirri ne confond
pas la religion avec 1’Islam sunnite mais seulement avec « la foi véridique et absolue qui est
dans la raison consciente de chaque individu et la piété qui allie I’ensemble des actes humains
a la foi ».

A la lumiére de ces réflexions, la Cité universelle islamique apparait comme
I’aboutissement logique d’un processus monothéiste entamé avec 1’idéal théologique stoicien,
puis faconné par la doctrine religieuse chrétienne. Tout au long des siecles séparant la fin
effective de la Res Publica de 1’avénement d’al Umma islamique, nous observons comment
I’interprétation conceptuelle de I’individu s’est, toujours, forgée a partir de la coloration
"idéologique" de sa communauté sociopolitique ; celle-ci produisait, certainement, le lien
moral que les individus devaient se partager et leur définissait, en conséquence, les critéres de
I’appartenance ou non a la Cité universelle qu’elle voulait édifier.

Si appartenir 8 Rome invoque la volonté de I’individu d’adhérer a 1’idéal égalitaire de la
libertas, les expansions territoriales obligeront la Cité universelle a ré-appréhender ses valeurs
éthico-civiques et les transporter vers un au-dela "incorruptible". Ainsi, la science juridique
romaine et son meécanisme approximatif qu’était la citoyenneté allaient s’éclipser devant
I’ouverture de plus en plus accentuée des hommes sur un univers de plus en plus unitaire et
plus transcendant ; inévitablement, ils allaient céder leurs réles aux communautés religieuses

universelles qui régulaient, désormais, 1’appartenance de 1’étre.

224 Mouna Ahmed Abou Zayd, op. cit., p. 146.
112



§3§ : Vers la citoyenneté théologique.

Sous Constantin, la Cité universelle de Rome devient la Cité universelle du Christ ; a
Constantinople, les Augustes deviennent des Basileus qui veillent sur I’ame et la conscience
de leurs sujets. Etre romain s’identifie, maintenant, a la foi monothéiste pronée par le concile
de Nicée?®. Les temps ou les croyances ne pouvaient guére animer une communauté
pluraliste sont définitivement révolus et les hommes devaient troquer leur qualité de citoyen
contre celle de croyant ; le quatriéme si¢cle de notre €re apportait les derniéres bases de ce
long processus que fut la conversion théologique et spirituelle de la Cit¢ des hommes.
Désormais, et comme I’observe Héléne Ahrweiler, une seule vérité est éternelle : celle de
I’attachement de I’Ame a son créateur®?®. La citoyenneté rationnelle (A) qui accompagnait les
premiers temps de Rome s’est dilapidée en faveur de la citoyenneté théologique qui allait

caractériser al Umma islamique (B).

A/ - La citoyenneté cosmopolite rationnelle.

La citoyenneté romaine a ¢été, d’abord, synonyme d’un ensemble de priviléges et de droits
accordés a des hommes appartenant a une seule et méme communauté. Cette définition bréve,
qui se répete dans les divers manuels de I’histoire juridique de Rome, n’est pourtant pas aussi
explicite qu’elle se veut et trahit, méme, les certitudes du chercheur par la fausse exactitude de
ses contours. Certes, la citoyenneté romaine est synonyme de 1’obtention, de la part du civis,
d’un certain nombre de droits, cependant, quand on sait que le citoyen abrité par la Res
Publica n’est pas celui du Haut-Empire et ne ressemblera pas au citoyen/sujet du Dominat, de
nombreuses questions ne cessent de surgir concernant ces droits. Comment I’ordre juridique
romain a-t-il pu maintenir la libertas, ce principe fondateur de la république sous les
nouveaux traits de pouvoir impérial? Dire que le civis du bas empire disposait des mémes
droits, que ses ancétres républicains, dans la gestion des affaires relatives aux intéréts de la
Cité ne serait-ce pas synonyme d’une ignorance des conséquences de la mutation idéologique
et naturelle de la Cit¢ Romaine sur les individus qu’elle accepte ? Répondre a ces questions
nécessiterait de notre part une analyse de 1’évolution du mécanisme juridique qu’est la

citoyenneté a Rome ; les observations constatées nous permettront de découvrir comment ce

225 Supra, p. 33-36.
226 Héléne AHRWEILER, L’idéologie politique de I’Empire byzantin, P U F, Paris, 1975, p. 129 — 147.

113



concept, dans ses aspirations universelles, devait abandonner ses socles juridiques fondateurs
au profit des idéaux moraux des théologies monothéistes.

Contrairement a la citoyenneté grecque, I’avénement de la citoyenneté romaine ne s’est pas
basé sur aucune donnée territoriale et ne fut pas conditionnée par un quelconque critére
foncier ; la différence de la nature méme de ces deux citoyennetés se dégage littéralement a
travers 1’étymologie de leurs cadres fondateurs. Ainsi, si le mot grec de Polis définit
littéralement la citadelle, le terme latin de Civitas fait référence, de son cOté, a 1’idée de la
famille et de I’amitié. D’ailleurs, malgré le caractére Iégendaire du récit proposé par Tite-live
concernant la fondation de Rome??’, celui-ci reste instructif car il démontre comment la
Civitas romaine a été, d’abord, une idée basée sur des liens de parenté et I’expression d’une
communauté nouée a travers des relations personnelles®?®.

Cependant, dés sa construction, “la nouvelle Rome* amor¢a son processus de mutation en
se structurant a travers les curies — ces cadres chargés d’organiser les divers domaines relatifs
a la vie de groupe social, tel les rites cultuels, la gestion des affaires communes et méme
I’organisation des relations matrimoniales — pour s’attribuer un double caractére, celui d’une
communauté, a la fois, sacrale et politique, chargée de diriger ses propres intéréts. Ainsi, en
sortant du cadre personnel et étroit qui lui attribuait son assise familiale pour celui d’une
communauté publique supérieure a ses composantes humaines, la Civitas romaine franchit la
premicre étape de sa construction. Une nouvelle étape évolutive s’identifiera, plus tard, avec
son appropriation d’une nouvelle caractéristique : celle de la communauté juridique. En effet,
apreés la chute de la royauté étrusque, Rome comprit que ni son épanouissement, ni la
cohérence de ses bases ne pourront se maintenir sans un cadre normatif capable, a la fois, de
garantir ses valeurs fondatrices et de répondre aux attentes des individus qui forment son
Populus.

A travers I’édification de la Res Publica, la citoyenneté romaine pouvait illustrer la
Libertas reconquise et devenait, par conséquent, le mécanisme juridique chargé d’organiser
I’équilibre entre les attentes civiques de chaque individu et les efforts qu’il doit consentir a

I’égard de la communauté chargée d’organiser sa destinée. La citoyenneté s’établissait,

227 Tite Live, I, 13, 4, [(Les sabines) suppliaient tour a tour leurs péres et leurs maris de ne pas commettre un crime en se
couvrant de sang [...]. « Si ces liens de parenté, si ces mariages vous sont odieux, c’est contre nous qu’il faut tourner votre
colére... » L’émotion gagne a la fois les soldats et les chefs. [...] On s’apaise soudain. Puis afin de conclure le traité, les chefs
s’avancent. Non contents de faire la paix, ils réunissent en une seule les deux cités, mettent la royauté en commun,
transportent le siége de pouvoir a Rome...]

228 Nous verrons, ci-dessous, comment cette idée « personnelle » de la Cité n’a cessé de se régénérer, malgré les diverses
mutations des structures civiques, dans 1’esprit philosophique antique pour aboutir avec la pensée du portique a la fraternité
universelle qu’ érigera, ultérieurement, la communauté théologique chrétienne.

114



désormais, comme un pacte moral qui allie les hommes autour d’un ordre juridique qu’ils
admettaient volontairement. Ainsi, étre citoyen a Rome soulignait la prise en conscience, de
chaque individu, de son appartenance a une structure juridique qui lui reconnait ses droits et le
protége devant I’arbitraire des autorités. Rome est devenue une chance pour ses habitants
libres et la garantie de leur sort favorable par rapport aux autres individus restés en marge de
la Cité et dépourvus, en conséquence, de cette fortune. Les évolutions, territoriale et
doctrinale, ultérieures de Rome, devaient, toutefois, exposer les mécanismes régulateurs et
restreints de sa citoyenneté??® a de nombreuses contraintes avant de les faire faillir devant la
présence accrue de la philosophie hellénistique et les appels d’ouverture, incessants, des
hommes qu’elle voulait écarter. En effet, pour déceler les nouveaux traits de la citoyenneté
romaine, le chercheur devra, a la fois, s’arréter devant les guerres sociales livrées par Rome,

contre ses alliés latins, et observer I’émergence de la philosophie grecque chez les

intellectuels romains pour constater les signes révélateurs de sa nouvelle identité.

A T’origine des guerres sociales, nous pouvons citer, avec le Professeur Claude Nicolet,
deux facteurs qui ont chamboulé les relations entre Rome et ses voisines italiques : d’abord,
les mesures entreprises, des 167 Av. J. C, par la cité conquérante et qui avantagerent les civis
romains, par rapport, aux autres individus appartenant aux cités latines conquises®° ; puis, les
abus de pouvoirs exercés par les magistrats romains a 1’égard des latins et les autres alliés de
Rome, et le refus de la Cité d’étendre les principes juridiques fondateurs de sa libertas,
notamment les droits d’appel, provocatio ad populum, a ceux qu’elle n’intégre pas au sein de
son corps civique mais dont elle exige qu’ils participent a 1’édification de ses gloires
militaires>*!. Le développement de ce conflit, en une lutte ouverte entre Rome et ses alliés,
devait aboutir a la lex Plautia Papiria qui ouvrit, en I’an 89 Av J. C, la citoyenneté romaine
aux hommes libres de toute 1’Italie.

La citoyenneté romaine considérée, antérieurement, comme un droit inné et un privilege
propre aux civis, devient, désormais, un concept qui s’acquiert et une norme capable de
s’adapter a chaque étape expansive de la Cité et les sollicitations que celle-ci déclenche chez

les nouveaux arrivants. Cependant, I’appartenance au corps civique romain ne peut pas étre

229 Selon la doctrine juridique romaine la citoyenneté est, d’abord, définie selon les liens de sang. Le citoyen est « I’enfant né
de justes noces d’un pére citoyen au moment de la conception », (Gaius, Institutes, 1, 78 -80).

230 Devant les succes des compagnes expansionnistes de la jeune république, le citoyen romain a vu ses obligations civiques a
I’égard de sa cité s’alléger, ainsi, il n’avait plus obligation de payer le « tribitum » et son implication au sein des levées
militaires devenait de plus en plus réduite. Le citoyen romain est devenu, progressivement, un « assisté de la Cité ».

21 Claude NICOLET, le métier du citoyen dans la Rome républicaine, Paris, Gallimard, 1976, p. 57-62.

115



appréhendée, seulement, a travers la logique de la violence qui anima les guerres sociales et le
pragmatisme du systeme législatif romain. En effet, la connaissance, de la part des
jurisconsultes romains, du concept stoicien de la Cité universelle leur permettra de résoudre,

ultérieurement, la question de 1’appartenance a la Cité romaine.

En annexant les territoires grecs, Rome n’a pas pu échapper aux divers flux philosophiques
qui les avaient jalonnés et notamment ceux ¢laborés par le Portique. Hormis 1’alliance de
celle-ci avec les ambitions personnelles des Césars et sa transfiguration, ultérieure, de
I’idéologie politique de la Cité, le stoicisme allait, également, introduire 8 Rome le concept
d’humanitas qui octroie a 1’€tre, pour sa simple qualité d’étre humain, un ensemble de droits
naturels. Désormais consciente de 1’existence d’un droit propre a chaque homme, le Jus
Gentium, a coté de son Jus Civilis, Rome allait s’interroger sur ses capacités a devenir la
patrie commune de tous les hommes, du monde habitable, comme elle était devenue, jadis, la
patrie commune de tous les italiens ?

A T’aube du deuxi¢me siécle, Rome avait accomplie ses conquétes territoriales et se
dressait, ainsi, comme le prototype de la cité cosmopolite capable d’accueillir I’ensemble des
humains. Aux pillages et a la violence des premieres expansions succéderent le respect de
I’autonomie des coutumes et des lois des peuples annexés et une revalorisation des structures
locales, de ces derniers, afin que celles-ci s’adaptent, non seulement aux intéréts certaines de
Rome mais pour qu’elles puissent, également, se maintenir.

On parlait, maintenant, de Rome comme de la Communis Patria et de son droit comme
d’un systéme normatif capable d’abriter I’ensemble des individus. La citoyenneté romaine
s’¢largit, ainsi, pour couvrir les hommes et les cadres urbains qui remplissent les conditions
fixées par le droit ; elle peut se manifester sous un aspect limité en agissant a travers des
mesures individuelles restreintes ou faire preuve d’un accueil plus généreux et opérer par

voies collectives.

116



La mesure radicale de la constitution antonine, en 212, ouvrit définitivement la voie de la
citoyenneté romaine a « tous les pérégrins de la terre » : ces étrangers « qui vivent sur le sol
romain et qui participent au rythme de la vie romaine ». L’édit de Caracalla fut la fin logique
du processus d’¢largissement de la citoyenneté romaine et offrit, définitivement, a I’Empire
I’cecuménisme nécessaire pour sceller son unité et son homogénéité. Rome devenait ainsi la
Cité universelle : cette représentation terrestre de la cohérence et de la justice qui anime la cité
des Dieux. Paradoxalement, cet ¢élargissement de la citoyenneté romaine, et 1’accroissement
des garanties juridiques de chaque individu, ne signifiaient pas une augmentation de la
majesté¢ du peuple romain. En effet, parallélement a 1’augmentation des droits privés du
citoyen romain, celui-ci se fit dépossédé de ses droits politiques et de son implication dans la
gestion des affaires et communes de sa Cité. Celles-ci, sont accaparées par la classe politique
romaine et se confondent, désormais, avec les ambitions particulicres de la monarchie
impériale qui gouverne la Res Publica et qui s’est déclarée, depuis Octave, mandataire du
populus romain. L’amplification quantitative de la citoyenneté ne signifiait, aucunement, son
amélioration qualitative et la libertas politique, qui gratifiait la Res Publica de la plénitude de
son sens, avait complétement disparue dans la Cité universelle érigée par les Césars.
Cependant, jusqu’a la deuxieme moiti¢ du deuxiéme siecle, le progres des droits particuliers
et ’exercice de "l’appel aux Césars" qui a remplacé "I’appel au peuple", permettaient aux
citoyens romains de détenir les files, certes restreintes mais réelles, d’une égalité commune
devant la loi. Par ailleurs, cette égalité juridique des citoyens fut le dernier rempart distinctif
d’une communauté humaine cosmopolite et construite par la seule raison des hommes a partir
de I’adhésion volontaire de ces derniers a un seul et méme systéme normatif.

La crise institutionnelle traversée par I’Empire romain a partir de la deuxiéme moiti¢ du
troisieme siécle prolongera le pouvoir politique romain dans un chaos absolu ou il devient
I’otage des chefs militaires et abandonne, irréparablement, les attentes de ses citoyens. Lors
de son avenement ; Constantin ne pouvait que constater la faillite du concept de la Cité
universelle, qui s’est déracinée de la quasi-totalité de ses assises sociales, et qui devait
renouveler, en conséquence, sa source de 1égitimité en essayant de fédérer les individus autour
d’un nouvel idéal.

Amorcée par la théologie monothéiste des stoiciens et les idées mystiques de religions
orientales, I’esprit religieux progressait dans la conscience des citoyens romains d’une
maniere parallele a leurs constatations effectives de la faillite de 1’idéal civique romain.
Obligés, ainsi, d’¢élaborer leurs propres réflexions sur leur role au sein de I’ordre cosmique, et

117



aspirant a 1’existence d’une communauté universelle, capable de substituer celle, faillible,
érigée par les hommes sur terre, les habitants de I’empire romain détournaient leurs regards
vers les cieux pour chercher leurs réponses. La religion monothéiste et les idées
eschatologiques pouvaient, ainsi, s’accentuer et se renforcer en méme temps que Rome

constatait la chute inéluctable de sa conscience citoyenne et le culte voué a ses empereurs.

Au milieu du panorama nébuleux, proposée par le gouvernement des Césars, la foi
chrétienne qui s’était opposée, antérieurement, a Rome — pour son refus d’abaisser le Dieu
transcendant de I'univers a ceux inventés par les empereurs — constitua une alternative
salutaire pour les masses populaires. Celles-ci seront fédérées, désormais, autour d’un nouvel
ordre plus juste : celui inscrit dans 1’univers par Dieu, et un nouvel idéal : celui de la paix
éternelle de leurs ames. La religion chrétienne devient, ainsi, une composante capitale dans la
construction de I’identité individuelle de chaque personne et se propage, inévitablement, dans
les assises humaines du populus romain ; face a ce nouveau flux, la conversion de Constantin
en 313 au christianisme apparait aussi bien comme une tentative de Rome de s’aligner sur les
nouvelles aspirations morales de ses citoyens, apres celle moins fructueuse d’Aurélien, qu’une
volonté de la part du pouvoir de restaurer sa légitimité en troquant I’universalité rationnelle et
juridique qui avait réussi a édifier I’unité de sa communauté humaine, lors des deux premiers
siécles de I’Empire, contre une universalité religieuse indispensable pour sa survie. La
communauté humaine qui s’était constituée par les voies de fait de la religion devait, tot ou
tard, réintégrer les cadres plus formels de I’Empire et la conversion de Constantin lui ouvrit la
premiére breche pour s’y introduire. Plusieurs années plus tard, la conversion officielle de
Rome sous 1’ere théodosienne, atténua, solennellement, 1’idée de la citoyenneté et déplaca les

fondements de celle-ci de leurs cadres humains et juridiques vers ceux de la religion.

B/ La citoyenneté cosmopolite théologique.

En faisant de la foi chrétienne le nouveau ciment de la communauté universelle humaine,
I’Empire romain entreprit une nouvelle lecture du sens de ’universalité qui s’est vu rétrécir
pour ne pouvoir se confondre qu’avec I’esprit religieux orthodoxe. La liberté de culte qui
caractérisait ’'universalité paienne, antérieure, disparait et seuls les fideles chrétiens pouvaient
désormais prétendre d’appartenir a la Cité universelle. Etre un citoyen romain signifie, ainsi, a
la fin du IV® siecle, I’adhésion de l’individu a une religion monothéiste révélée et de

118



préférence celle proposée par le pouvoir (a). Ultérieurement, 1’avénement d’al Umma
islamique, et sa volonté de substituer I’Empire romain dans 1’idéal universel communautaire,
fera, méme, de la foi la seule condition d’appartenance a la communauté universelle humaine.
Cependant, contrairement a la conduite a de I’Empire romain tardif, I’Islam a essayé¢ de
réglementer juridiquement ses relations avec les adeptes d’autres religions pour offrir a sa
communauté des assises plus solides que celles qui ont infecté la vie de I’Empire romain
tardif ; le processus évolutif d’al Umma prouvera, toutefois, 1’impossibilité de recréer 1’idéal

universitaire stoicien (b).

a- Le citoyen dans la cité universelle chrétienne.

En annoncant que la citoyenneté chrétienne est basée sur « le sentiment commun d’une
méme croyance, 1’unité de la discipline, le lien d’'une méme espérance », Tertullien souligne,
dans /’Apologétique, les contours d’'une communauté d’individus unifiée par les liens établis a
partir d’une seule croyance, et qui rompt avec la tradition civique romaine. Ainsi, face aux
régles juridiques et coutumieres qui fagconnaient 1’ossature du "corps commun romain", la
communauté chrétienne allait s’affirmer, exclusivement, & travers sa nature
sacerdotale/métaphysique®*” ; elle est enracinée dans sa pensée eschatologique et refuse de
s’attacher a la patrie terrestre.

La communauté universelle chrétienne se définit comme un “Corpus Spiritus qui
assemble les adeptes de la voie qui possedent la Vérité, et qui vivent la perfection morale dans
I’unité ; elle est la "veritas naturae” qui s’est édifiée selon les perspectives de I’histoire du
salut, et de la rédemption de 1’étre humain, et qui appréhende ses membres a travers une
appréciation théologique. Ainsi, selon Clément d’Alexandrie, ’homme chrétien est celui qui
dispose du "logos spermatikos", c'est-a-dire, cette alliance primitive avec toute I’humanité qui
dépasse toutes les autres formes d’association que peuvent constituer la politique ou la
culture. Cette alliance fondatrice de I’'union humaine universelle sera inscrite dans la pensée
théologique chrétienne dans le seul cadre offert par I’Eglise “la mere de tous les chrétiens qui
englobe « dans une sorte de fraternité, les nations diverses, les citoyennetés particulieres et

finalement tous les hommes ***». Toutefois, ce comportement radical de l’universalisme

232 Tertullien, Pallium, 5.4, 5.1 : «je ne dois rien au forum, rien au champ de Mars, rien a la Curie.... je ne suis ni juge, ni
roi, ni soldat, je me suis retiré du peuple ».
233 Saint Augustin, “de moribus catholicae ecclesiae®, 1, 30, 63. Cité par Gerard D Guyon, A propos du cosmopolitisme
chrétien, op. cit., p. 66.

119



chrétien se dissipera au long de 1’évolution du débat doctrinal qui a animé les théologiens de
I’Eglise, au cours des trois premiers si¢cles de notre ¢ere, sur la possibilit¢ de concilier la
citoyenneté romaine qui couvre l’ensemble du monde habitable avec celle offerte par
’Eglise®**. Ainsi, aprés avoir enseigné que le respect des lois romaines s’apparente au respect
de la loi morale et spirituelle qui geére 1’univers, les théologiens chrétiens appréhendaient la
portée de la constitution antonine de 212 et la survie des institutions politiques romaines —
notamment apres la crise qui a succédé aux Séveres — comme les signes infaillibles de
I’avénement d’un Empire chrétien qui exprime les liens étroits entre la portée eschatologique
de I’Eglise et la perpétuité “évidente* des institutions romaines ; désormais « la durée du
monde et celle des institutions impériales sont liées. [...], ce synchronisme signifie que des
rapports étroits unissent désormais les deux institutions, I’Eglise et ’Empire. Pour les
chrétiens, ce dernier repose sur une harmonie préétablie que la providence de Dieu a
voulue...® ».

Ultérieurement, la collaboration constantinienne avec 1’Eglise sera interprétée comme la
preuve indéniable de la providence divine et de I’avénement de 1 'Oikoumene qui matérialisera
a la fois, la Cité cosmopolite et théologique des chrétiens et la base réelle et territoriale de
I’Eglise. Par sa conversion, Constantin effectua la premiére étape d’un processus qui vit
transférer les éléments moraux de la citoyenneté, tels les valeurs de la société et les droits des
individus, au seul profit des chrétiens. Dans un Empire romain soutenu par la seule volonté
divine, la citoyenneté devait s’aligner sur la foi et seuls les chrétiens devenaient, en
conséquence, les véritables citoyens d’une nouvelle Cité universelle dont I’intégration se
fondait, désormais, sur la capacité de I’étre a accepter, ou non, ses nouvelles valeurs
monothéistes. L’Oikoumene accepte les membres croyants et rejette ceux qu’elle juge comme
des égarés?®,

Les régnes de Théodose et d’Arcadius offriront, ultérieurement, 1’illustration parfaite de la
dénaturation qui devait atteindre I’universalité civique juridique en cristallisant le processus
hostile et intolérant engagé par le pouvoir romain, a partir de la dynastie constantinienne,

contre les autres composantes cultuelles de I’Empire romain. Désormais, les adeptes du

234 En effet, I’attitude des chrétiens envers I’'Empire est restée au long des trois premiers siécles de I’Empire partagée entre
leur refus de se mélanger avec les citoyens romains qui les souilleraient les premiers et leur acceptation de s’intégrer et
d’accepter la vie civique romaine.

235 Gerard D. Guyon, op. cit., p. 66-67.

236 Les apologistes chrétiens divisent I’humanité en quatre groupes : d’abord les chrétiens, puis les juifs, les grecs et les
barbares. Aristide d’Athenes, Apologie 117 — 118, cité par Gérard D. Guyon, L’Utopie Chrétienne Ier-1I1° siecle, p 47-69.

120



judaisme et ceux des dissidences théologiques du christianisme sont écartés de la
communauté universelle romaine et les cultes paiens, quant a eux, interdits.

L’obsession d’un ordre public unifié, sous 1’autorit¢ d’un Empereur, vicaire de Dieu sur
terre, mandaté pour mener ses concitoyens/sujets au Salut, pousse les autorités romaines a
chasser les dissidents/apostats de ses terres quand elles ne les massacrent pas. Les rapports
entre le pouvoir central et les membres de la communauté universelle, dont il se veut le
garant, se définissent, par conséquent, a partir de 1’identité religieuse de chaque homme.
L’universalité religieuse chrétienne propulse le chercheur devant une situation incertaine ou le
pouvoir central a Rome, qui oppose le croyant orthodoxe aux autres pour définir les bordures
de sa communauté, dénature incontestablement la nature cecuménique de la Cité cosmopolite,
méme s’il continuait d’y affirmer son attachement. Cependant, devant le caractére "sélectif"
de ’Empire romano-chrétien, le chercheur est amené¢ a s’interroger sur les capacités réelles de
la foi monothéiste a unir les hommes au sein d’une seule et méme communauté.

En se définissant, ultérieurement, comme la nouvelle expression du monothéisme
religieux, I’Islam acceptera, de son coté, 1’existence des divers cultes monothéistes et essaiera
de les inclure au sein d’al Umma, en les organisant juridiquement. Cette ouverture "théorique"

devra, toutefois, se heurter a une réalisation de plus en plus "dégressive".

- b- Le citoyen dans la communauté religieuse islamique.

Nous avons vu ci-dessus comment 1’Islam enseigne que I’homme, reconnaissant I’unicité
de son créateur, se conforme a la théologie naturelle inscrite au sein de 1’univers et accepte de
s’agréger dans al Umma, la seule véritable communauté sociopolitique. Par conséquent, la foi
se révele au sein de la communauté universelle islamique comme le ciment capable d’unifier
les hommes autour d’un systeme de valeurs communes et le critére pour déterminer ceux qui
peuvent adhérer ou non a cette « volonté de vivre ensemble ». Le premier cadre 1égal qui va
cristalliser cette volont¢ de vivre ensemble islamique est la Sahifa, “la constitution de
Médine*, qui fut d’abord un accord conclu entre le prophete de I’'Islam et la communauté

civique de Yathrib avant de devenir ’acte fondateur de la citoyenneté islamique?’. Ce

237Par le nom de Dieu, le compatissant, le miséricordieux. Voici ce qu’a prescrit le prophéte Mohamed aux croyants et aux
soumis d’entre les Qoraichites et les Yathribites, et & ceux qui les ont suivis, puis, se sont joints a eux et ont combattu a leur
coté. Ceux- la forment une seule et méme communauté en dehors du reste des humains.

Les émigrés de Quraiche, comme de régle chez eux, se cotiseront pour acquitter le prix du sang et paieront en toute
bienfaisance et en toute justice, parmi les Croyants, la rancon de leurs prisonniers. Les Beni Aouf, comme de régle chez eux,
se cotiseront de la méme fagon que par le passé ; et chaque collectivité paiera, en toute bienfaisance et en toute justice, parmi

121



document qui date de 623 exprime, 1également, le souhait de Mohamed de garantir [’unité et
la cohérence de la nouvelle communauté qu’il édifie a Médine en évitant les éventuelles
discordes qui risqueraient de la désarticuler. Ainsi, les membres appelés de former 1’ossature
d’al Umma sont-ils identifiés dans la constitution de Médine par le terme abstrait de
« croyant ». En effet, ce qualificatif, qui ne permet pas de réduire chaque individu a son
propre culte, atteste incontestablement de la résolution de Mohamed de faire de la
communauté de Médine le récipient de toutes les autres croyances et de tous les autres
hommes.

Ainsi, invités a rejoindre al Umma et a s’y attacher par la reconnaissance du Dieu
transcendant, tous les hommes peuvent appartenir a la Cité universelle islamique et acquérir,
par conséquent, sa citoyenneté en faisant acte de leur foi. L’absence des qualificatifs de
musulmans, chrétiens, ou de juifs et leur fusion au sein du seul terme de croyant peut, donc,
attester, indubitablement, de la volonté bienveillante de cette nouvelle Cité universelle. Au
sein d’al Umma, cette communauté humaine articulée sur la foi monothéiste, il était logique
de catégoriser les particules humaines qui la composent selon le critére religieux. Ainsi, face
aux croyants qui adhérent, naturellement, par leur attestation au dieu monothéiste a al/ Umma,
il y avait les Mecquois paiens qui ont décidé de rester a la marge de la communauté a cause de

leur refus de reconnaitre la majesté de ce Dieu, seul Maitre de 1’univers.

les Croyants, la rangon de son prisonnier. De méme, les Beni Harith... De méme, les Bani Sa’idah... De méme, les Bani
Jucham...

Les croyants ne laisseront aucun des leurs sous la charge de lourdes obligations sans acquitter pour lui, en toute bienfaisance,
soit la rangon, soit le prix du sang. Aucun Croyant n’ira a I’encontre du client d’un autre Croyant. Les Croyants pieux devront
se mettre contre celui d’entre eux qui aura commis une violence ou aura désiré ruminer une injustice, un crime ou encore une
transgression de droits ou une perturbation quelconque parmi les Croyants. Et les mains de tous se 1éveront contre celui 1a, fiit
— il fils de I’'un d’eux.

Nul Croyant n devra, a cause d’un mécréant, tuer un autre croyant ni soutenir un mécréant contre un Croyant.

La garantie de Dieu étant une, la protection accordée par le plus humble d’entre les Croyants devra valoir aupres de tous, car,
les croyants sont fréres les uns des autres en dehors des autres hommes. Ceux des juifs qui se rallieront a nous auront droit a
notre aide et a nos soins, sans qu’ils soient opprimés ni qu’il soit porté secours a quiconque, contre eux.

La paix parmi les Croyants étant une, nul croyant ne devra, dans un combat engagé pour la cause de Dieu, conclure, en
dehors des autres croyants, une paix qui ne soit basée sur 1’égalité et la justice entre les croyants.

Toutes les troupes qui devront combattre a nos c6tés devront se relayer les unes les autres.

Les Croyants prendront, les uns en faveur des autres, la revanche du sang dont le sacrifice leur aura acquis du mérite pour la
cause de Dieu. Les Croyants pieux se trouvent sur la meilleure et la plus droite des voies. Nul idolatre n’octroiera aux
Qoraichites aucune sauvegarde ; il n’ira pas, non plus, contre un Croyant pour I’empécher de s’attaquer aux Qoraichites. 7

De plus, si quelqu’un fait, sans raison, périr un Croyant par meurtre, il tombera sous la loi de talion, a8 moins qu’il n’apaise le
défenseur des droits de la victime ; et les croyants se mettront contre lui ; et ils ne devront faire autre chose qu’assurer le
maintien de cette régle a ses dépens.

Il ne sera permis a aucun croyant qui aura souscrit au contenu de cet €crit et cru en Dieu et au dernier jour, de porter aide a in
malfaiteur ou de lui donner asile [...].

Quel que soit le différend qui vous divise, remettez-vous a Dieu et 8 Mohamed, la paix soit sur lui.

Traduction de Francesco GABRIELI dans le mémorial des siécles, Albin Michel, 1965 et rapporté par Jeanne LADIJILI
MOUCHETTE, op.cit, p592 — 593.

122



Cependant, si la constitution de Médine, par sa reconnaissance des droits et des devoirs de
chaque individu et par son admission de I’historiographie théologique de 1’humanité®*®, a
affirmé 1’égalité totale des croyants comme un fondement constitutionnel de la jeune
communauté, 1’évolution ultérieure du nouvel “Etat islamique® ne cessera de restreindre la
catégorie des croyants, vrais citoyens d’al Umma, jusqu’a exclure, a 1’aube du XI¢ siécle,
toutes les personnes non affiliées a la doctrine théologique du pouvoir central de Baghdad>*.
A Dinstar de la Cité universelle de Théodose qui a rejeté ceux qui ne voulaient pas se
reconnaitre dans les idées nicéennes, la Cité islamique médiévale allait, de son coté, rejeter
des musulmans et les considérer comme des hérétiques parce qu’ils refusaient de s’aligner sur
le dogme sunnite orthodoxe du pouvoir central abbasside. Toutefois, cette constatation ne
constitue pas un paradoxe et refléte méme la fin logique d’un processus qui avait commencé
des les premieres années de Médine. En effet, dés sa consécration, la citoyenneté idyllique
offerte par Médine a voulu chambouler 1’organisation tribale arabe et la pensée casuistique
des deux autres monothéismes. Ces deux nouveaux apports allaient 1’exposer assez
rapidement a de nombreuses résistances dont elle ne se relévera pas indemne.

En conséquence, I’ancienne division bipartite de la communauté universelle humaine
devait se modifier apres les discordes politiques et doctrinales qui allaient opposer Mohamed

a la forte communauté hébraique de Médine**

et aux chrétiens de Najran. La concession du
prophéte de I’Islam a ces derniers du statut de ““ Protégés “ ouvrit la voie a ’apparition d’une
troisieme catégorie d’individus appartenant a la communauté universelle : celle des gens du
livre/les Dhimis. Par cette expression, le Coran désigne les croyants qui s’affilient, par leur
témoignage de I’unicité divine, a la premiere communauté universelle — édifiée par Ibrahim —,
mais qui se sont égarés de cette communauté par leur refus de reconnaitre 1’authenticité du
message prophétique de Mohamed. Contrairement aux irréligieux, ces hommes disposent
naturellement de leur place au sein d’a/ Umma ; le Coran accorde, en effet, une valeur a leurs
idées théologiques et reconnait la véracité de leurs prophetes. Cependant, le refus de ces
fideles d’adhérer a la foi professée par Mohamed et la nature islamique de la Communauté de

Mohamed devaient les empécher de bénéficier d’une citoyenneté complete qui ne concerne,

dans la doctrine juridique classique de 1’Islam, que les musulmans résidants en terre d’Islam.

28 Tous les hommes sont issus de la méme racine, celle d’Adam. Nous verrons, ci-dessous, comment cette continuité
chronologique se reflétera au sein de la réflexion d’Ibn Khaldiin et la manicre dont il allait insérer I’avénement de 1’Islam au
sein du processus monothéiste religieux, infra, p307-318.

239 Supra, p. 82-84.

240 A propos de ce point, nous orientons notre lecteur vers ’analyse effectuée par Jacqueline Chabbi concernant les guerres
juives du prophéte de I’Islam. Jacqueline Chabbi, Le Coran décrypté, Figures bibliques en Arabie, Fayard, France, 2008,
p.-325 —365.

123



Par conséquent, sans cette double adhésion, cultuelle et territoriale, le croyant non musulman,
malgré son appartenance territoriale a la Cité, ne pouvait pas jouir des mémes droits ou des
mémes charges civiques qu’un “véritable citoyen®. Ainsi, dans son souci d’organiser
juridiquement la cité universelle des hommes, le 1égiste islamique va doter les juifs et les
chrétiens d’une citoyenneté incompléte, articulée sur le contrat de Dhima®*', qui leur offre
certainement un nombre d’avantages mais qui ne présente pas, pourtant, les garanties
nécessaires d’une égalité parfaite entre les membres de la méme communauté humaine
historique telle qu’elle se définit au sein d’al Umma. Plus tard, sous 1’ére abbasside, la
progression des exigences qui incombent des “gens du livre®, finira par les isoler
complétement de la vie civique de la communauté et par les assimiler a des "incapables

juridiques" mis sous la tutelle de la communauté sunnite qui les accueille.

Avant de conclure cette analyse comparative de la nature civique au sein des modeles
communautaires universels érigés autour de la Méditerranée, nous souhaitons nous arréter
devant un nombre d’observations qui interpellent le chercheur par la proximité qu’elles
édifient entre al Umma islamique et 1'Oikoumeéne chrétienne et renforcent, dans son esprit,
aussi bien 1’idée de I’existence d’un tronc commun partagé entre la théorie islamique et
chrétienne de la Cité universelle des hommes, que I'impossibilit¢é du modéle civique
théologique de matérialiser, véritablement, 1’universalité unificatrice des hommes.

D’abord, en édifiant a/ Umma autour de I’acceptation de la Shari’d, la voie divine, la
pensée médiévale islamique améne implicitement cette communauté des hommes sur les
mémes sentiers identiques a ceux de /’Oikoumene des théologiens chrétiens qui interprétaient,

de leur cote, leur Cité théologique comme la Voie salutaire des hommes.

241 Al Dhima signifie littéralement la protection et doctrinalement la reconnaissance des gens du livre de la différence de leurs
croyances et de la particularité de leur statut contre le paiement d’un tribut/ une capitation.

La légalité de ce contrat trouve son fondement dans le verset coranique « Combattez ceux qui ne croient ni en Allah ni au
Jour dernier, qui n'interdisent pas ce qu'Allah et Son messager ont interdit et qui ne professent pas la religion de la vérité,
parmi ceux qui ont regu le Livre, jusqu'a ce qu'ils versent la capitation par leurs propres mains, aprés s'étre humiliés » Sourate
Al Tawba, V, 29.

Parce que les gens du livre acceptent la domination de I’Islam sur eux, la communauté islamique leur reconnait des droits
tout en leur exigeant de s’acquitter d’un certain nombre de devoirs dus a la protection qu’elle leur offre. Le droit musulman
reconnait la réciprocité de ces liens a travers le contrat d’Al Dhima qui fixe les devoirs des deux parties contractantes :

1- Les devoirs de la communauté islamique : Garantir la stireté corporelle des Dhimis. Permettre aux protégés de jouir
librement de leurs biens matériels. Respecter le statut personnel et 1’organisation juridique interne de chaque
communauté. Le respect des cultes des Dhimis.

2-  Les devoirs des Dhimis envers la communauté islamique : Devoir de payer un tribut a la communauté islamique.
Les jurisconsultes musulmans assimilent cet impdt a celui de Zakat... Sous les Abbassides, ce tribut couvrait un
imp6t personnel “Al-Jizya“ et un impdt foncier “Al Kharaj* qui assoit I’autorité¢ de I’Etat islamique sur les terres
qu’il a conquises. Les Dhimis sont obligés d’accepter une vie politique et civique restreinte qui les empéche
d’accéder aux hautes fonctions de la Cité islamique. La vie communautaire réduite des Dhimis se manifeste
également a travers l’interdiction qui leur est faite d’avoir un esclave ou une épouse musulmane ; leur refus
d’accepter I’Islam les empéche d’avoir le droit d’intermariages.

124



Un nouveau point commun unit les deux projets théologiques civiques a travers le regard
que 1°‘Oikoumeéne et al Umma se portent sur elles-mémes. Toutes les deux estiment, chacune
de son cété, qu’elles représentent “le peuple €lu et seul vraiment fidéle” et qu’elles sont
appelées a commander, naturellement, les destinées des hommes pour les mener sur les
chemins du salut éternel?*.

Un troisiéme lien entre les deux communautés peut étre vérifié a partir de la théorie du
pouvoir central et organisateur de la cité universelle des hommes. En effet, la doctrine
canonique qui n’attribue le pouvoir qu’a Dieu se retrouvera dans 1’esprit de divers courants
politiques islamiques issus de la grande discorde, déclenchée par 1’assassinat du troisiéme
calife de Médine, et notamment celui des Khdaridjites qui ont fait de la régle : le pouvoir
n’appartient qu’a Dieu, la clef de leur opposition aux dynasties Omeyyade et Abbasside.

Enfin, I’'idée de I’Alliance qui anime D’esprit des théologiens chrétiens interpelle le
chercheur par la proximité qu’elle peut établir avec I’idée de 1’alliance qui domine la pensée
islamique. Cependant, si les penseurs chrétiens veillent a lier I’individu, grace a leur
connaissance de la philosophie stoicienne, a toute 1’humanité, tout en exprimant les desseins
mystiques de cette alliance a travers le corps unifi¢ du Christ, la pensée théologique
musulmane fondera, de son coté, ce pacte sur un accord conclu, directement, entre le premier
des hommes, Adam, et son Créateur sans la nécessité¢ d’un intermédiaire qui concilierait I’étre

métaphysique avec son créateur comme le laisse envisager la pensée religicuse chrétienne.

242 Nous reviendrons sur ce point lors de notre deuxiéme partie, relative aux regards portés par la pensée arabo-islamique
médiévale sur le passé romain et byzantin et ses legs juridiques et doctrinaux, en confrontant 1’opinion islamique a celle des
intellectuels chrétiens. Cette démarche nous permettra de comprendre la logique du rejet qui a animé les échanges entre les
deux parties au moyen age.

125



Tout au long des six siecles qui séparent la fin réelle de la Res Publica a I’avénement d’al
Umma islamique, ’appréciation de 1’étre méditerranéen de sa réalité sociale et de sa nature
civique a évolué en s’orientant vers ’univers et I’harmonie unitaire qu’il offre ; la crise
institutionnelle et identitaire du pouvoir romain 1’obligea a chercher, loin de la “réalité
terrestre” de la Cité, des nouvelles sources de légitimité capables de le préserver. Ainsi, la
rencontre entre le cadre géographique impérial étendu et I’idéal cosmopolite stoicien permit
’ancrage de 1'idée de 1’Etre supérieur dans la conscience humaine avant que les flux
incessants du mysticisme oriental ne colorent, définitivement, ce dernier par ses traits
abstraits. L’adhésion des hommes dans le projet universel divin s’appréhende, désormais, sans
méditations rationnelles ou philosophiques pour s’afficher comme une nécessité voulue par le
Maitre absolu de I’univers.

L’idéologie politique romaine qui rallia le monothéisme chrétien, des le régne de
Constantin, fait de ’empereur romain le vicaire de Dieu sur terre et le garant de son ordre
entre les hommes, ainsi, les mécanismes qui régissent la communauté universelle des hommes
s’inscrivent dans la seule volonté divine. Ultérieurement, al/ Umma islamique s’appuiera sur
les socles théologiques monothéistes pour s’identifier comme la parfaite illustration de
I’édifice cosmopolite et achever un cycle ou les lois, qui avaient cessé d’étre issues de la
volonté du Populus, deviennent I’expression des desseins divins et proposent a ’homme la

grille de sa conduite.

126



Chapitre II : Le Droit entre ses origines sacrales et la volonté humaine.

« Tout roi est dieu, descend d’un dieu ou régne par la grace d’un dieu... Sa personne recéle
une force sacrée qui crée la prospérité et maintient I’ordre du monde... Le fait est significatif.
Il montre combien on tend a objectiver, a projeter dans les astres, a diviniser en un mot la

source du pouvoir 2#».

En s’insérant dans un projet d’harmonie universelle, établi par un Dieu transcendant et en
se proclamant vicaires de Dieu ou de son prophéte, les empereurs romains et les califes
successeurs de Muhammad ont pleinement personnifié cette idée. Chargés de mener la Cité
cosmopolite, 1‘Oikouméne ou al Umma, vers son salut et ses destins eschatologiques, les
dépositaires du pouvoir, au sein de la Cité universelle monothéiste, veillaient au maintien et a
I’application de cet ordre universel dont ils étaient devenus les instruments de réalisation.
L’avénement de I’Empire romain d’orient accéléra la réattribution de la souveraineté a ce
Dieu transcendant avant que I’Islam 1’achéve et place ce processus, définitivement, au sein de
I’orbite divine. En s’appréhendant, ainsi, a travers les desseins métaphysiques de 1’au-dela, la
souveraineté, au sein du monde monothéiste, se sacralisait et recouvrait les espaces de la Cité
universelle des auras divines ; Dieu récupérait pleinement les zones dont les humains avaient
pensé pouvoir 1I’évacuer.

C’est sous cette perspective que nous voyons le bassin méditerranéen, a partir de la
premiére moitié du quatrieme siecle de notre ére, offrir au chercheur un horizon de lecture ou
le sacré, a travers sa dimension religieuse monothéiste, fonde la souveraineté et légitime le
fonctionnement et I’organisation de 1’exercice du pouvoir. Toutefois, dire que la sacralité du
pouvoir a été attribuée, exclusivement, aux communautés universelles monothéistes, serait, de
notre part, une interprétation inexacte du processus doctrinal et historique du bassin
méditerranéen. En effet, les dieux n’avaient jamais cess¢ d’animer et d’influencer les
mécanismes internes des gouvernements "pré-monothéistes", et la souveraineté s’est toujours
interprétée a travers une aréole divino-magique qui remettait le destin de la communauté
sociopolitique a celui qui en avait la charge. Nous verrons ultérieurement comment le monde
paien romain, en tant que spheére indo-européenne, offre aux chercheurs une illustration

édifiante de I’ampleur de I’imbrication des dieux dans la définition de la souveraineté.

243 Roger CAILLOIS, L’homme et la sacré, Gallimard Idées, 3¢™ édition, Paris, 1950, p. 113
127



Ainsi, parce que la souveraineté prend en charge le destin et la marche évolutive du peuple
qui I’accepte, nous verrons qu’elle s’édifie dans le monde indo-européen a la fois comme une
passerelle entre les propres desseins de la communauté et ceux qui lui ont été prescrits, a la
fois, par les dieux et par son propre respect envers la volonté d’un Au-dela inaccessible***. La
souveraineté se révéle, ainsi, comme une "hiérophanie collective" qui se présente devant la
communauté humaine pour la doter de sa propre conscience et pour lui crayonner ses valeurs
fondatrices.

Bien qu’elle se veuille distincte du son dépositaire, la souveraineté :"cette nécessité

cosmique et sociale 2"

, he peut se manifester sans un titulaire. Dans la majorité des cas, elle
s’incarne a travers le seul personnage d’un roi. Celui-ci est, généralement, élu par un dieu qui
le mandate de veiller sur les desseins de la communauté organique qui lui sert de cadre
d’action ; ainsi, pour que celui-ci puisse bien accomplir sa mission, la souveraineté dont il
dispose va revétir un caractere multidimensionnel qui intégre le politique, le religieux et le
juridique. Le roi/souverain exerce, donc, les trois fonctions fondamentales et solidaires qui
doivent exprimer la volonté collective de la communauté de disposer d’un projet politique,
capable de la fagonner et de la mettre en mouvement dans 1’avenir de I’histoire.

Si le caractere politique de la souveraineté a, toujours, exprimé la nécessité du maintien de
la sécurité extérieure de la communauté et la sauvegarde de sa concorde interne, la dimension
religieuse, quant a elle, la charge de veilleur sur le respect du culte et des rites adoptés par la
communauté. Enfin, la fonction souveraine intégrait un troisiéme volet relatif aux attributs
juridiques de son dépositaire.

Ce dernier point mérite une lecture plus approfondie de notre part, car au moment ou
I’autorité du chef politique se fonde sur une qualité transcendante et non humaine, celle-ci se
considére comme une expression puissante et une terrible réalité; et deés que I’individu
reconnait la prééminence ontologique de ce qui est, a la fois, antérieur et supérieur au visible
et au temporel, la communauté sociopolitique reconnait immeédiatement et nécessairement a
son commandant "un arbitraire 1€gal" qui le dote d’un droit souverain, et absolu, pour exercer
le pouvoir. Désigné par les dieux, le souverain se constitue, ainsi, comme ’ultime instance, le
point de stabilité, et la clef de voite de tout I’organisme normatif rattaché au pouvoir

transcendant qui le légitime.

244 Philippe CHIAPPINI, le sacré et le droit, Dalloz, L esprit du droit, Paris, 2006, p. 79-85.
245 Ph. CHIAPPINI, op. cit., p. 84

128



Conformément a sa qualit¢ d’intermédiaire des Dieux, le souverain paien devenait le
maitre du droit, qu’il allait lui-méme imposer, en contrepartic de son propre respect a la
norme instaurée. La justice politique se conditionne a travers 1’observation, de la part du
pouvoir, des lois qu’il a lui-méme édictées.

Toutefois, avant de poursuivre notre analyse, nous devrons ouvrir une parenthése pour
souligner comment cette affirmation peut servir de perspective pour comprendre les récits qui
ont accompagné la chute des Etrusques, et qui ont attribu¢ la fin de la monarchie romaine a
I’irrespect de Tarquin le Superbe envers les lois ancestrales. En effet, quand elles mettent en
cause la stabilité et le crédit du pouvoir, les irrégularités commises par ses représentants sont
infiniment plus pernicieuses pour la souveraineté que la désobéissance des citoyens ; toute
atteinte, de la part du roi ou de toute autre institution chargée de la souveraineté, a I’ordre
juridique constitue, ainsi, une menace, non seulement a 1’égard de I’ordre social mais
¢galement envers 1’ordre céleste. Inéluctablement, cette transgression incite la communauté a
se délier de ses engagements envers les dépositaires de la souveraineté dont elle finit, méme,
par perturber la nature. Celle-ci devient ainsi le théatre de nombreuses tensions et voit son
essence se tirailler entre la volonté des dieux garants de 1’ordre cohérent, trahis par leur
mandataire, et la volonté d’'une communauté humaine soucieuse de se réapproprier la gestion
de ses propres affaires.

Nous verrons, ci-dessous, comment 1’expérience juridique de la Rome, républicaine puis
impériale, reste la meilleure illustration des conflits qui se dessinent autour de la souveraineté,
en effet, a travers son évolution institutionnelle, la res publica nous ouvre les perspectives
d’un horizon ou la souveraineté¢ — malgré sa démarche "laicisante" — n’a pas réussi a rejeter
les dieux de sa construction interne et sortir ainsi de leur dimension sacrale. Ainsi, parce que
le droit est le produit des instances dépositaires de la souveraineté, il se devait de recourir au
sacré et emprunter ses outils d’expression pour atteindre les finalités organisatrices de la
communauté dont il a la charge. Nous démontrerons, par conséquent, comment le sacré, a
travers sa fonction fondatrice, devait rencontrer le droit et nous nous interrogerons sur les
manifestations de cette jonction. Nos conclusions nous ameéneront a constater que le rejet du
sacré du droit a été une dissociation artificielle et une déformation des origines de la
construction de la norme juridique. En effet, 1’au-dela, ses dieux et son Dieu, par leur
faconnement du dessein de la communauté universelle, ont toujours été présents dans chaque

particule de la vie des hommes.

129



La question qu’on se posera, a la suite de cette lecture, sera de savoir comment les hommes
peuvent intervenir au sein de cette "cohabitation" et comment ils peuvent produire la régle
juridique chargée de les ordonner. Nous constaterons tout au long de notre recherche que le
role de la raison humaine dans le développement du droit dépendra, souvent, des marges qui
lui seront reconnues par I’idéologie fondatrice du pouvoir politique : celle du sacré et de la

maniére dont il définit la souveraineté.

Note introductive : de la notion du sacré.

En identifiant le sacré comme une catégorie centrale analytique de sa théorie de la
sociologie, Emile Durkheim en fit une réalité transcendante que 1’homme est appelé a
considérer convenablement : non seulement le sacré pénétre la conscience individuelle de
chaque membre de la société humaine, en tant que force collective, mais il surajoute,
¢galement, a I’étre individuel un étre psychique, collectif et nouveau, avec ses propres idéaux
et ses propres représentations®*®. Suite aux travaux de Durkheim et de Mauss®’, le sacré fut
interprété au courant de la premicere moitié du vingtieme si¢cle, comme « une force et une
catégorie collective en provenance de la société et surajoutée au réel afin d’étre un élément
essentiel de 1’organisation sociale ». Ainsi, en reliant le sacré a une volonté collective des
individus aspirant a un projet communautaire idéal, et a leur nécessité de se donner une raison
fondatrice, I’école sociologique fait de ce concept un produit naturel de la vie communautaire,
chargé de structurer la vie des hommes et de baliser leur conscience collective a partir des
modéles communs. Selon cette école, les déclinaisons manifestes du sacré, et notamment son
expression religieuse, dépendent essentiellement de la lecture originelle que se fabrique
chaque société humaine pour assurer sa pérennité.

Toutefois, si I’école sociologique décrit ’essence de la sacralité et/ou de la religiosité a
travers les expressions volontaires et les choix orientés d’une communauté humaine définie ;
I’école phénoménologique, suite aux travaux d’Otto Rudolf (1869 — 1937), soutiendra que le

sacré et I’expression religieuse qui le caractérise préexistent a la communauté humaine ; celle-

246Monther KILANI, Dictionnaire des Sciences Humaines, publié sous la direction de Sylvie MESURE et Patrick
SAVIDAN, Presses Universitaire de France, 2006, pp. 1019-1021.

247 Emile Durkheim et Marcel Mauss, « De quelques formes de classification, Contribution & I'étude des représentations
collectives ». Année sociologique, VI, Les Presses universitaires de France, (1901-1902), pp. 1 a 72. Rubrique “ Mémoires
originaux ”. Nouvelle édition corrigée, le 25 septembre 2002, avec la coopération de M. Jean LASSEGUE, LATTICE-
CNRS, Montrouge, France.

130



ci ne peut pas, en effet, argumenter la 1€gitimité d’'un phénomene qui lui est antérieur et qui

est “nidifi¢** dans le coeur et dans la conscience de chaque individu®*,

Dans son étude du phénomeéne religieux, R. Otto écrit que le sacré est une catégorie
consubstantielle a 1’esprit humain et qu’il existe “a priori“ de tout autre phénomeéne
psychique, cette opinion devait introduire 1’idée d’un homme intrinséquement religieux,
engagé dans le déroulement de I’histoire, et qui est appelé a percevoir et découvrir le
numineux, cette impression qui lui permet de saisir la majesté du mystére et croire, en
conséquence, a la puissance des dieux/du Dieu qui I’entourent, a travers la lecture des signes
qui se sont manifestés, devant lui, dans les faits et dans les événements. C’est sous cet aspect
que s’explique I’avénement historique du sacré, corollaire a sa révélation individuelle, et se
fondent les diverses formes de religions qui accompagnent et s’adossent sur la religion
individuelle. G. Van Der Leeuw qualifie le sacré de « puissance qui émane d’une "Altérité
surprenante” et qui dicte a ’homme la maniére dont il doit ajuster son comportement selon
cette croyance ». Cette fonction intermédiaire argumente également la thése de Mircea Eliade
et institue sa notion d’hiérophanie qui fait du sacré un médiateur entre une puissance

transcendante, ancrée dans la divinité, et I’ Homo Religiosus’? .

A la lumiére de ces deux écoles, le sacré peut se manifester soit a travers une dimension
collective et peut fournir ainsi a la communauté une source de légitimation, soit comme un
attribut psychique propre a I’homme et précéderait, par conséquent, les formes socialisantes
que celui-la entreprendrait. L’opposition manifeste entre ces deux courants s’atténue,
toutefois, devant un nombre de traits qui leur sont communs. Ainsi, hormis I’"Ontologisation"
du sacré et cette séparation que la sociologie et la phénoménologie forment entre le monde
des dieux et celui des hommes, entre le sacré et le profane®°, ces deux écoles insistent sur le
role organisateur du premier et I’érigent comme un régulateur majeur de la mentalité humaine

collective.

248 Rudolf OTTO, Le sacré : I'élément non rationnel dans I'idée du divin et sa relation avec le rationnel, trad de ’allemand par
André Junt, Paris, Payot, 2001, 284.p; Julie ries, Sacré, Dictionnaire des Religions, dirigé par Paul POUPARD, Vol 2 : L -Z,
Presses Universitaires de France, Paris, 2007, p. 1768

2% G. VAN DER LEEUW, La religion dans son essence et ses manifestations, Paris, 1948 ; M. ELIADE, le sacré et le
profane, Paris, Gallimard, 1965. Julien RIES, dictionnaire des religions, op. cit., p. 1769.

250 La lecture sommaire de ces deux courants nous démontre leur insistance sur la dualité entre le sacré et le profane qui
sépare le monde des dieux ou d’un seul Dieu révélé du monde “souillé” des hommes auquel appartient le deuxiéme.

131



A travers ces deux lectures, le sacré s’appréhende comme un facteur “instituant® capable
d’organiser et de structurer des objectifs ultimes et de la vie interne de la communauté civique
humaine. Cette fonction organisatrice coincidera, dans la majorité des cas, avec la marche
évolutive de la communauté et la destinée qu’elle compte entreprendre, la premicre
manifestation de cette rencontre est celle qui unit le politique au sacré. En effet, selon les
termes de Cornelius Castoriadis, le sacré se présente souvent comme 1’expression ultime de la
vision que se donne la communauté d’elle-méme et comment le dépositaire du pouvoir doit la
traduire. Le sacré est considéré, ici, comme I’expression de 1’imaginaire collectif qui permet
au politique de faire émerger des mondes nouveaux et édifier des valeurs et des régles sociales
nouvelles qui s’imposent a tous les membres de la communauté. Cette capacité de I’homme
de s’approprier, totalement ou relativement, le fagonnement du sacré nous incite par
conséquent a lire les traits religieux de celui-ci en fonction des objectifs originels qu’il porte,
c'est-a-dire cette finalité d’organiser la collectivit¢ humaine et la fonder a partir d’un
sentiment d’appartenance commune®!.

A la lumiére de cette réflexion, le "sacré instituant”" des sociologues peut étre interprété
d’une manicre équivalente au "sacré régulateur" de I’école phénoménologique. M. Eliade ne
peut étre plus explicite quand il démontre a travers son étude des hiérophanies et autres voies
révélatrices du sacré (comme le mythe, le rite et le symbole) que celles-ci constituent des
“instruments” qui permettent, aussi bien, a la communauté humaine d’ajuster son
comportement par rapport a sa propre interprétation du phénomene surnaturel que de se
constituer une seule et vitale référence : « Pour vivre dans le monde, il faut le fonder et aucun
monde ne peut naitre dans le chaos de la relativité de 1’espace profane... rien ne peut, se faire,
sans une orientation préalable, et toute importation implique ’acquisition d’un point fixe. [...]
Dans I’é¢tendue de homogéne et de 1’infini, ou aucun point de repere n’est possible [...] la
hiérophanie révele un point fixe, un centre ; la manifestation du sacré fonde ontologiquement

le monde>? ».

251 C. CASTRRIADUS, I'Institution imaginaire de la société, Paris, Seuil « Points », 1999.

A la lumiére de la lecture sociologique, le sacré - en tant que produit de “I’effervescence collective® - endosse une fonction
instituante du social et devient selon I’expression de Roger BASTIDE, dans “Le sacré sauvage* Paris, Stock, 1997 : « une
création pure qui se situe dans le monde de I’imaginaire et qui débouche sur des programmes planifiés de transformation de
la société ». V. TURNER avait écrit, auparavant, en 1969 que la Communitas s’identifie d’abord a travers les rites qui la
structurent et qu’il qualifie de « moments dans le temps et hors du temps, dans et hors de la structure et a travers lesquels la
société élabore une certaine humanité », V. Turner, le phénomeéne rituel : Structure et contre structure, Paris, PUF, 1990.

252 Eliade MIRCEA, le sacré et le profane, Gallimard, Paris, 1965, p. 26.

132



L’historien des religions Julien Ries ne semble pas s’écarter de cette opinion en formulant
dans "Les chemins du sacré" cette idée que « Le sacré, c’est I’existent réel, la structure
fondamentale des choses?® ». En admettant la nécessité salvatrice du sacré pour les hommes,
dans la mesure ou il permet la création d’un point de repére fondateur, et son caractere
primordial dans le processus évolutif de leur communauté, nous pouvons comprendre
comment notre monde est né dans le sacré et pourquoi il ne peut prendre forme en dehors de
lui. En effet, a travers le message qu’il véhicule : celui de la vérité de I’Etre, et sa fonction
dans le maintien de 1’équilibre de la santé psychique individuelle et collective, le sacré
s’affirme comme une «une donnée constante de I’esprit humain » et «une structure
permanente de notre relation au monde et notre constitution psychobiologique?* ». 1l est ce
sentiment brumeux, le numen, qui se rapporte a I’impression qu’a la conscience humaine
d’étre conditionnée par quelque chose qui ne dépend pas d’elle, qui est indépendant de la
volonté et qui ne se laisse pas appréhender comme une chose visible ; le sacré est « le lieu de
la médiation du divin®>° ».

Le sacré se présente, enfin, comme la conséquence logique d’un mouvement de conscience
chargée d’apporter un sens puissamment mobilisateur et d’engendrer une valeur telle qu’elle
incite a la distance, au mystére, comme tel, le sacré est omniprésent dans la vie des hommes,
mélé aux activités de la cité et de la famille dont il s’attribue la coordination. Cet agencement
de la conscience intellectuelle des hommes, et cette intervention indéniable dans la
synchronisation du modele communautaire, devaient amener le sacré a atteindre le droit, autre
socle fondateur de la vie communautaire.

Cette concordance qui s’affiche a travers de nombreux rapports, comme cette équation qui
permet a la norme juridique de recourir au mythe qu’elle apercoit comme un socle fondateur
et "une réserve de données", ou elle peut puiser ses références?>®, nous incite a concevoir le
sacré comme une particule intrinseéque a 1’organisation juridique de la vie communautaire.
Parce qu’il est une représentation collective du soi, le mythe doit générer un savoir existentiel
qui manifeste et sanctionne ’appartenance au groupe, son explication est de I’ordre de la

fondation et fait de lui ce socle sur lequel les cultures se construisent et se projettent dans

253 Julien RIES., Les chemins du sacré dans I’histoire, Aubier, Paris, 1985, p. 158.

254 Jean Jacques WUNENBURGER, Le Sacré, PUF, 1981, p. 18 — 19 ; cité par Ph. CHIAPPINI, op. cit., p. 7.

255 A propos de cette idée, nous soulignons ’article de Daniel GUTMAN, Mircea ELIADE : les clefs du sacré, publié dans le
magazine Sciences Humaines, Numéro 4, Mars 1991 ; et le livre de Gilbert DURAND, les structures anthologiques de
I’imaginaire, Bordas, 1969, 550 p.

256 Frangois GENY, sciences et Techniques en droit privé positif, T III, Librairie de la société du recueil Sirey, Paris, 1921,
pp- 95-96.

133



I’espace et dans le temps. Fruit d’une maniére spécifique de concevoir le monde, le mythe
implique le peuple et I’établit, mais a I’inverse il a besoin de ce dernier pour surgir.

Cette fonction fondatrice du sacré et son explication des rapports que fournissent la
communauté humaine a son pass€ n’ont pas ¢té, néanmoins, I’apanage exclusif de la sphere
indo-européenne, comme 1’affirme le professeur Chiappini>’. En effet, en dehors des récits
“légendaires™ des peuples européens anciens, ce sacré "architecte" se refléte fidelement a
travers les lignes du texte coranique, socle fondateur de la communauté islamique. Ainsi,
comme 1’a observé Mohamed Igbal, le Coran n’a pas hésité a recourir aux mythes fondateurs
du monothéisme judéo-chrétien pour en faire un nouvel usage qui permet a I’homme de
s’élever de son état primitif, caractérisé par ses appétits instinctifs, a un stade ou il se rend
compte de sa possession d’un moi libre capable de le doter du doute et de la désobéissance.
Orienté vers I’ensemble de I’humanité, le mythe permettait ainsi au Coran d’instaurer un
univers en croissance, animé par 1’espoir de la victoire finale de I’homme sur le mal®.

En concluant cette analyse, consacrée au role fondateur du sacré, nous observons que
celui-ci a toujours constitué une réalité fondamentale de I’existence individuelle, collective et
communautaire. Le sacré s’appréhende, ainsi, non seulement comme un soubassement
batisseur, mais aussi, comme une source d’efficience qui rend le respect manifesté par
I’homme religieux a son égard comme un témoignage de terreur et de confiance ; il est cette
force inaccessible que ’homme ne peut ignorer et avec laquelle il doit s’accommoder pour
éviter sa colére®®’. Le sacré s’impose ainsi comme une force obligatoire que I’homme devait
mobiliser pour atteindre ses objectifs, se référer au sacré devait lui permettre de créer les

assises des normes qu’il allait établir pour 1’organisation de sa vie sociale.

Dans sa recherche d’une sanction efficace et parallelement a son intégration du mythe, le
droit ne pouvait manquer le sacré, source de toute efficacité, et I’incorporer au sein de son
ossature pour en faire une composante de son langage juridique. Bien avant que le droit
musulman fonde la 1égalité de ses sanctions sur des appuis divins, nous assistons a la
coexistence conceptrice entre le Jus et le Fas dans la Rome antique. En effet, parce qu’il est

conforme aux normes cosmiques, le Fas a été considéré comme cette « assise mystique,

257Ph. CHIAPPINI, op. cit., pp. 28-34.

238 Mohamed Igbal, op. cit.., p 82-85. Pour comprendre la notion du sacré au sein de la pensée arabe, voir ; Joseph
CHELHOUD, Les structures du Sacré chez les Arabes, Paris, Maisonneuve & Larose, 1986, 288 p. Micréa ELIADE, Histoire
des croyances et des idées religieuses, Tome 3, de Mahomet & 1’age des réformes, Paris, Payot, 1983, p 71-89.

259 « Le sacré représente une énergie dangereuse, incompréhensible, malaisément maniable, éminemment efficace. Pour qui
décide d’y avoir recours, le probléme consiste a la capter [...] tout en se protégeant des risques inhérents a I’emploi d’une
force si difficile a maitriser » : Roger CAILLOIS, L’homme et le Sacré, op. cit., p. 21.

134



invisible sans laquelle le fus - ce qui est juste selon les normes humaines - n’est pas possible,
le Fas soutient toutes les conduites et relations visibles définies par le /us. « Le Fas n’est pas
maticre a analyser, a casuistique comme le fus, il est ou il n’est pas, Fas est, fas non est. Le
Fas est cette mystique qui donne a ’action humaine sa principale sécurité?®%y.

En s’appuyant briévement sur ce constat, nous pouvons établir une comparaison entre le
droit romain et le Figh islamique, dont la sacralité a été “explicite” et pleinement assumée par
les jurisconsultes musulmans, afin d’ériger la thése de leur proximité. Notre recherche, qui
vise a mettre en lumiére la part du sacré — et ses manifestations religieuses — au sein des
systémes juridiques romain et islamique, doit par conséquent mettre en exergue deux objectifs
principaux : d’abord, apporter une nouvelle lecture des frontiéres immobiles sensées les régir
et comprendre comment le sacré, notamment a travers son édification de la notion de la
souveraineté, devait disposer a Rome d’une base théologique analogue a celle dont il allait
doter, ultérieurement, la sphére arabo-islamique médiévale (section 1). Nous verrons ensuite
que ce sont les espaces qu’occupent le sacré dans cette idée de souveraineté qui définiront les
aspects rationnels de la norme juridique et I’implication de la volonté humaine dans son
faconnement ; si le Droit antique et médiéval semble hésiter devant I’expression de la volonté

des hommes, il a toujours révélé celle des dieux, et avant de faire émerger la raison humaine,

le droit se révélait, par son essence, dans le sacré (section2).

Section I: les origines de la souveraineté au sein de la communauté universelle :

Civitas/Umma

Dans un article ou il discute de la place de la religion dans les systeémes juridiques romain
et islamique, W. Montgomery Watt affirme qu’il existe une proximité apparente entre les
deux modes de pensées a travers leur édification religieuse de I’idéal communautaire.
Cependant, loin d’offrir une analyse détaillée de sa réflexion, cet universitaire avait décidé de
proposer son article comme 1’ébauche d’une réflexion, plus complexe, dont il a laissé, a ses
successeurs, le soin de mettre en exergue?®!. Cette réflexion, malgré ses traits sommaires, a
toutefois le mérite de relativiser ce concept absolu des origines séculiéres des mécanismes

juridiques et institutionnels a Rome. C’est a partir de ce constat que nous proposons

260 Georges DUMEZIL, la religion romaine archaique, Paris, Payot, 1974, p. 144-145.
261 W, MONTGOMERY WATT. The Place of Religion in the Islamic and Roman Empires, Numen, Vol. 9, Fasc. 2, Leyde,

BRILL, (Sep., 1962), p. 110-127,

135



d’examiner ci-dessous 1’apport du sacré, et de son expression religieuse, au sein de la
définition de la notion de la souveraineté. Qu’il s’agit de I’Empire romain (sous-section 1) ou
d’al Umma islamique (sous-section 2), les déclinaisons religieuses de la souveraineté
devaient, en effet, servir d’assise pour le fagonnement de la 1égitimité politique exercée au

sein de la communauté sociopolitique universelle.

§18§ : Le caractere sacral de la souveraineté a Rome.

Suite aux travaux consacrés par G. Dumézil a la religion romaine archaique, il est admis,
actuellement, que les Romains avaient articulé leur pensée religieuse autour d’une premicre
triade de divinités®®?. Celle-ci était chargée de refléter les trois fonctions fondatrices de
I’idéologie romaine pré-républicaine. Ainsi, grace aux études effectuées sur 1’organisation
sacerdotale des flamines et la structuration des trois tribus originelles de Rome : les Ramnes,
les Lucers et les Sabins ; nous savons aussi que la triade romaine archaique était constituée de
Jupiter, de Mars et de Quirinus. Le premier qui est 1’équivalent du Zeus grec est le dépositaire
principal de la souveraineté, garant de ’harmonie et de la paix sociales, il est attaché a la
personne du Roi. Le deuxieme dieu batisseur est Mars qui s’occupe de la gestion des affaires
militaires de la Cité et assume donc la fonction de la guerre au sein de 1’idéologie romaine.
Enfin, si Quirinus s’est vu attribu¢, dans un premier temps, 1’exclusivité de la troisiéme
fonction relative a la fécondité et a 1’abondance, il se verra joindre, postérieurement, par
Romulus. Malgré la disparition de cette premiére triade au profit d’une deuxiéme plus
adéquate a la nouvelle ére républicaine de Rome®® et nonobstant les évolutions successives
de la pensée cultuelle romaine, nous constaterons ci-dessous que les différentes institutions du
pouvoir & Rome n’hésiteront pas a recourir a ces trois dieux créateurs, notamment Jupiter,
pour s’attribuer une légitimité fondatrice et pérenniser la sacralit¢ d’une souveraineté

inaccessible aux humains.

262 Georges DUMEZIL, La religion romaine archaique, Payot, Paris, 1974 ; cité par Julien RIES, Les chemins du sacré dans
I’histoire, Paris, Aubier, 1985, p139 -140.

263 Bloch RAYMOND. Le départ des Etrusques de Rome selon l'annalistique et la dédicace du temple de Jupiter Capitolin.
Revue de I'histoire des religions, tome 159 n°2, Paris, Armand Colins, 1961, p. 141-156.

136



En effet, la conjonction entre 1’idéologie et la théologie au sein de la Rome archaique
devait servir de base pour fonder la 1égitimité de la royauté pré-républicaine. Ainsi, le roi
étrusque était a I’image de la triade et réunissait en sa personne les trois fonctions fondatrices,
il est le souverain, le guerrier et le nourricier de son peuple. A coté de ses fonctions civiles, le
roi était chargé, ¢galement, de I’administration des rites cultuels et exercait pleinement son
role sacerdotal. Cette combinaison des pouvoirs faisait de lui I’interlocuteur privilégié des
dieux et le chargeait ainsi de régler les rapports de la communauté humaine avec ’au-dela
tout en veillant sur sa paix interne.

La lecture premiére du tableau offert par la royauté romaine nous installe devant une Cité
dont I’horizon est coloré par une idéologie "promotrice" qui s’imbriquait avec une théologie
tripartite afin de structurer et organiser harmonieusement la vie communautaire. Comme
I’observe le professeur Aldo Schiavone, 1’équilibre de la vie collective se situait, au sein de la
Rome étrusque, entre I’ordonnancement rituel caractéristique de toute expérience religieuse et
la reconnaissance de la prédominance réelle d’un chef militaire ; la religion, supportée par un
roi charismatique et fort, se chargeait ainsi d’unifier la communauté romaine originelle et de

maintenir sa cohésion?**

. D’ailleurs, c’est dans ce méme cadre cérémonial et religieux que se
sont manifestées les premicres expressions de ’espace public au sein de la Cité. En effet, le
roi devait coordonner son role religieux avec la classe des pontifes qui étaient les seuls
capables de déchiffrer les manifestations des dieux et de comprendre ainsi leur volonté.

Au sein de I’horizon romain, il ne suffisait pas que le roi soit mandaté par Jupiter pour
exercer sa souveraineté, il fallait aussi que celle-ci soit traduite civiquement par les pontifes
pour que la communauté sociopolitique puisse continuer harmonieusement sa démarche
évolutive. Toutefois, la finalit¢ fixée a travers cette structuration des rapports de la
communauté avec les dieux devait faillir et condamner la Cité a réexaminer profondément les
réseaux qu’elle avait batis entre 1’au-dela et la gestion de ses affaires publiques. En effet,
désignés comme les détenteurs du savoir de la Communauté et les interprétes de ses réserves
de connaissances les plus importantes, les pontifes se devaient d’assurer la réduction de la
gestion de 1’espace public aux seules aristocraties gentilices et faire de celles-ci les
dépositaires des fonctions essentielles pour la vie collective ; le savoir exclusif et secret des
pontifes leur permettait ainsi de structurer une conscience collective, destinée a écarter

I’implication des autres catégories sociales dans la gestion des affaires de la Cité. Ainsi, parce

264 Aldo SCHIAVIONE, IUS : ’invention du droit en Occident, traduit de I’italien par Geneviéve et Jean BOUFFARTIGUE,
Belin, Paris, 2008, pp. 75-84.

137



qu’il se charge d’organiser les rapports internes de la société, le droit ne pouvait pas échapper
a la mainmise de ce groupe et devait s’appréhender, en conséquence, comme leur compétence
exclusive.

L’observation de cette alliance constituée entre les acteurs du pouvoir politique et la
religion au sein de la Rome royale, nous permettra de constater deux traits caractéristiques
qui ne quitteront jamais 1’évolution ultérieure de Rome :

I’alliance, explicite ou non, entre le politique et le religieux dans I’exercice de la
souveraineté ;
I’exercice de la science juridique s’articule exclusivement selon la volonté de 1’organe

dépositaire de la souveraineté.

La réforme sévérienne ouvrit Rome a une nouvelle ere, celle de la Civitas. La jeune cité est
devenue une “totalité organique ou la logique centuriate allait cohabiter avec les vieilles
structures gentilices originelles. Cependant, si 1’équilibre institutionnel offert par le nouveau
visage de Rome semblait se maintenir dans un premier temps, de nouvelles donnes se sont
introduites pour redimensionner le pouvoir romain, et par conséquent l’exercice de la
souveraineté. En effet, Entre la volonté patricienne de préserver son monopole sur le pouvoir
pontifical et sa capacité prescriptive et I’émergence de nouveaux groupes sociaux aspirants a
mieux peser dans le jeu des pouvoirs au sein de la Cité, Rome vit s’établir, entre la religion, la
politique et le savoir fondateur du Jus, un schéma d’interaction qui faconnera toute son
évolution.

Désormais, la légitimité de la souveraineté fondatrice amorgait sa démarche hésitante entre
I’appartenance au monde des humains et celui des dieux. A ’ancienne connexion, alliant le
sacré et le jus, se substitua une autre ou le jus/savoir juridique déserte les dieux pour s’abriter
sous les nouveaux toits proposé€s par le pouvoir laique proné par la nouvelle aristocratie.
Comme une conséquence premicre de cette mutation, le savoir juridique des pontifes s’exposa
aux tensions sociales opposant le vieux patriciat attaché a ses anciens acquis aux autres
composantes de la communauté et bases fondatrices de la plebe romaine; il devenait
fondamental pour ces derniers de sortir I’ordonnancement organique de la Cité de ces
prescriptions oraculaires et de ce savoir inaccessible. Sortir la production du Jus de I’emprise
sacerdotale devait ouvrir une nouvelle ¢re dans I’appréciation de 1’idée de la souveraineté a
Rome, en la ramenant au monde séculier des hommes. Toutefois, 1’évolution, ultérieure, de
celle-ci empéchera I’idée de la souveraineté de se dissocier de I’emprise des dieux ; ainsi,

138



qu’il s’agisse de la Rome républicaine (A) ou de la Rome impériale (B), la 1égitimité du

pouvoir, qui I’incarne, se devait de s’ancrer dans le sacré.

A/ La corrélation entre le sacré et la souveraineté au sein de la Res Publica.

Soucieux d’en finir avec le caractére impénétrable de I’ancienne souveraineté des rois
étrusques, la res publica naissante s’est confiée la mission de doter Rome d’une nouvelle
organisation idéologique et institutionnelle. Celle-ci devait exprimer une nouvelle identité
articulée a la fois sur la “libertas® du peuple romain et sur le maintien des rapports
harmonieux entre la cité des hommes et la communauté des dieux. Nous observons ici, et
avant de découvrir le nouvel aspect institutionnel romain, qu’il n’y a pas eu de rejet de la part
de la res publica des dieux et que celle-ci est restée consciente de leur role fondateur dans le
maintien de sa cohérence interne. Ainsi, afin de compenser le rdle théologique du roi
étrusque, la jeune la res publica confia I’administration du culte au “Rex Pontifex* et le
chargea de “Maintenir les voies entre les dieux et les hommes*. Le maintien de ces voies
consistait a lire la volonté divine, a travers la consultation des oracles, avant d’effectuer la
moindre démarche humaine. Au sein de cet horizon, et parce que seul le patronage des dieux
conditionnait la validité de I’acte humain, nous observons que I’avénement de la res publica
ne renie pas la part édificatrice du sacré antérieur.

Le probléme qui s’est donc posé devant la jeune Cité était de savoir comment empécher le
retour de "la tyrannie royale" sans offenser les dieux, autrement dit, comment la charge
sacrale des institutions étrusques pouvait se traduire au sein de la nouvelle organisation
civique. Soucieux de ne pas concentrer les différents pouvoirs confiés par les dieux, et
souhaitant en finir avec la souveraineté théologique des anciens rois, Rome procéda a une
fragmentation des divers aspects du sacré avant de les attribuer aux différentes institutions
chargées maintenant de gérer les affaires civiques. Désormais, les fonctions religieuses
reviendront aux pontifes et aux prétres qui seront chargés d’appréhender la volonté des Dieux
et ’appliquer aux actions de la Cité; les fonctions politiques, des anciens rois, seront
attribuées, de leur c6té, aux magistrats. Toutefois, parce que 1’élection de ces derniers relevait
des auspices et de la volonté des dieux, ils disposaient également, et a I’instar des anciens rois,

d’un aura sacralisé. En effet, en s’appropriant de [’imperium, les magistrats romains

139



devenaient des sacnti/sacralisés et le Senat, ou ils siégeaient, un locus auguratus placé sous la
protection des dieux?®’.

L’objectif ultime de cette nouvelle configuration du sacré était de ramener 1’exercice de la
souveraineté¢ et des attributs normatifs et organisateurs au sein du monde “visible® des
hommes ; pour concrétiser cette finalité¢ la loi des XII tables devait étre cette clef qui ouvrira,
devant Rome, les portes d’une nouvelle ére ou le droit devra échapper au contrdle des dieux
par sa seule affiliation humaine. Nous verrons ci-dessous comment le processus historique et
évolutif de Rome ne fera de cette fragmentation du sacré et de 1’affaiblissement du religieux -
qui devrait en résulter - qu’une parenthése éphémere qui n’empéchera pas le retour des dieux
au sein de la souveraineté et qui n’affranchira pas définitivement le droit de la tutelle des
cieux.

En effet, le triomphe de Rome sur Carthage, et sur le monde grec, devait ’intégrer dans un
nouveau cycle de vie, celui ou elle allait s’inscrire dans la continuité du projet cosmopolite
d’Alexandre le Grand. La nouvelle démarche expansionniste de la jeune Cité fera d’elle un
Empire ou de nouveaux flux mystiques et intellectuels viendront s’imbriquer au sein de la
mentalit¢ romaine et bénéficier d’une liberté extraordinaire de diffusion. Ces nouveaux
apports, ainsi que les nouvelles richesses et les idéologies du pouvoir importées de 1’orient, ne
tarderont pas a constituer les prémices d’un nouveau contexte idéologique et religieux qui
finira, par faire éclater la fragilité extréme du compromis oligarchique caractéristique de la res
publica, et par réattribuer le maintien de la paix interne de la société romaine a de nouveaux
cadres institutionnels. Ainsi, a c6té d’un lot de nombreuses divinités recues de la tradition
cultuelle des peuples conquis, Rome accueillit aussi les diverses philosophies hellénistiques et
la mythologie grecque qui insistent d’inscrire 1’individu et la religion dans un contexte
cosmique. Parmi ces nouvelles pensées, nous mentionnons une nouvelle fois le stoicisme et
ses notions primordiales de la cohérence universelle et le régne souverain de la loi naturelle.
Nous avons souligné précédemment comment cette sagesse, malgré sa préconisation du role
fondateur de la raison et son avenir étincelant au sein I’évolution ultérieure de Rome, reflétait
un arriere-plan théologique qui cherchait & aménager I’étre au sein de la place que lui confie

un Etre/un Univers transcendant?®°.

265 Julien RIES, Les chemins du sacré dans 1’histoire, Aubier Montaigne, Paris, 1985, pp. 160 -161.
266 Sypra, 1,p. 68-71.

140



Rome s’ouvrait également aux religions orientales, celles qu’on désigne comme des "cultes
a mystere" et qui font entourer I’homme par de nombreux phénomeénes paranormaux et
I’inciteront a chercher le patronage des divinités, capables de le conduire sur les chemins du
salut. Comme le stoicisme, ces religions seront appelées a conditionner 1’évolution ultérieure
de I’Empire et a préparer les bases devant la conversion identitaire extraordinaire
qu’entreprendra, postérieurement, Rome.

Malgré les tentatives d’un Sénat conservateur de limiter I'influence de ces nouvelles
approches des cieux et sauvegarder ainsi un patrimoine religieux originel en pleine fission?¢’,
Rome vit sa tradition cultuelle se dilapider, a I’instar de son équilibre institutionnel et de sa
cohésion sociale, sous le poids des luttes civiles. L’idéal cosmique des Grecs, le mysticisme
salutaire et 1I’idée orientale de la basiléa, emportés par les généraux victorieux des Parthes ou
de I’Egypte, finirent par poser les socles d’une nouvelle idéologie du pouvoir et précipiter une
nouvelle lecture pour la souveraineté fondatrice. En effet, en repensant 1’organisation
normative et institutionnelle de la Cité selon 1’harmonie et la justice unitaire qui gouvernent le
Cosmos, et en s’appropriant progressivement le culte du Basileus mandaté par les Dieux,
Rome s’apprétait a faire réintégrer son idéal de la souveraineté dans le cadre supranaturel et
sacral qu’elle s’était efforcée de faire disparaitre. Désormais, les ombres d’une monarchie
dépositaire des faveurs et interlocutrice privilégiée des dieux deviennent de plus en plus
présentes, celle-ci sera, par ailleurs, la seule a pouvoir restaurer le prestige et la paix interne
d’une communauté romaine en pleine perdition.

Entre le désir d’une aristocratie, impuissante devant I’ambition des chefs de 1’armée, de
Croire et de maintenir une libertas républicaine et la volonté de ces “hommes nouveaux‘
d’accompagner Rome dans sa destinée cosmique, il fallait établir un nouveau compromis
institutionnel et idéologique pour assainir le contexte sanglant d’une res publica

268

agonisante L’avénement d’Octave fera assembler le puzzle du sacré dispatché,

antérieurement, entre les mains d’un seul homme. Sous les faux airs de la res publica, le

267 L’ceuvre juridique et théologique de Quintus Mucius permet de comprendre ’analyse que faisait ’aristocratie romaine de

la tradition théologique gréco-orientale importée, et notamment le stoicisme. Celui-ci, était apergu, chez cet auteur, comme
nuisible au peuple romain. Ainsi, vers les derniers temps de la res publica, le pontife romain isolait deux blocs de doctrine
néfastes :

- Il va donc dénoncer I’idée stoicienne évhémériste sur la divinisation des héros — bienfaiteurs afin d’éviter que la
divinisation des héros ne soit per¢ue comme un puissant instrument d’intervention politique qui pouvait, par
I’osmose entre les croyances populaires et les doctrines philosophiques, provoquer une dérive dangereuse pour les
institutions aristocratiques... ;

- Il récuse ensuite I’idée de la critique stoicienne de I’anthropomorphisme car il redoutait les conséquences de cette
thése sur les représentations des divinités classiques au sein de I’organisation des temples romains. Cité par Aldo
SCHIVONE, op. cit., pp 247-259 ; Julien RIES, op. cit., pp. 147-148.

268 Lucien JERPHAGNON, Histoire de la Rome antique, les armes et les mots, pluriel, Hachettes littératures, Paris, éd 2002,
pp. 179 — 195.

141



princeps rétablit I’idée monarchique et son affiliation de 1’idée de la souveraineté a la volonté
des dieux. La sacré, et peu importe ses expressions, réintégrait désormais, et de maniére

définitive, I’équation romaine relative a I’autorité.

B/ La Corrélation entre le sacré et la souveraineté au sein de I’Empire.

269 parmi les divers

Comme le souligne Paul Martin, dans "I’Idée de la royauté a Rome
facteurs qui ont permis a Octave de réussir sa révolution idéologique et de germer, en
conséquence, 1’idée monarchique au sein du terreau républicain, il y’avait, a c6té de la
volonté romaine de renouer avec les anciens temps de paix, le travail "propagandiste” effectué
par Octave. En effet, c’est en agissant, ainsi, que "le restaurateur de la res publica" allait
réussir a diffuser et, surtout, a entériner la nouvelle idéologie de Rome, en y ralliant les
horizons conceptuels hétérogenes qui constituaient la réalité de la Rome post-républicaine.

Sans s’attarder, a ce stade d’analyse, sur les fondements juridiques de 1’ceuvre établie par
Auguste et la manicre dont celui-ci devait s’inscrire dans la tradition normative républicaine,
sans se priver toutefois de la remanier, pour perpétuer 1’idéal “illusoire du peuple souverain

0. notre étude essaiera de comprendre la base idéologique du systéme

et législateur 2
augustinien. En effet, c’est celui-ci qui sera, ultérieurement, responsable du maintien de
I’ceuvre impériale romaine et de ses mutations identitaires successives. En analysant le
schéma conceptuel augustinien, nous serons amenés a rencontrer une nouvelle forme de
souveraineté a Rome, ou I’action du gouvernement se justifie, d’abord, par ses relations avec
I’au-dela, avant de consacrer, graduellement, la sacralisation du pouvoir impérial.

En effet, en s’affirmant comme 1’héritier de Jules César, Octave s’inscrivait dans la lignée
d’Enée et se voyait, comme le reste de la gens Julia, mandaté au service de Rome?’!. 1I se
dotait ainsi des assises mythique offertes par le troyen et assoie I’idée que la gloire romaine
passe a travers la famille julienne, le pouvoir a Rome devient donc, et par le destin préconisé
par les dieux, une affaire dynastique. Toutefois, loin de se satisfaire de cette ascendance,
Octave allait entamer sa démarche vers la divinisation et se présenta comme un second Enée,
pieux et obéissant aux dieux, chargé d’accomplir le destin glorieux de Rome : celui

d’instaurer la paix dans le monde, en réconciliant I’Orient et 1’Occident rivaux, et en effacant

269 Paul M MARTIN. L’idée de la royauté & Rome, Tome 2, haine de la royauté et séductions monarchiques, du IV¢ siécle av.
J.-C. au principat augustinien. Adosa, Clermont Ferrand, 1994, 511 p.

270 Infra, p. 175-179.

271 Paul M Martin. L’idée de la royauté a Rome, op.cit., p. 401.

142



cette cassure, développée au sein de la Cité a partir des guerres civiles, nocive a I'unité de
Rome. A co6té d’Enée, Octave récupéra de I’héritage césarien la sacralité et la mystique
romuléenne. Cependant, I'usage, qu’il en fera, ne retiendra que la sacralité primitive du
fondateur 1égendaire de Rome. Ainsi, Octave s’assimila au Pater Patriae, et accapara son
charisme augural, afin de disposer de /’Auctoritas et de justifier les fondements sacrés de son
principat. Comme Romulus, le princeps pouvait s’affilier a Quirinus et se doter, en
conséquence, de sa nature divine. Par ailleurs, celle-ci ne se séparera, jamais, de la nouvelle
identité¢ impériale. Désormais, Octave pouvait transcender 1’idée républicaine et 1’affilier
directement a la sacralité antérieure des anciens rois?’>.

Disposant, également, de ’assise mythique du bon roi, véhiculée par la philosophie du
dernier siecle, avant notre ¢re, I’idéologie augustinienne allait présenter le principat comme la
somme synthétique des rois antérieurs et accommoder ce régime selon les exigences de la
raison et de la philosophie caractéristique de cette époque. Ainsi, soucieux d’appréhender ce
pouvoir comme une ceuvre de la nature, les plumes ceuvrant sous Auguste érigérent 1’idée
monarchique a I’image des sociétés animaliéres et en firent la condition premiére de la
cohésion sociale. Comme les royautés primitives qui incarnaient jadis les qualités premicres
de la nature, et qui veillaient au régne de la concorde et de 1’ordre au sein de leurs
communautés, Auguste était donc chargé d’incarner cet idéal du roi, serviteur de son peuple,
garant de la liberté de ces concitoyens, et assumant seul le devoir que lui requiers le maintien
de la loi, et de I’équilibre, naturels.

Tout en empruntant aux rois historiques et étrusques, hormis Tarquin le Superbe, leurs
piété, leur dévouement, ou encore leur paternalisme, Octave ne s’est pas embarrassé pour « se
conduire en héritier avou¢ de 1’ancienne royauté » et récupérer, hormis leurs différents
insignes, le grand pontificat que le chamboulement institutionnel de la fin de la royauté avait
produit. Cette nouvelle fonction qui devait mettre un terme aux rivalités, qui ont caractérisé la
conquéte du pouvoir sacerdotal, fait, ainsi de celui-ci une charge naturelle du prince. En
réintégrant les circuits religieux, le pouvoir civil pouvait, a la fois, réattribuer au magistrat
supréme la totalité des pouvoirs des anciens rois et reconstituer la jonction, antérieure, de la

religion et du pouvoir®”,

272 [bid., p. 405 -419,
23Paul. MARTIN, op.cit., p. 346-352.

143



Parallelement a 1’épuration de la tradition royale romaine, Auguste effectua un travail
semblable avec la tradition monarchique hellénistique et les legs alexandrins qu’il a regus de
son triomphe de 1’Orient. Ainsi, ne souhaitant pas se confondre avec le projet hasardeux et
moins vertueux d’Alexandre le Grand, Auguste, nouveau cosmocrator, conjugua son
incarnation de la grandeur collective de Rome, et de son projet universel, avec 1’évergétisme
universel véhiculé par la basiléia orientale. Le princeps s’affirmait, ainsi, comme le
dépositaire de la clementia, et I’'unificateur entre la notion hellénistique de la liberalitas et la
notion romaine du patronat. Aux Grecs, Auguste emprunta, également, la philanthropia et la
providentia dont il fait la clef d’une nouvelle philosophie du pouvoir. A I'avenir, la marque du
souverain ne s’identifiera pas avec ses signes prémonitoires, elle s’apercevra, surtout, a
travers ses services accomplies en vue de la cause commune et du bien public.

Comme Hercules, cet Homme-Dieu qui avait incarné jadis toutes ces qualités, et dont le
culte était implanté depuis bien longtemps a Rome, Octave ne pouvait pas se priver de sa
mystique et de son ceuvre protectrice pour s’affirmer comme le nouveau pacificateur du
monde et légitimer sa prétention a la divinité. Ainsi, apres avoir été 1’agent réconciliateur des
dieux romain et orientaux, Auguste, le roi des rois, découvrit sa double ascendance, par Enée
et par Jules César, avec Jupiter : le roi des dieux et le dépositaire ultime de la souveraineté.
Outre le mandat d’accomplir les desseins de 1’action souveraine sur terre, Octave se nimbait, a
travers cette nouvelle parenté, d’une part du numen de son ancétre divin et rendait, en
conséquence, légitime son élévation ultérieure au rang des dieux. Par sa relation privilégiée
avec Jupiter, le véritable maitre de 'univers, Auguste réussit a faire de son principat un
gouvernement du droit divin et sacralise définitivement sa fonction.

Ainsi, apres avoir été invité a déserter les affaires de Rome, les dieux, sous le principat, se
voient accueillis et appelés a forger la nouvelle identité d’un souverain qui ne tardera pas a les
joindre. Au sein de la personne d 'Auguste, le religieux et le politique s’imbriquent et rendent
illisibles les anciennes lignes qui les démarquaient. Il sera, désormais, impossible de savoir ou
se puisera la légitimité fondatrice du princeps, dans le peuple ? Chez les dieux ? Ou bien, chez

le Dieu : Jupiter ?

144



Entre le discours constitutionnel et formel des res gestae et les racines divines de la
légitimité augustinienne, les distances sont tellement infinies qu’elles rendent 1’ancienne
conscience démocratique de la Cité, un simple souvenir nostalgique. Bien slr, Auguste
pouvait se vanter, dans ses écrits, d’avoir restauré la res publica et d’avoir empéché la
tyrannie de la Basiléia orientale de s’emparer de la grandeur collective romaine ; 1’évolution
ultérieure de Rome nous démontrera, toutefois, que la seule restauration, qui a eu
effectivement lieu, est celle des dieux. La souveraineté pouvait reprendre, ainsi, son ascension
vers 1’au-dela. Incarnant les vertus des dieux, leur morale et leur piété, Auguste fit de sa
souveraineté un attribut divin 1égitimé par les valeurs morales du prince et par son action en
faveur de la démarche harmonieuse de I’univers.

A partir d’une idéologie fagonnée par une mystique, a la fois philosophique et religieuse,
empruntée des traditions romaines et orientales, Auguste fait du chantier idéalisé auparavant
par Cicéron, une réalité plus au moins parfaite’’*. Le principat pouvait incorporer la théorie
stoicienne du "bon roi", ce "meilleur des citoyens" mandaté par les dieux afin de conduire,
dans la lumiere de la raison, la multitude ignorante et de 1’aider a travailler pour le maintien
du bien commun.

La mort d’Auguste révélera, néanmoins, la fragilité de son ceuvre. Celle-ci devra, en effet,
se heurter a la témérité et a la démesure de ses successeurs qui n’hésiteront pas a basculer
I’équilibre vertueux augustinien et confondre, en conséquence, la personne abstraite et
responsable que leur confiait leur charge du principat avec les aspects, souvent passionnels, de
leur personne physique. Rome devenait, progressivement, la proie des princeps capables
d’asservir le soubassement originel de sa majesté : sa libertas. Désormais, il fallait maintenir
celle-ci, méme relativement, et rendre au principat sa charge morale : base primordiale pour
assurer I’entente de I’empereur avec le monde des dieux, et condition obligatoire pour

pérenniser cette unité cosmique qui permet a chaque individu de trouver sa place.

274 La perspective stoicienne du meilleur citoyen capable d’harmoniser les normes de I’univers avec celle de la communauté
des hommes et de les transcrire, ainsi, a travers un ordre moral juste et “protecteur” se trouvait complétement inscrite dans la
vision cicéronienne. Le philosophe, observateur impuissant devant les bouleversements de la Rome républicaine, avait fait de
I’avénement d’un Princeps, le meilleur des citoyens, la clé salvatrice de la civifas romaine ; ainsi, il écrit dans De Res
Publica : «je ne lui demande qu’une chose, est supposé dire Scipion, qu’il ne cesse jamais de s’observer, de vouloir se
connaitre, qu’il soit pour les autres un vivant modéle, que par la limpidité de son dme et de sa vie, il puisse servir de miroir a
ses concitoyens ». Cicéron, De Res Publica, 11, 29 et 42. Toutefois, il faut souligner que si ’orateur romain a imaginé le
concept du Princeps comme une institution collective adéquate a 1’essence consensuelle et aristocratique de la res publica,
Auguste en fait une figure individuelle propre au principe monarchique qu’il conformait a 1’unité de 1’Univers.

145



Avant de voir la maniére dont le droit établi sous I’empire, sous I’impulsion du stoicisme,
permettait ’atteinte de cet objectif, nous nous arréterons briévement devant la nouvelle

identité impériale fagonnée par la philosophie du portique.

Concepteur de la Providence et de la transcendance d’une raison universelle, le stoicisme
apercevait le retour de la monarchie & Rome comme une nécessité voulue par le caractere
bienfaisant du Destin. L’empereur pouvait s’ériger ainsi comme une illustration de la bonté de
la providence et refléter, en conséquence, la sérénité divine. Par la sagesse et par 1’exercice
des vertus, héritées de la gloire augustinienne, le princeps doit s’assimiler a Dieu, et agir
comme lui, pour participer a 1’édification de la raison universelle : celle fagonnée par le Dieu
un et unificateur du cosmos bigarré. Le stoicisme était indéniablement construit sur un fond
religieux et posa par conséquent les vertus de la morale et de 1’éthique comme le corollaire
indispensable de 1’exercice du pouvoir. L’universalité véhiculée par cette doctrine, et 1’unité
qu’elle offrira ultérieurement a I’Empire, ne pouvaient pas étre seulement d’ordre rationnel,
elles importérent — avec elles — les germes d’une religion transcendante ou I’empereur
gouverne, d’abord, par la providence.

Le "mysticisme intellectuel”, cette expression paradoxale, dont parle Marc Pena pour
définir ’idéologie impériale sous les Antonins*’’, et qui exprime parfaitement la mixité
édificatrice entre la raison et la religion, finira par accentuer I’ampleur de I’immixtion du
sacré dans la gestion de la souveraineté. Parce que la cité des hommes doit refléter la
cohérence et ’unité caractéristiques de la Cité des dieux, le monothéisme abstrait importé par
les stoiciens allait faire de la dynastie antonine une monarchie terrestre a 1’image de la
monarchie céleste guidée par un seul Dieu : le dépositaire ultime de la raison naturelle. C’est
sur cet arriere-plan 1a que le régne de Marc-Auréle nous apparait comme primordial pour
comprendre I’évolution ultérieure de I’Empire. En effet, le philosophe roi a fait du stoicisme
et son idée de la Providence 1’ossature de sa pensée et le mécanisme de son action
gouvernementale.

Se pensant comme un maillon dans 1’organisation divine et soucieux d’honorer son rang de
"bon souverain", Marc-Auréle consacra ’essentiel de son ceuvre a accomplir la destinée

276

cosmique de Rome. Celle-ci est la Cité élue par les dieux“’® et son chef est ce "soleil qui

275 Marc PENA, Le stoicisme et I’Empire romain op. cit., pp 212 — 226, 274 — 281, 293.
276 Supra, p. 144-146.

146



éclaire le monde®’”"

; toute pensée ou action, qu’elles émanent du citoyen ordinaire ou de
I’homme politique, s’identifient par leur référence a la nature/I’univers>’. La conséquence
ultime de ce programme, ou le pouvoir se doit maintenant a la providence divine et a
I’observation d’un comportement pieux et voué aux dieux, a été la sacralisation définitive du
systéme impérial et la divinisation de ses structures.

Cependant, soucieux de se doter d’une conscience philosophique conforme a la raison
universelle, Marc Auréle avait échoué a disposer de la conscience politique capable de lui
permettre de prendre en compte les problémes économiques et sociaux de son Empire ou
d’empécher la fin annoncée de la Pax Romana. Livrée aux menaces de plus en plus accrues
portées sur ses frontiéres, Rome semblait transplanter, sous cet empereur, les solutions
capables de dissoudre ses maux "matériels" d’un horizon moral et abstrait. Cet égarement du
pouvoir central, de la réalité, allait modifier simultanément "la sensibilité religieuse" et "la
sensibilité¢ politique" de I’Empire ; si la premiére se fait, désormais, grace aux apports
monothéistes du stoicisme et ceux des flux mystiques orientaux — qui permettent aux hommes
de détecter le divin seulement par les cceurs et de s’y approcher par la dévotion et I’obéissance
—, la deuxiéme se cristallisera, de son coté, par le divorce consommé entre le sénat, structure
garante des prestiges d’antan de ’aristocratie républicaine, et I’empereur, divin et sacralisé,
seul dépositaire de la légitimité. La mort de I’empereur-philosophe et sa succession chaotique
affirment I’idée que "la vertu ne suffit pas pour gouverner I’Empire" et marquent I’avénement
d’une nouvelle conjoncture ou la structure romaine allait devoir son salut et son unité plus a
"la vertu des armes" qu’a celle des hommes. L’avénement des Séveres annonga la mutation
définitive de 1’idéal républicain et civil de Cicéron, désormais, les toges devaient céder devant
les armes avant de disparaitre, completement, de la gestion de vie effective de la Cité.
Parallélement a ce retrait, s’effectuait une deuxiéme concession, celle de la raison devant le

mysticisme religieux.

En concrétisant le projet stoicien de la communauté universelle des Hommes en I’an 212,
Caracalla ne faisait pas seulement que propager le souci stoicien de la justice, établi par son
pere, il réussit a calquer sur la terre le modéle communautaire des cieux et sa hiérarchisation
des dieux en faveur d’un seul, unique. Ainsi la fusion développée entre les hommes et leurs

dieux respectifs devait amener a un syncrétisme cultuel et établir une ame religieuse

277 Cleanthe, I’hymne a Zeus, 25
278 Lucien JERPHAGNON, Les Divins Césars, idéologie et pouvoir dans la Rome impériale, Hachettes Littératures, Paris,
2004, pp. 180-183.

147



commune et profitable a 1’unité politique de I’Empire. L’empereur sévérien accentuait sa
sacralité et s’affirmait comme I’expression d’une divinité transcendante et universelle, dont le
césar est le premier serviteur. L’empereur se légitimait par le divin et devenait, ainsi, un
monarque sacerdotal chargé de diffuser la volonté des dieux et incarner leur unité.

Loin des considérations rationnelles et providentielles du stoicisme, 1’'unité de I’Empire
romain, a partir des Séveres, ne pouvait se réaliser sans un consensus religieux capable de
maintenir la dimension sacrée du pouvoir, et ’unit¢ morale qu’il souhaite véhiculer ;
I’empereur se devait étre désigné d’en Haut pour aider Rome a pérenniser la paix et ’ordre
qu’elle incarne. Ainsi, si I’ceuvre maladroite et caricaturale d’Héliogabale avait fini par
I’emporter et précipiter Rome dans une anarchie institutionnelle, dont elle ne se remettra
jamais, le triomphe d’Aurélien en 270 et son adoption du culte du soleil, dieu au-dessus de
tous les dieux, devait matérialiser la nouvelle identit¢é impériale. Le césar devient
définitivement une partie de la vision du monde et une composante intrinseéque du cosmos. En
choisissant le soleil, Aurélien se pose comme un nouveau trait d’union entre 1’Orient et
I’Occident qui s’ouvre a tous les cultes et invite tous les individus a 1’adorer, il reproduit ainsi
la méme action conciliante des divinités emmenées trois siécles plus tot par Auguste.
Cependant, ce qui distingue 1’action de I’empereur illyrien de celle d’Octave, c’est que son
Sol Invictus ne s’identifiait pas aux autres dieux existants, il devait, par contre, les suppléer et
s’affirmer ainsi comme un terrain d’entente ou toutes les religions existantes pouvaient avoir
une place et s’épanouir.

Par sa rénovation des rapports entre le religieux et le politique, et a travers son
monothéisme astral, Aurélien ouvrit, probablement, I’ére du monothéisme religieux a Rome et
fagconna devant ses successeurs les sentiers de la théocratie qu’ils allaient tous entreprendre.
Dioclétien acheva la sacralisation de I’Etat et offrit au christianisme triomphant sous
Constantin tout le cadre idéologique, religieux et institutionnel dont il aura besoin pour

régner.

Tout au long de ce développement, ou on a essayé de tracer la part du sacré dans la
1égitimité du pouvoir et de la souveraineté dans la Rome préchrétienne, notre réflexion a été
animée par la manicre de savoir comment se sont manifestées les distances entre les dieux et
les hommes dans la gestion des affaires de la res publica. 1l nous est, alors, apparu que celles-
ci ont été tellement réduites qu’elles ont rapidement fini par disparaitre et par se confondre au
sein de la seule dimension personnelle du Princeps. Cependant, si le régne augustinien devait

148



maintenir les apparences d’une souverainet¢ faconnée par les hommes, 1’implication
progressive de la morale dans la détermination de 1’action du prince ouvre la voie devant la
théologie stoicienne et son idée de la Providence. Loin d’étre 1’ceuvre des Hommes, la gloire
de la Cité s’inscrivait donc dans les desseins d’un Dieu, un et puissant. Désormais, le
souverain devait s’orienter vers la raison naturelle pour déceler la finalit¢ de son
commandement, le régne des Antonins allait asseoir, par conséquent, 1’exercice du pouvoir
sur ses assises €thiques et vertueuses. Cependant, comme 1’observe M. Pena, en renongant a
développer une réflexion loin des dieux et en acceptant la réintroduction des flux mystiques
orientaux, la philosophie royale de Marc-Auréle a illustré parfaitement la renonciation
définitive de I’homme a faire confiance a lui-méme et a ’abandon progressif de sa volonté en

faveur d’un Etre tout puissant.

En se positionnant par rapport a la Providence divine, Marc-Auréle mit fin a 1’expérience
souveraine de I’homme romain et condamna 1’ceuvre décemvirale a s’éclipser. La réalisation
de son programme universel unifiant les individus par les premiers Sévéres ne devait étre,
toutefois, qu’un leurre et une parenthése qui allait permettre aux dieux de s’accaparer
définitivement des affaires de la Cité. Etant maintenant 1’élu des dieux, leur interlocuteur
privilégi¢ et le garant du monothéisme religieux qu’ils enseignent, le comportement de
I’Empereur romain a 1’égard de sa fonction, et la sacralisation progressive de celle-ci, nous
démontre que ’exercice de la souveraineté a, toujours, été interprété, 8 Rome, comme un don
exclusif des dieux ; ce socle fondateur de la Civitas ne pouvait se transporter, en conséquence,

que par les canons proposés par le Sacré.

§2§ : Les origines sacrales de la souveraineté au sein de I’Islam.

Afin de répondre aux Kharidjites et de mettre fin a la polémique doctrinale qu’ils ont

om

provoquée en revendiquant qu’"il n’y a de jugement que celui d’Allah" et que seule la

gouvernance divine est 1égitime*”?, le quatriéme calife aurait répondu ceci :

?PLa plus ancien des courants politiques en Islam et la premiére mouvance doctrinale, apparue aprés la mort du prophéte,
Mohamed, le Kharijisme est apparu suite a I’acceptation du quatriéme calife de I’Islam, A/i Ibn Abi Taleb de 1’arbitrage
proposé par Modwiya, pendant la Bataille de Sdffayn (juillet 657) pour régler le conflit armé qui les opposait en vertu des
préceptes coraniques. Faisant parti de 1’armée d’Ali, un groupe de combattants refusa de se plier a cette décision qui
soumettait, selon eux, la 1égitimité divine du Califat a une décision "arbitraire" d’un tribunal humain. Aprés leur abandon de
I’armée d’ Ali, les Kharidjites se retirérent prés d’al-Kiifa avant de voir leurs rangs grandir apres la décision contestable de cet
arbitrage qui allait sacrer Modwiya a la téte de la communauté islamique. Proclamant la nullité de cet arbitrage, la nullité des
califats de Modwiya et d’Ali, condamnant celui du troisiéme calife, Uthman ibn Afan qu’ils rendirent responsables des

149



« Oui, il est vrai que le jugement, al Hitkm, n’appartient qu’a Dieu ; mais, ceux-ci (les
Kharidjites) renient toute gouvernance humaine, al/ Imdra. Or, il est obligatoire pour les
gens d’avoir un prince/Amir, bon ou mauvais, qui subordonne les actes du croyant et
permet a I’infidéle de jouir de son existence ; ¢’est son autorité, qu’Allah accomplit ses
desseins, que les impdts sont collectés et I’ennemi est combattu, la sécurité couvre les
sentiers et les droits des plus faibles sont protégés face aux prétentions des plus forts. Ce
commandement permettra ainsi au fidéle de vivre au sein de 1’harmonie interne et

mettra fin aux nuisances des impies** ».

Le message d’Ali Ibn Abi Taleb et instructif car il résume parfaitement la conception que
fera I’Islam orthodoxe sunnite du concept du pouvoir politique et de son principe corollaire
qu’est la souveraineté; ainsi, celle-ci, en tant qu’expression de 1autorit¢ supréme
n’appartient, réellement, qu’a Allah. Cependant, cette idée ne fige pas la souveraineté au sein
d’une sphere abstraite et transporte, ainsi, son exercice au sein de la Cité des hommes dont
elle conditionne 1’organisation. Les paroles d '4/i mettent également en relief ce souci unitaire,
caractéristique de la pensée universaliste originelle des stoiciens, qui fait coincider la
souveraineté d’un seul, le Logos — devenu Dieu/Allah — avec le pouvoir d’un seul : le calife,
al imam, al amir, le Princeps.

Désormais ; la souveraineté orthodoxe ne pourra accepter une gestion collective, telle que
celle revendiquée par les Kharidjites, et devra irrévocablement échapper aux prétentions
“¢galitaristes* que ces derniers voulaient préserver. Autre lecon pronée par ce serment, celle
relative a la nécessité de 1’obéissance et du maintien de 1’allégeance rendu par la communauté
sociopolitique a son calife/imdm. Nous verrons, ci-dessous, comment 1’autorité¢ absolue

d’Allah fondera celle exclusive d’un imdm, commandant des croyants, chargé de la gestion

discordes qui minaient la jeune Umma, les Kharidjites proclamérent 1’égalité des races et des hommes devant la loi et la foi
islamique et refusérent la primauté quraychite sur le Califat ; cette prise de position les conduit a déclarer que seule leur
opinion est 1égitime et condamner, en conséquence, tous ceux qui I’objecteérent. Les Kharidjites se lancerent, en conséquence,
en une véritable entreprise extrémiste qui les amena a éliminer, physiquement, leurs opposants et constituer une menace
permanente pour les dirigeants de la communauté islamique. Cette mouvance mena donc plusieurs révoltes que la victoire
d’Ali, en Juillet 658 ne réussit pas a faire disparaitre. Pis, résolu, selon la tradition arabo-islamique, a "débarrasser" I’unité de
la communauté des personnes qui ont été a 1’origine de ses maux, les Kharidjites réussirent a assassiner A/i en Février 661
avant de voir leurs desseins, contre Modwiya et Amr ibn Al As — gouverneur de I’Egypte et émissaire de Modwiya lors de la
bataille de Sdffayn — échouer. Le Califat Omeyyade sera balisé par leurs insurrections qui venaient s’ajouter aux oppositions
incessantes que ce pouvoir rencontrait (il faut souligner ici ’insurrection d’4bd Allah Ibn Al Zubayr au Hedjaz 64H-73H/
683-692 J.C) et qui vont participer a 1’ébranler, notamment en Arabie orientale qui verra émerger une nouvelle force
politique, celle des Abbassides. Sous le régne du Califat de Baghdad, I’action des Kharidjites va s’affaiblir jusqu’a ne
pouvoir se maintenir que dans certaines localités du Maghreb.

A propos du Kharidjisme, voir article de G. LEVI DELLA VIDA, dans Encyclopédie de 1’Islam, Nouv. éd. E.J. Brill Leiden ;
Maisonneuve et Larose, Paris, 1960, pp. 1106-1109.

280 Ali Ibn Abi Taleb, Nahj al balagha, serment 40

150



\

des affaires religieuses et politiques de la communauté et appelé a accompagner la Cité
islamique dans sa marche salvatrice.

Ainsi, a travers une formule "il n’y a de jugement que celui d’Allah", qui souhaitait
préserver I'unité de la communauté de Mohamed — par la reconnaissance de la souveraineté
exclusive d’Allah — mais qui avait fini par consacrer sa désagrégation, 1’Islam sunnite
orthodoxe élabora un concept du pouvoir ou celui-ci devient I’intermédiaire, exclusif, entre la
volonté divine, telle que le Coran et Mohamed I’ont révélée, et une communauté universelle

cimentée, désormais, par les liens de la foi islamique®®!.

L’idée du pouvoir, en tant
qu’expression terrestre de la souveraineté, devait par conséquent couler, en Islam, au sein
d’une matrice théocratique appelée a envelopper les activités de la Cité. Le sacré, en tant
qu’expression révélatrice d’Allah, s’est ainsi intimement 1ié¢ a I’expression du pouvoir en terre
d’Islam ; ultérieurement, les califes ne devront pas s’embarrasser a faire prévaloir 1’assistance
que Dieu leur portait. A travers notre analyse, nous essaierons d’observer la maniére dont le

sacré allait structurer la notion de la souveraineté au sein de 1’Islam sunnite (A) et comment

devait-il écarter la raison humaine au sein de la structure califienne du pouvoir (B).

A/ Le concept de la souveraineté a travers la lecture sunnite.

Le droit musulman définit la notion de la souveraineté/al Siyddd comme un principe
d’autorité et de commandement qui institue le droit a ’obéissance et la capacité d’ordonner et
de sanctionner tout en légitimant les conséquences qui en découlent. Telle que la doctrine
juridique sunnite 1’a formulée, cette souveraineté fondatrice appartient exclusivement a Allah.

Dieu est le dépositaire ultime de 1’autorité et les croyants sont appelés a lui obéir en vertu
des paroles révélées : « Il n'appartient pas a un croyant ou a une croyante, une fois qu'Allah et
Son messager ont décidé d'une chose, d'avoir encore le choix dans leur fagon d'agir. Et
quiconque désobéit a Allah et & Son messager, s'est égaré certes, d'un égarement évident®®? ».
De nombreux versets coraniques insinuent la souveraineté exclusive d’Allah en faisant de lui

284

le maitre absolu?®?, le créateur unique®®* et le véritable juge. Allah est également le roi, le

souverain, capable de faire triompher ses fidéles par Coran?®’.

281 Supra, 119-122.

282 Cora, sourate Al Ahzabe, V. 36.
283 Coran, sourate Al Shurd, V' 8, 9.
284 Coran, sourate al Bagara, V. 243.
285 Coran, Sourate 20, V. 114.

151



Face a cette autorité supréme, le croyant/I’homme, en tant que membre d’al Umma est
appelé a s’approcher d’Allah en manifestant son obéissance au message coranique et en
conformant ses actes avec les préceptes divins. Toutefois, dans sa marche vers I’au-dela, le
fidele risque de s’écarter des sentiers prescrits et se voit appelé a se référer a I’autorité¢ d’un
commandant, capable de maintenir les prescriptions divines et les guider sur les voies du
salut. C’est ce raisonnement qui devait fonder la structure institutionnelle du califat et lui
permettre d’acquérir sa légitimité, au sein de la communauté islamique, en tant que
I’expression humaine de la souveraineté divine. Toutefois, interpellé par I’ampleur de ce
consensus partagé — entre les auteurs orthodoxes musulmans et les divers islamologues
occidentaux — a propos de la question du pouvoir, en Islam, et de sa nature sacralisée, il nous
sera fondamental de nous interroger sur la question de savoir si I’exercice du pouvoir
politique et de la souveraineté en Islam peuvent refléter une autre réalité que celle d’une

identité surnaturelle.

a- L’approche e sunnite orthodoxe du Califat.

Dans sa these relative au Califat islamique (1926) et a travers un travail universitaire,
considéré comme un remarquable effort conceptuel soucieux de légitimer cette institution
politique, abolie — deux ans auparavant - par Mustafa Kamal Atatiirk, le Doyen Abd el Rezzaq
el-Sanhoury (1895-1971) écrit que la souveraineté est « une chose qui n’existe pas sur
terre’®® ». En effet, en tant que puissance illimitée, celle-ci n’appartient qu’a Dieu, seul
dispensateur du pouvoir supréme, et qui nous régit par sa seule volonté. Cette volonté qui
s’est manifestée dans un premier temps par 1’intermédiaire du prophéete devait toutefois, apres
la disparition de ce dernier, se transmettre a un nouvel organe chargé de guider la
communauté islamique et lui éviter de retomber dans ses travers anarchistes. Cependant,
imprégné par le mouvement réformateur qui a caractérisé le monde arabe du XIX° siecle, le
Doyen égyptien prescrit la nouvelle expression de la volonté divine au sein méme de la
communauté islamique et I’ensemble des individus qui la composent. Ainsi, selon el-
Sanhoury, puisque la volonté divine se traduit seulement a travers celle de ses sujets, la
souveraineté ne peut étre exercée qu’a travers I’ensemble de la communauté islamique et non

pas seulement a partir de la volonté d’un seul individu (le calife) ou celle d’un corps privilégié

286 Abd el Rezzdq EL-SANHOURY, Le Califat, Lyon, Imprimerie Bosc. Frére & Riou, 1926, p. 18.
152



de religieux ou de dignitaires®®’. Ainsi, dans la conception relativement récente de cet auteur
de la premiére moitié du vingtiéme siécle, 1’exercice du califat par a/ Umma serait supposé
réhabiliter la structure sociopolitique islamique originelle, la purifier de ses anciens maux, et
réaliser, en conséquence, la justice et 1I’équité véhiculées par le message coranique?®.
Cependant, parce qu’el-Sanhoury estime que cet exercice de la souveraineté ne peut se faire
de maniere collective, et qu’il nécessite 1’existence d’un mandataire, la personne du calife
retrouvera chez 1’auteur son caractére obligatoire et deviendra, méme, 1’essence intrinséque de
I’unité et de la cohérence de la communauté universelle islamique. C’est a travers cette
derniére affirmation que nous apparaitra, pourtant, les limites et le caractére inachevé de la
pensée d’el-Sanhoury. En effet, au lieu de légitimer la nécessité du Califat a partir de la
raison, et d’élaborer ainsi une critique objective et constructive de ses fondements, le juriste
el-Sanhoury s’était fixé comme objectif la charge de réfuter I’opinion contestataire d’Ali Abd
el Rezzaq et I’infirmation de ce dernier de la 1égitimité du Califat®®,

A VTinstar des intellectuels sunnites orthodoxes contemporains, el-Sanhoury devait
reconduire, de maniére quasi-identique, les arguments fixé antérieurement par la pensée
juridique sunnite, telle que ces derniers ont été fixés par les canons partisans d’al Mawardi
(974-1058)*°. Ainsi, sous la plume d’al Sanhoury, se révélent implicitement les traits d’une
¢cole de pensée, capable de légitimer la dénaturation de 1’exercice collectif de la souveraineté
et d’empécher, en conséquence, la raison arabo-islamique de 1’affranchir de ses fondements
supranaturels.

La notion du califat/al khilafa/ émane de la racine Kh-L-F qui signifie littéralement la
suppléance d’une personne et I’exécution d’une mission ou d’une transaction a son compte.
Ce terme, qui renvoie a I’absence d’une personne, s’approche littéralement de la notion d’a/
wildya, ou un mandataire se voit confier la mission de remplacer un individu incapable
juridiquement — par son age ou sa démence — et de gérer ainsi ses affaires. D’ailleurs, c’est a
travers cet angle qu’il faut comprendre le concept emprunté par a/ Mawardi lors de sa
formulation de la théorie du Califat et sa fixation de ses régles édificatrices. En effet, le
Califat, tel qu’il a été pensé par le juriste chaféite, stipule I’existence d’une "autorité générale"

qui a succédé au prophete de I’Islam, dans son exercice d’al wildya, au sein de la

287 Ibid.,

288 Jeanne LADJILI MOUCHETTE op. cit, p. 364.

289A1i ABDERRAZIK, L'Islam et les fondements du pouvoir, traduit de I’arabe par Abdou FILALI-ANSARY, Paris, Ed. La
Découverte/CEDEJ , 1994. 177p.

20 AL MAWARDI, al-Ahkam al-Sultaniyd, Le Droit du Califat, traduit en Frangais par Léon OSTROROG, Beyrouth,
Editions de Patrimoine arabe et islamique, 1982, 178 p.

153



communauté des croyants. Ainsi, parce que Mohamed a été reconnu comme le dépositaire des
commandements de I’organisation sociopolitique islamique, fondée a Médine, et le garant de
la conformité des actes humains aux regles divines, la 1égitimité sacrée de son autorité, et le
caractére obligatoire de celle-ci, devaient se transmettre a ses successeurs a la téte de la
communauté islamique. Le vicariat du prophete/al khilafa implique, donc, le mécanisme
juridique de I’autorité générale et institue, 1également, une puissance analogue a celle du
prophéte de I’Islam et justifiée par la seule volonté d’Allah.

En conséquence, le califat est défini, selon a/ Mawardi, comme la structure juridico-
politique qui a succédé au prophéte et qui devait, donc, hériter de son autorité générale pour
pouvoir préserver les affaires religieuses et temporelles d’al Umma?’!. Cette explication sera
reprise par al Baydawi (1226 — 1286) qui écrit, dans Matali’ al-anthar dla tawali al anwar,
que le califat est la suppléance du prophete dans 1’exercice des normes de la loi religieuse et la
défense de I’unité de la foi islamique®?. Al Taftazani (1322-1390) ne s’écartera par de cette
définition et désignera, dans son Makassid al talibine, le califat comme «1’exercice de
I’autorité générale dans les affaires religieuses et temporelles, en remplacement du

293

prophéte”™ ». Ultérieurement, /bn khaldiin reconduit, dans ses Prolégomenes, le méme sens et

fait du califat « une présidence de la communauté suivant les dispositions 1égales en vue de
son salut dans I’au-dela et des intéréts temporels qui s’y rapportent... 2**».

Le califat apparait, ainsi, selon la doctrine islamique orthodoxe, comme un prolongement
de I’ceuvre sociopolitique du prophéte de I’Islam et se voit, par conséquent, attribuer 1’autorité
générale sur I’ensemble des musulmans. En effet, le calife s’avére, selon cette école, comme
le représentant de 1’apotre de Dieu et en tant que tel, il a droit a assumer la direction des
affaires générales d’al Umma et doit garantir, par conséquent, I’application de la loi religieuse
et ’ordonnancement les affaires temporelles selon ses préceptes. Cette liaison étroite dans la
gestion des affaires religieuses et temporelles de la communauté universelle des croyants,
permet de distinguer, par ailleurs, le califat des autres modeles de gouvernements, tel le

régime monarchique/al Milk, et explique, donc, son caractére obligatoire®”.

21 AL MAWARDI, al-Ahkam al-Sultanivd, op. cit., p. 80-84.

292 Cité par Ali ABDERRAZIQ, op. cit., p. 54.

293 Cité par A. AL SANHOURY, op. cit., p. 22.

2% IBN KHALDUN, Discours sur 1’Histoire universelle, Al-Muqaddima, traduit par Vincent MONTEIL, Sindbad, Paris,
1978, p. 370.

295 IBN KHALDUN, op. cit,. p. 370.

154



Parce que le calife veille a administrer les affaires de la communauté en conformité avec
les instructions d’al Shari’d, il est le seul a posséder la 1€gitimité nécessaire pour régir les
hommes, et garantir leur cohésion, au sein de 1’unité intrinséque de I’Islam. Le Califat, en tant
que structure garante de la pérennité de la communauté islamique, serait ainsi prescrit par la
volonté divine et puiserait ses racines au sein du texte coranique et dans 1’ensemble des
racines du droit islamique. Ainsi, a coté de la régle juridique d’al Ijmad/le consensus, qui
justifie I’obligation du califat a partir du choix porté par les compagnons du prophéte sur Abu
Bakr?*, les théoriciens classiques du califat n’hésitent pas a mobiliser des versets coraniques,
et des paroles rapportées au prophéte, pour fonder la 1égitimité de cette institution. Ainsi, de
nombreux auteurs mentionnent les passages coraniques, ou la racine Kh-L-F apparait, pour
légitimer 1’existence du califat et en faire un vicariat permanent de Dieu et de son prophéte
sur terre?®’. Cependant, le caractére abstrait de la totalité de ces versets et leur abstention a
mentionner toute forme explicite du gouvernement au sein de 1’Islam, obligeront le fagih
sunnite a s’orienter vers de nouveaux matériaux pour puiser les assises justificatives du califat
et de sa validité 1égale. C’est a travers cette perspective, donc, que doit étre compris le verset
«O les croyants! Obéissez a Allah, et obéissez au Messager et a ceux d'entre vous qui
détiennent le commandement. Puis, si vous vous disputez en quoi que ce soit, renvoyez-le a
Allah et au Messager, si vous croyez en Allah et au Jour dernier. Ce sera bien mieux et de
meilleure interprétation® ».

Ce verset permet, en effet, aux jurisconsultes sunnites médiévaux de repérer un support
fondateur pour I’obéissance qu’ils exigent de la communauté islamique envers son
commandant ; ces paroles coraniques leur autorisent, également, de situer 1’origine fondatrice
du califat, non pas dans un texte révelé, mais, dans 1’approbation des premiers compagnons de
I’existence d’un chef pour leur communauté. A coté de ce verset, de nombreuses paroles
furent accordées au prophete pour appuyer la nécessité de cette institution et de son ancrage
au sein de la volonté divine. Ainsi, nous pouvons souligner le hadith, cité par a/ Taftazani, qui
stipule que : « Celui qui meurt sans connaitre I’Imam de son époque sera censé étre mort a
I’époque de I’ignorance » ; de son coté, al Mawardi invoque un autre hadith: « Des détenteurs
du pouvoir vous gouverneront aprés moi, il y en aura de bons, qui vous gouverneront avec

bonté, il y en aura de pervers qui vous gouvernerons avec perversité. Ecoutez-les et obéissez-

29 Nous reviendrons sur le role primordial du mécanisme d’al Ijma4, ultérieurement, afin de démontrer son role au sein de la
pensée juridique orthodoxe sunnite et la maniére dont il conformera la sacralité du Figh sur celle de la 1égitimité califale,
infra, p. 259-261.

297 Le verbe arabe, Khalafa signifie remplacer une personne ou effectuer des charges en son absence.

298 Coran, Sourate AL Nissaé, V. 59.

155



leur en tout ce qui est conforme a la Loi. S’ils se comportent bien, le mérite sera pour vous et
pour eux. S’ils se conduisent mal, le mérite sera pour vous et le mérite sera vous et le
démérite pour eux ».

Sous la plume "mawardite", le croyant est tenu d’obéir a son prince méme s’il désavoue
son attitude ; un comportement opposé I’enfoncerait dans al-Jahiliya, synonyme des temps de
I’ignorance et de la mécréance préislamiques. Enfin, un dernier Hadith est cité par les auteurs
orthodoxes sunnites pour appuyer 1’origine légale du consensus qui fonde I’institution du
Califat et la validité¢ du comportement produit par la communauté musulmane apres la mort de
Mohamed ; en effet, le prophéte aurait dit ceci « Ma communauté ne tombera jamais d’accord
sur une erreur ». Par la communauté, les exégeétes musulmans désignent I’ensemble des
individus unis sous la tutelle d’un commandant qu’ils ont accepté, mais qu’ils n’ont pas choisi
directement, et qui exige de tout croyant d’accepter son autorité, sous réserve d’exclusion.

Ce dernier hadith, nous est important, car il explicite formellement le statut de I’institution
du califat au sein de la pensée orthodoxe islamique. En effet, a travers les commentaires des
exégetes, la communauté se voit liée par son consensus a 1’égard du calife et se soumet a son
obéissance ; cette obéissance est, bien entendu, due a la nature spécifique de cette fonction,
considérée comme le prolongement "naturel" de 1’ceuvre prophétique. Ce hddith souligne
¢galement 1’imbrication de la religion dans la définition sunnite des critéres d’appartenance a
la communauté ; il démontre, enfin, I’aspect sacral de cette structure a travers 1’affirmation

que ce consensus, fondateur, ne pouvait étre possible sans la grace divine.

Ce que nous comprenons des passages révélés ci-dessus: telle qu’elle a été¢ appréhendée
par la pensée sunnite orthodoxe, I’institution du Califat, et 1’autorit¢ qu’elle génere,
s’inscrivent originellement dans les préceptes coraniques et les actes fondateurs du prophete.
Sous I’angle de ce constat, il serait, cohérent, de penser les notions du Pouvoir et de la
souveraineté, au sein de la structure conceptuelle islamique, comme deux préceptes
supranaturels et externes aux choix rationnels des individus qui forment la Cité universelle
islamique. La fixation définitive des canons de la pensée islamique orthodoxe telle qu’elle a
été apprétée par les théoriciens, tardifs, de I’empire Abbasside lie la souveraineté a Allah et
fait donc émerger I’exercice son autorité a travers le cadre religieux.

Désormais, comme le souligne Mohamed Arkoun, I’exercice du pouvoir ne s’est pas
seulement sacralis€¢ au sein de 1’'imaginaire collectif musulman, pour ne plus sortir, cette
approche atteignait, également, les chercheurs venus des horizons non islamiques jusqu’a les

156



rendre incapables d’appréhender la question de la souveraineté en Islam, en dehors de son
cadre religieux. Un exemple récent est, par ailleurs, illustratif de 1’endoctrinement de cette
sacralité dans I’esprit de quelques universitaires qui ¢tudient la sphére islamique.

En effet, dans son étude sur les origines du pouvoir en Islam, Jeannette Ladjili Mouchette
reconduisait un nombre significatif d’arguments qui véhiculent I’idée de la royauté et du
commandement exclusifs d’Allah, chez les sunnites, et son rdle salvateur pour I’Homme.
Ainsi, conformément a la tradition sunnite, I’auteur attribue 1’autorité originelle a Allah et y
ancre celle du gouvernement, en Islam ; la deuxiéme se subordonne, donc, a la premicre qui
I’érige et qui lui interdit, par conséquent, de s’exprimer indépendamment. La communauté
terrestre des hommes se voit, donc, appelée a reproduire le schéma adopté par toute réflexion
théologique : le salut de I’humanité, et le fagonnement de 1’identité sociale, relévent de la
mission d’un prince souverain qui garantit I’exécution des desseins et des préceptes divins,
tout en jouissant d’un réel commandement politique. A I’instar de Moise, et de son autorité
sur la communauté hébraique, le prophéte de 1’Islam a été appelé par une décision divine a
commander la destinée terrestre de la nouvelle communauté universelle, qu’il institua a
Médine ; il était logique que son suppléant, au sein d’al-Umma, hérite de la méme stature. A
partir de ’enseignement des théoriciens orthodoxes, J. Ladjili. Mouchette admet que le Califat
ne s’appuie pas sur la Raison érigée par 1’ordre naturel mais « a partir de I’ordre divin qui
prescrit I’ordre musulman » et définit, donc, cette institution a travers la nature sacralisée
qu’elle puise de ses rapports étroits avec Allah?®.

Grace a ’apport d’Al Mawardi, la doctrine sunnite relative a 1’exercice du pouvoir pouvait
faire prévaloir, a 1’égard de 1’autre mouvance doctrinale majeure de 1’Islam : le chiisme, son
essence divine et faire de la religion, en tant qu’interprétation du sacré, "la motrice" fondatrice
de I’exercice de la souveraineté parmi les hommes. Le Calife devient ainsi le garant de 1’unité
religieuse/idéologique de la communauté et le protecteur de I’application de la loi divine. Non
seulement, son autorité s’interpréte comme le socle fondateur de la cohérence qui régit I’ordre
interne d’al Umma, mais, elle permet, également, de concilier les aspirations variables, issues
des activités temporelles de 1’€tre, avec 1’équilibre que lui offre la raison religieuse.

Se voulant comme un vicariat du prophete de I'Islam, le califat devait perpétuer la
présence de Mohamed au sein de ’imaginaire islamique naissant afin de ne plus provoquer

une dissociation et un ¢loignement préjudiciable entre la jeune communauté et son fondateur.

29 Jeanne LADJILI MOUCHETTE, op.cit., p. 363 — 366.
157



Ainsi, des I’avénement de ce mode de gouvernement, des signes externes furent mobilisés

pour rappeler cette filiation directe®*

, plus tard, devant I’amplification des discordes, sous le
regne d’Ali, on a jugé utile d’associer le nom du calife a celui du prophéte dans la priere du
vendredi pour « rappeler sa loyauté envers le représentant de 1’autorité divine*°! » et affirmer
ainsi son adhésion a la communauté ¢lue. Si les Omeyyades se sont contentés de maintenir
cette forme d’association, les Abbassides la jugeront insatisfaisante et n’hésiteront pas
éclipser le nom de Mohamed, qui ceuvrait jusque-la en tant qu’intermédiaire symbolique entre
le calife et Allah — au sein de leurs titres ; on assiste, donc, a une floraison des surnoms qui
rappellent 1’attachement direct des califes a Allah et 1’assistance bienveillante que celui-ci
leur accorde.

La souveraineté accentuait, ainsi, son aspect sacral et offrait a son dépositaire une
dimension si ¢élevée qu’il ne pouvait étre abordé par une quelconque réflexion humaine,
considérée comme profane. Au sein de la pensée islamique médiévale, le calife n’incarnait
pas seulement la puissance de Dieu sur terre, il était devenu I’ombre de ce dernier dans ce bas

monde>??

et s’adjugeait, ainsi, le méme rang que I’Etre supréme chez les auteurs médiévaux
arabo-islamiques ; théologiens, glossateurs, juriste et poctes accordaient, au sein de la
communauté islamique sunnite, une stature presque divine et pensent le pouvoir a travers sa
dimension sacrale®®’.

Avec les Abbassides, 1’exercice de la souveraineté échappe définitivement a la raison
humaine et exige de la communauté qui I’accueille une obéissance aveugle et sans limites,
I’insurrection face au calife est synonyme d’une désobéissance a 1’égard de Dieu et une
trahison des canons de la communauté tels qu’ils ont été établis par les juristes ceuvrant sous
cette dynastie. Toutefois, parce que la théorie du Califat a été canonisée — a I’instar de la
notion d’Al Umma — par un pouvoir abbasside en pleine déchéance, et parce que cet usage

nous apparait mieux approprié¢ a un raisonnement opportuniste d’un pouvoir vacillant en quéte

de maintien, il est 1égitime de s’interroger sur la possibilité¢ de penser la souveraineté loin du

300 e trone a degrés, minbar, du Prophéte. Les omeyyades puis abbassides adoptérent le manteau du Prophéte, laburda, son
sabre, sa canne, sa lance et son sceau. Dominique SOURDEL, Questions de cérémonial Abbasside, Revue des Etudes
Islamiques, 28, 1960, p. 121-148.

301 Jeanne LADJILI LAMOUCHETTE, op.cit,p. 371

302 Ainsi se désigna le calife Al Mansur, second calife abbasside (95 H— 158 H/ 715 J.C- 775 J.C)

303A1i ABDERAZZIQ cite plusieurs passages des auteurs, poétes et théologiens classiques qui soutenaient 1’idée de la nature
divine des califes ; nous pouvons citer, ainsi, ce vers prononcé par un poéte médiéval : « Votre volonté, pas celle du Destin,
Commandez ! Car vous étes 1’Un, vous étes I’Omnipotent » ; Qutb al Dine Al Razi (mort en 766 H/ 1365 J.C) dédie son
commentaire d’A/ Risala al-Shamsiya de Najm al-Din al Qazwini, mort en 682 H/ 1283 J. C) au calife abbasside du Caire
qu’il qualifie comme « Celui qui a regu de Dieu 1’dme sacrée, et la mission de commander aux hommes... ». Ali
ABDERAZZIQ, op. cit., p 60.

158



paradigme sacral, ceci nous permettra de reconsidérer le réle de I’Homme dans la définition

de I’autorité chargée de le régir.

b- La sacralité de la souveraineté islamique : de la fabrique de la 1égitimité.

Deux ans aprés I’abolition du califat islamique par Mustafa Kamal Atatiirk, le juge
égyptien Ali Abd el Razzaq s’est proposé de démontrer la sagesse de cet acte et d’expliquer
pourquoi la fin de cette institution s’avérait nécessaire pour préparer la sortie de la conscience
arabo-islamique de son marasme. Ainsi, en proposant une série d’arguments qui démontre
clairement la fragilit¢é des bases doctrinales et juridiques de cette institution, 1’auteur avait
abouti a la théorie suivante : celle de I’étrangeté de la structure califale a I’esprit originel de la
foi islamique. En effet, a cause des discordes doctrinales et politiques qui ont infecté 1’unité
de la communauté islamique, a cause de la question du Califat, et parce que cette institution
avait 1égitimé 1’exercice arbitraire et despotique des califes omeyyades et Abbassides, ce
juriste azharite lui refusa toute fondation coranique et prophétique et ne vit, a travers elle,

qu’une structure politique, ordinaire, au lendemain de la disparition du prophéte.

C’est a travers la pensée de cet auteur, et de son ceuvre : I’Islam et les fondements du
pouvoir, que le chercheur peut déceler une véritable premiére tentative de détacher 1’exercice
du pouvoir, au sein de I’Islam sunnite, de ses bases sacrales et la naissance d’une doctrine qui
chercha a réattribuer la fondation de I’autorité a la volonté, exclusive, des hommes.
Désormais, et sous I’apport d’Ali Abd el Razzaq, la souveraineté, en terre d’Islam, pouvait se
lire a travers un cadre humain, capable de faire prévaloir sa raison et son libre-arbitre dans la
désignation du gouvernement qu’il juge digne de le commander.

L’exclusion du dernier calife ottoman, et I’importation de nouveaux systémes de pensée a
travers les réformes d’Atatiirk, pouvaient ainsi démontrer au reste de monde musulman la
possibilité de survivre en dehors du cadre sacral, ou il est resté confiné, et 1’inciter, par

conséquent, a s’appuyer sur la seule raison humaine pour amorcer son diagnostic salvateur.

159



Reprenons I’étude d’Ali Abd el Razzaq, et arrétons-nous devant son appréciation du verset
fondateur de la 1égalité juridique du Califat :
[11 est des versets du Coran qu’il nous incombe d’expliciter afin d’en dégager la
véritable signification et de dissiper I’illusion suivant laquelle ils pourraient se
rapporter, d’une maniére ou d’une autre a la question de I’Imamat. Par exemple :
Vous qui croyez, obéissez a Dieu, obéissez a I’envoyé et aux responsables d’entre
vous. Si vous étes en désaccord grave sur une affaire, déférez-la a Dieu et a
I’envoyé, pour autant que vous croyiez en Dieu et au jour dernier. Cela sera
meilleur pour vous et de plus belle incidence. Nous n’avons rencontré personne
qui prétende trouver dans ces versets une preuve en faveur d’une thése ou d’une
autre, ou qui s’y référe dans ce débat... Toutefois, il faut savoir que les
commentateurs du Coran ont interprété 1’expression « ceux qui détiennent
I’autorité » comme une allusion aux princes des musulmans tant du vivant du
prophéte qu’aprés sa mort, y compris les califes, juges, commandants de
troupes... En tout Etat de cause, (ce verset) ne peut étre compris comme une
preuve en faveur de I’institution califale. L’opinion ultime a laquelle on peut
aboutir, en poussant a leur extréme limite les indications de ce verset, consisterait
a croire que (ces paroles) indiquent I’existence parmi les musulmans, des
personnes auxquelles les affaires publiques sont confiées, ce qui constitue une
idée d’une portée bien plus vaste et plus générale que ne le suggére la thése des
théologiens sur le califat, et méme une signification qui en est bien ¢éloignée, ne

pouvant en aucune maniére lui étre rattachée’*].

Afin d’appuyer son opinion, Ali Abd el Razzaq cite I’argument d’Abd el Rahman Ibn
Ahmed Al Iji, auteur d’ Al Mawagqif fi Ilm al Kalam, qui démontre que 1’exercice sacral de la
souveraineté est une pratique qui ne peut etre fondée, ni a partir du livre sacré de I’Islam, ni a
partir de la régle juridique du consensus. Ce dernier mécanisme, ne peut étre interprété, par
ailleurs, qu’a travers le contexte circonstanciel ou il a émergé, or, le califat du premier
compagnon : Abu Bakr, ne peut se saisir sans la globalité des facteurs internes et externes qui
interféraient au sein de la vie de la jeune communauté de Médine, et qui auraient pu I’orienter

loin de son projet unitaire.

304 Alli. Abd el Rezzaq, op. cit., p. 65-66.
160



A travers sa thése, Ali Abd el Razzaq, essayait de répondre a I’argumentaire de ses
homologues orthodoxes qui légitimaient I’institution califale a partir des hddith du prophéte,
afin de démontrer le caractere discutable de leurs affirmations a travers la vacuité de leurs
apports et I’incertitude relative a I’authenticité des paroles qu’ils ont attribué au prophéte’®>.

A travers la réflexion d’Ali Abd el Razzaq, nous souhaitons souligner que le raisonnement
arabo-islamique ne peut étre projeté seulement a travers 1’angle classique divulgué par les
partisans d’une pensée unique capable de justifier a la fois les mérites et les travers de 1’Islam.
En effet, a travers sa réfutation d’une institution, vénérée par la conscience arabo-islamique,
cet auteur s’attaqua, frontalement, au systéme doctrinal, juridico-politique — sculpté par al/
Mawardi —, et interpella la communauté islamique sur I’existence de nouvelles voies qui lui
permettraient d’appréhender ’exercice de la souveraineté sans se défaire de sa liberté au
profit des dépositaires du pouvoir. La finalit¢ ultime de la négation de la nature sacrale du
califat, en tant qu’expression de 1’exercice de la souveraineté, a été la réhabilitation du role de
la raison chez les juristes arabo-musulmans et sa séparation de la volonté de la classe
dirigeante. La possibilité de percevoir la souveraineté, au sein de la pensée arabo-islamique, a
travers cette perspective, permettra au chercheur de formuler de nouveaux modes
d’interrogations et de s’interroger sur les raisons de cette liaison étroite entre le sacré et le
pouvoir en Islam : est-ce qu’il existe des normes contraignantes et directrices de 1’exercice de
I’autorité ? Est-ce que la souveraineté ne peut étre que sacrale au sein de la pensée arabo-
islamique ?

En répondant a ces deux sollicitations, nous essaierons de démontrer que 1’approche
sunnite, relative a 1’exercice du pouvoir califal, n’a pas ¢été, seulement, opposée a la
reconnaissance du libre-arbitre de 1’étre, mais qu’elle a été, également, la conséquence

principale d’une configuration arbitraire des sources doctrinales islamique.

305 « Avant d’examiner cette objection, il convient de remarquer que son auteur admet ce que nous avons signalé, & savoir que

les théologiens n’ont effectivement pas appuyé leur démonstration par des références a la Sunna. En fait, Rachid Rida
n’apporte rien de nouveau a ce débat car Ibn Hazm 1’avait déja écrit.. », Ali ABDERRAZIQ, op. cit., p. 68 :

161



B/ De la versatilité des origines divines du pouvoir en Islam sunnite.

Dans son traité relatif aux rapports entre I’Islam et le pouvoir, Abd el Jawad Yassin
observe que la Sunna, le corpus des actes et des paroles du prophéte Mohamed et deuxi¢me
source fondatrice de la régle de droit en Islam, avait subi, dés la mort du prophéte, de
nombreuses interprétations de la part des juristes de la jeune communauté naissante, avant de
s’exposer, ultérieurement, a d’autres réajustements ; en effet, une multitude d’artifices devait
s’y introduire, afin de servir la cause de chacune des parties intervenantes dans la lutte pour le
pouvoir en Islam. Ce penseur affirme que seulement la prise en compte de cette réalité
permettrait de juger de 1’authenticité des paroles rapportées au prophéte et, en conséquence,
les accepter. Toutefois, parce que la quasi-totalité des hddith rapportés devaient servir de base
légitimatrice pour les pouvoir en place, ces dits ne peuvent revendiquer ni la probité, ni
I’objectivité doctrinale, capable d’appuyer, inconditionnellement, leur bien-fondé. C’est en
observant 1’'usage de ces hdadith, par les pouvoirs en place, que le chercheur pourra juger de
leur autorité et de leur véracité.

A Dinstar de la Sunna, qui s’est avérée €tre un champ ouvert aux libéralités de 1’autorité et
de ses détracteurs, le Coran devait, lui aussi, s’exposer a de nombreuses interprétations qui
entérineraient, 1’'une et 1’autre, la vision du pouvoir de chacune des sectes de I’Islam.
Cependant, contrairement aux Hadiths de prophétes, non transcrites de son vivant, le Coran,
par sa fixation rapide et par son omission explicite de la question de 1’organisation du
pouvoir, devait échapper a la refonte large et a l’altération qui ont altéré les paroles du
prophete. C’est ce silence coranique, pesant et infranchissable, qui a obligé la doctrine
juridique sunnite a recourir au consensus des compagnons, dans un premier temps, pour
légitimer la théorie du califat, avant de procéder a la réinterprétation et a 1’instrumentalisation
des versets coraniques. En effet, quand on s’attarde devant le processus évolutif du Coran, on
observe qu’il décele deux cycles de vie, totalement opposées 1’une a 1’autre. Ainsi, si la
premicre s’est limitée a la vie du prophete et n’a pas été sujet d’ambigiiité — par les
explications et clarifications émises par le prophéte — ; la deuxiéme s’annonce des la mort de
Mohamed et va accompagner la vie de la communauté islamique jusqu’a nos jours. Outre sa
longévité, cette deuxiéme phase se caractérise par une incertitude originelle due aux aléas
caractéristiques du contexte sociopolitique ou elle est apparue. Cette deuxieéme phase, de la
vie de la communauté, condamnera le Coran a se lire selon des sens qui ne lui sont ni propres,
ni fondamentaux, mais qui I’obligeérent & s’étendre pour couvrir des domaines de la vie

162



communautaire que le message prophétique avait céder, intentionnellement, a la gestion
rationnelle des hommes.

La question de I’autorité constitue I’illustration parfaite de cette « usurpation » commise au
nom de la sacralit¢ coranique, en effet, devant la négligence coranique de la question du
gouvernement en Islam, les différentes fractions issues de la grande discorde, qui secoua la
jeune communauté islamique, ouvrirent le chantier incommensurable des interprétations qui
essayerent, I’'une et 1’autre, de faire prononcer les versets coraniques a travers leurs propres
perspectives sur la question du pouvoir. Pis ; le refus des multiples fractions opposées, de
reconnaitre 1’exercice de 1’autorité comme un champ appartenant a la libert¢ des hommes,
allait conduire le concept litigieux d’al khilafat a éclipser la primauté des principes généraux
et universels consacrées, antérieurement, par le message coranique. Ainsi, a travers la
primauté théorique de Qurayche, clan natal du prophéte et réservoir naturel de ses
successeurs, notre analyse proposera une situation édifiante de la confrontation entre 1’esprit
humaniste et universaliste du message coranique et le caractére sélectif et arbitraire de
certains mécanismes juridiques préconisés, essentiellement, pour s’adapter a la volonté du

dépositaire du pouvoir en terre d’Islam.

a- Khabar Al Ahad : de la subordination de la révélation coranique a la volonté du Prince.

« O hommes, nous vous avons créées d’un male et d’une femelle et Nous
avons fait de vous des peuples et des tribus pour que vous vous entre-connaissez ;
le plus méritant d’entre vous, aupres de Dieu, est le plus pieux. Dieu est
Omniscient et Connaisseur ».

Sourate Al Hujurate, verset 13.

« Vous venez tous d’Adam et Adam n’est que poussiere: un Arabe n’a aucun
mérite sur un non-Arabe, de méme un non-Arabe n’a de mérite sur un Arabe, ni
un homme blanc sur un homme noir, ni un homme noir sur un homme de peau
rouge, que par la piété »

Hadith du prophéte.

« Le Califat reste dans Quraiche, méme s’il ne reste que deux hommes sur
terre. Nulle personne ne peut la leur disputer ou se révolter contre leur autorité ;
Nous la leur reconnaissons jusqu’a la fin des temps ».

Ahmad Ibn Hanbal, Al Musnad.

« Abdellah Ibn Omar a dit : le Califat est dans Quraiche méme s’il n’en reste
que deux individus »

Sahih Al Bikhari, Livre des Jugements, chapitre des Princes, 6720.

«Jabir ibn Abdellah raconte que le prophete a dit: «les gens doivent
allégeance a Quraiche, dans le Bien et dans le Mal ».
Sahih Muslim, livre du commandement, 1819.

163



Parce que ces textes évoquent, parfaitement, [’écart important qui sépare [’esprit
¢galitariste du Coran et la pratique qu’en fera la pensée classique sunnite, son évocation ne
peut étre pas déconcertante. En effet, face a ’authenticité, et le sens explicite, de la révélation
coranique’®®, de nombreuses objections devaient lui étre adressées - dés la mort du prophéte
de I’Islam - pour affirmer 1’obligation de 1’ascendance quraychite, et la certifier comme une
clause intrinséque de 1’exercice de la souveraineté au sein d’a/ Umma. Pourtant, comme nous
le verrons, ultérieurement, cette injonction, relevée au rang de dogme par I’orthodoxie
juridique sunnite, ne constitue pas seulement une négation de 1’égalité confirmée par le Coran,
mais, elle réduit également les marges de la liberté qu’a laissée le Texte révélé aux individus
quant au choix de celui qui pourrait les gouverner. En formulant, ainsi, les assises fondatrices
de la légitimit¢ du Califat, 1’approche orthodoxe sunnite allait mettre un terme au
développement de la notion islamique d’al Ibaha/l’ Assentiment : ce concept dont Mohamed
voulait conjuguer comme le garant de la liberté originelle de ses compagnons et de la validité
de leurs résolution®"’.

L’observation de la base juridique fondatrice de la nature quraychite du Califat, révele au
chercheur son appartenance a une catégorie particulicre des hddith, celle des "Khabar al
Ahdd". En effet, celle-ci, souligne, dans la méthodologie analytique musulmane, les paroles
du prophéte dont 1’authenticité est fortement contestée a cause du nombre trés restreint de
leurs rapporteurs et de 1’absence, qui en résulte, d’un large consensus quant a leur exactitude.
Cependant, la précarité conceptuelle de ce mécanisme n’empécha pas al Shafi’i, grand
architecte de la méthodologie du droit islamique, de le (khabar al ahad) considérer comme un
vecteur capable d’éclaircir I’aspect abstrait et indécis de certains versets coraniques, dont le
verset cité ci-dessus. En effet, selon ce fagih, parce que les deux racines fondatrices du droit
islamique : le verset coranique et la Siinna, transmise par khabar al ahad, peuvent manifester
une ambiguité commune, la deuxiéme peut intervenir pour expliciter 1’idée générale du
premier et le sortir, ainsi, de son abstraction afin de pouvoir le valider. Cependant, avant de
s’arréter — dans notre troisiéme chapitre — devant le role d’a/ Shafi’i dans la fixation de la
méthodologie déductive du figh islamique, et de ’instrumentalisation conceptuelle de celui-ci,
nous essaierons de démontrer, a ce stade d’étude, le caractére erroné de son autorisation de la

validité du khabar al ahdd.

308Ibn al Kathir, Tafsir al Qur’an al Karim. Al Tabari, Al-Jamid al Bayan dn Tadwil al Qur’an.
307Abd el Jawad YASSINE, op. cit., pp. 14-19.

164



En effet, si le caractére ambigu qu’attribue al/ Shafi’i, a ce verset coranique concerne
exclusivement sa signification, sans atteindre sa véracité, le doute caractéristique du khabar al
ahdd est lié a la fragilité originaire de son propre fondement. Ainsi, outre le fait qu’elles ne
disposent pas de la méme logique édificatrice, ces deux bases de la régle juridique, islamique,
ne disposent pas de la méme autorité et ne peuvent, en conséquence, avoir la méme capacité
créatrice. De plus, parce que le principe de ’égalité est universellement acquis — il a été
véhiculé, bien avant I’Islam, par les monothéismes antérieurs —, notre réflexion juge la
similitude entre la fonction législatrice du texte coranique, et celle du khabar al ahdd,
complétement erronée, ce dernier, par sa forme précaire, ne peut conditionner, 1’éthique d’un
principe régulateur de la vie communautaire au sein de la Cité universelle, tel que celui de
I’égalité entre les hommes. En effet, le désarroi relatif a khbar al ahad concerne I’attitude de
I’orthodoxie sunnite a son égard, d’une part, et envers la tradition prophétique qu’il institue,
de lautre part. En conséquence, en hissant celle-ci au rang du Coran, al Shafi’i allait faire de
la tradition prophétique une interlocutrice identique au Coran et approuver, ainsi, sa validité
comme la deuxiéme moitié de I’ensemble 1égislatif prescrit par Allah. Les paroles rapportées
au prophete, et peu importe leur véracité, pouvaient intégrer la révélation divine et disposer,
ainsi, de son caractere sacralis¢ et contraignant.

Cependant, si le caractére normatif de la révélation est admis, celui-ci ne pourra concerner
que ce qui a été, unanimement, authentifié en tant que tel ; or, la Stinna, et notamment khabar
al ahdd qui en fournit la grande part, ne disposent pas de cette garantie et leur caractcre
“révélé” est nécessairement aléatoire et artificiel. En conséquence, il est logique de se
déconcerter devant le statut, €¢levé, des traditions prophétiques, au sein de la pensée sunnite
orthodoxe, et s’interroger sur ses capacités a disposer de tant de "libertés" a 1’égard de la
révélation coranique.

En effet, il est reconnu que les seules paroles prophétiques qui remplissent toutes les
conditions de 1’authenticité, et de 1’objectivité nécessaire pour prétendre a la relecture du
verset coranique et a la construction éventuelle du droit, sont celles qui se limitent a
I’organisation du culte islamique comme le pelerinage et la Zakdt ; les mécanismes qui
organisent ces deux aspects du figh islamique ont été transmis directement par le prophete,
afin de clarifier et compléter les instructions du texte coranique, et non pas pour modifier, ce
dernier, ou lui faire énoncer des principes opposés a sa finalité universaliste. De plus, parce
que les hadith, issus, des khbar al ahdd, n’ont été collectés et codifiés que deux siecles apres
la mort de Mohamed, et ceci dans un contexte sociopolitique désorganisé, sans s’exposer aux

165



outils de la critique méthodique et rationnelle, il sera logique de réduire considérablement leur
autorité, si ce n’est, explicitement, les exclure.

Ainsi, parce que la SGnna peut avoir plusieurs degrés d’authenticité, elle ne peut étre
considérée comme 1’égale du texte coranique et bénéficier, ainsi, de son autorité législative et,
encore moins, de sa force contraignante. Cette opinion a ¢été par ailleurs celle du Cadi 4bu
Hiinaifa qui a refusé de reconnaitre toute autorité a khbar al ahdd, sans son agencement a la
raison®?®. Ce refus a été aussi caractéristique de la pensée du jurisconsulte andalou Abu Ishdg
Al-Shdtibi, mort en I’an 790 de I’Hégire (1388 J.C), et qui refuse dans son "Al-Muwafaqaat fi
Usul al-Shari’a" de reconnaitre a la Stnna la capacité codificatrice, dont dispose le Coran, et
la réduit, en conséquence, pour son caractére problématique, a une simple fonction
complémentaire des propos coraniques>®.

Parce que les principes de 1’égalité et de la justice sont universels et ont été reconnus, en
tant que tel, par le Coran, il apparait avéré que la condition sunnite de 1’appartenance a
Quraiche, comme fondement de 1’exercice de 1’autorité générale, est contraire a 1’esprit du
Texte révélé a Mohamed. De plus, le recours de 1’orthodoxie juridique a des hadith faibles et
douteux, pour interpréter et réajuster la signification des versets coraniques, apparait
indéniablement comme opposé a cette vérité transmise par les préceptes coraniques : celle de
leur indifférence a 1’égard des modalités de 1’exercice de la souveraineté¢ au sein de la
communauté des Hommes.

Si I’enseignement universaliste coranique a désavoué le maintien de 1’esprit tribal, et la
prédominance de ’appartenance clanique au sein de 1’Arabie préislamique, il devait, en
conséquence, refuser la reconnaissance de tout privilege aux familles quraychites ; cependant,
I’entreprise interprétatrice dont il fera objet, dés la mort du prophete, conduira la pensée
orthodoxe a I’aligner sur la thése relative a ’excellence du clan du prophete de I’Islam. En
effet, dans sa volonté de réfuter les revendications des camps, doctrinaux et politiques,
adverses, les califats institutionnels de Damas et de Baghdad n’hésitaient pas a recourir
systémiquement a des hadith transmis, qu’ils rattachaient au prophete et définissaient comme
indispensable au texte coranique, pour confirmer leur Ilégitimité, qu’ils ont ancrée,

directement, dans la volonté divine®!®. Cependant, devant les flux incessants des traditions

308 Abd. El Jawad Yassine, ibid. p. 78-81.

309 Al-Shatibi, Al-Muwafagaat fi Usul al-Shari’d, vol IV, tahkik Abdellah et Mohamed el Derraz, Dar al kitub al flmiya,
Beyrouth, Liban, p. 7.

310 Aprés avoir validé le califat d’Abu Bakr & partir du consensus des compagnons du prophéte, Al-Ash’arT recourt a de
nombreux versets coraniques qui auraient annoncé le califat du premier calife de Médine a partir de ses futures expéditions

166



prophétiques mobilisés, le chercheur pourra constater que celles-ci ne permirent pas
seulement la réfutation des adversaires politiques, mais aussi a servir chacune des deux
dynasties califales sunnites pour défendre ses prétentions a 1’exercice de la souveraineté ;
inévitablement, les califes omeyyades et abbasides allaient se présenter comme les

expressions de la volonté divine.

b- De I’instrumentalisation des textes révélés par les dynasties Omeyyade et Abbasside :

L’aveénement de Modwiya ibn Abi Sofian, le premier calife omeyyade, coincide dans
I’historiographie arabo-islamique avec le début des recours aux paroles du prophéte comme
un témoignage de la 1égitimité du pouvoir en place. L’architecte notable de cette manceuvre a
¢été, indiscutablement, Abu Huraira. En effet, ce compagnon, qui sera considéré comme une
autorité et une source intarissable pour les compilateurs postérieurs des hadith prophétique,
s’est chargé de faire véhiculer, en se référant au prophéte de I’Islam, la 1égitimité de 1’autorité
générale des omeyyades. Ainsi, en transmettant de nombreuses prédictions rattachées au
prophéte de I’Islam, Abu Huraira faisait apparaitre, le nouveau calife de Damas, comme un
chef prédestiné au commandement de la communauté islamique, un homme juste et pieux, un
roi conquérant et un souverain, garant de la révélation divine®'!. Toutes ces paroles,
transmises par un compagnon oublieux de respecter 1’interdiction de Mohamed de transcrire
ses paroles®!?, devaient servir la propagande omeyyade et lui permettre d’asseoir 1’ossature
d’une idéologie qui légitimera, désormais, I’exercice de I’autorité générale par la seule force
de la volonté divine, et qui refusera toute implication de la liberté ou de la raison humaine

dans sa définition>!.

militaires contre les Romains et les Perses, notamment le verset 16 de Sourate al-Fath. Pour Al Ash’ari, la 1égitimité d’Abu
Bakr et de son successeur, Omar, ne peut étre contestée en raison de ses références révélées.

311 Selon Abu Huraira, le prophéte a dit « Allah a confié le dépot de sa révélation a trois personnes : Moi ; I’archange Gabriel
et Modwiya » ; le prophéte avait donné, également, une fléche a Modwiya et lui a demandé de la garder jusqu’a ce qu’il le
retrouve, avec, au Paradis ». Les deux traditions sont rapportées par A/ Khdtib al Baghdddi ; I’artisan de la primauté d’ahl al
Jamaa wa al Stinna sur I’ensemble des autres fractions de la communauté islamique. Supra, pp

312 e prophéte Mohamed a dit : « N’écrivez d’autres, de moi, que le Coran ; celui qui écris mes paroles devra les effacer ».
Transmis par Muslim, Al-Tarmidhi, Al-Nissai... Abu Huraira rapporte que le prophéte les a trouvé, lui et d’autres
compagnons, en train d’enregistrer ses Hadith et leur a dit ceci : « Un livre autre que le Livre de Dieu... Sachez que les autres
nations, qui vous ont précédées, ne se sont égarées qu’a cause des livres qu’ils écrivaient conjointement aux Textes révélés ».

313 Infra, p. 180-183

167



Ces nombreux passages louant Modwiya, et sa descendance, devaient €tre transcris,
postérieurement, par les glossateurs et assemblé par les auteurs au sein des ouvrages qui
allaient servir de référence au sein de la science islamique d’al Hadith ; cependant, parce que
cette compilation a ¢été effectuée sous 1’¢ére abbasside, le chercheur est interpellé par les
raisons qui ont conduit 1’autorité politique de Baghdad, farouchement hostile aux Omeyyades,
a reproduire les textes qui justifiaient la validité du régne dynastique des califes de Damas.
Pour répondre a cette question, deux idées clefs nous permettront de comprendre la logique
abbasside, et d’expliquer comment le caractére paradoxal de leur manceuvre compilatrice,
reste, proportionnellement, anodin devant la finalit¢é ultime de leur propre structure
doctrinale :

d’abord, la présence continue de ces hadith s’explique par I’appartenance des deux
dynasties, Omeyyade et Abbasside, a un tronc conceptuel commun : celui d’4hl Al Siinna
wa al Jamad. En effet, parce que ces hadiths ont été élaborés auparavant pour légitimer et
maintenir 1’exercice de 1’orthodoxie sunnite du pouvoir, I’autorité abbasside se devait de
les reconduire afin de s’inscrire dans une logique de continuité et maintenir le souci
unitariste qui légitima, auparavant, I’avéenement de la nouvelle Cité universelle des
croyants: a/ Umma ;

ensuite, a I’instar du concept omeyyade d’al Jabr*'*, I’autorité abbasside, qui s’est
fondée, essentiellement, par la seule force des armes, devait véhiculer une idéologie du
pouvoir basée sur la passivité des individus et a la subordination de leur volonté au seul
bon vouloir des desseins divins. Ainsi, au nom d’un respect infini envers Allah et envers
son prophete, la communauté socio-politique islamique devait renoncer a 1’exercice de la
souveraineté¢ et faire preuve, en conséquence, d’une obé¢issance envers un pouvoir

problématique, capable d’éclipser sa raison et sa liberté, originelles.

En essayant de démontrer comment la notion de la souveraineté en Islam s’est
progressivement sacralisée au sein du figh islamique, 1’objectif de cette analyse a été de
récuser la coloration qui a terni 1’esprit égalitariste et universel du Texte coranique pour en
faire un message de subordination. Evoquer la nature, inviolable, de la souveraineté au sein de
la littérature juridique islamique devra renvoyer a son instrumentalisation par 1’institution
califale, dépositaire de I’autorité générale au sein de la communauté islamique. Les califes

omeyyades et abbassides avaient procédé a I’interprétation du texte coranique et 1’invention

314 Infra, p. 81.
168



des hddith rapportés du prophéte pour légitimer un pouvoir qu’ils se sont accaparé avec
I’appui avéré des théoriciens médiévaux. Ainsi, malgré le fait que la notion du gouvernement
des hommes ait été éclipsée par le texte coranique, elle s’est vue rajoutée a la conscience
islamique sous des traits sacrés et transcendants avant d’en devenir une condition intrinséque
pour sa survie. Désormais, au nom de la nécessité de veiller sur I'unit¢ de la communauté
universelle, telle que celle-ci est apergue a travers ’approche orthodoxe sunnite, il était
devenu, obligatoire, de s’allier a I’institution califale, en place, et la soutenir face a ses
nombreux détracteurs. Seule 1’obéissance, due a ces gouvernants, devait solliciter 1’attention
des jurisconsultes classiques qui semblent avoir oubli¢ que I’exercice du pouvoir se fonde, a
I’origine, sur une réciprocité d’engagement entre le princeps et le peuple et qu’il formule,
nécessairement, I’expression indéniable de la liberté et de la raison humaine, telles que celles-
ci avait été préconisées par le prophéte de I’Islam.

Tout au long de son processus constructif, la conception sunnite de la souveraineté n’a
cess¢ d’emprunter, arbitrairement, les traits d’une sacralité "inventée" a partir des espaces
¢tendus d’une Sunna, arbitrairement, élevée au rang du Coran. Cependant, si la théorie
¢laborée par al Mawardi constitue la fin d’un processus, ou 1’exercice de 1’autorité générale
s’est stabilis¢é comme une ceuvre divine contraignante et ou I’obéissance s’affirme comme une
ceuvre de piété, ses conséquences sur la place de 1’individu au sein de la communauté ont été
plus affligeantes. En effet, parce que 1’étre musulman s’est vu subordonné a une condition de
sujétion et a été écarté des voies capables d’écrire le destin de sa sphére socio-publique, le
Califat, en tant qu’expression de ’exercice de la souveraineté, échappa définitivement aux
hommes et entraina, par conséquent, I’effacement de la notion méme de leurs capacités. A
travers cette perspective, 1’acte humain se voit, donc, confiner dans les circuits étroits, ou

I’emmene son devoir d’obéissance, et dépendre exclusivement de la volonté de 1’au-dela.

Apres avoir démontré comment le pouvoir islamique médiéval devait guetter sa légitimite,
en altérant le texte coranique et la tradition prophétique, nous essaierons a travers la section
suivante de comprendre comment la 1égitimité sacrale des califes a eu pour principe corolaire
la négation de la raison humaine et empécher I’étre musulman de concevoir 1’organisation de

ses rapports intrasociaux.

169



Section 2 : De la jonction intrinséque entre le sacré et le Droit.

Comment la sacralité de la souveraineté s’est-elle reflétée a travers 1’expression normative
romaine et islamique?

Malgré sa volonté de se considérer comme le fruit de la volonté et de la raison humaine, le
Jus civilis, parce qu’il a été¢ rapidement mis sous la tutelle de 1’organe souverain a Rome,
devait refléter les rapports de celle-ci avec 1’Au-dela. Progressivement I’avénement de la
philosophie stoicienne et 1’esquisse d’un droit naturel, permettront d’introduire la notion de
[’Equité, au sein de la pensée juridique romaine, et I’appréhender en tant qu’un mécanisme
nécessaire pour exprimer l’universalit¢ du projet sociopolitique de la Civitas romaine.
Cependant, en s’inscrivant dans la raison universelle des stoiciens, le Jus devait s’attacher la
quéte de la norme absolue, prescrite par leur droit naturel ; ceci I’exposera, en conséquence,
aux idées monothéistes d’une philosophie théologique veillant a garantir le principe unitaire
de I’univers, d’une part, et d’affirmer la suprématie d’une loi naturelle, issue de la volonté la
transcendante de I’Etre supréme, d’autre part.

Parallelement a 1’évolution de Rome vers sa destinée religieuse, le jus civilis, entretenu par
les dirigeants romains, suivait une courbe semblable, en s’approchant du Dieu transcendant
des portiques. Puisant, a la fin d’un long processus, sa légitimité dans I’au-dela, la norme
juridique romaine devait refléter la “moralité* d’un principe, originel et fondateur, qui
’assignait a se conformer a ses propres desseins. Suite a la synchronisation opérée par les
Séveres, entre le mysticisme des cultes salvateurs et ’'universalité de 1’idée communautaire
romaine, les mentalités devaient évoluer, ultérieurement, vers la quéte d’un droit absolu,
capable de traduire une justice divine salvatrice. Toutefois, la premiére conséquence de cette
quéte identitaire devait se manifester a travers la réduction des espaces de liberté reconnus a la
raison humaine.

Si le droit est resté¢, a Rome, I’aréne qui permettait aux différentes forces antagonistes, de
la civitas, de traduire leurs intentions, son aliénation ultérieure par I’empereur romain allait
I’uniformiser pour en faire le reflet de la souveraineté, surnaturelle, en place. Indubitablement,
les appels incessants du régne de la raison humaine devaient céder devant la religiosité
progressive de I’Empire ; ainsi, aprés é&tre interceptées par le régne d’une loi naturelle
souveraine et sa mise sous la tutelle d’un Dieu chrétien transcendant (sous-sectionl), la
primauté du libre arbitre humain, et I’approbation de sa capacité 1égislatrice, se virent obligées
a s’effacer a travers les idées de 1’orthodoxie sunnite médiévale (sous-section 2).

170



- §1§ : Pambiguité originelle de la rationalité du Jus Civilis.

Un demi-siecle apres I’avénement de la res publica, Rome semblait encore étre incapable
d’appréhender 1’éviction des dieux, effectuée par sa nouvelle conception de la souveraineté,
ou surmonter le chaos institutionnel que ce passage y avait provoqué et qui risquait de ruiner
définitivement son entente avec les cieux. Divisée entre une classe patricienne héréditaire de
la gestion des affaires publiques et une plébe écartée des sphéres du pouvoir, et voyant ses
revendications égalitaristes incapables de franchir le stade des intentions, Rome devait opérer
une nouvelle orientation salvatrice pour sa jeune vie civique et permettre enfin la mise en
exergue de sa libertas.

Sans débattre des raisons qui ont provoqué 1’établissement du collége décemviral, notre
analyse essaiera d’évoquer comment celui-ci crayona les nouveaux horizons du droit romain
(A) ; cependant, parce que celui-ci, allait devenir le produit d’une souveraineté de plus en plus
divinisée, il sera primordial, pour nous, d’observer son comportement face aux références

métaphysiques, de plus en plus insistantes, du pouvoir (B).

A- Le Jus Civilis, un espace privilégié¢ pour les dépositaires de la souveraineté sous la Res

Publica.

I1 est admis aujourd’hui qu’en désamorgant une nouvelle crise sociale qui secoua la jeune
république romaine (vers 451 - 450), les décemvirs allaient non seulement doter la jeune
république romaine de ses nouvelles normes organisatrices, mais aussi, ils devaient
révolutionner I’interprétation du droit par la communauté sociopolitique qui s’apprétait a
I’accueillir. Ainsi, en érigeant la loi des XII Tables comme [’assise fondatrice de son propre
ordre juridique, Rome devait rompre avec les traditions 1égislatives, hébraiques et grecques ;
désormais, la loi pouvait ne pas étre le simple don d’un Dieu souverain et ne pas s’inscrire au
sein d’un ordre supranaturel, non écrit, comme celui préché par les philosophes Grecs®!"”.
Désormais, le droit devait s’exprimer en fonction des besoins, intrinseques, d’une
communauté humaine souveraine, et I’initiative de la jeune république romaine devait étre lue
comme ’expression manifeste de I’avénement « d’une certaine autonomie du comportement

de ’homme [...] par rapport a la divinité*'%». Ainsi, le nouveau droit romain, élaboré par les

315 Marie THERES FOGEN, op. cit., pp 72-73.
316 Jeanne LADJILI MOUCHETTE, op. cit., p. 99.

171



décemvirs, ouvrit la voie aux hommes pour produire les normes qui devraient régir leurs
rapports et organiser leur vie sociale. Il faut souligner, toutefois, que cette éviction des dieux
de la production de la régle juridique n’était pas accidentelle. En effet, Rome traversait, a
cette période, un contexte doctrinal marqué par une absence flagrante, et simultanée, des
dieux et de leurs signes prophétiques, d’une part, ey des philosophes qui passaient leurs
temps, comme chez les voisins grecs, a théoriser sur les fondements et la classification
naturelle des ordres socio-politiques, d’autre part>'’.

Par conséquent, dans cet environnement affranchi de toute abstraction, la loi organisatrice
qui devait régir 1’organisation interne de la cité romaine, ne pouvait que refléter cette réalité.
De plus, I’entreprise décemvirale devait s’accommoder de la nouvelle vision de la
souveraineté au sein de la jeune res publica, et qui devrait empécher le retour d’une
législation supraterrestre et opaque qui serait au service du politique. Ainsi, en désignant la
loi des XII tables comme une nouvelle charte organisatrice, les Romains devaient s’affranchir
des lectures aléatoires des auspices et de 1’approbation des dieux pour valider la sanction
prescrite a I’égard des délits commis au sein de leur nouvelle société. La désacralisation du
droit s’est manifestée, aussi, a travers le choix du lieu de publication de ces nouvelles lois ; en
effet, en s’exposant sur le forum romain, celles-ci permettaient a la jeune communauté
naissante de dénoncer les pratiques antérieures de la royauté et rompre avec une pratique qui
obligeait le droit a rester "caché" dans le temple de Saturne. Cette publication de la norme
juridique, sur la place publique, permit aux Romains de la divulguer et de la détacher, en
conséquence, du monopole du sacré.

Le droit serait donc sorti des sérails des temples religieux et aurait entamé le processus de
séparation entre les deux sphéeres du fas et du jus. Pour la premiére fois, et par le biais des lois
des XII tables, une communauté humaine se dotait d’un droit profane, par son acte de
naissance et par son contenu. Désormais, ’homme établit un ordre juridique qui ignore les
cieux et qui ne concerne que ses affaires et ses relations au sein de la cité ; c’est le texte
législatif qui détermine la sanction applicable au délit commis et non un quelconque vol
d’oiseau. Le droit devenait, ainsi, le produit de la communauté sociopolitique qui le fait et qui
le vit.

Ainsi, au fil de cette lecture, le droit romain serait un ordre juridique avant-gardiste qui par
son essence, technique et légale, s’est suffi de la volonté et de la raison humaine pour acquérir

sa légitimité et sa force contraignante ; cette opinion nous apparait, toutefois, incertaine et

317 Marie THERES FOGEN, ibid., p. 74.
172



capable de mener le chercheur vers des appréciations erronées. En effet, comme 1’observe
Philipe Chiappini, la mutation de la conscience juridico-civique romaine n’a pas été 1’ceuvre
spontanée d’une conscience exclusivement rationnelle et ne pouvait avoir comme principale
cause la crise politique que traversait Rome vers 449 et le chapitre romanesque de Verginia
qui I’a cloturée : « Cette révolution juridique apparait dans 1’histoire comme la conséquence
directe d une révolution politique qui a rendu possible 1’apparition du droit civil. Il ne s’agit 1a
toutefois que d’une cause directe, immédiatement visible mais finalement superficielle. La
cause profonde de cette révolution juridique doit étre recherchée ailleurs dans le mouvement
des idées religieuses, et plus précisément dans la philosophie grecque?!® ».

Si la montée du politique a certainement influencé et a freiné I’expansion du facteur
religieux archaique dans la gestion des affaires publiques de la jeune Civitas, elle a permis,
par contre, ’imbrication de la philosophie grecque et ses idées au sein de la pensée juridico
romaine. Désormais, celle-ci devait s’engager dans une quéte inépuisable de cet idéal qu’est la
Justice naturelle des Grecs et de 'unité universelle et morale qui lui est corollaire. Par
conséquent, en se conformant progressivement a I’idée d’une justice universelle, le droit
romain se laissera imprégner par les exigences d’une Morale « monothéisante » corolaire et

finir par retourner, a I’instar de la souveraineté, sous les abris offerts par le divin.

La premicére illustration de I’empreinte grecque dans I’ceuvre décemvirale se décele, selon
le professeur Aldo Schiavone, a travers la liaison établie entre [’action juridique des
rédacteurs des XII tables au terme de “/ex*, a la place de celui du ius, fas ou encore celui du
mos, et qui démontre la nouvelle orientation entreprise par le nouveau projet communautaire
romain. Ce terme qui définit, a I’instar du nomos, un acte d’autorit¢ du pouvoir politique,
devait, ainsi, se distinguer 1’ordonnancement religieux des prétres et disposer de sa propre
sanction coercitive. Toutefois, la /lex devait garder a Rome une charge idéologique dont elle
ne pourra pas plus se débarrasser. En effet, la loi, qui est devenue, a travers I’action
décemvirale, le paradigme de ’expression d’une nouvelle souveraineté, devra se conformer
aux propres évolutions de celle-ci. Ainsi, la /ex se présenta comme un mécanisme expressif de
la nouvelle conjoncture ou 1’écriture et la sécularisation politique se joignent non seulement
pour refonder I’équilibre communautaire antérieur, mais, également, fracturer 1’axe sur lequel
s’étaient construites, jusque-la, les normes régulatrices de la vie sociale a Rome : celui qui

reliait, étroitement, I’arsenal rituel des pontifes au Jus. L’objectif ultime de la loi des douze

318 Philippe CHIAPPINI : Le droit et le sacré, op. cit., p, 254.
173



tables était donc de transférer les assises du pouvoir vers de nouveaux contours ou la
souveraineté échappe a I’emprise religieuse, et obscure de la gentilice patricienne, pour se
confondre avec la transparence offerte par une communauté collectivement législatrice.
Cependant, malgré ses promesses égalitaristes, la souveraineté "idyllique", pronée par la loi
des XII tables, n’allait pas avoir lieu ; la mise a 1’écart du pouvoir sacerdotal ne sera, en effet,
que provisoire.

Or, I’avénement de la res publica ne signifiait ni ’effacement des difficultés, qu’éprouvait
la plebe dans la lecture des lois qu’elle s’est donnée, ni la suppression par un seul trait du
savoir des pontifes et leur capacité de sortir le droit de son cadre hypothétique, ou le texte
peut le confiner, a la réalit¢ auquel il sera confronté. Rapidement, les pontifes allaient se
réapproprier I’interprétation de la regle juridique et devenir les garants de la survie de la
nouvelle 1égislation. Celle-ci, en se replacant sous la tutelle de ’aristocratie pontificale, et en
consacrant le savoir de cette derniere comme le facteur régulateur de la vie communautaire,
ne faisait pas que perdre son autonomie, elle révélait, également, les lignes d’une nouvelle
alliance ou la souveraineté se voit partagée entre ceux qui ont le savoir et peuvent, en
conséquence, appréhender le jus et la nouvelle classe politique a Rome. Ainsi, si le droit est
devenu profane par son €laboration, il reste, par contre, sacré a travers son application.

L’avénement la res publica fit de Rome un nouvel horizon conceptuel ou la production du
droit, devait se déplacer de la religion/des dieux — anciens dépositaires de la souveraineté — a
la politique et s’affilier, en conséquence, a la volonté d’une aristocratie, encore capable de
tenir les commandes des affaires publiques et des affaires religieuses de la Cité. Cependant,
loin de permettre au droit de cristalliser I’idée démocratique insufflée par la loi des XII tables,
Rome choisit de le construire selon les desseins propres des nouveaux dépositaires du
pouvoir.

Alors, qu’il dut étre I’expression exclusive de sa nouvelle souveraineté, le droit, élaboré
par la jeune Cité, se révéla comme le champ intellectuel qui vit se confronter deux lectures
différentes :

- d’abord, celle qui le subordonne a la puissance dépositaire de I autorité, en
I’occurrence la jeune république romaine, et I’interpréte donc a travers la primauté de
la loi qui exprime la volonté générale ;

- puis une deuxieéme, plus conservatrice, qui le confine dans un cercle restreint d’experts
et qui D’appréhende a travers la grille des us, des coutumes et des équilibres
traditionnels de la société.

174



Cette opposition qui fagconnera le processus évolutif de 1’idée du droit en Occident, devra
s’illustrer, par ailleurs, et de maniere plus tardive (1821), a travers la critique portée par Hegel
envers "I’Ecole historique" de Karl Von Savigny et son droit jurisprudentiel qu’elle considére
comme le rempart résistant et prudent devant 1’aliénation que pourrait produire la loi. Cette
autonomie prétendue du droit, confinée a la conviction subjective d’un cercle d’experts, ne
constitue, en effet, selon Hegel que le masque d’une formidable hypocrisie et le signe
caractéristique de 1’altération irréfutable commise a 1’égard de 1’idée de la souveraineté
collective. Ainsi, le philosophe allemand désigne la loi comme le seul endroit possible ou le
droit et la raison humaine, coincident pour proposer une manifestation cohérente du rapport
qui s’établit entre la volonté générale et la science ; la loi dispose, ainsi, de I’universalité et de
la détermination qui lui fournissent la 1égitimité et lui permettent de séparer entre le peuple et
«ceux qui se prétendent comme ses fréres et ses amis >'”». Pour Hegel, la cohérence
nécessaire entre la raison et le droit ne peut étre issue du travail subjectif et partial des juristes,
ou d’autres experts car ceux-ci, au lieu de défendre ’esprit du peuple et ses attentes, ne
défendent que les traditions intellectuelles particulieres d’un cercle tranché derriére ses
privileges.

Dans son analyse de ce débat conceptuel, le professeur A. Schiavone a refusé de faire de
cette opposition une constante qui s’installe entre la loi, expression de la volonté générale
souveraine, et le droit jurisprudentiel, clef de la fermeture oligarchique, et a proposé une
troisieme voie que cette étude qualifie d’ambigiie. En effet, dans sa contestation de cette
idéalisation de la neutralité 1égislative, et a travers les réserves qu’il exprime a propos de son
éventuelle corrélation a I’égard d’une volonté politique, en constante mutation, I’universitaire
italien décrit le droit comme le produit d’un processus ancré dans les conditions historiques et
un phénomeéne capable de manifester la continuité sociale et les hégémonies qui lui ont été,
antérieurement, affirmées, indépendamment de tout changement politique. A travers cette
lecture, le droit se caractériserait donc par une longévité qui lui assure une relative stabilité
face aux ruptures incessantes risquées par la politique; et le droit romain serait, en

conséquence, un paradigme exemplaire pour comprendre la maniére dont le systéme normatif,

319 Cité par Aldo SCHIAVONE, op. cit. p, 123. A propos de ce débat qui a opposé Hegel a ’école historique, voir : Myriam
BIENENSTOCK, « De I’esprit : les philosophes allemands et I’« Aufklérung », Revue germanique internationale [En ligne],
Mars-1995, p. 157-179, URL : http://rgi.revues.org/496 ; DOI : 10.4000/rgi.496, Editeur : SNRS, mis en ligne le 05 octobre
2011, consulté le 16 Avril 2013 ; Jean-Philippe DERANTY, « Lectures politiques et spéculatives des Grundlinien der
Philosophie des Rechts », Archives de Philosophie, 2002/3 Tome 65, p. 441-462 ; Stamatios TZITZIS, « Le Volksgeist entre
philosophie politique et philosophie du droit : le cas de 1’Ecole historique du droit », Article publié en ligne : Février 2007,
http://www.sens-public.org/article.php3?id_article=383, consulté avril 2013 ; Roscoe POUND, « Theories of Law », The
Yale Law Journal, Vol. 22, No. 2, décembre-1912, p. 114-150.

175



http://www.sens-public.org/article.php3?id_article=383

fondé sur le savoir d’un cercle restreint, constitue 1’expression d’une pratique sociale qui
souhaitait réduire les marges du pouvoir politique’?°.

Toutefois, cette interprétation capable d’instituer le droit comme une fonction culturelle et
sociale autonome nous apparait incertaine. En effet, appréhender 1’autonomie du droit a
travers sa continuité¢ sociale ne signifie absolument pas son immunité contre 1’ingérence
politique. Comment le jus pouvait-il exprimer son indépendance, et incarner cette objectivité
nécessaire pour la gestion de 1’espace public & Rome, alors que le savoir juridique et le savoir
politique s’unifiaient, a Rome, au sein d’un seule cadre social chargé d’exprimer la
suprématie de I’alliance aristo-plébéienne ? Par conséquent, puisque le droit est, toujours,
resté & Rome le produit du travail des experts, il s’est continuellement constitué comme une
clef pour I’exercice du pouvoir et un reflet des rapports de forces qui animaient le processus
évolutif et sociopolitique de la Civitas®?'.

Ainsi, tout au long de la vie de la Res Publica, le Jus a constitué une manceuvre
oligarchique qui continuait a s’ériger, face aux divers sursauts plébéiens, pour les faire
¢chouer et affirmer un caractére qu’on ne peut qualifier de neutre ; par ailleurs, sa prétendue
existence autonome ne devait pas tarder a succomber devant le renouveau intellectuel,
importé du monde oriental, pour rouvrir les voies a un retour triomphant des dieux dans la
gestion des affaires de la communauté. La nouvelle évolution du droit romain nous incite a

s’interroger si les dieux se sont réellement retirés de 1’espace public a Rome?

320 A. SCHIAVONE, ibid, 125.

321Un exemple illustratif de cette emprise oligarchique sur la production de la norme juridique ; il est admis que deux siécles
aprés I’avénement de la loi des Douze tables, les paramétres cognitifs fondamentaux du Jus a Rome sont restés les mémes. La
tradition juridique était restée ancrée dans les particularités culturelles et sociales héritées des temps civiques antérieurs et
affichait encore 1’exclusivité d’une oralité. Ce maintien des formules devait ainsi conserver les schémas archaiques établis
dans I’interprétation des coutumes et des normes tout en subordonnant le savoir juridique aussi bien a ’emprise de la classe
des experts qu’au sceau validant le secret exercé par les pontifes.

Cependant, quand cette oralité est contestée, elle I’est pour exprimer des revendications politiques et des tensions sociales qui
cherchaient a diffuser le savoir juridique au-dela de la sphére aristocratique. Ainsi fut le cas de 1’entreprise entamée par le De
Usurpationibus d’Appius Claudius Caecus et Gneus Flavius qui cherchérent a redonner vraisemblablement un sens réel a
cette “démocratie plébéienne* restée lettre morte aprés la promulgation de la loi des décemvirs mais toujours espérée par les
plébes urbaines et par la nouvelle classe montante au sein de la Cité, celle des Chevaliers.

La réponse de la classe aristocratique face a ce projet fut double, d’abord, elle intégra la plebe au sein du pontificat pour
mieux renforcer la logique oligarchique qui allait s’emparer de la Cité ; puis, elle a rendu vaine la diffusion écrite d’Appius.
Concernant ce point, laissons Cicéron décrire la réaction des pontifes/aristocratie pour mieux contempler les difficultés ou
I’impossibilité d’exclure le /us des enjeux politique : «[...] Un certain greffier, nommé Gnaeus Flavius, [...] révéla au
peuple le calendrier afin qu’il puisse apprendre la nature de chacun de ses jours, et s’empara (ainsi) du savoir propre a ces
jurisconsultes/pontifes si précis. Mais ceux-ci, furieux, et craignant la publication et la connaissance du calendrier ne
permirent d’agir en justice sans leur instance, combinerent d’autres formules pour pouvoir intervenir dans toutes les
affaires. » Cicéron, legis Publicae, (cité par Aldo Schiavone). L’ensemble de ces actes devait confirmer le triomphe d’une
souveraineté oligarchique a Rome, fondée sur la confiscation de 1’outil juridique et des hautes magistratures, et qui n’hésitait
pas a recourir encore a des rites ou des formules sacrales pour mieux asseoir sa légitimité.

176



B/ Le Droit romain sous ’Empire : un édifice a ’'image de la cohérence universelle.

Parce que le savoir juridique était fondamental pour [’organisation de la vie
communautaire et devait aussi bénéficier a "ceux qui savent le cultiver", I’acquisition des
modalités de sa construction était jugée primordiale par 1’aristocratie qui allait faire ainsi des
juristes, issus exclusivement de ses entrailles, les représentants naturels de la volonté
1égislative du peuple et les garants de cette souveraineté dérobée, antérieurement, aux dieux.
Or, le recours aux pontifes, et a leurs formules, démontrent que les dieux ne sortirent jamais
de la vie juridique romaine et continuaient d’une fagon, ou d’une autre, a s’impliquer dans la
production de la régle normative sous la res publica. Dans sa quéte de la légitimité,
I’aristocratie allait séparer "théoriquement" le sacré/religieux du droit, toutefois, les
changements institutionnels et intellectuels qu’entreprit Rome a partir du III° siecle, avant
notre ¢re, et notamment ceux importés par les influences stoiciennes, devaient remodeler la
conception laique que s’est fait le pouvoir romain du droit avant de rattacher celui-ci a de
nouvelles bases morales, puis, métaphysiques.

Apres sa victoire sur Carthage et sa conquéte de la Gréce, Rome entreprit une démarche
expansionniste qui lui ouvrit les voies de sa destinée impériale. Cependant, en s’octroyant une
nouvelle identité, la res publica devait chambouler ses cadres traditionnels et permettre
I’imbrication de nouveaux phénomeénes au sein de sa conscience collective. Ainsi, 1’idée de la
nature régulatrice des rapports humains, et le principe de 1’équité, devaient entamer leur
existence au sein d’une pensée juridique romaine soucieuse, néanmoins, de maintenir les
assises fondatrices de la souveraineté républicaine et de pérenniser, en conséquence, un ordre
civique de plus en plus fragilisé.

Désormais, les actes de connaissances juridiques ne seront jamais innocents et devront
doter la Cité d’une projection ontologique qui légitimerait le caractére absolu de son autorité
et de sa destinée, historiquement, déterminées. Au dernier siccle de la res publica, Rome était
devenue un terrain propice pour la pensée grecque et allait faire sienne le concept de la nature
souveraine. Celle-ci, considérée comme 1’expression de "la raison constitutive de 1’univers et
le principe ordonnateur du cosmos" devait faire émerger chez les Romains une nouvelle
science de droit, le Jusnaturalisme. Cette nouvelle discipline qui s’est vue mandater de la
légitimation du destin cosmopolite de la Cité, en I’inscrivant dans les desseins prescrit par la
Nature souveraine, devait confirmer ’emprise exercée par les doctrines grecques sur
I’intellect romain de la fin de la res publica. Ainsi, si I’école pythagoricienne a influencé

177



’esprit juridique romain et 1’a aidé a établir sa démarche harmonieuse®??, le stoicisme s’est
chargé, pour sa part, d’accompagner ce dernier dans sa quéte d’un ordre sociopolitique juste,
capable de se conformer a la raison universelle du cosmos.

Grace a I’apport du Portique, le jus pouvait se soustraire a sa rigidité ancienne et se
conformer, ainsi, a 'universalité de ’Empire et son /ogos régulateur ; il pouvait, également,
préserver ses caractéristiques originelles et continuer a réglementer rationnellement le monde.
L’idée était de construire un ordre universel subordonné a un seul souverain, qui serait sans
référence territoriale précise, et qui se justifie par son inscription originelle au sein de la
raison humaine collective. La loi souveraine des Grecs devenait, en conséquence, la pierre
angulaire du droit universel de I’Empire. Ainsi, a la place des compromis établis par les édits,
ou encore la loi des Douze Tables, /’Intima Philosophia s’affirme chez Cicéron comme la
source originelle du droit. En effet, dans son De Legibus, Cicéron écrit que la nature porte, en
elle, une réelle vocation normative, inscrite de fagcon innée dans la raison des hommes, et que
la loi positive ne peut étre que la traduction de cet ordre naturel porté vers le bien. Cette « loi
supréme qui, antérieure a tous les temps a précédé toute loi €crite et la constitution de toute
Cité 23y, serait donc la vraie loi car elle est absolue, unique, universelle et éternelle.

Loin de remettre en question la validité de I’ordre juridique romain, Cicéron partait a la
rencontre de la culture grecque et de la pensée stoicienne, qui se servaient du schéma
naturaliste, pour légitimer la structure impériale & Rome. En effet, en voulant ériger la norme
universelle contre le commandement politique, le philosophe romain cherchait a démontrer
que l’ordre social produit par la puissance souveraine, outre son édification sur un processus
consensuel, doit rester conditionné par les techniques et les savoirs des jurisconsultes. Ceux-
ci, en effet, sont les seuls a pouvoir le présenter a travers un point de vue supérieur et
avantageux et pouvoir transformer, par conséquent, I’ordre établi par un fait “aléatoire de

I’histoire en un projet de la raison.

322 Le professeur M.T. Fogen démontre que le nombre Dix aurait été retenu par la chronique historiographique classique
romaine (notamment Tite-Live), seulement, parce qu’il permet de réaliser cet équilibre cosmologique, proné par Pythagore, et
guetté par les rédacteurs de 1’ordre de la cité, vaillants a maintenir I’unité du monde avec ses dieux. Marie THERES FOGEN,
op cit., p. 84.

323 Cicéron, De legibus, L. 1. V. VI
178



Parce que le droit romain devait s’aligner sur les desseins universels et argumenter
rationnellement le contrdle social issu de la domination politique, il était devenu nécessaire de
le doter d’instruments efficients qui seraient capable d’en ¢élargir les perspectives, jusqu’a lui
inclure des mécanismes externes. Ces derniers étaient appelés, ainsi, a sauvegarder la
spécificité fonctionnelle et programmatique du droit romain pour I’empécher d’entreprendre
des sentiers confus de 1’éthique ou 1’aurait emmené la quéte philosophique de la justice.
Cependant, si la notion de 1’équitable permit au droit romain de préserver sa particularité et sa
technicité®?*, le jusnaturalisme, qui a été le fruit de cette rencontre, a conduit, de son coté, a
asseoir les assises morales et métaphysiques du droit pour mieux 1’accommoder aux
exigences de la nouvelle souveraineté impériale. Une nouvelle fois, le droit sera chargé de
traduire, au sein de la Cité romaine, les nouvelles réalités de la souveraineté.

Progressivement, le paradigme jus naturaliste et son idée de 1’équité, formulaient le fil
conducteur de la réflexion des juristes romains et esquissaient les axes fondateurs de la
perspective universaliste du Principat. Cette nouvelle forme d’expression du droit devait se
cristalliser concrétement sous 1’ére d’Auguste ; celui-ci, dans son role de “funambule®,
soucieux de préserver le maintien des anciennes instances d’une res publica agonisante avec
ses propres aspirations monarchiques, devait recourir au droit qui s’est vu appelé, une
nouvelle fois, pour soutenir la 1égitimité de la nouvelle forme du pouvoir.

Désormais, les juristes allieront leur raison a celle du prince pour véhiculer I'unité et la
gloire de ’Empire et la collaboration entre les deux protagonistes de I’autorité, au sein de la
Cité, deviendra plus explicite. Toutefois, il faut souligner que cette complicité devait rester
conjoncturelle car les juristes, qui ont été appelé a ne pas contester les fondements
constitutionnels du nouvel ordre augustinien, devaient assister a 1’émergence de nouvelles
formes d’actes juridiques, émises par le princeps, qui venaient les concurrencer et réduire,
considérablement, leur marge d’interprétation. Le partenariat “originel* entre le prince et les
juristes prenait, en effet, la forme d’un arrangement ou il était demandé¢ a ces derniers
d’accompagner et de favoriser 1’action d’un empereur qui s’est approprié€, progressivement et
a travers ses constitutions, le pouvoir législatif.

Devenus des collaborateurs du prince, les juristes faconnaient, graduellement, un droit a
I’image de la nature impériale du souverain romain, c'est-a-dire un ordre capable d’unifier le
monde romain et de préserver sa cohérence. Ces artisans de la norme juridique devaient, donc,

allier la philosophie morale stoicienne, responsable de la légitimit¢ du princeps, avec le

324 A. SCHIAVONE, op. cit., pp. 145-166.
179



maintien du role fondateur de la raison humaine. Plus tard, les juristes du deuxiéme siccle,
tout en s’appuyant sur la notion de 1’équité et autres artifices du droit romain, introduiront des
¢léments moralisants, comme la Pietas, |’Humanitas et Philanthropia, au sein du Jus pour
témoigner de 1’existence d’une “certaine* €galité entre les hommes et pouvoir promouvoir
ainsi I’idée de la communauté universelle dirigée par un seul droit et a la quéte d’une seule
Justice ; cette communauté promue par le logos universel dont le princeps est 1’illustration.

Le Jus Gentium fait alors son apparition en tant que droit commun a tous les hommes et
devient un systéme normatif soucieux de supplanter les pluralismes et les particularismes des
différents peuples afin de les unifier et de les conformer a I’unité naturelle qui régit I’Empire.
L’idée de I'unité du genre humain se matérialisait et les individus pouvaient, ainsi, prétendre a
I’application d’un systéme normatif qui leur donne I’impression « que ce qui les unit est
supérieur a ce qui les divise ». La nature, parce qu’elle permet de contempler I’ordre et de
situer convenablement la place de chaque chose, offrait a ’homme un cadre commun et une
grille de lecture ou il pouvait puiser la loi du monde, celle qui fait de lui un citoyen du monde,
contemplé comme partie intégrante de 1’édifice universel et appelé, en conséquence, a
coopérer avec ses semblables pour honorer ses devoirs envers les dieux**® et réaliser son
€panouissement.

En contemplant la nature, I’individu pouvait déduire les régles qui érigent I’ordre et la
valeur de chaque chose. Désormais, le Bien de I’individu se confond avec celui du Cosmos
car tous les deux sont régis par la méme Loi naturelle qui garantit leur unité et maintient leur
pérennité. Plus tard, ce postulat va étre repris par Saint Augustin qui allait s’en servir, sous le
nom de la Providence, pour lier la Bible chrétienne a I’Empire romain et ouvrir, ainsi, la voie
a «une permanence dogmatique de la référence divine**® » au sein de la nouvelle pensée
juridique romaine, celle qui sera promue par I’Empire romano-chrétienne.

Ainsi, comme 1’observe Pierre Legendre, en interprétant ’Empire a travers le théme
mystique de la Cité céleste, Saint Augustin esquissa les contours d’une nouvelle science, celle
de la théologie politique qui permettra, ultérieurement, au christianisme de fournir au pouvoir
Impérial/Etatique la capacité de « produire les normes subjectives et sociales référé a sa
cause *?7y. Désormais entrelacés, les destinées de I’Empire, Cité temporelle, et celle du

christianisme, messager de 1’architecture harmonieuse divine, pouvaient forger les sentiers

325 M. PENA, op. cit., p. 250.

326 Pierre LEGENDRE, L’autre Bible de 1’Occident : Le monument romano-canonique, Etude sur Parchitecture dogmatique
des sociétés, Fayard, Paris, 2009, p. 295.

327 p. LEGENDRE, op. cit., p. 297.

180



\

qu’empruntera, a [’avenir, ’ossature normative de la Cité universelle, ceux de son
"déterminisme institutionnel". Ainsi, grace a son ceuvre, Saint Augustin fit intégrer I’Empire
romain dans le temps biblique et permit a 1’ordre surnaturel du Dieu chrétien d’absorber
I’ordre naturel, régulateur, jusque-la, de la communauté des hommes.

Désormais, seule I’Eglise, patrie commune du "peuple de Dieu" pourra étre considérée
comme le véritable lieu de Justice et permettrait de conduire la Cité terrestre vers son Salut??%,
Li¢e, en conséquence, a I’exercice de la souveraineté impériale, la Providence divine
s’¢édifiera comme la cause premicre et la raison originelle d’une 1égalité destinée, d’abord, a
réguler, et & accompagner, la vie séculiere d’une Rome monothéiste et universelle. Plus tard,
quand Justinien placera sa compilation sous 1’autorité¢ d’un Dieu chrétien, "garant et maitre" et
interprétera son Digeste comme "I’ceuvre de la Providence divine", il ne faisait que rappeler, a
ses destinataires, I’imbrication intrinseéque du sacré/religieux dans le fagonnement du Droit.
Le professeur J. Gaudemet écrit qu’a travers I’ceuvre justinienne, « 1’aura du divin continuait

t 329

d’envelopper le droit °“”» ; a travers son évolution médiévale, et notamment a travers I’ceuvre

juridique islamique, celui-ci ne sera pas, par ailleurs, capable de s’en séparerp.

§2§ : La doctrine juridique sunnite ou I’effacement progressif du role de la liberté et de la

raison humaine.

En soulignant ci-dessus le role primordial de la théologie islamique médiévale dans la
fixation des bases légitimatrices de 1’exercice de l’autorit¢ au sein de la communauté
islamique, nous avons constaté comment 1’étre a été empéché d’exercer sa liberté de choix ou
d’exprimer sa volonté au nom de la sacralité, usurpée, d’une institution califale, étrangere et
ultérieure a la conceptualisation premiere du message islamique.

Cependant, en s’arrétant devant la question de la liberté au sein de I’orthodoxie islamique
sunnite, et de sa négation a travers I’idée que s’est faite celle-ci de I’autorité politique, nous
nous retrouvons devant une structure de pensée homogene dont les diverses composantes sont
profondément complémentaires 1’'une de 1’autre. En effet, a travers le reniement, au nom
d’une volonté divine fabriquée, de la volonté politique de la composante humaine d’al Umma
le chercheur pourra, parallelement, déceler un effacement agencé de la sphére de la liberté

individuelle dans la pensée islamique orthodoxe. Toutefois, cette ¢limination n’atteint pas

328Paul DUBOUCHET, Droit et Philosophie, I’Harmattan, Paris, 2009, pp 48-53.
329 Jean GAUDEMET, les naissances du droit : le temps, le pouvoir et la science au service du droit, 4*™ édition, Paris,
Montchrestien, 2006, p. 104.

181



seulement la liberté politique de I’individu et la participation civique que celle-ci lui exigerait,
elle absorbait, également, sa libert¢é métaphysique innée (A) avant de le priver de sa liberté
législatrice et de sa capacit¢ a concevoir les normes juridiques qui réguleraient sa

communauté (B).

A/ La liberté métaphysique en Islam : entre al-Jabr et al-Kadar.

Occultée par le pouvoir omeyyade, et niée par la doctrine déterministe, jabrite, qui
justifiait sa légitimité (a), I’affirmation spéculative du libre-arbitre humain devra s’appuyer
sur la réaction des opposants politiques du califat de Damas pour se réinsérer au sein de la
pensée islamique (b) ; ’avénement ultérieur de la pensée ascharite compromettra, toutefois,

I’essor de ce concept et I’aliénera aux interprétations résignées de I’orthodoxie sunnite (c).

a- Le role fondateur de la dynastie Omeyyade dans 1’avénement de la doctrine Jabrite.

La question de la libert¢ de ’homme et de sa capacité a faconner son destin s’est
manifestée au sein de la pensée arabe comme une conséquence immédiate de la grande
discorde et de I’avénement de Modwiya ibn Abi Sofiane au pouvoir. En effet, dés ses débuts,
le calife omeyyade allaire faire de I’idée d’al Jabr un programme clef pour la construction de
son idéologie, et un principe fondateur de sa légitimité. Cette doctrine qui fait du
déterminisme et de ’asservissement de la volonté individuelle le terreau doctrinal capable de
la nourrir, a été adoptée ainsi par les nouveaux dépositaires de la souveraineté, en Islam, avant
qu’elle soit mieux instrumentalisée par la dynastie des Abbassides.

C’est en affichant sa conviction d’étre élu par Allah, et conduit par sa volonté belliqueuse,
que Moawiya s’est adressé a ses hommes lors de la bataille de Sdffayn pour justifier sa lutte
armée contre le dernier des califes de Médine**° ; plus tard, son fils al Yazid justifie son
accession au pouvoir par la providence divine capable « d’honorer ceux qu’elle veut, et
abaisser ceux qu’elle veut**'». Ainsi, en préchant aux individus I’idée d’un déterminisme

providentiel, les Omeyyades attribuaient a Dieu la légitimit¢é d’un pouvoir exercé

30 « Ainsi, d’aprés ce qu’Allah nous avait prescrit, se trouve le fait que nous nous retrouvons sur ce lot de territoire pour

nous opposer / combattre les troupes venues de 1’Iraq ; et nous, nous ne pouvons pas nous défaire de la vision divine. Allah a
dit dans son Coran : « Si Allah avait voulu qu’ils ne se disputent pas, il I’aurait fait. Cependant, Allah fait ce qu’il veut ». Ibn
Abi Al Hadid, Sharh Nahj Al Balagha, Tome 2 et tome 4, p 497, p. 153 ; cité par Abd el Jawad Yassine, op. cit., p 132.

331 Al Tabari, Tarikh Al Umam wa al Milik, vol V, Bayreuth, Institut Al A’lami, p. 526.

182



arbitrairement et posaient, implicitement, les bases premicéres de 1’instrumentalisation
effective de la parole divine.

De nombreux versets coraniques ont ¢ét¢ mobilis€s, en conséquence, pour appuyer la
doctrine d’al Jabr**?, et enseigner que I’homme est dirigé par Dieu/Allah dans le moindre acte
de sa vie quotidienne. La vie de I’étre sur terre comme sa destinée dans I’au-dela ont été
prescrite par Allah avant ’avénement de I’individu sur terre. Cette école de pensée refusait,
ainsi, a I'individu 1’idée de I’existence d’une volonté, ou d’une capacité indépendante et
propre, et I’assimile & un objet dans la mesure ou ce dernier ne peut mouvoir sans
I’intervention d’un facteur externe.

Dans cette perspective, Dieu seul est le véritable agent et il est le seul provocateur de I’acte
humain. Il intervient directement dans le faconnement de 1’acte humain par son Qadaé,
jugement, ou indirectement a travers les mécanismes régulateurs de la providence divine, face
a un tel postulat, I’étre ne peut que se résigner. Chez les partisans de cette doctrine, les
mécanismes implicites, qui révelent la volonté divine, se décelent a travers la nature qui
préche a I’homme d’aligner ses attitudes sur les principes qui la régissent®*. Parce que la
volonté est un attribut de I’essence d’un Dieu qui veut de toute éternité, les Jabrites affirment
qu’il ne saurait étre question pour ’homme de vouloir quoi que ce soit en dehors de la volonté
divine. Les actes se produisent, en conséquence, par nécessité car ils participent a la
concrétisation de la volonté divine ; I’Homme ne peut, donc, étre I’auteur de ses actes et tient
son pouvoir d’agir exclusivement de Dieu qui le lui confére, instantanément, son action.

En devenant le seul et véritable paradigme de la légitimité omeyyade, la doctrine d’al/
Jabre devait servir aux opposants du califat de Damas comme un angle d’attaque capable de
faire émerger un nouvel ordre de réflexion. Celui-ci se devait, donc, de réfuter cette opinion et
de démontrer I’imposture de ses fondements a 1’égard de 1’esprit coranique afin d’affaiblir les
assises ¢établies par le pouvoir omeyyade, et défaire celui-ci d’une légitimité qu’il a
illégalement usurpée ; c’est dans ce contexte sociopolitique miné qu’est apparu, ainsi, la

doctrine Qadarite qui a éteé, la premiere, a théoriser le concept du libre arbitre en Islam et qui

332 Coran, Sourate Al Haj, V. 70; Sourate, Al An’am, V. 59; Sourate Al Milk, V. 13.

Voir a propos de cette question Mona AHMED ABU ZAYD, A! Insane fi Al Falsafa al Islamiya, dirassa mogarana fi fikr al
Amiri, Al Modssassa al Jamiiya li-Al Dirrasdte wa al-Nachr wa al-Tawzid, Bayreuth, 1994, pp. 157-160; Nabil HAMDI,
Halli al Insan Moussdyar aw Moukhdyar, Markaz Buhiit al-Azhar, 1991, 166p; Sami NASSR LATF, A/ Hiriyya al Mas "illa
fi al-Fikr al-Islami al-Falsafi, Maktabate al-Hiiriyya al-Hadithd, Le Caire, 414 p.

333 Cheikh BOUAMRANE, Le probléme de la liberté humaine dans la pensée musulmane, Solution Mu’tazilite. Librairie

philosophique J. VRIN. Paris. 1978, p. 197.

183



cherchait a réhabilite la liberté métaphysique de 1’individu et 1’usage, qui en résulterait, de sa
volonté.

Avant d’exposer I’enseignement établi par ce courant et de s’interroger sur son évolution
ultérieur, il nous est recommandé de s’arréter devant une scéne attachée au régne d’Abdel
Malek Ibn Marwan (685 J. C — 705 J. C); en effet, celle-ci, malgré les polémiques qui
entourent son auteur’>*, témoigne de I’importance des luttes livrées par ce calife, face a ses
opposants, et les sentiers qu’il emprunter pour affirmer son autorité :

Dans un livre "4/ Imdma wa al Siydssa”, le juriste hanbalite /bn Qutayba rapporte que
« le calife (Abdel Malek Ibn Marwan), apres avoir €éliminé physiquement son opposant
Amrii Ibn Said, ordonna a ses soldats de jeter la téte de ce dernier du haut de son palais et
de s’adresser ainsi a ses nombreux partisans : Selon la volonté préétablie, le prince des

croyants a tué votre camarade et a concrétisé ainsi I’ordre divin.

En ancrant cette exécution au sein de la volonté divine, le calife omeyyade imbriqua,
incontestablement, 1’injustice de ses actes, produits a travers son exercice du pouvoir, aux
desseins exclusifs, préétablis par Allah. Toutefois, le premier postulat, que pourra se faire le
lecteur de cette affirmation, sera sa capacité d’enlever la charge éthique, et salvatrice,
véhiculé par le message prophétique, d’une part, et son aptitude de rendre Allah responsable
du Bien et du Mal provoqués par les hommes, d’autre part. Une telle approche ne peut que
rendre obsoléte la promesse eschatologique de la foi islamique et invaliderait 1’existence,
méme, d’un jugement dernier. Celui-ci, ne devrait, en effet, avoir lieu si I’acte humain n’est
que I’expression conforme de la volonté divine et la traduction ultime de sa propre intention ;
comment Dieu pourrait-il, donc, juger un étre dépourvu, complétement, de ses propres
capacités d’agir ?

C’est dans I’ordre de libérer Dieu des artifices émis par les califes omeyyades que 1’appel
de Mii’bad al Juhdni, assassiné en I’an 80 H (699 ap J-C), s’est €élevé pour dénoncer les
pratiques omeyades et précher aux gens qu’Allah ne peut €tre aussi injuste et que seul
I’individu est responsable de ses actes et ne peut étre jugé qu’a partir de ce qu’il a accompli

délibérément>>.

334 Tbn Qutaybiya, 41 Imdma wa al-Siyassa, Vol 11, maktabate Mostafa al-Babi al-Halabi, Le Caire, 1969, p. 27.
35 Ton Al Athir, al-Kamil fi al-Térikh : vol IV, al-Matba’é al-Mouniriya, Le Caire, 1939, p. 75 ; cité par Abd Al Jawad
YASSINE, op. cit., p 168 et Cheikh BOUAMRANE, op. cit., p. 23-24.

184



Parce que Dieu n’a pas créé 1’étre pour propager le vice, qui provoquerait, a la fois, son
propre avilissement et le désordre sur terre, sa perfection ne peut étre atténuée par les
pratiques de ses créatures ; « Seul I’étre crée le bien et le mal, la foi et la mécréance,
I’obéissance et la rébellion, Sa récompense a 1’au-dela se définit ainsi par la droiture de ses
propres actes ». Cependant, en tenant un tel discours et en dénongant les abus de 1’autorité
omeyyade, comme une production de leurs propres ceuvres, la doctrine gadarite devait
rapidement s’exposer a I’inimiti€¢ du pouvoir de Damas et s’exposer a ses répressions. Ce
doute devait se cristalliser, ainsi, a travers la pensée de Ghaylane al Démachki qui a critiqué
la condition institutionnelle de I’appartenance quraychite du Califat et a fait de la souveraineté
du libre arbitre humain, la seule condition acceptable pour I’exercice de 1’autorité générale au
sein d’al Umma.

Ainsi, conscients de la menace que porte ce discours a leur légitimité sacralisée, dessein de
la volonté divine, les califes omeyyades procédaient a la répression et a I’exécution des
adeptes du libre arbitre tout en s’appuyant sur le silence douteux des fiigaha adeptes de la

tradition>°.

Toutefois, la survie de la doctrine qadarite passera, d’abord, par I’ccuvre
conceptuelle du juriste A/ Hassan al Basri (21H/642 J.C-110H/728 J.C) — qui a été amené a
clarifier sa pensée devant le calife omeyyade Abdel Malek et convoqué a s’abstenir de la
critique de son exercice despotique du pouvoir — avant que son disciple A/ Wassil Ibn Attaé
(700-748), considéré comme le fondateur de I’école Miitatzilite, la poursuive. Cette école qui
choisit de reprendre, a son compte, 1’idée de I’existence d’un libre arbitre humain et de

s’appuyer exclusivement sur la raison pour valoriser I’étre et définir les degrés de sa

responsabilités en dehors des lignes prédéfinies par les textes religieux.

b- L’école M tazilite, vers le rétablissement de la liberté intrinseque de 1’étre humain.

Les Mii’tazila sont considérés comme les plus anciens Motakilimiin, ces “conférenciers
qui essaient de fonder un discours rationnel pur tout en soutenant sa correspondance avec la
véracité de leurs convictions religieuses. Leur aveénement est dii au débat relatif au
positionnement juridique et théologique du pécheur au sein de la Communauté islamique et a
la maniére dont il doit étre considéré par rapport a son adhésion a la véritable foi; en lui

attribuant, ainsi, une situation intermédiaire, cette école de pensée allait poser son principe

336 A propos de cette école et de ses différentes mouvances, AI-Baghdadi, Al Farq bayna al Firaq wa bayan al firqa al najiya
minhém, Maktabate, (la différence entre les sectes de I’Islam) Vérifié et présenté par Mohamed Othman Al Khicht, Le Caire,
Ibn Sina, 1988, p 104-177.

185



fondateur. La question du péché, commis par 1’étre, n’a pas été, toutefois, la seule a forger les
socles de cette doctrine ; en effet, apparue a al Basra et al Koufa, anciennes localités perses
ou le manichéisme demeurait influant, la doctrine mii tazilite a été amenée a défendre la
conception islamique de 1’Unicité divine face au dualisme que conceptualisait cette ancienne
doctrine iranienne. Par ailleurs, ce principe de 1’unicité divine devait, également, s’ériger
comme un rempart contre le dogme chrétien de la trinité**’.

Hormis ces deux principes, cette doctrine enseigne trois autres principes dont le premier est
d’ordre eschatologique et le deuxiéme préconise « la mise en pratique des principes de la
justice et de la liberté dans les comportements sociaux... pour créer une atmosphere d’égalité
et d’harmonie sociale, grace a laquelle chaque individu puisse réaliser ses possibilités ».
Cependant, la compréhension de ces deux principes est inconcevable, chez les Mii’tazila,
sans 1’idée intrinséque de la Justice divine qu’ils avaient puisée auprés des idées qadarites.
Cette école appréhende, ainsi, la responsabilit¢ et la libert¢ humaine comme deux
manifestations concrétes de la justice divine car Allah ne peut pas condamner 1’étre pour des
actes qui lui sont involontaires et dont il n’est pas 1’agent exécutif. Tout autre cas de figure
serait significatif de la négation effective du principe de la récompense et du chatiment divin
dans 1’au-dela et par conséquent une réfutation explicite du concept méme de la justice
divine*®,

Face a leurs opposants, qui ne reconnaissent que la primauté et I’exclusivité de la volonté
divine et ceci par le biais du verset coranique « toute chose est inscrite dans un registre
céleste », les Mii 'tazila écrivent que celle-ci est seulement significative d’un dessein éternel et
qu’elle est propre au génie créateur d’Allah qui ne se préoccupe que de 1’étre et non pas de ses
actes. Parce que I’individu a des obligations morales, juridiques, cultuelles a 1’égard de ses
semblables, celui-ci doit disposer de sa propre volonté pour les acquitter convenablement ;

’authenticité de la capacité humaine pouvait, donc, s’affirmer.

337 Supra, p. 298-303 ; Henri COBIN, Histoire de la philosophie islamique, Arman Colin, Paris, 2004, 190 p.

338 Dans son analyse de la question de la capacité et de la contrainte, Cheikh BOUAMRANE résume parfaitement cette idée
en écrivant que « Dieu ne contraint personne a agir ou a croire, car Dieu a révélé dans le Coran « Dieu n’impose a chaque
homme que ce qu’il ne peut porter ». La raison, non plus, n’admet la contrainte car il serait absurde de demander a un
paralytique de marcher. Selon la doctrine mu’tazilite, tout acte suppose deux conditions nécessaires : le pouvoir d’agir et
I’instrument nécessaire a I’action. Si I’un ou 1’autre manque, 1’acte est impossible. Personne ne saurait imposer une action
sans étre injuste et Dieu ne peut commettre une injustice car il est souverainement juste ». Ch. BOUAMRANE, op. cit., p.
180-181.

186



A Dinstar des Qadarites qui leur ont fourni les bases premieres de leur réflexion, et a
travers leur appel a user de la raison dans le choix du chef de la communauté de I’Islam, les
Mii’tazila devaient s’écarter de la vision traditionnaliste incarnée par 1 orthodoxie
conceptuelle sunnite et s’exposer a ses attaques méthodiques*°. Parmi celles-ci, nous devrons
mentionner, I’opinion élaborée par Abu al-Hassan Ali ibn Isma'il al-Ash'ari (mort en 324
H/936 J-C) et qui allait servir, comme un fer de lance, pour la doctrine déterministe
institutionnelle dans sa réfutation des opinions mi’tazilites. C’est ce constat qui nous permet
de penser, contrairement a I’opinion du professeur H. Cobin qui relie 1’avénement des
Mii’'tazila a des racines exclusivement conceptuelle, que cette école a été d’abord le résultat
d’un contexte politique défini et une réaction a 1’égard d’une idéologie du pouvoir

dévastatrice.

c- La liberté¢ métaphysique chez al-Ash’ari : une objectivité doctrinale douteuse.

Hormis la critique du principe de la causalit¢ qu’il a longtemps confessé, al-Ash'ari a
essay¢ de proposer une nouvelle structure conceptuelle capable de résoudre le débat opposant
I’idée de la primauté de la raison humaine et du libre arbitre sur celle de la foi. Porté donc par
le souci de concilier les diverses fractions théologiques de 1’Islam par rapport a 1'usage de la
raison humaine dans la construction de la norme, Abu Hassan al Ash’ari se devait de forger
une structure médiane entre la raison et la foi, une sorte de "troisiéme voie". Toutefois, celle-
ci se montrera inapte a se dissocier de son arricre base littéraliste et proposera, par
conséquent, une solution "hasardeuse " qui ne fera que confirmer I’interprétation conceptuelle
du pouvoir.

Al-Ash’ari réfute donc 1’idée M 'tazilite d’al-Irada/la volonté, qui inculque la liberté
enticre de I’homme et le dote de la capacité créatrice, et lui substitue la notion de
I’acquisition, al-Kasb. Cependant, celle-ci, tout en admettant 1’idée d’une liberté qui rend
I’homme responsable de ses actes, cherchait étonnamment a ne pas faire concurrencer la
puissance divine avec une autre capacité créatrice. La théorie d’al Ash’ari enseigne que
I’homme ne crée pas ses actes mais il les acquiert et leur permet, ainsi, de s’insérer au sein

d’al-Qodra al-ilahiya, la capacité divine. C’est a travers cette combinaison qui fait coincider

33911 faut souligner que cette doctrine a été élevée au rang du dogme officiel de ’Etat abbasside par le calife Al Ma’amun.

Toutefois, cette manceuvre semblait étre plus dictée par la "Raison d’Etat" et les calculs d’un souverain qui devait faire face,
a la fois, a I’hostilité de la rue qui le voyait comme un imposteur fratricide et aux défis externes d’un Empire Byzantin de
plus en plus menagant.

187



I’Iktissab avec la Qodra, que ’homme peut prétendre, selon al Ash’ari, a sa liberté ; il serait
ainsi faux de prétendre que Dieu est injuste du fait qu’il permet le mal, ’homme n’est pas
condamné a pécher, il est libre d’agir car il acquiert, yaktassib, I’acte de sa propre initiative et
personne ne le contraint de le faire. Dieu ne peut €tre traité d’injuste et c’est dans la nature de
I’individu d’étre heureux ou malheureux. Cependant, en essayant de concilier la raison a la
foi, al-Ash’art semblait étre plus préoccupé a se conduire selon son obéissance envers les
motifs spirituels et religieux qu’élaborer un schéma d’étude, soucieux de respecter les
attributs rationnels de 1’étre ; logiquement, sa réflexion sera proche de celle des littéralistes et
finira méme par s’y confondre.

Ainsi, entre le concept ash’arite qui stipule que « Toutes les créatures et leurs mouvements,
y compris les étres humains et leurs agissements, sont le produit de la volonté divine
absolue** » et I'idée de Jahm ibn Safwan, le concepteur du déterminisme, qui préconise que
« ’homme n’est capable de rien et il est obligé dans ses actes, il n’a ni capacité, ni un libre
arbitre, les actes qui lui sont attribués par Allah sont ceux que le tout puissant octroie a
’ensemble des objets créées >*1», la différence semble infime. En effet si les déterministes
renient I’existence d’une liberté et d’une volonté humaines, la thése de la Qodra ash’arite
finira par reproduire la méme opinion ; en enseignant la théorie d’al-kasb et en la subjuguant
a la volonté divine, al Ash’ari professait implicitement 1’idée que 1’étre ne peut ni créer, ni
influencer un acte qui lui est extrinséque. D’ailleurs, Ibn Taymiya, qui est considéré comme le
théoricien principal du traditionalisme sunnite, a jugé 1’idée ash’arite d’al kasb comme une
simple copie, réajustée linguistiquement, de la doctrine jabrite**.

Par ailleurs, a travers sa théorie "médiane", al-Ash’ari allait subir les critiques simultanées
des Mii’tazilite qui I’ont accusé de I’opportunisme de flatter la masse et d’ceuvrer en faveur de
la these traditionnaliste des gens d’al Hadith, les littéralistes, et de ces derniers qui jugeait sa
théorie comme une approche décevante et insuffisante a cause de son hésitation a revenir,
explicitement, aux sources premieres de 1’Islam sunnite, le Coran et la tradition du prophete,
telle qu’ils la reconnaissent; pour cette deuxieme école, 1’'usage d’une méthodologie
spéculative, quelle que soit son issu, reste incompatible avec la foi islamique et I’abnégation

qu’elle exige.

390 Al Ash’art, Al Luma’d fi al-Rdd dla ahl al-Ziyagh wa al-Bidaé, tahqiq Hamdi GHRABA, Le Caire, 1975, p. 69.

341 AL SHAHRASTANI, al-Milal wa al-Nihal, vol I, Maktabate al Salam Al Alamiya, p. 91.

32 Ibn Taymiya, Minhaj al Sinna al-Nabawiya fi Naqd Qalam al-shi’ia wa al Qadariya, Vol I, Al Matbad’ al-Amiriya, Le
Caire, 1904, pp. 325-326.

188



Bien que si les savants sunnites se soient approchés de la thése déterministe, et notamment
pour servir les desseins politiques de ’institution califale, ils n’ont pas officiellement professé
la thése jabrite relative a la liberté métaphysique de I’individu. Toutefois, leur attitude
abstentionniste, qui s’est justifiée par la crainte de ce courant de déformer le texte révélé, tel
qu’il leur a été révélé*®, I’a conduit, néanmoins, a forger une neutralité négative hostile a
I’usage libre de la raison humaine qu’il refusait d’admettre sans une référence textuelle.

Apres avoir démontré, a travers cette lecture, comment la notion de la liberté a été omise sur
le plan doctrinal et philosophique au sein de la pensée islamique, il est temps de voir comment
cette confiscation s’est accompagnée d’une démarche paralléle opérée par 1’orthodoxie

sunnite envers la liberté 1égislatrice et normative.

B/ De la construction de la norme juridique en Islam sunnite : Vers un déclin progressif de

la raison humaine.

A cause de la perte des premiers écrits mi’tazilites relatifs a la science d’Ugul Al Figh, les
fondements du Droit, sous le poids de I’oppression exercée a leur égard par les autorités
sunnites orthodoxes, notamment a partir du régne abbasside d’Al-Maétawakil (847-861), le
chercheur, qui souhaite comprendre la méthodologie l1égislatrice chez les mG’tazilites, doit se
tourner vers les écrits de leurs derniers docteurs ainsi que vers ceux des auteurs ash’arftes.
Cependant, si les deuxiémes font référence a la théorie juridique des Mui’tazilites afin de
mieux la critiquer, les premiers semblent étre marqués par 1’emprise conceptuelle du
traditionalisme et proposent une méthodologie de droit "exonérée" des attributs originels qui
caractérisaient les premiers architectes de cette école : leur reconnaissance du libre arbitre
humaine et sa capacité a délibérer, ouvertement, de la nature de la norme juridique qu’elle
s’appliquerait.

Avant qu’elle devienne un synonyme de 1’occultation de la capacit¢ humaine législatrice,
la fabrication de la norme juridique, au sein de la pensée islamique, a été I’objet d’un débat
doctrinal paralléle a 1’avénement de 1’idéologie politique d’al-Umma et inhérent, en
conséquence, a l’opposition conceptuelle de la pensée islamique (1), les schémas
méthodologiques proposés par I’école mii’tazilite nous permettront de déceler les traits d’une
norme juridique islamique capable de s’affranchir de sa dimension sacrale, celle qu’elle lui a

été infligée par I’orthodoxie sunnite (2).

343 Abd al Jawad YASSINE, op. cit., pp 132-136.
189



a- Al-Figh entre Ahl-al-Ra’y et Ahl-al-Hadith.

Paralle¢lement au débat théologique relatif a I’'usage de la liberté et de la raison humaines,
nous voyons la pensée sunnite exposer deux doctrines relatives a la capacité de I’étre quant a
sa construction de la norme. Ces deux courants reflétent parfaitement la complexité
intrinséque du dialogue opposant les partisans du libre arbitre humain et les adeptes de la
contrainte. En effet, si le prophéte avait explicitement mentionné « Umiiritkum anta awla
biha, vous étes les mieux appropriés a juger de vos propres affaires » et avait permis, ainsi, a
ses partisans de délibérer de leurs affaires temporelles, c’est sous ses compagnons que se
cristallisera le fossé séparant un premier courant, attaché a 1’usage exclusif du texte coranique
et des actes de Mohamed, et un autre, appelant a ne pas faire abstraction de la raison humaine
et de s’adapter aux nouvelles conjonctures rencontrées. Ce deuxiéme courant concevait que
chaque question juridique a été justifiée par une cause et a été légitimé par une finalité
précise ; et par conséquent, le traitement de chaque nouveau cas devait respecter les exigences
de la conjoncture qui I’a emmené et & s’édifier a partir de sa propre cause, al-/lla. Ces deux
voies d’interprétation devaient se transmettre parmi les compagnons, et aupres des
générations qui les ont suivis, jusqu’a élaborer deux écoles doctrinales distinctes et autonomes
I’une de I’autre. Ainsi, AI-Koufa accueillit 1’école dite d’Ahl-al-Ra’y, celle de la libre opinion,
et Médine devait abriter celle d’Ahl-al-Hadith dont la méthodologie consistait a
I’interprétation littéraliste des textes et I’application strictes des pratiques et faits hérités des
compagnons proches du prophete.

Cependant, la capacité déductive de la premicre €cole et sa méthodologie qui consistait a
résoudre les questions juridiques — omises par les préceptes coraniques — a partir des intéréts
concomitants de la raison humaine et de I’éthique islamique, devait se heurter, rapidement, a
la rigidité et les critiques des littéralistes qui 1’obligeront a s’altérer et se dissiper au sein
d’une structure juridique orthodoxe capable d’affaiblir la propriété intrinséque ’homme : sa
raison. Afin de mieux comprendre les traits de I’influence exercée par la doctrine d’4hl-al-
Hadith sur le développement du Figh islamique et la manieére dont celle-ci pénalisera
I’éclosion d’un courant juridique bati sur la libre opinion des juristes musulmans, nous nous
arréterons devant ce passage écrit par Ahmed Ubaid Al-Kebissi. En effet, nous estimons que
cet auteur, a travers sa réflexion, résume parfaitement le comportement excluant et

"malintentionné" de I’approche orthodoxe, littéraliste, a I’égard de la raison humaine :

190



« Certaines personnes pensent qu’Ahl-al-Hddith ne prennent pas compte de la libre
opinion et qu’Adhl-al-Ra’y rejettent de leur coté les Hddith... Or, ceci reléve une
compréhension erronée car les premiers croient en 1’usage de la libre opinion et acceptent
que d’autres s’en servent pour la construction de leur analyse ; cependant, ils ne s’en
servent pas personnellement. Cette attitude est due a leur piété et leur crainte d’étre
interrogés a propos de leur rle dans la diffusion de cette méthodologie lors du jugement
dernier. Du moment que d’autres individus le font a leur place et les déchargent de cette
responsabilité, Ahl-Al-Hadith se chargent d’analyser le Hdadith et de valider son
authenticité auprés de ceux qui veulent y appliquer I’effort dialectique. Les adeptes de
cette école poursuivent ainsi la tradition des compagnons du prophéte qui refusaient
d’endosser la charge lourde de trois choses, al’Imdmat, al Fitya, I’avis juridique, et al-
wadida, le dépdt et évitaient, ainsi, la diffusion d’une opinion inexacte capable d’altérer
les convictions des musulmans.

L’attitude d’Ahl-al-Hdadith peut étre appréhendée comme une manifestation de
’objectivité scientifique et un sens élevé de la responsabilité ; ils sont considérés comme
responsables, tuteurs des adeptes de la libre opinion et peuvent étre ainsi assimilés a une
opposition parlementaire 1égitime chargée de définir les lignes rouges et 2 un mécanisme
institutionnalisé de la censure capable d’interdire les abus et les conséquences téméraires
d’une raison inconditionnée. C’est exactement ce qu’ont fait brillamment les ash’arites
face a la doctrine m{’tazilite qui a plus nui a I’Islam qu’elle lui a été utile*** ».

Si nous avons choisi d’évoquer ce passage, c’est parce que nous pensons qu’il est
explicitement révélateur de 1’opinion juridique sunnite, figée encore dans ses convictions, et
de ses errements contradictoires. En effet, suite a la lecture de ces lignes, le chercheur ne peut
s’empécher de se demander comment ’auteur peut-il concilier sa conviction en une opinion
libre et son affirmation de la nécessité de la censurer pour ne pas heurter aux dogmes
islamiques établis ? Cependant, qu’est-ce que 1’auteur veut dire par dogme, signifie-t-il celui
des Shiites, des Kharidjites, des Qadarites ?

Non, I’auteur s’aligne parfaitement sur la position doctrinale d’al-Siinna qui, outre le fait
qu’elle s’est fagonnée graduellement et selon des circonstances variables, n’a cessé¢ de
consacrer une interprétation littéraliste de 1’Islam, plus au moins, conforme a la vison
déterministe de I’institution califienne.

L’¢loge de cet auteur du refus de cette école de débattre de la question normative,

intrinséque a 1’organisation et a I’équilibre des rapports au sein de la société humaine, au nom

344 Ahmed UBAID AL-KEBISSI, 4/-Aql wa al Qur’an : Hamiman fardqa baynahoumaal Jéhl, Makandt al-Aql fi al-Fiqr al-
Arabi, , 2°™ edition, Bayreuth, Juillet 1998, Markaz Dirassate al-Wahda al-Arabiya, p. 59.

191



d’une piété insistante, confirme I’abstentionnisme négatif de ce courant et de son ébranlement
de I’intellect humain. D’ailleurs, nous pensons que le fait de justifier I’occultation de la raison
individuelle au nom du travail effectué par 1’école d’al Ra’y, et par la sauvegarde des acquis
antérieurs, ne peut pas signifier une prise de responsabilité savante comme le prétend 1’auteur.
En effet, la responsabilité consciente de cette doctrine aurait exigé de lui qu’il descende dans
I’aréne spéculative et qu’il use de la méme méthodologie analytique que ses adversaires
doctrinaux, les mi’tazilites, qui n’hésitaient pas a confronter les traditions prophétiques
rapportées aux jugements de la raison humaine, d’une part, et les appréhender selon les
finalités globales du Texte révélé, d’autre part ; avant de pouvoir les accepter et en faire, ainsi,
des assises capables de réglementer les actes des individus et leur role au sein de la société.
De plus, et comme nous allons le démontrer dans le chapitre suivant, comment peut-on
parler d’une mise en valeur de la raison, comme le souligne I’auteur dans un passage ultérieur
de son article, quand on établit une méthodologie ou 1’effort déductif disparait en faveur de la
tradition et finit par provoquer une stagnation spectaculaire du droit islamique et de son
¢cartement de mouvements perpétuels de I’évolution sociale ? Afin d’observer les traces
indéniables d’une reconnaissance islamique médiévale de la capacité de I’ Homme a fagonner
le Droit qui le régit, il faudra se tourner vers les partisans de la liberté métaphysique et
naturelle de I’homme ; en admettant que celle-ci est inscrite dans le texte coranique, les

auteurs mi’tazilites refusaient de la lier a des interprétations aléatoires qui la sanctionneraient.

b- La doctrine Mutazilite, de la primauté de la raison législatrice chez 1’étre.

Selon Al-Jahiz, «la 1égalité et 1’illégalité en Islam ne peuvent étre définies et connues en
dehors du texte coranique, de la Sunna unanimement admise et de la raison®* » ; ainsi, hormis
la place majeure qu’elle attribue a la raison, la pensée d’al-Jahiz manifeste pleinement les
disparités entre la doctrine orthodoxe sunnite et 1’école mii’tazilite qui refuse de reconnaitre
toute légitimité ou primauté aux paroles des "habitants de Médine" comme le prétend la

346

doctrine juridique malékite ™, et ignore la validité du consensus, tel que celui-ci sera structuré

et admis, ultérieurement, par al-Shafi’i.

35 Rassa’il al Jahiz, cité par Ahmed Amine, Doha al Islam, maktabate al-nahda al Missriya, vol 111, Le CAIRE, p. 138.

346 Selon la doctrine juridiques fondée par Malik Ibn Anas, les sources du droit sont le Coran, la Sinna, le consensus des
savants, puis les coutumes médinoises car elles préservent les faits et les traditions des descendants des compagnons du
Prophéte qui le cotoyaient et connaissaient, en conséquence, mieux que quiconque ses faits et ses intentions. En 1’absence de
ces trois bases, Malik accepte al-Ijtihdad, 1'opinion personnelle qu’il conditionne a I'absence du texte sacré, la préférence, al-
Istihssan et le raisonnement par analogie, le giyds...

192



A T’opposé du Coran, dont la 1égitimité n’est pas mise en doute, al-Jahiz conditionne la
validité de la Stinna par I’accord unanime des compagnons et par une analyse dialectique qui
examine a la fois, I’authenticité et la justice de ses rapporteurs, al-Sdnad, le contenu de la
tradition rapportée, al-Matn, et le contexte sociopolitique qui a fait apparaitre le Hadith
analysé. D’ailleurs, les doutes émises par cette école a 1’égard d’al Sunna, avaient mené,
auparavant, le maitre d’al-Jahiz, Ibrahim Ibn Siyar An Nazzam (mort vers 231 H/ 845 J.C) a
la rejeter explicitement et a formuler un ensemble de réprimandes a 1’égard de la structure
conceptuelle de I’école orthodoxe qu’il juge coupable d’occulter la raison humaine jusqu’a
déformer la parole divine et la conduire vers 1’anthropomorphisme™*’.

Ainsi, en ceuvrant pour concilier la Sunna transmise et les exigences scientifiques de la
raison humaine ; An-Nazzam élabora une méthodologie analytique ou il prend la méthode
sunnite a contrepied et ou il juge la validité du Hdadith a partir de la conformité de son contenu
avec les exigences de la raison €rigée par le texte coranique, et non pas celle que lui attribue la
notoriété de ses rapporteurs. Ainsi, toute critique émise a 1’égard de ce contenu signifiait chez
An-Nazzam une mise en doute, simultanée, de la 1égalité globale du texte rapporté et de la
droiture de ses scoliastes. Ce raisonnement 1’incita, par conséquent, a critiquer séverement le
fondement conceptuel d’al-Salaf — ce terme auréolé par al-Shafi’i — qui désigne les
compagnons du propheéte et leurs successeur immédiats, censés garantir I’authenticité des faits
du prophéte de 1’Islam, jusqu’a qualifier certains eux de menteurs**®,

Cependant, en faisant preuve d’un esprit critique et en refusant de fonder la 1égalité de la
norme juridique a partir d’une Siinna incertaine, An Nazzam devait s’exposer a I’hostilité du
pouvoir abbasside et des auteurs orthodoxes qui le jugérent comme un hérétique et "un
provocateur de scandales", selon les termes d’ Al Baghdadi.

Parce que la doctrine Mutazilite reconnaissait la primauté de la raison humaine et de la
capacité créatrice de I’individu, il était normal qu’elle présente une opinion ou seul I’homme
définit la sphere de sa capacité législatrice et propose donc un champ plus élargi des actes
permis légalement que ceux institués par le déterminisme de la doctrine orthodoxe. Ainsi, les
juristes mi’tazilites enseignent que tout ce qui n’a pas été évoqué explicitement par le
message coranique et I’acte prophétique complémentaire, comme appartenant au domaine de
I’obligation, ne peut étre attribué a la législation divine et integre parfaitement les champs des

sentences humaines.

347 Al Jahiz, Al Hayawan, cité par Abd El Jawad Yassine, op. cit., p. 124.
348 Al Baghdadi, Al Farq bayna al Firaq, Le Caire, Maktabate Ibn Sina, 1988, pp. 119-135.

193



A travers I’opinion de cette école, seul I’homme libre peut donc décider, dans I’absence du
texte explicite, ce qui lui convient de ce qu’il ne 1’est pas et faconner, par conséquent, un
systéme normatif adaptable a ses attentes ou au contexte sociopolitique ou il évolue. En effet,
doté de la raison qui lui permet de distinguer le Bien du Mal, I’individu peut définir ce qu’est
un acte convenable et délimiter ainsi les champs de sa responsabilité.

Dans un raisonnement qui ne peut que ressusciter les comparaisons entre cette doctrine et
celle du Portique, les M’tazilites considérent que les principes éthiques sont universels et
admis par tous les hommes, qu’ils sont communes a tous les peuples et demeurent valables a
toutes les époques en toutes circonstances. Ainsi, selon les termes de cette école, il existe une
loi et une morale naturelles que tout esprit intelligent peut découvrir par sa raison. Ces
principes sont ainsi définis a travers le terme d 'Agliydt qui désigne les données rationnelles, et
qui est différent de celui des Shar’iydat qui fait référence aux préceptes dus a la révélation. A
travers cette perspective, les Mi’tazilites enseignent que les obligations morales, en général,
sont I’ceuvre de la réflexion rationnelle avant d’étre I’objet de la révélation de la prophétie qui
vient les confirmer**’. En réattribuant, ainsi, 4 ’homme sa capacité de forger son propre
systeéme normatif, les Mii’tazilites prouverent I’incohérence des doctrines jabrite et littéraliste
qui lient tout acte humain a la seule volonté divine et exposent, en conséquence, I’étre une
série d’obligations qui n’a cessé de réduire les marges de sa liberté.

Malheureusement, c’est cette structure conceptuelle, réductrice et consacrée par 1’apport
conceptuel d’al-Shafi’i, qui allait étre promue par le sunnisme orthodoxe jusqu’a immobiliser

le Figh islamique et lui interdire de s’émanciper de sa genéses sacrale.

349 Cheikh BOUAMRANE. Op. cit., p 233-245.
194



Conclusion de la premiére partie.

Qu’il s’agisse de ['universalisme monothéiste rationnel et scientifique ou celui
métaphysique et religieux, la conception de I’étre et de sa raison devait évoluer selon le sens
que fait la communauté de sa destinée et des alliances possibles entre le pouvoir, exercant la
souveraineté, et les juristes chargés de 1’exprimer. Au sein d’al-Umma, terreau de la
conscience religieuse, 1’appartenance de la loi a Dieu et la nécessité de la conformité de son
expression juridique allaient de soi avec le maintien du pouvoir en place. Celui-ci s’est
employé¢ a I’occultation progressive de la raison afin de conditionner la subordination civique
de I’'individu.

C’est a travers cette réflexion que surgissent les questions relatives aux liaisons possibles
entre le Jus Romanis et le Figh et les influences exercées sur le Droit d’'une communauté
islamique en construction. Toutefois, nous verrons qu’a I’instar de 1’omission exercée envers
la raison et de la liberté, jugée menagante de la stabilité de la 1égitimité du pouvoir califal, les
juristes musulmans devaient souvent s’abstenir a faire référence a I’héritage juridique regu

d’un Empire romain universel qu’ils estimaient avoir vaincu.

195



196



Deuxieme Partie

Rome, une notion régulatrice de la raison islamique

mediévale.

197



198



Apres avoir essayé d’examiner les connexions étroites qui existent entre le concept de la
souveraineté dont se dote une communauté sociopolitique et I’idée, que celle-ci se fait, de la
norme destinée a réguler les rapports internes de ses composantes institutionnelles et
humaines, nous avons écrit que la genese du droit reste, nécessairement, dépendante de la
volonté de D’institution politique qui se trouve aux commandes de cette communauté
sociopolitique. Afin d’appuyer cette opinion, nous nous sommes arrétés devant la construction
progressive de la norme au sein du bassin méditerranéen et nous avons conclu que
I’architecture du droit, au sein de la Méditerranée antique et médiévale, a dépendu
intrinséquement de la manic¢re dont le concept de la souveraineté a été¢ appréhendé par les
gouvernements successifs et variables qui ont dominé la Méditerranée tout au long de cette
phase temporelle ; ainsi, nous avons souligné que loin d’étre substantielle au droit, I’idée de sa
sacralité, ou de sa laicité, devait étre lue, d’abord, comme la référence explicite de la maniére
dont a été fagonnée la 1égitimité du pouvoir politique au sein des Cités universelles, romaine
et islamique, qui s’y sont implantées. Cette ¢laboration du droit nous est apparue, également,
comme le témoignage authentique de place accordée par le pouvoir politique a la raison
humaine et les marges qu’il lui a laissé pour le penser et le fagonner.

Ainsi, atténuée dans un Jus, capable d’admettre la composante rationnelle de la norme
juridique, I’idée de la Sacralité du droit allait triompher a travers le figh islamique. Toutefois,
nous avons souligné a travers 1’analyse des deux notions de la raison et de la liberté en Islam
médiéval, que le caractére supranaturel de la norme, au sein de cette sphere, apparait plus
comme le produit volontaire d’une institution califienne en quéte de 1égitimité que le produit
propre des bases conceptuelles fondatrices de 1’Islam. En effet, en puisant dans le sacré ses
sources de légitimité, et autres références nécessaires pour exclure 1’individu musulman de la
gestion des affaires communes de la société, I’institution califienne allait réussir a crayonner
un systéme normatif aux origines supraterrestres avant de le mandater d’occulter et d’évincer
la volonté et la raison humaines de I’architecture régulatrice de la communauté universelle
gouvernge.

Ainsi, en parvenant a éclipser la raison législatrice, notamment a travers sa bénédiction de
la lecture traditionnaliste du texte révélé, ’institution califienne médiévale avait réussi a
imbriquer au sein de la conscience collective islamique 1’idée d’un figh qui ne peut étre

2

inconcevable en dehors de son attribut ” donné ” et de le présenter, ainsi, comme une
assistance divine et infaillible en faveur de ses authentiques croyants, ceux qui ont adhéré au
monothéisme religieux de Mohamed et & sa nouvelle communauté universelle, celle modelée

199



par Ahl al-Stinna wa al-Jama’d. L’origine transcendante du figh devenait, par conséquent, le
synonyme de sa pureté et de son originalit¢ a 1’égard des normes profanes qui I’avaient
précédé. Toutefois, si la véracité de cette opinion devait se pérenniser a travers une littérature
juridique et théologique arabo-islamique figée dans ces certitudes, la redécouverte de 1’Orient
islamique, par les administrations européennes colonisatrices, permit 1’émergence de
nouveaux concepts et idées qui ne tarderont pas a chambouler les convictions du monde
arabo-musulman et semer les germes du doute dans ’esprit de nombreux auteurs.

Pour la premiére fois depuis le moyen age et la fameuse fermeture des portes d’Al-
Ijtihad®”, il était devenu possible d’appréhender le figh a travers d’autres socles que ceux
véhiculés, jusque-la par 1’orthodoxie juridique sunnite; ainsi, de nouvelles opinions
émergerent et cherchérent a réintégrer le Droit musulman au sein des cadres préétablis par les
systetmes juridiques qui 1’avaient précédés en Méditerranée, et notamment celui, issu du
monde romano-byzantin. De telles théories, défendues essentiellement par les auteurs
occidentaux et peu d’intellectuels arabes, devaient déclencher les réactions fougueuses des
auteurs et des jurisconsultes musulmans. Ces derniers, vigilants de repenser le figh a la
lumicre des évolutions contemporaines, ne tardérent pas a rappeler la spécificité casuistique
propre a la Loi et au Droit Islamiques ; le débat scientifique sur la question des origines
romano-byzantines du figh pouvait, ainsi, éclater...

Cherchant a démontrer I’exactitude de cette opinion qui affilie le figh a des origines
romaines, notre étude procédera a 1’analyse de certaines pratiques juridiques islamiques avant
de les confronter aux régles juridiques romaines qui leurs seraient analogues. Cet exercice, qui
s’arrétera devant certaines normes régulatrices de la relation entre I’individu et le pouvoir
central islamique d’une part et entre 1’individu-croyant et ses semblables d’autre part, devra
nous doter des éléments conceptuels nécessaires pour faconner une idée plus précise sur cette
proximité prétendue entre le figh musulman et le droit romain. Il est vrai que les similitudes
constatées entre certains préceptes juridiques romains et islamiques - et telles qu’elles sont

affichées a travers la fiscalité islamique ou certains actes transactionnels - incitent le

350 A partir du neuviéme siécle, et sous I’impulsion de la réflexion shaféite, I’idée d’al-ijtihdd, le raisonnement indépendant
des juristes, se restreignait pour n’admettre que les avis des grands maitres et jurisconsultes du passé. Nous verrons, par
ailleurs, comment ’essence méme de ce concept fut altérée et devait se limiter & un effort déductif ancré dans les
prescriptions coraniques ou celles transmises par al Siinna et authentifiées par le consensus de la communauté. Occultant
ainsi 1’opinion libre et le raisonnement personnel des fiigaha, les différents savants des écoles juridiques sunnites
promulguérent, au dixiéme siécle, 1’idée de la résolution antérieure de toutes les questions juridiques essentielles. Désormais,
il devenait interdit aux jurisconsultes musulmans de contrarier le consensus établi et de faire preuve de réflexion
indépendante ou innovatrice, ’activité principale des muijtdhid sera limitée a 1’explication et ’application de la doctrine
établie. L’¢re du Tdglid, qui confinait les juristes musulmans a imiter les théories de leurs prédécesseurs et a les gloser,
pouvait ainsi commencer et annoncer “la fermeture des portes d al-jjtihad*.

200



\

chercheur a s’interroger sur les éventuels emprunts qu’aurait effectuée 1’administration
islamique a 1’égard de I’organisation romano-byzantine qui 1’avait précédée en Arabie et en
Afrique du Nord.

En effet, parce qu’il est imprudent d’aller contre les lois de la continuité historique et
d’éclipser ainsi les apports d’une antériorité consubstantielle, nous ne pouvons pas écarter
I’opinion de ces nombreux auteurs qui défendent la thése des bénéfices cueillis par le pouvoir
musulman de la présence préalable des certaines régles administratives et juridiques romaines
et qui lui auraient permis de préserver la stabilité des territoires conquis. Ce maintien, qui
serait justifi¢ par I’absence d’une tradition institutionnelle et étatique arabe, allait toutefois se
réaménager selon les exigences de la morale religieuse islamique et la dualité normative que
celle-ci a véhiculé entre le licite et I’illicite.

Nous verrons que 1’opinion d’un figh décrit comme un édifice normatif "pré-structuré",
exploitant les assises normatives de la législation romano-byzantine antérieure, a été
reproduite par plusieurs plumes. Cependant, loin d’entériner leurs théses et sortir, en
conséquence, I'influence romaine suggérée de ses contours aléatoires, ces auteurs allaient
surtout provoquer de nombreuses réactions — et pas seulement des penseurs musulmans — qui
affirment que I’existence singuliére d’une analogie entre le droit romain et le droit musulman
ne peut en rien affirmer I’influence du premier sur le deuxieme. Un tel impact ne serait, en
effet, que le fruit hasardeux des multiples flux qu’absorbait I’Islam conquérant, la place du jus
- ou de toute autre idée romaine - serait insignifiante et méme inappropriée au “raffinement*
des apports transmis par les cultures égyptienne, indienne ou encore perse et que I’Islam
n’avait pas hésité a recueillir®>!.

Or, malgré les abondantes lectures proposées par les échanges universitaires relatifs a la
question de I’authenticité originelle du Figh, nous estimons qu’elles restent insuffisantes pour
comprendre les raisons de sa sacralité invariable, aupres des juristes musulmans, et le rejet de
ces derniers des normes juridiques préislamiques, et notamment celles des Romains. Tel que
nous 1’observerons, 1’issue de cette réflexion ne pourra se crayonner sans le recours aux écrits
des théoriciens de la méthodologie du Droit en Islam, les Uculi ; en effet, par leur capacité a
structurer le figh et fixer les regles de son é¢laboration, les traités d’Ucgul al-figh, les

fondements du droit musulman, nous aideront a appréhender la question de I’absence des

351 Mohamad Hamidd Allah, Tadthir al-Qanun al-Rimani Gla al-Figh al-Islami, (De I’influence du Droit Romain sur le figh
Islamique), Intervention lors du congres des orientalistes, tenu a Haydar Abad en 1941, Traduite en arabe en 1968, Hal i al-
Qanun al-Riimani Tadthir dla al-Figh al-Islami, recueil d’art sous la direction de Mohamad Hamid{ Allah, Beyrouth, Dar al-
Bihuth al-Ilmiya, 1973, p. 27-44.

201



références juridiques romaines du droit musulman et nous expliquer, ainsi, les raisons de
"I’oubli/rejet" probable qu’aurait exercé les fiigaha, les jurisconsultes musulmans, a leur
¢gard. En effet, la mise en lumiére du cadre évolutif de la science des Ugul al-figh et I’analyse
de sa méthodologie relative a la déduction de la norme juridique nous permettront de mesurer
les spécificités et les écarts éventuels qui séparent la pensée juridique islamique des normes
romaines qu’elle aurait rencontrées lors de son expansion au long de la Méditerranée. Aussi,
avec la mise en perspective du role joué par Ucul al-figh dans 1’édification de la conscience
juridique orthodoxe en Islam, nous allons nous interroger sur les marges éventuelles que cette
discipline allait consacrer aux législations préalables a I’avénement du pouvoir de Médine et
les possibilités d’intégration qu’elle pourrait leur réserver. Toutefois, le caractére sublimé des
origines révélées du droit islamique, tel qu’il se manifeste par les écrits des Uguli, rend
difficile la possibilit¢ de cerner ses racines "imparfaites". Prescrit par Allah, le droit
musulman ne pouvait s’aligner sur les pratiques profanes, développées par la seule volonté
humaine des administrations qui I’avaient précédé ; nous verrons, en conséquence, la maniére
dont la validation de cette lecture, par I’autorité califienne abbasside, allait consacrer une
discipline (le Figh) qui sera destinée a "atténuer" les legs juridique antérieurs et compromettre
la manifestation des capacités législatrices de la raison humaine (chapitre I).

Cependant, devant le caractére obstiné et zél¢é des traités juridiques islamiques, nous
devrons nous orienter vers les écrits littéraires et historiques des auteurs musulmans
médiévaux pour essayer de dresser une idée exacte de la perception de 1’héritage juridique et
institutionnel par I’Islam médiéval. En effet, nous savons que les juristes musulmans au
moyen age pouvaient étre €également des savants qui écrivaient en théologie, en philosophie
ou encore en Histoire; cette polyvalence intellectuelle devra ainsi nous permettre de
discerner, non seulement, les soubassements spéculatifs qui devaient forger la conception
islamique du droit romain mais également I’image des Rum* chez I’intellectuel arabo-
musulman médiéval et le portrait que celui-ci dressait de la Cité romaine universelle qu’il
pensait avoir remplacé (chapitre II).

Ainsi, nous nous attarderons, au long de notre deuxiéme chapitre, devant les illustrations
de Rome et de son héritage conceptuel dans les sources médiévales islamiques. Par sources,
nous entendons les textes fondateurs de 1’Islam, le Coran et la Sunna, et les sources des
historiens et théologiens arabo-islamique. Outre 1’objectif de nous aider a repérer les
impressions de la classe érudite islamique envers Rome, cette analyse nous aidera a
comprendre les rapports éventuels qu’aurait entretenus le monde islamique orthodoxe,

202



nouveau dépositaire des commandes de la communauté universelle des croyants, avec
I’institution romano-byzantine qui continuait a contester son hégémonie monothéiste. En
effet, amenés, tout au long de leur production intellectuelle, & s’appuyer sur un arriére-plan
métaphysique qui les persuadait de la justesse de leur foi et de leurs convictions éthiques ; les
savants et les Fiigaha orthodoxes médiévaux dévoilent les traits d’une certaine alliance qu’ils
auraient nouée avec I’institution politique califienne et qui les auraient conduite a fagonner
une ceuvre juridique islamique en harmonie avec 1’idéologie du pouvoir. Celle-ci, affranchie
de toutes références humaines, devait persuader la communauté a laquelle elle s’adressait de
la prépondérance de son systéme normatif et de sa religiosité.

Toutefois, loin d’étre une exclusivité symptomatique de la pensée islamique médiévale,
nous découvrirons que le socle religieux, érigé par les auteurs musulmans classiques, pour
sublimer 1’ossature juridique et conceptuelle d’al-Umma, ne leur était pas exclusif et que ce
paradigme qui leur permettait d’apprécier I’ Autre, et ses legs conceptuels, a partir de sa seule
identité religieuse, avait été aussi une caractéristique des plumes romano-chrétiennes qui

cherchaient a débattre de I’Islam et de ses composantes.

Chapitre I: Jus romanis, un Droit profane a I’épreuve de la science

d’Ucul al Figh.

Si de nombreuses ressemblances peuvent réellement exister entre les institutions juridiques

romaines et islamiques (1), la méthodologie d’al-Figh les rend difficilement détectables (2).

Section 1/ De la rencontre éventuelle entre le jus romain et le figh islamique.

Face aux théoriciens de la filiation romaine du figh islamique, de nombreux auteurs
soulignent le caracteére fictif de cette thése qu’ils jugent incapable de réfuter 1’originalité
inviolable d’un droit musulman crayonné a travers la parole divine révélée (1). Au lieu
d’appuyer cette deuxiéme opinion, la comparaison de certaines normes régulatrices partagées
par le jus et le figh propulsera le chercheur devant une proximité troublante qui remet en

cause les desseins mémes de ses promoteurs (2).

203



§18§ : Les origines romaines du figh islamique : les contours de la controverse scientifique.

Face aux arguments qui fixeraient les origines du droit islamique dans un récipient
intellectuel romano-byzantin (A), les penseurs de la pureté de ce systéme juridique ne cessent

de souligner les incohérences d’une théorie qu’ils jugent, par nature, illégitime (B).

- A/ Des origines romaines du figh islamique.

Si la these des origines romaines du figh a été publiée pour la premiére fois, en 1865, sous
la plume de Domenico Gatteschi dans son Manuale di diritto publico e privato Ottomano™?,
les racines du débat doctrinal qu’elle déclenchera lui restent, quant a elles, antérieures. En
effet, contrairement a 1’opinion du professeur Carlo Alphonso Nallino qui désigna, lors du
congrés international du Droit Romain (1933)3*3, I’avocat D. Gatteschi comme le concepteur
de cette theése, les prémices de cette réflexion sont plus lointaines et remontent a la fin du
18%m¢ sigcle, dans les écrits de deux auteurs anglais : Essay of Bailment, publié par le linguiste
Sir William Jones en 1781 et Principals and precedents of Mohammedan Law** du juge
William MacNaghten. Ce sont ces deux auteurs qui ont été les premiers a associer, dans leurs
¢tudes respectives, le jus au figh islamique afin de mieux penser les éventualités d’une
convergence probable entre ces deux systémes juridiques.

Néanmoins, le recours de D. Gatteschi a I’énumération des nombreuses ressemblances, qui
existeraient entre les régles juridiques du Code de Justinien et certaines normes décelées a
travers les Hddith du prophete de I’Islam, allait trouver des échos inattendus auprés de
multiples auteurs ; 1’idée d’un enracinement romain du figh islamique avait trouvé ainsi son
architecte et pouvait s’amplifier par de nouvelles réflexions plus au moins proches de

I’objectivité scientifique.

32Domenico Gatteschi, Manuale di diritto pubblico e privato ottomano, seguito da un'appendice dei trattati ed atti diplomatici
risguardanti I'Egitto e dei regolamenti in esso vigenti, (Manuel du droit public et privé ottoman), Alexandrie, 1865, 570 p.

353 Carlo Alfonso Nallino, Diritto musulmano, diritti orientali cristiani, Raccolta di scritti editi e inediti. Rome, 1942. Traduit
en arabe par Mohamed Hamidd Allah sous le titre de « Natharat fi Alagdt al-figh al-islami bi al-Qantin al-Rumani », op.cit.,
p- 9-24.

354 William HAY MACNAGHTEN, Principles and Precedents of Mohamadian Law: a Compilation of Primary Rules
Relative to the Doctrine of Inheritance and Contract, Calcutta, Madras, 581 p.

204



Ainsi, apparait, en 1883, The History and Principles of the Civil Law of Rome as Aid to the
Study of Scientific and Comparative Jurisprudence ou Sheldon Amos (1835-1886) affirme
que le figh islamique n’est qu’un droit romain, arabisé et réajusté par la seule la volonté des
princes arabes®>. En effet, en s’appuyant sur le principe juridique romain qui légitime
I’autorité juridique des décisions impériales, « Quod principi placuit legis habet vigorem », S.
Amos fagonna une théorie ou la formation de la norme juridique en Islam dépendrait
exclusivement des ordres qui émanaient des chefs de la communauté islamique. Toutefois, au
lieu de recevoir les adhésions scientifiques espérées, cet ouvrage attira les critiques et le rejet
de nombreux observateurs, qui se sont é¢tonnés de I’occultation intentionnelle de 1’auteur des
références divines du droit islamique, et sera jugé, en conséquence, comme un travail
hasardeux et singulier®>°.

Or, malgré les diverses critiques adressées a 1’égard de 1’opinion de S. Amos, la these de la
romanité originelle du figh islamique devait se maintenir. Ainsi, en 1892, Jean Sawas Pacha,
ancien ministre des Affaires étrangéres de I’Empire ottoman, publie "Etude sur la théorie du
droit musulman" et affirme que le figh n’est que le produit artificiel des influences externes et
des coutumes locales subies par les juristes arabo-musulmans®>’. Deux années plus tot, le
professeur David Santillana formulait également dans son Avant-projet de droit civil et
commercial tunisien 1’idée des racines romaines de la législation islamique. Le juriste Hafez
Sabri qui reprit cette opinion, en 1902, dans son Kitab al Moukaranate wa al Moukabalate,
allait lui donner ses premiéres résonances parmi les auteurs arabes.

Au début du vingtieme siecle, nous pouvions assister a une floraison des traités qui
véhiculaient la filiation naturelle qui existerait entre les deux systémes juridiques; outre
I’ceuvre d’Ignaz Goldziher, Le dogme et la foi en Islam (1920), les écrits de Van Kremer,
L histoire culturelle de 1’Orient sous les califes et d’Henri Mossé, Islam (1930), les deux
ouvrages de I’historien allemand Carl Breukelman : Geschichte der arabischen Literatur,
(1919)%8 et Geschichte der islamischen Vélker und Staaten (1948)*°, soulignaient

simultanément 1’existence d’une ressemblance entre le droit romain et le droit musulman et

355 Sheldon AMOS, The History and the Principles of the Roman Civil Law: An Aid to the Study of Scientific and
Comparative Jurisprudence, (Histoire et principes du droit civil romain: études comparative) Kessinger Publishing, 1989, p.
406 —414.
336S. V. FITZ GERALD. “The alleged debt of Islamic law to the roman law”, law Quarterly Review, January 1951, N° 67, p
81 — 102; Traduit par Mohamed Salim AL-AWA, Al din al Mazoim li al Qanun al Riimani dla al Qanun al islami, Hal li al-
Qanun al-Rimani Tadthir dla al-Figh al-Islami, op.cit., p 118-120,
357Sawas BACHA, Etude sur la théorie du droit musulman, 2 Vol, Paris, Marchal et Billard, 1892-1898.
358 Carl Breukelman, Tarih al-adab al-‘arabt, 10 vols, traduits en Arabe par Mahmiid Fahmi Higazi, Le Caire, al-hay’at al-
misriyyat al- ‘ammat i al-kitab, 1993-1999.
359 Carl Breukelman, Tarih al-su ‘iih al—isldmt'yyat'; traduit en arabe par Nabih Amin Faris et Munir al-Ba ‘labakki. Beyrouth,
Dar al- ilm lil-malayin, 164™ éd., 2005. 901 p.

205


http://www.sudoc.abes.fr/DB=2.1/SET=6/TTL=2/CLK?IKT=1018&TRM=Paris
http://www.sudoc.abes.fr/DB=2.1/SET=6/TTL=2/CLK?IKT=1018&TRM=Marchal
http://www.sudoc.abes.fr/DB=2.1/SET=6/TTL=2/CLK?IKT=1018&TRM=Billard

affirmaient, en conséquence, I’influence certaine exercée par le droit romain sur la formation
des fiigaha musulmans. Evidemment, tout au long de ces lectures, de nombreux arguments
furent avancées pour justifier I’authenticité de cette théorie.

Ainsi, afin d’appuyer leurs opinions, les artisans de la romanité du figh se référérent tout
d’abord a une chronologie des faits qui leur permit de déceler les diverses rencontres
effectuées entre les musulmans et les autorités romaines ; il s’agit ici d’un processus certain
qui expliquerait I’infiltration du figh par les préceptes juridiques romains et validerait ce
dernier comme une substance intrinseque de la loi islamique. Selon ce schéma chronologique,
deux phases distinctes balisent la vie de la communauté islamique fondée par Mohamed et
expliquent ses rencontrent avec les régles juridiques romaines, si la premiére période reste
intimement liée a la vie du prophéte de 1’Islam et se caractérise par sa bri¢veté, la deuxiéme
sera beaucoup plus grande et s’étalera tout au long du premier siecle de 1’age de 1’Islam, celui

qui forgea I’espace géographique de I’Empire des califes.

a- De la rencontre entre al-Umma naissante et le Jus.

En tant que législateur de la nouvelle communauté des croyants qu’il fondait a Médine, le
prophéte Mohamed aurait agréé le maintien de certaines régles qu’il a apergues au sein de la
péninsule arabique, et qui ont été forgées antérieurement par les pratiques romaines et
talmudiques ; cette approbation se manifesterait par le maintien de certaines connaissances
juridiques - notamment en matiére des transactions commerciales - qu’aurait regu Mohamed
lors de ses multiples voyages commerciaux en Syrie et en Palestine, terres soumises, de son

vivant, a I’autorité romano-byzantine.

b- La réception du Droit romain par al-Umma au premier siécle de 1’hégire.

Cette nouvelle phase supposée de la convergence entre I’Islam et le droit romain couvre,
quant a elle, la période des compagnons du prophete et de leurs premiers successeurs et
coincide ainsi avec l’avenement de I’Empire musulman. En effet, tout au long de leur
expansion territoriale, les Arabes devaient se heurter a la gestion des transactions internes des
populations conquises ; cependant, devant le caractére rudimentaire du Figh, les nouveaux
administrateurs arabes ne pouvaient pas éradiquer les normes régulatrices rencontrées et
devaient donc les conserver afin de combler les lacunes de la législations islamique et de

206



répondre efficacement aux attentes et exigences de leurs nouveaux administrés. La présence
du systéme judiciaire romain dans les nouvelles provinces conquises devait, ainsi, permettre
aux Arabes de connaitre les dispositions juridiques des Romains et de les incorporer au sein
de leur propre systéme l1égislatif.

Un autre facteur, capable d’expliquer le recours des juristes musulmans a la législation
romaine, se situe, selon de nombreux auteurs, dans I'universalité¢ de 1’éthique préchée par le
Figh. Parce que cette législation devait fagonner des normes juridiques communes et
acceptables par les différents peuples auxquels elle s’adressait, le professeur Santillana pense
que le droit islamique a bénéficié¢ du travail effectué¢ antérieurement par I’universalisation et la
moralisation du Jus. Ces deux aspects du Droit romain allaient permettre aux conquérants
arabes de disposer d’un systéme normatif qu’ils pouvaient garder tout en le réaménageant
selon la hiérarchie des valeurs ordonnées par la foi islamique.

L’ancrage du figh au sein de D’esprit juridique romain devait, enfin, s’expliquer par
I’enseignement prescrit par les écoles du droit romain implantées dans les différentes localités
de I’Empire romano-byzantin. Cette idée a été¢ véhiculée par de nombreux auteurs, notamment
professeur Henri Massé qui a écrit que « le figh s’est forgé a travers les apports et les savoirs
disposés par des écoles syriennes et égyptiennes, maintenues sous I’expansion territoriales des
arabes, et qui ont assuré, en conséquence, la transmission du savoir juridique romain®¢ ».

Toutefois, ces arguments, considérés comme 1’ossature de la thése des origines romaines
du figh, devaient rapidement s’exposer a de nombreuses réfutations qui les jugeaient
incertains, incohérents et méme outrageux envers le caractére originel et purifié du droit

islamique’®!.

360 Henri MASSE, L’Islam, Paris, Armand Collin, 1961, 7¢ éd, 223 p.
361 Joseph SCHACHT, Introduction au Droit Musulman, Paris, Maisonneuve & Larose, 1983, p 98.

207



B/ De I’originalité intrinséque du figh islamique.

Les défenseurs de 1’authenticité¢ d’al-figh rejettent 1’idée d’un maintien musulman des
pratiques juridiques romaines et dénoncent 1’occultation outrageuse, de la part de leurs

adversaires, de la charpente conceptuelle supranaturelle du droit musulman.

a- La défaillance tangible du jus en Arabie et la Méditerranée islamique.

Devant I’idée de I’infiltration implicite du jus au sein des préceptes juridiques islamiques,
qui serait due a son absorption des coutumes locales, de nombreux auteurs soulignent les
faiblesses d’une théorie qui ne peut étre ni fondée, ni démontrée. Ainsi, dans son A/-Madkhal
fi al-hiigiiq al-roumaniya, Mohamed Maarouf Al Dawalibi juge ce débat insignifiant a cause
du caractére hasardeux des développements ¢laborés par ses adhérents. En effet, cette
universitaire affirme que I’incapacité des adeptes de cette “prétendue influence d’argumenter
méthodologiquement et scientifiquement leur thése ne peut que refléter le caractére erroné et
vain de celle-ci*®?. Parler de I’influence du jus sur al-figh serait une entreprise incohérente et
une déformation de la véracité des faits historiques ; de nombreux auteurs n’ont cessé de
s’interroger sur la lucidité de cette idée alors que de nombreuses études pronent non
seulement le caractére limité de 1’application territoriale du Jus mais aussi ses origines
multiples. Ainsi, de nombreux écrits rappellent qu’en dehors de Rome et des provinces qui lui
étaient frontaliéres, le droit romain a été incapable de s’imposer dans les territoires a forte
tradition juridique et législative et avait renoncé a toute autorité dans les provinces orientales
annexées au cours de I’expansion impériale. Celles-ci avaient, en effet, préservé leurs
anciennes législation, chalcédonienne, syriaque ou encore égyptienne avant d’accélérer la
restructuration d’un jus qui se voulait universel et qui devait, par conséquent, s’affranchir de
ses handicapes originels : ce ritualisme et ces formalités qui rendaient ses applications lourdes
et restrictives. Selon les défenseurs de cette opinion, la proximité apparente entre le figh et le
jus est due nécessairement a la moelle orientale de leurs architectures respectives, les deux
systemes juridiques ont puisé leurs mécanismes d’une manicre plus au moins directe au sein

du récipient oriental qui les a vu émerger (/e figh) ou qui les a fait progresser (le Jus).

362 Mohamed Maarouf AL DAWALIBI, 4! Madkhal fi al Houkouk al roumaniya (Introduction a ’étude du droit romain),
Damas, 1948, Hal li al-Qanun al-Riimani Tadthir dla al-Figh al-Islami, op.cit., 1973, p. 92-93

208



L’idée de la transmission du Jus a partir des instituts scolaires égyptiens et syriens a
constitué, aussi, le sujet de nombreuses critiques soucieuses de démontrer son caractére
inexact. Ainsi, loin de consacrer le caractére rationnel et volontariste du droit romain, les
défenseurs de la Iégitimité originelle du figh soulignent que les provinces romaines islamisées
avaient fait émerger un courant de juristes traditionnalistes qui déduisaient leurs idées a partir
du Texte révélé ; et a I’exemple d’une Egypte qui a fait triompher les idées conservatrices
d’al-Shafi’i, la Syrie n’a pas fait apparaitre des écoles juridiques menées par les adeptes de la
"libre opinion" et qui auraient pu s’appuyer, sans "embarras", sur les références antérieures
romaines pour formuler leurs préceptes. Ce courant rappelle par ailleurs a ses adversaires que
le juriste syrien al-Awza’i appartenait a I’école littéraliste de I’Islam ; il suffisait de prendre en
compte son refus notoire de la technique d’al-Qiyds pour ne pas douter de son esprit
orthodoxe®®. Ce cas de figure permettrait, ainsi, de nier ’influence juridique romaine en
Syrie et démontrer le caractére infondé d’une théorie qui sera également exposée a deux
nouveaux reproches :

D’abord, I’application du droit romain au sein méme de la Syrie révele un caracteére
douteux a cause de 1’autonomie parfaite des phylarques arabes qui ont dirigé, d’une
maniere distincte, les affaires de cette province et y ont maintenu une organisation sociale
et juridique plus axée sur les anciennes coutumes locales que sur les normes romaines;
ensuite, 1’apparition et le sacre de 1’école d’al Ra’y (libre opinion) a a/-Kiifa constitue un
témoignage criant de la précarité de cette théorie. En effet, cette ville iraquienne n’avait
pas connu de présence administrative romaine qui permettrait de revendiquer 1I’implication

du Jus au sein de la formation juridique des arabes installés ultérieurement dans la région.

Face a I’éventuel role des €coles juridiques maintenues a Beyrouth et en Alexandrie, et leur
organisation d’un enseignement juridique, model¢ a partir des principes ¢lémentaires du droit
romain, destiné aux nouveaux occupants arabes, de nombreuses réserves ont été émises.
Celles-ci soulignent qu’en 529 J.C. et bien avant I’avénement de I’Islam, I’empereur Justinien

avait procéd¢ a la fermeture de la quasi-totalité des établissements d’enseignement du droit au

363 Abu Amr Abd al-Rahman ibn Amr al-Awza’i, né a Baalbek en 707 J.C et Mort a Beyrouth en 774 J.C, a été le fondateur
d’une école juridique qui s’est implantée en Andalousie, au Maghreb et en Syrie au VIII® siécle. Ses contributions doctrinales
ont été nombreuses mais ne furent pas, a I’opposé des autres écoles juridiques, collectées dans des ouvrages ou des recueils
qui les auraient sauvegardées. Seuls certains écrits des exégetes et des juristes musulmans au moyen age ont permis de
préserver la mémoire et I’ceuvre de ce juriste en reprenant des avis qu’il avait édité ou des Hadith qu’il avait transmis. Ainsi,
le chercheur doit la majorité des enseignements relatifs a I’ceuvre juridique d’al Awza’i a I’ouvrage de I’Imam al Tabari : La
divergence des Fiigaha, d’autres écrits comme La réfutation des lois de la guerre de I'Imam Hanafite Abu Youssef
permettent d’exposer certaines composantes de son opinion.

209



sein de ’Empire. Ainsi, hormis les écoles de Constantinople et de Beyrouth; celles de
Césarée, d’Alexandrie et d’Athénes allaient disparaitre a cause d’une décision impériale qui
les suspectait de vouloir véhiculer les idées paiennes et les théologies hérétiques qui
menaceraient [’harmonie de I’Empire universel qu’il comptait reconstruire. Néanmoins, si
I’initiative de Justinien dévoile la volonté de cet empereur de préserver le caractére unitaire et
originel de I’ceuvre juridique qu’il venait de fagonner, le professeur S. V. Fitzgerald 1’apercoit
surtout comme le signe révélateur d’un pouvoir politique qui se refermait sur lui-méme et qui
révélait son intolérance a 1’égard des autres modes de pensée, philosophiques ou
intellectuelles, non conformes a sa propre doctrine. Ainsi, bien avant I’avénement des troupes
arabes, l’existence des instituts juridiques romains a été compromise par la manceuvre
justinienne.

Toutefois, si I’école de droit de Beyrouth a pu échapper a la décision de 1I’empereur
romain, elle ne résista pas aux catastrophes qui la frappérent ; ainsi, aprés avoir subie un
tremblement de terre (551), cette école ne survit pas a I’incendie qui a ravagé ses édifices
provisoires (560) et qui la transforma en champs de débris*®*. En état de ruines, Beyrouth
tomba facilement, en 1’an 600 J. C. entre les mains des troupes arabes sans voir renaitre
I’école du Droit qui avait fait sa gloire antérieure.

Un autre facteur explique I’inaction du jus sur la formation des juristes musulmans et il est
lié¢ a la déficience inhérente qui caractérisait I’application du code de Justinien au sein méme
de ’Empire. En effet, sous I’ére byzantine, les régles juridiques romaines sont restées
cantonnées aux actes de 1’élite bureaucratique de Constantinople et ne prétendaient pas
couvrir I’organisation sociale des autres parties de I’Empire. Celles-ci, étaient nécessairement
régies par des regles théodosiennes réadaptées ou des coutumes ancestrales maintenues. Il
serait ainsi logique de s’interroger sur la capacité du dispositif juridique romain a s’imposer et
réguler une terre d’Arabie qui vivait a sa marge et qui s’alimentait de I’inimitié
qu’éprouvaient ses tribus envers le pouvoir central.

Les distances entre le Droit musulman et le jus semblent également s’amplifier a travers le
maintien du code syro-romain. Ce manuel juridique, qu’on peut évoquer comme un canal qui
aurait transmis les régles de la l1égislation romaine au sein du figh, s’est érigé, par son contenu,
comme une preuve contradictoire a 1’idée qui préconise I’ancrage romain du droit islamique.
En effet, outre sa reprise des régles du droit civil, transmises par le Code de Théodose, le code

syro-romain devait essentiellement entériner I’autorité juridique des coutumes des populations

364 Paul COLLINET, Histoire de 1’école de Droit de Beyrouth. Paris, Recueil Sirey, 1925, 54 -58.
210



syriaques de I’Empire. Sa conservation, par ailleurs, par les églises syriennes constitue une
preuve incontestable de 1’ignorance du dispositif juridique élaboré par Justinien au sein des
provinces orientales de I’Empire. Le fait que le Code de Justinien soit écarté par les citoyens
de ’Empire rend incertaine 1’idée de son éventuel impact sur les tribus arabes limitrophes®%°.

Outre le caracteére imprécis et hypothétique des arguments proposés par les défenseurs de la
romanité du figh, les adversaires de cette theése affirment que le principal point de rupture
entre le systéme juridique romain et le droit islamique est relatif a I’identité du législateur qui

faconne les lois dans chacun de ces deux systémes juridiques.

b- Les assises "déifiées" du figh islamique.

Contrairement a un jus, qui s’est forgé a partir des lois ceuvrées par des individus, la loi
islamique, véhiculée par la Shari’d, reste, telle qu’elle est enseignée par 1’orthodoxie sunnite,
I’ceuvre exclusive de la volonté divine. La conséquence logique de ce dogme se reflete a
travers la genése supranaturelle d’un figh chargé de matérialiser et appliquer le dispositif
normatif divin et d’exclure, par conséquent, I’éventualit¢ d’un apport humain. Ainsi,
conscients de I’importance et de la singularité de leur mission, les juristes musulmans avaient
entrepris un vaste chantier ou le droit a été présenté, expliqué et développé a travers sa
substance religieuse, telle qu’elle a été ordonnée par Allah.

Dans son Tarikh al-Figh al-Islam wa nathariyate al-milkiyat wa al-Oukoud, Badrane Abou
Al Aynayn Badrane affirme que les principales oppositions entre al-figh musulman et le jus
s’incarnent a travers leurs fondements et leurs intentions. Ainsi, si le droit romain est présenté
par l'auteur comme un droit fagconné d’une maniére scientifique et assimilé a une voie
juridique tracée par des hommes pour les hommes, 1’identité du figh reste, par ses racines
puisées dans la Shari’d, intrins€équement transcendante et souveraine. Le droit islamique a été
congu d’une manicre indépendante et n’a pas eu besoin, contrairement au Jus, d’emprunter
une quelconque disposition aux autres lois ou coutumes pour forger son universalité>®.

Cette idée se reflete ainsi sous la plume du professeur Joseph Schacht qui s’appuie sur la

nature religieuse du figh pour observer son originalité par rapport au Jus. Ainsi, méme s’il

admet I’existence d’une éventuelle ressemblance dans le role architecte des jurisconsultes

365 Ce livre qui traite seulement du droit civil a été considéré par le professeur S. V. Fitz Gerald comme un écrit
“¢lémentaire” et “insignifiant“ qui ne pouvait pas servir de base pour un systeme juridique aussi raffiné que le Figh
Islamique, S. V. FITZ GERALD, The alleged debt of Islamic law to the roman law, op.cit., p 128-129.

366 Badrane Abou Al Aynayn Badrane. Tarikh al Figh Al Islam wa nathariyate al milkiyat wa al Oukoud. Dar an Nahda al
Arabiya, 1. Vol, (I’Histoire du droit musulman et sa théorie des contrats), Beyrouth, 1999, 599 p.

211



romains et des filgaha musulmans, J. Schacht écrit que les différences qui caractérisent leurs
motivations resteront beaucoup plus importantes. En effet, si les exigences de la vie
commerciale croissante ont obligé les premiers a remodeler le jus et créer, ainsi, les
techniques juridiques correspondantes aux attentes de ses destinataires, le figh, quant a lui, a
¢été faconné essentiellement par le seul zele des deuxiemes. Ceux-ci, imprégnés par leur role
d’instructeurs, exigeaient I’application des normes religieuses a tous les problémes que
pouvait présenter le comportement des membres de /’"Umma qu’ils étaient censés éduquer.
Ainsi, I’auteur estime que contrairement a un jus formulé sous la pression impérieuse des
engagements issus des échanges intra-individuels, le figh islamique s’est forgé sous la seule
impulsion des idées morales et religicuses de ses architectes, « si les premiers juristes de
I’Islam voulaient accomplir leurs devoirs religieux de la fagon dont ils les concevaient, il leur
fallait scruter leur conscience pour savoir ce qui est autorisé ou interdit de faire pour un bon
musulman, quels actes de I’administration ils devaient accepter ou rejeter, quelles institutions
de la pratique coutumiére pouvaient étre utilisées, et quelles autres devaient étre évitées>’ ».

Plusieurs auteurs affirment qu’il est tout a fait 1égitime et naturel qu’une législation ou un
systtme normatif ultérieur puisent ses fondements dans les assises juridiques qui 1’avaient
précédé ; toutefois, ils insistent sur I’inapplication de cette idée sur le droit musulman. Celui-
ci, distingué par le caractére supranaturel de ses racines et I’équité de ses dispositions, ne
pouvaient s’instituer en dehors de ses assises abstraites. Les jurisconsultes musulmans
n’allaient pas recourir & d’autres sources pour formuler les normes régulatrices de la vie
sociale d’al-Umma alors qu’ils disposaient du Coran et de la Siinna, dotés tous les deux d’un
degré de perfection inaccessible aux imperfections caractéristiques des étres humains
faillibles.

A travers cette perspective, 1’existence des assises profanes qu’auraient proposées les
pratiques juridiques romaines, ne pouvait pas apparaitre qu’une idée erronée qui ne tarderait
pas a s’écrouler devant la globalité et ’'universalité intemporelle et déterritorialisée du droit
islamique.

Séparé, deés son avénement, des assises profanes/humaines du jus, le figh s’est présenté
comme un édifice original dont la structuration et la préservation étaient dues exclusivement a
ses assises célestes et intouchables ; d’ailleurs, par la méthodologie ceuvrée par les uculi, le
figh allait se placer au-dessus des contingences humaines et échapper a la perfectibilité des

autres droits positifs. Pour les partisans de la pureté du droit islamique, il suffit de feuilleter

367 Joseph SCHACHT, Introduction au droit musulman, op.cit., p 171.

212



les manuscrits 1égués par les savants de 1’Islam médiéval, notamment ceux des u¢uli, mot qui
désigne sommairement les théoriciens du Droit islamique, pour témoigner des écarts infinis
qui séparent le droit islamique des autres systémes législatifs amoindris par le matérialisme de
I’espace et du temps qui les ont produits.

En acceptant cette invitation, nous pourrons vérifier la véracité de cette opinion et nous
ouvrir les portes d’une science typiquement islamique : ucul al-figh, qu’on peut traduire par
"la principiologie du droit islamique" et qui désigne, en effet, la méthodologie qui permet de
définir les matériaux et outils intellectuels qui ont faconné la pensée juridique islamique.
Outre la clarification proposée par ce sens, les liens complexes d’ucul al-figh avec la
théologie islamique et ses dogmes devaient inciter certains spécialistes de la littérature
islamique a qualifier cette science d’épistémologie du droit et a I’appréhender ainsi a travers
sa nature intrinsequement conceptuelle. S’arréter devant certaines sources et analyses relatives
a ucul al-figh nous permettra de déceler les spécificités de cette assise scientifique qui allait
réguler le travail des juristes musulmans et nous aidera, ainsi, a évincer ou non le doute
insinué par les théoriciens des origines romaines du figh.

Toutefois, avant d’examiner, dans notre deuxieéme section, les aspects multiples et originels
de la science des ucul al-figh et de s’interroger sur ses principales finalités et le role
qu’auraient joué celles-ci dans le fagonnement de la pratique juridique islamique, nous
devrons d’abord nous arréter a une analyse de quelques régles juridiques islamiques.
L’exposition des assises doctrinales de ces derniéres et leur confrontation avec certaines
pratiques romaines devront nous aider a dessiner une grille de lecture qui nous aiderait a
mieux déceler les degrés de convergences ou de dissemblances entre les deux systémes

juridiques.

§2§ : Une lecture comparative de certaines institutions juridiques islamiques.

En 1946, I’ancien ministre de la Justice égyptienne Abd el-Aziz Bacha Fahmi publie la
traduction arabe du Code de Justinien et le présenta comme un travail scientifique qui cherche
a rétablir objectivement 1’apport des jurisconsultes romains et leur rdle fondateur dans
I’évolution ultérieure du droit. Un an plus tard, cet illustre Homme d’Etat de I’Egypte
monarchique publie un deuxiéme ouvrage qu’il intitula Qawai’id wa-athar fighiya Riumaniya

(regles et legs juridiques romains). Ce nouvel écrit devait, quant a lui, compléter le travail

213



effectué¢ lors du premier livre et proposer une nouvelle série de normes juridiques non
soulignées par ce dernier.

Outre I’enrichissement de la culture juridique des étudiants arabes et leur ouverture a
I’égard du droit romain, la finalit¢ de cette ceuvre était de confirmer les analogies existantes
entre certaines regles juridiques romaines et d’autres issues de la pratique des fiigaha
musulmans. Ainsi, en se basant sur ses traductions (latin, frangais, arabe), cet auteur allait
dresser un tableau synthétique ou il chercha a cristalliser les similitudes qui existeraient entre
les normes juridiques romaines et islamiques. Il répartit également les différentes
composantes de son ouvrage sur seize chapitres, conformes aux annexes qu’il avait reliés a sa
traduction des Institutes de Justinien, et qui devaient couvrir I’ensemble des actes contractuels
ou délictuels couverts par le figh.

Parmi les seize chapitres retenus par 1’auteur, notre étude portera seulement sur les régles
consacrées par [’auteur aux pratiques contractuelles d’al-ijdra/la locatio romaine et al-hiba/la
donatio. Ne cherchant pas a reproduire la totalité du travail comparatif élaboré par le juriste
égyptien, nous lui emprunterons toutefois ces deux actes juridiques pour essayer de déceler la
présence romaine dans les normes régulatrices de la société islamique. En effet, devant les
multiples convergences qui existeraient entre ces deux institutions juridiques — telles que
I’ceuvre d’Abd el Aziz Bacha Fahmi semble les cautionner — nous procéderons a évaluer leurs
traits caractéristiques et leur importance au sein de I’esprit juridique islamique. Ainsi,
comment peut-on affilier une institution juridique islamique, telle al-hiba, fondée pour
démontrer la dévotion de I’étre musulman croyant et sa quéte d’une récompense
eschatologique avec I’esprit d’un jus romain longtemps hostile aux libéralités? L’absence de
cette préoccupation "moralisatrice" ne pourrait-elle atténuer la légitimité de 1’institution
juridique d’al-ijara et de ses effets orientés, en premier lieu, a la satisfaction des objectifs
séculiers de ses contractants ?

En examinant la similitude probable entre ces deux actes juridiques et la donation et
location romains, nous nous ne cherchons pas seulement a souligner la maniere dont la
validité codificatrice de ces deux actes a été construite par les jurisconsultes musulmans au
moyen age, mais également a appréhender ces éventuelles convergences a travers une
nouvelle grille de lecture, capable de dépasser les aspects lacunaires qui affaiblissent la

méthode proposée par Abd el Aziz Bacha Fahmi et qui laissent le lecteur dubitatif.

214



En effet, malgré la capacité de cet auteur a fagonner les contours de ces convergences qui
existeraient entre le figh et le jus, ses écrits affichent une certaine incapacité a proposer un
¢éclairage authentique sur la méthodologie qui lui a permis d’affirmer D’infiltration des
pratiques juridiques romaines au sein des actes juridiques islamiques. Ainsi, nous estimons
qu’une telle affirmation ne peut se construire sans le questionnement des fiigaha de 1’Islam
médiéval sur la maniére dont ils allaient aborder les coutumes et pratiques juridiques qu’ils
ont rencontrées et comment allaient-ils les concilier avec le projet sociétal éthique qu’ils
¢taient chargé d’édifier et de réguler. Cette opinion devait aussi souligner ses références
doctrinales et les sources juridiques islamiques qui témoignent de cette similitude ; une telle
démarche aurait permis aux observateurs d’avoir une idée précise des techniques
d’interprétations juridiques élaborées par ces textes et lui aurait ainsi permis de distinguer les
réflexions propres a chacune des €coles juridiques de 1’orthodoxie sunnite. Nous verrons, ci-
dessous, comment la conception hanafite d’al-hiba divergeait des opinions hanbalite et
chaféite et comment le contrat de la location ne semblait pas avoir la méme estimation
¢dificatrice parmi les juristes islamiques médiévaux. Enfin, devant le silence manifeste des
auteurs musulmans quant a leurs "éventuels" emprunts des pratiques juridiques romaines, il
aurait été significatif de savoir la mani¢re dont Abd el Aziz Bacha Fahmi allait appréhender
I’aphasie des juristes musulmans et s’il y voyait, ainsi, le signe d’une approbation tacite
envers les legs juridiques romains.

Or, devant I’absence de cette méthodologie, de nombreux chercheurs hésitent a affirmer la
parenté qui existerait entre le figh et le jus et restent plus proches de I’abandon d’une
proximité douteuse et la confirmation de 1’opinion juridique orthodoxe relative aux origines
sacrées du premier que de déceler les convergences possibles et réelles entre ces deux
systémes juridiques.

Discuter des éventuelles connexions qui unissent le droit musulman et le jus, par
conséquent, de la capacité¢ du chercheur a puiser dans les ceuvres des juristes orthodoxes
musulmans les €léments de ses réponses et a comprendre comment celles-ci peuvent certifier,
ou non, l’existence préalable d’un récipient romain qui aurait permis de fagonner les
techniques juridiques des fiigaha musulman au moyen age. Ainsi, outre ’examen du regard
porté par les juristes musulmans sur les actes d’al-hiba et d’al-ijaara, nous nous intéresserons
a D’analyse d’une pratique juridique relative a la fiscalité islamique, celle de I’'Impdt d’al-
diydfd. Si I’influence romaine semble s’atténuer derricre les contours religieux ou se confinent
les deux pratiques contractuelles des deux premiers, elle éclatera, sans ambiguité, dans

215



I’impd6t d’al-diyafa ; ce troisieme exemple, par la proximité troublante qu’il affiche avec la
pratique romaine de I’hospitium militum, remettra en question les certitudes affichées par les

auteurs orthodoxes musulmans.

A- Agd al Hiba : I’acte de donation dans le Figh islamique.

Dans D’esprit des fiigaha musulmans, cette institution a été acceptée en raison de son
caractere altruiste et caritatif qui permet d’atténuer la pauvreté et la misére de ceux qui sont
dans le besoin. En effet, hormis I’institution coranique de I’impot d’al-Zakat, destiné aux
pauvres d’al-Umma’®%, le Législateur islamique a privilégié I’octroi des dons parmi les
individus afin d’amplifier les liens de solidarité et d’égalité que ces actes permettent au sein
de la société islamique.

La validité juridique de cette institution et de son caractére recommand¢ se démontrent
chez les juristes musulmans a travers les paroles du prophéte qui insistent sur la nécessité de
la solidarité entre les membres de la communauté islamique, d’une part, et a partir des versets
coraniques qui rappellent la fraternité des croyants, d’autre part. La donation, en Islam, puise
¢galement son authenticit¢ dans les références hébraiques de 1’Islam, ainsi, le verset
coranique, "Alors, Zacharie pria son Seigneur et dit : "O mon Seigneur, donne-moi, (Hdb Ii),

"369 allait

venant de Toi, une excellente descendance. Car Tu es Celui qui entend bien la priére
permettre aux juristes musulmans de confirmer la légalité des transactions effectuée sans
compensation ou prix.

Cette regle juridique apparait, en effet, aux observateurs comme un moteur adéquat pour
renforcer les liens nécessaires qui devraient se tisser parmi les membres de la méme
communauté sociale ; toutefois, en essayant de vérifier cette opinion dans les courants
juridiques sunnites, nous nous rendons compte que non seulement, cette coloration caritative
de la donation islamique ne fait pas objet de leur unanimité, mais que certaines des regles
préchées par ces écoles offrent certaines similitudes avec des législations externes et
rapprocheraient la hiba, par conséquent, a la donation romaine. Un inventaire sommaire de

cette institution chez les différentes écoles juridiques de I’orthodoxie sunnite nous permettra

de mieux clarifier ce constat.

368 Coran, sourate al Baqdrd, verset, 110, Coran, S. al-Tawba, V. 103.
3%9Coran, Sourate Al Imran, Verset 38

216



a- L’interprétation juridique d’al-hiba chez les juristes hanéfites :

Pour les auteurs hanéfites, la donation est définie comme le transfert de la propriété et de
son usufruit sans compensations ; quoique la finalité éthique demeure utile, les juristes de
cette école enseignent que celle-ci ne peut fonder le caractére obligatoire de cette institution.
En effet, méme si I’objet de cette transaction ne doit pas étre contraire aux interdits prescrits
par I’Islam (exp: donation d’une dépouille), la primauté se discerne, au sein de cette
transaction, a travers les propres intentions du donateur et non pas a travers son souhait de
cueillir les mérites d’Allah. Par conséquent, méme si ce courant consideére qu’il est
appréciable de préserver la finalité caritative de la donation, il considére que son absence ne

peut remettre en cause 1’authenticité et la 1égalité de I’acte du donateur.

b- L’acte d’al-hiba au sein de I’école malékite:

Selon le juriste /bn Arafa, la donation est "un transfert de propriété a titre gratuit, fait en
considération du donataire, cet acte juridique est différent de al-Sddaqd qui désigne 1’aumone
qui est faite a titre gratuit aussi mais dans le seul but de plaire a Allah". Toutefois, cette
définition telle qu’elle est proposée par ce juriste malékite confond la Donation avec 1’acte
d’al-Atiy (Ie don) qui désigne : "un acte par lequel une personne se dépouille de sa chose, au
profit d’autrui sans compensation". Toutefois, les juristes malékites font une distinction entre
I’acte de la donation et celui relatif a I’institution des Hdbous, autre ceuvre charitable ou le
donataire se dépouille seulement de 1’usufruit de sa propriété ; ils nuancent également la
définition d’al-hiba en la différenciant de la Hdadiyd/offrande qui échappe, quant a elle, a la
manifestation explicite du consentement final de son destinataire. D une manicre générale, la
Donation se définit au sein du rite juridique malékite comme « un transfert de la propriété a

titre gratuit, faite en considération du donateur »*’°.

370 Abd El Rahman AL JAZIRRI, Al Figh dla al Madhahib al arba’d, (le droit musulman a travers les quatre écoles) Le
Caire, dar Ibn Al Haytham, 2003, p. 2074 —2076.

217



c- Les interprétations shaféite et hanbalite de I’acte de donation.

Les shaféites distinguent deux sens au sein d’al-hiba. En effet, cette institution peut étre
comprise de maniere générale et couvre, ainsi, la Sddaqgd et la Hddiya malékites ou peut
disposer d’un sens plus restrictif qui lui octroie sa propre valeur juridique. A la lumicre de
cette deuxiéme appréciation, la donation se présente comme « le transfert volontaire de la
propriété d’une chose définie pendant la vie du donateur sans que celui-ci cherche une
quelconque compensation humaine ou divine", les juristes shaféites recommandent méme a
celui qui chercherait a s’attribuer la bénédiction divine, a travers cet acte juridique, de
procéder plutot par al-Sadaqd et non pas par la hiba.

Comme les malékites, les juristes shaféites, soulignent que cet acte n’a pas besoin de la
volonté explicite de son destinataire pour s’instituer, cependant, s’ils acceptent de considérer
al-hdadiyd et la Sddagd comme un acte de donation, ils s’abstiendront a appliquer la
qualification juridique de ces deux derniers contrats a la notion propre d’al-hiba car ils
considérent que celle-ci ne peut étre ramenée a leurs considérations philanthropiques.

De son coté, 1’école hanbalite définit al-hiba comme "le transfert de la propriété¢ d’un
objet/patrimoine, connu, existant et possible*’!". L’objet de la donation ne doit pas étre, selon
les juristes de cette école, prélevé des obligations fiscales et monétaires du donateur comme
al-Zdkat, les dettes du donataire ou encore I’argent consacré aux Nidhr et Kafdra®'?, ils
enseignent aussi que cette transaction ne peut étre batie en contrepartie d’une compensation.
Apres I’observation de ces diverses lectures, nous constatons que la définition de I’institution
juridique d’al-hiba differe selon les écoles juridiques sunnites et offre certaines subtilités qui
risquent de compromettre la perception de cette transaction par le chercheur qui se situerait en
dehors de 1’'une de ces écoles. Ainsi, cette institution semble étre mieux réglementée chez les
Hanbalites et les Shaféites qui n’offrent pas I’ambigiiité caractéristique des deux premicres
écoles, elle s’exonere aussi au sein de ces deux €coles de 1’esprit caritatif et éthique maintenu
et loué par les juristes malékites et hanéfites. Par ailleurs, le caractére imprécis, qu’offrent les
deux premiéres écoles, s’affiche également avec leur acceptation, dans des cas précis, d’une
compensation pécuniaire pour al-hiba qu’ils qualifient d’al-Thdwab et qui dénature,

naturellement, le caractére gratuit de cette libéralité. Toutefois, ce dédommagement est

371 Les juristes de cette école illustrent leur idée & travers ’impossibilité de la donation des oiseaux.

372 Al-Nidhr signifie dans le droit islamique la promesse donnée a Dieu d’exécuter un acte charitable en cas de la réalisation
d’un veeu. A/-Kafara signifie, de son c6té, I’argent consacré par le donateur afin de se racheter d’un acte illicite qu’il aurait
commis, notamment en cas de son non-respect du jeline de Ramadan.

218



\

complétement rejeté par les auteurs hanbalites et shaféites qui n’hésitent pas a insérer la
donation faite contre un thdwab dans le registre des actes de vente et a lui appliquer, par
conséquent, le méme régime juridique appliqué a un contrat de vente, proprement conclu’>.

Apres avoir exposé certains traits relatifs a la notion de la donation chez les jurisconsultes
islamiques, nous allons nous interroger, maintenant, sur les éventuelles références romaines
que pourrait avoir une telle transaction chez les juristes islamiques. Loin de recourir au jeu
des traductions ¢élaboré par Abd el Aziz Bacha Fahmi, les similitudes entre al/-hiba islamique
et la donatio romaine s’observent, a la fois, a travers la structure de cet acte et dans la
proximité troublante qu’offrent certains de ses mécanismes internes.

En effet, la premiére similitude se situe dans I’interprétation commune, de la part de
I’ensemble des juristes musulmans, de 1’acte de donation comme un transfert libéral de la
propriété envers un donataire ; ce noyau conceptuel qui demeure invariable au sein de la
doctrine juridique sunnite s’aligne parfaitement sur la définition romaine de la donatio,
présentée comme « ’action de donner, gratuitement, sans rien recevoir en échange®’* ». Ainsi,
outre le transfert entier de la propriété, et de son usufruit, institu¢ par la donation romaine et
par al-hiba islamique, nous observons que la validité de cet acte juridique provient
nécessairement de 1’intention personnelle du donateur ; en effet, que ce soit dans le figh
islamique ou dans le droit romain, la donation s’institue en tant que causa lucrativa qui
permet d’enrichir son destinataire suite a [D’acceptation du donateur de diminuer
volontairement et juridiquement son patrimoine.

Aussi, comme [’avait souligné le professeur Santillana, nous pouvons affirmer que la
proximité entre ces deux institutions se manifeste a travers le rapprochement qu’on peut
établir entre Hibdt al-Thawab des Hanéfites et la donatio sub modo romaine ; en effet, dans
les deux cas, une charge de la part du donataire peut étre exigée au moment de la transaction,
la non-exécution de ces charges par le donataire permet, dans les deux cas, au donateur, de

révoquer son acte et de garder ainsi la chose donnée dans son propre patrimoine’’.

333 Abd El Rahman AL JAZIRRI, Al Figh dla al Madhahib al arba’é, op.cit., p. 2095 — 2097.
374Jean Philippe LEVY & André CASTALDO, Histoire du droit civil: 3% édition. Dalloz. 2002, p 1405. La Donation est

définie d’une maniére générale comme « un acte entre vifs, ayant pour objet de procurer un avantage au donataire », Jean
GAUDEMET et Emmanuelle CHEVREAU : Droit Privé romain, Paris, Montchrestien, 2009, 3¢ éd., p.
375Jean GAUDEMET et Emmanuelle CHEVREAU, ibid., p 128.

219



Plusieurs traits restent communs quant aux conditions relatives a la forme d’al-hiba et de la
donatio, ainsi, outre I’impératif de maintenir 1’indépendance de 1’objet de la libéralité des
dettes et des obligations fiscales du donateur, les conditions du consentement des contractants,
de leur majorité et de leur capacité intellectuelle et, enfin, de I’irrévocabilité de cet acte
juridique peuvent nous offrir une panoplie de points de convergences qui permettraient de
témoigner des origines romaines de cette transaction. Ainsi, a travers la multitude des
analogies existantes entre al-hiba et la donatio, nous pouvons estimer qu’une fois que les
contours de la religiosit¢ de cette transaction furent posés et aprés s’étre assurés de
I’intégration de la donatio aux prescriptions générales de 1’Islam, les fiigaha médiévaux ne se
sont pas montrés pressés a ancrer chacune des clauses organisatrices de la hiba dans le texte
révélé ou a évoquer la question de sa licéité morale ; ils auraient ainsi recouru aux normes et
institutions trouvées sur place et les auraient maintenues pour continuer a réguler la vie
juridique et la sphére contractuelle des nouveaux sujets de I’Empire islamique. Toutefois,
avant de pouvoir se prononcer d’une maniere définitive sur 1’authenticité de 1’ancrage romain
de I’acte islamique d’al-hiba, notre réflexion peut, dés maintenant, relativiser la sacralité d’al-
hiba, telle que celle-ci est enseignée par les traités juridiques islamiques. Cette premiere
observation devra, en conséquence, nous aider a mieux appréhender les traits séculiers
partagés a la fois par al-hiba et la donatio avant de nous conduire a nous interroger sur les

raisons qui auraient amenés leur disparition de la premicre.

B- Agqd al Ijdara/ locatio dans le Figh islamique.

Dans son ouvrage AI-Umm, al-Shafi’i entreprit la défense du contrat de location contre
deux mouvances juridiques qui remettaient en cause sa licéité ou contestaient sa validité
juridique ; ainsi, outre I’opinion d’al-4Assam et de nombreux fiigaha qui niaient la licéité d’al-
ijara, I’approche hanafite de ce contrat devait également s’exposer aux critiques de cet auteur
soucieux de faire taire ses adversaires et leur démontrer la validité d’un acte juridique qu’il
estimait parfaitement ancré dans les bases normatives de 1’Islam. En se référant a la somme
des arguments évoqués par al-Shafi’i et a sa méthodologie analytique, et en raison du role
fondateur joué par ce juriste au sein du processus évolutif du droit islamique, notre étude
disposera d’une syntheése explicite de la maniere dont a été appréhendé le contrat de location
par les fiigaha orthodoxes ; cette démarche nous aidera, ainsi, a vérifier 1’authenticité des
sources révélées de cette institution juridique.

220



En s’arrétant devant I’argumentation shaféite de la validité¢ et de la perfection religieuse
d’al-ijdra, I’observateur pourra déceler les éléments qui ont permis de constituer la validité et
I’irréprochabilité de cet acte chez des juristes musulmans. En effet, les premiéres critiques,
portées par al-Umm, furent adressées contre les juristes qui avaient mis en cause la question
de la licéité d’al-ijara et pensaient que celle-ci encouragerait le risque de ’aléa et de la
pratique usuraire, al-Riba, qui en résulterait. L’idée de ce courant se fondait sur I’autorisation,
permise par le contrat de location, de I’appropriation d'une jouissance ou d’une utilité, tamlik
manfa'a, sans que celle-ci soit parfaitement présente et garantie au moment de sa conclusion ;
I’absence d’une description précise de la chose au moment de la signature de ce contrat
amplifierait, donc, la pratique d’al-riba et faciliterait ainsi la réalisation des intéréts,
religieusement interdits®’®. Face a cette opinion juridique, restée toutefois marginalisée au sein
du figh islamique, al-Shafi’i évoque un arsenal d’arguments juridiques qu’il allait puiser dans
le Texte révélé et rappelle a ses adversaires que 1’autorisation coranique du contrat d’al-
ijara/salariat se démontre parfaitement a travers sa bénédiction explicite du salariat des ex
épouses-nourrices qui continuent a allaiter leurs enfants, alors méme que la quantité du lait
qu’elles fournissent reste incertaine et variable. Afin de rejeter I’incohérence de cette opinion
qui aurait empéché, en cas de son application, la communauté islamique d’une pratique
transactionnelle nécessaire pour 1’organisation des relations interindividuelles, a/ Shafi’i fait
appel a la technique juridique du consensus et rappelle a ses détracteurs I’unanimité qu’elle
connait aupres des savants religieux de la communauté islamique.

Aprés avoir défendu la licéité religieuse du contrat d’al-ijdra, I’auteur d’al-Umm, adressa
sa plume contre les docteurs de 1’école juridique hanafite auxquels il reproche leur idée d’une
graduation progressive de la location qui permet I’alignement du prix a payer par le locataire
sur I’exploitation effective de la chose louée®”’. En effet, a travers leur interprétation erronée
qui précarise le moment effectif de I’entrée en vigueur d’Aqd al-ijara et porte atteinte aux
prestations obligatoires et respectives des deux contractants, al-Shafi’i estime que les
Hanéfites affaiblissent, quasi intentionnellement, le contrat de location apres 1’avoir pourtant

soutenu. Pour leur répondre - et aprés avoir rappelé 1’appartenance d’al-ijdra au corps

376 Cette thése a été défendue par plusieurs juristes de 1’Islam médiéval dont le plus illustre reste le maitre Mutazilite 4bu
Bakr, Abd el Rahman Ibn Kissan Ibn Assam (812 J.C - 892 J.C a Bassora).

377 Ici les juristes hanafites, Abu Yusuf (m. 798) et Muhammad as-Saibani (m. 805), offrent I’exemple d’un individu qui loue
une maison a trente dirhems par mois ; ils écrivent que ce locataire ne doit rien tant qu'il ne 1'a pas habitée, s'il 1'habite un
jour, il doit un dirhem et ainsi de suite. Les docteurs de I’école shaféite, quant a eux, écrivent que le commencement du
contrat est exigé sans délai, celui-ci serait autrement illicite. Ils donnent au locataire le droit de résilier si la maison louée pour
un an ne lui est pas encore livrée au bout d'un mois, solution contre laquelle les hanafites se sont élevés. Selon ces derniers, le
paiement du loyer est di, a moins d'une clause expresse contraire, aprés chaque jour écoulé, et a mesure de l'appropriation
des utilités par le preneur.

221



juridique des contrats de vente, grace au transfert de la part de cet acte de 1’utilité de la chose,
moyennant un Awad, prix, déterminé - le juriste entreprit une démonstration ou il assimile le
contrat de louage au contrat de la vente a livrer, 4As-Salam, car celui-ci, malgré le caractére
indéfini de la chose vendue et 1’absence d’un corps certain, al-Ayn, au moment de sa
transaction, n’empéche pas ’acte de vente d’étre valide et définitif, dés sa conclusion®”®,

Ainsi, a travers ’exemple de ’acte d’as-salam, al-Shafi’i pense que le contrat de location
devrait exclure tout droit d'option comme celui suggéré par les hanafites qui offraient aux
locataires, par le biais de leur interprétation, la possibilité de ne payer que la jouissance réelle
de la chose louée.

En édifiant la perfection du contrat de location a partir d’'une analogie qui le compare au
contrat de vente, al-Shafi’i cherchait a rappeler aux hanafites les torts qu’ils ont portés a la
validité juridique de la location. Outre cette démonstration analytique, ce juriste n’hésita pas a
lancer aux auteurs hanafites une dernicre critique lors de son argumentation ; ainsi, selon lui,
la cause principale des égarements et des erreurs affichés par les juristes hanafites, lors de leur
lecture du contrat de la location, est due, a la fois, a leur négligence de l'usage des sources
révélées de I’Islam : le Coran et la Siinna et a leur refus de suivre le consensus des docteurs du
droit islamique, al-ijmad.

Soupgonnés par al-Shafi’i de faire un usage trés libéral de la raison et de la libre opinion,
les avis juridiques rendus par I’école juridique hanafite, a propos du contrat de location, sont
désignés, chez lui, comme une illustration typique des errances intellectuelles que peut
produire la réflexion humaine non vérifiée. L’auteur laisse penser que sans des références
doctrinales précises, le raisonnement humain ne peut aboutir qu’a des interprétations erronées
des prescriptions révélées ; il amplifierait, par conséquent, les risques d’un désordre normatif
qui affaiblirait la vie sociétale de la communauté islamique. Suite a cette opinion, le chercheur
conclut que I'usage des techniques déductives et rationnelles, tel qu’il est illustré par les
hanafites, ne pouvait qu’égarer les docteurs de cette école de la voie juridique islamique
orthodoxe qui avait permis, a travers ses multiples assises (Texte révélé et [jmad), de fixer les
normes régulatrices de la location et sceller, en conséquence, sa légitimité religieuse. Chez al-
Shafi’i, Aqd al-ijara se présente comme une ceuvre propre de I’esprit juridique islamique et il

suffirait a ses opposants, et a ces "innovateurs" qui souhaitent le faconner d’une maniere

378 Dans le contrat du Sdlam, le processus de livraison de la chose vendue peut varier sans affecter le caractére parfait et
achevé de l'acte de vente ; cette qualité est valable également pour le contrat de location car l'utilit¢ de la chose louée,
invisible au départ, est assimilée, ici, a la chose décrite a livrer dans le Sdlam. Al-Shafi’i écrit qu’a ’instar du contrat de
Salam qui porte sur un corps certain « a venir », le louage est parfait dés sa conclusion.

222



contraire a la pratique juridique orthodoxe, de se référer aux versets coraniques et a la
tradition 1éguée par les savants de I’Islam pour renoncer a leurs idées inexactes.

Le contrat de location apparait, sous la plume d’al-Shafi’i, comme une ceuvre juridique
faconnée par I’intellect divin révélé et dispose, en conséquence, d’une essence surhumaine qui
la rend irréprochable. Au travers de sa réflexion, al Shafi’i n’allait pas seulement réussir a
réfuter les théses de ses adversaires ; il offrit, surtout, une argumentation solide pour les
fiigaha sunnites qui lui ont succédé et qui refusent, encore, aujourd’hui de reconnaitre tout
ancrage non islamique au contrat de location ; comment une telle hypothése peut-elle étre
valable alors que chacune des bases fondatrices du figh appuie I’originalité islamique d’al-
ijara ? Avant de répondre a cette question et de souligner les similitudes partagées entre al-
ijara islamique et la locatio conductio romaine, nous nous arréterons, dans un premier temps,
devant la définition et les assises textuelles du contrat d’al-ijara au sein de la tradition

juridique islamique.

a- La conception juridique islamique du contrat de location.

Les juristes musulmans désignent le contrat de location comme « un acte par lequel 1’une
des parties contractantes s’oblige a faire bénéficier 1’autre d’une chose qui est dans le
commerce, pendant un temps déterminé et moyennant un prix stipulé ; celui-ci, non prélevé
sur la chose louée, ne correspond en effet qu’a la durée réelle de la jouissance concédée®” ».
Il s’agit du transfert de 1’usage d’une chose déterminée contre un prix fixé par les
contractants. Le professeur Joseph Schacht définit le contrat de location comme « un acte de
vente de I’usufruit d’une chose déterminée®® ». Toutefois, loin du cadre unitaire proposé par
cette définition, le langage juridique islamique prend la précaution de différencier, au sein
d’al-ijdra, entre les contrats de Salariat et de Louage. Ainsi, si le premier est propre aux étres
humains et concerne le louage de services et les ouvrages qu’ils peuvent fournir ou exécuter
contre un prix déterminé, le deuxiéme concerne le bail des biens immobiliers et loyers des
choses mobilieres comme les bétes de sommes et les navires, cette deuxiéme catégorie est,

ainsi, synonyme de I’achat de la jouissance d’un bien immobilier®!.

379 N. SEIGNETTE, Moukhtassar de Khalil : Abrégé de la loi musulmane selon le rite Malékite, Constantine, A. Challamel,
1911, p 339.

380 Joseph SCHACHT, Introduction au Droit Musulman, op.cit., p. 131- 133.

381 Mohamed Abd el Aziz HASSAN ZAYD, Al ljara Bayn al Figh Al Islami wa al Tatbiq al Moudssir, le Caire, al-madhad
al-Alami li al-fikr al-islami, 1996, p 17.

223



Analogiquement fond¢ sur le contrat de vente, agd al-ijara requiert les mémes conditions
exigées par le contrat de vente et a I’exemple de ce dernier, il ne peut offenser les
prescriptions religieuses de la loi islamique, sauf a risquer d’étre déclaré invalide et illicite*®?.
Similaire a ’acte de vente et structuré a partir de celui-ci, le contrat d’al-ijjdara reste toutefois
distinct de ce dernier car a la différence de I’acte de vente qui aliéne la propriété de 1’objet du

contrat, agd al-ijaara n’implique que la jouissance de la chose louée.

b- Les origines islamiques du contrat de la location.

Dans le figh islamique, la 1égitimité du contrat de location se puise dans le Coran, dans la

tradition prophétique ou encore dans le consensus

Les assises coraniques du contrat de location :

« Et les méres, qui veulent donner un allaitement complet, allaiteront leurs bébés
deux ans complets. Au pere de l'enfant de les nourrir et vétir de maniére
convenable. Nul ne doit supporter plus que ses moyens. La mére n'a pas a subir de
dommage a cause de son enfant, ni le pére, a cause de son enfant. Méme
obligation pour 1'héritier. Et si, apres s'étre consultés, tous deux tombent d'accord
pour décider le sevrage, nul grief a leur faire. Et si vous voulez mettre vos enfants
en nourrice, nul grief a vous faire non plus, a condition que vous acquittiez la
rétribution convenue, conformément a l'usage. Et craignez Allah, et sachez
qu'Allah observe ce que vous faites 33,

« Et faites que ces femmes habitent ou vous habitez, et suivant vos moyens. Et
ne cherchez pas a leur nuire en les contraignant a vivre a I'étroit. Et si elles sont
enceintes, pourvoyez a leurs besoins jusqu'a ce qu'elles aient accouché. Puis, si
elles allaitent (I'enfant n€) de vous, donnez-leur leurs salaires. Et concertez-vous
(a ce sujet) de fagon convenable. Et si vous rencontrez des difficultés réciproques,

alors, une autre allaitera pour lui*** ».

382 Pour ce cas, les juristes évoquent le cas ol un individu affecterait un immeuble a un usage religieux et prendrait un loyer
des fidéles qui veulent y accéder.
383Coran, Sourate Al Bagara, Verset 233.

384 Coran, Sourate al Talaq, Verset 6.

224



Le contrat d’al-ljdra a travers la Sunna :

Ibn Baja rapporte que le prophéte a dit « Donnez a Al Ajir, le salarié, son
salaire avant que ses gouttes de sueurs sechent ».

D’aprés Abu Huraira, le prophéte dit « Dieu, le trés haut dit: «Je serai
I’adversaire de trois genres d’individus, le jour de la Résurrection : I’homme qui
donne un engagement en mon nom puis agit avec perfidie, I’homme qui vend une
personne libre et mange son prix, et enfin ’homme qui engage un ouvrier et qui
I’exploite sans lui donner son salaire ».

Il faut souligner 1’abondance du chapitre relatif au contrat de location et
rapporté par al-Bokhari dans son Sahih ; celui-ci, par sa transmission des Hadith
du prophéte, fait couvrir la quasi-totalité de ce champ contractuel par les paroles

et les actes effectués par Mohamed?*®’.

La location a travers le consensus :

Ce contrat a été aussi approuvé par le consensus des Uléma de la communauté
islamique en raison de son caractére utile et des intéréts qu’il fournit pour le bon
déroulement de la vie sociétale ; en effet, les individus ont besoin de la location

des maisons pour habiter, des terres pour exercer leurs activités agricoles.

Devant la grille textuelle fondatrice proposée par les juristes musulmans, il serait difficile,
de la part du chercheur, d’envisager d’autres sources probables au contrat de location en
Islam ; cependant, a ’instar de I’institution juridique d’al-hiba, une fois que le chercheur se
décide a dépasser le cadre textuel offert par les juristes classiques musulmans, et qui assurent
la religiosité de 1’acte étudié, il pourra observer les nombreuses analogies que ce contrat

offrent avec la locatio romaine.

385 Sahih Bokhari, traduit de I’arabe en Frangais par Harkat AHMED, chapitre XXXVII : Le Louage, Beyrouth, AI-Maktaba
Al-Asrivah, 2003, 3¢ éd,. p. 218 -239.
225



c- De la question des origines romaines d’al-ljara islamique.

Afin d’examiner les convergences éventuelles qui existeraient entre al-ijdra et le contrat de
locatio romain, nous procéderons a I’analyse sommaire de cet acte juridique; les
ressemblances révélées a travers ce travail devraient nous aider a mieux déceler les assises
extra scripturaires d’al Ijara islamique. Ainsi, a ’'instar d’al [jara, la locatio condictio est
définie par le droit civil romain comme une vente de 1’usufruit d’une chose déterminée. C’est
un contrat qui exige du propriétaire de la chose louée de procurer au locataire la jouissance de
I’objet contracté et ceci dés le commencement du contrat ; le bailleur doit aussi garantir celle-
ci tout au long de la durée de la locatio. Suite a cette définition, une premieére ressemblance
surgit et permet de rapprocher la théorie juridique romaine de la location avec la conception
hanafite de la formation d’aqd al-ijdra qui aligne le droit au salaire/prix a la capacité du
bailleur de fournir un usage effectif de la chose louée, dans les deux cas, le prix du loyer peut
cesser ou se réduire en proportion du profit réel fourni par le bailleur.

Une deuxiéme ressemblance se révele a travers la division bipartite des deux systémes
juridiques du contrat de location, Ainsi, comme dans le figh islamique, nous constatons que la
locatio conductio romaine distingue traditionnellement entre deux especes de louage : Le
premier, le louage de chose, locatio conductio rerum, qu’on peut comparer a aqd al-Qira’d
musulman, correspond au bail des biens immobiliers ou mobiliers et exige du locator (le
propriétaire) de conférer au conductor (preneur) la détention d’une chose, pour qu’il puisse
s’en servir, pour une période déterminée. Le deuxieme, le louage d’ouvrage ou locatio
conductio operarum’®® est assimilable au salariat musulman et fait aligner le prix payé sur le
travail rendu par le salarié.

Enfin, les convergences entre la locatio romaine et al-ijara islamique s’affichent
parfaitement a travers la réglementation hanafite de la responsabilité délictuelle relative a la
destruction de la chose/ objet du contrat de location. Dans son article relatif a la conception de
qabd al-Aman en Islam, le professeur Chafik Chehata avait bien souligné les multiples

correspondances qui existent entre le droit hanéfite et le droit romain®’.

336 Le louage d’ouvrage, ce contrat a pour objet les journées de travail d’un homme libre. L’ouvrir ne regoit son salair que
pour le travail et les journées réellement effectuées. Certains juristes comme Paul admettent la possibilité pour I’ouvrir de
recevoir son salaire dans le cas ou la cessation du travail ne lui serait pas imputable..., Robert VILLIERS, Rome et le Droit
privé, Paris, Albin Michel, 1977, p. 387.

387 Chafik Chehata, Les concepts de Qabd Daman et de Qabd Aména en droit musulman Hanéfite, Studia Islamica, No. 32
Paris, MaisonNeuve & Larose, 1970, p. 89-99.

226



L’exposition sommaire de ces connexions qui relient al-ijjara a la locatio permettraient,
sans doute, au chercheur d’accorder plus de crédibilité a cette opinion doctrinale qui fixe
certaines assises normatives de 1’Islam au sein de la tradition juridique romaine qu’il a
rencontrée lors de I’expansion militaire et territoriale des troupes dirigées par le pouvoir
califien. L antériorité historique de la grille normative romaine nous incite donc a penser que
les juristes musulmans devaient y recourir pour réguler les relations contractuelles des
individus au sein des provinces annexées au Califat islamique. Toutefois, le chercheur ne peut
que s’étonner devant le silence des juristes musulmans envers les référence conceptuelles non
révélées ; ainsi, parce qu’il est censé régir la somme des actes de I’individu, le Texte
coranique apparait comme la seul soubassement capable d’organiser les relations
interindividuelle et écarte, par conséquent, 1’éventualité d’un apport séculier externe qui aurait
permis a I’administration musulmane de maintenir les institutions juridiques antérieurs, a son
aveénement, en raison de leur capacité a se conformer aux obligations structurelles du projet
sociétal qu’elle voulait fagonner.

Bien qu’il affiche de nombreuses liaisons avec le droit romain, le figh sunnite orthodoxe
s’abstient a reconnaitre a ce dernier la possibilit¢ d’une influence réelle et continue de
revendiquer ses assises purifiées et sacralisées ; ses certitudes auront du mal, toutefois, a se
maintenir aprés ’analyse de 1’'impdt d’al-Diydfa, tel qu’il a été appréhendé par le droit

islamique.

C- Des convergences existantes entre al-Diydfd islamique et I’ Hospitium militum.

Avant d’examiner les contours d’al-Diydfa, notre étude essaiera de proposer au lecteur une
perspective succincte du role des finances publiques lors des premiers temps du Califat.
L’organisation des recettes fiscales du jeune Etat islamique était animée par I’atteinte de deux
principaux objectifs :

- d’abord, permettre a 1’Etat de financer ses futures expéditions militaires et faire face
aux nouvelles nécessités qu’il devait désormais affronter ;

- ensuite, parce que la grille des relations entre les nouveaux conquérants et les
provinces annexées devait s’écrire a travers cette organisation fiscale; il était
indispensable pour I’Etat islamique de ne pas crayonner des charges fiscales afin de ne

pas heurter les populations vaincues et s’exposer, en conséquence, a leur résistance.

227



Lors de I’analyse suivante, notre objectif est de savoir la maniére dont les impots, institués
par le jeune pouvoir islamique, ont été 1égitimés par les auteurs musulmans. Cet exercice
devra nous aider a mieux comprendre comment un édifice normatif aussi "séculier" que celui
de I’administration fiscale, pouvait adhérer au projet sociétal éthique et purifi¢ véhiculé a la
fois par les autorités califales et par les juristes musulmans.

La question qui se pose désormais est de savoir comment les docteurs du figh islamique
pouvaient s’affranchir de I’ombre persistante des legs juridiques romains. Pour apporter
quelques ¢éléments de réponse et clarifier les rapports réels entre le figh et le jus, notre analyse
se structurera a travers une échelle ou elle exposera I’argumentation juridique islamique
relative aux impdts d’al-diydfa et des Makous. En effet, face aux écrits des Fiigaha
musulmans, s’érige une série d’arguments matériels et historiques qui inciteront le chercheur
a renouveler sa conception de I’authenticité islamique des recettes fiscales, prescrites par le
pouvoir califal.

Dans son ouvrage, Bahth fi Nach’at al-Dawla al-Islamiya (une étude sur I’évolution de
I’Etat musulman), Faleh Hussein écrit que 1’instauration de I’'impo6t d’al-diydfa s’ancre dans le
contexte particulier des premicres conquétes musulmanes et est di essentiellement au
prophéte Muhamed qui a été le premier a 1égiférer, a ce sujet, lors de son accord avec les
habitants chrétiens de Najran®®®. Ainsi, a I’instar des autres mécanismes juridiques ou fiscaux
islamiques, la taxe d’al-diydfa constitue, dans les ceuvres juridiques des auteurs musulmans
orthodoxes, un précédent historique dont 1’avénement se doit seulement a 1’énergie
organisatrice et a la vision éclairée du jeune pouvoir de Médine. En effet, cet impdt devait
répondre aux besoins de manutention de la jeune armée islamique et obligeait, par
conséquent, les localités conquises de procurer aux soldats arabes les besoins nécessaires en
matiere d’hébergement, de nourriture, tout en s’acquittant du ravitaillement de leurs
montures... Outre ces prestations, conformes aux besoins quotidiens des soldats musulmans,
al-diyafa pouvait également pourvoir ces derniers de quelques apports militaires, tels les

chevaux ou encore des lances®®’. ..

388 Faleh HUSSEIN, Bahth fi Nach’at al Dawla al Islamiya, Markaz, Beyrouth, Dirasate al Wahda al Arabiya, 2010, p. 182-
184.
3% L’historien et cadi abbasside Al Wakidi, Muhamed Ibn Umar (747-823), rapporte dans son “Al Maghazi” que le chef de

I’armée islamique victorieuse des romains lors de la bataille d’al-Yarmiik (634), Khalid Ibn Al Walid avait conclu un accord
avec les habitants de Dawmat al Joundal au terme duquel ils devaient fournir aux soldats musulmans 2000 Chameaux, 800
Chevaux, 400 Boucliers et 400 Lances. The Kitab al Maghazi of al-Wagqidi, Volume 3, London, Oxforde University Press,
1960, p.1027-1029.

228



La légitimité juridique et la licéité de cet impot se doivent dans I’esprit juridique islamique
a une clause contractée par le prophéte de I’Islam avec les gens d’al-Najran. Celle-ci stipule,
en effet, I’obligation faite aux habitants de cette localit¢ d’abriter les troupes et les soldats

musulmans pour une durée déterminée de vingt jours au moins>°

. Ainsi, apparaissait en Islam
une pratique qui n’allait pas tarder a devenir, sous le régne des califes de Médine, une
nouvelle espéce des charges fiscales dues par les populations des territoires conquis.

Malgré I’existence d’une référence explicite qui limite al-diydfa a une période minimale de
vingt jours, les sources islamiques consacrées a la conquéte arabo-islamique ne semblent pas
unanimes quant a la durée réelle de cette pratique. Ainsi, si le juriste hanéfite Abu Youssef
maintient, dans son Kharaddj, I’idée d’un imp6t exécuté pendant une période de vingt jours,
Al-Baladhiri dans son Kitab Foutouh al-Bouldane, fixe celle-ci a trente jours®!; d’autres
textes vont a I’encontre de ces opinions et restreignent cette pratique a trois jours®2.

Enfin, telle que I’envisage I’accord conclu entre I’armée musulmane et la localité
byzantine de Jardch®®?, 1a durée d’al-diydfd peut étre indéfinie et serait ainsi sujette au bon
vouloir des chefs militaires accueillis ou au respect d’une coutume juridique existant. En effet,
malgré I’affirmation de I’authenticité islamique de cet impo6t nous pensons que cette pratique
fiscale était antérieure a I’avénement du pouvoir central de Médine et que les nouveaux
dirigeants de 1’ Arabie en avaient connaissance. Le silence manifesté a 1’égard de la localité de
Jardch s’expliquerait ainsi par le souhait des généraux musulmans de maintenir, en leur
faveur, la "charge hospitaliére" que rendaient, jusque-la, les habitants de cette ville aux
troupes byzantines vaincues. Notre étude proposera, ci-dessous, certains arguments qui nous
incitent a lier plus cet impot aux coutumes fiscales romaines qu’a la créativité régulatrice des
administrateurs du jeune Etat islamique. Toutefois, et afin de ne pas trop nous écarter de notre
exposition de la réglementation islamique d’al-diydfd, il faut souligner que celle-ci ne
semblait pas faire 1’objet d’'un ordonnancement explicite et qu’elle dépendait souvent des
contextes géographiques ou elle devait opérer. Ainsi, si cette taxe a été fixée a trois jours en
Egypte, les habitants de la province d’Azerbaidjan ne la devaient que pendant une seule
journée contrairement aux gens de Gorgan®** qui subissaient, quant a eux, une divdfd

indéterminée dans le temps.

3% IBN YOUSSEF. Yadkub Ibn Ibrahim, Kitab Al Kharaj Vol 2, Le Caire, al Matba’d al Salafiya, p. 191.

31 AL BALADHURI, Kitab Futuh al Biilldane, édité par M. J. de Goeje, Leiden, Liber expugnationis regionum, 1870, p 64.
392 IBN SAAD, kitab al tabagat al kabira fi al sirat al nabawiya al charifa, v 1, chap 2, p 35.

393 Qudamma IBN JAAFAR, al Kharaj wa Sinadte al Kitaba, p. 269.

3% Capitale actuelle de la Golestan iranienne.

229



Les auteurs musulmans expliquent que 1I’importance de cette pratique s’est manifestée,
pour le pouvoir politique de Médine, au moment ou il a décidé d’orienter ses troupes
islamiques au-dela de la péninsule arabique; la raret¢ des denrées alimentaires et les
difficultés de s’en procurer allaient faire intégrer ainsi cet impdt aux pratiques €tablies par les
soldats musulmans dans les anciennes provinces byzantines et perses de Syrie, d’ Azerbaidjan
et d’Traq®.

Sous le régne d’Omar Ibn Al Khatab, et dans le cadre des efforts de I’institutionnalisation
¢tatique établie par celui-ci, I’'impot d’al-diydfa allait devenir une charge systématique et
ponctuelle qui ne peut accepter, selon F. Hussein, la lecture aléatoire et erronée que lui avait
réservée 1’historien al Tabari. En effet, ce chercheur estime qu’en relatant cet impot,
contractée par le deuxiéme calife avec les habitants de la Syrie byzantine®®, al Tabari
semblait plus fournir a cet imp6t un sens linguistique qui 1’assimilait & un "accueil généreux"
exercé par ses propres redevables et le présentait, ainsi, comme une obligation fiscale
aléatoire qui dépendait seulement de la capacité et du bon vouloir des individus auxquels elle
s’adressait. Or, cette appréciation serait inexacte et omettrait la volonté califale de faire d’al-
diyafa une charge obligatoire qui s’est imposée a toutes les localités conquises, sans prendre
compte de leur capacit¢ a prendre les troupes islamiques en charge ou non.
L’institutionnalisation de cet impdt devait par ailleurs s’illustrer a travers la taxe d’al-Arzaq
qu’elle emportait dans son sillage et qui obligeait les foyers imposables a donner aux soldats
musulmans une quantité variable selon les pays des denrées alimentaires (tel le blé, I’huile ou
encore le miel) nécessaires ou appréciées par les soldats musulmans®’.

Cette analyse des mécanismes ordonnant 1I’impdt d’al-diydfa nous révele ainsi que cette
charge fiscale était due d’une maniere collective et obligeait les localités annexées par le
pouvoir central islamique, ou au moins leurs habitants "fortunés" a loger et ravitailler les
soldats musulmans. Cet impOt, considéré comme un devoir provisoire dii aux troupes
victorieuses, variait d’une zone géographique a une autre et ne semblait pas étre sujet a une
réglementation unie ; sa durée dépendait ainsi des termes de I’accord conclu ou de la coutume
pratiquée.

Bien qu’al-diydfa pit manifester certains aspects abusifs et véhiculer d’autres charges

alimentaires, cette pratique était considérée comme un dispositif adéquat aux appétences

395 AL TABARI, Tarikh al Russul wa al-Militk vol 4; édité par Mohamed abu al fadl Ibrahim, le Caire, dar al ma’arid, 1960
— 1968, p 152 -157.

396 A1 Tabari : la divergence des Fliqaha, p 217 -218 ; cité par Faleh HUSSEIN, op.cit, p186.

397 Faleh HUSSEIN, ibid., 192 — 193.

230



expansionnistes du pouvoir califal. En effet, outre sa considération comme un mécanisme
indispensable pour la survie des troupes islamiques, la manne fiscale importée par al-diyafa
garantissait au jeune pouvoir central de Médine des subventions ponctuelles et fondamentales
pour la continuité¢ de sa marche conquérante du bassin méditerranéen et de 1’ancien monde
persique.

Paradoxalement, ’objectif final et la nature de cet impot, que les auteurs musulmans
attribuent a la tradition prophétique et le font bénéficier, en conséquence, de ’aura sacralisée
qui caractérise al-figh, rappellent un autre impot beaucoup plus antérieur et propre a la
pratique fiscale romaine, 1’hospitium militum. En effet, a exemple d’al-diyafa islamique,
Rome connaissait une pratique fiscale ¢laborée au bénéfice des soldats de 1’armée impériale.
La définition de I’hospitium militum, telle qu’elle a été fournie par Suétone, ne peut
qu’interpeller le chercheur quant a la véracité des liaisons qui auraient existé entre les deux
pratiques fiscales.

Sous la plume de Suétone, [ hospitium est défini comme "I’acte du logement, fourni par un

particulier, & un soldat romain en quartier’”®"

. La caractéristique militaire de cet acte, telle
qu’elle est rappelée par cette définition, nous permet de nuancer la notion d’hospitium et
distinguer la pratique qui nous intéresse ici de 1’hospitium privatum. Ce dernier manifestait,
en effet, la volonté philanthropique des Romains et désignait une pratique générale qui
permettait aux étrangers/pérégrins de "trouver pour un temps le logement et la table, que ce
soit la maison d'un ami, une hétellerie ou un logement loué >*».

L’hospitium privatum a constitué par ailleurs la base fondatrice de I’hospitium publicum
qui permettait a Rome d’offrir sa protection a certaines villes pérégrines. Celles-ci,
contractaient par le biais de ce mécanisme juridique une alliance avec le pouvoir central
romain et garantissaient ainsi son intégration a la Pax Romana. Enfin, il faut souligner que
vers la fin de ’Empire romain d’occident, 1’hospitium publicum permettait au législateur
romain d’instituer une fiction juridique qui devait légaliser 1’installation de certains peuples
"barbares" dans les provinces frontalicres de I’Empire ; ’exemple des traités conclus entre

Rome et les Wisigoths et qui permettaient 1’installation de ces derniers en Aquitaine en reste

un parfait exemple.

398 SUETONE. La vie des XII Césars, La vie de Tibére. 37, Anthony Rich, Dictionnaire Des Antiquités Romaines et
Grecques, 1883, 3¢ éd.

3% Ciceron. Philippiques. XII, 9 ; John NICOLS, Hospitium and Political Friendship in the Late Republic, University of
Oregon, actes de séminaire, Aspects de 1’Amitié au sein du monde gréco-romain, édité par Michael PEACHIN, Geschichte,
Heidelberg, on 10-11 June, 2000. https://scholarsbank.uoregon.edu/xmlui/bitstream/handle/1794/4959/nic-
hosp.pdf?sequence=1. Consulté le 09 Janvier 2012.

231


https://scholarsbank.uoregon.edu/xmlui/bitstream/handle/1794/4959/nic-hosp.pdf?sequence=1
https://scholarsbank.uoregon.edu/xmlui/bitstream/handle/1794/4959/nic-hosp.pdf?sequence=1

Afin de ne pas nous ¢loigner de notre sujet d’étude, nous nous intéresserons uniquement a
I’hospitium militum que nous pouvons déceler a travers la législation romaine relative aux
affaires militaires. En effet, comme le souligne Hagith Sivan, trois volets ont été consacrés au
probléme de 1’ hospitium militum par le 1égislateur impérial ; celui-ci devait ainsi traiter cette
question a travers les regles relatives aux abus de 1’hospitium par les civils et les soldats
romains, a celles des lois accordant I’exemption de cette taxe, et enfin a travers les techniques
juridiques relatives au processus de la division réelle d’une maison entre "un hote" et "un
invité" romain*%.

L’¢étude de la législation romaine nous révele ainsi une pratique qui ne se présentait pas
comme un dispositif permanent et qui se constituait d’abord comme un arrangement
provisoire. Cette caractéristique est significative si nous la comparons a la pratique d’al-
diyafa islamique. En effet, dans les deux cas, nous constatons qu’il s’agissait d’un mécanisme
temporaire qui dépendait des termes de I’accord engagé avec les localités conquises.

Dans un article consacré a la question de 1’hospitium militum, Claudia Tavolieri
D’andrea*®! décrit un impdt dont les empereurs romains chargeaient les propriétaires
provinciaux et les obligeaient d'offrir l'hospitalit¢ a l'armée romain. A partir de cette
définition, nous pouvons esquisser les contours d’une nouvelle proximité avec al-diydfa. En
effet, en se référant a al-Tabari, nous remarquerons qu’a ’instar de sa pratique romaine, cet
impot s’adressait aux individus disposant des ressources matérielles suffisantes pour acquitter
une charge fiscale aussi lourde. Ainsi, si la théorie juridique de [ hospitium militum et d’al-
diydfd prescrivaient les deux mécanismes comme une taxe collective, la pratique ne les
réservait qu’aux individus qui pouvaient réellement 1’exécuter. Un article de Toni Naco Del
Hoyo**? permet aussi d’entériner la pratique de [’hospitium militum par Rome. Toutefois si
I’auteur préfere mettre ’accent sur les menaces exercées par cette pratique contre
I’indépendance politique des villes "hotes" et les résistances qu’elle rencontrait par les

yall

populations excédées des abus des "invités" romains, nous retiendrons ici sa définition d’une
taxe qui consistait d’abord a accueillir et alimenter les 1égionnaires et les voyageurs romains

de la part des pérégrins*®>.

400 Hagith SAVAN, On Foederati, Hospitalitas, and the Settlement of the Goths in A.D. 418, The American Journal Of
Philology, Vol. 108, No. 4 Maryland, U.S.A, The Johns Hopkins University Press, (Hiver, 1987), p. 759-772.

401 Claudia TAVOLIERI D'ANDREA, La fiscalité nel mondo antico. Il caso dell'hospitium militum, Zeitschrift fiir antikes
Christentum, vol. 11, n°3, Berlin, De Gryter, 1997, p. 448-463.

402 Toni Naco Del Hoyo « Milites in oppidis hibernabant. E1 hospitium militare invernal en ciudades peregrinas y los abusos
de la hospitalidad subtectis durante la Reptiblica », Dialogues d'histoire ancienne. Vol. 27 N°2, 2001. p. 63-90.

403 Le soldat, qualifié « hote », muni du billet de logement pittacium, avait droit au tiers de la maison ou il recevait «
I’hospitalité ». Le propriétaire faisait trois parts de sa demeure et retenait 1'une d'elles, I'hte choisissait l'une des deux parts

232



Par son caractére contractuel*™ et sa nature variable, dépendant des cités ralliées,
I hospitium militum romain s’affiche, a ’exemple d’al-diydfd, comme une composante fiscale
destinée seulement aux provinces annexées. Cet attribut s’explique par le dessein politique de
cette opération fiscale qui devait assurer aux troupes militaires engagées un agencement
capable de répondre a leurs exigences concretes tout en allégeant les charges pécuniaires du
pouvoir central. Qu’il s’agisse de Rome ou de Médine, cette charge devait assurer aux armées
conquérantes des appuis déterminants pour leurs marches expansionnistes, la conquéte du
monde méditerranéen et asiatique, soumis successivement a ces deux pouvoirs, ne pouvait se

réaliser, en effet, sans un tel mécanisme.

L’analyse bréve de la fonction et de la nature de 1’hospitium militum romaine incite le
chercheur a affilier I’'imp6t d’al-diydfa au moule romano-byzantin préétabli qui I’a fagonné.
S’aligner sur I’opinion qui juge exclusivement de 1’authenticité islamique de cette pratique
sera, de notre part, une lecture falsifiée qui nous condamnera a occulter 1’authenticité du
processus évolutif de I’Histoire. La préservation des témoignages relatifs aux pratiques
militaires impériales et la transmission des extraits normatifs consacrés par le législateur
romain a D’hospitium militum, contrarie ’opinion classique et I’argumentation des juristes
musulmans sunnites. Loin de s’arréter devant I’examen des faits et des sources léguées par les
Empires qui avaient précédé I’avénement de 1’organisation territoriale et administrative
califale, la littérature juridique islamique affiche souvent une position ambigué qui guiderait
plus le chercheur vers des théses partiales qu’a I’appréciation objective des questions traitées.
Cet esprit partisan se révele, par ailleurs, pleinement chez certains auteurs arabes
contemporains qui refusent de reconnaitre tout apport positif ou constructif de Rome au sein
de la législation juridique islamique. L’argumentation offerte par F. Hussein a la restauration
de daribat al-Mdkous, taxes douanieres, par Omar Ibn Al Khdtab en est la parfaite illustration.
En effet, contrairement aux sources médiévales qui affirment I’emprunt direct de cet imp6t de
la part du pouvoir central islamique aux Romains, cet auteur ne veut I’appréhender qu’a

travers son expression arabo-islamique.

restant. Les hotes ayant rang d'illustres, c'est-a-dire les plus hauts personnages de I'Etat, avaient droit & la moitié de la maison
ou ils étaient hospitalisés.

404 Un traité d’un nombre limité de nuitées a été constaté dans le cas de I’accord passé avec la province de L'Asie en 85 av. J.-
C. D’autres articles peuvent étre consultées pour mieux appréhender la question de /’Hospitium: Oscar E. Nybakken, The
Moral Basis of Hospitium, The Classical Journal, Vol. 41, No. 6, The Classical Association of the Middle West and South,
Mar., 1946, p. 248-253. http://www.jstor.org/stable/3291725.

233



http://www.jstor.org/stable/3291725

Antérieur a I’Islam et abrogé par Mohamed qui le considérait illégitime, I’impdt d’al-
makous devait pourtant réapparaitre sous 1’ére d’Omar ibn al khatab. Sur les raisons de sa
restauration, les textes arabes semblent étre unanimes quant a 1’édification analogique de cet
impdt sur une pratique byzantine qui obligeait les commercants musulmans a payer une taxe
d’un dixiéme de la valeur de la marchandise transportée aux caisses du pouvoir byzantin.
Ainsi, loin d’étre appréhendés comme une riposte islamique aux pratiques hostiles byzantines,
tel que le laissent envisager les auteurs classiques musulmans*®®, 1’auteur considére I’impot
d’al-Makous comme le dernier maillon de la politique fiscale générale du deuxiéme calife. La
volonté de celui-ci de réorganiser les recettes de 1’Etat et de maintenir ses revenus devait le
conduire a taxer les commergants, seule classe professionnelle a étre exonérée jusque-la par le

jeune pouvoir islamique.

L’argumentation de 1’auteur se fonde sur le paiement effectué par les commercants
nabatéens — la désignation accordée par la littérature islamique médiévale aux arabes non
musulmans - de cet impdt aux autorités de Médine**®. Toutefois, nous estimons que cette
référence reste non convaincante car de I’aveu méme de 1’auteur, et bien avant 1’avénement
du pouvoir central de Médine, les commercants arabes étaient obligés de payer cet impdt aux
phylarques ghassanides qui la percevaient en tant que gouverneurs de la Syrie*”’. Cette
résolution manifestée par les juristes et auteurs arabes a abstenir de références romaines et a
gratifier les sources révélées ou originelles du génie législatif islamique laissent le chercheur
perplexe devant la maniére dont on a appréhendé al-figh en Islam et la finalit¢ de sa

construction.

Est-ce que le Figh se présente comme un systeme législatif/juridique conforme a la réalité
spatiotemporelle qui I’a fait apparaitre ? Permettait-il, ainsi, une méthodologie de réflexion et
d’¢laboration de la norme juridique adéquate a la flexibilit¢ du contexte social ou il devait
opérer ? Des réponses positives a ces interrogations permettraient stirement au chercheur de
déceler certaines lignes juridiques renvoyées par des sources extra-islamiques et antérieures a
I’avénement du Califat de Médine ; celles-ci auraient ainsi maintenu une certaine constance
historique et offert nos seulement aux observateurs une lecture appropriée de la norme

juridique en Islam, mais également permis de nuancer la capacité de la raison humaine lors de

405 198.
406 Faleh HUSSEIN, Bahth fi Nach’dt al Dawla al Islamiya, Markaz, Beyrouth, Dirasate al Wahda al Arabiya, 2010, p.199.
407 Voir supra, chapitre préliminaire, p.

234



son édification. Cependant, 1’opinion véhiculée par 1’orthodoxie juridique sunnite, et ses
nombreux auteurs, rend quasiment impossible la possibilité de déceler les legs juridiques
romains a travers les particules régulatrices d’al-figh ; selon cette opinion, outre 1’aspect
aléatoire et inconcevable de ces idées qui véhiculeraient les éventuelles origines étrangeres et
profanes du droit islamique, la science des Ucul al-figh, a travers sa fonction organisatrice,

constitue une assise originelle qui permet de confirmer la singularité du figh islamique.

Section 2 . Ugul al Figh, une science au service de approche littéraliste sunnite.

Interlocuteur : Tu as jugé selon le Livre et la Sunna. Comment t’es-tu fondé sur al
Iljmad, puis le Qiyas ? Les as-tu placés au rang du Livre et de la Sunna ?

Al Schafi’i : J'ai basé les décisions sur al ljmad et le Qiyds comme sur le livre et la
Sunna, mais le principe sur lequel j’ai jugé a varie.

1 : Est-il licite que des principes différents puissent fonder une méme décision ?

Al Schafi’i : Oui, Nous jugeons en nous basant sur le Livre et la Sunna acceptée sur
laquelle ne s’élevent pas de divergences, [...] Nous rendons aussi des décisions sur la
base d’une Sunna rapporté par un isolé, et sur laquelle aucun accord ne s’est fait. [...]
Nous jugeons aussi selon al Iljmad puis le Qiyds qui est le plus faible, en cas de
nécessité. Car le Qiyas est illicite lorsqu’existe une tradition ; de méme que [’ablution
rituelle avec le sable au cours d’un voyage n’entraine purification qu’en cas de pénurie
d’eau, ainsi, une autre preuve que la Sunna n’est admissible qu’en cas de carence de la
Sunna ».

Al Imam Al Shafi’i ; al Risdla, Chapitre XV ; De ['Tkhtilaf*"

La science d’Ugul al-figh est une science typiquement islamique ; cette singularité lui est
accordée en raison de la religiosité et de la diversité de ses assises constructrices. En effet,
outre les clauses contractuelles et techniques qui sont censées régir les transactions
interindividuelles, cette science puise son ossature conceptuelle dans 1’art grammatical de la
langue arabe, langue privilégiée et sublimée par le Coran. Ucul al-figh se revendique
¢galement des dogmes de la théologie islamique. Selon les écrits islamiques orthodoxes,
I’ancrage varié de cette discipline rendrait vaines toutes les approches approximatives qui se
puiseraient dans les systémes législatifs impropres a la sphere arabo-islamique. En effet, selon

cette opinion, une telle entreprise n’aboutirait qu’a des études comparatistes qui n’offrent

408 Jean Paul CHARNAY, Esprit du Droit Musulman, Paris, Dalloz, 2008, p 49.
235



aucune certitude a propos des influences probables exercées sur le figh islamique, notamment
celles du jus; ces études ne se limiteraient ainsi qu’a I’énumération de quelques
ressemblances confuses et inadéquates a la logique salvatrice/salutaire de la norme islamique.
Toutefois, afin de ne pas nous embarquer dans des canaux qui risqueraient de nous égarer de
la finalit¢ de notre démarche qui est celle de vérifier I’authenticité de la science des Ugul al-
figh et I’objectivité doctrinale de ses auteurs, nous nous limiterons, lors de l’analyse ci-
dessous, a exposer la définition et les objectifs de cette science afin de diagnostiquer les
composantes organisatrices de son édifice.

En s’interrogeant sur la maniere dont la norme juridique islamique puise sa "pureté" dans
la science des Ucul al-figh, notre étude essaiera d’expliquer les raisons de la sacralité
inhérente a cette discipline. Les éléments de notre réponse se déceleront, d’abord, a travers la
définition de la finalité de cette science et la présentation de ses bases fondatrices, telles
qu’elles ont été élaborées par les plumes contemporaines et par les architectes historiques de
cette discipline : les Uguli. Les piéces fondatrices de notre opinion seront repérées, ensuite, a
travers la place accordée a la raison humaine dans ce systéeme de valeurs édificatrices ; la
place secondaire que celle-ci s’est vue attribué, notamment a travers sa subordination a la

9 s’explique notamment par un contexte sociopolitique qui favorisa

notion de [’Ijmaad*
I’épanouissement d’une lecture traditionnaliste de I’Islam. Nous verrons, a ce stade d’étude,
comment I’ceuvre d’al-Shafi’i, al-Risadla, allait servir de base édificatrice pour les partisans de

cette approche.

§1§ La science d’Ucul al Figh entre les lectures contemporaines et les approches

classiques.

A/ la science d’Ugul al Figh, un “sceau‘ de la sacralité du Droit islamique.

Dans son Ilm Ucul al-figh*', le professeur égyptien Abd al-Wahab Khallaf fonda sa
définition de la science des Ucul al-figh a partir de la distinction indispensable qui existerait
entre celle-ci et entre la science du Droit islamique, le figh. Cet universitaire somma, en effet,
ses lecteurs a prendre en considération les dissemblances qui existent entre les deux et qui se

rapportent aux objets et finalités différentes entre les deux disciplines. En effet, si al-figh

409 Voir ci-dessous, sous section 2 de ce chapitre.
410 Abd al wahab KHALLAF, Les fondements du Droit Musulman, Ilm Ugul al Figh, traduit de ’arabe par Claude Dabbak,
Asmaa Godin, Mehrezia Labidi Maiza, Paris, Editions al Qalam, 1997, p13 -19.

236



désigne « la science qui analyse les actes et dires de 1’individu "Mikalaf", c'est-a-dire majeur
et responsable, afin de juger leur conformité avec la loi divine, la science d’Ucgul al-figh
s’intéresse, quant a elle, a la théorie du droit et a la mani¢re dont celle-ci formule les
indications globales, al-Adild al-Kouliya, ces prescriptions générales qui permettent de guider
le travail et ’opinion régulatrice du juriste. L’objectif d’Ugul al-figh est d’analyser les
diverses indications observées dans les textes révélés, Coran et les hddith du prophéte d’une
part, ou celles rendues, a titre particulier a travers les avis des différents fiigaha.

Cet exercice permet, par conséquent, a a/-Uguli (théoricien du droit) de déduire les normes
adéquates aux prescriptions divines avant d’en faire une échelle universelle pour la
détermination de la valeur juridique de chaque acte humain. La classification qui résultera de
ce travail préliminaire servira de référence aux techniciens du droit (Juge, Mufti, ou juriste) et
leur permettra d’accomplir leur mission, celle d’ordonnancer la sociét¢ humaine a travers
cette démarcation qui existe entre ce qui est permis par Allah, le licite, et ce qui ne 1’est pas,
illicite*!!.

Cette finalité religieuse qui se refléte a travers cette définition n’est pas paradoxale a une
science que 1’auteur ancre directement au sein de la volonté divine ; en effet, Abd al-Wahab
Khallaf écrit qu’Ugul al-figh est une "science voulue par Allah" afin d’aider al-mijtahid
(Uguli ou juge) a gouverner 1’extraction et la déduction des prescriptions de la loi islamique.
La science des Ucul al Figh s’affirme donc comme une assise doctrinale indispensable pour
assister le faqih dans son interprétation du cas qu’il a a examiner et dans sa lecture de la
référence textuelle ou gestuelle (actes du prophete Mohamed ou ceux de ses compagnons)
qu’il a a utiliser. Elle permet ainsi de clarifier, sous la lumiere des préceptes divins, les points
équivoques que le juriste musulman risque de rencontrer.

La présentation d’Ugul al-figh comme "un laboratoire" des élément intellectuels ou le
juriste emprunte ses matériaux de réflexion se décele également sous la plume du professeur
Abd el Majid Turki qui définit Ugul al-figh comme « une science qui s’attache a mettre a la
disposition du juriste compétent (al-mujtahid) tout un arsenal d’outils lexicologiques,
philosophiques ou logiques de nature a 1’aider a extraire les jugements de Dieu, al-Ahkdm,
soit directement du Coran, de la tradition du prophéte, soit indirectement par le recours a la

pratique musulmane, légalisée par ’'unanimité des savants (al-ijmad), ou ’exercice d’une

411 Abd al wahab Khallaf, op.cit, p 17
237



sorte de raisonnement par analogie grace auquel on rattache un cas nouveau a un autre
réglementé par I’un des trois éléments de références précédents *'%».

A T’instar d’Abd al-Wahab Khallaf, le professeur Turki distingue entre Ucul al-figh et al-
figh qu’il qualifie comme deux sciences qui « ne recouvrent pas le méme champ conceptuel,
qui ne visent pas tout a fait le méme but et qui ne répondent pas a des besoins identiques *!*».
Ainsi, contrairement a un figh caractérisé par son positivisme et ses méthodes empiriques, et
qui ignore toute référence jusnaturaliste, la science des Ucul al-figh se réveéle comme une
construction conceptuelle dont 1’objectif est triple : d’abord, théoriser les principes et les
normes juridiques, puis définir la logique qui anime leurs origines et enfin déterminer le
systéme des valeurs que les régles et institutions juridiques peuvent revétir. Cette discipline
se présente dans 1’esprit de A. Turki comme une épistémologie du droit, une science
"médiane" qui se situe entre 1’édifice abstrait de la logique formelle, la philosophie, et les cas
pratiques examinés par le droit positif, al-figh. En terre d’Islam, celui-ci est, en effet, chargé
de veiller sur la conformité des actes individuels aux indications globales, il/lal, élaborées par
les uguli et qui témoignent de I'universalité de la prescription divine.

Ces approches qui identifient la science des Ucgul al-figh a travers ses soubassements
abstraits et ses socles textuels révélés ne sont pas I’apanage des auteurs arabes et musulmans ;
ainsi, Marie bernard, dans son article : « Les Uciil al-figh de 1'époque classique : status
quaestionis » définit cette discipline comme la science des moyens qui permettent, aussi bien
au mijjtdhid qu’au non-mujtahid de connaitre les décisions divines, al-Ahkdam al-shari’ya*'*.
Si Jeanne Ladjili Mouchette identifie Ugul al-figh comme « la science qui fixe les racines qui
nourrissent et fixent la création juridique*'> », Noél J. Coulson, dans son Histoire du Droit
Islamique, présentera cette discipline comme la science des fondements du droit et le cadre ou
le juriste peut puiser les outils intellectuels nécessaires qui lui permettraient d’expliciter le
sens exact du texte 1égislatif révélé. A D’instar de la littérature juridique islamique classique,
I’auteur identifie cet “arsenal scientifique* vital aux uc¢uli a travers « les quatre principes de

base qui représentent des manifestations distinctes mais corrélatives de la volonté divine [...] :

412 Abdel-Magid TURKI, La logique juridique, des origines jusqu'a Shafi’i (Réflexions D'ordre Méthodologique, Studia
Islamica, No. 57, Paris, Maisonneuve & Larose, 1983, p. 31-45

413 Ibid.,

414 Marie BERNAND ; Les Ugul al-figh de I'époque classique status quaestionis ; Arabica, T. 39, Fasc. 3, Brill, Nov., 1992,
pp- 273-286.

415 Jeanne LADJILI MOUCHETTE, Histoire Juridique de la Méditerranée, op. cit., p 253.

238



la parole de Dieu lui-méme dans le Coran, le comportement divinement inspiré du prophete,

le raisonnement par analogie et le consensus *!y.

Une premicére analyse de ces diverses lectures de la science des Ugul al-figh nous propulse
devant une multitude de définitions appréhendées, paradoxalement, a travers un méme et seul
angle : celui de la primauté des sources révélées de I’Islam dans la détermination et
I’extraction des principes et normes chargés de réguler les actes noués au sein de la société
humaine. La science des Ugul al Figh se révele, en conséquence, comme une méthodologie
"mandatée" d’¢laborer les paradigmes capables de préciser la nature de 1’acte individuel et ses
éventuelles déclinaisons au sein de la hiérarchie des valeurs qu’elle a, elle-méme, stratifiée.
Ainsi, par la fixation des indications globales qui délimitent le travail du fagih, la science
d’Ugul al-figh se présente, chez les penseurs et théoriciens du Droit musulman, comme la
seule grille de lecture apte a appréhender le fagonnement de la norme juridique et a juger de
son bien-fondé.

Ce constat devra, toutefois, nous inciter a nous interroger sur la pertinence de la distinction
opérée entre al-figh et la science consacrée a sa méthodologie. En effet, suite a nos
précédentes lectures, cette dernicre apparait comme une partie intégrante et indispensable
pour la construction de la norme, elle constitue méme le travail préalable et la structuration
consubstantielle qui permet de fagonner et de prononcer le droit en terre d’Islam. Par
conséquent, nous pensons que ce clivage, opéré par les différents auteurs, entre al-figh et ses
Ugul, constitue une approche artificielle. En effet, comment peut-on soutenir la singularité
d’un figh islamique qui s’appréhenderait, exclusivement, a travers ses cas empiriques et sa
technicité alors que sa propre singularité reste conditionnée, comme nous 1’exposerons
ultérieurement, par son alignement sur les préceptes moraux et religieux décelés a travers les
indications globales élaborées par les Uguli ? Aussi, comment pouvons-nous parler d’un
juridisme positif propre a al-figh et omettre, en conséquence, la hiérarchisation supranaturelle

de ses assises fondatrices alors que celles-ci lui ont €t¢€ posées par la science d’Ugul al-figh ?

416 Noél J. COULSON, Histoire du Droit Islamique, Traduction de I’anglais par Dominique Anvar, Paris, Presse
Universitaire de France, 1995, p. 75-76.

239



A la lumiére de ces interrogations, nous pensons qu’al-figh ne doit pas étre déli¢ de la
science des Ugul qui lui a permis d’acquérir, a la fois, une ossature conceptuelle et une unité
salvatrice face a la désagrégation que lui promettait le débat doctrinal opposant les partisans
de libre opinion aux adeptes de 1’interprétation littéraliste du Texte révélé. La continuité d’al-
figh se doit essentiellement au travail gigantesque ¢laboré par les Uculi et il sera, par
conséquent, incohérent de vouloir réfuter ou éclipser I’apport de ces derniers en dissociant al-
figh de ses Ugul ou en confinant chacune des deux sciences dans une sphere indépendante.

Toutefois, devant I’illustration de la primauté de la vulgate coranique et de la tradition
prophétique dans la fixation des outils responsables du fagonnement de la norme juridique,
telles que références soulignées ci-dessus en témoignent, il nous est nécessaire de nous
interroger sur la place qu’occuperait la raison humaine au sein de la hiérarchie des assises
fondatrices et de comprendre a travers elle les marges laissées a 1’étre de disposer des normes
qui le régissent. Clarifier cette pensée nous permettra de comprendre le role extrémement
réduit qui a été accordé par les Uguli aux flux externes a la pensée islamique ; nous
constaterons ainsi qu’a I’exemple de la raison humaine, ces derniéres particules n’allaient pas
pouvoir résister a la primauté et a la consécration du Texte révélé.

En analysant ci-dessous les approches classiques de la science d’ Ugul al-figh et en
examinant les interprétations que les auteurs de I’Islam médiéval lui attribuaient, nous
pensons disposer des premicres réponses a nos interrogations relatives a 1’ignorance
manifestée et délibérée de la part des auteurs sunnites contemporains du role primordial des
anciennes régles juridiques romaines dans la construction d’al-figh. Notre examen de
I’exploitation tardive de 1’ceuvre shaf€ite, al-Risdla, et du role ambigué de son auteur nous
permettra, dans un second temps, de déceler les traits inattendus d’une volonté califienne,
soucieuse de faire de la science du droit I’expression supréme de la religiosité distinctive de la
communauté universelle qu’elle présidait ; celle-ci, ne pouvait en effet s’apparenter a une

quelconque référence humaine/profane qui mettrait en doute sa légitimité supranaturelle.

240



B/ La science d’Ucul al-figh a travers les écrits islamiques médiévaux.

Nous procéderons ci-dessous a la présentation de quelques textes relatifs a la définition de
la science des Ucul al-figh telle qu’elle a été élaborée par certains penseurs musulmans au
moyen age. Notre choix se portera d’abord sur U¢ul al-figh du juriste andalou /bn Arabi, puis
sur al-Mu'tamad d’Abu al-Hussayn al-Basri; nous nous attarderons également devant al-
Darouri fi Ugul al-figh d’ Averroés avant de parachever notre analyse avec le traité juridique
d’Ibn Hazm, al-Nubdhd al-Kdfiya fi Ahkdm Ugul al-figh.

A travers I’interprétation d’/bn al-Arabi, nous mettrons la lumiere sur I’approche malékite
de la méthodologie du Droit. Il est bien admis que cette école, comme par ailleurs les autres
trois mouvances de 1’orthodoxie sunnite (hanéfite, hanbalite et shaf€ite), s’est ancrée
principalement dans la tradition prophétique et a puisé ses instruments de réflexion au sein de
la matiere premicre proposée par le Texte révélé. Cependant, faisant preuve d’un accueil
bienveillant a I’égard de la liberté de ’opinion juridique, le maitre fondateur de cette école,
Malek Ibn Ands (93H/715 J.C — 179H/796 J.C) allait conduire ses disciples sur des chemins
moins rigides et formalistes que ceux entrepris ultérieurement par les Hanbalites suspicieux
envers les références impropres au texte révélé. Moins rigoureux que ces derniers, le
malékisme est resté toutefois moins flexible que 1’école hanéfite qui avait érigé la libre
opinion comme un mécanisme majeur pour 1’élaboration de la régle juridique. Ainsi, parce
que le Malékisme juridique constitue, selon notre réflexion, une solution intermédiaire entre
la flexibilité¢ étonnante des juristes hanéfites et le rigorisme paralysant, manifesté par les
autres fractions du sunnisme juridique, notre étude estime qu’il constitue le systéme doctrinal
approprié pour comparer la lecture “traditionaliste” du figh a celle des écoles islamiques qui
ont fait de la Raison et de la libert¢é humaines leurs axiomes de réflexions. Ainsi, nous
confronterons la lecture malékite d’Ugul al-figh aux réflexions élaborées par le juriste
mu’tazilite Abu al-Hussayn al-Basri, avant d’analyser [’approche Averroiste de la
principiologie du droit.

En effet, en nous arrétant devant 1’ceuvre juridique d’/bn Riichd, et en prenant compte du
réle majeur de la raison chez lui, nous estimons rencontrer une idée du droit plus axée sur la
capacité et la volonté réelle de I'individu que sur les assises classiques élaborées par la
doctrine malékite a laquelle ce philosophe appartenait. L’objectif final de cet exercice sera,
ainsi, de déceler les trais de divergence ou les convergences qui peuvent exister entre les
lectures rationnelles du figh en Islam et les approches orthodoxes qui apergoivent le droit

241



comme un instrument chargé de conformer les relations interindividuelles aux consignes
divines.

La lecture d’Ibn Hazm se révélera, enfin, importante pour découvrir les éléments de pensée
d’une école juridique qui a disparu mais dont I’apport intellectuel est resté majeur, notamment
a travers le réle capital que ce penseur accordait a la capacité 1égislatrice humaine et son refus
de P’aliéner sur la technique d’al-[jmaa qu’il estimait, contrairement aux approches
orthodoxes, non seulement irréalisable, mais également capable d’altérer le message divin et

infirmer sa reconnaissance de la liberté de 1’étre.

a- La conception des Ugul al-figh chez Ibn al-Arabi :

Dans son Ugul al Figh, le Qadi andalou Abu Bakr Ibn al-Arabi (1076-1148), définit le
Droit comme «la connaissance des Ahkdm al shari’ya (les prescriptions divines) » et
appréhende celle des Ugul al-figh comme la science des Adild, c’est-a-dire les indications du
droit qui permettent de déduire et d’extraire les normes régulatrices de la société. Ibn al-Arabi
accorde, aussi, une deuxiéme définition a cette science et la présente comme la connaissance
exclusive de la valeur juridico-religieuse des actes de 1’étre miikaldf*'’. Cette deuxiéme
lecture, qui écarte les probabilités d’une éventuelle appréciation juridique rationnelle des actes
individuels, ne semble pas offusquer I’auteur qui la juge méme indispensable pour compléter
le premier sens qu’il avait évoqué.

Apres avoir défini la science des Ugul comme la science des adila, Ibn al-Arabi définit ces
derniers comme les indications qui permettent de saisir la signification réelle du texte révéle;
ils sont les « outils adéquats qui menent al-miijtahid vers I’atteinte du sens recommandeé » et

qui lui permettent ainsi d’évaluer la valeur juridique de 1’acte individuel.

Elaborant son trait¢, Ucul al-figh, a 1’égard de ses disciples, Ibn al-Arabi attire leur
attention a ne pas confondre A/ Ahkam al-shari’ya avec la responsabilité de 1’étre ou avec la
nature des actes qu’il accomplit. En effet, selon cet auteur, al-hiitkm al-shar’i est la norme qui
a été légiféré par Allah et qui a été découverte a travers le dalil décelé au sein des sources
révélées, le Coran et la Siinna. Ainsi, parce que la 1égislation divine se constitue chez I’auteur

comme la seule grille de lecture capable de définir la valeur des actes individuels, la

417 Ces actes définissent les faits et paroles des individus, ils peuvent étre classifiés a travers cinq catégories juridiques :

interdit, ordonné, souhaitable, blamable, a/-moubah/le permis.

242



construction de la norme ne va pas dépendre de la réelle nature de ces actes ou méme de la
réflexion propre du Mikalaf, son destinataire ultime. L’ambiguité qui se dégage de cette
réflexion va rapidement disparaitre a travers la notion d’al-Aqg/ (la raison) proposée par I/bn al
Arabi. Ainsi, aprés avoir annoncé que celle-ci a été « I’objet d’'une ample controverse parmi
les gens », le juge sévillan écrit que la notion d’al-4Aq/ doit étre interprétée comme I/m, un
savoir affranchi de I’emprise des régles grammaticales des linguistes arabes et ouvert a
d’autres techniques d’appréciation qui lui permettraient de révéler exactement, ou
approximativement, les sens de la notion étudiée.

Cependant, sous ses traits innovateurs, cette définition allait rapidement étre nuancée pour
mettre court a I’ambition, qu’aurait développée le lecteur, de voir ibn al-Arabi admettre le
role majeur de la raison humaine, et de la liberté qui en est corolaire, dans 1’¢laboration de la
norme juridique. En effet, ce juriste ne s’attarda pas pour proposer une méthodologie de droit
appropriée a I’architecture élaborée trois siécles auparavant par al-Shafi’i et confirmer ainsi
I’emprise d’une approche intellectuelle qui s’était employée auparavant a consacrer le
référentiel surnaturel du figh islamique. Ainsi, nous laissons ibn al-Araabi se prononcer a
travers le passage suivant afin de vérifier la véracité de notre opinion.

« Concernant la science d’Ugul al-figh, nous serons amenés a parler des ordres
et des interdits ; la clarification des sens coutumiers ou particuliers et nous
exposerons ce qui est défini de ce qui est équivoque dans le texte révélé (Coran et
Stinna). Nous procéderons également a distinguer entre ce qui est compris/déduit
de ce qui est prononcé dans le discours divin (al-Kitab) et présenter les différents
degrés de maniere dont il faudra I’interpréter. Nous évoquerons, ensuite, al-ijmad
et ses différentes représentations. Puis, nous parlerons du giyds, sa typologie et les
raisons de son refus chez d’autres écoles. Nous compléterons notre traité¢ en
exposant le cas de I’abrogation des prescriptions révélées et la question de la
pondération entre les indications (al adild) qui peuvent réglementer une seule et
méme question. Enfin, la présentation d’al-ljtihad et la manicere dont il peut

s’effectuer incluront notre étude comme une conclusion enrichissante*'® ».

418 Abi Bakr Ibn Al Arabi, Ucul Al Figh,
243



Apres la lecture de ce passage et sa présentation des assises fondatrices du figh, ce qui
interpelle 1’observateur c’est I’absence compléte de toute référence étrangeére, extra-
scripturaire, qui permettrait de le fagonner ou d’appuyer ses régles. Ainsi, et avant méme de
proposer une lecture analytique du processus évolutif des Ucul al Figh au moyen age et
d’essayer de comprendre les traits qui allaient construire ses spécificités et sa religiosité

ultérieures*!’

, nous pouvons des maintenant observer que la consécration d’ibn al-Arabi des
notions inscrites originellement dans la théologie islamique, le role fondateur qu’il leurs
attribue dans la déduction de la norme et de sa subordination d’al-giyds au mécanisme d’al-
ijmad** trahissent incontestablement 1’ancrage shaféite et orthodoxe ou ce juriste puisait son
raisonnement.

A travers I’observation de la conception d’Ugul al-figh chez Ibn al-Arabi, le chercheur
peut déceler I’ampleur de I’emprise littéraliste sur 1’édification de la raison orthodoxe sunnite
et de sa capacit¢ a remodeler la méthodologie des courants conceptuels qui pouvaient
démontrer, auparavant, une certaine flexibilité analytique et accorder une place privilégié a

I’étre dans la construction de ses normes régulatrices. Ce constat se confirmera par ailleurs a

travers ’analyse de I’ceuvre du penseur moutazilite, 4bu Al-Hussayn al-Bassri.

b- La science d’Ugul al Figh a travers AI-Mu'tamad d'Abu al-Hussayn al-Basri (m. 436
H/1044J. C)

Avant d’examiner la conception de la science d’Ugul al-figh chez al-Basri, nous proposons
au lecteur de s’attarder devant cet extrait d’ 4/ Mu tamad Fi Ugul al Figh ou cet auteur expose

sa perception de la science du droit et de son €laboration.

« Ugul al-figh est une discipline qui appartient a la théologie et qui s’intéresse aux
indications qui permettent de découvrir et régir al-figh. La déduction des normes
juridiques se doit & un ensemble de conditions et matériaux hiérarchisés et seul leur usage
permettra d’approuver ou non la justesse des réflexions élaborées par al-miijtahid. Afin
que celui-ci puisse déduire al-Ahkam al-Shari’ya et les utiliser convenablement, il doit

recourir a deux méthodes :

419 Ibid., 62-76
420 1pid., 60 — 61.

244



En cas de silence d’al-Shar’d, al miijtdhid peut suivre le jugement de la raison ;
toutefois, il doit distinguer, dans ce cas, entre le permis et I’interdit ; la deuxiéme est celle
qui nous avait été indiquée, explicitement, par al-Hakim/le Sage ou celle qui nous permet
de s’y approcher tel al-ijtihdd [...]. Sachez que ce Hakim, source de ces actes et paroles,
peut référer a I’Intelligence supréme, c'est-a-dire Allah, ou désigne un étre/entité qui peut
atteindre cette sagesse grace a son infaillibilité, cette deuxiéme catégorie englobe d’une
part les prophétes, porteurs du massage divin, et d’autre par Ijmad al-Umma, le consensus
de la communauté [...].

Concernant ces actes et ces paroles, nous pouvons les aborder soit, a travers une
approche générale qui clarifierait leurs significations et leurs attributions dans la
constitution du figh, soit a travers une analyse détaillée qui mettra la lumicre sur les
origines de ces attributions, cette deuxiéme approche devra nous aider & concevoir si ces
actes et paroles sont confinées exclusivement dans le Coran et la Sunna ou peuvent-ils
étre ancrées dans d’autres références comme les anciens livres des prophétes qui ont
précédé Mohamed.

La méthodologie de la déduction des normes signifie nécessairement la mani¢re dont
ont été hiérarchisées les bases utilisées par al-faqih et comment celui-ci devait inclure,
lors de son raisonnement, le discours d’al-Hakim. Parce que la proscription et 1’ordre,
avec d’autres procédés, est nécessaire pour distinguer entre la vérité qui nous est révélée
explicitement et celle que nous serons amenés a déduire, nous devrons, d’abord, parler de
la science d’al-kdlam qui nous transmet la Vérité de maniére explicite ou nous permet de
I’instituer tacitement ; nous examinerons, ainsi, leurs valeurs et comment il faudra les
distinguer parmi les ordres et les interdits [...]. Nous privilégierons, ensuite, 1’analyse des
obligations et des interdictions par rapport aux autres composantes du texte, ce choix
s’explique par la nécessité de connaitre 1’utilité du Texte a travers sa propre structure
[...]. Aprés avoir étudié les paroles, puis les actes, élaborés a travers le discours
prophétique, nous soulignerons la primauté de la science de I’abrogation sur Ie
mécanisme d’al-ijmad car celle-ci est issue du discours révélé par Allah a Mohamed
[...]; il est logique de privilégier le discours divin sur al-ijmad car le premier cautionne
I’authenticité du deuxieme.

Enfin, nous avancerons l’é¢tude d’al-ijmad sur la science d’Akhbar-al Ahad (les
paroles transmises d’une manicre unilatérale sur le prophéte ou sur ses compagnons) qui
peuvent avoir une seule source ou peuvent étre transmises d’une génération a une autre ;
cependant, nous les considérerons seulement comme des indications probables qui ne
bénéficient pas de la véracité du Texte révélé. Nous la situerons, par ailleurs, au méme

rang que le giyds car la valeur de celui-ci reste inférieure a al-ijjmad, ’analogie

245



1égislatrice au sein d’al-figh ne peut se structurer en dehors du consensus de la

communauté*?!

».

Apres avoir rappelé que la science d’Ucul al-figh est une composante nécessaire de la
science théologique d’al-kdldm et un canal qui permet au croyant/individu de s’approcher
vers la Vérité, Abu al-Hussayn Al-Basri rappelle pouvait souligner le caractére éthique et
religieux de la norme en Islam et sa finalit¢ de coordonner 1’acte individuel sur les sacrifices
et exigences que nécessitent la vie dans 1’Au-dela. L’atteinte de cette harmonie par I’étre ne
peut se faire sans la connaissance et le respect des prescriptions divines. Toutefois si la raison
peut intervenir dans leur déduction, I’auteur affirme qu’elle ne peut jouir que d’un role
supplétif qui reste conditionné par la hiérarchisation dominée par "le non conclu", c'est-a-dire,
le message et les indications telles qu’elles ont été élaborées a travers le Texte révélé (le
Coran, les actes du prophéte et I’accord de la communauté islamique).

422 soucieux d’accorder une

A la différence des premiers docteurs de 1’école mutazilite
place privilégiée a la libre opinion qu’ils estimaient étre le signe ostentatoire de la primauté de
la liberté et de la raison individuelle, nous observons que ce juriste n’hésite pas a subordonner
la technique juridique déductive d’al-giyds, seul outil rationnel, par ailleurs, de son
organisation méthodologique, a la régle d’al-ijmaa et I’aligner sur Akhbar al-Ahad, c'est-a-
dire ces paroles non authentifiées, rapportées unilatéralement par des auteurs douteux et qui
constituaient un champs approprié pour accréditer les opinions véhiculées par les autorités
orthodoxes califales***.

Hormis 1’édifice hiérarchise et théologisé qui semble structurer la construction de la norme
et la déduction des prescriptions en Islam, A/-Basri admet un recours éventuel aux "traités des
autres prophetes". Cependant, il faut comprendre qu’a travers cette référence, le juriste fait
allusion a la Torah et aux Evangiles, ces Textes révélés qui véhiculaient le monothéisme
religieux et qui s’adressaient aux croyants pour lui enseigner la transcendance et la providence
de la volonté divine. Ainsi, a travers son ceuvre, Abu al-Hussayn al-Basri permet au chercheur
d’observer les contours explicites d’une dimension théologique qui enrobe intrinséquement de

la science d’Ugul al-figh. Ce travail témoigne, surtout, du déclin de 1’usage de la raison et de

la libre opinion chez les penseurs mutazilites au quatrieme siecle de I’hégire et insinue et

41 Mohamed Ibn Ali Ibn Al Tayeb al-Basri Abu Hussayn, AI-Mu'tamad fi Ugul al Figh, Vol 1, Vérifié par Khalil El Misse,
Beyrouth, Dar Al Kutub al Arabiya, 1982, p. 4 -9.

422 Voir supra

423 Voir infra.

246



laisse le chercheur perplexe quant au sort des legs conceptuel établis par les fondateurs de
cette école. En effet, placer al-giyds au méme rang du mécanisme problématique des Akhbar
al-Ahad ne peut qu’étre synonyme de la perte de confiance éprouvée par I’intellectuel
musulman en ses propres capacités délibératives et législatrices et son renoncement devant
une approche traditionnaliste qui ne lisait le texte qu’a travers sa dimension linguistique et qui
avait fait de I’interprétation des faits aléatoires des générations antérieurs : al-Saldf, le sceau
nécessaire de son authenticité et de sa légitimité*?*. Paradoxalement, cette influence de la
pensée orthodoxe sur le processus constructif de la norme juridique n’allait pas épargner

I’ceuvre juridique du plus grand philosophe de I’Islam : Averroés.

c- L’interprétation averroiste de la science d’ U¢ul al-figh.

Moins connu que les autres ceuvres d’ Averroes, al-Darouri fi Ucul al-Figh, aw Miikhtassar
al-Moustaspha li Abi Ahmed Al-Ghazali, écrit vers 1157 J.C, révéle au lecteur un nouveau
portrait d’Abu al Walid Mohamed Ibn Ruchd, celui d’al-uculi**®. Le titre de cet écrit est, en
soi, révélateur du contexte et des motivations qui allaient fagonner la pensée d’ Averroés et ses
orientations juridiques ultérieures ; en effet, intitulé Le nécessaire dans les fondements du
droit, ou I’abrégé d’al-Moustaspha», ce livre se voulait une critique du traité juridique d’4b7
Hamed al Ghazali, al-Moustaspha considéré — pour son usage de la raison et sa capacité de
réfuter et d’affaiblir les théses de ses adversaires doctrinaux, les Mutazilites — comme
I’ Autorité doctrinale incontestable parmi les milieux sunnites médiévaux.

En effet, Soucieux de concilier et lier le sort de I’esprit littéraliste proposé, a la fois, par le
shafi’isme juridique et al- ash’arisme théologique dont il était disciple, al-Ghazali allait faire
de la théologie islamique une science totale qui incorporait la discipline des Ugiil al-figh et
légitimait par conséquent I’aura sacralisé¢ de la norme en Islam. Cette lecture traditionnaliste
et "habile" du figh offrit a Ibn Ruchd, et bien avant le Tahafut al falasipha du théoricien
ash’arite, une opportunité pour initier ses débats doctrinaux avec Al Ghazali auquel il allait

reprocher son instrumentalisation du Texte révélé en faveur de son obédience théologique.

424 Supra

425 Afin de mettre de la lumiére sur cette partie de ’activité averroiste, ’universitaire marocain Jamal al Din AL-ALAWI
avait procédé a rééditer le traité des Ugul en 1992 et ’avait présenté a travers une approche scientifique qui cherchait a
authentifier son originalité et son appartenance certaine au domaine intellectuel investi par le philosophe de Cordoue.

247



Ainsi, en s’intéressant a al-Darouri, notre étude cherche a appréhender la lecture averroiste
de la science des Ugul al-figh et évaluer ses divergences avec la méthodologie juridique
orthodoxe ; cette démarche nous permettra, en effet, de découvrir le role attribué¢ par le
philosophe andalou a I’individu dans la création du droit.

Considérée comme une Illustration certaine de la logique, la science d’Ugul al-figh se
définit chez Averroés comme une science qui fournit aux Mijtdhid les instruments
nécessaires pour interpréter le texte révélé et détecter 1’existence d’un sens prépondérant et
d’un sens caché. Cette discipline fournit, en effet, la méthode par laquelle on peut passer, sans
enfreindre les regles de la langue, du sens propre au sens métaphorique, lorsque les
circonstances textuelles ou extralinguistiques qui entourent le propos le permettent*?°, Cette
appréciation qui permet a Ibn Ruchd de maintenir la science des Ugul al figh dans le sillage de
la théologie, va en conséquence le conduire a penser que les Uguli restent redevables de
certains de leurs axiomes irréversibles aux théologiens dont il définit ’apport conceptuel
comme « le compas et la régle qui doivent corriger les égarements de toutes les sciences
religieuses...**” ». Toutefois, malgré le lot de reproches qu 'Ibn Ruchd n’hésite pas a adresser
aux théologiens a cause de la rigidit¢ de leur “conscience® linguistique qu’il juge non
scientifique, imprécise et capable de précipiter la réflexion humaine dans la confusion*?%, nous
allons remarquer que ce penseur ne propose pas une lecture révolutionnaire de la
méthodologie du droit et se contente paradoxalement d’une approche inductive basée sur la
primauté des textes révélés, telle que celle-ci a été stratifiée auparavant par al Shafi’i. En
effet, manifestant sa préoccupation de s’accommoder a la terminologie utilisée par les Uguli,
Ibn Ruchd allait reconduire la méme grille de lecture €élaborée antérieurement par 1’approche
traditionnaliste. Ainsi, il opére un mouvement de retour aux sources textuelles et procede a
une lecture du Droit "par le haut" ou la norme est édifiée, exclusivement par la volonté divine
et ou le Texte coranique tient logiquement le premier rang.

Si la Sunna est placée en deuxieme rang au sein de la hiérarchie averroiste, en raison de
son caractére authentifié et surhumain®?, le philosophe étonne par son acceptation de la
technique de Khabar al-Ahad sans la soumettre a un examen méthodologique capable de

révéler ou non son authenticité. Certes, /bn Ruchd fonde la 1égalité de ces Akhbar sur le

4267iad Abou Akl, Les principes du droit comme logique propre aux sciences religieuses selon Averroés, Greco Arabo Latino
Incontro di Culture, Universita di Pisa, Dipartimento di Filosofia, Pise, 2010, derniére mise a jour Mai 2013,
http://www.gral.unipi.it. Date de consultation

427 Ziad Abou AKl, ibid.,

“BIbn Ruchd, 4! daruri fi Ugul al Figh aw Moukhtassar al Moustasfa, présenté et annoté par Jamal al Din al Alaoui,
Beyrouth, Dar al Gharb al Islami, 1994, p25.

29Ibid., pp 66-71.

248


http://www.gral.unipi.it/

consensus suppos¢ des compagnons et les interpréte comme un outil qui a €té indispensable
pour transmettre les messages du prophéte de 1’Islam aux tribus arabes ; toutefois, nous
estimons que la fabrique abusive de ces hddith, et leur instrumentalisation en faveur des
courants politiques islamiques opposés, aurait due inciter ce penseur a se montrer plus critique
a la maniere dont ces traditions furent acceptées. Or, il n’en a pas été ainsi car Ibn Ruchd
n’hésita pas a écrire dans son Miikhtassar que khabar al-ahad ne peut se subordonner aux
jugements de la raison humaine qui risquent de I’abroger. En effet, la capacité qu’aurait celle-
ci de douter de 1’authenticité de la majorité des Hadith prophétiques, qui ont été rapportés par
des personnes n’ayant pas rencontré directement le prophéte, pourrait selon ibn Ruchd
entraver 1’application des régles juridiques entérinées jusque-la par cette technique
juridique®°.

Par ailleurs, /bn Ruchd affirme que le caractére douteux des akhbar al-ahad se dissipe sous
le sceau d’al-ijmad qu’il définit comme la troisieme assise du figh et dont la légitimité se
puise dans les versets coraniques et a travers les hddith du prophéte. Afin de mieux clarifier sa
pensée, le philosophe affirme le caractére erroné de la thése qui congoit la validité d’al [jmaa
a travers la raison et estime que ce mécanisme puise son autorité, par contre, de 1’infaillibilité
de la communauté islamique, telle que celle-ci a été révélée par le Coran et maintenue par les
actions de ses savants.

Enfin, malgré les réserves qu’il manifeste a I’égard de 1’'usage effectué par les Uculi de la
technique d’al giyds, et notamment leur appréciation linguistique de cette assise, /bn Ruchd
finit par se ranger sur la position orthodoxe qui n’accorde a ce mécanisme déductif qu’une
place secondaire et conditionnelle.

Les réserves qu’lbn Ruchd montre a propos de 1’'usage des sources extra-scripturaires
deviennent explicites dans sa lecture des législations antéislamiques. En effet, avant de
conclure son analyse relative aux fondements du figh, Averroes souligne que la communauté
islamique n’est nullement engagée par les préceptes ou normes véhiculées par les sociétés
humaines qui ’ont précédé ; I’acceptation de certains juristes d’intégrer la technique dite
“Shar’d man qabland “ (la législation de ceux qui ont devancés la société islamique) ne peut
étre justifiée qu’en raison du maintien coranique de certaines de leurs prescriptions, c’est le
Texte révélé qui les rend ainsi obligatoire et non pas un quelconque égard envers les legs

juridiques et institutionnels des systémes antéislamiques*®’.

01bid., p. 71 -72
S11bid,, p 97.

249



A partir de ces observations, quelles impressions devront nous retirer de la lecture de la
théorie des Ugul al-figh chez Ibn Ruchd ? Comment devrions-nous qualifier cette acceptation
manifeste et assumée, par le juge de Cordoue, de cette grille de lecture traditionnaliste des
assises du droit et u le role de la raison humaine et de sa volonté semblent complétement
occultées ?

Ainsi, a I’exemple d’al-Mu'tamad d'Abu al-Hussayn al-Basri, la lecture averroiste de la
science des Ugul al Figh, reflete I’enfermement, quasi parfait, de cette discipline dans le
cercle de la réflexion théologique ; cette approche manifeste également le transfert des
techniques de la construction de la norme juridique vers des horizons surhumains qui
empéchent 1’individu d’intervenir efficacement dans leur fagonnement. En effet, les deux
approches projettent le lecteur devant deux réflexions médiévales qui laissent refléter
I’ampleur de I’emprise exercée par [’orthodoxie juridique sunnite sur 1’ensemble des
intellectuels musulmans qui semblaient étre obligés de s’aligner sur cette lecture unifiée des
Ucgul al figh pour pouvoir se maintenir. Toutefois, parce que la pensée juridique d’/bn Hazm

avait refusé d’intégrer ce compromis doctrinal, elle s’est vue condamnée a s’éclipser.

d- Lascience d’Ugul al Figh chez Ibn Hazm

Comme le reste des auteurs musulmans médiévaux, /bn Hazm plaga la rédaction de son
traité sur Ucul al-figh sous le patronage d’Allah**?, cette impression de religiosité, offerte par
I’auteur, se confirme a travers les lignes que ce dernier consacre a 1’explication de son projet
conceptuel*?. En effet, en cherchant a doter ses disciples d’un outil intellectuel simplifié qui
leur permettrait de mieux comprendre et maitriser la science des Ugul al-figh, Ibn Hazm va se
considérer comme un missionnaire chargé par Allah de transmettre son savoir et de suivre sa
voie, telle qu’elle a été révélée par la religion islamique et exposée a travers le Texte révélé.
Les considérations théologiques de ce penseur s’amplifient a travers ce passage ou il rappelle
a ses lecteurs la nature passagere de la vie et la finalité essentielle de la création de 1’€tre et
qui est celle d’appliquer les préceptes d’Allah, tel qu’ils ont été transmis par le Prophete
Mohamed et révélés par le Coran. Ibn Hazm identifie, d’ailleurs, ces deux considérations

comme les principaux motifs qui devront inciter chaque individu a solliciter 1’avis des juristes

432 Ali Ibn Ahmed Ibn Said Ibn Hazm, A/ Nubtha al Kafiya fi ahkam ussul al figh, Tahkik Mohamed Ahmed Abd Al Aziz,
Bayreuth, Dar al koutoub al ilmiya, 1985, p.15.
33 1pid,, p 16-17

250



et découvrir, en conséquence, les voies qui lui permettraient de séparer nettement ce qui lui
est interdit de ce qui lui est décrété**.

Avant de continuer ’analyse de I’ceuvre d’1bn Hazm, nous devrons nous arréter devant
cette derniere phrase ou 1’auteur pose explicitement les fondements de sa pensée et ou il opére
un seul clivage au sein de 1’appréciation des actes individuels, celui qui oppose I’illicite et le
licite. Cette répartition, a la différence de la théorie classique des cinq catégories admises a la
fois par les auteurs sunnites et moutazilites, ne mentionne nullement des zones intermédiaires
ou chaque acte individuel ou communautaire devait minutieusement se répertorier au risque
d’étre considéré comme illégitime et opposé a la volonté d’Allah. Affirmant ainsi son rejet
d’une classification ou les zones de ’interdit et du permis s’approchent jusqu’a se confondre,
Ibn Hazm écrit que seul le Texte révélé peut étre considéré comme source d’obligation pour
les individus. Ceux-ci n’ont nullement besoin de se perdre dans les catégories juridiques
prescrites par les autres écoles du Droit en Islam pour connaitre la valeur de leurs actes et
crayonner ainsi les chemins de leur salut. /bn Hazm affirme qu’en dehors de ce qui a été
interdit explicitement par le Coran et la Sunna authentifiée, les actes individuels peuvent étre
considérés comme validés et 1égaux.

En effet, a la différence des écoles juridiques de I’orthodoxie sunnite qui ne cessaient de
recourir au giyas shaféite ou de se référer aux accords de la communauté islamique pour
codifier et amplifier la masse des régles juridiques islamiques, /bn Hazm fixe exclusivement
les références édificatrices du figh dans le Texte révélé, préservé grace a la volonté divine. En
conséquence, cet auteur refuse de voir les hommes intervenir dans ’architecture de la religion
et de commencer a légiférer sans s’appuyer sur le Texte coranique ou une tradition
prophétique authentifiée ; sa réinterprétation de la technique d’al Ijmaa et la restriction de
celle-ci aux seuls accords des compagnons du prophete apparait donc comme une premicre
étape qui lui permettait d’écarter les références qu’il jugeait comme artificielles**®. Cette
résolution devait se parachever avec le rejet de la part d’/bn Hazm de la technique d’al-qiyds
qu’il définit non seulement comme une addition superflue et illégitime a la religion, mais
¢galement comme un mécanisme capable de mener les individus vers des interprétations
erronés de la loi divine et de ses sphéres réglementées. Ainsi, il n’est pas étonnant de voir /bn
Hazm désigner al-giyds comme le principale outil responsable de 1’altération, portée par les

juristes orthodoxes, a I’égard de la liberté humaine — reconnue par le Coran — et I’identifier,

434 Coran, Sourate Al-Imran, V 13-14.
435Ibn Hazm considére que le seul consensus acceptable est celui des compagnons du prophéte, cet accord devait étre par
ailleurs imposé aux successeurs des compagnons qui n’ont pas le droit de le modifier. p 25 — 26.

251



ainsi, comme une attaque envers la sphére d’al-Mubah (ce qui est permis) explicitement
¢tablie par le 1égislateur supréme, Allah.

Ne reconnaissant que la primauté du Texte révélé et de ses préceptes explicitement
soulignés, Ibn Hazm allait naturellement rejeter les 1égislations préislamiques et appelle méme

36 . cependant, comme nous le

a imposer la loi islamique aux croyants des autres religions*
verrons, dans notre dernier chapitre, ce dernier ¢lément devait s’inscrire au sein de la pensée
globale d’/bn Hazm et sa volonté d’élaborer un systéme conceptuel soucieux de prendre en
compte les exigences que lui imposait le cadre spécifique de sa société andalouse et de ses
tensions doctrinales et politiques.

Apres I’analyse de ces conceptions diverses de la science d’ Ugul al-figh, le chercheur peut
facilement observer 1’absence quasi-parfaite du référentiel antéislamique du processus
constructif de la norme islamique. Toutefois, quand celui-ci est mentionné, il se voit interprété
a travers sa nature théologique monothéiste et conditionné par 1’approbation explicite du
Texte coranique. A travers cet angle, il sera logique de constater qu’aucun renvoi aux reégles
juridiques romaines préislamiques ne soit souligné. En effet, en I’interprétant probablement
comme un systeme antérieur humain, établi de par une autorité temporelle et faconné en
dehors des préceptes religieux des Textes révélé, les juristes musulmans auraient écarté le jus
en raison de ses origines profanes inadéquates aux desseins divins de la communauté
monothéiste universelle. Cette mise a 1’écart semblait étre toutefois corolaire a la restriction
progressive de la fonction de la raison humaine aupres des juristes musulmans médiévaux. En
effet, en invalidant la I1égitimit¢é des références juridiques romaines préislamiques,
I’orthodoxie juridique sunnite semblait, parallelement, vouloir infirmer la primauté de la
raison humaine et de sa capacité a concevoir le droit ; ainsi, le maintien du jus aurait été un
exemple qui permettrait & la conscience islamique de détacher la norme de ses origines
sacrales et réfuter, en conséquence, la légitimité doctrinale de 1’institution califale chargée de
I’appliquer.

Cependant, avant de pouvoir affirmer la pertinence de cette hypothése et comprendre les
raisons explicatives, et de la raison, et de systeme juridique romain antérieurs a 1’Islam, le
chercheur est appelé a s’intéresser, de pres, au traité concepteur de la méthodologie du droit
en Islam, al-Risdla, du contexte historique qui I’a fait émerger et de la finalité ultime de son

auteur, al-Shafi’i .

6 Ibid., p 55-59.

252



§2§: La science d’Ucul al-figh ou la fabrication de la pensée juridique islamique.

Dans Les fondements du droit musulman, Abd al-Wahab Khallaf date 1’apparition d’ Ugu!/
al-figh du IX®siecle J.C. et explique que son aveénement tardif ne se doit principalement qu’a
I’expansion arabo-islamique qui obligea les musulmans a se méler aux autres peuples et a
subir leurs nombreuses influences, notamment en matiére linguistique ; « La langue arabe
s’enrichit alors avec de nouveaux termes et de nouveaux styles d’écriture et de discours. Cette
évolution linguistique donnait souvent aux mots des sens approximatifs voire équivoques. Il
devient alors nécessaire pour comprendre les Textes, d’élaborer des regles grammaticales

BTy, QOutre cette

permettant aux musulmans non arabes de maitriser la langue arabe
explication, la réflexion du juriste égyptien nous fournit un deuxiéme ¢lément que nous
considérons comme le véritable soubassement de ’apparition de cette science et du rdle
primordial qui lui sera accordé.

Ainsi, Abd al-Wahab Khallaf poursuit son raisonnement et écrit : « Par ailleurs, I’époque
de la révélation révolue; la polémique se développa entre ceux qui privilégiaient le
raisonnement libre (ah/ al-Ra’y) et ceux qui suivaient de pres la Sunna du prophéte. Certains
se laisserent emporter par leurs passions, en s’appuyant dans leurs avis juridiques sur des
arguments peu slrs et en réfutant des preuves sires et certaines. Cette situation rendit
nécessaire les conditions a suivre pour dégager des lois a partir des indications des textes, et la
réalisation d’études sur les régles et usages juridiques »***. Cette deuxiéme explication allait
permettre a notre auteur d’introduire I’ceuvre shaféite et faire la lumiére sur son role capital
dans D’édification de I’harmonisation du figh. Considérée ainsi comme un agencement
conciliateur, celle-ci allait mettre un terme aux divergences des deux interprétations
islamiques qui s’opposaient jusque-la a propos des origines constructive du droit, celle de la
libre opinion défendue par ahl al-Ra’y, d’une part, et celle qui I’ancraient au sein de la
volonté¢ divine et son Texte révéle, défendue par Akl al-Hdadith. Cependant, malgré
I’argumentation de 1’auteur, I’observateur ne peut s’empécher de s’interroger sur les raisons

réelles qui devaient animer I’avenement de la science des Ugul al-figh.

437 Abd al-Wahab Khallaf
8 Ibid., p. 21 - 25

253



S’agissait-il, comme 1’affirme I’auteur, d’un “besoin soudain® développé par les auteurs
musulmans pour préserver leur droit des flux externes qui auraient pu ’altérer ? Cette opinion
nous semble inappropriée devant le poids de cette parenthése temporelle qui dure plus de
deux siecles et qui couvre les deux premiers siecles de I’avenement de I’Empire islamique ; en
effet, comment pouvait-on justifier une entreprise aussi tardive et qui restera illogique au
regard de la cohabitation ceuvrée antérieurement entre les troupes arabes et les provinces
qu’ils avaient annexées.

Une autre interrogation surgit et elle remet en question 1’objectivité scientifique ou
doctrinale de la science sunnite des Ucul al-figh. En effet, a travers le recours primordial des
uculi au Texte révélé et a la tradition prophétique, nous nous retrouvons en face du méme
raisonnement qui avait mis fin aux revendications égalitaristes et rationnelles de 1’idée du
pouvoir en Islam. Bien que la question du gouvernement ne trouve pas de fondements
coraniques et prophétiques explicites, ce sont des textes puisés implicitement dans ces deux
références qui allaient consacrer la 1égitimité du Califat, en Islam, a partir de 1’appartenance
exclusive au clan quraychite. Etrangement, la datation de la naissance des Ucul al-figh
coincide avec la crise du califat abbasside et le triomphe progressif de 1’école théologique
littéraliste, celle qui allait mettre fin aux revendications rationalistes des mii’tazilites. On
pourrait se demander, par conséquent, si la construction extrémement hiérarchisée d’U¢ul al-
figh a pu étre influencée par ’ambiance intellectuelle et idéologique dominante au cours du
neuvieme siecle. Est-ce qu’il existe une concordance doctrinale dans la fixation du Droit et du

Pouvoir en Islam dans des références extrahumaines/ surnaturelles ?

Devant la multitude de ces interrogation qui troublent notre approche de la cohérence
doctrinale des assises du droit sunnite orthodoxe et devant la hiérarchisation "purifiée"
¢laborée et défendue par les theses des Ucguli exposés ci-dessus, le chercheur est appelé a se
réorienter vers le réflexion fondatrice d’al Shafi’i. Celui-ci, considéré en effet comme le
pionner et le principal architecte de cette science, cet auteur dispose certainement des clefs qui
nous aideraient a cerner exactement le role majeur de la méthodologie du droit qu’il a élaboré

et appréhender, en conséquence, son attribution effective au sein du figh islamique.

254



Or, en dépassant une lecture traditionnaliste qui ne cesse de glorifier I’ceuvre shaféite, le
chercheur se confrontera a de nouvelles approches qui n’hésitent pas a désavouer la these de
I’originalité édificatrice de a/-Shafi’i et a s’interroger sur les objectifs réels de sa réflexion. Et,
parce que les écarts chronologiques qui séparent la vie d’al-Shafi’i de 1’épanouissement
effectif de sa méthodologie du droit sont importants, nous pensons que son ceuvre La Riséla,
considérée comme la référence fondatrice des Ucul al-figh en Islam, a été¢ ’objet d’une
exploitation tardive (A) qui devait plus se conformer aux exigences théologiques et politiques
d’un pouvoir Abbasside/sunnite affaibli qu’a la volonté de cet auteur d’édifier une ossature

doctrinale qui aurait été capable de structurer méthodologiquement le figh islamique (B).

A/ De I’authenticité de 1’apport conceptuel d’al-Shafi’i, vers de nouvelles interrogations.

Considéré par N. Coulson comme le deus ex machina de son temps, « celui qui allait faire
surgir I’ordre du chaos existant en réussissant a déméler les fils des multiples controverses qui
animaient la pensée juridique en Islam », Al-Shafi’i se présente sous la plume d’Ignaz
Goldziher comme ce "juriste victorieux" qui a permis d’intégrer la raison au sein du droit
islamique, a travers son acceptation du mécanisme d’al-giyds, et d’apporté la sérénité et la
cohérence a une loi islamique débridée et chaotique au VIII® siécle*.

Dans les écrits de nombreux spécialistes du droit musulman, al Schafi’i se présente comme
cet Artisan, ce "Maitre Architecte”" de la jurisprudence islamique ; on loue sa clairvoyance et
sa capacité a s’affranchir des querelles spéculatives des autres écoles juridiques qui lui étaient
contemporaines**’.

La notoriété de cet auteur se doit, surtout, a la finalité qui lui a été attribuée par la tradition
juridique sunnite, celle d’unifier le figh, et sa réussite a élaborer une méthodologie qui a
permis d’éviter la désintégration de ce dernier. Le génie d al-Shafi’i résiderait, ainsi, dans sa
capacité a réorienter les opinions juridiques islamiques existantes et a les réorganiser au sein

d’un schéma systématique qui a été capable d’asseoir la validité de la reégle juridique en Islam.

4%gnace GOLDZIHER, Le Dogme et la Loi dans I’Islam, Paris, I’Eclat et Geutner, 2005, 2¢ éd, p. 43-49.
440 Joseph SCHACHT, Introduction au droit musulman, 1983, op.cit., p 55 -57.

255



Longtemps observée comme la seule approche de I’ceuvre et du role d’al-Shafi’i, cette
opinion ¢logieuse allait connaitre, pourtant, ses premicres dissidences. Celles-ci, devaient
ainsi se puiser au sein de la lecture erronée de la part des auteurs orthodoxes des textes
islamiques médiévaux et ’ambiguité de cette continuité chronologique qu’ils concluent entre
al-Risdla et le développement de la science des Ucul al-figh (1). Auréolé, auparavant, pour
son objectivité scientifique, al-Risdla d’al-Shafi’i est critiqué actuellement pour
I’approximation de sa méthodologie qui le rapprocherait plus vers une lecture littéraliste du

droit qu’a la démonstration de I’effort rationnel de son auteur (2).

a- Al-Risdla, un soubassement fictif pour la science d’Ugul al-figh.

S’interrogeant sur 1’authenticité¢ de cette “filiation* naturelle enseignée a propos de la
relation entre la Risdla d’al-Shafi’i et les Ugul al-figh, Wael Hallaq conclut dans son article :
Was al-Shafi’i the Master Architect of Islamic Jurisprudence**! ? ’erreur de cette thése et
incite, en conséquence, le chercheur a s’interroger sur le poids effectif d’al-Shafi’i et de cette
fameuse destinée qui lui a été accolée. En effet, comme le souligne cet universitaire, la
premicre observation qui interpelle le chercheur, quand il lit la scéne intellectuelle arabo-
islamique du IX®™ siécle, est cette absence de traités spécialisés ou exclusifs a la science des
Ucul al-figh, le terme méme d'Ucul s’étalait, lors de cette période, sur une dimension
nébuleuse qui couvrait de nombreux champs conceptuels et une multitude d'ouvrages non
consacrés a I’explication du droit. Ainsi, lorsque certains auteurs s’intéressaient a la science
de la méthodologie du droit, ils ne le faisaient qu’a titre individuel et avec des intentions,
essentiellement, polémiques pour critiquer ou débattre de 1’'usage de 1’analogie (al-giyds) et
d'ijtihdd al-Ra’y**. Ainsi, comme I’avait observé le professeur I. Goldziher, ces traités étaient
plus destinés a défendre la position juridique et ’enseignement théologique d’un courant
doctrinal face a une autre sans penser, toutefois, a fixer consciemment les mécanismes

déductifs du droit ou a leur €laborer une méthodologie structurée.

41 Wael B. HALLAQ, Was al-Shafi’i the Master Architect of Islamic Jurisprudence? International Journal of Middle East
Studies, Cambridge University Press, Vol. 25, No. 4, Nov 1993
“2pid., p. 589.

256



Un deuxieme ¢lément émane de la lecture de cette période et il est relatif a I’anonymat qui
semblait frapper 1’ceuvre shaféite au IX® siecle. En effet, al-Risdla d’al-Shafi’i est trés
rarement citée dans les écrits qui datent de ce siecle, de plus, on ne la mentionnait que d’une

maniére allusive et passagére**

. W Hallaq souligne que cet aspect occulte et marginal de ce
traité s’accentue avec l'absence compléte de tout commentaire ou abrégé contemporains qui
lui auraient été dédiés ; il est par conséquent curieux de savoir qu’al-Risdla n'a connue aucun
réfutation au sein d’un champ conceptuel islamique jalonné par l'intensité des controverses
doctrinales et qu’elle a di attendre le X*™ siécle pour connaitre ses premiéres critiques.

Outre le fait que I’étude des sources contestent 1’idée de I’attribution directe de la science
des Ugul a al-Shafi’i, le contenu de sa Risdla rend incertaine sa nature et fragilise, méme, son
appartenance au sein d’Ucul al-figh. En effet, la Risdla étudiée au X°™ siécle est connue
comme la nouvelle version d’un premier travail écrit lors de 1’époque Hedjazienne d’al
Shafi’i***. Bien que la Risala originelle reste pratiquement inconnue, W. Hallaq pense qu'elle
"a été écrite a l'origine comme une apologie de la suprématie de la tradition"**. Les soupgons
de ce chercheur s’alimentent, en effet, a partir des autres écrits de ce juriste et qui démontrent
la quéte d’un seul et méme objectif: le rétablissement des traditions prophétiques et la
consécration de leur collaboration avec le Coran. Son ceuvre posthume AI-Umm en sera le
parfait exemple.

Il est vrai que les propositions élaborées par A/-Shafi’i a propos de sa structuration des
sources du droit islamique restent rudimentaire et semblent loin des standards nécessaires
pour construire une méthodologie scientifique et logique de I’avénement de la norme
juridique. Bien sir que la Risdla propose une lecture nouvelle du raisonnement juridique en
accordant une place au qiyas ; pourtant, I’examen de la section consacrée par cet écrit a ce
dernier mécanisme, devra rapidement conduire le chercheur a établir le caractére superficiel et
indécis de la réflexion shaféite. En effet, a aucun moment, la Risdla ne semble E&tre
préoccupée par la résolution d’un nombre de questions considérées comme indispensables

pour les uculi ; outre la question du langage juridique**, les débats relatifs aux concepts du

43 Dans l'immense littérature relative a la circulation légale du 9éme siécle, il y’a quelques références de premier plan a
I'ouvrage dans les sources, dont I'un est souvent cité : la premiére apparait dans la déclaration de /bn Hanbal dans laquelle il
recommande prétendument la Risdla a Ibn Rahawayh (m. 853). Toutefois, cette recommandation est contredite fréquemment
par d'autres déclarations d’1bn Hanbal, ou il aurait fui le travail. Ayant été interrogé par un de ses étudiants pour savoir si la
Risdla est intéressant a lire, ce faqih aurait répondu par la négative et aurait ajouté qu'elle est religieusement douteuse.

444 Avant son installation en Egypte, en ’an 199 de ’Hégire, vers 814 J.C, I’auteur de la Risdla avait séjourné & la Mecque, a
Médine et au Yémen ou il avait accompli sa formation en Figh et dans la science du Hadith ; A Médine, il avait rencontré
I’Imam Malik Ibn Anas, fondateur de 1’école malékite, qui avait accepté de lui transmettre son savoir.

445 Rof

446 Cette question occupe en moyenne un cinquiéme a un quart des traités plus tard, est pratiquement absentes de celui-ci.

257



consensus, de l'abrogation, ou encore de la causalité ne re¢oivent pas son attention. La seule
question primordiale qui semble se poser, a travers al/-Risdla, aurait été la maniére dont son
auteur pouvait affirmer et restaurer la primauté de la Sinna du Prophéte ; celle-ci, rejetée
souvent par les adeptes de la libre opinion, devait €tre réintégrée a coté du Texte révélé afin
de pouvoir I'utiliser dans I'¢laboration du droit islamique.

Devant le caractere lacunaire d’al-Risdla et son intérét tardif auprés des milieux savants de
I’Islam médiéval, de nombreuses interrogations se soulévent a propos des raisons qui ont
fondé la notoriété ultérieure d’al Shafi’i et comment celui-ci pouvait, un siécle apres sa
disparition, crayonner les contours d’une science qu’il n’avait surement pas initi¢e. Cette
réussite tardive s’expliquerait, a priori, par la volonté conciliatrice de I’auteur d’al-Risdla et sa

faculté a harmoniser I'usage juridique du Texte révélé et la raison humaine.

b- Al Risdla, une synthese juridique ambigiie.

La Risala est qualifiée, par plusieurs auteurs, comme un compromis inédit et un carrefour
de rencontre qui relie les opinions juridiques des rationalistes, séveres a 1’égard des traditions
du prophéte ou de ses compagnons, a une approche traditionaliste qui rejetait toute
intervention humaine ou référence rationnelle en maticre religieuse. En effet, devant
I’inflexibilité doctrinale de ces deux écoles, la Risdla étonne par sa démarche intermédiaire et
apparait comme une ceuvre inappropriée aux courants doctrinaux qui fagconnaient la pensée
islamique au IX° siecle. Afin d’expliquer la singularité de ce traité et de son apport ultérieur
au sein de la structuration conceptuelle de la science d’Ucul al-figh ; Wael Hallaq apercoit
derriere ce travail intermédiaire, qui s’est situé a mi-chemin entre le littéralisme des Akl al-
Hadith et la flexibilit¢ méthodique d’Ahl al Ra’y, le reflet de 1’ambiguité inhérente du

positionnement doctrinal d’al-Shafi’i.

Considéré aujourd’hui comme un auteur traditionnaliste, al-Shafi’i ne semblait pas jouir,
pourtant, de la méme renommée au neuvieme siecle aupres des auteurs islamiques qui lui
reprochaient “Dii’dfa al-Riwaya“, la faiblesse des hadith, qu’il a relatés et le soupgonnaient
méme de proximité avec les idées mi’tazilites ; la meilleure démonstration de cette mise a

I’écart reste son absence des listes dédiées aux auteurs traditionalistes, notamment de celle

258



d'Ibn Qutayba (m. 889) **’". La deuxiéme raison qui explique le caractére imprécis de
I’ceuvre d’al-Shafi’i se lie a la vie de cet auteur, en effet, celle-ci s’est tenue @ mi-chemin entre
le déclin des écoles qui enseignaient la primauté de la libre opinion (I’école Hanéfite et
Mi’tazilite) et le triomphe annoncé des interprétations littéraliste relatives a 1’étre et de ses

normes organisatrices (Ibn Hanbal et Ibn Dawud Khalaf al-Zahirri).

W Hallaq estime ainsi que le succes de I’ceuvre juridique proposée par al-Risdla ne réside
pas dans sa capacité a injecter le Ra'y au sein du raisonnement juridique ou dans sa réussite a
rendre la Sinna prophétique inconditionnellement recevable, mais seulement dans sa réussite
a se maintenir entre les deux mouvances doctrinales dominatrices sans se laisser emporter par
le radicalisme de 1I’une ou de 1’autre école. Par sa capacité a proposer une méthode juridique
qui combine la raison humaine et la Révélation divine, et par la possibilité qu’il offre a la
premiére d’interpréter et de clarifier la deuxieme, la solution médiane proposée par al-Shafi’i
allait méme accomplir, antérieurement, un rapprochement profitable aux auteurs des deux
mouvances conceptuelles qui dominaient, jusque-la, la pensée islamique. En effet, outre
I’acceptation des Mu’tazilites de I’opinion littéraliste et leur acceptation d’admettre le Texte
révélé comme une composante intrinséque de la loi islamique, les auteurs traditionnalistes
allaient renoncer, de leur c6té, au rejet qu’ils manifestaient a I’égard de la technique de
I’analogie, privilégiée par les adeptes de la libre opinion.

W Hallaq écrit enfin que la Risdla de al-Shafi’i a eu le mérite d'étre la premicre tentative
de synthese de la discipline de la raison humaine et de I’assimilation compléte de la révélation
dans la fixation des bases du Droit. Cette ceuvre puise ainsi sa primauté dans sa nature
intermédiaire et dans sa position charniere entre les débuts du huitieme siecle et
l'aboutissement vrai de cette science qui a eu lieu prés d'un siécle apres la mort d’al-Shafi’i.

Cependant, malgré I’intérét incontestable de la thése de W. Hallaq, celui-ci reste silencieux
sur les causes réelles de la prédominance ultérieure de 1’esprit littéraliste d’Ugul al-figh et de
I’interprétation de celle-ci comme une composante inhérente des sciences théologiques. Les
souvenirs de la méthodologie rationaliste apparaissent désormais lointains et insaisissables ;
d’ailleurs comment pouvait-on parler d’un compromis et d’un rapprochement entre les

adeptes de la libre opinion et ceux d’Ahl al-hadith alors que celui-ci semble seulement étre

47 La liste des détracteurs du 9¢me siécle qui désapprouvaient des qualifications Shafi’i comme un traditionaliste comprend

Yahya ibn mucine, Ishaq ibn Rahawayh, al-Qasim Ibn Sallam... dans leurs collections standard, Bokhari (m 870) et Miislim
(m 875) n’ont pas enregistré une seule tradition unique rapportée par al-Shafi’i, et I’ont considéré comme un traditionniste
faible. Nous avons souligné ci-dessus comment Ibn Hanbal déconseillait sa lecture.

259



opéré par les premiers ? En effet, s’il est vrai que les M’ tazilites allaient accepter le
raisonnement shaféite, jusqu’a altérer la genése rationnelle de leurs concepts fondateurs**®,
I’impact de la méthodologie élaborée par al-Risdla ne devait pas chambouler le raisonnement

traditionnaliste d’AAl al-Hadith**®.

B/ Al-Risala, un texte élaboré au profit de la conscience juridique sunnite.

Afin de remédier aux aspects lacunaires de la réflexion proposée par W. Hallaq et d’aider
le lecteur a saisir les contours réels du destin illustre de 1’ceuvre shaf€ite, notre analyse
s’orientera vers les travaux effectués par Georges Makdessi et de Abd el Jawad Yassin. Si le
premier nous révele I’aspect inévitablement théologisé de al-Risdla (1), le deuxiéme attirera
notre attention sur cette corrélation étonnante entre 1’ceuvre juridique d’al-Shafi’i et les

desseins politiques du pouvoir abbasside.

a- La méthodologie juridique d’al Shafi’i: une caution théologique pour le Figh

islamique.

Georges Makdessi observe que I’ceuvre d’al-Shafi’i présente deux dimensions : I'une 1égale
et l'autre théologique. Toutefois, s’il pense que la dimension juridique de 1’apport shaféite a
¢té placée bien en vue, grice aux travaux d’l. Goldziher et de J. Schacht, G. Makdessi
constatera que la dimension antirationaliste, traditionaliste et théologique de I’ceuvre shaf€ite,
est restée de son coté dissimulée *°° La raison de ce deuxiéme aspect est due, selon cet auteur,
a abstention d’al-Shafi’i d’afficher une hostilité explicite envers 1’école M(i’tazilite dans sa
Risdla. Toutefois, deux idées exprimées par al-Shafi’i permettent de placer son travail dans le
registre des ceuvres fondamentalement traditionalistes ; ce constat se confirmera, par ailleurs,
a travers la conjonction de la pensée shaféite au contexte historique relatif a la vie de ce

penseur.

48 Supra, Hussayne Al Basri

49 Contrairement au traditionalisme qui a progressé au cours du 9éme siécle, le mouvement rationaliste, aprés le chapitre
d’al-Mihna , a commencé a connaitre un processus de déclin. Conscients de leur affaiblissement, les rationalistes devaient
commencer leur rapprochement des théses traditionalistes ; désormais, ils ne pouvaient plus se permettre d'ignorer I'Ecriture
comme le fondement exclusif de la loi, et ils étaient obligés de se soumettre au décret divin comme le premier et dernier juge
des affaires humaines.

40 George MAKDISI, The Juridical Theology of Shafii: Origins and Significance of Ugul al-Figh, Studia Islamica, No. 59 ,
Paris, Maisonneuve & Larosepp, 1984, p. 10-12.

260



Ainsi, en commengant I’introduction d’al Risala a travers les les paroles suivantes:
"Louange a Dieu ... Qui est comme Il s'est décrit, et qui est exaltée au-dessus de tous les
attributs que lui ont été donnés par ceux qui l'a lui-méme créé*, al-hamdu li al-ladhi huwa
kama wasafa bihi nafsaho, wa-fauga ma yasifuho bihi khalquhii », al-Shafi’i exprime
clairement un concept principale de I’approche traditionaliste qui accepte littéralement la
propre description qu’a fait Allah de lui-méme et de ses propres attributs, telle que celle-ci a
été révélée par le Texte coranique et les paroles de Son Messager.

Cette interprétation reste, en effet, opposée a la lecture des rationalistes qui rejetaient
I’approche littéraliste d’ahl al-hddith et Dinterprétaient comme erronée et

451 Cette école appréhendaient, en effet, les attributs d’Allah a partir de

anthropomorphiste
leur méthodologie analytique et des jugements de la logique et se voyaient en conséquence
qualifiés d’innovateurs hérétiques par les penseurs orthodoxes.

La seconde idée shaféite se situe a la fin de cette introduction et enseigne que « tout
événement, qui arriverait a 1’étre musulman, a sa solution dans le Livre de Dieu, fa-layssat
tanzilu bi-ahadin min ahli dini allah nazilatun illa wa-fi kitabihi al-dalilu 'ala sabili al-huda
fihd ». Ainsi, sous la plume d’al-Shafi’i, il n'y a donc pas besoin de regarder au-dela de la
Sainte Ecriture. La signification est claire et la primauté, selon ce penseur, va a la foi ; la
raison ne peut avoir, en conséquence, qu'une place subordonnée. Le faqih hanbalite Ibn al-
Qayim Jawziya (691H/1292 J.C. — 751H/1349 J.C.) n’avait pas hésité, pour confirmer la
dimension essentiellement théologique d’al-Shafi’i, de mentionner certains passages qu’aurait
adressés ’auteur d’al-Risdla a Ahl al-Kalam, les M{’tazilites et qui démontraient son hostilité
a leur égard.

Ainsi, en se référant aux attaques menées par al-Shafi’i contre les adeptes de la libre
opinion (Mu’tazilites et Hanafites) et en s’appuyant sur sa condamnation de leur
méthodologie déductive, d’une part, et en s’appuyant, d’autre part, sur 1'absence totale des
questions relatives a la philosophie morale, traitée par les adeptes d’al-Kalam, au sein d’al-
Risdla, le chercheur pourra apercevoir les traits de la religiosité intrinseque de ce traité.
Désormais, la responsabilité d’al Shafi’i quant au changement dramatique qu’allait connaitre
le droit islamique au cours du dixiéme si¢cle devient de plus en plus évidente. En effet, en
privilégiant un contenu soigneusement traditionaliste pour la méthodologie édificatrice du

droit, al-Risdla allait occulter les sciences développées, antérieurement, par ahl al-Kalam, et

41 Supra, p191.
261



notamment leurs paradigmes rationnels qui jouait deux siecles, auparavant, un réle de premier

plan dans la définition de la norme juridique.

Par son approche théologisée, al-Risdla devait également entériner le credo déterministe du
sunnisme orthodoxe et précipiter I’exonération de I’individu de sa propre capacité a fagonner
les normes qui régulent ses relations avec ses semblables ou avec le pouvoir politique qui le
dirige. Plus tard, Ahmad ibn Hanbal viendra consolider la primauté du Texte révélé et des
hadith qui stratifient les mots et les actes du Prophéte par rapport a la raison humaine et a sa
capacité législatrice. Ainsi, pour al-Shafi’i, comme pour /bn Hanbal, la pensée mi’tazilite
constituait une menace envers l'islam véritable, celui qui enseigne la soumission
inconditionnelle au message de dieu et de son interprétation orthodoxe, et qu’il fallait
contenir. Par conséquent, il apparait clairement que 1’objectif premier d’al-Shafi’i était de
contrer tout systéme de connaissance qui prétend aller au-dela du Coran et la Sunna du

Prophete.

b- Al-ijmad, un mécanisme juridique au service de la conception traditionnaliste des

califes abbassides.

La théorie classique du droit islamique distingue quatre assises basiques qui représentent
des manifestations distinctes mais corrélatives de la volonté divine ; ces quatre socles sont le
Coran, la Sunna, al-Iimad et al-Qiyds. Hiérarchisés par al-Shafi’i, ces quatre fondements
doivent jalonner le travail du mijtahid et I’aider a déduire les prescriptions relatives a
I’organisation de la société humaine au sein du Texte révélé. Ainsi, ce raisonnement peut

452 ou implicite

s’effectuer d’une maniére explicite en se référant au Coran et a la Sinna
quand al-mijtahid décide de recourir a I’analogie, le giyds, et son argumentation déductive.
Le maillon qui permet d’assurer la cohérence de ces deux processus manifestement opposés et

de valider, en conséquence, leur complémentarité se révele sous la plume d’al-Shafi’i’ a

travers la catégorie intermédiaire d’al-ijmad.

452 Noél Coulson, Histoire du Droit musulman, op.cit., p. 56-58.

262



C’est ce dernier mécanisme qui a permis, selon la tradition orthodoxe, d’uniformiser le
droit islamique et de concilier le raisonnement humain avec la volonté d’Allah, telle que celle-
ci s’est manifestée dans le Texte révélé ou a travers ’accord d’al-Umma islamique. Avant
d’examiner ci-dessous le véritable role du consensus shaf€ite et sa capacité, d’une part, a
instrumentaliser la notion du “Saldf au profit d’'un pouvoir sunnite abbasside en quéte
incessante de 1égitimité et de lier, d’autre part, les facultés rationnelles et 1€gislatrices de I’étre
islamique, nous verrons d’abord comment la giyas shaf€ite, mécanisme tant loué¢ par
I’orthodoxie sunnite, ne devait étre en effet que ’illustration parfaite du rejet d’al-Shafi’i de la
liberté législatrice des écoles rationalistes. Par ailleurs, la subordination de la technique du
qiyas au sceau authentifiant d’al-ijmad ne pourra que révéler, aux observateurs, la méfiance

qu’éprouvait ce théoricien envers 1’usage inconditionnel de la raison humaine.

En effet, si I’auteur d’al-Risdla appréhende al-giyds comme une forme d’ijtihdd — cet
effort conceptuel effectué par le savant ou juriste musulman —, il soulignera, toutefois, que ce
mécanisme devra obligatoirement s’ancrer au sein du Texte révélé ou dans les décisions
issues du consensus de la communauté islamique. Ainsi, al-Shafi’i pouvait éliminer, a travers
cette interprétation, les hypothéses formulées par les adeptes de la raison humaine
législatrice : les Mu’tazilites, et écarter les avis juridiques rendus a partir du mécanisme
hanéfite d’al-Istihssan®>. Ainsi, en structurant la technique déductive d’al-giyds a partir du
Texte révélé qu’il juge infaillible, al-Shafi’i réussit a €élaborer une méthodologie capable de
contrdler le raisonnement juridique de 1’étre et de le conditionner par son observation
obligatoire des textes fondateurs de I’Islam. A travers sa transformation de I’axiome
régulateur d’al-qiyds, al-Shafi’i exprimait sa volont¢ de mettre terme a ’efflorescence de
normes contradictoires qu’il avait produit et afin d’entériner son projet, cet auteur allait
subordonner 1’usage d’al-giyds a la technique d’al-ijmad, ce consensus ¢élabor¢ par les savants
de la communauté islamique et qu’il estimait indispensable pour éliminer les spéculations

inappropriées ou dissidentes envers I’orthodoxie conceptuelle.

43 Al Istihssan est un mécanisme rationnel, utilisé par les Hanafites, qui permet d’éviter I’application d’une régle
normalement fondée sur un précédent, et de le remplacer par une nouvelle régle plus adéquate aux circonstances contingentes
du cas traité. Le juriste fonde, en effet, son appréciation en faisant usage de I’Equité qui lui permet de ne pas recourir aux
préceptes religieux.

263



Toutefois, le génie d’al-Shafi’i ne se limite pas a la faculté coordinatrice qu’il accorda a al-
ijmad, en effet, la contribution décisive de ce jurisconsulte s’illustre a travers sa capacité a
doter "le consensus de la communauté" d’un nouveau role qui lui permet de s’ériger comme le
garant de la prééminence des pratiques antérieures du Saldf, ce concept qui désigne les
compagnons du prophéte et leurs disciples et dont les pratiques antérieures devaient,
désormais, réguler les actes des individus et de leurs rapports intra-socié¢taux au dépend des
outils rationnels, plus appropriés pour répondre aux variations conjoncturelles de la société
islamiques. Ainsi, si al-ijmad a permis a al-Shafi’i d’empécher la diffusion des solutions
juridiques congues a partir d al-giyas/analogie en invoquant I’accord préalable du saldf, il va
également réduire la sphére de la raison islamique et amorcer sa stagnation ultérieure*>*,

Parce qu’al-ijmaa shaféite a permis conjointement de structurer la prépondérance
doctrinale de la mouvance littéraliste et d’affirmer la perfection de la référence historique
¢difiée antérieurement par le saldaf, son ceuvre al-Risdla peut étre considérée comme cette
charpente conceptuelle qui a permis au passé islamique, post-révélation, de réguler
I’¢élaboration et 1’évolution du systéme normatif en Islam. Ainsi, en faisant du sdldf une
autorité contraignante a 1’égard de 1’opinion juridique islamique, 1’approche traditionnaliste
orthodoxe devenait la seul grille de lecture proposé par al-Shafi’i a la communauté
d’individus ou il professait.

Avec la méthodologie du Droit, telle qu’elle a été congue par la réflexion shaféite, la
société islamique ne pouvait plus délibérer de sa propre destinée sans solliciter les avis des
pratiques et paroles qui ’avaient, auparavant, balisée. Désormais, toute autre approche de la
norme pouvait étre considérée non seulement comme une innovation hérétique qui menace
I’intégrité législatrice du Texte révéleé, mais également une pensée impropre a la volonté

magnifiée d’al-Umma dont al-ijmad sunnite orthodoxe reste le garant*>,

441 faut souligner ici que la technique d’Al Ijmad’ permettait aussi de confirmer certaines divergences (les principes
subsidiaires adoptés par les écoles hanéfite et malékite) et les tolérait. Cette acceptation des divergences ne correspondait pas
réellement aux vraies intentions de Shafi’i qui voulait éliminer ces différentes interprétations qu’il jugeait nuisibles a la
cohérence du Droit islamique. Néanmoins, cette fonction permissive et inclusive de I’Ijmaa’ s’est limitée aux divergences
existantes au moment de 1’entrée en vigueur de I’école shaféite, par la suite et une fois que le principe d’al [jmaa a été accepté
comme infaillible, il devenait impossible de tolérer des nouvelles divergences, contredire al Ijmaa relevait de 1’hérésie. A
mesure que 1’[jmad’ s’étendait et couvrait d’autres champs de réflexions, 1’'usage du jugement indépendant, issu de I’Ijtihad,
devenait de plus en plus limité et a été restreint lors de la fixation des méthodes de raisonnement de droit avant de
disparaitre... Al [jmaa’ opposa le sceau final du processus de la rigidité croissante du droit.

45 Voir infra page suivante

264



Toutefois, comme nous 1’avons exposé dans la premiére partie de ce travail, a I’instar de la
légitimité du consensus politique qui a fond¢ la théorie sunnite du Califat, al-ijjmad juridique
de la doctrine shaféite n’allait nullement étre puisée dans le texte coranique mais seulement a
travers des hadith transmis de maniére authentifiée ou douteuse du prophete. Il apparait donc
paradoxal de voir comment un mécanisme, non ancré dans le texte révélé, allait bénéficier
d’une telle autorité et d’un tel privilége au sein de la conscience orthodoxe islamique. La
réponse ne peut nous étre fournie sans le rappel de ces deux idées :

- d’abord, la capacité d’al-ijmad de subordonner la liberté de la raison individuelle a
la pratique communautaire. Désormais, la réflexion juridique devait s’aligner sur le
choix d’al-Umma, ou plutot de ses élites, avant de se conformer a ’esprit du Texte
révélé ; « ’ljmaa pouvait ainsi fondre dans son propre corps la volonté divine, la
volonté inspirée et la volonté proprement humaine +*®» ;

- ensuite, al-ijmad s’affiche comme une garantie de I’infaillibilit¢ de la tradition
juridique transmise par le saldf. A travers le hadith du prophéte : « Ma communauté
ne peut se mettre d’accord sur une erreur », le consensus s’affiche comme
I’exclusive caution de I’authenticité du Texte révélé et des Hdadith. 1l est la synthese

de deux infaillibilités, celle de la divinité et celle de la communauté.

A la lumiére de cette lecture, le chercheur ne sera pas étonné de voir cette théorie se faire
intercepter par un Califat abbasside sunnite en quéte de 1égitimité et qui n’allait pas hésiter a
I’instrumentaliser. En effet, apercevant 1’ijmaa juridique d’al-Shafi’i comme un appui
inestimable a la pratique consensuelle, fragile et controversée, qui avait fondé auparavant le
Califat de Médine, le pouvoir abbasside encouragea, dés le X siécle, I’enseignement de
I’opinion shaféite et favorisa ainsi I’endoctrinement d’un droit sacralisé qui puise ses sources,
similairement a I’exercice de la souveraineté au sein de la Cité universelle islamique, dans les
expressions multiples de la volonté divine et dont al-ijjmad en constitue I’ultime expression.
A travers ’ceuvre shaféite, la sacralit¢ de I’exercice du pouvoir en Islam s’unit avec la
sacralité des assises fondatrices du droit pour accélérer la religiosité de I’intellect islamique et
précipiter toutes les références qui seraient externes ou inadaptées a la majesté intrinseque de
la communauté islamique et de son passé glorieux. Pour les sunnites, al-ijmad était une
“forteresse* qui devait les préserver des critiques doctrinales et théologiques des autres

fractions qui n’avaient cess¢ d’animer 1’Islam médiéval. 1l devient, ainsi, plus facile de

436 Tyad Ben ACHOUR, Aux fondements de I’Orthodoxie Sunnite, op. cit., p 205.
265



comprendre le rejet de ce mécanisme, et de la conjonction qu’il opére entre la volonté
d’Allah et la volont¢ de la communauté islamique, de la part des autres mouvances
intellectuelles qui étaient hostiles a 1’institution califienne sunnite ; en effet, ni les premiers
moutazilites, comme an-Nazzam, ni les shiites, ni les Kharidjites n’avaient accepté ce
mécanisme ou en ont fait une source fondatrice du droit islamique. Et en dehors des
considérations politiques et théologiques qui ont certainement animé le rejet d’al-ijmad de la
part de ces écoles, Ibn Hazm refuse I’autorit¢ fondatrice de ce mécanisme au motif de sa
nature extra-scripturaire ; il le considérait, en effet, comme une substitution artificielle du

Texte révélé.

Avant de conclure ce point d’analyse, nous ne pouvons que nous aligner sur la théorie
d’Ibn Hazm et contester I’autorité¢ édificatrice d’un processus juridique qui a été, dés son
avenement, dénaturé puis instrumentalisé afin de servir la lecture étroite d’une doctrine
sunnite de la société et de ses normes et institutions régulatrices. Ecrire que la méthodologie
shaféite peut étre considérée comme un compromis qui a été élaboré entre la révélation divine
et le raisonnement humain pour mettre fin au conflit qui opposait les premiéres écoles
juridiques entre primauté de 1’opinion libre ou celle des hddith ne peut étre qu’une lecture
sélective de I’ceuvre shaféite et de sa finalité ultime, celle de ’aliénation de la raison libre et
sa subordination a des références surhumaines et sacralisées, capables d’offrir une 1égitimité a

toute approche, sans considération de son degré de véracité.

Dans son, Kitab al-fikr as-sami fi tarikh al-figh al-islami (Traité sur I’histoire du figh),
Mohamed al-Hajwi écrit ceci : « al-Umma islamique n’existe pas sans le figh. Il n’y a d’unité
pour elle que par les liens du figh et des dogmes... Sa pérennité est assurée par celle du figh.
Dés lors que disparaissent le figh et les filgaha, al-Umma n’a plus d’islamique que le nom.
Chaque nation islamique, dans I’intérét du lien qui 1’unit & al-Umma, lorsqu’elle promulgue

une loi ou une constitution doit considérer ce principe +*7».

Edifiée pour pallier 1’apparence désordonnée des normes, apparues lors des grandes
floraisons juridiques des trois premiers siécles de I’Islam, la science d’Ucul al-figh s’est
avérée d’abord un instrument de purification du droit et un outil infaillible pour 1’augmenter

et compenser les faibles donnés juridiques scripturaires (seulement, quelques dizaines de

7 Muhamad El Hajwi, Kitab al fikr a-sami fi tarikh al figh al islami, Beyrouth, 2 Vol, T. 1Dar al-Kutub al-Ilmiya, 1995 p.10
266



préceptes coraniques et les nombreuses traditions prophétiques). Cette méthodologie, telle
qu’elle a été¢ ordonnancée par I’ceuvre d’al-Shafi’i devait démontrer la 1égalité des actions
humaines et leur cohérence avec les préceptes divins ; elle devait également permettre aux
juristes musulmans, au moyen age, d’absorber les nombreuses techniques juridiques
antérieurs a I’avénement de 1’Etat islamique et les intégrer au sein du systéme normatif dont
ils allaient doter la société humaine a laquelle ils s’dressaient. Cependant, au lieu de maintenir
et de souligner les origines externes et nécessairement "profanes" de I’organisation juridique
d’al-Umma, 1a science d’Ucul al-figh, telle qu’elle a été véhiculé par 1’orthodoxie sunnite,
allaient faconner un droit interprété exclusivement a partir de ses préceptes théologique et non
pas a travers son principe variable et progressive. En effet, armé d’une vocation universaliste,
qu’il puise de son ancrage théologique, le figh islamique se devait, désormais, de guider
I’homme et de créer un mode de vie qui tendait a régler toutes les activités individuelles et les
qualifier par référence a une loi qui transcende I’humanité elle-méme ; Interprété comme une

science religieuse, le droit devenait donc un moyen de dévotion collective.

Congue a partir de ses références théologiques, la science d’Ugul al-figh apparait au
chercheur a travers sa coloration pieuse et son institutionnalisation indéniable de la sacralité
de la norme et des institutions juridiques en Islam. Toutefois, outre sa religiosité, cette
méthodologie du droit musulman, consacrée par al-Shafi’i, se divulgue aussi comme un
canevas idéel encouragé et porté essentiellement par la volonté d’un califat abbasside
orthodoxe, soucieux d’assurer la mission universaliste dont il s’est chargé. Celle-ci ne
pouvait, en effet, se prémunir de toute profanation séculiére sans la sauvegarde d’une Loi
universelle révélée et de I’ordre normatif qui en résultait. Ainsi, en garantissant a la fois
I’authenticité divine des bases fondatrices du droit islamique et en reconnaissant au paradigme
Saldf-Iimad la capacité d’exprimer ’infaillibilit¢ de la communauté islamique, le pouvoir
abbasside entérinait implicitement la validité de sa seule base fondatrice, le consensus
discutable des compagnons du prophete de I’Islam, et s’immunisait, en conséquence, contre
les attaques portées par les autres mouvances doctrinales islamiques a I’égard de la 1égitimité

sacralisée dont il se proclamait.

267



Sous I’'impulsion d’U¢ul al Fegh, I’argumentation juridique dans la sphére arabo-islamique

438 ou seule ’architecture divine de 1’univers et

ne pouvait se faire en dehors d’un Texte révélé
la répétition de la volonté transcendante d’Allah constituent les véritables clefs de sa lecture.

Témoigner de cette majesté divine devait se refléter sur le déroulement de la vie
individuelle, sociale et naturelle de chaque homme, appelé conjointement par les uculi et les
fiigaha d’étre totalement dans la possession de Dieu. Comme 1’a écrit al-Shdatibi dans al-
Muwafaqaat «le Droit n’est-il pas le moyen de faire échapper ’homme aux appels de ces
passions et 1’outil qui lui permet de se constituer, par son propre arbitre, comme un esclave de
Dieu et renouer, ainsi, avec sa propre genése +*».

Hantées par la méthodologie rationnelle et flexible des M tazilites, le peur des autorités
orthodoxes était précisément de voir un usage émancipé de la raison humaine "trop spéculer”
sur le Texte révélé, ils allaient donc revendiquer et asseoir la 1égitimité de cette opinion qui
nous enseigne que la Raison humaine ne peut s’instituer en Raison véritablement législatrice
qu’en se conformant a son role de raison instrumentale. Pour les jurisconsultes sunnites, la
raison est plutot I’intelligibilité et la compréhension des choses, elle constitue une simple
capacité a I'intérieur de ’homme qui reste, toutefois, sujet a la libre volonté de dieu ; les
juristes sunnites écrivent que « les choses sont ainsi mais peuvent parfaitement se dérouler

autrement si Dieu le veut ».

En rejetant la rationalité Moutazilite qui privilégiait la déduction des normes régulatrices
de la société a partir de 1’observation des lois permanentes de 1’univers et non celles,
exclusives, prescrites par le Texte révéle, les fiigaha et les uguli sunnites ne pouvaient

460

qu’afficher leur hostilité a 1’égard de la liberté 1égislatrice™” et le structure juridique "profane"

qui devrait en résulter.

458 Dans son ouvrage, Aux fondements de 1’orthodoxie sunnite, Yath Ibn Achour écrit que «tous les ouvrages d’Ugul al Figh,
consacrent des développements substantiels aux sciences de langage, en tant que titre de compétence et condition
d’habilitation de I’interpréte, et a la logique, aux principes, ainsi qu’aux techniques de la langue arabe, en tant qu’instruments
d’acces au texte. La taison est donc la servante du texte et la question fondamentale n’est pas « comment penser ?» mais
« comment lire ? », la langue est donc la référence qui encadre la raison. La conséquence est que par un laborieux travail de
mise en ordre du Texte [...] se manifestant dans la codification des savoirs, a la référence du Texte s’est ajoutée la référence
des anciens, c'est-a-dire, la constitution d’écoles de pensée par la voie du consensus. Le précédent doctrinal est devenu la loi
du présent et de 1’avenir. [...] Pour tous les hommes du droit sunnites, le texte se révéle dans le Coran [...] et dans les
traditions prophétiques, dont il a fallu établir la codification et I’authenticité au début du deuxiéme siécle de I’hégire. Yath
IBN ACHOUR, Aux fondements de 1’Orthodoxie Sunnite, Paris, PUF. 2008, pp. 187 — 188. |

459 Shatibi, Muwafaqaat, vol. I, t. 2. P, 128. Cité par Yath Ibn Achour, ibid., p 194.

460 yath IBN ACHOUR, ibid., p. 202 -203.

268



Comme nous I’avons évoqué, a la fin de notre lecture des différentes conceptions
doctrinales relatives a Ugul al-figh, cette négation de la raison 1égislatrice devrait nous fournir
une clef de lecture fondamentale pour comprendre ’occultation exercée par les Uguli a
I’égard des institutions juridiques préalables aux musulmans, Shar’d man gabldna, et leur
refus de les intégrer au sein de la méthodologie juridique islamique sans leurs
"caractéristiques transcendante" homologuées par le Texte coranique. Edifiées antérieurement
a I’Islam, ces législations contenaient intrins€quement, au regard des Ucguli, une “impureté
référentielle” inadéquate a la finalité salvatrice et a la nature universaliste de la loi islamique.
Ainsi, parce que la législation romaine était congue nécessairement comme une ceuvre
séculiere, élaborée par des hommes et porté singulierement par un pouvoir déchu, elle ne
pouvait interférer au sein du processus créatif du figh, ce schéma conceptuel chargé de réguler
la vie de “La meilleure communauté qu’Allah ait fait surgir parmi les Hommes ».

Grace a la science d’Ugul al-figh, congue d’abord pour consacrer le triomphe de
I’idéologie déterministe de I’orthodoxie sunnite et utilisée ensuite pour éjecter toutes les
origines humaines du droit, nous pouvons désormais mieux appréhender I’ceuvre juridique
opérée par les filgaha musulmans des la fin du neuviéme siecle. Celle-ci était appelée, en
effet, a inventer des contours sacraux aux regles coutumieres arabes préislamiques et aux
législations d’origines byzantines, ou encore perse, dont la communauté islamique avait
héritées. Puisque, la raison théologique allait “transcendantaliser et annuler la réalité
matérielle et flexible de I’historicité en Islam*!, le travail des jurisconsultes et des juristes
musulmans devait s’enserrer dans un champ fidéiste qui les a empéché de sublimer la raison
législatrice humaine et ses diverses manifestations.

Comme nous ’analyserons dans le chapitre suivant, ce champ fidéiste va constituer, par
ailleurs, une grille édificatrice pour I’ensemble de I’ceuvre doctrinale au sein de I’Islam
médiéval et formuler, en conséquence, I’axiome de sa perception des autres systemes de
pensées restés en dehors d’al-Umma. Notre compréhension de la vision islamique de
I’héritage conceptuel et institutionnel romain ne pourra, en effet, s’accomplir sans
I’observation des autres fragments de la raison islamique classique, et notamment ceux
¢laborées par les historiens et les théologiens classiques, qui feront des Rim les responsables

de la déchéance de la Vérité monothéiste que 1’Islam est venu rétablir.

461 Mohamed ARKOUN, Pour une critique de la raison islamique, Paris, Maisonneuve & Larose, 1984, p.74.

269



Chapitre II: Rome : une Image régulatrice de la Raison arabo-islamique

médiévale.

Noyé dans un champ fidéiste qui le sacralise, le Droit musulman refléte une structure
conceptuelle doublement immunisée. En effet, par son rattachement aux Textes Révélés
(Coran, Hddith) le figh sunnite orthodoxe s’identifie comme 1’ceuvre d’une Raison divine,
transcendante et infaillible, qui ne peut étre assujettie aux aléas de la réflexion “profane* des
étres humains. Cette excellence législatrice allait s’affirmer, ainsi, non seulement devant les
références extra-scripturaires - comme la raison humaine - mais également face aux éventuels
apports des législations préislamiques.

Apres avoir démontré comment la construction théorique des fondements du Droit allait
servir une approche idéologique déterministe qui occulte tout role de la volonté 1égislatrice
humaine au profit d’une loi divine, soutenue et pronée par une institution califale sunnite
sacralisée, notre analyse risque de rester inachevée si elle ne résout pas la question de
I’absence du référentiel juridique romain — systéme législatif dominant de la méditerranée
préislamique — au sein de la littérature juridique arabo-médiévale et de déduire, en
conséquence, la conception que celle-ci en avait faite. En effet, hormis quelques indications
hésitantes et évasives aux systémes législatifs monothéistes antérieurs, le chercheur ne
remarque aucun emprunt explicite, des institutions juridiques romaines en particulier, de la
part des fiigaha médiévaux. Ainsi, aprés avoir observé, lors du précédent chapitre, les
nombreuses incohérences des écrits juridiques islamiques médiévaux qui n’hésitent pas a
puiser leurs idées au sein de I’héritage institutionnel et juridique romain sans, toutefois, y faire
référence, et apres avoir étudié la maniere dont la science d’Ucgul al figh s’est érigée en
rempart devant les approches juridiques rationalistes, afin de promouvoir I’origine sacrale du
Figh islamique, il est désormais temps de savoir si ce souci "fidéiste" des Uculi leur était
exclusif ou s’il caractérisait, également, les autres disciplines de la pensée islamique
médiévale. Cette perception théologique du droit islamique et sa dissociation de ses sources
profanes aurait-elle été exclusive du champ normatif, forgé par I’orthodoxie sunnite, ou serait-
elle le miroir exemplaire d’une pensée islamique soucieuse de penser 1’Univers et 1’étre

seulement a travers les attributs exclusifs de la transcendance divine ?

270



\

Répondre positivement a cette derniére interrogation nous sommerait, en conséquence, a
réinterpréter 1‘absence du référentiel romain des écrits juridiques islamiques classiques a
travers de nouveaux angles de lectures ou il serait logique de concevoir les fiigaha médiévaux,
non seulement comme "les appuis de la Iégitimité califale suprahumains", mais aussi comme
les porteurs d’un seul et unique projet identitaire : celui d’une conscience collective qui
chercherait a s’affirmer et se positionner face a une Rome érigée en symbole de la déchéance
institutionnelle et de I’égarement religieux caractéristiques de la période préislamique.
Toutefois, I’instruction de cette nouvelle opinion obligera le chercheur a s’orienter vers les
autres champs disciplinaires de la pensée islamique médiévale afin d’en extraire les nouveaux
¢léments d’observations qui lui permettront d’appuyer son idée et y discerner, ainsi, les
origines de ce silence paradoxal affiché par les traités juridiques orthodoxes.

En effet, ’observation des autres parcelles du savoir islamique médiéval, et la maniére
dont celles-ci exposent leurs perception des Riim, s’averera obligatoire pour saisir les
différents contours de la perception orthodoxe sunnite de I’héritage romano-byzantin et la
maniére dont elle faconnera I’attitude de I'intellect islamique médiéval envers une sphere
institutionnelle et doctrinale (Rome/Constantinople) sourde a ses ambitions universalistes et
son discours théologique unitariste. En effet, considéré comme le dernier obstacle devant
I’expansion fulgurante de I’Islam, ’Empire Romain d’Orient allait revétir, dans les textes
islamiques médiévaux, les traits d’une entité dissemblable et menagante, chargée de
consolider la conception que s’est faite al-Umma islamique, d’elle-méme, et de son projet
communautaire.

A travers cette premicre perspective, il était inéluctable que I’image de Rome ait, au sein
des écrits islamiques médiévaux, les caracteres d’un concept €loigné de toute impartialité
intellectuelle, celui de 1’"Autre" qui permet a la Cité universelle islamique de discerner les
contours de sa propre identit¢ et de clarifier son positionnement "Majuscule" dans le
processus évolutif de I’Histoire humaine. Et parce que 1’identit¢ se définit exclusivement a
partir de I’image qu’une entité conceptuelle (étre ou groupe social) se fait d’elle-méme et de
sa perception de I’Autre qui n’appartient pas a son propre systeme de pensée, il sera logique
de voir la conscience islamique dessiner ses interlocuteurs et ses adversaires, qui lui
disputaient la prépondérance au sein de 1’échiquier hétérogeéne des cultes et des nations, a

travers une image conforme a ses propres fondements casuistiques.

271



Toutefois, avant d’observer les multiples configurations de Rome au sein de la littérature
islamique médiévale et la maniere dont celle-ci allait intégrer 1’équation, établie par la Raison
islamique entre son "Soi-méme" et cette "entité romano-chrétienne" qui s’abstenait a intégrer
sa sphere doctrinale, et la projeter a travers 1’ingénierie idéelle islamique, notamment celle des
filgaha, notre étude s’arrétera devant quelques récents travaux qui se sont intéressés a la
notion islamique de I’ Autre, en général, et de Rome en particulier. L’intérét de cet exercice se
révelera, en effet, a travers sa capacité d’offrir au chercheur une premiere passerelle qui le
meénera vers la découverte des soubassements conceptuels qui devaient fagonner I’image

islamique des Riim.

Une note préliminaire : De la Notion des Riim au sein de I’Islam Médiéval,

Quelques lectures contemporaines.

De nombreux auteurs se sont intéressés a la question de 1’Autre au sein de la littérature
arabo-islamique médiévale, cependant, amoindris par les aspects fragmentés de leurs
recherches et I'unilatéralité de leurs points de vue, leurs écrits devaient s’exposer aux
critiques qui se sont empressées de souligner le caractére approximatif de leurs analyses,
jugées comme imprécises et partiales. En effet, outre ’'usage de la méthode narrative qui se
contente de présenter les étapes de 1’évolution chronologique des échanges tissés par le
monde musulman au moyen age — dont les écrits de ’universitaire libanais Khalid Ziyada et
’orientaliste Bernard Lewis furent la meilleure illustration®®> —, d’autres auteurs se sont
consacrés a exprimer la vision idéologique de leurs artisans et démontrer ainsi 1’excellence
culturelle de I’Islam et la grandeur de son esprit innovateur et accueillant*®.

Ces travaux peinent, en effet, a proposer aux chercheurs une étude objective ou la réflexion
sera portée seulement sur les structures intellectuelles et les conjonctures politico-
institutionnelles qui ont réellement agencé la vision islamique de 1’Autre, et non pas sur
quelconque affirmation de supériorité d’al-Umma. Ainsi, afin d’édifier une approche plus
objective de la vision islamique de ’autre et pour comprendre les assises réelles qui I’avaient
fondée, le chercheur est appelé a s’orienter vers les clefs de lecture que lui proposent

Mohamed Abed al-Jabri. En effet, quand celui-ci écrit dans son ouvrage, La critique de la

462K halid ZIYADA, Tatawiir al-Nathrd al-islamiya ilé Europa, ’Evolution de la vision islamique de I’Europe, Londres,
Riyad al-Ryss li al-kitab wa al-Nachr, 2009, 262. p ; Bernard LEWIS, Comment 1'Islam a découvert I'Europe ?, traduit de
l'anglais par Annick Pélissier, Paris, Gallimard, 2005, [Nouv. éd.], 339, p.

463 Aziz AL ADHAMA, al-arab wa al-bardbira, al Muslimun wa al-Hadarat al-Oukhra, (Les Arabes et les Barbares, les
musulmans et les autres civilisations), Londres, Riyad al-Ryss li al-kitab wa al-Nachr, 1991. 252 p.

272



Raison arabe que « seule la connaissance de I’historicité de la pensée arabe et 1’observation
des conjonctures réelles qui 1’ont agencée permettront aux chercheurs de la replacer dans son

464 5, il annihile la validité

contexte originel et puiser ainsi sa signification et son sens effectifs
de cette pensée courante qui s’obstine a dissocier la pensée arabo-islamique médiévale des
conditions historiques qui I’ont effectivement instituée pour en faire un bloc conceptuel
originel et irréprochable. La saisie des véritables axiomes fondateurs de la vision islamique de
I’Autre et la maniére dont ils allaient interférer dans la réglementation des approches
entreprises par le "Soi" arabo-musulman envers I’"Autre" Romano-byzantin ne pourra pas
s’effectuer, en conséquence, en dehors de ce précepte.

Bien que les travaux de M. Afaya et Nadia. M. el-Cheikh proposent deux analyses globales
de la vision islamique médiévale de Rome, ils nous permettront de souligner la nature variable
de cette image et d’esquisser, en conséquence, le processus graduel qui le forgea. Ce constat
nous aidera, ainsi, a évoquer la fonction régulatrice de Rome au sein de la conscience
islamique médiévale avant de I’examiner et comprendre ses conséquences sur la rédaction
juridique arabo-islamique médiévale. Alors qu’elle s’est constituée comme une composante
intrinseéque de [’horizon religieux islamique, I’image de Rome ne s’est pas présentée
originellement, devant la raison arabo-islamique, comme une constante immuable (A); en
effet, sa fixation s’est faite de manicre tardive, et aprés avoir été 1’objet de multiples
modifications qui I’obligeaient a s’adapter, progressivement, aux aléas conjoncturels d’al-

Umma (B).

A/ De la conception théologique de 1’ Autre non-musulman.

Dans son analyse relative aux processus constructifs de la conception islamique médiévale
de I’Autre, le sociologue Mohamed Afaya s’est référé au Texte coranique pour concevoir ses
outils de réflexion ; ainsi le Texte fondateur de I’Islam lui permettra de dégager les horizons
apparents d’un message transcendant ou « le Vrai et le Faux s’affrontent, non pas seulement
en tant que des positions et des arguments, mais aussi a travers des étres vivants »*%. La
Parole révélée se présente ainsi comme un "échiquier" ou les musulmans s’opposent a
diverses sortes d’adversaires qui se définissent, d’abord, a partir de leurs propres cultes. C’est

I’agencement des religions présentes au sein de 1’Arabie, contemporaine a la révélation

464 Mohamed Abed Al-JABIRI, Introduction a la critique de la Raison Arabe, Paris, Editions La Découverte, 1994, p78-79.
465Mohamed N. AFAYA, al Gharb wa al-Mutakhayal, Beyrouh, al-markaz al-Thakdfi al-Arabi, 2000, p. 77-80.

273



islamique, qui s’identifie chez cet auteur comme le soubassement fondateur des perceptions
ultérieures de I’ Autre au sein de I’imaginaire islamique.

Ainsi, sous 1’égide d’un discours coranique, qui se présente comme un message de rappel
et d’avertissement envers les diverses communautés religieuses et paiennes de 1’ Arabie, M.
Afaya apergois les contours d’un nouvel horizon doctrinal qui devait s’élaborer pour
accompagner [’émergence de la conscience arabo-islamique et fagonner ses principes
régulateurs*®®. Rapidement, le monothéisme absolu de I’Islam allait s’affirmer devant
I’intellect musulman naissant comme la seule explication qui lui permettrait de comprendre
les finalités de 1’€tre et la maniére dont celui peut adhérer a la logique architecturale de 1’ordre
universel. Logiquement, l’intégralité cette structure conceptuelle devait couvrir 1’idée
islamique de I’Autre qui sera appréhendé, désormais, a partir de sa seule condition
“religieuse* et de son attitude a 1’égard de la véracité de la foi monothéiste du prophéte de
I’Islam. Cependant, face aux ripostes multiples et distinctes des communautés religieuses
destinataires de la parole mohammadienne, le ton coranique évoluera pour leur adresser,
progressivement, une appréciation sensible et diversifiée qui pouvait soit les complimenter
pour leur esprit réconciliant (I’empereur chrétien de 1’Ethiopie) ou les critiquer et dénoncer
leurs hostilités (les Tribus juives de Médine) et la violence qu’ils peuvent utiliser envers le
prophete de 1I’Islam, (Les Notables de Quraiche).

Apres la fin de la révélation, la perception coranique de 1’Autre devait, toutefois, se
maintenir pour permettre a la jeune communauté de Médine de discerner les traits des
divergences doctrinales que lui opposaient ses nouveaux adversaires religieux et politiques :
les Empires Romano-byzantin et Perse. Ainsi, en s’appuyant sur les assises, fixées
antérieurement par le Texte révél¢, le Califat de Médine pouvait situer la place de ses
interlocuteurs sur la scéne religieuse monothéiste et définir, en conséquence, les actions et les
réponses qu’il devait entreprendre a leur égard. Or, bien que la parole divine ait cessé
d’intervenir, la perception islamique de I’ Autre devait de nouveau se modifier pour intégrer a
la fois les desseins religieux de la jeune Umma et les aléas que lui imposa par sa rapide
expansion militaire. A l'avenir, seule I’attitude de 1’Autre (individu ou groupe social ou

religieux) envers I’autorité califale devra 1’agencer au sein de la conscience islamique.

466Ibid, p. 82-88
274



Ainsi, au sein d’une Arabie métamorphosée — apres les défaites antérieure des tribus arabes
et ’effondrement politique et militaire du pouvoir sassanide — ou seul I’Empire romain
d’Orient essayait de se maintenir et de continuer a disputer aux musulmans 1’exclusivité de la
Véracité ontologique, I’institution califale allait faire de ce dernier le principal adversaire de
I’authenticité religieuse dont elle est devenue I’unique dépositaire.

A travers la lecture proposée par M. Afaya, le chercheur découvre une analyse ou les Riim
s’édifient devant de la jeune conscience islamique comme un miroir qui lui permet de se
projeter et d’identifier les contours de sa propre identité religieuse ; les premiéres approches
islamiques des Rim devraient donc s’observer comme des transcriptions indispensables qui
allaient aider la communauté islamique a fixer la conscience qu’elle s’est faite de sa propre
existence, de ses axiomes religieux fondateurs et de sa destinée monothéiste. Cette essence
interactive de I’image de Rome, et sa capacité a s’affirmer comme une norme régulatrice de la
perception que s’est faite Al Umma d’elle-méme, se confirmera, par ailleurs, a travers 1’étude

de ’universitaire Nadia Maria el Cheikh.

B/ De la fonction régulatrice de Byzance au sein de la pensée islamique médiévale.

Dans sa thése Byzantium viewed by the Arabs*®’, Nadia Marial el-Cheikh appréhende
I’image de la Rome médiévale (Byzance) a partir de la chronologie évolutive des contextes
institutionnels et politiques qui ’ont progressivement fagonnée. Une fois qu’elle a fixé
I’assise de sa réflexion, cette universitaire observe que la vision islamique des Rim allait
évoluer parallelement aux différentes évolutions institutionnelles de la communauté islamique
et se conjuguer, en conséquence, selon leurs propres impulsions. Subissant ainsi les variations
incessantes de 1’Islam médiéval, la vision de I’Empire Romain s’est érigée comme une norme,
inlassablement, flexible qui permettait aux auteurs musulmans de traduire les échanges
entretenus par I’Empire Romano-chrétien et le Califat islamique afin de décrire leur

réciprocité et de mesurer leurs puissances respectives*®®,

467Nadia MARIA EL CHEIKH, Byzantium Viewed by the Arabs (les Byzantins vus par les Arabes), Cambridge, Center for
Middle Eastern Studies Uversity, 2004, 271 p.
48 hid, p. 15.

275



Par conséquent, la littérature islamique médiévale relative a I’Empire romain, et a ses
caractéristiques dogmatiques et institutionnelles, devait juxtaposer un arsenal de
connaissances qui lui permettait de déduire et de systématiser une image capable de refléter la
réalité d’al-Umma islamique de consolider ses propres certitudes ou de refléter ses propres
inquié¢tudes*®®. Nadia. M. el-Cheikh pense, ainsi, que 1’obstination des auteurs islamiques
médiévaux a véhiculer une image hostile des Rium chrétiens, qui n’expriment pas le regard
bienveillant caractéristique des premiers temps de la prédiction Mohammadienne, est un
témoignage parfait de la complexité des contextes politiques et doctrinaux relatifs a
I’institution califale au moyen age. En effet, par leur présentation des Riim comme des
infideles et des ennemis de la foi islamique, les Califats de Damas et de Baghdad pouvaient
puiser des motifs irrévocables pour justifier leur pouvoir et consolider en conséquence une

1égitimité précaire de plus en plus remise en cause.

A travers cette lecture abrégée des opinions de M. Afaya et de Nadia. M. el-Cheikh, le
chercheur se propulse devant une projection ou 1’image de Rome/Constantinople se construit
progressivement et se charge, au fil des cycles consécutifs du Califat islamique, des préceptes
casuistiques et des considérations idéologiques de ses concepteurs ; toutefois, si les premicres
devaient servir la Umma pour fixer ses repéres conceptuels face a la Rome chrétienne, les
secondes permettent a I’institution califale sunnite, assaillie par les contestations internes et
externes, de s’approprier la mission réformatrice et universaliste de la révélation Islamique et
de justifier, donc, son bien-fondé aupreés d’une conscience islamique collective hostile aux
résistances militaires et religieuses des Rim. Considérée ainsi comme une représentation
flexible et modifiable, I’image des Rum allait se faire attribuer, par I’intellect islamique
médiéval, la fonction particuliére de pouvoir conjuguer les variations structurelles de la
communauté islamique, aider celle-ci a fixer les bordures conceptuelles de son horizon

identitaire, et, assurer en conséquence la pérennité de sa cohésion collective.

469 Ibid., p 62-70.
276



Alors que cette premiere conclusion s’avere déterminante pour permettre de saisir le sens
effectif des traités islamiques médiévaux étudiés lors de ce dernier chapitre, nous constatons
que, paradoxalement, cette disposition régulatrice de I’ Autre romain ne semble pas agir sur la
pédagogie édificatrice des écrits juridiques médiévaux. D’ailleurs, le silence de nos deux
auteurs a propos de la formation du figh islamique laisse suggérer que la rédaction de cette
discipline, a la différence des autres composantes de la littérature islamique médiévale, aurait
¢chappé aux injonctions d’une perception qui n’hésite pas, pourtant, a s’affirmer comme un
principe ordonnateur de la raison islamique médiévale. A la différence de I’historiographie ou
de la théologie islamiques, la littérature juridique islamique resterait donc ancrée au sein du
Texte révélé et préserverait ainsi ses fondements originels en dehors des exigences identitaires
qui ne cessaient d’animer les multiples expressions de 1’intellect islamique médiéval.

Or, et comme nous I’avions affirmé lors de notre premicre partie, parce que le droit reste
I’expression des conjonctures socio-temporelles qui les produisent, nous pensons que sa
rédaction, a travers les traités islamiques médiévaux, ne pouvait pas échapper a ce postulat
"consubstantiel" et qu’elle participait conjointement a cette ccuvre collective qu’était la
fixation identitaire de la communauté universelle islamique.

Cette hypothese s’appuie également sur le fait que les fiigaha musulmans médiévaux
¢taient également des philosophes, des théologiens et des penseurs qui embrassaient, par leurs
écrits, les nombreux domaines de la culture islamique médiévale. Ils peuvent étre ainsi
considérés comme des « intellectuels » qui participaient a la structuration de la raison
islamique médiévale et a la résolution des nombreuses interrogations et les nombreux défis
idéels que lui opposaient les nouveaux savoirs rencontrés lors de la marche expansive de
I’Empire musulman.

En effet, c’est en examinant la perception islamique originelle des Riim, a travers ses deux
modes d’expressions principales, le Coran et les Hadith du prophéte, que nous pourrons fixer
ses traits fondateurs et leurs reproductions au sein de la littérature arabo-islamique médiévale
et réguler ses différentes branches, notamment celles qui permettaient aux auteurs musulmans
d’inscrire I’avénement de I’Islam au sein du processus évolutif de la Cit¢é monothéiste
universelle : la théologie et de I’historiographie (section 1). Cet exercice qui nous aidera a
découvrir les mécanismes conceptuels communs aux penseurs musulmans médiévaux et a
appréhender en conséquence leur perception des Riim, nous sera primordial pour comprendre
la logique des fiigaha classiques et la maniere dont ils participaient, en tant qu’intellectuel
musulmans, a consolider 1’arriére-plan "idéologique" orthodoxe de la conscience islamique

277



médiévale. En effet, c’est en s’interrogeant sur les attributs spécifiques de I’intellectuel
musulman médiéval, et en s’arrétant devant les ordres cognitifs qui ont fondé son référentiel,
que nous pourrons concevoir les fondements islamiques de ’image de Rome et clarifier "le
silence" dont souffre son ordre normatif au sein des traités ¢laborés par les fiigaha musulmans

(section 2).

Section 1 : La configuration de Rome a travers la Littérature Islamique médiévale.

A travers ’analyse de différent fragments constitutifs de la littérature islamique classique,
nous serons appelés a observer comment le ton "antithétique" qui caractérise la perception
médinoise des Rum allait s’affirmer, sous I’impulsion certaine de I’institution califale et de
son usage de la tradition prophétique, comme le seul angle de lecture approprié a ces derniers
(sous-sectionl). Ainsi, qu’il s’agisse des textes fondateurs de la littérature théologique
islamique ou de 1’analyse Historiographique d’Ibn Khaldiin, 1a perception de Rome devait étre
employée pour justifier une seule certitude, celle de la Préexcellence de I’Islam et de son

adhésion indéniable au sein du monothéisme religieux (sous-section 2).

§1§ Les "Rum" au sein des Textes Fondateurs de I’Islam orthodoxe.

En évoluant parallélement a I’évolution de la communauté islamique et en se fixant apres
la fin de la révélation (A), I’idée des Riim au sein de la raison islamique devait se confondre

avec |’égarement monothéiste (B).

A/De I’'image des "Rim" au sein du Texte coranique : un bouleversement conceptuel

«Alif, Lam, Mim. Les Romains ont été vaincus, dans le pays voisin, et apres
leur deéfaite ils seront les vainqueurs, dans quelques années. A Allah appartient le
commandement, au début et a la fin, et ce jour-la les Croyants se réjouiront du
secours d'Allah. Il secourt qui Il veut et Il est le Tout Puissant, le Tout
Miséricordieux ».

Sourate al-Rim. V. 1-5.

278



« Qui est plus injuste que celui qui empéche que dans les mosquées d'Allah, on
mentionne Son Nom, et qui s'efforce a les détruire? De tels gens ne devraient y
entrer qu'apeurés. Pour eux, ignominie ici-bas; et dans l'au-dela un énorme
chatiment »

Sourate al-Bagara, V. 114.

« O vous qui croyez! Qu'avez-vous? Lorsque I'on vous a dit: "Elancez-vous
dans le sentier d'Allah"; vous vous étes appesantis sur la terre. La vie présente
vous agrée-t-elle plus que l'au-dela? - Or, la jouissance de la vie présente ne sera
que peu de chose, comparée a 1'au-dela! »

Sourate al-Tawba, V. 38.

Si ces trois versets, ordonnés chronologiquement, propulsent le lecteur devant le processus
constructif de I’image des Rim au sein de la vulgate coranique et lui fixent, brievement, les
contours de la métamorphose d’un concept capable d’échanger les traits positifs qui
caractérisent ses débuts contre 1’hostilité insinuée par le dernier verset, ils lui permettront
¢galement d’observer les traits d’une corrélation étroite entre les Rium et le christianisme.
Ainsi, telle qu’elle est établie par le texte coranique, cette relation devait se constituer comme
la principale clef offerte aux auteurs musulmans pour apercevoir 1’Autre romain qui ne
pouvait étre saisi en dehors de ses références religieuses.

Toutefois, devant la confusion que risquent de nous provoquer ces premieres impressions,
cette étude essaiera de cerner leurs significations a partir de leur historicité et de la manicre
dont ils allaient s’insérer au sein du processus évolutif du cadre arabo-islamique qui les a
accueillis. En effet, sans I’observation des facteurs socio-temporels et sans le discernement
des axiomes doctrinaux qui accompagnaient leurs révélations, il sera illusoire de prétendre a
la compréhension de ces versets et la maniere dont ils reflétent la mutabilité des postulats
conceptuels de la jeune communauté islamique. Ainsi, en s’orientant vers les commentaires
fournis par I’exégese orthodoxe islamique, et I’aptitude de celle-ci a fixer chaque verset
coranique au sein d’un cadre circonstanciel précis, notre étude pourra puiser les outils
analytiques qui lui permettront d’édifier sa réflexion et d’appréhender la logique des passages
coraniques relatifs aux Ruam. Outre la compréhension des conjonctures respectives de chacun
des versets précités, I’importance de cette analyse se révelera par sa capacité a discerner la
manicre dont les exégetes musulmans allaient se servir de la conception coranique des Riim
pour en faire une trame structurelle capable de témoigner de I’authenticité monothéiste d

I’Islam et de la supériorité de sa communauté.

279



a- Sourate A/ Rum : de la bienveillance divine a 1’égard des Rim au témoignage de

I’authenticité islamique.

Dans son Asbdb al-Nouzoul, al-Nayssabiiri (mort en 468 H/ Janvier 1076) commente les

cing premiers versets de sourate a/ Riim a travers ces mots :

« Les exégetes disent : Khosrd II a dirigé son armée contre les Romains et les a
battus, ses troupes allaient, par ailleurs, tuer les gens, dévaster les villes romaines et
incendier leurs oliviers. Afin d’arréter I’expansion perse, César (Phocas) fit diriger de
nouvelles troupes..., mais, celles-ci furent battues par les Perses vers des localités
syriennes proches de 1’ Arabie... En prenant connaissance de la victoire perse, le prophéte
de I’Islam et ses compagnons se sont montrés attristés et dégus de la victoire des Perses
ignorants contre les Romains, gens du livre. D’autant plus que sa tristesse se heurtait a la
joie et I’ironie des paiens de la Mecque qui rencontraient les compagnons du prophéte et
leur disaient : « vous €tes des gens du livre, les chrétiens le sont aussi et nous, nous
sommes des ignorants (de la foi monothéiste). Mais, voici que nos fréres ont battu vos

fréres romains ; et vous, si vous osez nous combattre, nous vous abattrons ».

Ainsi, aprés avoir expliqué les causes révélatrices de ces versets a travers le contexte
religieux et géopolitique de la mission prophétique*”, al-Nayssabiiri écrit que 1’annonciation
coranique de la victoire des Romains contre les Perses est advenue le jour méme de la bataille
de Badr, celui de la premicre victoire des musulmans contre les Quraychites. Cet exégete €crit
que les musulmans, heureux de cette coincidence miraculeuse, allaient se montrer satisfaits de
leur propre victoire et de celle de leurs "freéres croyants", les romains chrétiens, et affirme

471 Cependant, si la

qu’ils y’ont vu un signe éclatant de la véracité de leur foi monothéiste
version d’al-Nayssabiiri, largement partagée par ’ensemble des commentateurs musulmans

médiévaux, peut asseoir I’idée d’une bienveillance coranique originelle a I’égard des Riim, la

470 « Les arabes suivaient avec un vif intérét les péripéties du long conflit qui opposait les byzantins aux Persans. Leur lutte
était un sujet de veillée sur le parvis de la Ka’ba. Leur sympathie allait aux persans, depuis le légendaire Chosroés
Anidishirwan surnommé le juste (Mort 579). Le prestige de ses derniers s’était encore accru sous le régne de Chosroés Parviz
a qui, Bahram, vainqueur des turs, avait donn¢ le trone des perses (589). 1l avait tout pour éblouir les arabes : le prestige de sa
capitale, al Madd 'in, Ctésiphon, le faste de sa cour, la puissance de son armée, I’éclat de ses victoires ; il avait chassé les
abyssins du Yémen, a étendu son influence jusqu’aux régions les plus reculées de 1’Arabie et a menacé 1'usurpateur du trone
byzantin Phocas jusqu’a ses terres (vers 1’an 603). L’avénement d’Héraclius en 610 semblait ressaisir I’Empire romain et le
redresser... Une reprise des hostilités fut éminente et I’affrontement inévitable se produisit a Jérusalem en 614. Ce fut une
grave défaite pour Héraclius et son armée a été presque anéantie ; la Syrie fut annexée par le vainqueur ainsi que I’Egypte.
Les Ghassanide, vassaux d’Héraclius devaient se réfugier en terre byzantine. Le monarque sassanide avait détruit les églises,
pillé le saint Sépulcre, profané les reliques et emporté la vrai croix.... »

471 Al Nayssabiiri, Asbab al Nouzoul, Beyrouth, Dar al Koutoub al Ilmiya, p 197.

280



lecture proposée par al-Tabari, considéré comme le plus grand exégéte du Texte coranique,
affichera un ton contradictoire qui risque d’embrouiller ces versets et les rendre, en

conséquence, difficiles a saisir.

Al-Tabari lit les cinq premiers versets de la sourate d’al-Riim a travers deux approches
dont la premicre correspond a la version qu’al-Nayssabiri et la deuxiéme s’en distingue

complétement, jusqu’a en devenir opposée. En effet, dans son Tafsir'’>

, al-Tabari voit
I’annonciation coranique qui inaugure la Sourate d’al-Rim comme le signé irréfutable de la
victoire globale de I’Islam, et contre les polythéistes de 1’Arabie, et contre les chrétiens de
I’Empire romain. Ainsi, a travers sa maitrise de l’art grammaticale arabe, il va lire le
deuxieéme verset de cette sourate a travers cette prononciation: « Ghalabat al Riim wa min
badd sd yiighlaboun », Ils (les Romains) ont vaincu aujourd’hui mais ils perdront plus tard.
Cette lecture est diamétralement opposée a la lecture traditionnellement acceptée de ce méme
verset : « Ghoulibat al Rum wa min badd sd yaghliboun, ils ont perdu aujourd’hui mais ils
vaincront ultérieurement*’3 ». Face a I’incohérence de ces deux lectures et I’opposition de la
deuxieme approche "tabarienne" avec I’interprétation généralement acceptée, qui annonce la
victoire des romains et commémore leur foi monothéiste, et avant de poursuivre la lecture
exégete des premiers versets de la sourate d’al-Riim, il nous est obligatoire de s’arréter devant

les assises fondatrices de la pensée exégete d’Al Tabari afin d’en clarifier les intentions

ordonnatrices et la finalité.

Dans sa thése consacrée a 1’exégese coranique chez A/ Tabari, Claude Gilliot souligne la
relation étroite qui existe entre celle-ci et I’institution califale abbasside qui se trouvait au
commandement de la communauté islamique et analyse comment cette ceuvre commentatrice
était principalement animée par la volonté intentionnelle de son auteur d’asseoir la légitimité
exclusive de la communauté universelle islamique et 1’authenticité révélée de sa charte

fondatrice*’*.

472 Al Tabari, Al Jamid al Bayan dn Taawil al Qur’dn, Beyrouth, 15, Vol Dar al-Madrif, 1980; Tafsir al Tabari, Mawqi’al-
Islam, Ministére des affaires islamique et des Awqaf, Arabie Saoudite, http://quran.al-
islam.com/Page.aspx?pageid=221&BookID=13&Page=1. Derni¢re mise a jour, le 12 Mai 2013, consulté, le 17 Juin 2012.

473 Al Qurtubi dans son Tafsir, écrit que cette interprétation a été celle d’Abu Said Al Khudri et d’Ibn Omar.

474Claude GILLIOT, Exégése, langue et théologie en Islam: l'exégése coranique de Tabari, Paris, J. Vrin, 1990, 320 p ; du
méme auteur, Langue et Coran selon Tabari : 1. la précellence du Coran, Studia Islamica, No. 68, Paris, Maisonneuve &
Larose, 1988, p. 79-106 ; Exégese et sémantique institutionnelle dans le commentaire de Tabari, Studia Islamica, No. 77,
1993, ibid., p. 41-94.

281


http://quran.al-islam.com/Page.aspx?pageid=221&BookID=13&Page=1
http://quran.al-islam.com/Page.aspx?pageid=221&BookID=13&Page=1

Ainsi, tout au long de son étude, C. Gilliot va démontrer comment la construction
schématique d’al-Tabari devait s’articuler a partir d’une seule finalité organisatrice, celle de
justifier, par ses nombreuses interprétations, le moindre aspect des cadres institutionnels qui
ont édifi¢ les trois premiers siecles de la communauté islamique et de convaincre ses
destinataires de la conformité de celle-ci, et de son commandement, aux préceptes coraniques
et les temps fondateurs de la communauté de Médine.

Afin d’atteindre son objectif, al-Tabari va mobiliser et examiner les divers matériaux et
concepts que pouvaient lui fournir les Hadith et faits rapportés au Prophéte, les paroles et les
actes de ses compagnons, les commentaires des exégetes qui 1’ont précédé, la rhétorique, les
regles grammaticales de la langue arabe et enfin les différentes circonstances de la révélation,
telles qu’elle ont été établies par 1’Historiographie islamique classique, pour en conclure une
interprétation capable de coordonner le passé fondateur d’al-Umma avec la réalité de la
société islamique ou il a vécu. Ainsi, par son exégése coranique, al-Tabari va fixer la
"sémantique institutionnelle" de 1’orthodoxie sunnite et cristalliser la fagon dont al-Umma
veillait a représenter son émergence et pérenniser ses institutions.

\

En adoptant également un ton polémique et inamical envers les Chrétiens et les Juifs, a

475 cette sémantique institutionnelle cherchait également a

propos du rituel islamique du jetine
distinguer la communauté islamique des autres communautés monothéistes qui 1’ont précédée
et dessiner, en conséquence, les limites qui la séparent de leurs dispositions erronées. Ainsi,
en redéfinissant le lexique coranique, al-Tabari permettait au groupe religieux, auquel il
appartient, de se construire lui-méme et de valoriser les institutions et les dispositions qui
I’édifient.

Puisque D'interprétation coranique d’al-Tabari est une illustration parfaite de la faculté
spéculative d’une communauté religieuse de s’édifier et de s'institutionnaliser a partir de sa
prise de possession de I'histoire de I'humanité et sa capacité a insérer de celle-ci au sein de la
logique eschatologique qui 1’a fondée*’®, le chercheur ne peut que I’appréhender comme
I’expression majeure d’une exégese islamique médiévale destinée a préserver les assises
sacrales d’al-Umma et se conformer aux exigences idéologiques d’une institution califale
soucieuse de maintenir ’intellect islamique médiéval dans le sillage de ses propres références

Supranaturelles*””.

475 Claude GILLIOT, Exégése et sémantique institutionnelle dans le commentaire de Tabari, ibid., p. 64-65.

476 Alfred-Louis DE PREMARE, Les textes arabes dans leur environnement, Arabica, T. 47, Fasc. 3, Les usages du Coran.
Présupposés et Méthodes, Leyde, Brill, (2000), p. 395-400.

477 Ismail MOHSEN, « L’exégése coranique 4 travers 1’Histoire », Le Coran et la Bible, Bayard, Paris, 2002. p 55-64.

282



Apres avoir examiné les critéres ordonnateurs de 1’exégese tabarienne et la manicére dont
celle-ci devait profiter a I’institutionnalisation de 1’orthodoxie sunnite, nous allons nous
orienter vers le commentaire récent de M. A. al-Jabri. En effet, ’intérét de cette approche se
révelera a travers la capacité de ce penseur a déceler la signification des cinq premiers versets
de la sourate al-Rim a partir de 1’éthique globale du message coranique. Ainsi, M. A. el-Jabri
écrit que la prédiction coranique de la victoire romano-byzantine face aux perses, constitue
une illustration parfaite de la logique cyclique de 1’Histoire Humaine, telle que celle-ci a été
décidée par Dieu. Parce que le Coran nous enseigne que « ¢ ’est vers Dieu que revienne toutes

8% et que celui-ci est capable de fournir la victoire aprés la défaite, ces versets

choses*
enseignent aux croyants, auxquels ils s’adressent, que la stigmatisation dont ils font objet a la
Mecque disparaitra apres leur départ a Médine et leur commencement d’un nouveau cycle
dans la vie de leur jeune communauté. Ainsi, similairement aux Rum qui triompheront des
Perses, les musulmans s’uniront contre les polythéistes de la Mecque et triompheront de leurs
ennemis quraychites ; en conséquence, les succes des Perses et des Mecquois céderont la
place aux victoires des Romains et des Musulmans, et la joie qui en résultera ne pourra que
témoigner de I’authenticité de 1’appui divin envers ses croyants.

A travers la sympathie que manifestent ces versets Coraniques envers les Rim chrétiens,
M. A. al-Jabri apercois I’attitude positive originelle de I’Islam envers I’Empire romain dont
I’autorité religieuse chapeautait également 1’Ethiopie qui s’est démontré tolérante envers la
révélation islamique ; cet auteur souligne enfin que la compréhension de ce passage coranique
ne peut se réaliser sans 1’avoir lié aux versets 58-60 qui constituent la conclusion de sourate
al-Rium. En effet, cette prophétie de la victoire byzantine est considérée comme un exemple
de la mission éducative du Coran, celle qui appelle les polythéistes a contempler ’univers, ses
mécanismes régulateurs et son harmonie pour prendre conscience de la véracité du dogme

monothéiste. Avec la victoire des Riim et des Musulmans, un nouveau cycle devra s’annoncer

et consacrer I’Islam comme 1’expression authentique de la vérité dogmatique*”.

478 Sourate Al-Imran, Versets, 55. 83. 109, Sourate al-Baqara, Verset. 210, Sourate Younes, Verset. 4.
479 Mohamed Al Jabri, fhm alkra'n alhkim: altfsir alwadhh hasab tartib al-nzoul,al qism al thani (La compréhension du
Coran selon sa révélation chronologique), Beyrouth, Markaz dirassate al-wahda al-Arabiya, 2010, p345 — 356.

283



b- la révélation coranique a Médine et 1’évincement progressif des Rim de 1’ Authenticité

monothéiste.

La lecture, établie a I’égard des dogmes religieux chrétiens par sourate a/-Bagara, peut étre
considérée comme le début du tournant effectué¢ par le discours coranique envers I’Empire
romain. En effet, a travers ses versets dénonciateurs du christianisme orthodoxe des tribus
arabes et de I’autorité religieuse qui les supervise : Constantinople, la sourate d’al-Bagara
apparait comme le premier maillon d’un processus spéculatif qui devra "déloger" le
christianisme de la sphere authentique du monothéisme originel. Ultérieurement, les préceptes
formulés par sourate Al Tawba a I’égard des Riim confirmeront ce postulat et feront de ceux-
ci des égarés et des falsificateurs de la Parole divine.

Dans son commentaire du Texte Coranique, M. A. al-Jabri écrit que les exégétes divergent
quant a I’explication du verset 114 de sourate al Bagara et se montrent perplexes quant a la
connaissance du groupe socioreligieux qu’il désigne. Ainsi, si al-Tabari et Ibn Kathir
(m.774H/ 1373 J.C) Dinterprétent comme une référence implicite faite aux chrétiens qui
auraient manifesté leur volonté de détruire le temple de Jérusalem et auraient soutenu le Roi
Babylonien Nabuchodonosor II dans son expédition dévastatrice du royaume de Judée, Tafsir
al-Jaldlayn suggeére que ce verset peut également référer aux mécréants arabes qui
interdisaient aux musulmans d’effectuer leurs rituels cultuels autour de la Ka 'ha**’. Toutefois,
apres 1’évocation des difficultés relatives a I’explication de ce verset, M. A. al-Jabri construira
son approche en se basant sur le cadre conjoncturel de la révélation de ce verset et conclut,
conformément a la lecture tabarienne, de son renvoi aux chrétiens dont le Coran cherchait a
dénoncer le comportement arbitraire a 1’égard du peuple hébraique.

Or, comme le souligne le Cheikh Hamza Boubaker, cette interprétation reste incertaine et
peut étre anachronique (la destruction de Jérusalem par le roi babylonien a eu lieu en 586 av
J.C, bien avant ’avenement du Christianisme) car ce verset fait allusion a un éveénement
difficile a préciser et qui peut s’attacher aux différents épisodes de persécution, dont les
croyants monothéistes avaient fait, auparavant, I’objet*®!. Les approche d’al-Nayssabiiri et
d’al-Qurtubi permettent, néanmoins, d’offrir au chercheur une troisieme interprétation plus
approprié¢ au sens général de ce verset et lui permettront de mieux saisir les évenements

relatés par ce verset.

480 Hadit Mouad Ibn Jabal qui dit qu’il s’est introduit clandestinement a la Mecque avant d’étre arrété par Abu Jahl qui lui a
interdit de continuer a vénérer la Mecque alors qu’il a quitté la religion de ses péres.
481 Hamza BOUBAKEUR, le Coran, Tome 2, Paris, Fayard, 1985.

284



Ainsi, selon ces deux scoliastes, qui batissent leur raisonnement a partir des paroles d’Ibn
Abbas, ce verset évoque la destruction du temple de Jérusalem par les troupes impériales
romaines. En effet, selon la tradition, le cousin du prophéte aurait dit que « ce verset fait
référence a Titus le romain et ses troupes qui avaient envahi les fils d’Israé€l, les ont tué et les
ont mis prisonnier, et qui avaient ¢galement brilé la Torah, ont détruit leur temple et I’ont
souillé avec des charognes**?». En faisant référence aux violences exercées par les troupes de
Titus, lors de sa prise de Jérusalem en I’an 70 J.C, cette lecture dote ce verset d’un fondement

historique moins hésitant.

Parce que la version d’al-Tabari souffre de I’anachronisme des faits qu’elle souligne et en
raison du souci invariable de cet auteur de lire le message coranique comme une dénonciation
avérée des actes et des égarements théologiques des gens du Livre, notre étude estime que la
lecture objective de ce verset et sa restructuration de la vision coranique des Riim ne peut se
faire qu’a partir de la troisiéme approche, formulée explicitement par al-Nayssabiiri et al-
Qurtubi. Ainsi, parallélement a la logique historique qui valide ce raisonnement, ces deux
exégetes vont s’appuyer sur le discours coranique qui suit ce verset pour souligner sa
dénonciation de I’acte blasphématoire commis par les Riim chrétiens qui préchent la filiation
divine du Christ. Ainsi, ceux-ci devenaient, immédiatement, les destinataires d’une tribune
explicite qui cherche a invalider leurs dogmes fondateurs et a dénoncer les falsifications qu’ils
auraient apportées au message monothéiste : « Et ils ont dit: "Allah s'est donné un fils"!
Gloire a Lui! Non! Mais c'est a Lui qu'appartient ce qui est dans les cieux et la terre et c'est a
Lui que tous obéissent. 116 Il est le Createur des cieux et de la terre a partir du néant.
Lorsqu'll décide une chose, 11 dit seulement: "Sois", et elle est aussitot. 117 ».

C’est en liant ces versets qu’esquisse, au sein de sourate Al Baqara, la nouvelle approche
coranique des Rum. Désormais, celle-ci devait s’articuler autour de 1’idée de 1’égarement
théologique de cette nation et du refus de leurs dogmes relatifs a la filiation divine du Christ,

considérée comme un blasphéme et une atteinte envers la Majesté de 1’Etre et son unicité*®>,

48241 Nayssabiiri, Asbab al Nouzoul, op.cit, p 20 ; Mawqi’al-Islam, Ministére des affaires islamique et des Awqaf, Arabie
Saoudite, rubrique Tafsir al Qurtubi, op.cit.

483 Nous verrons au long de ce développement comment ce précepte coranique deviendra sous la plume des théologiens et des
polémistes musulmans un axe fondateur dans leur réfutation du christianisme des Riim.

285



Le Texte coranique, tel qu’il se présente a travers sourate al-Bagara, va progressivement
évoluer d’un discours de rappel et de recommandation envers les gens du livre, les Riim, a un
discours de rupture qui ne cessera, a I’avenir, de les appeler a rétablir la Vérité divine et
retourner au Monothéisme, originel et absolu, préché par Abraham. Ainsi, outre la critique de
la malveillance des juifs et des chrétiens envers 1’Islam — dont I’occultation de la prophétie de
Mohamed constitue la meilleure preuve®®* - cette sourate confirmera la rupture entre
Mohamed et les deux autres monothéismes a travers son changement de la Kibla du temple de
Jérusalem vers la Ka’ba de la Mecque. Cette nouvelle dévotion envers le temple érigé par
Ibrahim et son fils Ismaél, pére des arabes, s’inscrira désormais comme le signe révélateur de
la prise en conscience de I’Islam de sa propre destinée. Puisque Dieu avait choisi Ibrahim
comme un /mam et un chef des hommes sur terre, il faudra que I’Humanité entiére accepte les
préceptes et les actes qu’il avait préchés, et dont le message monothéiste de Mohamed
constitue le seul et authentique rappel*®.

Le professeur M. A. al-Jabri explique la mutation de la vision coranique des chrétiens
comme la manifestation externe d’un abattement de la part du Texte révélé qui commencga a
apercevoir la vanit¢ des appels de son prophete a 1’égard des autres communautés
monothéistes. Et puisque ces derniéres refusaient de rallier son message et continuaient a
contester son authenticité, il devenait primordial de redéfinir la stratégie "messianique" a leur
¢gard. Dés lors, sourate al-Bagara informera chacune des composantes religieuses de Médine
de ses attitudes envers 1’Islam et préviendra Mohamed de I’inutilité des échanges doctrinaux

qu’il leur adressait jusque-1a*%®

. Ainsi, la solidarité pressentie, a travers la sourate al-Riim,
devait disparaitre au profit d’une nouvelle approche ou les croyants chrétiens sont apergus,
exclusivement, a travers leurs refus d’adhérer au monothéisme absolu de I’Islam et décriés, en
conséquence, pour leur égarement au sein des voies mensongéres de I’idolatrie?®”. Les
préceptes révélés par sourate Al Tawba vont consolider, par ailleurs, ce postulat en faisant des
Ruim les nouveaux ennemis de la communauté islamique.
« O vous qui croyez! Qu'avez-vous? Lorsque I'on vous a dit: "Elancez-vous dans le
sentier d'Allah", vous vous étes appesantis sur la terre. La vie présente vous agrée-t-clle
plus que l'au-dela? - Or, la jouissance de la vie présente ne sera que peu de chose,

comparée a l'au-dela! ».

484 Sourate al Bagara V. 124 — 141.
485 Sourate al Bagara V. 142 — 152.
486 Coran, Sourate Al-Baqgara, V. 46.
487 Mohamed Al Jabri, fhm alkra'n alhkim: altfsir alwadhh hasab tartib al-nzoul,al gism al thalith (la compréhension du
Coran, T3), op.cit., p 90 — 92
286



De fagon unanime, 1’exégese sunnite orthodoxe lie ce verset a I’expédition militaire dirigée
par le prophéte Mohamed contre I’Empire romain d’orient et y apergoit une allusion a la
nouvelle configuration des rapports de forces entretenus pas les puissances présentes en
Arabie*®®. M. A. al-Jabri résume cette opinion en écrivant que la chute de la Mecque paienne
avait constitué¢ un événement majeur dans le concert des relations internationales de I’époque ;
la prise de ce centre religieux et commercial international par les musulmans allait menacer en
effet la reconfiguration des routes caravaniéres du commerce international et risquait, en
conséquence, de porter préjudice aux intéréts romains dans la région. Les historiens
musulmans classiques rapportent qu’Héraclius avait commencé a préparer une armeée,
constituée de ses fédérés en Syrie et en Palestine, pour attaquer Médine et détruire les assises
du jeune Etat islamique qui était en cours de construction*®. En conséquence, dés que le
prophéte de I’Islam a été mis au courant de ces préparatifs, il décida de prendre I’initiative et

d’attaquer les Riim, prés de la localité de Tabiik*

. Or, son projet se heurta aux réticences de
certains fidéles qui ne voulaient pas s’opposer a un ennemi aussi puissant que les byzantins,
d’autant qu’ils avaient encore a 1’esprit le souvenir de leur derni¢re défaite contre les troupes

romaines, prés d’al-Mu 'ta®'.

Au fil de ces observations, cette étude a permis de constater I’évolution certaine de la
jonction établie entre les Rim et le christianisme au sein du discours coranique. Curieusement,
ce changement s’est fait de maniere paralléle et appropriée aux différentes étapes de
I’émergence de la nouvelle communauté universelle islamique. Ces différentes interférences
nous conduisent donc a penser que la métamorphose de 1’appréciation coranique des Rim a
été principalement un synonyme de la métamorphose identitaire d’une jeune Umma qui
prenait progressivement conscience de sa propre existence et du role qu’elle pourrait avoir sur

I’échiquier monothéiste et sociopolitique de la péninsule arabique.

48 Ibid., p. 141-144

489 Mawqi al-Islam, Ministére des affaires islamique et des Awqaf, Arabie Saoudite, op.cit.

490 localité au nord de Médine, sur la route vers la Syrie et sous I’autorité des byzantins. L’appel a cette nouvelle expédition
militaire a eu lieu en octobre 630, peu aprés I’expédition de 74 'if, et a fait dire aux arabes, nouvellement convertis, que le
prophéte de I’Islam ne se lassait jamais de combattre sans se donner un temps de répit.

#1Ce combat a eu lieu aprés I’assassinat, par I’un des chefs des tribus syriennes, du messager du prophéte & Héraclius. La
volonté de Mohamed de le venger allait se heurter toutefois aux forces de 1’armée byzantine qui attendait les troupes
islamiques prés de la localité de Mu 'ta

287



La construction de ce constat a partir de I’examen des sourates al-Riim/ al-Bagara/ et al-
Tawba nous a permis de déceler les trois phases majeures qui ont ordonnancé la conception
coranique des Rum. D’abord, celle d’un Islam mecquois, essentiellement prédicateur, et qui
regarde les Rum a travers une logique de bienveillance et de proximité, puis une deuxiéme
¢tape qui coincide avec I’avénement d’un Islam médinois qui commengait & s’organiser au
sein d’un seul "corps" et prendre ses distances avec 1’ensemble des interlocuteurs religieux
auxquels il avait affaire. Toutefois, si cette deuxiéme étape est annonciatrice d’une rupture
doctrinale entre I’Islam et les autres groupes monothéistes, notamment les Rim chrétiens,
celle-ci y reste difficile a discerner. C’est vers la fin de la révélation, et aprés que la jeune
communauté islamique eut affermi ses assises dogmatiques et humaines a Médine, que la
Sourate d’al-Tawba allait intervenir pour concrétiser explicitement cette disjonction entre le

monothéisme coranique absolu et celui préché par les ancien et nouveau Testaments.

B- la présentation de Rome au sein de la Sira et des Hadith eschatologiques.

A travers 1’observation des outils de réflexion proposés par les écrits consacrés a la vie du
prophéte de I’Islam, d’une part, et la littérature eschatologique islamique, d’autre part, nous
pouvons constater comment le discours islamique allait suppléer le christianisme universel
des Rum par le monothéisme absolu d’une jeune communauté résolue a se positionner a son
¢gard, et a lui disputer 1’authenticité religieuse. Désormais, au sein du processus évolutif de
I’humanité, tel que celui-ci sera apergu par l’intellect arabo-islamique naissant, le role de
I’Empire Romain devait se résumer a travers une double fonction : confirmer I’authenticité et
la véracité¢ de la mission prophétique de Mohamed et témoigner de I’excellence dogmatique
de sa communauté. Si les textes islamiques classiques relatifs a I’empereur romain Héraclius
répondent aux besoins de la premiére finalité (1), I’atteinte du deuxieéme objectif se construira

a travers les hadith et les textes eschatologiques élaborés par les auteurs médiévaux.

288



a- L’empereur Héraclius, un témoin privilégié de la véracité de la mission prophétique de

Mohamed.

Les chroniques arabes relatent un entretien qui se serait produit aprés la réception
d’Héraclius d’une lettre de Mohamed I’invitant a se convertir en Islam. L’empereur romain
curieux de cette initiative, chercha a mieux connaitre son nouvel interlocuteur et convoqua, en
conséquence, le chef des commercant quraychites qui étaient en Syrie, Abu Sofiane afin
d’avoir plus de renseignements sur le nouveau prophéte. Voici un passage de leur
conservation, telle qu’elle a été rapportée par Miislim, dans son Sahih.

« Héraclius poursuivit :"Eh bien! Je t'ai demandé au sujet du rang de sa famille et tu as
répondu qu'elle jouit d'une grande considération, ainsi sont les familles de tous les
Prophétes qui 1'ont devancé. Je t'ai demandé si quelqu'un de ses ancétres était un roi et tu
as présumé que non. Je me suis dit alors : si I'un de ses ancétres avait régné, il aurait
cherché le trone de ses ancétres. Je t'ai ensuite questionné au sujet de ceux qui le suivent,
tu as répondu qu'ils sont les humbles et en réalité, ils sont eux qui suivent toujours les
Prophétes. Je t'ai également demandé si vous le traitiez de menteur avant qu'il ne tienne
de tels discours, tu as prétendu que non et j'ai constaté que celui qui s'abstient de mentir
aux hommes, tient forcément a ne pas mentir sur Dieu. Et lorsque je t'ai demandé si
quelqu'un apres avoir embrassé sa religion l'abandonna et la répugna, tu as répondu que
non, ainsi est la foi quand elle pénétre les cceurs.

Je t'ai aussi demandé si le nombre de ses adeptes augmente ou diminue, tu as répondu
qu'il augmente, ainsi est la foi qui s'accroit jusqu'a ce qu'elle devienne parfaite. Je t'ai
¢galement demandé si vous avez mené la guerre contre lui, tu as répondu que vous 1'avez
combattu et que la guerre a eu des alternatives entre vous, tel est le cas de tous les
Envoyés qui sont mis a I'épreuve mais qui, a la fin triomphent. Je t'ai demand¢ s'il trahit
ses engagements et tu as répondu qu'il ne les trahit point, tel est le cas des Envoyés, ils
tiennent a leurs engagements.

Enfin, je t'ai demandé si quelqu'un avant lui a tenu de tels discours, tu as répondu que
non et je me suis dit : si quelqu'un avant lui avait tenu les mémes propos, donc il ne fait
qu'imiter ses prédécesseurs”. Il (Héraclius) ajouta : "Que vous ordonne-t-il donc?". - "Il
nous ordonne de faire la priére, de verser 'aumone 1égale (Al-Zakat), de tenir les liens de
parenté et d'étre chastes".

"Si ce que tu viens de dire est vrai, il doit étre un Prophéte. De ma part, je savais qu'un

Prophéte apparaitrait, mais je ne savais pas qu'il serait des votres. Et si je pouvais me

289


http://www.islamopedie.com/croyance/dieu/

rendre chez lui, j'aurais bien aimé sa rencontre. Enfin, si j'étais auprés de lui, j'aurais lavé
ses pieds, par révérence, et il aurait dominé méme la place ou je mets mes pieds".
Ne cherchant pas a réévaluer la question de I’authenticité de la missive prédicatrice

envoyée par Mohamed a Héraclius**?

, objectif de notre étude sera de comprendre la maniere
dont la littérature islamique sunnite médiévale allait présenter ce Basileus et I’inclure au sein
du processus constructif de sa propre mémoire collective et de la Iégitimité exclusive de son
dogme fondateur. En effet, contrairement aux autres empereurs romains qui ne bénéficient au
sein des sources islamiques que de bréves notices, ou souffrent de I’indifférence de leurs
rapporteurs, 1’avénement d’Héraclius, son régne et I’ensemble de ses actes jouissent d’un
corpus considérable et d’une haute considération de la part des auteurs musulmans classiques
qui n’hésitaient pas a lui trouver une place de choix dans leurs ceuvres.

Les raisons de 1’enthousiasme musulman envers Héraclius s’expliquent aisément, chez ces
auteurs, par son role fondamental dans le renouveau de I’empire romain et sa réémergence en
face de I’ennemi Perse. Son régne, contemporain a ’avenement de I’Islam, supposait
¢galement de nombreux échanges et des relations qu’il aurait entretenus avec les chefs
fondateurs de la communauté islamique (le prophéte Mohamed, les deux premiers califes :
Abu Bakr et Omar Ibn al-Khatab) et qu’il fallait observer scrupuleusement afin d’en tirer les
enseignements nécessaires pour prendre conscience de la destinée glorieuse de la
communauté islamique. Ainsi, parmi les genres littéraires islamiques qui consacrent a
Héraclius des chapitres complets, les biographies médiévales de Mohamed et les récits relatifs
aux signes distinctifs de sa prophétie, Dalai’l al-Nubuwd, se distinguent par I’omniprésence
qu’ils offrent a cet empereur romain**®. Toutefois, cette observation minutieuse du régne
d’Héraclius ne devait pas se réaliser sans dévoiler les intentions de ses auteurs qui
cherchaient, manifestement, a arranger la rédaction de I’age fondateur d’al-Umma. En
conséquence, nous assisterons, a travers cette perspective, a une configuration islamique
d’Héraclius ou cet empereur romain se présente d’abord comme le témoin privilégié de la
prophétie de Mohamed et de 1’excellence de sa communauté.

"Héraclius était un des hommes les plus sages et parmi les plus résolus, judicieux,
profond et arrété dans ses opinions de rois. Il a gouverné les Rim avec la grande direction

et de la splendeur".

¥2Voir & ce sujet les deux études de Mohamed HAMIDU ALLAH, « La lettre du Prophéte & Héraclius et le sort de
l'original », Arabica, T. 2, Fasc. 1, Leyden, Brille, (Jan., 1955), p. 97-110 ; Nadia Maria EL-CHEIKH, Mohamed and
Heraclius: A Study in Legitimacy, Studia Islamica, No. 89, Paris, Maisonneuve et Larose, 1999, p. 5-21.

493 Nadia MARIA EL CHEIKH, Byzantium Viewed by the Arabs (les Byzantins vus par les Arabes), op.cit.,p. 42-50.

290



C’est a travers ces termes ¢logieux que I’historien /bn Kathir établit sa description de
I’empereur Héraclius auquel il consacre une analyse détaillée, relative a ses actions lors des
guerres byzantino-persanes. Les termes d’/bn Kathir n’apparaissent pas toutefois comme
inédits car ils s’inscrivent dans une tradition sunnite orthodoxe qui ne se contentait pas de
souligner la droiture de I’Empereur Héraclius envers son peuple, mais couvrait ¢galement
I’action politique de cet Empereur de ses éloges. Ainsi, si le plan d’action et la stratégie
militaire d’Héraclius contre les Perses sont établis comme le résultat logique de sa
perspicacité politique et une preuve supplémentaire de la bienveillance divine envers ses
croyants***, I’accession au pouvoir de cet empereur se raconte, également, de facon auréolée.
Celle-ci est en effet considérée comme une conséquence et une réparation de I’injustice, de
I’immoralité et de la mauvaise gouvernance de son prédécesseur : I’empereur Phocas.

Logiquement, les auteurs arabo-musulmans médiévaux allaient inscrire la gouvernance
interne d’Héraclius dans la lignée de son avénement "vertueux" et pouvaient s’appuyer sur le
témoignage d’une des personnalités islamiques des plus aiguisés : Abu Sofiane - pére du calife
Moawiya - pour fonder leur raisonnement. Quand celui-ci prononce apres sa rencontre avec
I’empereur des Riim**® qu’ « il n'a jamais vu une personne aussi judicieuse que cet homme
non circoncisy, c’est la sagacité d’Héraclius qui est reconnue comme un attribut louable de sa
personnalité*®,

Cette image d’un empereur averti se joignait au sein de la littérature islamique a celle d’un
dirigeant politique préoccupé par le sort et le bien-étre de ses sujets. Ainsi, l'historien /bn

498 et

A'tham Al-Kufi*’, mentionne une lettre qu’aurait adressée Héraclius a son général Vahan
ou il lui aurait prescrit un certain nombre d’instructions pour diriger son comportement futur,
notamment apres la défaite que celui-ci venait de subir en face des musulmans :
« Vous devriez étre juste et avoir la compassion vers vos parents...Honorez 1'éminent,
et ne dédaignez pas le peuple. Vous devriez étre a tous comme un pére et un frére. Vous

avez vu que les Arabes ont été victorieux parce qu'ils ont accepté les commandements de

Dieu et consultent les sages parmi eux... Prenez garde de me désobéir et évitez de suivre

494 Al Tabari, Tarikh al-rusul wa al-muluk, Prima Series, III, p. 1561, Cité par Nadia. M. EL-Cheikh, Mohamed and
Héraclius, op.cit, p. 12.

495 Cette rencontre aurait eu lieu lors d’un voyage commercial d’4bu-Sofiane en Syrie. Ce récit est cité par les deux Sahih de
Bokhari et de Maslim. Voir également, Louis POUZET, "Le Hadith d'Héraclius: Une caution Byzantine a la prophétie de
Mohamed » La Syrie de Byzance a I’Islam VII-VIII® siecles Damas, 1992), p. 59-65.

496 Nadia Maria EL-CHEIKH, Mohamed and Heraclius: A Study in Legitimacy, op.cit.,p. 7.

“7bn A'tham AL-KUFI, Kitab Al-Fiitih, Volumes, Bayreuth, Dar al-Nadwa al-Jadida, 1970. 2787 p.

498 La tradition orthodoxe rapporte qu’il s’agit de général arménien Vahan qui avait le titre du magister militum per orientem
et qui était au commandement des troupes byzantines.

201



les caprices de votre ame qui risquent de vous conduire vers de plus grandes

catastrophes ».

Une fois que le chercheur aura décidé de distancer le caractére partial des traits qui
dépeignent la mémoire d’Héraclius au sein de cet écrit, il pourra constater que I’importance de
ce passage réside dans la maniere dont cet empereur est appelé a soutenir la morale fondatrice
de la communauté islamique. En effet, en scrutant ces mots, nous pourrons observer comment
les auteurs musulmans classiques devaient utiliser la compassion et la justice d’Héraclius;
ainsi, en mettant en évidence le contraste entre le comportement injuste de I’armée romaine et
I’équité des musulmans, ce texte offre un éloge implicite envers la conduite des musulmans
qui pourront, a lI'avenir, prévaloir le comportement idéal de leur communauté.

Par conséquent, 1’image positive d’Héraclius apparaitra comme un soutien considérable a
la foi monothéiste des musulmans qui s’accommodent, selon lui, du respect des régles de la
droiture morale et des préceptes divins ; 1’observation de nouveaux passages relatifs a ses
réactions a 1I’égard du prophete de 1’Islam, nous conduirons a transformer cette hypothese en
un fait avéré. Ainsi, aprés avoir reconnu les mérites d’al-Umma islamique, ’empereur des
Riim devenait le témoin visionnaire et privilégié¢ de sa primauté et de sa destinée monothéiste.
Les indices de ce postulat se réveleront d’abord a travers la réponse qu’aurait envoyée
I’empereur des Rim au message de Mohamed et dont les échos ne cessent de se diffuser a
travers les écrits des auteurs classiques musulmans*” :

Héraclius a écrit : « A Ahmad, le Messager de Dieu, annoncé par Jésus, de Caesar, roi
du Riim. J'ai regu votre lettre avec votre ambassadeur et je témoigne que vous étes le
messager de Dieu trouvé dans notre Nouveau Testament. Jésus, le fils de Mary, vous a
annoncé. J'ai vraiment demand¢ aux Rim de croire en vous mais ils ont refus¢. S'ils
avaient obéi, cela aurait ét¢ meilleur pour eux. Je regrette que je ne sois pas avec vous

pour vous servir et laver vos pieds ».

Selon la rédaction des auteurs musulmans, Héraclius n’avait pas seulement répondu au
prophéte de I’Islam, mais il avait explicitement reconnu 1’authenticit¢ de sa mission
prophétique comme le peut témoigner le début de sa lettre. Ainsi, son incorporation de
Mohamed au sein du Nouveau Testament permet a 1’Islam de s’ancrer au sein du processus

monothéiste et son attitude bienveillante 1égitime la mission du prophete de I’Islam et affirme

49 IBN AL WARDI (m.1349), al-moukhtassar fi Téarikh al Umdm wa al Bachar, 2 vol, Beyrouth, Dar al-Kutub wa alilmiya,
1996.

292



son authenticité. Pour les auteurs classiques, les expressions de respect formulées par
Héraclius a la fin de la lettre ne laissent, en effet, aucun doute quant a la validité de cette
conclusion. Désormais, cette lettre s’interpretera, au sein de la littérature islamique médiévale,
comme une action publique qui permet au chef temporel des monothéistes chrétiens de
conférer la Iégitimité a Mohamed et a sa nouvelle Cité monothéiste universelle.

Ce role authentifiant d’Héraclius se décélera également a travers un deuxiéme texte
rapporté par le faqih shaféite Abu Bakr Ahmad al-Baihaqi (384-458H / 994-1066 J. C) qui
rapporte dans son Dalai’l al-Nubuwd ces paroles du compagnon Hicham ibn al-As

« Une nuit Héraclius a envoy¢ aprés nous (le comité des messagers musulmans envoyés

par le prophéte a Héraclius) et a fait apporter une boite contenant une série de cases. Il nous a

dévoilé des picces de soie sur lesquelles ont été dessinées des images représentant Adam,

Noé et Abraham. Héraclius a ouvert, alors, une nouvelle case ou il a retiré une image

blanche, qui, ma parole, était celle du Messager de Dieu. Il nous a demandé si on connaissait

le visage qui y figurait ? Nous avons répondu : oui, c'est Mohamed, le Messager de Dieu et

nous avons commencé a pleurer..., Héraclius nous a avoué alors que cette image était dans

la derni¢ére case de la boite, mais qu'il s'était empressé de la leur montrer afin de pouvoir

authentifier le fondement de leur mission >».

Ainsi si l’interrogatoire des émissaires du prophéte permit a I'empereur Byzantin de
dissiper ses doutes quant a la véracité de la mission du prophéte de 1’Islam, I'emplacement de
I’image de Mohamed dans le dernier compartiment de la boite impériale investira,
logiquement, celui-ci du réle du dernier des prophétes et soutiendra, en conséquence, la
conception islamique qui interpreéte son propheéte comme le point culminant du processus
monothéiste et de 'histoire sacrée du monde. A travers la collection des images d’Héraclius,
Mohamed est authentifi¢ comme appartenant au monothéisme Judéo-chrétien dont il est le

sceau final et le dernier des prophetes.

Certes, la tradition Islamique dispose de tout un tissu d'anecdotes dans lesquelles Héraclius
apparait comme ayant été averti par ’avenement du prophéte de I’Islam et ensuite de croire en
sa mission. Toutefois, malgré la multitude de leurs connaissances, les auteurs classiques
musulmans ne peuvent pas affirmer la conversion de I’empereur des Rim. Dans leurs écrits,

Héraclius apparait comme un cas paradoxal ou son abstention de rejoindre la Foi islamique

300 Abu Bakr Ahmad AL-BAYHAQI, Dald'il al-nubutwwa wa ma'rifat ahwal sahib al-Shari’d, vol 1, Beyrouth, ed. 'Abd al-
Mutf' Qal'aji 1985, p. 386-7.
293



s’atténue par son attitude positive envers Mohamed et ses essais de convaincre ses
collaborateurs de I’authenticité de la foi islamique®®'. Comme le souligne N. M el-Cheikh,
présenté ainsi par les écrits islamiques médiévaux, Héraclius avait tous les attributs d'un
dirigeant idéal. Son personnage presque parfait et son utilisation impeccable de 1’autorité, de
sa piété, et de son sens de la justice le proclament comme un dirigeant remarquable qui
s’approchait de l'infaillibilité. Toutefois, cette définition de I’empereur romain devra
s’appréhender comme une condition essentielle pour la validité de role qui lui a été assigné
par les écrits architectes de la pensé islamique médiévale, a savoir celui de reconnaitre la
nouvelle religion préchée par Mohammad. Ainsi, les faits relatifs a Héraclius, au sein de la
tradition littéraire islamique, doivent se lire comme "un dispositif de 1égitimation" établi en
faveur d’al-Umma islamique®®. La sympathie manifestée par les auteurs islamiques
médiévaux envers Héraclius est, en conséquence, étroitement mélée a son role garant de
I’excellence de leur communauté ; celle-ci ne pouvait en effet espérer un tel dirigeant, aussi

impressionnant et aussi glorieux, pour justifier ses aspirations vers la 1égitimité.

Apres lui avoir permis d’asseoir ses assises conceptuelles et les germes fondateurs de sa
1égitimité monothéiste, la littérature islamique médiévale fera un nouvel usage de la puissance
impériale romaine. Toutefois, celle-ci devra désormais s’agencer selon les attributs
caractéristiques des écrits apocalyptiques et de leurs postulats eschatologiques. De
nombreuses traditions prophétiques relatives aux Ruim vont donc émerger pour s’employer
dans I’affirmation de la Véracité exclusive de la foi islamique et entériner en conséquence la

1égitimité indivisible d al-Umma qui la porte.

b- La défaite des Rum, de la fonction eschatologique de Rome.

Au sein d’une littérature apocalyptique qui prétend remonter au Prophéte, les Rim
apparaissent comme le dernier obstacle avant 1’expansion universelle de 1’Islam. Pour les
auteurs et les glossateurs de ces récits, ni la fin des temps, ni le jugement dernier ne seront
atteints avant que I'Islam ne se soit étendu a la nation des Rum, et la prise de leur capitale :

Constantinople.

S01La tradition orthodoxe rapporte qu’Héraclius aurait dit I'ambassadeur Dihya b. Khalifa Al-Kalbi qui lui a transmis la lettre
du prophéte : "je sais que votre maitre est un prophéte, mais je crains ma vie des Rim". Al Tabari, Tarikh al-rusul wa al-
muluk

302 Nadia Maria EL-CHEIKH, Mohamed and Heraclius: A Study in Legitimacy, op.cit, p. 20-21.

294



Abu Huraira raconte que le messager d’Allah dit: « le jour du jugement dernier
n’aura pas lieu avant que les Riim pénétreront les terres profondes (4 ’amagq) ...alors, une
armée formée des meilleurs gens de la terre sortira de Médine pour les confronter.
Ensuite, les rangs des deux parties se confronteront et les Romains diront aux
musulmans : « laissez-nous batailler seulement ceux d’entre vous qui nous ont déja
combattu et qui ont fait des prisonniers parmi nous, les musulmans leur répondront : Non,
nous jurons par le nom d’Allah que nous ne vous laissons pas combattre nos fréres. A ce
moment-la, les Romains combattront tous les musulmans dont le tiers des soldats
s’enfuira... les soldats du second tiers tomberont comme des martyrs, les soldats du
troisiéme tiers vaincront et ne seront pas séduits par la dissension. Ils conquerront
Constantinople et se partageront le butin...».

« Le prophéte Mohamed a dit : Vous conquerrez Constantinople : Salut au prince et a

l'armée qui remporteront ce succes » >,

Malgré le caractére douteux de ces hddith et les multiples contestations qu’ils suscitent®*,
notre analyse s’en sert afin de construire sa critique a 1’égard de la littérature apocalyptique
islamique et démontrer comment ces traditions prophétiques, et la place qu’elles accordent
aux Rum, furent construites a partir de deux postulats, d’abord celui relatif au contexte
historique qui les a fait émerger et qui coincide avec les premicres défaites de I’Empire
Omeyyade, puis un second axiome, d’ordre psychologique, qui renvoie a I’attirance et de la

place centrale de Rome/Constantinople dans I’imaginaire arabo-islamique médiéval.

Bien qu’il soit difficile de définir le moment précis ou la tradition apocalyptique
concernant la prise de Constantinople, s'amorga, Armand Abel pense qu’il est possible de la
lier aux échecs des deux premieres tentatives, dirigées par le pouvoir Omeyade, pour
s'emparer de Constantinople®®®. De son coté, N. M. el-Cheikh admet également la difficulté de
la limitation chronologique de ces écrits mais pense également les situer dans le régne du
calife omeyade Abdel Malek ibn Marwan et la signature de celui-ci d’un traité avec
I’empereur Constantin IV (650 J. C — 685 J.C). Ces écrits apocalyptiques seraient donc une
conséquence directe des échecs militaire du pouvoir califal et exprimeraient donc le sentiment

d’incapacité de la part des auteurs arabo-musulmans et leur anxiété devant un retour éventuel

303 Maslim, al-Sahih, tahqiq abu Qutayba, al-Riyad, t. 2, 2vol, dar al-Tayiba, 2006, p 1324 -1326.

304Abd el Jawad Yassine, al-Siilta fi al Islam, Casablanca, al-markaz al-thaqafi al-Arabi, 2¢ éd. 2000, p. 308 — 309.

305 Armand Abel, Un hadith sur la prise de Rome dans la tradition eschatologique de 1'lslam, Arabica, T. 5, Fasc. 1, Leyde,
Brille, (Jan., 1958), pp. 1-14.

295



triomphal de I’Empire romain d’Orient. La littérature apocalyptique relative aux Riim serait le
reflet alarmiste d’une nouvelle vision arabo-islamique du monde a laquelle il fallait remédier.
Ainsi, en affirmant la victoire finale des troupes musulmanes sur 1’ennemi romain, et le
soutien divin de la communauté islamique promis par les Hddith du prophéte, ces écrits
apocalyptiques cherchaient a apaiser la communauté des croyants et réaffirmer la 1égitimité de
ses certitudes religieuses. Cependant, il faut souligner ici que cette littérature apocalyptique,
qui célébre d'avance le triomphe ultime et inévitable d’al-Umma, n’est pas exclusive a la
pensée islamique. En effet, celle-ci allait simplement se servir de la tradition eschatologique
du patrimoine conceptuel monothéiste pour réaffirmer son universalité et offrir aux hommes,
et jusqu’au dernier moment, la possibilité de se convertir et de joindre ainsi la seule voie

assurée du Salut eschatologique®®®.

Ainsi, a travers cette perspective, il ne sera pas hasardeux d’établir ’analogie entre les
récits apocalyptiques des auteurs musulmans et ceux établis, antérieurement, par les auteurs
chrétiens qui annongaient, suite aux défaites de I’Empire romano-chrétien devant les armées
barbares, I’avénement de 1’empereur romain triomphateur de 1'avant-dernier jour. Celui-ci ne
devrait pas seulement rétablir le régne de la paix et de la justice sur la Terre, mais permettrait
aussi le retour final du Christ. La seule différence notable qui existe, réellement, entre ces
récits apocalyptiques, consiste dans 1’exclusion des auteurs musulmans de I’empereur romain
de ce rdle annonciateur au bénéfice du Calife/Imam, chef de la cité universelle islamique. Les
temps ayant évolué et le monothéisme religieux ayant trouvé un nouveau dépositaire, il était
donc logique que I’empereur romain, symbole de la résistance a I'é¢tablissement de la Vraie
foi, devienne "la victime expiatoire" de la conjoncture trouble d’al Umma. Ainsi, fruit de
promesses intemporelles, la prise de Constantinople devenait une condition préalable a
I'élimination de l'erreur sur la terre ; cette mission qui avait été confiée auparavant aux
empereurs romains chargés de combattre le paganisme des barbares, revenait désormais a

leurs successeurs aux commandements de la destinée terrestre de la Vérité monothéiste.

306 Arman ABEL, changements politiques et littérature eschatologique dans le monde musulman, Studia Islamica, No. 2,
Maisonneuve & Larose, 1954, p. 25-27.

296



Le penseur Abd al-Jawad Yassine a vu juste quand il a décrit ces hddith apocalyptiques —
a I’'instar de ceux relatif a I’appartenance quraychite des califes — comme des outils de
légitimation établis au profit de Iinstitution califale et de ses expéditions militaires en terres
romaines. Ces traditions dont le principe promoteur s’est annihilé devant la loi indiscutable de
I’évolution historique, ne pouvaient en effet étre qu’un aspect de de la "rédaction politique"
¢laborée par I’orthodoxie sunnite médiévale. Ainsi, un nouveau témoignage nous confirmera,
ci-dessous, 1’'usage "aménagé" des Rum au sein des hddith apocalyptiques et nous révélera,
leur genése artificielle et tardive par rapport aux paroles et actes authentiques du prophéte de
I’Islam. En effet, tout au long du moyen age islamique, de nouvelles traditions apocalyptiques
continuaient d’apparaitre pour annoncer la prise musulmane de la capitale des chrétiens qui
devait, toutefois, se modifier, suite aux nouvelles connaissances introduites par les géographes
arabes et apres le choc des croisades. Désormais, la victoire finale de I’Islam ne passera plus
par la prise de Constantinople, mais par celle de Rome et il sera logique qu’un auteur
anonyme écrive au XIV® un texte intitulé Humds al iiyub min Hadith al-Qulib ou il parle d’un
Vicaire de Dieu, d’un calife appelé al-Qaim bi-Amri Allah, qui viendra a la fin des temps pour

397 Ainsi, I’antique promesse de la

conquérir Rome et faire régner la justice parmi les hommes
défaite des Rum Chrétiens évolua pour s’adapter aux nouveaux rapports de forces entretenus
par les deux monothéismes méditerranéens ; peu importe que 1’identité¢ de la Grande ville des
Ram change, la tradition apocalyptique de 1’islam médiéval en attribuera la méme et I’'unique
raison d'étre : évincer ses anxiétés et témoigner du triomphe final de I'Islam et de la légitimité
de sa destinée.

Apres avoir examiné la rédaction coranique des Riim et démontré comment celle-ci,
conjointement aux hddith rapportés du prophete, devait se conformer aux exigences de cet
axiome relatif a ’exclusivité monothéiste de 1’Islam et a la 1égitimité de ses dogmes et de ses
institutions, nous nous orientons vers deux champs cognitifs de 1’orthodoxie arabo-islamique
médiévale: la littérature théologico-polémiste et 1’analyse historiographique d’/bn Khaldiin.
Cette démarche nous permettra, en effet, d’observer la maniere dont ces textes réintegrent ce
soubassement conceptuel "révélé" et 1’utiliser pour forger leur perception de Rome et de son

Empire chrétien.

307 Armand Abel, Un hadith sur la prise de Rome dans la tradition eschatologique de 'lslam, op.cit, p 8-12.
297



§2§ : Les Rum a travers la littérature islamique médiévale.

Apres ’observation du discours érigé par les théologiens médiévaux a I’égard du
christianisme des Romains et son souci permanent affirmer 1’authenticit¢ dogmatique de
I’Islam (A), nous nous arréterons devant 1’apport historiographique d’/bn Khaldiin et sa
rédaction relative a ’Empire Romano-Byzantin, cet exercice nous permettra de s’interroger
sur les spécificités de la méthodologie khaldiinienne et la faculté réelle de cet historien a
s’affranchir de la tutelle de I’intellect historiographique théologisée qui animait la rédaction

de ses prédécesseurs (B).

A/De I’égarement religieux des Riim a travers les écrits de la théologie islamique médiévale.

Les textes théologiques islamiques relatifs aux Rim s’inscrivent dans la science d’al-Jadal.
Celle-ci, apparue dans la seconde moiti¢ du VIII® siécle, avait constitué une composante
essentielle de la théologie islamique, I/m al Kalam, qui cherche a conceptualiser la supériorité
des dogmes islamiques a partir des bases rationnelles qui réfutent toutes les ambigiiités. Cette
discipline, qui a été forgée pour démontrer les incohérences doctrinales des autres religions et
affirmer, en conséquence, leur infériorité a 1’égard de 1’Islam, attirait naturellement 1’intérét
des auteurs médiévaux qui allaient consacrer des chapitres entiers a la critique du

christianisme et réfuter les préceptes véhiculés par ses adeptes, les Rim>%

. Cependant, animés
par un ton "partisan", les textes théologiques islamiques ne vont refléter que les points de
divergences, formulées par le discours coranique, et les utiliser pour construire un discours
polémique dont le dessein était de disqualifier I’ Autre romain, en lui 6tant toute crédibilité
théologique. Parallelement, a travers ses auteurs, cette discipline pouvait servir I’orthodoxie
islamique institutionnelle et aligner, en conséquence, le discours coranique aux sommations
temporelles de la vision idéologique califale et de sa coloration dépréciative de I’Empire
Romain.

Toutefois, cette littérature qui donne plus DI'impression de n’offrir aucune critique
impartiale peut s’expliquer par la méconnaissance de ses auteurs de la langue des écrits
chrétiens, notamment le latin, et ’hétérogénéité doctrinale des différents courants attachés a

I’Eglise chrétienne. En effet, devant cet état de connaissances "défectueuses", les auteurs

musulmans allaient se contenter des éléments que leur fournissaient le Texte révélé, a travers

308 Mohamed N. AFAYA, al Gharb wa al-Mutakhayil, op.cit., 108-126
298



son discours coranique et son expression prophétique, pour batir leur conception de la foi
monothéiste des Riim.

Ainsi, s’il est évident que la limitation de ces connaissances aux préceptes chrétiens
dénoncés par le Coran - les questions de la trinité, la divinité de Jésus, la falsification des
évangiles, dénonciations de la richesse des prétres - est insuffisante pour batir une critique
objective des dogmes chrétiens romains, ce sont pourtant ces thématiques qui vont structurer
la littérature théologique islamique médiévale et se divulguer a travers ses différentes
mouvances doctrinales.

La lecture sommaire de la doctrine chrétienne, telle qu’elle est fournie par le Texte
Coranique, constituait le fond conceptuel commun — et quasi exclusif - ou les théologiens
musulmans puisaient aisément leurs sources d’appréciations. Cependant, si les opinions des
différents théologiens semblent partager le méme jugement et avoir le méme objectif, nous
observerons que leurs écritures polémiques devaient respecter les normes conceptuelles
régulatrices et les méthodes analytiques de leurs écoles respectives. Ainsi, si la lettre d’Abu Al
Rabi” Mohamed Ibn al-Layth s’appuie sur la tradition transmise et sur le livre révélé pour
réfuter le christianisme impérial (a), al-Jahiz construit sa réfutation théologique envers les
Rum a partir de la Raison et le désordre des préceptes chrétiens (b). Plus tard, /bn Hazm batira
sa critique, envers le christianisme institutionnel de Rome, a partir de I’interprétation
rigoureuse du Texte révélé et de la Raison humaine que lui exigeait son propre systéme de

pensée : le Zahirisme (c).

a- La perception théologique orthodoxe de la foi chrétienne des Riim.

La lettre envoyée par le Calife Abbasside, Haroun Al-Rachid (765-809), a ’empereur
Constantin VI (771-797) constitue une maquette conceptuelle précise pour comprendre la
perception de I’orthodoxie sunnite médiévale de la théologie chrétienne et ses répercussions
sur les comportements adoptés par 1’institution califale envers son homologue romain. Alors,
que Hadi Eid écrit dans sa these que I’importance de cette lettre coincide avec sa fonction
légitimatrice®®, nous pensons que la véritable signification de cette missive, et de la place
majeure qu’elle occupera au sein de I’histoire de la pensée religieuse musulmane, se révele

d’abord a travers le contexte historique qui I’a fait émerger ; nous verrons, ultérieurement,

309 Lettre du calife Haroun al-Rasid a l'empereur Constantin VI, par Mohamed ibn al-Layt, texte présenté, commenté et trad.
par Hadi Eid, Paris, Cariscript, 1992.

299



comment cette hypothese se consolidera avec les écrits d’Al Jahiz et d’Ibn Hazm a 1’égard des
Rim et la complexité des conjonctures ou ils sont apparus. En effet, confrontée, d’une part,
aux controverses doctrinales des autres écoles islamiques et appelé, d’autre part, a répondre
aux critiques des deux autres monothéismes et des croyances manichéennes héritées des
Perses, I’Institution califale abbasside, garante de l’orthodoxie sunnite, se trouvait dans
I’obligation de se défendre contre ses nombreux opposants, en les désavouant et en les
attaquant. Ainsi, cette lettre, rédigée dans un contexte de rivalit¢ militaire et d’hostilité
politique entre Constantinople et Baghdad, se présentera comme un réquisitoire qui permit au
calife abbasside d’exposer les axes fondateurs de la critique islamique envers le credo romain

et de fournir ainsi I’ossature référentielle qu’entreprendront ses successeurs.

Traduisant I’idéologie orthodoxe abbasside, cette lettre rédigée par le conseiller du calife
al-Rachid, Ibn al Layth peut se lire a travers un plan tripartite ou son auteur va, d’abord,
défendre la Véracité de la mission prophétique de Mohamed®!® et du monothéisme unitaire

512 et

qu’il a énoncé’!!, avant de rappeler la qualité sacrale du Christ au sein du texte coranique
le refus de celui-ci de I’associer a Dieu et de I’intégrer, en conséquence, au dogme trinitaire
soutenu par le pouvoir romain, siégeant a Constantinople. En rappelant & son destinataire
romain la nature exclusivement humaine du christ, le calife abbasside I’interpelle quant a
I’authenticité des Ecritures chrétiennes et dénonce leurs falsifications qui n’ont pas été
seulement responsables de I’altération qui avait atteint le message monothéiste du Christ,
mais, également, coupables d’avoir dissimulé son annonciation de Mohamed®". Or,
contrairement a I’Evangile dont les paroles ont été fixées apres le Christ, ce texte rappelle que
le Coran - par son caractere inimitable - ne peut souffrir des doutes relatifs a 1’authenticité de
ses préceptes ; par conséquent, la seule vérit¢é monothéiste est celle qui a été révélée par

Mohamed.

10 1bid., p. 23-24.

311 Ibid., Tbn al Layth défend son opinion en affirmant que I’ordre de la Création du Monde suppose un Dieu Unique ; Sourate
al-Baqara, V. 164, La multiplicité des Dieux introduirait le désordre et 1’inégalité dans I’ceuvre de la création ; S, Al Fatir,
V9. La création présente une unité organique qui est en contradiction avec une multiplicité d’étres divins, S, 4/-4 raf, V. 190-
191; S, les Croyants, V. 12-14.

3128 al-Nissaé, V. 169-172.

3138 al-Nissaé, V146.

300



Si la lettre d’Ibn al-Layth se montre soucieuse de respecter le Texte coranique et les
passages biographiques relatifs a la vie du Prophéte pour édifier son approche et consacrer,
conjointement, la vision théologique institutionnelle des dogmes religieux du rival romain, le
penseur Mu’tazilite Al Jahiz, bien qu’il véhicule les mémes critiques, optera pour les
arguments rationnels pour valider son approche et sa réfutation des dogmes religieux des

Rum.

b- La perception d’Al Jahiz des dogmes religieux des Riim

« [...] En outre, (les Rim) ont un livre sacré et une communauté religieuse... Ils sont
familiers avec 1’arithmétique, 1’astrologie et la calligraphie... En dépit de tout cela, ils
croient qu’il y a trois dieux, deux secrets et un visible, juste comme on dit qu’une lampe a
besoin d’huile, d’une meéche, et d’un récipient. La méme chose s’applique [dans leur
opinion] a la substance des dieux. Ils affirment qu’une créature devint un créateur, un
esclave un maitre, un étre nouvellement créé un étre originellement incréé ; que celui-ci
fut crucifié et tué..., et qu’ensuite il disparut, pour ressusciter apres la mort... Si nous ne
I’avions vu de nos propres yeux et entendu de nos propres oreilles, nous ne le
considérerions pas comme vrai. Nous ne pourrions croire qu’un peuple de théologiens, de
médecins, d’astronomes..., de maitres dans toutes les disciplines puisse dire qu’un
homme qui, comme ils ’ont vu eux-mémes, mangeait, buvait..., souffrait de la faim et de
la soif... qui, plus tard, comme ils I’affirment, fut crucifi¢ et tu¢, est le seigneur et le
créateur et le Dieu providentiel, éternel et non nouvellement créé, qui donne la mort aux

vivants... et peut créer davantage pour le Monde selon sa volonté. ..

Si les gens s’étaient avisés que les chrétiens et les Riim n’ont ni sagesse, ni clarté
d’esprit, ni profondeur de la pensée mais sont simplement habiles de leurs mains dans
I’art du tournage sur bois..., et le tissage de brocart de soie, ils les auraient éliminés du
rang des gens de lettres et les auraient retirés de la liste des philosophes et des sages, car
des ouvrages comme 1’Organon, De la génération et de la corruption, les Météorologiques
furent écrits par Aristote, et il n’était ni rimi, ni chrétien ; les éléments furent écrits par
Euclide, et il n’était ni riimi, ni chrétien ; les livres de Médecine furent écrits par Galien
qui n’était ni rzimi, ni chrétien ;et pareillement pour ce qui est des ouvrages de Démocrite
Hippocrate, Platon, etc. Tous ces gens appartiennent a une méme nation ; ils sont morts,
mais les vestiges de leur esprit ont survécu: ce sont les Grecs. Leur religion était

différente de celle des Rum et leur culture était différente de la culture des Rum. 1ls étaient

301



des hommes de science, alors que les Riim sont des artisans qui se sont approprié les
livres des Grecs en raison de leur proximité géographique. Ils s’attribuérent un certain
nombre de ces livres et en convertirent d’autres a leur religion, a I’exception des livres
grecs et des ouvrages philosophiques qui étaient trop célébres ; incapables donc de
changer les noms des auteurs de ces livres ; ils prétendirent que les Grecs n’étaient qu’une
tribu byzantine. Ils utilisérent leurs livres religieux pour se vanter de leur supériorité sur
les Juifs, se montrent arrogants envers les arabes, et regarder de haut les indiens au point
qu’ils prétendirent que nos sages sont des disciples de leurs, et que nos philosophes ont

suivi leur exemple. Voila ce qu’il en est>* ».

A travers ces deux textes, l’observateur peut déceler les traits constitutifs de la
méthodologie polémiste d’al-Jahiz. En effet, si ce penseur ml’tazilite cherche a dénoncer,
dans un premier temps, les dogmes chrétiens de la trinité et de la divinité du Christ, qu’il
estime navrants envers la représentation « d’un peuple... de maitres dans toutes les
disciplines », son recours aux concepts fondateurs de la critique sunnite orthodoxe apparait
accessoire quant au principal motif de sa réfutation de la théologie des Riim>'>. Celui-ci va
d’ailleurs se divulguer a travers les termes du deuxiéme extrait et le réquisitoire acerbe qu’ils
professent envers ces Rum chrétiens qu’al-Jahiz accuse d’avoir usurpé les ceuvres
philosophiques et les avancées scientifiques de la nation des Grecs. Cette mise en exergue de
I’opposition entre les Grecs paiens et les Riim chrétiens est fondamentale car elle permet a al-
Jahiz d’édifier I’ossature conceptuelle de sa méthodologie théologique polémiste, tout en se
montrant soucieux de respecter les préceptes rationnels fondateurs de sa propre école de

pensée’'S,

314 Al Radd ‘ala al-nasara, dans Rasa’il al Jahiz, ‘A. M. Hardn, Vol. III, Le Caire, éd. Al Khanji, 1979, p. 314-315, passages
cités par Dimiri GUTAS, pensée grecque, culture arabe, Traduction de 1’anglais par Abdesselam CHEDADI, Paris, Aubier,
1998, p. 142 — 143.

315 Drailleurs, lors de sa critique, et contrairement aux théologiens sunnites, A/ Jahiz ne s’appuie pas nécessairement sur le
Texte révélé pour démontrer les contradictions enseignées par les dogmes chrétiens. Ainsi, outre le recours aux Evangiles
pour démontrer leurs divergences et leur incohérence quant a la nature du Christ; A/ Jahiz rappelle a ses destinataires la
nécessité de comprendre les termes de Fils et de Pére a travers leur sens allégoriques et métaphoriques, et non pas a travers le
mauvais usage littéraliste qu’en ont fait leurs théologiens. Ce rejet de la filiation divine du Christ ne s’appuie pas seulement
sur la révélation coranique qui enseigne que Dieu ne peut avoir de fils, ni par adoption, ni par génération, mais également sur
I’ceuvre créatrice de Dieu et sa logique ordonnatrice ; parce que Adam fut le premier Homme créé par Allah, A/ Jahiz le
consideére comme le plus digne a étre appelé "Fils de Dieu".

316 Supra

302



En effet, a partir de la contradiction qu’il établit entre les Grecs et les Romains, al-Jahiz
cherchait a affirmer I’impossibilité de concilier 1’essence falsifiée et servile de I’enseignement
théologique chrétien avec ’autorité de la raison et la logique des philosophes grecs, recueillis
et encouragés, néanmoins, par I’Islam et son institution califale. En dissociant, ainsi, la
philosophie et la science grecques des doctrines chrétiennes, al-Jahiz écarte également le
savoir arabo-musulman, qui en est le légitime légataire, des affirmations mensongeres des
Rim, ces "imposteurs culturels" dont les dogmes théologiques s’averent absurdes.
Parall¢lement a ce premier objectif, al-Jahiz cherchait a dénoncer 1’incongruité des croyances
chrétiennes et 1’incapacité des Rim de faire un bon usage des savoirs dont ils ont dépossédé
les Grecs®'”. Certain de I’exactitude de son jugement, al-Jahiz va donc interpeller ses
coreligionnaires a ne pas courir le risque d’abandonner la Raison au profit des idées
littéralistes et des croyances anthropomorphiques de certaines écoles traditionalistes, une telle
entreprise annoncera, selon lui, la déchéance de la Raison islamique et I’effondrement d’a/
Umma qui en résultera.

Cependant, malgré ces deux finalités explicites, les écrits d’al-Jahiz "dissimulent" un
troisiéme objectif que notre étude suggére comme le véritable axe fondateur de la rédaction
théologique jahizienne envers les Riim et la clef de la vision qu’il formule a leur égard. En
effet, en affirmant construire sa critique des idées théologiques des Riim, sur les bases
rationnelles que lui permettait son enseignement mi’tazilite, la proximité qu’affiche al-Jahiz
avec la vision institutionnelle abbasside ne peut qu’interpeller et inciter 1’observateur a
s’interroger sur les véritables motifs qui amenerent al-Jahiz a reformuler, a travers sa propre
méthodologie, la thése officielle orthodoxe et la reconduire pour asseoir sa critique de la
religion romaine. Cette attitude apparait comme un acte paradoxal de la part d’une école
mi’tazilite qui appréhendait la raison comme la seule motrice de ses analyses et dont
I’opposition et les divergences doctrinales avec I’institution califale sunnite n’étaient pas

dissimulées’'®.

317 Dimitri Gutas, op.cit,. p.142.

S18 Infra,

303



Alors que M. Afaya suggere d’apercevoir la réfutation d’al-Jahiz comme une
manifestation de la réflexion élargie de cet auteur et de son approche anthropologique des
Riim, et la décéle comme un signe irréprochable de la différence méthodologique de cet auteur

des théologiens sunnites®'’

, notre étude observe que loin d’employer ses appréciations au
profit d’une approche nouvelle ou les Rim seraient apergus en dehors des sentences
caustiques de 1’idéologie califale orthodoxe, al-Jahiz ne manquait pas d’intentions
légitimatrices. En effet, en décrivant la vie des Rim et les chrétiens qui vivaient en terre
musulmane, cet érudit cherchait a leur rappeler la tolérance et la bienveillance qu’exerce
I’Islam et ses institutions a leur égard alors qu’ils ne sont, légalement, que des Dhimis**® qui
ne devraient pas s’affranchir de leur statut d’"humiliés" et des devoirs qui leur sont
imposés>?!. Les desseins hostiles d’Al-Jahiz se clarifient un peu plus quand il décrit les
chrétiens comme le plus grand fléau qui menace I’unité d’al-Umma et les accuse de vouloir
perturber sa cohérence doctrinale et son excellence monothéiste a travers leurs quétes
incessantes des incohérences dues aux Hddith faibles ou contradictoires®??. Toutefois, si ces
critiques acerbes peuvent se lire comme la cristallisation de ’approche défavorable d’al-Jahiz
envers les agissements contestataires de cette communauté, 1’opinion de cet auteur ne semble
révéler ni ses véritables fondements, ni ses véritables destinataires ; s’adressait-elle réellement
a la communauté chrétienne, soumise a ’autorité du califat abbasside, ou cherchait-elle a
atteindre I’institution impériale romaine qui supervise leurs dogmes?

En adhérant au débat polémique instruit par la littérature théologique musulmane envers
les dogmes du christianisme romano-byzantin, a/-Jahiz ne faisait que transcrire sur le terrain
des échanges doctrinaux — et a I’instar du Cadi /bn al-Layth — les troubles doctrinaux,
politiques et militaires qui ne cessaient de miner un califat abbasside fragilisé.
Paradoxalement, ce penseur mi’tazilite devait employer les principes de sa méthodologie
analytique pour répondre aux sommations d’une conjoncture temporelle ou les certitudes

idéologiques du pouvoir califal étaient ébranlées et ou son autorité politique €tait menacée par

un ennemi externe qui prétendait, également, a la 1égitimité de son universalisme monothéiste.

319 Réf En effet, en s’attardant devant la description des moindres détails de la vie des Rim chrétiens, de leurs styles de vies
et de leurs comportements sociaux et culturels, Al Jahiz pouvait se distinguer une nouvelle fois de la méthode littéraliste qui
semblait limiter son approche des Riim aux frontiéres conceptuelles tracées par les préceptes coraniques et les traditions
issues de la période originelle de 1’Islam

520 Qupra, p 121-122.

321 Al-Jahiz, Rad Ala al-Nassara, Rassa’l al Jahiz, Cité par M. N. AFAYA, Al Gharb Al Mutakhayal , op. cit. p 111.

22 Ibid, p 112.

304



Par conséquent, juger les chrétiens, avec une telle force et de maniére trés négative, ne peut
se comprendre sans la prise en compte des exigences qu’imposait la défense doctrinale et
institutionnelle du pouvoir califal abbasside. Quand al-Jahiz écrit que le Christianisme a
permis de souffler, au sein de la cohérence dogmatique d’al-Umma, toutes sortes d’hérésies ;
et quand il critique les comportements sociaux et le style de vie de ses adeptes, il dépasse les
confins étroits et définis de la simple polémique théologique et appréhende la divergence
religieuse comme un prétexte qui lui permet d’attaquer et dégrader I’ensemble culturel, social
et ¢éthique de I’entit¢ chrétienne, chapeauté naturellement par le siége impérial. L’ceuvre
jahizienne devait, en effet, réponde au besoin de I’Etat abbasside de contrdler le systeme de
pensée de la communauté islamique et d’assiéger et ¢liminer les foyers de ses contestations.
Ainsi, quel que soit le calife abbasside en place et quelle que soit la doctrine officielle de
I’Etat Abbasside®®, le discours jahizien relatif aux Rim devait rappeler les incohérences
affligeantes de leurs dogmes religieux et leur infériorité spirituelle et culturelle par rapport a
la communauté islamique ; cette idée apparait de manicre plus nuancée quand on observe les
écrits consacrés par al-Jahiz aux autres nations qui sont entrées en contact avec al-Umma.
Ainsi, quand al-Jahiz analyse les nations chinoise, perse, indienne ou grecque, il ne semble
préter aucune importance a leurs préceptes théologiques et a leurs convictions religieuses, il
les accrédite méme d’une lecture objective et gratifiante.

contrairement a I’avis de M. Afaya qui considére la méthodologie analytique de ce penseur
mi’tazilite comme un tournant dans 1’appréciation islamique médiévale de 1’"Autre" et la
décrit comme : «un dépassement de la tutelle des références textuelles coraniques et
littéralistes au profit des mécanismes relevés par 1’observation matérielle des faits et de

’objectivité de la logique rationnelle’**

», il omet de souligner que ’Empire Romain et sa
religion chrétienne sont restés exemptés de cette approche. Ainsi, a l'inverse des nations,
perse, grecque, chinoise et indienne, glorifiées par al-Jahiz, Constantinople n’était ni lointaine
(Chine/ Inde), ni disparue ou vaincue et incorporée®®® (Grecs/Perses), I’Empire romano-
chrétien continuait d’exister et de menacer par sa proximité géographique et par son
monothéisme dogmatique la 1égitimité religieuse d’un pouvoir califal et les desseins

universels de la communauté islamique.

323 Al Jahiz a vécu sous le régne de douze Califes abbassides ; d’Al Mahdi a al Mouhtadi
524 M. N. AFAYA, op. cit., p 118.
525 Dimitri GUTAS, op.cit., 151-152.

305



La vision d’al-Jahiz a I’égard des Riim chrétiens peut €tre considérée, ainsi, comme une
charge qui s’ancre plus dans la subjectivité du systéme des valeurs islamiques que dans
I’objectivité que lui aurait ordonnée 1’observation neutre et rationnelle de leur réalité. Ses
écrits relatifs aux Rum traduisent implicitement son souci de maintenir 1’équilibre et la
stabilit¢ du pouvoir abbasside face a son principal ennemi monothéiste. Plus soucieux de
servir 1’idéologie institutionnelle au pouvoir que de respecter la méthodologie rationnelle et
objective de son école de pensée, al-Jahiz était devenu, comme le décrivent de nombreuses
études contemporaines un outil efficace de la propagande de 1’Etat Abbasside™°.

Comme al-Jahiz, et deux siecles apres celui-ci, /bn Hazm s’appuiera sur la raison, qu’il
considére comme «la seule autorit¢ capable de permettre aux hommes d’épurer les
divergences de leurs convictions religieuses et de découvrir ce qui est incontestablement
authentique®?’ », pour réfuter les dogmes théologiques de Rome. Cependant, en confondant la
Vérité avec le postulat monothéiste unitaire de I’Islam, la méthodologie critique d’Ibn Hazm,
et malgré son emploi de nouveaux outils d’analyse inexplorés par ses prédécesseurs, ne
s’écartera pas de I’approche orthodoxe et la joindra quant a 1’affirmation de I’égarement
doctrinal des Rum. Nous verrons, ci-dessous, comment la décision d’Ibn Hazm d’observer les
doctrines chrétiennes, a partir de leur conformité avec les préceptes coraniques, a été la

charpente fondatrice d’une approche qui conduira son lecteur a se confronter aux mémes

desseins "dévalorisants" qui caractérisent les écrits théologiques de ses prédécesseurs.

c- La critique d’Ibn Hazm de I’orthodoxie chrétienne.

Pour ¢laborer sa critique des principes religieux des chrétiens, /bn Hazm procede, d’abord,
a I’établissement d’une division bipartite des factions conceptuelles qui ont balis¢ le processus
évolutif de I’Eglise romaine et qu’il construit a partir de la question de la substance originelle
du Christ et de I"opposition que celle-ci a provoquée entre ceux qui défendent sa nature
humaine et ceux qui préchent sa filiation divine. Au sein de la premicre catégorie, /bn Hazm
range les écoles de Paul de Samosate (III° s), d’Arius, et de Macedonius (patriarche de
Constantinople et partisan des idées ariennes (IV® s) qu’il qualifie comme des doctrines qui se

sont opposées aux résolutions des conciles qui définissent les dogmes officiels de 1’Eglise

526 Mohamed A. Al JABRI. Les Intellectuels au sein de la civilisation arabe : la Mihna d’Ibn Hanbal et la Nakba d’Ibn
Ruchd. Centre des études de I'Unité Arabe. Beyrouth, 3¢ édition, 2008, p 114. Dimitri GUTAS, ibid,. p140.

327 Ton HAZM, al-Fassl fi al-millal wa al-Ahwaé wa al-Nihal, Vol 1, vérifié par Mohamed Ibrahim Nassr, Beyrouth, Dar al-
Jil, 1985, p 35-36. Cité par Adnane MOKRANI, Naqd al-Adyane ind Ibn Hazm, Virginie, al-Madhad al-Alam li al Fikr Al
Islami, 2008, p. 68.

306



romano-chrétienne et qui enseignent donc I’humanité du Christ. Le deuxiéme groupe
assemble les grandes Eglises qui régissent la foi de la majorité des chrétiens qui ont adopté le
Credo trinitaire et le principe de la divinité du Christ.

Afin de comprendre les traits organisateurs de la perception d’/bn Hazm a 1’égard des
normes théologiques des Riim, il nous faudra relater le jugement que porte cet auteur sur la
premicre catégorie et ses différentes composantes doctrinales. En effet, malgré la conscience
de I’auteur d’al-Fissal du caractére "hérétique" et marginal des doctrines qui rejette la filiation
divine du Christ, /bn Hazm éprouve une indulgence manifeste a leur égard et refuse de les
attaquer de manicre virulente; ainsi, il va s’appuyer sur I’ancienneté chronologique de ces
sectes pour les considérer comme étant les versions théologiques les plus originelles et les
plus proches de la Vérité monothéiste unitaire révélée par le Christ>*®. Ce constat lui servira
comme une premicre base pour infirmer les revendications d’originalit¢ formulées par les
Eglises dominantes, parmi les Rum, et démentir la primauté du dogme Trinitaire qu’elles
préchent. Ainsi, /bn Hazm considére que ce principe "tardif" est non seulement opposé a la
doctrine chrétienne originelle qui enseignait 1’humanité absolue du Christ, mais il altére
¢galement le principe de I'unicité divine qui est le seul a se conformer a cette Vérité
conceptuelle aspirée, incessamment, par 1’étre rationnel.

Parmi la multitude des doctrines chrétiennes qui enseignent la foi trinitaire, /bn Hazm
choisit de cibler celle qui a été établie par le premier Concile de Nicée (325). En effet, outre
les contradictions des canons proclamés par ce concile avec la cohérence cognitive humaine,
d’une part, et avec les préceptes originels professés par les doctrines chrétiennes qui lui sont
antérieures, d’autre part®, Ibn Hazm estime que ce Credo a parfaitement démontré son
illégitimité religieuse a travers son incapacité a sauvegarder les références chrétiennes
originelles et son échec a pouvoir immuniser et harmoniser I’ensemble des préceptes

théologiques chrétiens®*,

528 Adnane MOKRAN]I, ibid., p. 78.

529 Tbn HAZM, al-Fassl fi al-millal wa al-Ahwaé wa al-Nihal, Vol 5, op.cit. p. 197.

330 A ce point d’études, il est judicieux de souligner I’ambigiiité qui caractérise la connaissance islamique médiévale relative
au Crédo de Nicée et le concile qui I’institua. Ainsi, dans son Mourouj Al Dahab (les prairies d’or) al Massoudi, qualifie
celui-ci de "conférence préliminaire" élaborée a I’intention de I’Empereur romain afin de lui expliquer la religion du Christ
et préparer, en conséquence, sa conversion. Ultérieurement, dans son ouvrage al Tanbih wa al Ichraf, il affirme que ce
concile a été institué, d’abord, pour combattre les idées de 1’évéque Arius. Or, si la lecture proposée par al Massoudi reste,
proportionnellement, mesurée et ne prend pads un ton agressif ; celle, proposée par le Qadi Abd El Jabar, qui écrivait au
118m sigcle I’est beaucoup moins. En effet, selon ce dernier, le concile de Nicée désigne, en premier lieu, une rencontre
épiscopale, orchestrée par I’empereur romain afin de codifier et officialiser sa doctrine chalcédonienne et de I’imposer a ses
sujets. Par ailleurs, le Qadi Abd El Jabar écrit également que c’est dans le cadre de ce Concile que Constantin allait procéder
a la falsification des vrais enseignements de Jésus et les substituer par de nouveaux principes, opposés au monothéisme
originel du Christ.

307



D’ailleurs, c’est ce rappel de 1’absence des références textuelles chrétiennes authentifiées
qui permet au chercheur d’observer la capacité exceptionnelle d’/bn Hazm "le théologien" a
renouer avec la méthodologie analytique qu’il a élaborée en tant que théoricien du Droit. En
effet, la réfutation de cet auteur des dogmes chrétiens des Riim, et sa reprise des mémes axes
polémiques débattus par les auteurs musulmans orthodoxes ne lui signifiait pas 1’abandon de
son propre systeéme de pensée : le Zahirisme, cette école ou la primauté de la base scripturaire
révélée devait interagir avec la raison humaine pour déceler les normes régulatrices®*!. Ainsi,
la rigueur que démontre /bn Hazm, le juriste, quant a I’acceptation des Textes et des traditions
transmis, devait se reproduire a travers son analyse de la théologie chrétienne et lui permettre
d’asseoir la validité de ses conclusions relatives a 1’égarement doctrinal des Riim.

En conséquence, quand /bn Hazm rejette la filiation divine du Christ, il ne le fait pas
seulement parce que ce précepte contredit les sentences de la raison, mais aussi par ce qu’il
s’oppose aux préceptes originels du christianisme. /bn Hazm affirme qu’il n’y a aucune
référence textuelle qui peut appuyer la nature divine du Christ ou permettre de 1’intégrer au
sein d’un rapport consubstantiel avec le Dieu, Un et créateur ; il pourra donc conseiller a ses
interlocuteurs chrétiens de ne pas se servir des paroles du Christ pour soutenir leurs
hypothéses erronées.

Aussi, pour désavouer 1’idée de la paternité divine; /bn Hazm que cette notion ne peut étre
en aucun cas exclusive au Christ car ce dernier aurait, lui-méme, dit a ses disciples : « je vais
aller vers mon pere et votre pere, mon Dieu et votre Dieu », et il aurait qualifié I’ensemble
des croyants de "Fils de Dieu". L usage, fait par le Christ, de la notion de la paternité, doit
étre interprété, par conséquent, comme un concept significatif de la volonté absolue de Dieu,
celle qui lui a permis de créer ’Homme, et de sa foi fédératrice qui unit les hommes. Ecrire
que le Christ aurait préché que ses rapports avec son créateur seraient semblables a ceux
entretenus, ordinairement, par un enfant avec son pére géniteur est un blasphéme qu’lbn
Hazm refuse totalement. Il considére cette affirmation, a la fois, comme une dénaturation de
la prophétie du Christ et un acte polythéiste incompatible avec I'unicité absolue de Dieu.
Partisan de I’interprétation explicite des mots et fid¢le a sa méthodologie, /bn Hazm refuse de
donner aux concepts transcris des approximations analogiques qui deviendraient des alibis
capables d’en muter le sens originel, il estime ainsi que devant 1’absence d’une preuve
textuelle tangible qui permet d’affirmer la filiation divine du Christ, le dogme régulateur de la

foi théologique des Riim ne pourra étre qualifié que du plus grand des péchés.

31 Supra, p. 246-248.
308



Batie ainsi sur I’importance primordiale du Texte coranique et le rejet de ses
interprétations complexes — édifiées souvent a partir des sources qui lui sont externes — la
pensée d’/bn Hazm pouvait élaborer une critique élargie de la théologie chrétienne, et se
distinguer, parmi ses condisciples, par sa rigueur méthodologique et sa capacité a scruter
soigneusement les fondements idéels des dogmes chrétiens interpellées®*>. Toutefois, Comme
I’écrit ’universitaire Adnane Mokrani, ce systéme conceptuel, édifié comme un canevas
savant, fort de la corrélation harmonieuse de ses bases et la fixation certaines de ses
mécanismes, témoigne des véritables difficultés de son auteur a comprendre la signification
allégorique des textes chrétiens qu’il a examiné et manifeste de son inaptitude a déceler la
spécificité des conjonctures culturelles et temporelles qui les ont édifiés. L approche d’/bn
Hazm s’avére également incapable de s’affranchir de ses propres axiomes religieux et de
I’autorité des préceptes coraniques qu’il a érigé comme un paradigme universel pour juger les
autres religions. Ainsi, comme les autres polémistes et théologiens musulmans qui 1’avaient
précéde, ce penseur zahirite devait faire de son propre Credo islamique la seule grille de
lecture capable de fixer ce qui est Vrai et Authentique de ce qui est Faux et falsifi¢ parmi la

multitude des doctrines religieuses qui se réclament du monothéisme religieux>>>.

Cette premicre critique de 1’analyse d’/bn Hazm de la religion officielle des Rim nous
conduira a nous interroger sur les objectifs de sa rédaction et au fait de savoir si a ’exemple
d’al-Jahiz, cet auteur ne cherchait pas, a travers sa méthodologie analytique, a affirmer la
supériorité de sa propre communauté religieuse et 1’authenticité exclusive de ses dogmes
fondateurs. Ainsi face a D’affirmation d’A. Mokrani de la neutralit¢ doctrinale de la
méthodologie analytique d’'Ibn Hazm, notre étude se montrera prudente et invitera le lecteur a
déceler les caractéristiques du contexte sociopolitique et doctrinal qui 1’a vu émerger pour en

distinguer I’arriére-plan fondateur.

332 Abdelilah LIAMI, Ibn Hazm et la polémique islamo-chrétienne dans I'histoire de l'islam. Leiden-Boston, Brill, 2003, p
90-92.
333 Adnane MOKRANTI, op. cit. p 111-113.

309



En effet, aprés avoir forgé sa prospérité, a partir de son indépendance politique et de son
opposition doctrinale a I’égard de I’Orient Abbasside®**, le Califat omeyyade s’enfonga, vers
le XI° s, au sein d’une crise institutionnelle profonde qui lui fit perdre son unité interne au
profit d’une multitude de petites principautés, les Taifa, et afficher son impuissance militaire
face aux attaques constantes des royaumes chrétiens septentrionaux. Inéluctablement, la
déchéance structurelle du califat omeyyade provoqua les réactions des penseurs musulmans
qui mobilisaient leurs plumes pour certifier de la supériorité des concepts islamiques par
rapport a ceux des autres composantes religieuses de la société andalouse, les Juifs et les
chrétiens.

Ainsi, pressentis comme les instigateurs de la désintégration de I'unité territoriale et de
I’homogénéité doctrinale et sociétale de 1’Andalousie islamique, les Juifs seront soupgonnés
par Ibn Hazm de vouloir ébranler la légitimité du califat Omeyyade a cause de leur présence
dans les rouages gouvernementaux des Taifa>>® ; la vision de cet auteur des chrétiens est,
quant a elle, motivée par les relations étroites qui liaient leur communauté a I’Eglise de Rome
qui soutenait les rois chrétiens espagnols et qui semait, en conséquence, les germes de la
désunion au sein de la société andalouse.

Etant un Homme d’Etat légitimiste et soucieux de défendre le Califat andalou*S, Ibn Hazm
devait également saisir les perturbations doctrinales et politiques qui minérent le pouvoir
omeyyade pour adresser ses réfutations envers les systémes conceptuels islamiques qui s’y
opposaient. Ainsi, il va mettre 1’idéologie shi’ite du Califat fatimide — adversaire des
Omeyades en Afrique du Nord — a pied d’égalité avec ces Riim chrétiens égarés et juge son
"adoration" du quatriéme calife A/i Ibn Abi Taleb, et de sa descendance, comme une altération
de la pureté originelle de 1’Islam et une volonté de la part de ses adeptes a suivre les voies

¢garées des monothéismes préislamiques.

334 Juridiquement, 1’ Andalousie Omeyyade était adepte de I’école malékite, ur le plan du dogme, elle accordait la primauté
aux traditionnalistes d’Ahl al-hddith. Cette attitude est liée a la position de I’'Imam Malek qui préférait s’éloigner des
questions théologiques complexes et ne pas les débattre. La particularité malékite/traditionnaliste de I’ Andalousie se justifiait
principalement par I’opposition politique et doctrinale qu’elle avait édifiait en face des califats abbasside de Baghdad et ses
doctrines shaféites et hanafites (Figh) Ash’arisme (dogme) d’une part et face au pouvoir fatimide qui régnait sur 1’ Afrique du
Nord (Maroc et Egypte), d’autre part. L’horizon intellectuel andalous connaissait toutefois la présence de certains écoles
juridiques et philosophiques non officielles comme le zahirisme d’ibn Hazm et le shafi’isme.
335 Ref chrétiens et mus en esmpagne , art d’urvoy
336Roger ARNALDEZ, IBN HAZM, Encyclopadia Universalis, consulté le 15 février 2013. URL: http://www.universalis-
edu.com.sicd.clermont-universite.fr/encyclopedie/ibn-hazm.

310



http://www.universalis-edu.com.sicd.clermont-universite.fr/encyclopedie/ibn-hazm
http://www.universalis-edu.com.sicd.clermont-universite.fr/encyclopedie/ibn-hazm

Chez Ibn Hazm, comme chez al-Jahiz auparavant, la réfutation des dogmes religieux des
Riim se révele comme une "sommation” de la difficile conjoncture politique et de la profonde
crise doctrinale que traversait 1’orthodoxie califale ; et si la réfutation théologique d’al-Jahiz
visait le pouvoir impérial de Constantinople, la critique d’/bn Hazm cherchera a dénoncer le
Credo de I’Eglise de Rome qu’il incrimina d’avoir offert aux royaumes chrétiens ibériques un
trait d’union infaillible et d’avoir participé, en conséquence, a leur renouveau face a un

pouvoir califal défaillant.

A travers ces trois lectures des préceptes chrétiens, et en dépit de la spécificité de son
récipient doctrinal, nous pouvons constater que les écrits théologiques islamiques relatifs a la
religion des Rim expriment, régulierement, une posture polémiste qui extériorise le souci
permanent des casuistes musulmans de désavouer la foi de I’"Autre" romain et son
obsolescence face a I’excellence de I’unicité originelle de I’'Islam. Ainsi, qu’ils soient ancrés
dans le texte coranique ou soutenus par la cohérence de la raison humaine, les textes
théologiques médiévaux devaient s’aligner sur le canevas polémiste institué par 1’orthodoxie
sunnite et reconduire ses axes fondateurs (Refus du principe trinitaire, refus de la filiation
divine du Christ, attaque du Crédo de Nicée, Attitude mensongere et falsificatrice des
rapporteurs des Evangiles, Unicité de Dieu et 1’ Authenticité de la prophétie de Mohamed).
Paradoxalement, cet axiome métaphysique régulateur, fixé par 1’idéologie sunnite orthodoxe,
ne s’est pas réservé aux écrits consacrés aux fondements de la foi islamique et allait s’étendre
a une autre fraction de la pensée islamique médiévale pour 1’aiguiller : I’Historiographie
islamique. Ainsi, nous observerons, ci-dessous, comment cette discipline, a travers le plus
brillant de ses auteurs : /bn Khaldiin, devait conjuguer sa perception de Rome a partir de la

place que celle-ci occupa au sein du processus évolutif du monothéisme religieux.

B- La mutation casuistique de Rome chez Ibn Khaldiin

Dans les prolégomeénes, Ibn Khaldiin affirme que sa méthodologie historiographique, batie
sur la déduction analytique et les principes de la logique, est destinée a dépasser les cadres
étroits et erronés des traditions et des légendes historiques rapportés par ses prédécesseurs.
Cependant, malgré son ambition de faire connaitre « intelligemment, I’histoire des siecles et
des peuples qui les ont précédés » et donner a ses lecteurs la capacité de « prévoir les
événements qui peuvent surgir dans ’avenir », /bn Khaldiin va reconduire le schéma de

311



lecture ¢laboré antérieurement a 1’égard de Rome, celui ou I’Histoire de son Empire se définit
d’abord a travers "les trois phases confessionnelles" qui avaient rythmé son processus
évolutif, celle du paganisme, celle liée a ’avénement du Christ, et celle enfin qui commence
apres 1’apparition de 1’Islam. Cependant, consciente de 1’apport majeur de I’ceuvre
Khaldfinienne et de I’immensité de la littérature qui lui a été consacrée™’, et afin de ne pas
procéder a une lecture réductrice et erronée de 1’ceuvre d’/bn Khaldiin, notre réflexion se
limitera a 1’étude du passage qu’il a consacré aux Rium dans son livre al-Ibar. Cette approche
nous permettra, ainsi, d’observer la cohérence de cette rédaction avec la grille
méthodologique rationnelle pronée par I’auteur ou mesurer, par contre, les distances qui

peuvent les séparer.

Apres I’énonciation de la-méthodologie historiographique d’Ibn Khaldiin, et la maniere
dont celui-ci apercoit la science de I’Histoire et ses finalités (a), notre expos¢ s’orientera vers
la perception historiographique de I’Empire Romain chez 1’auteur des prolégoménes. A
travers les notices consacrées par cet historien aux empereurs romains, nous constaterons
comment cette approche devait se heurter, toutefois, aux "digues" érigées par le noyau
théologique qui animait 1’Historiographie islamique médiévale (b). En effet, imprégné par les
axiomes orthodoxes qui fondirent son propre savoir et reconduisant I’approche théocentrique
de I’Histoire que lui fournissaient les chroniques d’Orose, /bn Khaldiin appréhende I’Empire
Romain a travers sa dimension ontologique et lui dessine, en conséquence, un processus
évolutif qui s’articule exclusivement a partir de la transcendance divine et de ses agissements

envers [’humanité (c).

a- La méthodologie historiographique d’Ibn Khalduin.

Selon P’auteur des prolégomenes : « I'Histoire a pour authentique objet d’informer sur les
sociétés humaines — c'est-a-dire sur la civilisation universelle — de révéler les divers
phénomeénes qui les régissent : la vie civilisée, les antagonismes de clans, et les différentes

formes de domination qu'exercent les étres humains les uns sur les autres, elle permet aussi

337 Titres d’ouvrages et articles relatifs a Ibn Khaldoun bibliographie

312



d’instruire sur les faits relatifs a la naissance des divers royaumes et les multiples acquisitions
faites par I'nomme telles les connaissances et les industries produites par ses efforts>>® ».

Cette science révélatrice de tous les changements qui modifient les données d'une
civilisation déterminée, et qui exige de son disciple « la connaissance des ¢événements qui ont
marqué le cours des siccles et des dynasties », ne peut étre appréhendée toutefois, selon ibn
Khaldiin, sans la maitrise de deux outils d’analyse : I’examen des faits transmis et la
vérification de leurs causes productives. Ainsi, pour I’auteur des Prolégoménes, cette science
ne doit pas « reproduire les récits transmis par la voie de la tradition, sans consulter les régles
fournies par I’expérience, les principes fondamentaux de 1’art de gouverner, ou encore sans
savoir les circonstances qui caractérisent I’évolution de la sociét¢ humaine » car un tel
comportement ne conduira son auteur qu’a répéter les erreurs de ceux qui ’ont précédé et de
s’écarter ainsi de la voie de la vérité>*°. Et c’est dans 1’optique de ne pas répéter les erreurs qui
altéraient les ceuvres historiographiques de ses prédécesseurs qu’'lbn Khaldiin s’est montré
soucieux d’établir une méthodologie d’analyse qui lui permettrait d'établir avec certitude la
vérité historique et « foudroyer, par 1’éclat de la raison, ce démon que constitue le
mensonge %, celle qui ’aurait amené a découvrir de nouvelles régles et inventer une
nouvelle méthodologie ou I’analyse déductive et la logique comparative occuperaient une
place capitale et permettraient, enfin, de dépasser 1’approche traditionnaliste et erronée de ses
devanciers. Paradoxalement, le dessein savant de cet auteur devra s’occulter lors de sa

prospection de I’Empire romain pour faire place a cette méthode classique décriée.

b- Le discours Khaldiinien relatif aux Rum

Dans son livre al-Ibar, Ibn Khaldiin va consacrer un chapitre relatif a la nation des Riim, ce
passage est divisé en trois parties, une premicre relative a la Rome préchrétienne, une
deuxiéme étape qui coincide avec I’avenement du Christ et enfin une troisieme qui commence

a partir du regne d’Héraclius et la révélation islamique.

338 IBN KHALDOUN, Les Prolégoménes, Traduits et commentés par William MAC GUCKIN, Paris, Librairie orientaliste
Paul Geuthner, 1934 (réimpression de 1996), p138.

339 Ibid, p. 143.

340 1bid., p. 146

313



A travers les exemples puisés dans ce chapitre, nous observerons la maniere dont /bn
Khaldiin insére I’avénement de Rome au sein de la charpente théologique du monothéisme
religieux directif de I’histoire de I’humanité. Ainsi, la construction de cette ville serait un acte
préventif de la part de son Roi Romulus, descendant d’ Abraham et de son fils Jacob, face a la

d**!. L’élévation de I’Empire et I’installation de la Pax

puissance militaire du prophete Davi
Romania sont rapidement expédiés au profit de ’analyse des faits relatifs a la vie du Christ et
I’avénement de la communauté chrétienne. Désormais, les actions des empereurs romains et
leurs régnes se jugeront a partir de leurs rapports avec le monothéisme religieux naissant.

Ainsi, si les régnes de Tibere, de Caligula et de Néron sont condamnés pour leurs
persécutions des chrétiens, et ceux de Claude, Vespasien et de Titus sont dénoncés pour leur
massacres des juifs et leur destruction de Jérusalem, /bn Khaldiin se montre favorable a la

gouvernance de Nevra qui s’est montré bienveillant a 1’égard des chrétiens.

«[...] Aprés la mort de Domitien, son neveu (fils de Titus) Barma/ Tawadas (Nerva)
lui succéda et resta sur la téte de Rome pendant un an et demi, il s’est conduit de maniére
convenable, il a ordonné le retour des chrétiens et les a laissée pratiquer leur religion en
paix. Hérosius (Orose) a dit que ce Kaissar a libéré Jean I’évangéliste de la prison.
Comme il n’avait pas d’héritier, il a confié le pouvoir a Tiryanous (Trajan) : un de ses

plus grands généraux ».

Parallelement a sa dénonciation des persécutions de Trajan et d’Hadrien des chrétiens et
des Juifs, Ibn Khaldiin n’oublie pas de mentionner la construction par ce dernier d’un institut
a Athénes qu’il a consacré a I’enseignement des différentes sciences®*. Le régne de Marc
Aurele est, quant a lui, souligné pour ses guerres contre les Perses et 1’apparition des

premieres divergences doctrinales au sein de la pensée chrétienne.

Apres avoir cité les empereurs qui ont fait I’age paien de Rome, /bn Khaldiin consacre la
deuxiéme section de son chapitre aux Césars christianisés. Cette deuxiéme phase de la vie de
I’Empire sera observée essentiellement a travers la Conversion de Constantin®®, les
principales dissidences doctrinales qui se sont édifiées en face de la doctrine théologique

officielle de I’empire, I’arianisme et le Nestorianisme, et enfin a travers les différentes guerres

341 Ibn Khaldinn Kitab al ibar wa diwan al moubtada’ wa al khabar. 2 volumes. Tunis, Ad dar al tunussiya. 1984, p. 232-235.
592 Ipid, p. 247-249.
3 1bid., p 251-253.

314



livrées par les empereurs romains, et notamment celles qu’ils avaient menés face aux Perses.
Ce conflit lui servira par ailleurs comme une trame qui le conduira, a travers les événements
liés aux guerres qui ont opposé Héraclius a I’empereur sassanide Chosroés 11, a ouvrir la
troisieme phase de la vie de ’Empire romain, celle qui correspond a I’avénement de 1’Islam.
Désormais, puisque la vérit¢é monothéiste a été transmise a la communauté islamique, /bn
Khaldiin se contentera de proposer des notes abrégées des empereurs romains siégeant a
Constantinople, de la durée de leurs régnes, des califes qui leurs étaient contemporains, et des

guerres qui les opposerent aux musulmans.

c- La critique de la lecture Khaldinienne de ’histoire des Riim.

Pour rédiger I’Histoire de I’Empire romain, /bn Khaldiin a di puiser ses références dans les
¢crits des historiens chrétiens. Ali Oumlil écrit que ce procédé apparait, chez Ibn Khaldiin,
comme le meilleur outil méthodologique qui lui permettrait d’examiner les faits historiques

relatés et certifier leur authenticité®**.

Ainsi, ses récits relatifs a I’Histoire de Rome
proviennent de maniere générale des écrits de Djirdjis al-Makin Ibn Amid, Georges Elmacin
(1205-1273) qu’il désigne comme "I’historien des chrétiens" et de « L’Histoire contre les
Paiens » de Paul Orose qu’il apergoit comme "I’historien des romains". Cependant, 1’'usage de
I’auteur du livre des Exemples de ce mécanisme innovateur, affranchi de la réticence
coutumiere de ses prédécesseurs de recourir a un référentiel non islamique, ne devra pas
omettre le choix privilégié qu’il accorde aux écrits historiographiques des auteurs musulmans.
En effet, outre leur fonction évaluatrice des chroniques romano-chrétiennes rapportées, les
documents historiographiques islamiques constituent, chez Ibn Khaldiin, une condition
nécessaire pour valider les récits rapportés. Son passage relatif a I’avénement de la res publica
ne peut étre plus démonstratif.

«[...] Aprés la disparition de la lignée de Romulus et d’Amach, les latins, lassés de la
régence de leurs rois les destituérent et établirent un gouvernement de ministres, qu’ils
appelaient "les consuls"; celui-ci gérait les affaires des latins selon le principe de la consultation/
al-Shura. Hérosius écrit que le nombre des consuls a été d’abord de soixante-dix, puis, il n’a
cessé d’évoluer jusqu’a atteindre les sept cents a I’avénement de Julius fils de Gaius, premier

des Césars...

344 Ali OUMLIL, al-khitab al-Tarikhi : dirassa li manhajiyat ibn khaldiin, 4° éd., Casablanca, Al-Markaz al-Thagqafi al Arabi,
2005, p 144.

315



Ibn Karyoun écrit qu’il y a eu cing rois aprés Romulus dont le dernier viola une femme
mariée qui s’est suicidée, par la suite, avant que son mari tue le roi dans le temple de la ville.
Apres cet événement, les Romains déciderent d’abjurer les rois et présentérent trois cents vingt
sénateurs/Shiiyiik pour gérer leur régne. La conduite de leurs affaires évoluait ainsi jusqu’a la
victoire de César qui s’est proclamé Roi, tous ceux qui lui ont succédé se firent appeler,
¢galement, des Rois.

La version d’Ibn Karyoun est différente de celle de Hérosius car celui-ci affirme que la
construction de Rome date du régne du quatorzieéme roi de la lignée du prophéte David et non
pas de David lui-méme, comme 1’écrit le premier. La version d’Hérosius est privilégiée car sa
traduction a été faite par deux musulmans qui étaient au service des califes de Cordoue... Dieu

seul connait la vérité>* »

Ainsi, puisque le récit d’Orose a €té consenti par I’autorité califale andalouse et avait fait
I’objet d’une traduction officielle, /bn Khaldiin 1’interpréte comme étant plus proche de la
Vérité historique que la version d’/bn Karyoun. Cette premiére observation permet au
chercheur de révéler un premier aspect de 1’approche critique de I’auteur des Prolégomenes
envers 1’authenticité des faits historiques relatifs aux Rim, celle-ci ne pourra en effet se
constituer sans le sceau moral de 1’autorité conceptuelle islamique. Toutefois, malgré les
interrogations qui surgissent de cette proximité apparente entre 1’approche doctrinale d’Ibn
Khaldin et 1’opinion de 1’orthodoxie institutionnelle et les doutes quant a ses intentions
réelles de les dépasser, I’évaluation savante de 1’approche khaldinienne des Riim ne peut
s’accomplir sans I’examen de ses sources chrétiennes et I’usage qui allait en étre fait.

A la différence des idées de Georges Almacin dont il s’est inspiré, en raison de sa
rédaction chronologiquement tardive et de sa proximité intellectuelle avec les auteurs
musulmans®¥ ; c’est la rédaction orosienne et ses conséquences directes sur ’approche
historiographique d’ibn Khaldiin qui interpelle notre analyse. Certes, Levy de la Veda peut

écrire qu’ « Ibn Khaldiin a été le seul auteur musulman a se servir de maniere intelligente et

343 Tbn Khaldan, Al-Ibar, op.cit. p. 233.
346 Ali OUMLIL, op. cit., p. 146.
Voici un texte qui date du XVle si¢cle et qui présente le trouble doctrinal que provoquait Georges ALMACIN chez ses
lecteurs chrétiens : « lequel (Georges ALMACIN) a écrit I’histoire des califes, aves d’aussi bons mémoires qu’on en peut
trouver en Egypte, et quoyque cet historien ait été chrétien de religion ; cependant comme il écrvoit éstant dans la cour des
princes mahométans, qui commandoient en Egypte, il est a croire qu’il a écrit cette histoire sans passion ny pour 1’Eglise, ny
contre Mahomet ; puisque dans toute la suite de cet ouvrage, nous ne remarquons nu les louanges qu il eust données au
Christiansime, si il eust écrit dans un pays de liberté, ny les reproches qu’il eust au sujet de faire 8 Mahomet, pour avoir voulu
&stre le chef d’une Religion si impie. EIMacin a vécu dans le commancement du 13 siécle, il est né en 1205... »

o Portrait géographique et Historique de 1I’Europe, ou 1’on voit la description des pays, la religion et

I’Etablissement des monarchies. 3¢™ partie, Paris, Mars 1674, D THIERRY

316



élargie d’Orose®*’ », pourtant, nous verrons, ci-dessous, que cet usage devait altérer la
réflexion de ’auteur d’al-Ibar et la condamner a se renfermer dans les particules spéculatives
originelles qui animaient 1’auteur de L Histoire contre les Paiens. Puisque Orose écrit que
I’Histoire de Rome devait traduire la transcendance d’un Dieu majestueux et sa providence a
I’égard de son monothéisme, Ibn Khaldiin répétera le méme postulat tout en 1’appropriant
toutefois a la réalité historique et religieuse de sa rédaction.

En effet, I’Auteur de [’Histoire contre les Paiens fait de la chronologie biblique la seule
qui puisse faire autorit¢ et estime qu’elle est la seule a oser remonter aux origines de
I’humanité et a pouvoir expliquer le processus évolutif de Rome. Ainsi, 1’application de cet
auteur a lier la vie et les actes des différents empereurs romains, leurs victoires et leurs
défaites militaires, aux événements chrétiens qui se sont produits sous leurs régnes lui
permettra de rappeler a ses lecteurs de ne concevoir la pérennité de Rome qu’au travers de son
destin religieux. Par conséquent, Orose recommande aux paiens qui doutaient encore de la
Véracité¢ du message théologique, que le maintien de Rome — et son exemption du sort
malheureux de Troie et d’autres villes mythiques — est surtout di & sa vocation providentielle
au sein de I’humanité. Si Dieu a protégé Rome et 1’a conduite au pouvoir et la domination du
Monde, c’est qu’il 1’avait bien prévu et ne peut étre donc que la conséquence logique de sa
Miséricorde.

Pour Orose, c’est la naissance de Jésus-Christ sur un territoire romain, qui a permis a
Rome et a son Empereur de réaliser I’'unité de I’univers, de sa paix et de ses succes ultérieurs ;
la véritable signification des faits ne peut se situer ailleurs, tout est li¢ ici-bas par un ordre
sacré¢ d’événements préparatoires et prédestinés. En effet, en obé€issant au César, les romains
avaient obéi a Dieu et permettaient 1’accomplissement de son message monothéiste. Puisque
’avénement du Christ constitue la véritable pierre angulaire de la destinée de Rome*®,
I’histoire de celle-ci ne pourra se lire, a I’avenir, sans le réle fondateur qui lui a été attribué
pour réguler 1’évolution de la Foi monothéiste.

Faisant de I’Histoire une discipline ecclésiastique, mise au service de la Théologie, la
rédaction "orosienne" devait refondre la lecture historiographique des auteurs médiévaux et la
doter de nouvelles normes édificatrices®®. Ainsi, contrairement aux historiens paiens qui

voyaient I’histoire du monde sous une forme cyclique ou les civilisations naissent, fleurissent

347 Cité par Abd el Rahman Badawi, Ibn Khaldiin et ses references latines, acte de colloque Ibn Khaldun, Rabat, publications
de la faculté des lettres et des sciences humaines, 1981, p 135-159.

348 Benoit LACROIX, Orose et ses idées. Montréal, Institut d’études médiévales ; Paris, J. Vrin, 1965, p 142- 148.

549 Ibid., p 63-68.

317



et meurent I’une aprés l’autre, et ou I’Histoire prend toujours une forme recommencée,

330 et entérinée

I’historiographie chrétienne — telle qu’elle a été initiée par Eusébe de Césarée
par Orose — impose une conception linéaire du temps. Toute 1’histoire du Monde, de sa
création a sa fin, se déroulera dans un seul temps que I’historien devra reproduire pour

conserver la mémoire des temps passés>l.

Par ce sens de la durée, 1’Historiographie
chrétienne cherchait a approcher 1’humanité de la notion d'éternité et lui offrir en conséquence
une dimension théocentrique. C’est I’avénement du Christ et I’adhésion des hommes a sa foi
monothéiste qui a permis de les sauver et de retrouver la liberté originelle qu’ils avaient perdu
auparavant.

Désormais, 1’histoire de 1’humanité devra évoluer conformément aux desseins de la
Volonté transcendante qui I’insuffle et grace a la rédaction orosienne, la raison théologique
chrétienne pourra affirmer, avec certitude, que 1'histoire a un sens irréversible et téléonomique
dont chacune de ses phases put servir comme une preuve dialectique de la destinée
monothéiste de I’humanité. Toutefois, si les auteurs chrétiens enseignent que cette évolution
de I’humanité ne peut étre appréhendée et compréhensible seulement en dehors de 1’Eglise de
Rome, I’Historiographie islamique soucieuse de consolider Dl’inscription de I’Islam et
I’avénement de sa communauté au sein du processus évolutif et triomphal de la foi
monothéiste, veillera a utiliser cette rédaction théologique de I’Histoire tout en la réajustant a
ses propres axiomes fondateurs. Ainsi, a 1’égard de Rome, /bn Khaldiin pouvait développer un
schéma conceptuel ou la Vérité monothéiste, telle que celle-ci se révele par le Texte
coranique, devait s’immiscer au sein de I’Histoire et I’interpréter au profit de la révélation
islamique et son achévement du message monothéiste.

Puisque I’adhésion au référentiel historiographique chrétien ne s’opposait pas a son propre
credo islamique, qui lui enseigne la dimension ontologique de I’Humanité et son intégration
au sein d’un ordre cosmologique régulé par la Volonté transcendante d’un Dieu qui en reste la
cause ultime®>?, Ibn Khaldiin pouvait y recourir pour construire sa réflexion et poursuivre la
voie qui I’emmenerait vers I’appréhension de Vérité conceptuelle relative a Dieu et a son

univers. Ainsi, c’est la volonté divine qui insuffle le processus évolutif des sociétés humaines

330 Eusébe de Césarée, Histoire ecclésiastique, commentaire. Tome I, sous la direction de S. Morlet, L. Perrone, Paris, les
éditions du CERF, 2012, 1X-413 p.

31 Jean-Dominique DURAND, Ordres Religieux Et Histoire Culturelle Dans L occident Médiéval, LUSITANIA SACRA, 2*
série, 17, 2005, 299-328, site officiel de I’Université Catholique Portugaise,
http://repositorio.ucp.pt/handle/10400.14/4566, consulté le 22 Novembre 2012.

32 H. A. R. Gibb, The Islamic Background of Ibn Khaldin's Political Theory, dans BSOS, VII 1933-1935), p. 29. Voir
également, Johan H. Meuleman, La causalit¢ dans la "Muqadimah d'Ibn KhaldGn, Studia Islamica, No. 74, Paris,
Maisonneuve et Larose, (1991), p. 105-142.

318


http://repositorio.ucp.pt/handle/10400.14/4566

pour les conduire vers sa connaissance et I’admission de sa seule Vérité. Ce fut le cas de la
religion chrétienne qui permit @ Rome de s’affranchir de son paganisme et de se maintenir
grace a sa mission providentielle qui consistait a diffuser universellement la foi monothéiste,
avant d’étre appelée, par cette méme volonté divine, a se révoquer au profit de 1’Islam.

H. A. R. Gibb estime que la pensée d'Ibn Khaldiin repose sur une base orthodoxe et que
celui-ci ne fait que traiter les données historiques d'une maniére nouvelle, ses concepts
régulateurs sont ceux de presque tous les juristes et philosophes sunnites qui 1'ont précéde. En
effet, quand /bn Khaldin parle de "lois naturelles" pour expliquer I’évolution des faits sociaux
et historiques des sociétés étudiées, il n'entendait, par ce principe, rien d'autre que la simple
exécution de Sinndt Allah, 1a volonté de Dieu>>. Cette opinion se confirme, par ailleurs, a
travers 1’étude de Mohamed Talbi*>* qui écrit que la pensée d'Ibn Khaldin s’est constituée,
d’abord, comme une ceuvre cohérente avec la révélation islamique et qu’elle ne pouvait pas —
malgré son intention d’explorer méthodiquement et rationnellement la science du passé —
ignorer cette loi divine qui régit le monde : Sunnat Allah que le Texte coranique, assise

fondatrice de ses connaissances, ne cessait de lui rappeler.

Malgré sa prétention de recourir aux outils rationnels pour ériger une méthodologie
historiographique capable de rompre avec les traditions erronées de ses prédécesseurs, Ibn
Khaldiin se montre, lors de son approche de I’Histoire de Rome, incapable de dépasser
I’axiome théologique qui fondit sa propre pensée. Ainsi, dans son passage consacré aux Riim,
il ignore les regles rationnelles qu’il avait brillamment érigées, auparavant, dans sa
Miigadima, pour expliquer les causes motrices de 1’évolution des sociétés.

Ni les concepts de la souveraineté, ni celui d’al-Acabiya, utilisés pour analyser
I’avénement d ’al-Umma islamique, du Califat, et des dynasties berbéres qui ont régi I’ Afrique
du Nord, n’ont été repris pour comprendre le processus historique de I’Empire romain.
Imprégné par les principes régulateurs de sa pensée orthodoxe et les certitudes que lui
offrirent ses références théologiques chrétiennes, /bn Khaldiin devait apercevoir I’histoire des
Riim a travers la méme logique qui animait ses prédécesseurs, ces historiens traditionnalistes
qu’il voulait tant réformer. Ainsi, sans surprise, les trois phases confessionnelles
organisatrices de 1I’Histoire de Rome allaient se reformuler dans le livre d’al-Ibar. Nous

pouvons affirmer, par conséquent, que la logique historiographie khaldGinienne s’arréte ou

353 Expliquer et references D’ailleurs, de nombreux passages de sa réflexion se matérialisent & travers des nombreuses
invocations a Dieu et des citations coraniques dans la Mugaddimah, qui ne sont jamais totalement dépourvues de fonctions
354 Mohamed TALBI, Ibn Haldiin et le sens de 1'Histoire, Studia Islamica, No. 26 Maisonneuve et Larose, 1967, pp. 73-148.

319



commence la foi et I’ensemble des mécanismes conceptuels régulateurs de sa pensée
orthodoxe®*.

A travers ses fragments théologiques et historiographiques, la littérature islamique
médiévale relative a 1’"Autre" Romain, présente celui-ci comme le résultat d’un canevas
conceptuel qui le définit selon sa propre échelle de normes et de valeurs. Articulée a partir de
son axiome coranique fondateur, la perception islamique médiévale des Rum était
nécessairement articulée autour de deux axes : la dénonciation de la falsification du message
monothéiste par les dogmes théologiques artificiels des Rim, d’une part, et la consolidation
des assises conceptuelles fondatrices de la communauté islamique, d’autre part. L’image
islamique médiévale des Rium s’édifiait ainsi comme le reflet des considérations justificatrices
et partiales des auteurs qui 1’ont faite et non pas la conséquence d’une prospection objective.
Ainsi, loin d’étre une simple description d’une communauté socioreligieuse différente d’al-
Umma, I’image de Rome devait interférer au sein de la propre conception que 1’orthodoxie
islamique médiévale se faisait d’elle-méme pour lui permettre, en conséquence, de réguler les

traits de sa propre identité et de sa propre destinée.

Section 2 : Rome, un Autre consubstantiel du "Soi" islamique.

En analysant la notion d’image et de rdle fondateur sur la définition du Soi et de I’ Autre et
en appréhendant la maniere dont elle régule la conscience collective de chacune des
communautés sociales ou religieuses, nous pourrons observer comment al-Umma allait faire
de Rome une mesure consubstantielle destinée d’abord a consolider la véracité de sa Raison
fondatrice et véhiculer ensuite la vision idéologique des institutions qui la portent (1). C’est en
saisissant ce postulat comme une structure spéculative que nous pourrons comprendre
I’attitude des jurisconsultes islamiques médiévaux a 1’égard des legs juridiques et
institutionnels romains ; en effet, a ’instar des traités €laborés par les autres penseurs de
I’Islam médiéval, ceux €émis par les jurisconsultes musulmans classiques étaient conditionnés
par les axiomes cognitifs qui ont forgé I’intellect orthodoxe médiéval et qui les mandait, en

conséquence, a affirmer 1’ Authenticité conceptuelle de 1’Islam (2).

355 Ali OUMLIL, al-khitab al-Tarikhi : dirassa li manhajiyat ibn khaldin,, op.cit, p 277. 281 Mohamed ARKOUN, La
question éthique et Juridique dans la Pensée islamique, 1 Vol, Paris, Vrin, 2010, p.10.

320



§1§ De la fonction identitaire de la Vérité monothéiste.

Parce qu’une image trouble généralement la réflexion de D’auteur et risque d’altérer
I’approche de son destinataire, dont elle prétend étre une incarnation et méme une substitution
du réel transmis, il est primordial d’examiner la maniére dont elle fixe les contours de la
perception que peut se faire un Corps social de son propre Soi et d’examiner les répercussions
de celles-ci sur sa fagon de penser 1I’Autre (A). Cette démarche nous aidera ainsi a cerner la
lecture qu’a faite la conscience collective islamique d’elle-méme (B) et de I’ Autre Romain qui
s’est érigé face a son monothéisme universel (C). Loin d’étre une spécificité arabo-islamique,
nous constaterons que I’ Altérité conceptuelle et religieuse avait, également, servi I’image que

faisait Rome d’elle-méme.

A- De I’image, la définition d’un mécanisme fondateur pour la construction identitaire.

Si la notion d’Image peut référer a celle de 1’identité, sera-t-il pertinent d’accentuer cette
proximité jusqu’a confondre les deux concepts et les combiner au sein d’un seul et unique
systtme qui pourrait structurer la pensée que se fait I’étre (individuel ou collectif) de lui-
méme et de la représentation de I’univers ou il intervient?

En soulignant la puissance de ces cordons qui lient le concept de I’Image a celui de
I’Identité, le sociologue Jean Claude Kaufmann répond positivement a cette hypothése et fait
de ces deux concepts « les deux faces d’une seule et méme définition °%», il propose méme de
remplacer la notion d’identité par celle de 1I’'Image et souligne I’intérét salutaire de ce
renversement conceptuel qui permettrait de mieux identifier et de fixer 1’idée de I’identité.
J.C. Kaufmann estime en effet qu’une telle démarche ne peut constituer qu’un acte
thérapeutique capable d’aider I’individu et le groupe social a disposer, par le biais de I’'Image,

de la matiére premiére qui fixe sa propre perception de Soi-méme>>’.

336Jean Claude KAUFMANN, L’invention de soi : une théorie de I’identité, Paris, Hachette Littérature, 2005, p. 69.
557 Anne Marie Costalat-Founeau, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 1997, 139 p.

321




Sans juger la capacité réelle de cette opinion a saisir et a exprimer la complexité idéelle de
la notion d’identité, notre analyse retiendra la fusion qu’elle opére entre cette notion et celle
de I’image et se servira de [’unité conceptuelle qu’elle forge pour essayer de comprendre les
enjeux capitaux de la construction identitaire. En effet, a travers la fixation de I’image qu’il a
de soi-méme, le groupe peut établir la propre définition qu’il se fait de lui-méme et de la
fagon dont il veut étre per¢u parmi les autres groupes sociaux, politiques, religieux ou méme
linguistiques qui le cotoieront. En agissant ainsi, il s’invente et s’identifie. Or, parce que
« S’inventer soi-méme ne s’invente pas et les mécanismes de la création identitaire n’ont rien
d’aléatoires °>®», ’image qu’on dresse de "soi-méme" doit répondre essentiellement aux
incertitudes et changements, issus de la volatilit¢ des contextes sociaux ou interviennent ses
auteurs, elle devient un outil appropri¢ pour garantir la stabilité et I’assurance d’une identité
collective en constante construction. L’image éviterait a ’Ego individuel et/ ou collectif de se
perdre et se voir n’importe comment, elle est cette boussole qui lui permet de concevoir, de
maniére claire, son propre terrain social (social ground) et d’éviter de se faconner a travers
des représentations équivoques et désordonnées de son propre environnement>>’.

Outre cette fonction psychique qui ’impose comme un socle indéniable de la construction
identitaire, la puissance de 1’image se cristallise également a travers sa fonction symbolique

qui lui permet de s’afficher comme "un synthéme">%

, capable de dire un événement ou une
situation existentielle, tout en ayant renoncé aux langages et aux écritures qui 1’avaient
pourtant exprimée. Progressivement, I’Image se transforme en wun instrument de
reconnaissance sociale et échange son rdle initial de représentation contre une faculté
interprétatrice qui "la fonctionnalise et la fonctionnarise” a 1’égard méme de ceux qui I’ont
congue®! ; elle finit par acquérir une indépendance théorique qui I’insérera désormais comme
une particule inhérente de I’intelligence collective. Ainsi, I’image peut s’entreméler, sans
difficulté, avec le processus créatif de 1’identité jusqu’a en fagonner les contours externes ;
c’est a travers elle que 1’étre se désigne, qu’il fixe a la fois ses traits spécifiques et les points
communs qu’il partage avec ses semblables (coreligionnaire, concitoyens...) et ¢’est grace a
elle qu’il dessine les frontiéres et dissemblances qui le séparent des "Autres". Toutefois, parce

que la définition précise du "soi-méme" se heurte a I’hétérogénéité que lui imposent les autres

groupes (sociaux ou religieux...), il sera plus commode pour I’étre collectif d’établir une

338]. C KAUFMANN, op. cit.,

5%9David Victoroff, Persuasion collective et image de soi , Revue frangaise de sociologie, Vol. 4, No. 1, Editions OPHRYS et
Association Revue Francaise de Sociologie, Jan. - Mar., 1963, pp. 37-40.

360 Gilbert DURAND, L’imagination symbolique, Paris, P.U.F. 2003, p. 35.

361 1bid.

322



perception schématique de 1’"Autre" et y placer un systéme de valeurs opposé au sien. Ce
comportement aidera en effet la conscience collective a exposer ses propres attributs
caractéristiques et a se positionner face aux autres structures communautaires qui lui sont
dissemblables et qu’elle juge, en raison de la différence de leurs doctrines et leurs intellects,
comme aptes a menacer son unité et sa cohésion conceptuelle.

En se confondant avec I’image, 1’identité de 1I’"Autre" en absorbe les traits constitutifs et
devient une reproduction difforme de la réalité et I’objet de permanentes interprétations et
réinterprétations, elle s’édifie essentiellement a partir des descriptions simplifiées soucieuses
d’expliquer et de démontrer en quoi la non possession par celui-ci de I’identité et de la culture
de ceux qui le décrivent le rendent irréductiblement différent, voir méme un rival®®?.
Construction conceptuelle fondée souvent sur 1’imaginaire collectif et non conforme a la
réalité, la représentation de 1’Autre va mener a une lecture approximative ou celui-ci se
découvre principalement a partir du Soi qui le décrit et ou "l’ici" de ses auteurs définit
"I’ailleurs" ou il se situe®’.

Congue donc a partir des différences qui séparent deux réalités culturelles dissemblables et
¢édifiée pour ses finalités stabilisatrices, ’image de I’ Autre est d’abord congue pour révéler la
pensée que se fait la collectivité, qui 1’élabore, d’elle-méme et de sa propre identité***. Ainsi,
a travers les multiples configurations qu’il peut acquérir, I’Autre devient une condition
obligatoire pour la fixation de la conception du Soi auquel il permet de se présenter, de se
valoriser et de s’exprimer ; d’ailleurs, c’est pour cette raison que ses images changeront sans
cesse et évolueront selon les circonstances et les enjeux conjoncturels. Parce qu’il doit
répondre a la totalisation de normes et de desseins que s’érige 1’Identité collective qui le
décrit, et parce qu’il doit utilité a celle-ci ses strates d’unité et de pérennité®®, I’ Autre se voit
intégrer dans un systeme spéculatif qui I’édifie comme un vecteur primordial dont 1’utilité

s’exécute, nécessairement, au profit de la raison qui le conceptualise.

562 I es identités collectives a I’heure de la mondialisation, cordonnée par Bruno Olivier. Paris, CNRS Editions. 2009.

563 Comme I’écrit D. H. PAGEAUX,

364 Jan Berting, Identités collectives et image de I’autre : les piéges de la pensée collectiviste, Revue Hermés, n°30, 2001,
Paris, Centre national de la recherche scientifique, p. 41-58.

365 Geneviéve Vinsonneau, socialisation et Identité, publié dans Identité (s) : L’individu, le groupe, la société. Cordonné par
Catherine Halpern & Jean Claude Ruano-Borbalan, Auxerre, éditions sciences humaines, 2004, p. 66 :

323




Apres avoir stipulé le role régulateur de 1’image de I’Autre auprés de ses propres
concepteurs, nous allons nous interroger sur la maniére dont le Texte coranique, fondateur
d’al-Umma, se présente devant ses différents interlocuteurs religieux et comment son
monothéisme absolu fixe sa perception de I’ Autre romain au sein de la raison arabo-islamique

médiévale.

B/ L’Islam ou le fagonnement ultime de la Véracité monothéiste.

Pour comprendre la perception que s’est faite al-Umma islamique d’elle-méme et ses
éventuelles conséquences sur 1I’image qu’elle a dressé des Rum, il nous faudra d’abord
s’orienter vers la manic¢re dont le Texte coranique se définit et observer les suites de cette
conception sur la conscience collective de la communauté islamique.

En se désignant comme [’expression de la Véracité théologique, le texte coranique se
présente, devant ses destinataires comme le seul message capable de leur révéler la foi
authentique et de leur fixer les bordures qui les séparent des individus et des communautés qui
se sont égarés de ['unicité originelle préchée par Abraham. Il est la Vérité, al-Hdg
cependant, ce terme qui renvoie également a d’autre sens en langue arabe — ceux du droit, de
devoir (hagin ‘alayk) et de la justice — va I’identifier également comme I’assise fondatrice qui
devrait réguler ’action de I’homme et ses relations avec ses semblables et la norme qui doit
régir ses rapports avec son créateur°.

Destiné a instruire I’Homme et a lui révéler sa place au sein de I’ordre cosmique, le Coran
enseigne celui-ci quant a son incapacité a déceler la Vérité absolue et originelle, ¢’est pour
cette raison qu’il se présente comme le Texte qui la corporalise et "le canal conceptuel”
chargé de la véhiculer et de la transmettre. Le Coran révele, en conséquence, qu’il doit étre
réfléchi et appréhendé, par I’homme, a travers son origine divine et la voie salutaire qu’il lui
ouvre ; parce qu’il est « la preuve du Vrai et son épreuve », I’enjeu central du texte coranique
est de rappeler la Vérité a ’homme et d’expliquer a ce dernier la maniere dont celle-ci a été

scellé par un Ecrit originel, préservé par les écritures monothéistes®®’.

366 Abdesselam CHEDDADI, Les Arabes et l'appropriation de l'histoire, : émergence et premiers développements de
I'historiographie musulmane jusqu'au Ile/VIlle siecle, Arles, Sindbad/Actes Sud, 2004, p 109-111.
367 Supra, p. 103-106.

324



Ainsi, le coran va remémorer la manic¢re dont ce pacte originel a été¢ conclu entre ’homme
et le Dieu et comment il a été destiné a instaurer la foi monothéiste en échange d’une paix qui
absout la condition humaine de ses conflits originels ; cependant, comme 1’admet le Texte
réveélé, il n’y a rien de plus fragile et de moins durable que cette paix et 1’Unicité divine
qu’elle établit. Objet d’une guerre incessante, due a cette situation de conflit et de contestation
permanents entre le fait de croire et celui de ne pas croire, le rappel coranique de ce pacte
permet 2 ’homme de garder la mémoire de cette Unicité divine et de le conserver®® ; et en le
dévoilant a I’homme, celui-ci pourra apercevoir et comprendre le message transmis par
I’architecture cosmique et prendre conscience de la place qu’il tienne en face d’Allah. Seule
I’acceptation de I’homme de cette vérité, qui ne signifie nullement un écrasement, lui
permettra de réintégrer le Pacte/al-Mithaq originel qu’il avait passé avec Allah mais qu’il
avait rompu par son oubli. Ainsi, I’homme pourra rejoindre les sentiers qui le menent sur la
voie de la foi originelle : celle qui enseigne I’Unicité absolue d’un Dieu transcendant et
créateur, celle de ce monothéisme inaltéré préché par Abraham/Ibrahim et dont 1’Islam de
Mohamed incarne ’ultime expression®®. En témoignant de I’immutabilité de cette Vérité, le
rappel coranique peut se réinsérer au sein du processus évolutif de I’humanité et se présenter
comme I’explication qui permet a I’homme de comprendre le réle qui lui incombe.

Au sein du Texte révélé, I’Histoire est destinée a démontrer a I’homme comment les étres,
auparavant et dans la prééternité, avaient garanti leur salut a partir de leur respect de ce pacte
fondateur ou ils s’étaient engagés a reconnaitre le Dieu, un et absolu, et obéir a sa Loi.
Toutefois, comme le souligne le professeur Abdesselam Cheddadi, en se révélant ainsi devant
I’intellect islamique, les possibilités de I’Histoire coranique ne résident pas dans la maniére
dont celle-ci rappeler la Vérité et doter I’Islam d’une mémoire théologique, elles se situent, en
effet, dans sa capacité a clore le processus relatif a la communication du Vrai.

Si le Coran se désigne comme une réparation de I’oubli et se définit comme la Vérité
complete, il veillera a doter celle-ci de sa forme définitive, telle que Dieu I’aurait exprimée a
travers ses propres paroles. Le Texte révélé a Mohamed scelle donc le message divin et se
constitue comme la seule passerelle capable de mener I’homme vers la connaissance des
temps passés et des différentes écritures qui avaient balisé, antérieurement, 1’Histoire

évolutive de la véridicité monothéiste.

368 Abdesselam CHEDDADI, op.cit., p 107-109, Jacques BERQUE, Le Coran, Essai de Traduction, Paris, Albin Michel,
2002, p. 779.
39 Coran, S, Al A'raf, V. 172

325



En se considérant ainsi, le Coran pourra se doter d’une nouvelle définition, celle que lui
attribue le terme Arabe d’al-Fiirgan, c’est-a-dire, ce critére qui permet d’examiner
’authenticité des faits et des livres qui I’ont précédé®’; il devient le juge de 1’Histoire
humaine et acquiert, en conséquence, la légitimité pour dénoncer celle qui ne reconnait pas la
Vérité monothéiste originelle et 1’estimer comme profane, mythologique et opposée a
I’Histoire du Vrai®’!. Une fois que la distinction coranique entre Vérité de la religion
originelle et ses nombreux “avatars® se fait reconnaitre, 1’Islam, porté par ce méme message
coranique, pourra prétendre par conséquent a I’acquisition de 1’authenticit¢é monothéiste et
désapprouver ceux qui s’en sont €cartés. Se présentant ainsi comme le dernier chainon de la
révélation et le restaurateur de la Véracité unitaire originelle, le Coran pourra se référer aux
thémes traditionnels judéo-chrétiens et s’en servir pour construire sa prédication et créer
I’ossature d’une nouvelle communauté universelle des croyants. Toutefois, cette mise en
situation coranique de la parole divine, et son souci d’en préciser les cadres spatiaux et
temporels, s’est confrontée rapidement a I’hostilité érigée en face de Mohamed et devait, par
conséquence, céder la place a une nouvelle approche coranique ou la controverse doctrinale,
entre le prophete de 1I’Islam et ses détracteurs, paiens ou religieux, constitue le pivot principal.
Désormais, 1’enjeu central de la révélation sera d’affirmer 1’authenticité¢ de la prophétie de
Mohamed et la Vérité de son message ; et en s’employant a contester la validité des traditions
juives et chrétiennes, telles que celles-ci se présentaient a son époque, le discours coranique
érige I’Islam comme le Message universel qui doit dénoncer la trahison apportée au
monothéisme originel d’ Abraham.

S’apercevant comme la seule incarnation crédible de la Vérité divine, la communauté
islamique considérera ses succes militaires, faces au paganisme des tribus arabes et des
communautés juives de Médine, comme le signe irréfutable de la faveur que lui accordait
Allah et de son excellence parmi les autres nations. Se voyant ainsi comme la destinataire
exclusive de la Véracité monothéiste divine, al-Umma pouvait se dissocier de la sphére de
I’erreur doctrinale et de I’égarement religieux qui refuse de reconnaitre le pacte originel qui
lie ’homme a son Dieu et ou I’ Autre croyant monothéiste/irréligieux s’obstine a se maintenir.
C’est ainsi que les préceptes coraniques, sources de 1’unique Mémoire et de la Vérité,
forgerent les assises qui permettent d’identifier 1’ Autre au sein de la perception islamique, et

c’est a travers ce support conceptuel que le chercheur sera appelé a le comprendre.

519 Abdesselam CHEDDADI, op.cit., p. 102.
1 bid, p. 105.

326



C/ I’ Autre romain, une incarnation de 1’égarement doctrinal au sein de la perspective

islamique.

Le Coran refonde I’ordre humain sur terre a partir d’une histoire sacrée, et c’est a travers
cet arriere-plan religieux ou le Soi islamique et I’ Autre se formulent et progressent qu’il nous
est nécessaire de les appréhender. La place de I’Autre, au sein de la conscience collective
musulmane, s’apergoit donc a partir de deux angles de vue : celui de sa négation de la foi
monothéiste et de son idolatrie d’autres dieux, et celui de ses divergences quant a la lecture de
la pureté unitaire de la nature divine. Par conséquent, la vision coranique de 1’Autre se base
essentiellement sur les aspects de ses dissemblances cultuelles ; par son inscription au sein
d’un contexte sociopolitique tendu et d’un espace doctrinal et religieux bigarré>’?, la jeune
communauté islamique devait fagonner sa perception de ceux qui ne lui appartiennent pas a
travers cette premicre reconfiguration conceptuelle. Ainsi, elle s’est opposée a I’idolatre arabe
et a lancé ses avertissements a I’égard des communautés monothéistes qu’elle suspectait
d’avoir altéré 1’Unicité révélée par Abraham.

En se présentant a travers le support idéel coranique comme I’incarnation ultime de la
Véracité divine, la communauté islamique pouvait se présenter comme une entit¢ authentique
qui s’oppose au Faux qu’elle attribue viscéralement a cet Autre qui s’obstine a renier I’Unicité
divine ou a prolonger ses principes altérés ; la perception de celui-ci s’établira donc a partir de
ses propres sommations envers les espaces doctrinaux fractionnés que son monothéisme
religieux cherchera a conquérir. Ainsi, si le paganisme de Quraiche et des tribus arabes a été
battu, et si I’animosité des hébraiques a été vite dénoncée”’?, notre réflexion s’interroge sur la
vision coranique du christianisme car c’est celle-ci qui fournira aux auteurs médiévaux le
paradigme pour tracer les horizons conceptuels qui définissent les Riim.

Dans le tableau religieux de 1’Arabie préislamique, et tel que celui-ci s’est dessiné par le
discours coranique, le christianisme se voit généralement a travers un ceil positif et favorable.
Les chrétiens sont apercus comme des détenteurs des Ecritures et du savoir et il est suggéré
qu’avant I’avénement de I’Islam, le christianisme était le stade le plus développé du
monothéisme et la forme le plus proche du hanafisme abrahamique®’*. Cependant, ce
positionnement premier de I’Islam a 1’égard au Christianisme, qu’il tente de ménager aussi

bien au plan doctrinal qu’au plan politique (demande d’asile auprés du roi chrétien de

3572 Voir Chapitre préliminaire.
573 Jacques Berque, op.cit., p. 774-775.
374 Abdesselam CHEDDADI, op.cit., p. 219.

327



’Ethiopie, al Najachi), devait toutefois se modifier corrélativement a 1’évolution de la
communauté islamique et ses confrontations inévitables avec I’Empire romain d’Orient.
Ainsi, comme nous I’avons démontré lors de notre précédente section, la sympathie coranique
originelle a I’égard des Rim cédait progressivement sa place aux contestations métaphysiques
qui caractériseront, ultérieurement les relations ultérieures des deux parties.

A T’instar des juifs, le Texte Coranique fait apparaitre les chrétiens comme des égarés qui
se sont ¢loignés de la pureté originelle de la Foi monothéiste et qui ont trahi le message du
Christ en falsifiant ses paroles pour nier la Véracité de I’Islam et 1’avénement de son
prophéte®”®. Désormais, le débat autour du dogme Trinitaire et la nature divine du Christ
jalonnera la nouvelle approche coranique du Christianisme>’®. Par conséquent, en refusant les
principes directifs de ’orthodoxie chrétienne, 1’Islam désavouera le Credo religieux de
I’Empire romain et dénoncera ses erreurs casuistiques, les expéditions militaires qu’il dirigera
envers les Rim pouvaient désormais disposer de leurs fondements justificatifs.
Ultérieurement, devant la capacité¢ de I’Empire romain d’Orient de se relever du choc de la
vague des conquétes militaires islamiques et afficher sa résistance face aux convoitises
territoriales du Califat Islamique, cette rivalité doctrinale devra s’accentuer et afficher ses
expressions les plus manifestes.

Ainsi, si Dar al-Islam s’érige tardivement, au sein de la conscience arabo-islamique
médiévale, comme un concept renvoyant a cette communauté réceptive de la Vérité divine et
de la Justice, la notion de Dar al-Harb s’édifiera simultanément pour désigner la sphere
territoriale qui s’est maintenue dans 1’égarement doctrinal et 1’égarement religieux, celle-ci
s’identifiera essentiellement au pays des Rum chrétiens. En conséquence, la littérature
islamique médiévale sera appelée a parfaire cette dichotomie conceptuelle existant entre le
Vrai et le Faux et la véhiculer a travers la quasi-totalit¢ de ses champs disciplinaires.
Toutefois, avant de s’arréter devant cette idée et voir comment les jurisconsultes classiques,
en tant qu’intellectuels musulmans, pouvaient traduire cette opposition idéologique, cette
étude invite le lecteur a s’orienter vers la vision Romaine de 1’Autre et observer comment
celle-ci devait reproduire la méme logique édificatrice et dévaloriser les fondements
conceptuels de ce dernier. En effet, qu’il s’agisse des nations "barbares" sous la Rome

républicaine, ou du Musulman, sous la Rome chrétienne, 1’ Altérité était souvent synonyme de

575 Pour Ibn Ishak, Muhammad était le Paraclet promis par Jean (15,26) ; les chrétiens refusent obstinément de le reconnaitre.
IIs seront également accusés de la falsification de leurs textes et de la suppression des références liées a 1’avénement de
Mohamed. Voir Jhon Tolan, Les Sarrasins : I’Islam dans ’imagination européenne au moyen age. Traduit de 1’anglais par
Pierre Emmanuel Dauzat., Paris, Flammarion, 2003, p 70-72.

576 Voir supra,

328



I’Erreur et des anomalies spéculatives qui chercheraient a détruire I’excellence de 1’identité

romaine.

D/ De la notion de 1’ Autre chez les Auteurs romains.

A travers les écrits des auteurs romains, 1’ Altérité se construit essentiellement a partir de
I’axiome "idéologique" fondateur de la Cité Universelle ; ainsi, si la Rome républicaine peut
appréhender son image de I’ Autre a partir des certitudes que lui inspirent son obtention de la
Raison universelle (a), I’Empire romano-chrétien se référera a son incroyance pour
I’identifier. Nous verrons ci-dessous comment la perception de 1’Islam dans les écrits des
théologiens chrétiens illustrera parfaitement la volonté des auteurs byzantins a maintenir la

primauté de leur identité collective (b).

a- La Perception de I’ Autre chez Cicéron.

Dans un article consacrée aux assises fondatrices et caractéristiques de 1’identité romaine
chez Cicéron, Blandine Cuny-Le Callet examine comment ce concept devait s’ériger, chez
I’auteur du De Legibus a partir de ce rapport dualiste qui oppose la Raison et la Non-Raison et
sera appelé a affirmer la supériorit¢é de Rome et de sa destinée glorieuse. C’est vers ses
observations que nous nous orientons pour témoigner de I’édification subjective de 1’Autre,
non romain, et de sa réalité viciée.

Désignant Rome comme la seule dépositaire de la Raison universelle, les écrits cicéroniens
vont reléguer les Autres nations a des rangs inférieurs et Iégitimer leur subordination envers

une tutelle romaine’”’.

Curieusement, les convictions "humanistes" de Cicéron, et sa
reconnaissance de 1’aptitude égale de tous hommes envers la raison>’8, s’évanouiront devant
sa confirmation de I’incapacité de celle-ci de se développer équitablement et de s’affranchir
de la tutelle de la culture et de 1’éducation propres aux hommes et aux nations. Cicéron
affirme que si la raison peut se réaliser de fagon parfaite ou optimale chez certaines nations,

elle risque d’étre complétement étouffée par 1’éducation et les modes de vie inappropriés des

577 Blandine CUNY-LE CALLET, Le Monstre politique et la destruction de I’identité romaine dans les discours de Cicéron ;
paru dans Identités romaines : conscience de Soi et représentation de 1’Autre dans la Rome Antique. Textes édités per
Mathilde SIMON. Paris, Presses de 1’Ecole Normale Supérieure, 2011.

S8Cicéron, De officiis. 1, 50 tous les hommes peuvent étre raisonnables, "la société et la communauté du genre humain ;
universi generis humanis societas.

329



autres®”’. Cette hésitation de Cicéron a admettre I’existence effective d’une commune société
rationnelle qui unirait tous les hommes va rapidement se dissiper quand il cherche a
conceptualiser 1’idée de 1’identité romaine.

Considérant Rome comme le seul mode de civilisation, Cicéron va lui accorder une
spécificité et une primauté qu’il opposera au reste de ’humanité et aux différentes figures
d’une Altérité qu’il juge comme monstrueuse et destructrice. Ainsi, contrairement a d’autres
nations qui n’ont qu’un degré primitif de développement et qui ne sont pas en mesure de
produire des individus accomplissant leur humanité; et d’autres qui n’y parviennent
qu’imparfaitement, Cicéron considére que la république romaine a été la seule a étre capable
de mettre en place des institutions garantissant a [’humanité ses possibilités
d’accomplissement et d’ériger les structures nécessaire qui permettent a la raison de
s’épanouir et d’offrir a la loi naturelle son expression la plus accomplie®®’.

Attentif a démontrer la suprématie de Rome, Cicéron va se livrer a un travail comparatif ou
il dresse le portrait des autres nations et mesurer leurs positions envers la raison Universelle et
leur proximité éventuelle avec les assises conceptuelles de la res publica. Naturellement,
I’altérité de ces peuples, non guidés par la raison universelle, va les faire apparaitre a travers
des traits peu €logieux ou Cicéron les juge comme des nations décadentes, tres inférieures a
Rome et enfin comme des monstres qui sont capables de menacer I’identité romaine. Au
premier postulat, Cicéron place le peuple Grec qu’il considére comme ayant perdu toute
1égitimité pour présider aux commandements de la Raison universelle et a 1’affirmation de sa
Loi naturelle.

En effet, malgré sa reconnaissance de la dette des romains envers le peuple Grec (les arts
libéraux : mathématiques, musique, rhétorique et philosophie), Cicéron ne se servira de ce
constat que pour affirmer la réussite des Romains a avoir su faire fructifier ces savoirs regus
pour surpasser la nation Grecque, écroulée dans sa déchéance morale et délégitimée en raison
de son incapacité a gérer les affaires de la Cité>®!.Si cette filiation originelle avec les Grecs
permet a Cicéron de faire de Rome la nouvelle dépositaire de la raison universelle et la

légataire légitime, chargée d’accomplir les prescriptions de sa loi naturelle, les auteurs

57 Blandine CUNY-LE CALLET, op.cit. p. 74.

580 Ibid., p. 76.

381 [Le théme de la décadence grecque sert de leitmotiv pour Cicéron qui affirme que la perte de la Gréce de son autonomie
politique constitue la preuve de I’incapacité des grecs a exercer leur "métier de citoyen". Selon Cicéron, cette décadence
politique allait entrainer les Grecs dans une décadence morale car il est vrai, selon lui, que les qualités morales ne
s’accomplissent pleinement que dans le service de la patrie... Pour Cicéron, la perte de la Gréce de son autonomie politique
I’a dépossédée d’une activité fondamentale pour le plein accomplissement de la vie normale — la gestion de la cité — et elle a
0té a ses philosophes une part de leur légitimité]. /bid., 81 — 82.

330



romains du troisiéme si¢cle s’e serviront pour légitimer les guerres de Rome contre les
Parthes. En effet, face a ce royaume oriental, qui s’est présenté comme le successeur légitime
de ceux qui ont ét¢ dans le passé les grands maitres de 1’Orient, les Achéménides, les
Romains allaient se définir comme des nouveaux Grecs et pouvaient envisager, par
conséquent, les guerres parthiques comme de glorieuses réitérations des guerres médiques et
de I’expédition glorieuse d’Alexandre®®?,

Outre les Grecs, Cicéron décrit les autres peuples comme des peuples barbares, inférieurs a
Rome, et les appréhende comme des entités naturellement "immanis" sauvages qui vivent
dans un monde proche de 1’animalité¢, mais que leur Humanitas — cette qualité d’étre
potentiellement raisonnable —et certaines valeurs qui lui sont indissociables (le respect des
Dieux) peut atténuer’®®. Toutefois, Cicéron considére que [’immanitas des barbares, bien
qu’elle soit normale, est réversible et peut en conséquence disparaitre et permettre aux
barbares de se relever de leurs infériorités. C’est pour cette raison qu’il appelle Rome a
étendre son patronage a I’univers entier et a unir dans une seule communauté gouvernée par la
raison, les lois de Rome, I’ensemble de I’Humanité.

Cette mission civilisatrice, Rome s’en voit investie en raison de sa supériorit¢ morale. La
"Guerre Juste" préchée donc par Cicéron est ainsi justifiée au nom de 1’obtention de Rome de
la Raison et non pas au nom de sa force militaire qui I’assimilerait aux peuples barbares et a
leur bestialité. Cicéron affirme que les guerres entreprises par Rome visent toujours a faire
cesser un état de désordre et d’injustice, a imposer la raison contre la déraison. C’est ce souci
de faire régner la raison qui permet, par ailleurs, a I’entreprise dominatrice des Romains d’étre
privilégiées par le soutien des Dieux®*. Cependant, Cicéron reconnait que I’expansion
"missionnaire” de Rome peut se heurter a 1’opposition et au rejet de certains peuples qui
refusent de se ranger sous sa banniere. Cette situation lui permettra, en conséquence, d’offrir a
I’Altérité un nouveau visage : celui de la monstruosité qui conduit a 1’exacerbation des
tendances irrationnelles et I’accomplissement des pires des transgressions. La présentation de
I’adversaire comme un €tre monstrueux, dépossédé de la raison, est une facon pour Cicéron

de le disqualifier en refusant de reconnaitre a son projet politique la moindre cohérence.

382 Charlotte LEROUGE, Comment se construit une image des Parthes 2 Rome ; Identités romaines : conscience de Soi et
représentation de 1’ Autre, op.cit., p. 147 — 156.

383 Blandine CUNY-LE CALLET, op.cit., p. 77— 78.

384 Cicéron, Officis, 1. 35.

331



Ayant perdu la raison, il est normal que le monstre s’attaque a ce que la Raison a produit de
meilleur en terme d’organisation politique et de civilisation : Rome et sa République ; ainsi, la
détermination de Cicéron a identifier Hannibal de ce monstre destructeur ne peut apparaitre
surprenante”®’.

Blandine Cuny-Le Callet écrit dans son article que 1’identit¢é romaine se décéle, chez
Cicéron, a partir de son opposition avec celle de I’autre, barbare et monstre. Celui-ci,
I’appréhende comme I’expression de I’affrontement éternel entre la raison de 1’étre et ses

passions>®

. Ultérieurement, avec I’avénement de Constantin et la conversion religieuse de
I’Empire romain feront évoluer la nature identitaire de Rome et améneront la norme
régulatrice de la vision de 1’Autre a échanger son axiome "rationnel" contre celui que lui
proposaient désormais les préceptes abstraits de la foi chrétienne orthodoxe. Désormais, la
nature hostile et inférieure de I’Autre se révélera a partir de son refus de 1’enseignement
monothéiste du Christ et aux dogmes ecclésiastiques orthodoxes qui le préservent.

Cependant, si les différentes discussions doctrinales devaient jalonner le processus évolutif
de I’Eglise chrétienne et provoquer 1’avénement de nombreuses dissidences, condamnées par
le Credo officiel de I’Eglise et combattues par I’institution impériale qui I’exprime, cette
analyse s’intéressera, dans de ce passage suivant, a la réactions des auteurs chrétiens face a
I’avénement de I’Islam et les défis conceptuels que leur imposaient une Religion qui
difformait la Véracité du Christ et qui menagait, selon eux, I’unité de son Fkoumene. D’abord
percus comme un danger capable de troubler 1’ordre des provinces orientales de I’Empire, les
arabes musulmans devenaient, au fil des années, un probléme théologique et une hérésie
permanents qu’il fallait proscrire.

Ci-dessous, cette étude exposera bricvement quelques fragments relatifs a la perception
romano-byzantine de I’Islam afin de démontrer comment celle-ci s’est basée naturellement
sur une assise théologique pour invalider les fondements conceptuels de 1’ Autre musulman.
Afin d’argumenter cette 1dée, notre étude se référera a la thése d’Adel Théodore Khoury, son
travail compilateur des opinions de différents docteurs de foi byzantins médiévaux nous
permettra, en effet, de compléter le tableau comparatif de ’altérité monothéiste congue par

chacune des deux parties.

385 Blandine CUNY-LE CALLET, op.cit., p. 90-100.
586 Ihid., p 86.

332



b- La perception de I’Islam a travers les écrits des polémistes byzantins médiévaux.

Chargés de faire prévaloir I’Islam sur toutes les autres religions, les troupes musulmanes
dirigées par les califes de Médine se présentent en général devant les auteurs chrétiens comme
des guerriers coupables d’utiliser la force des armes pour imposer leur foi. Relégués au rang
des Dhimis, les chrétiens pouvaient certes appartenir a la nouvelle communauté universelle
des croyants, al-Umma, sans prétendre toutefois, a cause de leur monothéisme erroné, a la
méme ¢égalité¢ juridique ou sociale que les nouveaux maitres des anciennes provinces
romaines. Ils furent amenés, en conséquence, a défendre leur foi et réfuter les attaques
infligées a leurs dogmes par les musulmans.

387 'a cause du refus des autorités

Bien qu’ils soient les sujets d’une pression morale forte
musulmanes d’accepter les critiques émises envers leur foi monothéiste ou la mission
prophétique de Mohamed, les auteurs chrétiens n’hésitaient pas a employer leurs plumes pour
¢laborer des traités ou les opinons apologétiques, a la gloire de I’authenticité du christianisme,
se mélaient aux idées polémiques chargées de démontrer la nature perfide des sarrasins —
appellation chrétienne classique des tribus nomades d’Arabie —, de leur prophéte et de leur
Texte fondateur. Ainsi, qu’il s’agisse des auteurs syriens ou des polémistes byzantins, et
malgré la différence de leur méthodologie analytique, leurs traités devaient proposer les
mémes sujets : repousser les critiques de I’Islam contre la doctrine chrétienne, défendre le
dogme trinitaire et la nature divine du christ, justifier le culte chrétien de la Croix, rejeter la
mission de Mohamed, affirmer les erreurs et les contradictions du Coran et condamner, enfin,
la conception islamique orthodoxe relative a la prédestination absolue de 1’étre.

Par conséquent, a travers les impressions des auteurs chrétiens orientaux, ceux dont les
pays ont été annexés par le pouvoir califal ou ceux qui avaient évolué a Constantinople, devait
surgir une image défavorable de I’Islam ou celui-ci se présente a travers des aspects treés
négatifs et s’appréhende, a la fois, comme une erreur religieuse a I’exemple du paganisme ou
du manichéisme et une croyance grossiere, portée par les barbares du désert, attirés par un

dogme primitif et une morale douteuse qui confortent leurs débauches .

387 Adel Théodore Khoury, Les théologiens byzantins et I’Islam, Thése de Doctorat, vol 1, Université de Lyon, 1966, p 39.
333



Toutefois, parallelement a la sensibilit¢ développée par les auteurs chrétiens envers cet
Islam ignorant et irritant qui a osé attaquer leur Vérité religieuse, allaient se méler d’autres
considérations d’ordre politique et culturel. En effet, comme 1’observe T. A. el Khoury, au-
dela de I’analyse du débat théologique, I’hostilité et I’agressivité des auteurs chrétiens envers
I’Islam s’expliquent également par leur refus de se voir provoqués par des bédouins qui non
seulement «ignoraient les finesses intellectuelles de leur civilisation, hériticre de
I’Hellénisme Grec et porte flambeau de la Religion du Christ », mais qui menagaient
I’existence méme de I’Empire romain d’Orient et remettaient en cause leurs concepts
ontologiques relatifs aux desseins de la Providence divine qui le fonda. Ce sont ces raisons
qui justifient, par ailleurs, le ton plus acerbe et plus indigné des auteurs byzantins qui
n’hésitaient pas a formuler des écrits galvanisés et zélés ou I’Islam se configure,
obligatoirement, comme la plus horrible des idolatries, un culte voué au Diable que seule le

glaive de I’empereur permettra d’anéantir>®®

. A travers les écrits de trois théologiens chrétiens
médiévaux, cette analyse pourra illustrer fondements théoriques de la conception chrétienne
orientale de I’Islam et fixer en conséquence son Image au sein de la conscience collective de

I’Empire romain d’Orient.

Né a Damas en 1’an 675 J. C, d’une famille chalcédonienne dignitaire qui était au service
des califes omeyyade, le théologien Jean Damascéne avait pu, par sa proximité avec la cour
califale et jusqu’a sa destitution de ses fonctions, réunir un ensemble d’informations sur
I’Islam qui ’aidérent dans la rédaction de son Livre des Hérésies et le chapitre qu’il y
consacre a la religion des califes de Damas®®. La place relative a ’Islam dans 1’approche de
Jean Damascéne est révélatrice de son intention premiere. Celui-ci cherchait, en effet, a
fournir d’abord a ses destinataires un apercu rapide d’une religion qu’il considére comme une
erreur religieuse et a leur démontrer les éléments de sa fausseté. Ainsi, ce théologien va
définir I’Islam comme une simple hérésie qui ne peut avoir la méme importance théologique
et intellectuelle que celles dont disposaient I’ Arianisme et le Nestorianisme. Par conséquent, il
estime qu’il est plus judicieux de traiter la foi des arabes avec le moins de considérations
intellectuelles et de ne dialoguer avec ses disciples que dans 1’objectif de montrer sa futilité et

ses erreurs. Celles-ci couvrent par ailleurs, selon J Damasceéne, la totalit¢ du champ

388 Nicétas formule dans sa Réfutation du Coran le souhait que les armes de ’empereur viennent a bout des musulmans,
comme sa réfutation a détruit I’erreur religieuse de 1’Islam. Réfutation du Coran, Prologue, I ; PG 105, 672 A ; cité par
Thodore Khoury, op. cit. p 319,
589 T. KHOURY, Ibid., p 53-59.

334



conceptuel de I’Islam et s’étendent de la vanité de ses objections contre le culte chrétien
jusqu’a I’aberration de ses normes législatrices et notamment celles relatives a 1’institution
juridique du mariage.

Conduisant sa réflexion sur I’Islam en tant que polémiste soucieux d’abattre les
fondements d’une doctrine qu’il jugeait d’avance hérétique, Jean Damasceéne va aborder son
sujet avec un sentiment de supériorité envers ces antagonistes incultes et rapporteurs
d’histoires invraisemblables (exp : I’histoire du voyage nocturne du prophéte). Ainsi, dans le
chapitre 101 de son Livre des Hérésies, Jean Damascéne qualifie I’Islam comme le culte
idolatre de la secte des sarrasins qui se sont attachés a la fausse révélation d’un faux prophete.
Celui-ci, ayant acquis une certaine connaissance de I’Ancien et du nouveau Testament, allait
s’ériger en fondateur d’une nouvelle religion qui n’a eu comme principal argument que la
puissance militaire et 1'usage de la force. Face a I’invraisemblance intellectuelle de cette
doctrine, I’auteur écrit qu’il est facile de la désavouer et de repousser ses accusions envers le
christianisme ; il écrit ainsi que si les chrétiens sont des "Associateurs" comme le prétendent
les musulmans, ces derniers sont, de leur part, des mutilateurs de Dieu car ils privent ce
dernier de sa parole et le présentent comme un étre sans ame. J. Damascene rappelle a ses
interlocuteurs musulmans que leur dénonciation du culte de la Croix, et sa perception comme
une idolatrie, n’a pas lieu d’étre car leur vénération de la Ka’ba n’est, par ailleurs, que le
rappel d’un culte paien consacré a la gloire de la déesse Aphrodite. Aprés avoir présenté son
opinion de I’Islam, Jean Damascene s’arréte devant ’analyse de la sourate de la Femme qu’il
juge comme avilissante pour I’institution du mariage a travers ces préceptes qui légalisent la
polygamie, le concubinage et sa morale scandaleuse qui préche 1’usage immodéré des

rapports sexuels !!!

Bien que I’approche de Jean Damascene a 1’égard de I’Islam fiit sommaire, elle devra
influencer I’ensemble des théologiens chrétiens qui lui succéderont. En effet, jouissant de
I’autorité indéniable de leur auteur, reconnu par ailleurs pour ses traités théologiques sur la
question de I’Iconoclasme®”, et soutenus par la transmission orale qu’allaient leur assurer ses
disciples, les idées de Jean Damasceéne sur I’Islam devront faconner les écrits des auteurs
chrétiens qui se sont empressé de les emprunter et méme de se les approprier. Parmi ces

derniers, il faut souligner le travail de 1’évéque monophysite d’Edesse, Théodore Abu Kura

30Voir & propos de ce point: Andrew Louth, St. John Damascene: tradition and originality in Byzantine theology, New York,
Oxford University Press, 2002; Peter Brown, Peter Robert Lamont Brown, The Rise of Western Christendom:
Triumph and Diversity, 200-1000 AD, Malden, Wiley-Blackwell, 2003, 2¢ éd.

335



(mort entre 820 — 825). Celui-ci, considéré, par la littérature théologique chrétienne comme
un controversiste brillant, va s’appuyer sur une méthodologie analytique, basée sur la raison,
pour établir sa réfutation de 1’Islam.

A TI’égard de I’Islam, T. Abu. Kurra établit une approche prudente ou ses écrits polémistes
en langue arabe, contrairement aux opuscules qu’il a rédigés en grec, ne contiennent pas des
attaques directes envers Mohamed et envers le Texte coranique. Et a la différence de ses
coreligionnaires et de Jean Damascéne qui édifiaient leur objections envers les préceptes
Coraniques a partir des arguments scripturaires, ce théologien fit appel a la logique et aux
principes rationnels qu’il a estimé indispensables pour réfléchir sur les dogmes chrétiens et
saisir leur véritable sens et démontrer en conséquence la vanité du refus musulman de la
divinité du Christ.

Dialecticien habile et siir de la validité de ses concepts métaphysiques et de ses opinions
religieuses, T. Abu Kurra cherche, tout au long de ses rédactions relatives aux dogmes
islamiques, a dévoiler a ses interlocuteurs musulmans ce qu’est la Vraie Religion, quels sont
les critéres qui la fondent et a leur faire admettre en conséquence la fausseté et leur foi. Sous
la plume de ce théologien, I’Islam ne peut étre authentique car son prophéte ne dispose ni des
criteres prophétiques traditionnels qui crédibiliseraient ses revendications, ni de la dignité
morale qui le placerait au-dessus de toute suspicion. Ainsi, dans ses opuscules théologiques,
formulés sous formes de Dialogues et de réponses émises a 1’égard des Sarrasins/Agarénes, T
Abu Kurra s’emploie a démontrer la validité du dogme trinitaire®®!, a affirmer la filiation
divine du Christ qu’il consideére comme un fils consubstantiel, intemporel et coéternel.

Parallelement a ses rectifications des erreurs islamiques a 1’égard de la théologie
chrétienne, cet auteur n’hésite pas a affirmer I’impossibilité¢ pour I’Islam de se prétendre de la
méme ligne d’évolution qui avait unifié auparavant les deux religions monothéistes prescrites
par I’ancien et le nouveau Testament. En effet, le message de Mohamed ne dispose ni des
miracles qui avaient cautionné les prophéties de Moise et du Christ, ni de 1’annonciation par
les €critures ou les prophetes antérieures. Le prophete de I’Islam est méme apercu, par T Abu
Kurra, comme I’ennemi de Dieu et un possédé du démon qui a trahi sa mission originelle,
celle de chatier les arabes insolents, pour se laisser corrompre par ces derniers et les

commander dans leurs agissements immoraux et leurs iniquités.

591 T, KHOURY. Op.cit., p 98-99
336



Enfin, T Abu Kurra ne manque pas de critiquer la législation islamique relative a la
polygamie et défend I’excellence de la monogamie qui est, selon lui, la seule forme de

mariage appropriée a la volonté et la justice divine>*?

Si les apologistes chrétiens syriens avaient formulés leurs théses a 1’égard de I’Islam a
partir des liens directs avec les musulmans et de 1’observation des actes et des connaissances
qui régissent la vie de leur communauté, les théologiens de Constantinople ne bénéficiaient
pas de cette proximité intellectuelle et sociale pour pouvoir identifier convenablement 1’ Autre
musulman. Ainsi, pour édifier leur conception de I’Islam et de sa communauté, les auteurs
byzantins devaient puiser les outils de leurs réflexions au sein du Texte fondateur de cette
religion, le Coran, qu’ils interprétent comme une base suffisante pour combler leurs
connaissances lacunaires de I’Islam®?. En effet, selon ’approche des auteurs byzantins,
I’'usage exclusif du Coran va leur permettre de disposer de la doctrine officielle de leurs
adversaires monothéistes et éviter en conséquence les incertitudes conceptuelles que ces
derniers risquaient de leur opposer. C’est Nicétas de Byzance, chargé de présenter la réponse
officielle de I’empereur Michel I1I (842 — 867) a deux traités islamiques qui rejettent le dogme
chrétien de la nature divine du Christ, qui a été le premier a fixer — dans son traité Réfutation
du Livre fabriquée par Mahomet — la méthodologie analytique byzantine de I’Islam et

I’ossature idéelle des critiques qu’elle pouvait lui apporter.

Cependant, en se contentant des textes de Nicétas de Byzance et de sa lecture exclusive du
Coran, la conception théologique byzantine allait s’enfermer dans une pensée étroite qui va
produire des opinions unilatérales ou 1’analyse du Coran ne se batit qu’a la lumiere de la
partialité¢ de leurs partis pris et occulter, en conséquence, les mutations importées par
I’évolution des contextes culturel et religieux musulmans auxquels ils s’adressaient. En se
figeant dans leur approche théorique de I’Islam et en ne se sentant pas sous la menace des
autorités musulmanes, a la différence de leurs homologues syriens, les polémistes byzantins
pouvaient aisément formuler des approches extrémistes et des critiques violentes a 1’égard de
I’Islam. Ainsi, ils n’hésitaient pas a attaquer directement la personne de son prophéte et le

texte coranique qu’ils jugent truffé de futilités et de grossicretés. Leurs plumes vont se saisir

392 Ibid., p.106 -107.

393 Absence des échanges directs entre les byzantins et les musulmans, leurs seuls canaux de rencontre étaient secondaires :
échanges de missions diplomatiques, pélerinage aux lieux saints ou des échanges formulés par les correspondances adressées
par les polémistes musulmans.

337



de la question épineuse que pose le concept coranique du libre arbitre pour en faire un
argument de poids pour lancer leurs dures critiques envers la foi islamique et la condamner.
Avant de conclure ce passage relatif a la vision chrétienne de ’Islam, il nous sera judicieux
d’observer quelques principes de la rédaction de Nicétas de Byzance afin d’observer de pres
les outils de sa réflexion et déceler ainsi les contours de cette approche qui va conditionner,

pendant plusieurs siecles, la vision chrétienne de la Foi islamique.

L’ensemble de la critique de Nicétas envers I’Islam se situe dans son traité Réfutation du
Coran. Celui-ci, rédigé apres les victoires de Michel III sur les Arabes en Asie mineure (855 —
856), trouva logiquement dans I’exposé¢ de la foi chrétienne — rédigé auparavant pour
répondre aux objections musulmanes — une premicre base conceptuelle. Toutefois, si ce texte
est un renforcement de la lecture apologétique du christianisme, il sera également le
soubassement d’une nouvelle approche casuistique apre de I’Islam, de son prophéte et de son
Texte fondateur.

Ainsi, quand Nicétas affirme qu’il va procéder a la quéte de « quelque vérité et de quelque

594

certitude °”*» au sein du Coran en s’appuyant essentiellement sur la Raison qu’il juge, a

I’instar d’un Jahiz et d’un Ibn Hazm comme la seule mesure unanimement recevable pour

valider la droiture de son approche®”

, il ne se montrera pas soucieux, lui non plus, a chercher
le moindre mérite a ses adversaires religieux ou préter a leur Texte fondateur la moindre
qualité conceptuelle. Rapidement, il va s’employer a démonter la fausseté de la mission
prophétique de Mohamed et a affirmer que celle-ci ne pouvait étre que «le fruit d’une
inspiration démoniaque >%%».

La Réfutation du Coran se présente, en effet, comme un travail analytique ou Nicétas de
Byzance s’exécute a mobiliser une multitude d’arguments chargés d’entériner ses impressions
envers cette erreur religieuse qu’est I’Islam. Comme ses prédécesseurs, il affirme que cette
religion souffre de 1’absence des témoignages oculaires et des annonciations prophétiques qui
confirmeraient les prétentions prophétiques de Mohamed, que le Coran est un livre absurde

qui ne peut étre le produit logique d’une pensée ordonnée et sage et dont les idées restent

opposées aux anciennes écritures révélées et contraires aux vérités naturelles>®’.

394 T, KHOURY, op.cit., p. 123.
395 Supra,

596 T. KHOURY, Ibid.

7 pid., p. 124.

338



A TI’égard de Mohamad, le polémiste byzantin n’hésite pas a affirmer qu’il était un faux
prophéte, un usurpateur et 1’auteur d’une « coupable machination contre le mystére de la
religion chrétienne » qui, par sa réfutation de la divinité du Christ, ne cherche qu’ébranler la
Vérité des dogmes chrétiens en lui introduisant les usages idolatres des arabes et les concepts
qu’il a regu de sa formation manichéenne. Par conséquent, Nicétas de Byzance conclut que le
prophete de I’Islam est un homme qui recevait sa révélation du Diable et que c’est vers
I’adoration de ce dernier qu’il avait mené les barbares, incultes et dépourvus de la science
divine, qui I’ont suivi. La thématique coranique de la guerre envers les infideles exaspere
¢galement Nicétas et le pousse a écrire que le massacre des chrétiens est 1’obsession
principale des musulmans. Enfin, Nicétas de Byzance ne manquera pas de souligner que
1’éthique sensuelle de I’Islam encourage la luxure jusqu’a conduire 1’étre a devenir I’esclave
des passions qui I’assujettissent.

Toutefois, avant de cloturer ce passage et afin de saisir les soubassements conceptuels réels
de la rédaction de Nicétas, cette analyse se réorientera vers les motifs de sa rédaction et le
contexte politique de son avénement. C’est la compréhension de cet arriére-plan conjoncturel
qui nous permettra de saisir la dimension effective de cette approche et la place centrale
qu’elle devra avoir dans la rivalité idéologico- monothéiste entre I’Islam et le monde romano-
chrétien.

Au début de son traité, cet auteur adresse au Basileus Michel III un éloge chaleureux dans
lequel il chante son zéle pour la prédication de I’Evangile et ses victoires militaires et
spirituelles sur les musulmans®”®, Ce conseiller de I’empereur, qui avait pour principale
intention de rendre efficace la re-christianisation des populations de 1’ Asie mineure conquise,
permit a travers son analyse du Coran de doter les polémistes de Byzance, et tous les ouvriers
de la propagande religieuse de I’Empire Byzantin, d’'un document officiel qui contiendrait
I’arsenal des éléments intellectuels qu’ils pourraient rétorquer aux questions relatives a la foi
qu’ils venaient de défaire. Il est indéniable que son entreprise allait servir les intéréts de la
politique religieuse de Constantinople et I’administration générale de I’Empire. En
démontrant la fausset¢ de 1I’Islam, Nicétas de Byzance consolidait I’attitude hostile de
I’Empire romain d’Orient envers le Califat islamique qui le concurrengait sur le champ du

monothéisme et contestait sa 1égitimité.

398 Reference aux victoires qui permirent au pouvoir byzantin d’éliminer en I’an 863 la menace qu’exergait les troupes
islamiques sur son flanc oriental (la défaite de I’Emirat islamique autonome de Méliténe/Maltaya lors de la bataille de Poson)
et la reconquéte de I’Arménie qui permit au pouvoir byzantin de lancer son offensive en Asie mineure. Voir Warren
Treadgold, A History of Byzantine State and Society, California, U S A, Stanford University Press, 1997, p 450 —452.

339



Théodore A El Khoury écrit que la rédaction théologique Byzantine exprime une double
fierté, celle d’une religion attaquée dans ses dogmes par les adeptes d’un culte barbare et
erroné et celle d’une institution impériale romano-byzantine blessée a cause de
I’évanouissement irréversible de son passé glorieux. C’est cette fierté qui explique le langage
véhément et injurieux des auteurs byzantins envers 1’Islam ; en effet, la violence de leurs
traités donne plus I’impression de leur volont¢ de venger, au moins théoriquement, les
multiples défaites militaires de I’Empire byzantin que d’établir une lecture objective de
I’ennemi musulman qui en était responsable. En propulsant cette réflexion vers de nouvelles
limites, nous pouvons écrire qu’en défendant leur fierté, les polémistes byzantins traduisaient
parfaitement les mécanismes psychologiques consubstantiels qu’impose toute entreprise
intellectuelle soucieuse d’affirmer la droiture et la primauté de 1’identité de ses propres
concepteurs. Et a I’instar des polémistes musulmans qui, a chaque fois que le Pouvoir califal
¢tait menacé, s’employaient a utiliser la Raison et les arguments théologiques adéquats pour
reconsolider les préceptes et la 1égitimité religieuse et politique du Califat islamique face aux
Rum, "falsificateurs de la Véracité monothéiste", leurs homologues chrétiens pouvaient
recourir aux mémes outils de réflexion, puisés dans les Textes fondateurs du Christianisme et
la Raison, "seule arbitre admissible", pour affirmer les origines altérés du Coran et I’absurdité
de ses préceptes.

Ultérieurement, les commentaires dépréciatifs des auteurs byzantins circuleront au sein des
masses chrétiennes vivantes au sein de 1’occident latin et aboutiront a une nouvelle perception
de I’Islam ou celui-ci, tel qu’il est identifié par une idéologie papale soucieuse de soutenir les
royaumes chrétiens espagnols et de conquérir 1’Orient méditerranéen, est présenté comme
I’ennemi infidele capable de bafouer la valeur eschatologique de Jérusalem et d’humilier les
fréres chrétiens d’Orient. L’Islam se voyait donc schématis¢, dans I’occident chrétien latin, a
travers une image synthétique qui devait répondre aux exigences de ses destinataires et
démontrer, auprés du grand public chrétien, le caractére odieux de la religion ennemie.

Apres avoir étudié ’image des Rim au sein des fragments constitutif (coran/hadith) et
subsidiaires (Théologie/Historiographie) de la littérature arabo-islamique médiévale et
expliquer, comment celle-ci, parallélement a celle développée par la littérature théologique
romano-byzantine a 1’égard de 1’Islam, était articulée sur les fondements identitaires de leurs
auteurs, il est temps de s’interroger sur la maniere dont cette rivalité conceptuelle et

idéologique, insufflée par la défense de I’authenticité de la foi et la légitimité du nouveau

340



commandement de la cit¢ universelle, devait faconner la rédaction Juridique islamique

médiévale.

§28§ De I’absence de Rome au sein de la rédaction juridique Arabo-médiévale, vers de

nouvelles approches.

A travers ce passage, deux nouveaux ¢léments d’analyse viendront parachever notre
réflexion et la doter des connaissances qu’elle estime nécessaires pour débroussailler notre
opinion quant a I’image de "Rome" au sein de la littérature juridique arabo-islamique
médiévale. Aprés I’examen de la notion d’intellectuel au sein de 1’Islam médiéval et la
compréhension de sa fonction "organique", nous exposerons de maniére concise les axiomes
fondateurs de 1’ordre cognitif commun aux penseurs islamiques médiévaux et nous
expliquerons comment le juriste musulman médiéval, partie intégrante de ces derniers, devait
y puiser son référentiel. Nous verrons donc comment le droit, en tant que produit des
conjonctures temporelles et idéologiques, est devenu a travers sa reconfiguration islamique
I’expression globale des revendications conceptuelles et identitaires d’al-Umma. Edifié pour
consolider la charpente conceptuelle de la nouvelle communauté des croyants monothéistes,
le figh islamique, notamment a travers la science de ses fondements®’, devait traduire

600 ot véhiculer les

I’excellence de "la meilleur communauté qui ait surgi parmi les hommes
postulats de son originalité. Appréhendé sous cet angle, il lui (le figh islamique) sera logique
de s’arracher de ses fondements humains et préislamiques et se dissocier, corrélativement, de

sa propre historicité.

A, le Fagih musulman, un I’intellectuel au sein de 1’Islam médiéval.

Selon le professeur M. A. Al-Jabri, I’intellectuel se définit « a partir de son rdle au sein de
la société en tant que législateur, opposant, messager d’un projet sociétal ou au moins en tant
que le défendeur d’une opinion », il est celui qui se laisse guider par sa quéte de la Vérité et
qui fait preuve de son courage en menant sa réflexion au bout de ses limites, au risque de se
heurter & ses propres résultats ou a 1’autorité du pouvoir en place. Il devient donc le critique

qui veille a définir, analyser et participer a dépasser les obstacles qui génent la démarche

399 Chapitre 111
600 Coran, Sourate al Imran, Verset. 110.

341



évolutive de la société et son aspiration vers une organisation plus juste, plus humaine et plus
rationnelle®!.

L’intellectuel peut ainsi s’interpréter comme "la conscience de la société ou il s’exprime" ;
toutefois, I’esquisser a partir de son engagement exclusif envers la "prospection de la Vérité"
risque d’étre une entreprise aléatoire et incompléte. En effet, comme I’observe L. Coser, la
recherche de la Vérité qui caractérise I’intellectuel ne peut s’effectuer en dehors "des valeurs
centrales de sa société et de sa culture [...], I’intellectuel doit rester d’abord concerné par la
recherche et la conservation des valeurs collectives et sacrées qui gouvernent son groupe, sa

société, sa civilisation et s’engage en conséquence envers elles®%>"

. Ce concept ne peut donc
étre saisi sans le terreau idéel et la structure sociétale qui le fait apparaitre, c’est a travers leurs
cadres institutionnel et culturel qu’il va s’exprimer et forger ses opinions. La définition de
Edward A. Shils nous apparait plus appropriée quand elle affirme que « les intellectuels sont
ceux qui produisent des ceuvres, qui créent et innovent dans le domaine culturel et idéologique
(mais qui restent) des consommateurs et des reproducteurs des autres ceuvres, ils s’inscrivent
nécessairement dans une tradition intellectuelle, ¢’est-a-dire , un milieu culturel (un systéme
de pensée) et agissent au sein d’une tradition (un systéme de croyances et de régles) qu’ils

603, En conséquence, le groupe restera la condition

cherchent & maintenir ou a innover
nécessaire pour I’émanation de I’intellectuel qui a pour fonction de produire, et de transmettre
dans I’espace et le temps, les discours garants de 1’identité du groupe, les valeurs centrales de
la collectivité. Cependant, en confirmant qu’a travers leurs ceuvres, ces intellectuels peuvent a
la fois prolonger la tradition dans laquelle ils s’inscrivent ou la dépasser a travers leurs
critiques, 1’opinion d’E. A. Shils va nous projeter devant un portrait dualiste ou les
intellectuels vont se répartir en deux catégories :

soit les Intellectuels sont les gardiens de la Tradition, des valeurs et des institutions

centrales de la Société et sont donc les défenseurs de ’orthodoxie, de la religion

¢tablie, les représentants de I’idéologie dominante ;

soit, ils sont les représentants de la création qui ¢labore et développe des potentialités

alternatives dans leur propre culture et dévoilent donc un visage de dissidence qui

rejette le particularisme de la leur société au profit de la valeur de I'universalisme.

601 Mohamed Abid Al Jabiri. Les Intellectuels au sein de la civilisation arabe : la Mihna d’Ibn Hanbal et la Nakba d’Ibn
Ruchd. Centre des études de I’Unité Arabe. op.cit., p 19-23.

02 Lewis COSER, Men of Idéas: a sosciologist’s view, New York, Free Press, 1965, xviii-374 p.

03 Edward Albert SHILS, The Intellectuals and The Power, and other essays, Chicago, University of Chicago Press, 1972,
481.p.

342



Ainsi, de maniere schématique, ce sont les rapports avec 1’autorité politique en place qui
définiraient la place et le role de I’intellectuel dans le processus évolutif de la société ; celui-ci
serait soit le conseiller du Prince et I’expert au service du pouvoir, soit I’opposant qui peut
voir sa vie menacée en raison de "sa défection a 1’égard du conformisme social"%*. Comment
pouvons-nous, donc, a travers cette configuration contradictoire, construire la définition du
juriste arabo-islamique médiéval ? Devons-nous nous contenter de cette catégorisation pour
I’appréhender et déterminer ainsi sa fonction édificatrice de la pensée arabo-islamique
médiévale ? Dans ce cas, il sera facile de le répertorier au sein de la catégorie des intellectuels
Traditionnels, ces gardiens de 1’orthodoxie et de 1’idéologie dominante, d’autant que les
¢léments d’analyses qui nous ont ét¢ fournis jusque-1a nous incitent a se diriger dans ce sens.
A travers cette premicre perspective, comment pourrons-nous réfuter ces opinions qui
affirment que le Faqih islamique médiéval n’était que 1’agent exécutif de la volonté du
Prince’®.

Or, un tel postulat est, a travers son propre pivot, erroné, et bien que la compréhension du
role du Juriste arabo-islamique médiéval, en tant qu’intellectuel, se construise d’abord a
travers 1’ordre cognitif uni qui a forgé ses opinions, cette approche dualiste est elle-méme
lacunaire et nécessite d’étre nuancée. Ainsi, comme 1’a démontré Antonio Gramsci, tout
intellectuel (conservateur ou innovateur) est un intellectuel "organique" qui se situe, d’une
maniére ou d’une autre, sur 1I’échiquier ou se déroule le processus évolutif des rapports qui
lient les différentes structures sociales ou doctrinales. Ce penseur délimite le concept
d'intellectuel de deux facons :

La premiére consiste a définir les intellectuels par la place et la fonction qu'ils occupent au
sein d'une structure sociale. Cette premiére définition, d’ordre sociologique, donnera le nom
d'organique a cette premicre spécification de l'intellectuel ;

la seconde interprétation est d’ordre historique et consiste a déterminer les intellectuels par la
place et la fonction qu'ils occupent au sein d'un processus historique de la société et du
pouvoir qui la dirige ; elle qualifie de traditionnels les intellectuels organiquement reliés a des
classes disparues ou en voie de disparition. Donc, dans 1'analyse historique, le terme organique

prendra une nouvelle signification en étant précisé et limité par celui de traditionnel®,

04 Gerad LECLERC, Sociologie des Intellectuels, Que Sais-Je ? PUF, 2003, p. 16-20.

605 Supra, chapitre 3

606 Jean-Marc Piotte, La pensée politique de Gramsci, Une édition électronique réalisée a partir du livre de Jean-Marc Piotte,
La pensée politique de Gramsci. Montréal : Editions Parti-Pris, 1970, 302, Site de 1’Université du Québec a Chicoutimi,
Collection : Les Classiques des Sciences sociales, mise a jour réguliére,

http:/classiques.ugac.ca/contemporains/piotte_jean marc/pensee_de_gramsci/pensee_pol_gramsci.pdf.

Consulté, 15 décembre 2012.

343


http://classiques.uqac.ca/contemporains/piotte_jean_marc/pensee_de_gramsci/pensee_pol_gramsci.pdf

La distinction entre perspective sociologique et perspective historique ne signifie pas, par
ailleurs, une division au sein de la pensée gramscienne car elle sera rapidement dépassée dans
la mesure ou son auteur va expliquer comment I’approche historique reprendra, intégrera et
complétera 1’approche sociologique. Ainsi, Gramsci écrit que chaque groupe (social,
doctrinal, religieux) « au moment ou il émerge a la surface de I'histoire trouve des catégories
d'intellectuels qui existaient avant lui et qui, de plus, apparaissaient comme les représentants
d'une continuité historique que méme les changements les plus compliqués et des formes
sociales et politiques n’avaient pas pu interrompre... %7». Ces intellectuels qui représentent la
continuité historique sont ceux que Gramsci désigne de traditionnels et écrit qu’ils vont faire
I’objet d’une lutte qui s'instaure entre le groupe émergent qui cherche a les assimiler et 1’¢lite
en déclin auxquels ils sont naturellement attachés ; en effet, le premier sait que son hégémonie
sur l'ensemble de la société est conditionnée par son incorporation des intellectuels
traditionnels, la réussite méme de son entreprise dépend de sa capacité a la réaliser....

En somme, Gramsci écrit que l'intellectuel va étre défini par la place qu'il occupe dans
I'ensemble des rapports sociaux et la maniére dont il sert le groupe qui lui permet de
développer ses idées contre sa contribution a faconner une homogénéité conceptuelle qui
traduirait les préceptes fondateurs de sa propre vision de la société. En conséquence,
l'intellectuel a pour fonction d'homogénéiser la conception du monde du groupe/structure
doctrinale auquel il est organiquement relié¢ et le fait a travers son savoir (ses écrits et ses
enseignements) et ses critiques a 1’égard des doctrines qui risquent de déformer la conscience
qu’il porte. En conséquence, c’est a travers sa nature organique et sa fonction
d’homogénéisation que les premiers jalons qui définissent I’intellectuel arabo-islamique
médiéval doivent étre saisis. Ainsi, si la perception idéelle par celui-ci des valeurs
transcendantes qui régissent la raison collective de la société constitue la premiére strate de
son avenement, c’est son comportement face aux exigences conceptuelles caractéristiques des
groupes qui exercent le pouvoir, ou aspirent a la faire, qui permettra d’interpréter son role et

la maniére dont il va étre défini.

07 Ibid.
344



C’est en observant a la fois la pensée de I’intellectuel musulman au moyen age et ’horizon
conceptuel ou il est intervenu et s’est exprimé que nous discernerons sa véritable posture et la
maniére dont il a contribu¢ a la construction de la raison islamique collective. Or, cet
"Horizon conceptuel" a été jalonné des la fin de la Révélation par deux divergences
fondamentales qui fagonneront tout son processus évolutif. Ainsi, si la question de le
Califat/I’Imamat générale s’est érigée comme une problématique intrinséque de la vie de la
jeune communauté islamique et a provoqué en conséquence une multitude d’opinions
destinées a la structurer, le clivage doctrinal relatif a la responsabilité de 1’étre et a son libre
arbitre, apparu ultérieurement, va parachever les bordures limitatives des domaines de ses
spéculations.

Désormais, 1’Intellectuel arabo-islamique médiéval ne pourra agir qu’a I’intérieur de cette
sphére et exprimer ses convictions a partir de ses axiomes fondateurs. Cependant, si la
premiére génération des intellectuels musulmans semble étre plus préoccupée a débattre de la
notion du libre arbitre qu’a appartenir a une mouvance politique®®®, I’avénement progressif
d’un arsenal d’écritures, destinées a véhiculer le savoir islamique et a le préserver, aboutira a
I’apparition d’une nouvelle génération d’intellectuels. Celle-ci, riche de ce fond idéel mis a sa
disposition, ne va pas toutefois le développer ou le rénover et se consacrera a s’en servir,
essentiellement, pour répondre aux exigences complexes de la nouvelle conjoncture historique
d’al-Umma et des nouveaux défis que lui ordonnaient sa crise institutionnelle (la
confrontation des diverses mouvances politiques, al-Mii 'tazila, Ahl al-Stinna, al-Schi’d) et les
attaques spéculatives de ses contradicteurs (manichéisme, culture perse, opinions
chrétiennes).

En exercant son intellect, le penseur musulman médiéval devrait d’abord défendre les
dogmes fondateurs du champ conceptuel relatif & sa communauté d’appartenance, al-Umma,
cependant, son engagement ne se fera pas de maniere spontanée et devra s’inscrire au sein de
chacune des structures doctrinales qui prétendirent a son commandement, a sa préservation et
a I’accomplissement de sa destinée. En conséquence, qu’il soit un juriste, un philosophe, un
théologien, I’intellectuel musulman médiéval doit se définir a travers sa fonction organique et
sa capacité a exprimer la Vérité véhiculée par la globalité que représentait al-Umma, et

fagonner ses configurations au sein de la structure doctrinale et sociale a laquelle il s’attachait.

608 Mohamed A. Al JABRI. Les Intellectuels au sein de la civilisation arabe : la Mihna d’Ibn Hanbal et la Nakba d’Ibn
Ruchd. Centre des études de I’Unité Arabe. Beyrouth, op.cit., p. 48-54.

345



A travers cette perspective nous pouvons comprendre 1’ceuvre conceptuelle des auteurs
musulmans médiévaux qui pouvaient, certes, appartenir & des mouvances conceptuelles
différentes mais qui devaient servir la Vérité, une et indivisible, véhiculée par les valeurs
transcendantes qui régissent al-Umma. Et bien qu’elle puisse s’avérer importante, la relation
de I’intellectuel arabo-islamique médiéval avec le pouvoir n’était aucunement démonstrative
de son positionnement conceptuel. Le cas des penseurs M tazilites est par ailleurs significatif
de la spécificité du role de I’Intellectuel. Ceux-ci, faisant preuve d’une lecture révolutionnaire
et rationnelle du Texte Révél¢, n’hésitaient pas a entrer en coalition avec le pouvoir politique
abbasside qui leur permettait de transcrire leurs propres préceptes doctrinaux en échange des
possibilités que leur école lui offrait pour contrarier ses adversaires doctrinaux. Le cas d’A4/
Jahiz est par ailleurs révélateur de la nature ambivalente caractéristique de cette école ; ce
penseur qui était capable de démontrer et défendre le concept du libre arbitre, pouvait
¢galement étre un outil au service des appareils du pouvoir Abbasside et de son Credo
déterministe.

Les Mu’tazilites étaient-ils donc des intellectuels traditionnels ? Des libéraux et des
innovateurs ? Toute réponse ne pourra €tre que fausse car la question est, en elle-méme,
viciée. La catégorisation bipartite des intellectuels est donc trompeuse car chaque Intellectuel
s’identifie a travers sa fonction organique et sa capacité a concilier la Vérité originelle de son
groupe d’appartenance, en I’occurrence ici : al-Umma, avec les conceptions propres de son
école de pensée. L’intellectuel islamique pouvait ainsi intégrer le service du pouvoir pour
maintenir sa domination au sein d’al-Umma et voir ses propres idées se réaliser ou rester a sa
marge et s’attacher a d’autres mouvances qu’il estime plus appropriées pour traduire ses
opinions. Malgré les variations de ces écoles de pensée, elles resteront ancrées dans ce
référentiel originel fixé, antérieurement, pour traduire la vision islamique de Monde et qui
devaient en conséquence limiter I’horizon conceptuel ou pouvaient s’exercer leurs intellects.

A partir de ces observations, nous constaterons que 1’intellectuel s’appréhende d’abord a
travers la Vérité (Vision du Monde) qui organise champ conceptuel originel ; ainsi, pour
comprendre le role des Juristes classiques et la fagon dont ils devaient forger la pensée
Islamique médiévale, nous devrons nous orienter vers les postulats spéculatifs qui ont fond¢ la
raison arabo-islamique orthodoxe et observer, une derniére fois, la manic¢re dont ils allaient
étre transcrits a travers I’ceuvre intellectuelle arabo-islamique classique et notamment son

fragment juridique. C’est a travers cette lecture déductive que nous pourrons comprendre

346



comment la perspective des juristes musulmans de 1’héritage romain devait s’établir a travers

I’ordre cognitif qui I’a originellement agencé.

B/ Les atomes architectes du Référentiel arabo-islamique médiéval.

« Cette classe (compagnon des prophetes) avait pour elle la puissance de la
mémorisation, [’intelligence pénétrante en matiere de religion, la clairvoyance en
herméneutique. Elle fit ainsi jaillir des textes sacrés, des fleuves de science et en a
extrait les trésors, jouissant en cela d’un entendement singulier... Cet entendement est
comme le fourrage et [’herbe qui fait pousser la bonne terre ; c’est par lui que cette
classe se distingue de la seconde classe, c’est-a-dire celle qui a conservé les textes, qui
avait pour souci de les conserver et de les fixer exactement. On s est ensuite adressée a
elle et on a regu d’elle les textes pour en extraire et mettre au jour les trésors...

Ibn Taymiya, Naqd Al Mantique, p79.

Par le terme Référentiel, notre approche désigne le cadre commun des préceptes originels
de la Raison arabo-islamique et 1’ensemble des connaissances liminaires qui devaient
introduire les opinions et les interprétations des auteurs musulmans au moyen age. En effet,
comme le souligne M. Al-Jabri, «penser un concept et 1’é¢tudier en dehors de cette
globalité/Référentiel fondateur, ne pourra que lui faire perdre son importance philosophique et
psychologique et dénaturer, en conséquence, I’essence exacte de sa valeur ®y,

Bien qu’elle transgresse les limites concreétes de 1’espace et du temps et élimine
pratiquement la perspective Historique, 1I’approche traditionnaliste de la formation de la raison
arabo-islamique allait s’imposer comme la principale grille de lecture chez les penseurs
islamiques qui la véhiculaient et la défendaient ; c’est ce soubassement conceptuel qui idéalise
la Génération- témoin de la Révélation - et enseigne la continuité ininterrompue de ses
enseignements qui va permettre de valider la notion d’un Islam authentique connu des son
origine, perpétué¢ par les fideles contre la déviation et la déformation ou les mutilations que

risqueraient de lui introduire les lectures hérétiques®'’.

 Ihid,. pS.
610 Mohamed ARKOUN, La Pensée Arabe, Que sais-je ? PUF, 7™ éd, 2008, p.26.
347



Selon cette orthodoxie conceptuelle, la Vérité de I’Islam (ses enseignements orthodoxes,
tous les prototypes de la conduite religieuse et de I’action humaine, de 1’organisation sociale)
est donc concentrée dans son age fondateur et elle est parfaitement définie dans les sources
mode¢les (Coran, Hadith) idéalement compris par la génération éminente des compagnons,
puis recueillis et transmis scrupuleusement par des génération des suivants et les générations
successives des pieux docteurs. Bien qu’elle se fonde sur le mythe pour exprimer la vérité
vécue par la collectivité, c’est cette interprétation anachronique qui va modeler I’ensemble de
la pensée islamique médiévale ; comme nous I’avons souligné précédemment, I’ceuvre
conceptuelle d’al-Shafi’i et sa structuration d’un figh sacralisé en constitue, par ailleurs, la
meilleure illustration. Ainsi, face aux principes et aux régles qui remontent a 1’époque
antéislamique et qui ’ont fagconné, le savoir arabo-islamique médiéval cherchera a les
rattacher a 1’ge fondateur d’al-Umma et les érigera en une tradition authentique, un cadre
référentiel révélé a partir duquel aurait lieu son regard sur toutes choses : I’'Univers, I’Homme,
I’Histoire. Peu importe que la codification de ce savoir se situe a des intervalles
chronologiques importants (2 partir du VIII® — IX® s) de la fin de la Révélation (an 632 J.C),
c’est celle-ci qui va définir la conscience arabe aussi bien dans sa manicre de penser le Passé
que dans son déploiement ultérieur®'!.

Congue donc a partir de ses liens authentiques avec 1’age fondateur de I’Islam, la pensée
islamique médiévale va articuler ses rapports avec celui-ci a partir d’un nombre de postulats
infaillibles. Ainsi, si la révélation coranique contient tout ce que I’homme doit savoir sur sa
propre destinée, sur autrui, sur le monde, sur Dieu, c’est I’ceuvre interprétatrice de Mohamad
qui permettra de ’expliquer et d’éclaircir le sens exact de la Révélation. Par son ceuvre et par
la magnificence de ses actes, la vie du prophete de I’Islam est constituée comme un modele
parfait que le fidéle doit se forcer a imiter. La Valeur des conduites humaines est strictement
interprétée a partir de la lecture des sources transmises et des modeles symboliques idéaux
(prophetes, compagnons, saints, imams), tout écart a 1’égard de ces modeles est vécu et

présenté comme une déchéance et une dissidence coupables d’affaiblir la communauté. ..

611 Mohamed Abed al JABRI. Introduction a la critique de la Raison Arabe. Paris, Editions La Découverte. Paris. 1994.
348



Tous les groupes doctrinaux constitutifs de la pensée islamique, malgré leur hétérogénéité
et leurs prétentions distinctives a détenir I’Islam Vrai et a pouvoir le perpétuer, pratiquent la
méme activité mythologisante du passé, sa projection des notions diverses et des situations
historiques changeantes se construit sur "la Table de Significations idéales" dressée en ce

temps-1a%!2,

Toutes les structures doctrinales qui ont forgé la pensée arabo-islamique
médiévale entretiennent le méme genre de rapports avec cet age fondateur et développent en
conséquence une littérature ou toutes les configurations de la pensée islamique sont dominées
par 1’a priori théologique, la réintégration méme des faits historiques au sein de leurs textes
n’y est admise que dans la mesure ou ceux-ci ne portent pas atteinte aux vérités de la foi
islamique d’une part et aux principes de la cohésion de chaque école, d’autre part.
Logiquement, ce postulat devait atteindre I’historicité méme des sociétés humaines, unifiées

sous la banniére de I’Islam et 1’aligner sur les exigences de 1’au-dela métaphysique qui avait

forgé la pensée des auteurs qui la décrivent et la fixent.

Au sein de la conscience arabo-islamique médiévale, I’introduction par le Coran d’une
nouvelle situation herméneutique et 1’Intervention de la Révélation islamique qui en résulta,
constitue la clef suffisante pour comprendre "la signification totale" de ’Humanité ; c’est a
travers elle que doit s’exercer I’intelligence des hommes. Ainsi, toutes les consciences qui
recoivent I’Islam, comme expression de la Vérité, vont décider de la signification de celle-ci a
partir de I’exégese des énoncés coraniques. La déduction des valeurs transmises par le Texte
coranique permettra ainsi de parachever le sens des connaissances acquises préalablement et
de proposer un savoir islamique meédiéval dont la finalité, immédiate et ultime, était la
consolidation de la communauté islamique. La pensée arabe s’est trouvée, en conséquence,
cloitrée dans ce principe qui enseigne que la Vérité ultime, éternelle et totale, est incluse dans
le Coran ; peu importe la maniere dont elle va étre saisie et communiquée (lecture littéraliste,
rationnelle ou interprétation implicite), la multitudes de ses écoles de pensée ne devra pas
faire perdre de vue I’existence d’une plate-forme intellectuelle et culturelle commune a tous
les esprits qui ont contribué a 1’élaboration de la pensée classique arabo-islamique. Celle-ci,
confinée dans le méme cadre spatio-temporel et le méme horizon esthético-éthique, devait

consacrer un seul et unique constat, celui de la centralité de 1’Islam®'3.

612 Mohamed ARKOUN, La Pensée Arabe, op.cit., p. 27.
613 Ibid, p.56.

349



Selon la conception dogmatique de I’Islam médiéval, I'univers entier est une création
divine, parfaitement ordonnée, cependant, sa fragmentation originelle I’incite a aspirer a
I’unité et a la faire émerger ; et parce que le Vrai/Justice se trouve au sein de la communauté
de Mohamed, il était normal, pour I’intellect médiéval, de définir celle-ci comme le noyau
central qui permettrait a cet univers de définir a la fois, sa géographie, sa religion, sa culture,
son €thique et sa loi.

La centralit¢ de Dar al-Islam devenait donc la Vérité capable de fixer les assises
conceptuelles qui permettent d’ériger la perception de soi et celle de 1’autre, elle couvrait en
conséquence toutes les divisions de la pensée islamique et s’exprimait a travers 1’ensemble de
ses manifestations et notamment a travers les écrits des géographes®'?, des historiens, des
théologiens et logiquement des Juristes médiévaux musulmans qui élaborérent une répartition
juridique dualiste de I'univers. Ainsi, ces derniers vont interpréter le monde a travers une
division bipartite ou "Dar al-Islam" cohabite avec "Dar al-Harb", si la premiére notion
désigne I’ensemble des territoires soumis a la souveraineté du Califat, la deuxiéme renvoie a
la sphere territoriale et doctrinale non-islamique, restée en dehors de la loi divine et sourde
devant son Vérité.

Chez les Fiigaha musulmans, Dar al-Islam a été structurée a partir d’un pacte sacré et
dispose donc de la Vérité Authentique qui la 1égitime en face de Dar al-Harb qu’il faudra
ramener a la voie divine, al-Shari’a, et soumettre aux valeurs ¢éthiques de I’Islam. En
conséquence, I’état qui anime la relation qui unit ces deux sphéres restait dans les écrits
juridiques médiévaux, intrinséquement, conflictuel : c’est une guerre permanente — qui peut
étre manifeste ou inexprimée - car aucune paix ne peut exister légalement entre les deux
mondes ; nulle conciliation ne peut étre possible entre deux contradictions®!®. Chez les juristes
musulmans médiévaux, chaque souverain musulman, en sa qualité de garant de la Loi divine,

devait employer ses moyens pour accomplir le dessein universaliste d 'al-Umma.

614 Tbn Fakih al Hamadani, Mukhtassar al buldan. Abrégé des livres des pays. Traduit par H. MASSE. Institut frangais de
Damas. Syrie. 1973; Said al Andalussi. Kitab al massalik wa al mamalik. Collection bibliotheca geographorum arabicorum.
Volume 39 publication of the institute for the history of Arabic & Islamic science. Frankfurt, Fuat SEZGIN. 1992; Kudama
Ibn Jafar, Kitab al kharaj. Collection bibliotheca geographorum arabicorum. Volume 39 publication of the institute for the
history of Arabic & Islamic science.op.cit; Ibn Hawkal, Surat al ard, 1a configuration de la terre. Traduit par J H KRAMERS.
Paris, Maisonneuve & Larose, 2001.Ibn Rusta, ahmad ibn umar abou ali, 4/ akhlaf al nafissa. Les atouts précieux. Le caire.
1955. Koray, DURAK, Who Are The Romans, The Definition of Bilad al-Riim in Medieval Islamic Geographies, Journal of
Intercultural Studies, 2010, p. 285-298.

615 Abdellah Ibrahim, al-markaziya al-Islamiya, la centralité islamique : de I’autre dans I’imaginaire islamique médiéval,
Casablanca, al-Markaz al-Thakafi al-Arabi, 2001, p. 35-42.

350



A travers ce dualisme existant entre Dar al-Islam et Dar al-Harb, ¢’est la premiére qui se
constitue comme le réceptacle de cette volonté divine, c’est a travers elle qu’éclate la Vérité
dans son sens universaliste ; Dar al-Harb, quant a elle, est ’incarnation logique de cet Autre
rejeté a cause de ses convictions paiennes ou de son monothéisme altéré. Comme le faux a été
progressivement attribué, au sein de la conscience collective islamique, aux Rim, il ne sera
pas étonnant de savoir que ceux-ci devaient élaborer leurs rédactions en intégrant ce postulat
fondateur.

En effet, puisque la science d’al-figh a d’abord été €laborée comme une exégese vouée a
interpréter la Vérité coranique et asseoir son controle de I’Histoire de I’Humanité et la
destinée prédéfini de 1’étre, cette science qui cherchait a saisir le sens des énoncés divins, en
vue de leur explication sous forme de qualifications religicuses des actes humains, devait
d’abord permettre a 1’écriture sacrale (Coran — traditions du prophete) de systématiser la
conscience, la réflexion, 1’imaginaire et ’action de chaque membre de la communauté
musulmane®®. Et comme la perception islamique de Rome allait faire de son "Erreur
monothéiste" un paradigme inconditionnel pour fagonner sa propre identité, il apparait
difficile que la science juridique islamique médiévale qui avait établi la dichotomie
conceptuelle entre Dar al-Islam et Dar al-Hdrb pour distinguer entre 1’Authenticité de la
Fausseté, la Justice de I’Injustice, ait pu exprimer a I’égard de cette nation égarée quelconque
obligation conceptuelle. Corrélativement aux autres fragments de la littérature islamique
médiévale attachés tardivement a des assises sacrales, la littérature juridique islamique
médiévale se devait de traduire 1’excellence de la Vérité théologique fondatrice d’al-Umma en

incorporant artificiellement ses préceptes régulateurs au sein de I’age fondateur de I’Islam.

616, Mohamed ARKOUN, Religion et société d’aprés I’Exemple de 1’Islam, Studia Islamica, N. 55, Maisonneuve & Larose,
1982; pp 5 — 59.

351



Conclusion de la deuxiéme partie.

Considérée donc comme une parcelle ordonnatrice de la globalité socioculturelle et
religieuse islamique médiévale, la pensée juridique arabo-islamique se révele comme une
ceuvre intellectuelle émise au service de I’Authenticité de I’Islam, d’une part, et de la
perception propre de 1’orthodoxie institutionnelle qui I’avait édifiée, d’autre part. A travers ce
point de vue, sa posture devant les legs juridiques romains ne devait pas seulement s’articuler
sur I’axiome identitaire consubstantiel de la Raison arabo-islamique médiévale, mais

¢galement véhiculer les desseins caractéristiques du systeme doctrinal qui I’instituait.

Ainsi, en déracinant les normes régulatrices de la vie communautaire de leurs origines
historiques, notamment romaines, et en les incorporant au sein de 1’assise mythique de 1’age
fondateur de I’Islam, la littérature juridique arabo-médiévale ne permettait pas seulement d’
"épurer" le droit de ses aspects profanes et d’¢loigner les manifestations de I’erreur
conceptuelle, que représentait 1’héritage romain, qui pouvaient atténuer I’excellence de la
charpente organisatrice d’al-Umma, elle réconfortait également 1’approche déterministe
orthodoxe, relative a I’évolution de la société humaine, et son occultation de la liberté

1égislatrice de 1’étre et de sa capacité a réguler les affaires de sa communauté.

352



Conclusion Geéneérale.

S’affirmant comme une armature conceptuelle au service des desseins collectifs du groupe
social qui I’accueille et qui 1’applique, la conception du droit nous est apparue inaccessible
sans la prise en compte de deux éléments préalables, 1’approbation de sa genése composite
d’une part et I’observation des traits de la communauté sociale ou il intervient, d’autre part. Si
la premiére condition nous a permis de sortir /e figh islamique de ses contours célestes et de
I’exonérer de "la partialit¢" inhérente que lui offrent ses caractéristiques religieuses, la
deuxieéme a été primordiale pour comprendre la maniére dont le groupe social s’apercoit et les
prolongements de cette vision sur sa propre identité et sur ses normes régulatrices.

En effet, c’est en s’alignant sur le regard que porte une communauté humaine sur elle-
méme que nous pouvons comprendre D’attitude du législateur et des juristes chargés de
fagonner le droit destiné a assurer son propre maintien. Ainsi, parce que la communauté
musulmane s’est considérée, au sein de 1’approche orthodoxe, comme une nation monothéiste
chargée de cloturer le message ontologique relatif a 1’étre et d’abroger les préceptes antérieurs
des autres nations qui I’ont précédé et qui se sont égarées de la vérité monothéiste, il était
logique que sa rédaction juridique classique ceuvre un droit au diapason avec ’image que
s’est portée al-Umma sur elle-méme, sur ses desseins eschatologiques et sur la maniére dont
elle allait appréhender le monde ou elle est intervenue.

En formulant ce constat, le chercheur peut déceler la présence indéniable de plusieurs
connexions au sein du droit : celle qui relie la communauté a ses juristes, une autre qui relie la
communauté a la souveraineté chargée de la guider sur les sentiers de sa destinée et enfin les
liaisons existantes entre les auteurs du droit et I’organe dépositaire de la souveraineté. Ces
connexions structurent le droit et le fagonnent a travers des configurations qui risquent de le
mener loin de sa finalité organisatrice originelle. Le droit devient donc un miroir qui reflete a
la fois les attentes de 1’autorité dépositaire de la souveraineté et celles de la communauté ou il
intervient, il se transforme donc en une représentation idéelle assignée a refléter les attentes
"identitaires" de la société humaine au lieu de ’aider a s’accommoder, efficacement, aux

aléas dus a son évolution temporelle.

353



A travers cette perspective, la norme régulatrice peut aisément s’arracher de sa réalité
historique et échapper a ses origines humaines pour se métamorphoser en un principe abstrait
et contraignant qui serait capable d’entraver 1’évolution de la société et méme de la fermer. Il
faut rappeler que ces connexions intrinséques qui interférent au sein de la formation du droit
n’ont pas été exclusives au droit musulman et peuvent étre observées ¢galement au sein du
processus constructif du Jus romain.

La compréhension de I’image de Rome et de ses legs juridiques et institutionnels au sein
de la rédaction juridique arabo-médiévale s’érige devant le chercheur comme une équation
qui nécessite la clarification des trois variables intervenantes au sein de sa formulation : la
communauté, la souveraineté, le role des juristes. En disséquant 1’approche islamique
orthodoxe de ces trois notions, cette équation se résoudra tout en nous invitant a réfléchir sur

la finalité du droit au sein de la pensée islamique.

Terreau originel de la construction juridique, le groupe social apparait comme le seul
¢lément immuable au sein du processus créatif du droit, ce sont ses valeurs et son adhésion
qui conditionnent son avénement. Or, en se confondant avec 1’architecture harmonieuse de
I’univers et en cherchant a se structurer a partir de son ordre unitaire, I’avénement de I’idée de
la communauté¢ universelle allait arracher le groupe social de sa “réalité terrestre® et 1’inscrire
au sein d’un processus voulu par la providence bienveillante d’'un Au-dela inaccessible.

Faconné d’abord a Rome, le concept de la Cité universelle verra son axiome fondateur se
modifier parallelement a 1’évolution impériale et se déplacer graduellement de son essence
stoicienne originelle — celle de la raison universelle — vers le Credo d’une foi monothéiste
révélée par le Dieu transcendant des chrétiens. En ralliant la religion chrétienne,
Rome/Constantinople s’inséra dans la finalité eschatologique de 1’Oikoumene et devient le
chef-lieu et le phare de la communauté universelle des croyants monothéistes. Garant de
I’ordre divin et de la destinée religieuse des hommes, I’empereur romain chrétien pouvait
réinterpréter et pérenniser 1’origine sacrale de son autorité. Ultérieurement, al-Umma
islamique, forte de ses victoires militaires et de son expansion territoriale rapide, s’adossa sur
les socles transcendants et métaphysiques de son propre monothéisme religieux pour

s’identifier comme la nouvelle illustration parfaite de 1’édifice civique cosmopolite.

354



Avec D’avénement d’al-Umma, la Communauté universelle achevait un cycle ou
I’incarnation de la souveraineté et son exercice de la fonction juridique deviennent les
expressions de la volonté divine et les outils appropriés pour mener ’homme sur la voie de

son Salut.

S’imbriquant ainsi dans les desseins providentiels d’un Dieu indivisible et transcendant, la
souveraineté islamique pouvait, a son tour, se sacraliser et se présenter comme la passerelle
qui relie les visées temporelles de la communauté monothéiste et celles qui lui ont été
prescrites par son concepteur divin. Le Califat islamique devenait ainsi une "hiérophanie"
chargée de modeler la conscience collective de la communauté universelle islamique et de lui
fixer ses dogmes fondateurs. Appelé a prolonger cette souveraineté sacralisée, le droit pouvait
donc se présenter comme un procédé "donné" au profit des finalités eschatologiques
organisatrices de la nouvelle cité monothéiste, al-Umma.

La sacralité du droit apparait en conséquence comme attribut non originel et devient le
corolaire de la facon dont a été fixée la 1égitimité du pouvoir au sein de la Cité universelle.
Ainsi, apres avoir analysé la légitimité impériale 2 Rome et son abandon progressif de son
fondement humain, nous nous sommes arrétés devant I’approche doctrinale ordonnatrice de la
notion de la souveraineté au sein d’al-Umma et la maniére dont elle s’est ancrée au sein des
origines métaphysiques édificatrices de la communauté islamique.

En s’appuyant sur le concept d’al-jabr qui relie la volonté divine a I’ensemble des
événements temporels et actes humains, la pratique du califat omeyyade esquissa les
soubassements d’une 1égitimité aux origines surnaturels avant de s’en servir pour occulter et
évincer le libre-arbitre et la raison humaines de la gestion des affaires de la société. Ainsi, en
éclipsant la liberté législatrice, notamment a travers sa bénédiction de la lecture littéraliste et
rigide du texte révélé et en persuadant al-Umma de son excellence religieuse, la souveraineté
califale sunnite accomplissait sa fonction "hiérophanique" et réussit a imbriquer au sein de la
conscience collective islamique 1’idée d’un figh, a son image, aux origines transcendantes et
d’en faire un don divin prodigieux. Par son origine authentique, celui-ci était appelé a abroger
les normes qui ’avaient précédé et échapper, en conséquence, aux attributs profanes et
imparfaites de leur genése humaine. Postérieurement, la science d’Ucu! al-figh se chargera de
théoriser et d’institutionnaliser la sacralité invariable du figh. En effet, cette méthodologie

soucieuse d’organiser et de systématiser les normes et les pratiques juridiques de la société

355



islamique, telle qu’elle a été ordonnancée par I’ceuvre d’al-Shafi’i, ne congois la 1égalité des

actes humains qu’a partir de leur conformité exclusive avec les préceptes divins.

Ainsi, les fiigaha médiévaux pouvaient absorber les origines des institutions juridiques
préislamiques et les incorporer méthodiquement au sein du Texte révélé. La science d’Ucul
al-figh apparait donc comme un dispositif conceptuel qui a permis de "purifier" le figh et le
débarrasser de ses origines profanes extra-islamiques. Interprété a partir de ses attributs
théologiques et armé d’une vocation universaliste qui intégre I’ensemble de ’humanité, le
droit musulman va régler 1’activité humaine a partir de son arriére-plan eschatologique. Et en
systématisant un droit sacral et préétabli, la méthodologie littéraliste des u¢uli pouvait aligner
I’¢laboration de la norme sur les exigences doctrinales de I’approche déterministe et exclure,
en conséquence, la liberté 1égislatrice de I’homme.

Ce constat permet de clarifier le refus manifeste des Uculi a I’égard des législations
préislamiques, Shar’d man qabland, et leur abstention a les consentir en dehors d’un sceau
coranique. Edifiées antérieurement a 1’Islam, ces législations contenaient intrinséquement, au
regard des Uguli, une “impureté référentielle inadéquate a la finalité salvatrice et a la nature
universaliste de la loi islamique. Ainsi, parce que la législation romaine était congue
nécessairement comme une ceuvre séculiére portée par une autorité politique déchue et
destinée & une nation/Umma monothéiste égarée, elle ne pouvait interférer au sein du
processus créatif de ce figh chargé de réguler la vie de “la meilleure communauté qu’Allah ait
fait surgir parmi les hommes”. Le caractére sublimé des origines révélées du droit islamique,
tel qu’il se manifeste par les écrits des Uguli, rend chimérique 1’éventuelle présence des legs
juridiques romains au sein d’al-figh.

Parallelement a son institutionnalisation de la sacralité¢ d’al-figh, la théorie shaféite d’Ugul
al-figh, dotait également le califat abbasside des assises théoriques capable de le justifier et de
valider ses assises fragiles. Ainsi, en garantissant a la fois I’authenticité divine des origines du
droit islamique et en reconnaissant au paradigme Sdldf-Ijmad, la tradition et le consensus de la
communauté, la capacité d’exprimer I’infaillibilit¢ de la communauté islamique, le pouvoir
abbasside entérinait implicitement la validité de sa base fondatrice — cet Ijmad qui faisait
I’objet de nombreuses polémiques doctrinales — et s’immunisait contre les attaques dirigées

par les autres mouvances politiques envers sa légitimité sacralisée.

356



A travers la science d’Ugul al-figh, la raison théologique portée par 1’approche orthodoxe
littéraliste pouvait “transcendantaliser et annuler la réalit¢ matérielle et flexible de
I’historicité de 1’Islam. Le droit devenait donc le produit exemplaire d’une doctrine soucieuse
de ne pas seulement penser I’organisation de la société humaine a travers sa propre vérité
religieuse, mais également de faire de ses fiigaha les architectes de son bien-fondé. Par
conséquent, en exercant son discernement, le juriste musulman médiéval devait d’abord
défendre les dogmes fondateurs du champ conceptuel relatif a sa communauté
d’appartenance : al-Umma et servir la Vérité monothéiste qu’elle véhicule. Il accomplissait
ainsi son rdle d’intellectuel organique appelé a homogénéiser la conception du monde avec les
préceptes spéculatifs de I’institution orthodoxe a laquelle il était 1ié et qui lui exigeait
d’entériner sa volont¢ de réduire la "signification totale de 1I’Humanité" a sa propre
interprétation du Texte révélé.

En approuvant que la Véracité monothéiste se confonde avec 1’approche orthodoxe d’al-
Umma, le fagih pouvait définir celle-ci comme le noyau central qui permettrait de scinder le
monde en deux sphéres, théologiquement opposées. Ainsi, si "Dar al-Islam", affiliée a
I’autorité du calife sunnite, s’est constituée comme 1’expression incontestable de la Vérité et
le réceptacle identitaire des croyants monothéistes, Dar al-Hdrb renvoyait a la demeure de cet
Autre décrié et rejeté a cause de son inconscience religieuse ou de son monothéisme altéré.
L’évolution institutionnelle et territoriale d’al-Umma, et conformément a la lecture
idéologique du Califat orthodoxe, conduira celle-ci a identifier Dar al-Hdrb a I’Empire
romain et son christianisme falsifié ; ce postulat deviendra ainsi un axiome régulateur de la
conscience collective islamique médiévale. Face a un tel constat, il apparait illusoire de voir la
pensée juridique médiévale reconnaitre a une Rome qu’elle a érigée en symbole de la
détérioration de la vérité ontologique quelconque mérite conceptuel.

A Dinstar des autres composantes de littérature arabo-islamique médiévale qui se sont
intéressés explicitement aux Rum et qui se sont employées a démontrer son erreur
théologique, le figh peut étre considérée comme une composante de la raison islamique
médiévale, sa rédaction se révele par conséquent comme une ceuvre intellectuelle émise au
service conjoint de 1’ Authenticité de 1’Islam et du Credo propre de 1’orthodoxie sunnite qui I’a

institutionnalisé.

357



A travers ce point de vue, la posture du juriste musulman devant les legs juridiques
romains ne devait pas seulement refléter 1’axiome identitaire consubstantiel de la Raison
arabo-islamique médiévale, mais également véhiculer les traits caractéristiques du systéme
doctrinal déterministe auquel il était li¢. En détachant le droit de ses origines romaines, méme

partielles, les juristes musulmans le détachaient, en effet, de ses origines humaines profanes.

En instituant une ceuvre juridique a partir d’un paradigme théologique fondateur, les
fiigaha et les uculi cherchaient a théoriser un droit homogene, unifi¢ et révélé a I’image de ce
Dieu indivisible qui en est la source. Toutefois, I’observation de pres des faits relatifs au
processus créatif d’al-figh et I’analyse de ses institutions et de ses régles, contrarient
facilement I’intention de ces auteurs et révélent le droit comme le produit d’une illusion
collective, et comme le suppose Yadh ben Achour, le champ normatif orthodoxe peut

aisément s’interpréter comme "une utopie collective vivante et agissante"®!”

, une utopie qui
n’est pas seulement le pur produit de la seule raison théologique mais le prolongement d’une
conscience collective modelée par la souveraineté orthodoxe déterministe. Puisque la sacralité
et I'unité du figh seraient donc "une illusion institutionnalisée", comment pouvons-nous

qualifier les juristes musulmans médiévaux ?

N \ Y

DOOOD

Au-dela de leur fonction organique, la fixation des juristes médiévaux de cette utopie
collective fait d’eux ce que le Professeur P. Bourdieu «les gardiens d’une hypocrisie
collective®® ». En effet, en appliquant la grille de lecture que celui-ci propose pour
comprendre le role des juristes au sein de la sociét¢ humaine ou ils interviennent, les fiigaha
orthodoxes apparaissent comme les opérateurs d’une "pieuse hypocrisie" qui leur permet la
prononcer le droit comme un don reg¢u d’une autorité transcendante et de « donner comme
fondé¢ a priori, déductivement, quelque chose qui peut étre fondée a posteriori
empiriquement®'® ». En agissant de telle sorte, les juristes islamiques médiévaux instituaient
¢galement I’idée de "la violence symbolique" qui leur permettait d’obtenir « une connaissance

fondée sur la méconnaissance [...] et de faire apparaitre comme fondé dans une autorité

617 Yath BEN ACHOUR, politique, religion et droit dans le monde arabe, Tunis, Casablanca, Cérés/Eddif, 1992, p. 76-77.

618 Pierre BOURDIEU, « Les Juristes, gardiens de I’Hypocrisie collective », Normes juridiques et Régulation sociale, sous la
dir, F. CHAZEL et J. COMMAILLE, Paris, Librairie générale de Droit et de Jurisprudence, 1991, p. 95-99.

619 Ibid., p. 96.

358



transcendante, située au-dela des intéréts de celui qui les formule, des normes qui dépendent
pour une part de leurs positions occupées et de leurs roles au sein du champ cognitif auquel ils

étaient rattachés®?? ».

Tel qu’il a été théorisé, le figh apparait donc comme un outil qui a permis & al-Umma de
s’auto-légitimer, et par I’universalisation, et par sa dé-historicisation. En s’¢élevant ainsi
comme les interprétes autorisés de la parole divine, les juristes musulmans ont été les gardiens
de I’hypocrisie collective qui leur inculquait de raconter la naissance du droit en dehors de sa
propre réalité. Ils maintenaient ainsi un systeéme idéel fagonné par une souveraineté orthodoxe
qui veillait a consolider ’utopie structurelle qui la légitimait. Pourtant, en observant
rapidement le role des juristes sous I’Empire romain, nous apercevrons que cet impératif
pérennisant de I’hypocrisie collective n’a pas été spécifique aux fiigaha musulmans

médiévaux mais qu’il s’institue comme un principe universel pour la théorisation

institutionnelle du droit

En s’érigeant, sous ’Empire, comme la source et le porte-voix du Jus, le juriste romain
exergait une fonction de pouvoir au sein de la Cité universelle et illustrait les besoins du
rapport organique qui le liait au princeps. Parce que celui-ci se voyait a I’'image du logos qui
régit 'univers et 1’ordonne, le droit qui régulait les activités de la Rome universelle devait,
naturellement, s’agencer selon cette unité métaphysique. En tant que collaborateur du prince,
le juriste romain pouvait détacher le casus de son origine factuelle et I’ériger en norme
générale abstraite tout en professant 1’idée de I’union indissoluble d’une Res Publica et de son
empereur qui veillait sur le maintien de I’ordre cosmique. Ainsi, le juriste romain préservait la
fiction républicaine au sein de 1’Etat romain et consolidait, a I’instar de 1’age d’or fondateur
du califat de Médine, une autre manifestation de [’utopie collective. Lorsque les juristes
romains analysent le pouvoir du Prince, ils veillaient a revivifier la tradition fondatrice de la
res publica et les principes de la philosophie politique antique qui le présentent comme un
mandataire de la communauté romaine. Ainsi, parce que 1’exercice de la souveraineté restait
théoriquement conditionné par le consentement du peuple romain, le juriste romain —
conseiller institutionnel du princeps — pouvait enseigner que l’obéissance des "sujets de

I’empereur" restait inconditionnelle et corolaire a cette délégation du pouvoir®!,

20 Ibid.,
921 Marc PENA, Les juristes romains et le Concept de I’Empire: Actes du colloque de Strasbourg, (11-12 septembre 1997),
Aix en Provence, Presses Universitaires d’Aix-Marseille, 1998, p. 307-314.

359



Inspirés d’une loi universelle transcendante et ancrés au sein d’un passé lointain et idéalisé,
le droit romain et le figh islamique ont été les régulateurs des empires unifiés et universels qui
les ont portés. Dans les deux cas, le juriste, proche institutionnel ou doctrinal du Prince,
accepte les régles du jeu du champ idéel ou il intervient et se transforme en serviteur de la
machine d’Etat, il détermine la politique du droit et participe a la cohésion guettée par le
Princeps/le Calife sunnite et sa volonté de batir une seule cité réunissant les citoyens
romains/les croyants monothéistes au sein d’une communauté refuge ou le civisme
impérial/religieux avait succédé depuis longtemps, au sein de la conscience collective, a la
citoyenneté¢ municipale des grecs pour édifier une citoyenneté universelle vidée de son
contenu politique mais riche d’impératifs généraux et moraux. En réajustant la lecture de M.
Pena aux propres cas des fiigaha médiévaux et en unifiant la terminologie spécifique a ces
deux entités doctrinales : I’Empire romain et al-Umma, le role du juriste apparait le méme au
fil des siecles et sa plume semble éEtre originellement destinée au service des utopies
collectives des communautés universelles qui se sont succédées au sein du bassin

méditerranéen.

Comme D’écrit le professeur P. Bourdieu, le droit est originellement impur et il ne peut
prétendre 4 ce qui ne I’est pas®??, la constatation de la fonction trouble des juristes qui le
fixent appuie cette idée et incite en conséquence le chercheur a s’interroger sur 1’harmonie
existante entre la rédaction juridique des fiigaha et la finalité réelle du droit ; ’approche
sunnite orthodoxe peut-elle étre la seule a dire ce qu’est la norme, en Islam, et a déterminer sa
nature ? Pour répondre a cette question, nous nous orientons vers la science islamique d’al-
Magasid. Celle-ci, par ses enseignements permet d’offrir un nouvel angle de vue pour lire le

droit et sa fonction au sein de I’Islam.

A la différence de la science d’ Ugul al-figh ou l'analyse porte essentiellement sur les mots
du texte révélé pour découvrir la norme, celle d’al-Magasid (les finalités de la loi islamique)
quoiqu’enracinée dans les préceptes coraniques, s’intéresse principalement a la philosophie

générale du Texte révélé et essaie de déceler ses injonctions au-dela des cadres étroits de son

622 Pierre BOURDIEU, op.cit., p. 99.
360



interprétation littéraire. En cherchant a interpréter le droit musulman a travers son esprit
général et en ’accordant aux aléas des évolutions du temps et des circonstances territoriales,
ilm al-magqasid affiche son autonomie conceptuelle et se délie de la rigidit¢é de la
méthodologie orthodoxe des u¢uli et de son démonstration déductive et analogique.

Le juriste andalou, a/-Shatibi, principal théoricien de la théorie d’al-maqasid, propose de
remplacer la méthodologie littéraliste d’al-Ugul par un raisonnement inductif, al-istiqgra’é, qui
s’édifie a partir de I’observation synchronique du Texte révélé et de la pratique sociétale. S’il
accepte d'observer les préceptes révélés au Coran, al-Shatibi refuse d’aliéner la raison
¢dificatrice de la régle et de sa finalité a partir de la structure précise des mots et des phrases
coraniques, il estime que la rigidité qui caractérise la lecture littéraliste est a 1'encontre de
l'objectif réel du Législateur. Ainsi, ce juriste stipule que les intéréts de la régle n'existent pas
exclusivement sous une forme unitaire et absolue et peuvent, au contraire, étre dispersés sur
plusieurs références textuelles qui ne se présentent pas comme des commandements probants.
C’est le poids collectif de leurs manifestations qui permet de comprendre leur signification et
de I’intérét recherché par I'ultime 1égislateur, le Dieu. L’objectif final de la régle peut donc
s’édifier d'une pluralité d'expressions spéculatives et nos seulement a travers la lecture rigide
du Texte.

La méthodologie d’al-Shdatibi examine conjointement les lois coraniques en les situant
dans I'histoire. En conséquence, elle distingue les lois révélées a Médine de celles révélées a
la Mecque. Selon I’auteur d’al-Muwafaqaat les versets mecquois se référent aux normes
générales universelles et constituent les objectifs de la loi islamique, al-maqasid al-kulliyyah,
tandis que les versets médinois référent a des régles juridiques spécifiques, al-magasid al-
juz'iyyah, qui permettent d’expliquer les principes universels et de les appliquer selon les
nécessités d’un cadre temporel et sociétal précis. Ainsi, A/-Shatibi estime que si l'abrogation
des décisions juridiques spécifiques reste effective en raison de leur nature relative et variable,
la révocation des principes universels de loi islamique reste impossible en raison de leur
caractére atemporel et universel®>.

La théorie d’al-magqasid permet d'affranchir la norme coranique de sa stagnation textuelle
et de ’approprier aux évolutions et circonstance changeantes de la société et permettre ainsi a
al-figh de rester dynamique, créatif et toujours applicable. Selon cette doctrine, les préceptes

mecquois universels sont l'esprit et 1'intention d'Allah : le législateur ultime, ils doivent donc

23 Selon al-Shatibi, ces intéréts humains fondamentaux sont répartis a travers cinq catégories, universellement reconnus : la
religion, la vie, la reproduction, la propriété et la raison.

361



se substituer aux décisions juridiques spécifiques et autres interprétations du droit qui
s’affichent en contradiction avec la raison divine architecte. A travers la science d’al-
Magasid, la norme islamique ne doit pas nécessairement suivre le Texte révélé a la lettre mais
accomplir un but plus élevé et plus grand, celui de de la création d'une société juste et morale.

Incontestablement, 1’essence théologique de la pensée d’al-Shatibi I’a conduit a formuler
une théorie du droit ou ses fondements restent ancrés au sein des principes universels
monothéistes, toutefois, la lecture de ce penseur de la législation islamique lui permet de la
délier des certitudes que lui offre sa conception immuable. En appropriant le droit musulman
a sa nature variable et relative, al-Shatibi atténue 1’aspect sacral que lui impose 1’approche
orthodoxe, et au-dela de ses considérations théologiques, la science d’al-Magasid permet a ce
penseur de restaurer la particule humaine au sein de la norme juridique islamique.

Une autre caractéristique de la pensée d’al-Shdtibi se décele a travers le contexte historique
de son avenement. En effet, celle-ci a été développée en Espagne du huitiéme siecle de
I’hégire, lorsque la plupart des territoires musulmans étaient revenues a la domination
chrétienne et ou I’ancienne terre d’ Andalousie était devenue, pour les juristes orthodoxes, une
nouvelle partie de Dar al-Harb. Apparue donc a travers ce contexte particulier, la théorie
d’al-maqasid permet de prend compte de la réalité pluraliste et des divergences religieuses et
doctrinales que peuvent rencontrer les musulmans et encourager, par conséquent, ces derniers
a appréhender la dissemblance des composantes architectes de leur société sans les apercevoir
comme une menace certaine de leur identité. En réfutant le caractére absolu des versets
médinois et de leurs applications illustratives, et en replagant la compréhension du droit
islamique a travers son cadre contextuel, al-Shatibi permet de confirmer la possibilité d’autres
approches au sein méme de la conscience médiévale islamique et lui prescrit d’autres finalités

que justifier la 1égitimité de I’excellence de la communauté islamique.

Certes al-Shatibi s’abstient a interpréter le droit en dehors de son axiome théologique et
admet que les finalités de la loi islamique ne peuvent étre vérifiées par la seule raison
humain ; d’ailleurs, comme pouvait-il le faire au sein d’une pensée médiévale ou le Dieu
monothéiste était omniprésent et s’interprétait comme la seule source de toutes les valeurs®?*,
Néanmoins sa méthodologie laisse le figh ouvert et ne prétend pas, a I'instar des juristes

orthodoxes, a le fixer et a le fermer.

624 Jacques LEGOFF, Le Dieu au Moyen-Age : entretiens avec Jean-Luc POUTHIER, Paris, Bayard, 2003, p. 94.
362



Par sa réflexion, ce juriste andalou n’oublie pas de voir le droit comme un élément
d’organisation de la société humaine et I’institue en fonction de ses variations temporelles ;
pourtant, en tant qu’homme croyant, il n’oublie pas la destinée eschatologique de la
communauté universelle ou il intervient. Ainsi, al-Shatibi se devait de respecter le message
ontologique de I’Islam et théoriser un droit "théocentrique" qui témoigne de la responsabilité
de I’étre devant son créateur et qui lui remémore les clauses de ce pacte originel/al-Mithaq qui
lui permet de préserver son monde. A travers la perspective d’al-Shatibi, Interpréter le droit a
travers son assise théologique ne doit ni signifier sa conservation au sein des moules
littéralistes, ni 1’assujettir au Credo dogmatique de la mouvance doctrinale qui 1’établit. Ce
droit doit se maintenir, premiérement, dans la direction balisée par les préceptes coraniques
universels, ceux que le 1égislateur divin a réellement prescrit pour I’ensemble de I’humanité et
non pas ceux déduits par I’'une des interprétations qui confisquerait sa parole. Dans son traité
consacré au fondement théologique du droit, le professeur Jacques Ellul écrit que le droit
humain reste un dispositif soumis au jugement dernier et aux préceptes liés au salut de
1’étre®?®, ce n’est pas la lecture d’un juriste musulman médiéval qui pourra le contrarier.

Certes, la théorie des finalités du droit d’al-Shdtibi reste une alternative insuffisante pour
comprendre la genese effective du droit ; cependant, son mérite réside dans sa capacité a
démontrer qu’au sein méme d’un age médiéval, baigné dans le religieux, il pouvait avoir
d’autres perspectives pour lire les finalités du figh. Et si ce juriste a été cabale d’observer le
droit a travers ses assises conjoncturelles variables et d’accepter I’hétérogénéité de la société
ou il intervient, il est temps pour la pensée islamique contemporaine d’élaborer des approches
qui seront capables d’entériner la lucidité de la raison islamique et de la sortir du caractere
absolu et sacralisé de son age mythique fondateur et de I’inconscience qui en résulte.

Par leurs aspects fragmentés et réduits, les préceptes normatifs au sein du Coran ne
peuvent faire de ce Texte un systeme législatif global et laissent penser qu’il n’ pas été révélé
vers une finalité¢ "juridiste". Or, si la majorit¢ des musulmans restent actuellement méfiants
devant I’hypothese d’affranchir le Coran de son rdle juridique, qu’ils apprennent, au moins, a
la relativiser et a I’interpréter en dehors de ses traits absolus et arbitrairement sacralisés. Et a
défaut d’envisager la loi islamique comme un systéme conceptuel composite et profane, la
conscience islamique collective doit 1’appréhender, a I’instar d’al-Shdtibi, comme une

expérimentation qui peut étre modifiée, abrogée et réformée.

25 Jacques ELLUL, le Fondement théologique du droit, Paris, Dalloz, 2008, p. 76-94.
363



Ainsi, elle pourra lire les préceptes institués par al-figh non pas comme des ordres divins
valables hors du temps et de I’espace mais comme des tentatives humaines qui cherchaient a
apporter des solutions, basées sur une éthique supérieure, a des problémes vécus dans un
temps et un lieu particulier®?®.

La pensée islamique contemporaine doit accepter I’idée que la sacralité qui revéte le droit
ne lui est pas innée et qu’elle est le produit d’une pensée sunnite qui a confondu la vision
¢thique de I’Islam avec les conditions historiques particuliéres qui étaient a 1’origine de son
propre avenement. En agissant de la sorte, elle pourra nuancer les distances qui séparent la
Vérité éthique de I’Islam de celle enseignée par 1’approche institutionnelle orthodoxe et
mettre terme, par conséquent, aux embarras conceptuels qui caractérisent le processus créatif
du droit musulman. Cette lecture qui démythifie le droit pourra déconstruire sa gencse sacrale
et la substituer par une approche qui le lira a travers sa propre historicité, elle permettra ainsi a
la conscience islamique collective de repenser ses normes régulatrices et de les accepter
comme les produits relatifs de la raison humaine.

Accepter ’historicité du droit permettra également de réinterpréter la vision islamique
orthodoxe de "Rome", d’accepter sa dissemblance théologique, et de 1’observer en dehors de
ce paradigme fondateur opposant le Vrai et le Faux qui empéche la raison islamique de se
renouveler et se réformer au nom de I’excellence de son identité collective. Interprété
arbitrairement comme la charpente édificatrice de cette identité, le figh pourra renouer avec
ses origines profanes préislamiques et ouvrira, en conséquence, la voie a un réexamen et une
valorisation de 1’apport tangible des Rim au sein de 1’organisation juridique de la société
islamique.

En reconnaissant la partie romaine de sa construction, la pensée juridique islamique en
admettra son historicité et entamera ainsi une démarche salvatrice qui lui permettra non
seulement d’approuver la capacité législatrice de I’étre, mais également d’affranchir ce
dernier des soubassements conceptuels qu’ils lui ont été¢ imposés par I’orthodoxie sunnite. Cet
exercice permettra de rétablir la liberté et la responsabilité originelles de I’individu, telles que
celles-ci ont été révélées par sa vérité monothéiste, philosophique ou religieuse, et aidera ainsi
la raison islamique de renouer avec la véritable universalité et sortir, enfin, de I’approche

orthodoxe déterministe qui ne cesse de la fossiliser au nom de sa propre vérité doctrinale.

626 Abdou FILALI-ANSARY, "Un Laboratoire Politique" Philosophie Magazine, Hors-Série : Le Coran, H6, Paris, (février-
Avril 2010), p.82-83.

364



Bibliographie

La liste des sources soulignées, ci-dessous, est présentée a titre indicative et ne prétend pas
a couvrir la totalité des champs disciplinaires explorés au long de cette étude. Son objectif
premier est de fournir au lecteur une assise référentielle qui lui permettra de mieux
appréhender les différents axes de ce travail et I’aidera, en conséquence, a avoir une idée
générale des opinions qui y sont exposées.

Grace aux diverses bases de données (onomasticun arabicum,

http://onomasticon.irht.cnrs.fr/php/oa.php, édité par le CNRS; JSTOR http://www.jstor.org/ ) et des

bibliothéques numérisées (al-mostafa, http://al-mostafa.com , Khizanat al Thurat al Arabi,

http://khizana.blogspot.fr/... ) il est désormais facile d’accéder aux manuscrits médiévaux

arabes. Concernant, les sources exégetes et celles relatives a la science d’al-Hadith, il faut
souligner 1’apport considérable du site édité par le ministére des affaires islamiques de
I’Arabie Saoudite. En effet, grice aux différentes encyclopédies qu’il répertorie (Coran,
Hadith, Figh, Dogme et la Sira), ce site permet au chercheur de disposer d’un outil de travail
approprié¢ pour consulter et utiliser les préceptes des différentes mouvances juridiques et

doctrinales de la pensée islamique : http://www.al-islam.com

Concernant les sources latines, elles sont consultables a travers des sites spécialisés comme

celui http:/thelatinlibrary.com et celui du professeur Philippe REMACLE : http://remacle.org.

Outre sa traduction des textes grecs et latins, I’intérét majeur de ce site se manifeste par sa
capacité a assembler des sources qui ne sont pas originelles de la sphere gréco-romaine et a
permettre, en conséquence, au chercheur d’avoir de nouvelles perspectives sur les patrimoines
conceptuels des autres peuples (arabes, persans, nordiques...). Les Textes mentionnés ci-

dessous continuent de faire, par ailleurs, I’objet des éditions classiques (les belles lettres).


http://onomasticon.irht.cnrs.fr/php/oa.php
http://www.jstor.org/
http://al-mostafa.com/
http://khizana.blogspot.fr/
http://www.al-islam.com/
http://thelatinlibrary.com/
http://remacle.org/

Le Coran et les Hadith

Le Saint Coran, L’ Atelier Graphique Al-Bouraq, Beyrouth, 2005.

AL NAYSSABURI, Asbdb al Nouzoul, Beyrouth, Dar al Koutoub al Ilmiya, p 197.

AL TABARI, A/ Jamia al Bayan an Taawil al Qur’an, Beyrouth, 15, Vol Dar al-Maarif, 1980.
AL QURTUBL, A/-Tafsir.

BOUBAKEUR. H, le Coran, Tome 2, Paris, Fayard, 1985.

IBN ATIYA, al-Muhardr al-Wajiz fi Tafsir al-Kitab al-Aziz, Tahkik Majd MAKI, Dar Ibn
Hazm, 2002, 2020.p.

BOKHARI- Sd@hih, traduit de I’arabe en Francais par Harkat AHMED, Beyrouth, Al-Maktaba
Al-Asriyah, 2003, 3¢ éd.

MUSLIM, al-Sahih, tahqiq abu Qutayba, al-Riyad, , 2vol, dar al-Tayiba, 2006.

Sources juridiques

AL-BASRI, Abu al-Hussayn, AI-Mu'tamad fi Ucul al Figh, 2Vol. Vérifié par Khalil EL MISSE,
Beyrouth, Dar Al Kutub al-Ilmiya, 1983.

AI-SHATIBI, Al-Muwafaqaat fi Usul al-Shari’d, 4. vol, Tahkik Abdellah et Mohamed el
Derraz, Dar al kiitub al {lmiya, Beyrouth, Liban, (date n.d).

AL MAWARDI, al-Ahkam al-Sultaniyd, Le Droit du Califat, traduit en Francais par Léon
OSTROROG, Beyrouth, Editions de Patrimoine arabe et islamique, 1982, 178 p.

IBN AL-LAYT. Mohamed (Al Cadi), Lettre du calife Haroun al-Rasid a I'empereur Constantin
VI, par texte présenté, commenté¢ et trad. par Hadi Eid, Paris, Cariscript, 1992.

IBN AL ARABI, Abu Bakr, Ahkam al Qur’an, corrigé et annoté par Mohamed A ATTA,
Beyrouth, Dar Al Kutub al-Ilmiya, 3éd. 2003.

IBN HAZM, Ali Ibn Ahmed Ibn Said, 4/ Nubtha al Kafiya fi ahkam ussul al figh, Tahkik
Mohamed Ahmed Abd Al Aziz, Bayreuth, Dar al Kutub al Ilmiya, 1985.

IBN JAFAR, KUDAMA. Kitab al kharaj. Collection bibliotheca geographorum arabicorum.,
Vol 39 publication of the institute for the history of Arabic & Islamic science. Frankfurt, Fuat
SEZGIN. 1992.

IBN YOUSSEF. Yaakub Ibn Ibrahim, Kitab Al Kharaj Vol 2, Le Caire, al Matba’a al
Salafiya.(date n.d).

CICERON, De legibus.



GAIUS, Institutes.
IBN QUTAYBIYA, A/ Imama wa al-Siyassa, 2. Vol, maktabate Mostafa al-Babi al-Halabi, Le
Caire, 1969.

Sources Historiographiques,

AL-KUFI, Ibn A'tham, Kitab Al-Futih, Bayreuth, Dar al-Nadwa al-Jadida, 1970, 2787 p.
AL WAKIDI, Muhamed Ibn Umar, Kitab al Maghazi, Volume 3, London, Oxforde University
Press, 1960.
AL BALADHURI, Kitab Futuh al Bildane, édit¢é par M.J. de Goeje, Leyde, Liber
expugnationis regionum, 1870.
AL TABARI, Tarikh al Russul wa al-Mulik. Beyrouth, 5.Vol. Dar Al Kutub al-Ilmiya, 1987.
AL YAKOUBI, Tarikh, 2.Vol, traduit et annoté par M.Y.NAJM Dar Sader, Beyrouth. 1995.
IBN AL ATHIR, al-Kamil fi al-Tarikh, al-Matba’a al-Mouniriya, Le Caire, 1939.
IBN AL WARDI, al-moukhtassar fi Tarikh al Umdam wa al Bachar, 2 vol, Beyrouth, Dar al-
Kutub wa alilmiya, 1996.
IBN KHALDUN, Discours sur I’Histoire universelle, A/-Muqgaddima, traduit par Vincent
MONTEIL, Sindbad, Paris, 1978.
Les Prolégomeénes, Traduits et commentés par William MAC GUCKIN,

Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner, 1934 (réimpression de 1996).

--- Kitab Al Ibar Wa Diwan Al Moubtada’ Wa Al Khabar. 2 vol. Tunis, Ad-Dar al

Tunussiya. 1984.
DION CASSIUS, Histoire Romaine.
EUSEBE DE CESAREE, Histoire ecclésiastique, commentaire. Tome I, sous la direction de S.
Morlet, L. Perrone, Paris, les éditions du CERF, 2012, IX-413 p.
HERODOTE, Histoires
TACITE, Annales.

TITE LIVE. Histoire Romaine.



Sources philosophiques

AL FARABI, Kitab al Milla wa Nossiis Okhra, étudiée et annotée par Mohsen MAHDI, 2.éd.
Beyrouth, Dar-Al Machreq, 1991, 141 p.

AL JAHIZ, Al Bayane wa Al Tabyiine. 4. VOL,Tahkik Abdesselam M. HARUN, Le Caire,
Maktabat al-Khanji, 1998.

AL JAHIZ, Rassa’il. , Al Bayane wa Al Tabyiine. 4.VOL,Tahkik Abdesselam M. HARUN, Le
Caire, Maktabat al-Khanji, 1964.

CLEANTHE, I’hymne a Zeus.

CICERON, Des termes extrémes des biens et des maux.

CICERON, Secondes Académiques.

CICERON, De officiis.

MARC AURELE, Pensées pour moi-méme. GF- Flammarion, Paris, 1992, 224 p.

Sources théologiques.

AL ASH’ARL, Al Luma’d fi al-Rad dla ahl al-Ziyagh wa al-Bidaé, tahqiq Hamdi GHRABA, Le
Caire, 1975.

AL-BAGHDADI, Al Farg bayna al Firaq wa bayan al firqa al najiya minhom, Maktabate,
Vérifié et présenté par Mohamed Othman Al Khicht, Le Caire, Ibn Sina, 1988,320 p.
AL-BAYHAQI, Abu Bakr Ahmad Dald'il al-nubutwwa wa ma'rifat ahwal sahib al-Shari’d, vol
1, Beyrouth, ed. 'Abd al-Mutf' Qal'aji 1985.

AL SHAHRASTANI, al-Milal wa al-Nihdl, Maktabate al Salam Al Alamiya. (n.d).

IBN ABI TALEB, Ali, Nahj Al Balagha.

IBN HAZM, al-Fass! fi al-millal wa al-Ahwaé wa al-Nihal, Vol 1, vérifi¢ par Mohamed
Ibrahim Nassr, Beyrouth, Dar al-Jil, 1985.

IBN SAAD, kitab al tabaqgat al kabira fi al sirat al nabawiya al charifa.

IBN TAYMIYA, Minhaj al Stinna al-Nabawiya fi Nagd Qalam al-shi’ia wa al Qadariya, Vol 1,
Al Matbad’ al-Amiriya, Le Caire, 1904.

JEAN D’ASIE, Histoire Ecclésiastique.

THEOPHANE LE CONFESSEUR, Chronographia 1.

EVAGRE LE SCHOLASTIQUE, Histoire Ecclésiastique.

AELIUS ARISTIDE, Eloge de Rome.



Sources géographiques

AL-ANDALUSSI, Said. Kitab al massalik wa al mamalik. Collection bibliotheca geographorum
arabicorum. Volume 39 publication of the institute for the history of Arabic & Islamic
science. Frankfurt, Fuat SEZGIN. 1992.

AL HAMADANI, Ibn Fakih Mukhtassar al buldan. Abrégé des livres des pays. Traduit par H.
MASSE. Institut francais de Damas. Syrie. 1973.

IBN HAWKAL, Surat al ard, la configuration de la terre. Traduit par JH KRAMERS. Paris,
Maisonneuve & Larose, 2001.

IBN RUSTAH, Kitab al-A'lak an-Nafisa, ed. M. J. De Goeje, Bibliotheca Geographorum
Arabicorum [BGA], E. J. Brill, Leyde, 1892.

THIERRY. D. Portrait géographique et Historique de 1’Europe, ou I’on voit la description des

pays, la religion et I’Etablissement des monarchies. 3°™ partie, Paris, Mars 1674.

ETUDES CONTEMPORAINES.

ABDERRAZIK. A, L'islam et les fondements du pouvoir, traduit de 1’arabe par FILALI-
ANSARY. A, Paris, Ed. La Découverte/CEDEJ, 1994.
AFAYA. M. N, Al Gharb wa al-Mutakhayal, Stirat al-Akhar fi al-Fikr al-Arabi al-Islami al-
Wasit, Beyrouh, al-Markaz al-Thakafi al-Arabi, 2000. 336 p.
AL-ADHAMA. A, al-arab wa al-barabira, al Muslimun wa al-Hadarat al-Oukhra, Londres,
Riyad al-Ryss li al-kitab wa al-Nachr, 1991. 252 p.
AL-BAGHDADI. A. M, Al-Fikr al-Siyassi inda Abi Al-Hassan Al-Mawari, Bayreuth, Dar Al-
Hadathat, 1984.
AL-GHANOUCHLI. R, Houkouk Al-Mouwatanna, Houkouk ghayr Al-Muslim fi al-Moujtamad
al-islami, Al Maahad al-Alami 1i al fikr Al Islami, Virginie, Etats-Unis, 1993.
AL-JABRI. M. A, Introduction a la critique de la Raison Arabe, Paris, Editions La Découverte,
1995, 171 p.
--- AL-JABRI. M. A, al-Mithkafun fi al-Hadara al-Arabiya, Mihnat Ibn Hanbal wa Nakbat
Ibn Riichd, Beyrouth, 3™ édition, Markaz Dirasat al-Wahda al-Arabiya, 2008.
--- AL-JABRI. M. A, fhm alkra'n alhkim: altfsir alwadhh hasab tartib al-nzoul, 4vol,
Beyrouth, Markaz Dirasat al-Wahda al-Arabiya, 2010.



AL-JAZIRRI. A, Al Figh ala al Madhahib al arba’d, 4 Vol. Le Caire, dar Ibn Al-Haytham,
2003.

AL-KEBISSI. A. U, Al-Aql wa al Qur’an : Hamiman fardqa baynahoumaal Jahl, Makandt,
paru dans al-Aql fi al-Figr al-Arabi, Markaz Dirasat al-Wahda al-Arabiya, 2° éd, Bayreuth,
Juillet 1998.

AL-SAA’TIL, Al-Fath Al-Rabbani Li Tartib Misnad Al-Imdm Ibn Hanbal Al-Shaybani, vol 1,
Bayreuth, Dar Thyaé Al Turath Al-Arabi, 2° éd., 1976, 175 p.

AL-TAFTAZANI, Abu Al Wafa al Ghanimi, al-Insane wa Al Kawn fi al Islam, Dar Al-Takafa li
al-Nachr wa Al-Tawzie. 1995.

AMOS. S, The History and the Principles of the Roman Civil Law: An Aid to the Study of
Scientific and Comparative Jurisprudence, Kessinger Publishing, 1989.

ARKOUN. M, Ouverture sur I’Islam. Editions : Jacques Grancher. Paris. 1992.

--- La question éthique et Juridique dans la Pensée islamique, 1 Vol, Paris, Vrin, 2010.

--- La Pensée Arabe, Que sais-je ? PUF, 7™ éd, 2008.

--- Pour une critique de la raison islamique, Paris, Maisonneuve & Larose, 1984.
AHRWEILER. H, L’idéologie politique de I’empire Byzantin, Paris, Presses Universitaires de
France, 1975. 158 p.

AUVRAY-ASSAYAS. C, Cicéron, les belles lettres, Paris, 2006.

AZAM. M, Al Falsafa al tabidiya inda al-Jahiz, Egypte, Dar al Hidaya li Al-Taba wa al-Nachr
wa al-Tawzia, 1995. 202.p.

BADRANE A.B, Tarikh al Figh Al Islam wa nathariyate al milkiyat wa al Oukoud. Vol.l,
Beyrouth, Dar an Nahda al Arabiya, 1999, 599 p.

BASTIDE. R, Le sacré sauvage, Paris, Stock, 1997 p.

Ben ACHOUR. Y, Aux fondements de 1’Orthodoxie Sunnite, Paris, PUF. 2008. 368 p.

--- Normes, Foi et Loi, Rabat, Eddif, 1994, 270.p.

--- Politique, religion et droit dans le monde arabe, Tunis, Casablanca, Céres/Eddif, 1992.
BENABOU. M. La résistance africaine a la Romanisation. Editions la découverte. Paris. 2005.
BERGEL. J.L, Théorie Générale du Droit, Paris, Dalloz, 2004.

BERQUE. J, Le Coran, Essai de Traduction, Paris, Albin Michel, 2002.

BERQUE. ] & CHARNAY. J.P, L’Ambivalence dans la Culture Arabe, Paris, Editions
Anthropos, 1967, 473 p.

BLAUDEAU. Ph, Alexandrie et Constantinople (451-491) De I’Histoire a la Géo-Ecclésiologie,

Ecole Frangaise de Rome, 2006.

Vi



BOUAMRANE Ch, Le probléme de la libert¢ humaine dans la pensée musulmane, Solution

Mu’tazilite. Librairie philosophique J. VRIN. Paris. 1978.

BODSON.A, La morale sociale des derniers stoiciens, Sénéque, Epictéte et Marc Auréle, Paris,

Les Belles Lettres, 1967.

BOURDIEU. P, Les Juristes, gardiens de I’Hypocrisie collective, Normes juridiques et

Régulation sociale, sous la dir, F. CHAZEL et J. COMMAILLE, Paris, Librairie générale de

Droit et de Jurisprudence, 1991, p. 95-99.

BOWERSOCK. G. W, Roman Arabia, Harvard University Press. 1994.

BREUKELMAN. C, Tarith al-adab al-‘arabi, 10 vols, traduits en Arabe par Mahmid Fahmi

Higazi, Le Caire, Al-Hay at al-Misriyyat al-‘ammat li al-Kitab, 1993-1999.

— C, Tarth al-su‘ab al-islamiyyat, traduit en arabe par Nabih Amin Faris et Munir al-

Ba ‘labakki. Beyrouth, Dar Al-‘ilm Lil-Malayin, 16°™ éd., 2005. 901 p.

BRISSON. J.P, Autonomiste et christianisme dans 1I’Afrique romaine : de septime sévére a

I’invasion vandale. Paris, 1958.

CAILLOIS. R, L’homme et la sacré, Gallimard Idées, 3°™° édition, Paris, 1950.

CANFORA. L, César, le dictateur démocrate, traduit de 1'italien par Corinne Paul-MAIER avec

la collaboration de Sylvie PITTIA, 3e édition, Paris, Flammarion. 2009.

CARCOPINO. J, Jules César, Presses Universitaires Frangaises, 6° édition, 1990.

CASTRRIADUS. C, I’Institution imaginaire de la société, Paris, Seuil, 1999.

CAYLA. O & THOMAS. Y: Du droit de ne pas naitre (a propos de 1’affaire Perruche). Le

Débat. Gallimard, Paris, 2002.

CHABBIL. J, Le Coran décrypté, Figures bibliques en Arabie, Fayard, France, 2008.

CHABEL. M, le sujet en Islam, Seuil, Paris, 2002.

CHARNAY. J.P, Esprit du Droit Musulman, Paris, Dalloz, 2008.

--- "Pluralisme normatif et Ambiguité dans le figh, L’Ambivalence dans la Culture Arabe,
Paris, Editions Anthropos, 1967, p. 381-396.

CHEHATA. Ch, Etudes de droit musulman, Paris, Presses Universitaires Frangaises, 1971,

--- "L’Ikhtilaf et la Conception musulmane du Droit", L’ Ambivalence dans la Culture Arabe,
Paris, Editions Anthropos Paris, 1967, p. 264-266.

CHIAPPINL Ph, le sacré et le droit, Dalloz, L’esprit du droit, Paris, 2006.

CHEDADDI. A, Les Arabes et l'appropriation de l'histoire : €émergence et premiers

développements de l'historiographie musulmane jusqu'au Ile/VIlle siecle, Arles,

Sindbad/Actes Sud, 2004.

COBIN. H, Histoire de la philosophie islamique, Arman Colin, Paris, 2004, 190.

Vii



COLLINET. P, Histoire de 1’école de Droit de Beyrouth. Paris, Recueil Sirey, 1925.

COSER. L, Men of Idéas: a Sosciologist’s View, New York, Free Press, 1965, 374 p.
COSTALAT-FOUNEAU. A.M, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 1997, 139 p.
COULSON. N. J, Histoire du Droit Islamique, Traduction de I’anglais par Dominique ANVAR,
Paris, Presse Universitaire de France, 1995.

COURTOIS. Ch, Les Vandales et 1’ Afrique, Paris, 1955.

CUNY-LE CALLET. B, Le Monstre politique et la destruction de I’identit¢ romaine dans les
discours de Cicéron, Identités romaines : conscience de Soi et représentation de 1’Autre dans
la Rome Antique. Textes édités per Mathilde SIMON. Paris, Presses de I’Ecole Normale
Supérieure, 2011.

CIZEK. E, Mentalités et Institutions Politiques Romaines, Fayard, Paris, 1990.

DUBOUCHET. P, Droit et Philosophie, I’Harmattan, Paris, 2009.

DUMEZIL. G, la religion romaine archaique, Payot, Paris, 1974.

DURAND. G, I’imagination symbolique. PUF, Paris, 5°™ édition, 2008. 132 p.

EL-CHEIKH. N.M, Byzantium Viewed by the Arabs, Cambridge, Center for Middle Eastern
Studies Uversity, 2004, 271 p.

EI-HAJWI. M, Kitab al fikr a-sami fi tarikh al figh al islami, Rabat-Fez, 1921-1926.

ELIADE, M. le sacré et le profane, Paris, Gallimard, 1965.

ELLUL. J, Le fondement théologique du droit. Dalloz. 2008.

EL-SANHOURY, A. Le Califat, Lyon, Imprimerie Bosc. Frére & Riou, 1926.

FLUSIN. B, Triomphe du Christianisme et définition de 1’Orthodoxie, Le Monde byzantin,
Tome I ’Empire romain d’Orient 330-641, sous la direction de Cécile MORRISSON, Presses
Universitaires de France, Paris, 2004.

FOGEN. M. Th, Histoires du droit romain : De I’origine et de 1’évolution d’un systéme social,
Traduit de I’allemand par Denis TRIERWEILER, La Maison des sciences de ’homme, Paris,
2007.

FREND. W. H. C, Saints and Sinners in the early Church, London, 1985.

GATTESCHI. D, Manuale di diritto pubblico e privato ottomano, seguito da un'appendice dei
trattati ed atti diplomatici risguardanti I'Egitto e dei regolamenti in esso vigenti, Alexandrie,
1865, 570 p.

GAUDEMET. J, Les institutions de I’antiquité, 7° éd. Editions Montchrestien, Paris, 2002.

— les naissances du droit : le temps, le pouvoir et la science au service du droit, 4 éd,
Montchrestien, Paris, 2006.

GAUDEMET. ] & CHEVREAU. E, Droit Privé romain, Paris, Montchrestien, 2009, 3° éd., 430. p

viii



GENY.F, sciences et Techniques en droit privé positif, T III, Librairie de la société du recueil

Sirey, Paris, 1921.

GIBB. H. A. R, The Islamic Background of Ibn Khaldtn's Political Theory, BSOS, VII 1933-

1935.

GILLIOT. C, Exégese, langue et théologie en Islam: 1'exégése coranique de Tabari, Paris, J.

Vrin, 1990, 320 p.

GOLDZIHER. [, Le Dogme et la Loi dans I’Islam, 2° éd., Paris, I’Eclat et Geutner, 2005.

GRAF. D.F, Rome and Its Arabian Frontier from the Nabataeans to the Saracens, Collected

studies series, Hampshire, England-Brookfield, VT: Variorum: Ashgate, 1998.

--- The Saracens and the Defense of the Arabian Frontier, Bulletin of the American Schools of
Oriental Research, No. 229, The American Schools of Oriental, 1978.

GUTAS. D, Pensée grecque, culture arabe : le mouvement de traduction gréco-arabe a Bagdad

et la société abbasside primitive : Ile-IVe-VIlle-Xe siccles, trad. CHEDADDI (A), Paris,

Aubier, 2005. 340 p.

HAMDI ZAKZOUK, Mahmoud : Kitab al Istichrag wa al Khalfiya al Fikriya li al Sirad al

Hadari, (Le livre de I’orientalisme et le fondement intellectuel du conflit des civilisations),

Dar al-Madrif, Le Caire, 1997, 168.p.

HAMDI. N, Halli al Insan Moussdyar aw Moukhdydr, Markaz Buhit al-Azhar, 1991, 166p.

HASSAN ZAYD. M. A. Al ljara Bayn al Figh Al Islami wa al Tatbiq al Moudssir, le Caire, al-

madhad al-Alami li al-fikr al-islami, 1996.

HUMBERT. M, Institutions politiques et sociales de 1'Antiquité, Paris, Editions Dalloz, 2007.

HUGONIOT. Ch, Rome en Afrique, de la chute de Carthage aux débuts de la conquéte arabe,

ChampsUniversité, Flammarion, paris, 2000.

HUSSEIN, F. Bahth fi Nach’at al Dawla al Islamiya, Markaz, Beyrouth, Dirasat al Wahda al

Arabiya, 2010, 319 p.

IBRAHIM. A, al-markaziya al-Islamiya, Siurat al-Akhar fi al-mikhyal al-Islami khilal al Qurun

al-Wiista, Beyrouh, al-Markaz al-Thakafi al-Arabi, 2001, 208 p.

IQBAL. M, Reconstruire la pensée religieuse de I’Islam, trad. Eva MEYEROVITCH, Paris,

Librairie d'Amérique et d'Orient Adrien, Maisonneuve, 1955.

JERPHAGNON. L, Histoire de la Rome antique : les armes et les mots, Hachettes Littératures,

Paris, 2002.

--- Les Divins Césars : idéologie et pouvoir dans la Rome Impériale. Hachettes Littératures,
Paris, 2004.

JOMIER. J, Dicu et I’homme dans le Coran, Paris, Cerf, 1996.

iX



KAUFMANN. J.C, L’invention de soi : une théorie de 1’identité, Paris, Hachette Littérature,
2005.

KHALLAF. A, Les fondements du Droit Musulman, Ilm Ugul al Figh, traduit de 1’arabe par
Claude DABBAK, Asmaa GODIN, Mehrezia Labidi MAIZA, Paris, Editions al Qalam, 1997.
KHOURY. A.T, Les théologiens byzantins et ’Islam, Thése de Doctorat, 2.Vol, Université de
Lyon, 1966.

LACROIX. B, Orose et ses idées. Montréal, Institut d’études médiévales ; Paris, J. Vrin, 1965.
LADJILI-MOUCHETTE. J, Histoire juridique de la Meéditerranée: Droit romain, droit
musulman, Centre d’Etudes, de Recherches et de Publications, Tunis, 1990.

LAMMENS. H, La Mecque a la veille de I’Hégire, imprimerie catholique, Beyrouth, 1928.
LAROUI. A, I’histoire du Maghreb, un essai de synthése, Casablanca centre culturel arabe,
1991.

LECLERC. G, Sociologie des Intellectuels, Que Sais-Je ? PUF, 2003.

LECOMTE. G, Du Profane et du Sacré dans les Sciences Arabes, L’Ambivalence dans la
Culture Arabe, Paris, Editions Anthropos, 1967.

LE GOFF. J, Le Dieu au Moyen—Age: entretiens avec Jean-Luc POUTHIER, Paris, Bayard,
2003.

LEGENDRE. P, L’autre Bible de 1’Occident : Le monument romano-canonique, Etude sur
I’architecture dogmatique des sociétés, Fayard, Paris, 2009.

LEROUGE. Ch, Comment se construit une image des Parthes & Rome ; Identités romaines :
conscience de Soi et représentation de 1’Autre, Identités romaines : conscience de Soi et
représentation de 1’Autre dans la Rome Antique. Textes édités per Mathilde SIMON. Paris,
Presses de I’Ecole Normale Supérieure, 2011.

LEVY. J.P & CASTALDO. A, Histoire du droit civil' 3™ édition. Dalloz. 2002.

LEWIS. B, Comment 1'Islam a découvert 1'Europe ?, traduit de l'anglais par Annick Pélissier,
Paris, Gallimard, 2005, 339 p.

LJAMI. A, Ibn Hazm et la polémique islamo-chrétienne dans l'histoire de l'islam. Brille,
Leyde, 2003.

LOUTH. A, St. John Damascene: tradition and originality in Byzantine theology, New York,
Oxford University Press, 2002.

MARAVAL. P. Le Christianisme de Constantin a la conquéte arabe. PUF. Paris. 1997.
MARTIN. P.M. L’idée de la royauté a Rome, Tome 2, haine de la royauté et séductions
monarchiques, du IV® siecle av. J.-C. au principat augustinien. Adosa, Clermont Ferrand,

1994, 511 p.



MASPERO. J, Histoire des Patriarches d’Alexandrie, depuis la mort de I’empereur Anastase

jusqu’a la réconciliation des Eglises Jacobites. Librairie ancienne Edouard Champion, Paris,

1923.

MATHONAT. B, Les Principes de la Formation Morale dans la Tradition Judéo-Chrétienne et

la Philosophie Grecque (Platon, Aristote, le Stoicisme). Université de Paris IV Sorbonne,

1985.

MACNAGHTEN W. H, Principles and Precedents of Mohamadian Law: a Compilation of

Primary Rules Relative to the Doctrine of Inheritance and Contract, Calcutta, Madras, 581 p.

MASSE. H, L’Islam, Paris, Armand Collin, 1961, 7°¢ éd, 223 p.

MOHSEN. I, « L’exégese coranique a travers 1’Histoire », Le Coran et la Bible, Bayard, Paris,

2002.

MODERAN. Y, Les Maures et I’ Afrique Romaine, Ecole Frangaise de Rome, 2003.

MOKRANI. A, Naqgd al-Adyane ind Ibn Hazm, Virginie, al-Maahad al-Alam li al Fikr Al

Islami, 2008, 388 p.

MULLER. R, les Stoiciens, la liberté et 'ordre du monde, Paris, J. Vrin, 2006.

NICOLET. C, le métier du citoyen dans la Rome républicaine, Gallimard, Paris, 1976.

OLIVIER. B. Les identités collectives a I’heure de la mondialisation, Paris, CNRS Editions.

2009.

OTTO. R, Le Sacré : 1'élément non rationnel dans l'idée du divin et sa relation avec le

rationnel, trad de I’allemand par André JUNT, Paris, Payot, 2001, 284 p

OUMLIL.A, Al-khitab al-Tarikhi : dirassa li manhajiyat ibn khaldiin, 4° éd., Casablanca, Al-
Markaz al-Thaqafi al Arabi, 2005, 296 p.

--- Fi Shari’yate al-Ikhtilaf, Beyrouth/Casablanca, dar al thaqafa al-arabiya, 2¢ éd., 2005. 159 p.

PARKER S. T. Romans and Saracens : A History of the Arabian Frontier, Dissertation Series

6, American school of oriental searches, Distrubed by Winona Lake, 1986.

PENA. M, Le Stoicisme et I’Empire Romain : historicité et permanences, Aix en Provence,

Presse universitaire d’Aix Marseille, 1990.

PICCIRILLO. M, L’ Arabie Chrétienne, MENGES, paris, 2002.

PIOTTE. J.M, La pensée politique de Gramsci. Montréal, Editions Parti-Pris, 1970, 302 p-

RACHET. M, Rome & les berbéres : un probléme militaire d’ Auguste a Dioclétien. Collection

Latomus. Volume 110. Revue d’¢tudes latines. Bruxelles. 1970.

RIES. J, Les chemins du sacré dans I’histoire, Aubier Montaigne, Paris, 1985.

SAMI N. L, Al Hiriyya al Mas’tlla fi al-Fikr al-Islami al-Falsafi, Maktabate al-Hriyya al-

Haditha, Le Caire, 414 p.

Xi



SARTRE. M, Bostra des origines a 1’Islam, librairie orientaliste Paul Geuthner, Paris, 1985.

--- La construction de I’identité des villes de la Syrie hellénistique et impériale : Idéologies et
valeurs civiques dans le monde romain, Textes réunis par Hervé INGLEBERT.
Picard.2002.

--- L’Orient Romain : provinces et sociétés provinciales en Méditerranée orientale d’Auguste
aux Séveres (31 avant J.C. — 235 J.C.), Seuil, Paris, 1991.

---Trois études sur 1’ Arabie romaine et byzantine, Latomus, Bruxelles. 1982.

SAWAS Pacha, Etude sur la théorie du droit musulman, 2 Vol, Paris, Marchal et Billard, 1892-

1898.

SCHACHT. J, Introduction au droit musulman, Paris, Maisonneuve et Larose, 1983, 252 p.

SEIGNETTE, N. Moukhtassar de Khalil : Abrégé de la loi musulmane selon le rite Malékite,

Constantine, A. Challamel, 1911.

SHAHID. I, Byzantium and the Semitic Orient before the Rise of Islam, Varorium Reprints,

London, 1988, p. 321-343.

SHILS. E.A, The Intellectuals and The Power, and other essays, Chicago, University of

Chicago Press, 1972, 481 p.

SCHIAVONE. A, Jus : I’invention du droit en Occident, traduit de 1’italien par Geneviéve et

Jean BOUFFARTIGUE, Belin, Paris, 2008.

SEDILLOT -L. A : Histoire Générale des Arabes : leur empire, leur civilisation, leurs écoles

philosophiques, scientifiques et littéraires. Tome 1. 2™ Edition. Maisonneuve. Paris. 1877.

Editions d’ Aujourd’hui. 1984.

SPANNEUT. M, Le Stoicisme des Peres de I'Eglise: de Clément de Rome a Clément

d'Alexandrie, Paris, éd. Le seuil, 1957. 475 p.

STETIE. S, Mahomet, Paris, Albin Michel, 2001.

TATE. G, Justinien, I’Epopée de I’Empire d’Orient (527 — 565), Fayard, Paris, 2004.

TOLAN. J, Les Sarrasins : I’Islam dans 1’imagination européenne au moyen age. Traduit de

I’anglais par Pierre Emmanuel Dauzat., Paris, Flammarion, 2003.

TREADGOLD. W, A History of Byzantine State and Society, California, U S A, Stanford

University Press, 1997.

TURNER. V, le phénomene rituel : Structure et contre structure, Paris, PUF, 1990.

TYAN. E, Les Institutions du Droit public musulman, T.I &2, Paris, Recueil Sirey, 1954.

--- Histoire de I’organisation judiciaire en pays d’Islam, E.J. Brill, Leyde, 1960.

VAN DER LEEUW. G, La religion dans son essence et ses manifestations, Paris, 1948. P.

VILLIERS. R, Rome et le Droit privé, Paris, Albin Michel, 1977. 633 p.

xii



VINSONNEAU. G, Socialisation et Identité, publi¢ dans Identité (s) : L’individu, le groupe, la

société. Cordonné par Catherine Halpern & Jean Claude Ruano-Borbalan, Auxerre, éditions

sciences humaines, 2004.

WOLFF. C, Les Brigands en Orient sous le Haut-Empire, Ecoles Francaise de Rome, 2003.

YASSINE. A, al-Sulta fi al Islam : al aql al fighi al-salafi vayna al-nass wa al-Tarikh,

Casablanca, al-markaz al-thaqafi al-Arabi, 2° éd. 2000. 349 p.

- A, al-Silta fi al-Islam: naqd al-nathariya al-siyassiya, Casablanca, al-markaz al-thaqafi al-
Arabi, 2009. 352 p.

ZIYADA. K, Tatawir al-Nathrd al-islamiya ild Europa, Londres, Riyad al-Ryss li al-kitab wa

al-Nachr, 2009, 262 p.

ZVI. Y, César et son image : des limites du charisme en politique, Paris, les Belles lettres

1990.

xiii



Articles de périodiques.

ABD ELHAMID. H, Du Droit Romain au Droit Musulman, la permanence de 1’idéal
métaphysique, Méditerranées, N°4, Empires et Passés Méditerranéens, Paris, L’Harmattan,
1995, p 47-60.
--- Umma, Khilafa, Citoyen: Réflexions sur quelques conceptions fondamentales du droit
public musulman, Méditerranées, N°9, La Citoyenneté ENTRE Orient et Occident, Paris,
I’Harmattan, 1996, p 25-41.
ABEL. A, « Un hadith sur la prise de Rome dans la tradition eschatologique de I'Islam »,
Arabica, T. 5, Fasc. 1, Leyde, Brille, (Jan., 1958), pp. 1-14.
ABEL. A, changements politiques et littérature eschatologique dans le monde musulman,
Studia Islamica, No. 2, Maisonneuve & Larose, 1954, p. 25-27.
ABU AKL. Z, Les principes du droit comme logique propre aux sciences religieuses selon
Averroes, Greco Arabo Latino Incontro di Culture, Universita di Pisa, Dipartimento di

Filosofia, Pise, 2010, derni¢re mise a jour Mai 2013, http://www.gral.unipi.it.

ANTOINE. G, Un colloque entre orthodoxes et théologiens nestoriens de Perse sous Justinien,
Compte-rendu des séances de 'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 114¢ année, N. 2,
1970. pp. 201-207.

--- Justinien et L'église de Perse, Dumbarton Oaks Papers, Vol. 23. (1969 - 1970), pp. 39-66.

ARNALDEZ, R. Ibn Hazm, Encyclopadia Universalis, URL: http://www.universalis-

edu.com.sicd.clermont- universite.fr/encyclopedie/ibn-hazm.

ARKOUN, M. Religion et sociét¢ d’apres I’Exemple de I’Islam, Studia Islamica, N. 55,
Maisonneuve & Larose, 1982; pp 5 — 59.

BERNAND. M, Les Ucul al-figh de 1'époque classique status quaestionis ; Arabica, T. 39, Fasc.
3, Brill, Nov., 1992, pp. 273-286.

BERTING, Identités collectives et image de 1’autre : les pieges de la pensée collectiviste,
Revue Hermés, n°30, 2001, Paris, Centre national de la recherche scientifique, p. 41-58.
BIENENSTOCK. M, « De I’esprit : les philosophes allemands et I’« Aufkldrung » », Revue
germanique internationale [En ligne], 3 | 1995, URL : http://rgi.revues.org/496 ; DOI :
10.4000/rgi.496, Editeur : SNRS, mis en ligne le 05 octobre 2011, consulté le 16 Avril 2013.

CHEHATA. Ch, Les concepts de Qabd Daman et de Qabd Amdna en droit musulman Hanéfite,
Studia Islamica, No. 32 Paris, MaisonNeuve & Larose, 1970, p. 89-99.

Xiv


http://www.gral.unipi.it/

De PREMARE. AL, Les textes arabes dans leur environnement, Arabica, T. 47, Fasc. 3, Les
usages du Coran. Présupposés et Méthodes, Leyde, Brill, (2000), p. 391-408.

DEL HOYO, T. H. Milites in oppidis hibernabant. El hospitium militare invernal en ciudades
peregrinas y los abusos de la hospitalidad subtectis durante la Republica, Dialogues d'histoire
ancienne. Vol. 27 N°2, 2001. p. 63-90.

DENNY, F.M, al-Umma in the constitution of Medina, Journal of near eastern studies, vol 36,
No. 1. the University of Chicago Press, (Jan., 1977), p. 39-47.

DERANTY J-P, « Lectures politiques et spéculatives des Grundlinien der Philosophie des
Rechts », Archives de Philosophie, 2002/3 Tome 65, p. 441-462.

DURAK. K, Who Are The Romans, The Definition of Bilad al-Riim in Medieval Islamic
Geographies, Journal of Intercultural Studies, 2010, p. 285-298.

DURAND. J.D, Ordres Religieux Et Histoire Culturelle Dans L’occident Médiéval, LUSITANIA
SACRA, 2* série, 17, 2005, 299-328, site officiel de 1’Université Catholique Portugaise,
http://repositorio.ucp.pt/handle/10400.14/4566.

DURKHEIM. E & MAUSS. M, « De quelques formes de classification, Contribution a 1'étude
des représentations collectives ». Année sociologique, VI, Les Presses universitaires de
France, (1901-1902), pp. 1 a 72. Rubrique “ Mémoires originaux . Nouvelle édition corrigée,
le 25 septembre 2002, avec la coopération de M. Jean LASSEGUE, LATTICE-CNRS,
Montrouge, France.

EL CHEIKH. N.M, Mohamed and Heraclius: A Study in Legitimacy, Studia Islamica, No. 89,
Paris, Maisonneuve et Larose, 1999, p. 5-21.

FAHD. T, Rapports de la Mecque avec I’ Abyssinie : le cas des Ahabis, I’ Arabie préislamique
et son environnement historique et culturel, actes du colloque de Strasbourg, 24-27 juin 1987,
édités par T. FAHD, Leyde, 1989.

FILALI-ANSARY. A, Un Laboratoire Politique, Philosophie Magazine, Hors-Série : Le Coran,
H6, Paris, (février-Avril 2010), p.82-83.

FREZOULS. E, Rome et la Maurétanie tingitane : un constat d'échec ?, Antiquités africaines,

N°16,1980. pp. 92-93.  http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/antaf 0066-

4871 1980 num 16_1_1058.

GILLIOT. C, Exégese et sémantique institutionnelle dans le commentaire de Tabari, Studia
Islamica, No. 77, 1993, p. 41-94.
--- Langue et Coran selon Tabari : I. la précellence du Coran, Studia Islamica, No. 68, Paris,

Maisonneuve & Larose, 1988, p. 79-106.

XV


http://repositorio.ucp.pt/handle/10400.14/4566
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/antaf_0066-4871_1980_num_16_1_1058
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/antaf_0066-4871_1980_num_16_1_1058

GUTMAN.D, Mircea ELIADE : les clefs du sacré, publi¢ dans le magazine Sciences

Humaines, Numéro 4, Mars 1991.

GUYON, G, A propos du Cosmopolitisme Chrétien, Méditerranées, N°25, Cosmopolitisme et

Antiquité, Paris, Harmattan, 2000, p.55-74.

--- les premiers chrétiens et les valeurs de la vie publique romaine (I'- III° siecle) « L ‘utilitas
communis » chrétienne et « ['utilitas reipublicae », Méditerranées, N°16, Religion et vie
publique, Paris, Harmattan, 1998. P 89-115.

--- L’Utopie citoyenne chrétienne (De la plebs christiana au civis christianus) Méditerranées,
N°8, Citoyenneté antique, Citoyenneté Contemporaine, Paris, Harmattan, 1996, 47 — 69.

HADOT. P & MESLIN. M, A propos du Donatisme, Archives des sciences sociales des

religions. N. 4, 1957. http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/assr 0003 -

9659 1957 num 4_1_1684.

HALLAQ W.B. On the Origins of the Controversy about the Existence of Mujtahids and the

Gate of Ijtihad. Studia Islamica, No. 63. Maisonneuve & Larose, 1986, p. 129-141.

--- Was al-Shafi’i the Master Architect of Islamic Jurisprudence? International Journal of
Middle East Studies, Cambridge University Press, Vol. 25, No. 4, Nov 1993, p 587-605.

--- Was the Gate of Ijtihad Closed? International Journal of Middle East Studies, Vol. 16, No.
1. Cambridge University Press, Mar., 1984, p. 3-41.

HAMIDU ALLAH. M, La lettre du Prophéte a Héraclius et le sort de 1'original, Arabica, T. 2,

Fasc. 1, Brill, Leyde, Jan., 1955, p. 97-110.

KISTER M. J, Al Hira: Some notes on its relations with Arabia. Arabica, T. 15, Fasc. 2, Jun.,

1968, Brill, Leyde, p. 143-169.

LADJILI J, L’Empire dans les passés méditerranéens : I’Empire du Droit romain, I’Empire du

droit musulman, Méditerranées, N°4, Empires et Passés Méditerranéens, Paris, L’harmattan,

1995, p 11- 28.

LETSIOS. D. G, Le cas d’Umru Al KAYS & la question de « la Foederati » romaine en Arabie

au 4™ S. L’Arabie préislamique et son environnement historique et culturel, actes du

colloque de Strasbourg, 24-27 juin 1987, édités par T. FAHD, Leyde, 1989.

MAKDISI. G, The Juridical Theology of Shafi’i: Origins and Significance of Ugul al-Figh,

Studia Islamica, No. 59 , Paris, Maisonneuve & Larose, 1984, p 5-47.

MEULEMAN. J. H. La causalité¢ dans la "Mugadimah d'Ibn Khaldiin, Studia Islamica, No. 74,

Paris, Maisonneuve et Larose, 1991, p. 105-142.

MONTGOMERY WATT. W. The Place of Religion in the Islamic and Roman Empires, Numen,

Vol. 9, Fasc. 2, Leyde, BRILL, Sep., 1962, p. 110-127.

XVi


http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/assr_0003-9659_1957_num_4_1_1684
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/assr_0003-9659_1957_num_4_1_1684

NICOLS. J, Hospitium and Political Friendship in the Late Republic, University of Oregon,
actes de séminaire, Aspects de I’Amiti¢ au sein du monde gréco-romain, édité par Michael
PEACHIN, Geschichte, Heidelberg, on 10-11 June, 2000.

https://scholarsbank.uoregon.edu/xmlui/bitstream/handle/1794/4959/nic-hosp.pdf?sequence=1.

NYBAKKEN. E. O, The Moral Basis of Hospitium, The Classical Journal, Vol. 41, No. 6, The
Classical Association of the Middle West and South, Mar., 1946, p. 248-253.

NICOLS. J, Hospitium and Political Friendship in the Late Republic, University of Oregon
PENA. M, Les juristes romains et le Concept de I’Empire: Actes du colloque de Strasbourg,
(11-12 septembre 1997), Aix en Provence, Presses Universitaires d’Aix-MArseille, 1998, p.
307-314.

PISTAKIS. G, A propos de la citoyennet¢ romaine de I’Empire romain d’Orient, Paris,
Méditerranée, N° 12, L’Harmattan, 1997.

POUND R, Theories of Law, The Yale Law Journal, Vol. 22, No. 2, Dec., 1912, p. 114-150.
RAYMOND. B. Le départ des Etrusques de Rome selon I'annalistique et la dédicace du temple
de Jupiter Capitolin. Revue de l'histoire des religions, tome 159 n°2, Paris, Armand Colins,
1961, p. 141-156.

REY-COQUALIS. J.-P, Syrie Romaine, de Pompée a Dioclétien, The Journal of Roman Studies,
Vol. 68 Society for the Promotion of Roman Studies, 1978, p. 44-73.

SAVAN. H, On Foederati, Hospitalitas, and the Settlement of the Goths in A.D. 418, The
American Journal Of Philology, Vol. 108, No. 4 Maryland, U.S.A, The Johns Hopkins
University Press, Hiver 1987, p. 759-772.

SOULTANE. Z, Al-Sahifa wa al-Dawla Al Haditha, Al Waay al Islami, Al-Sharika al-Asriya li-
al Tibad wa al-Nachr, No 535, Koweit, Mars 2010, p. 22-25.

JANNIARD. S, Armée et acculturation dans 1’orient Romain Tardif. L’exemple des confins
syro-mésopotamiens. V-VI Ap J.C, Mélanges de 1’école Francaise de Rome. Antiquités.
MEIRA. 118-1 2006.

TZITZIS. S, Le Volksgeist entre philosophie politique et philosophie du droit : le cas de

I’Ecole historique du droit, Article publi¢ en ligne : Février 2007, http:/www.sens-

public.org/article.php3?id_article=383, consulté avril 2013.

TALBIL. M, Ibn Khaldiin et le sens de I'Histoire, Studia Islamica, No. 26. Maisonneuve et
Larose, 1967, p. 73-148.
TAVOLIERI D'ANDREA. C, La fiscalit¢ nel mondo antico. Il caso dell'hospitium militum,

Zeitschrift fiir antikes Christentum, vol. 11, n°3, Berlin, De Gryter, 1997, p. 448-463.

XVii


https://scholarsbank.uoregon.edu/xmlui/bitstream/handle/1794/4959/nic-hosp.pdf?sequence=1
http://www.sens-public.org/article.php3?id_article=383
http://www.sens-public.org/article.php3?id_article=383

TYAN. E, Méthodologie et sources du droit en Islam (Istihsan, Istislah, Siyasa Sar‘iyya),
Studia Islamica, No. 10, Paris, Maisonneuve & Larose, 1959, p. 79-109.

TURKI. A, La logique juridique, des origines jusqu'a Shafi’i (Réflexions D'ordre

Méthodologique, Studia Islamica, No. 57, Paris, Maisonneuve & Larose, 1983, p. 31-45

VICTOROFF. D, Persuasion collective et image de soi, Revue frangaise de sociologie, Vol. 4,

No. 1, Editions OPHRYS et Association Revue Francaise de Sociologie, Jan. - Mar., 1963, p.

37-40.

Recueil d’articles sous la direction de Mohamed Hamida Allah.

Hal li al-Qanun al-Rimani Tadthir dla al-Figh al-Islami, Beyrouth, Dar al-Bahth al-Ilmiya,
1973.177. P.

AL DAWALIBL MM, Al Madkhal fi al Houkouk al roumaniya (Introduction a I’étude
du droit romain), Damas, 1948, Hal li al-Qanun al-Rumani Tadthir dla al-Figh al-
Islami, 1973, p. 85-114.

FITZ GERALD. S.V. “The alleged debt of Islamic law to the roman law”, law Quarterly
Review, January 1951, N° 67, p 81 — 102; Traduit par Mohamed Salim AL-AWA, A/
din al Mazoim li al Qanun al Rimani dla al Qanun al islami, Hal li al-Qanun al-
Riamani Taathir ala al-Figh al-Islami, p. 117-166.

HAMIDU ALLAH. M, Tadthir al-Qanun al-Riumani dla al-Figh al-Islami, Intervention
lors du congres des orientalistes, tenu @ Haydar Abad en 1941, Traduite en arabe en
1968, p. 27-44.

NALLINO. C.A, Diritto musulmano, diritti orientali cristiani, Raccolta di scritti editi e
inediti. Rome, 1942. Traduit en arabe par Mohamed Hamidl Allah sous le titre de
« Natharat fi Alaqat al-figh al-islami bi al-Qaniin al-Rumani », p. 9-24.

XViii



Site internet & Dictionnaires.

Ministére marocain des affaires religieuses, "Pourquoi le droit musulman a triomphé du droit

romain", Revue Dadawat al-Haq, N° 171, site officiel [en ligne], Rabat, [s.d.]derniére mise a

jour : juillet 2011, www.habous.net/daouat-alhag/item/4491
Ministére des affaires islamique et des Awgaf, Arabie Saoudite, Mawqi’al-Islam.

http://quran.al-islam.com/

Lissan al-Arab, Ibn Manzir, corrigé et vérifi¢ par Abdel Allah Ali AL-KABIR et Mohamed
Ahmed HASSABA ALLAH, Beyrouth, dar al Ma’arif.

Dictionnaire de la culture juridique, Presses Universitaires de France, Paris, 2003.
Dictionnaire Des Antiquités Romaines et Grecques, 3° éd. La Librairie Hachette. Paris. 1883.
Dictionnaire des Religions, dirigé par Paul POUPARD, Vol 2 : L —Z, Presses Universitaires de
France, Paris, 2007.

Dictionnaire des Sciences Humaines, publi¢ sous la direction de Sylvie MESURE et Patrick
SAVIDAN, Presses Universitaire de France, 2006.

Encyclopédie de I’Islam, Nouv. éd. E.J. Brill Leyde, Maisonneuve et Larose, Paris, 1960.

Encyclopadia Universalis. URL: http://www.universalis-edu.com.sicd.clermont-

universite.fr/encyclopedie/ibn-hazm.

XiX


http://www.habous.net/daouat-alhaq/item
http://quran.al-islam.com/
http://www.universalis-edu.com.sicd.clermont-universite.fr/encyclopedie/ibn-hazm
http://www.universalis-edu.com.sicd.clermont-universite.fr/encyclopedie/ibn-hazm

Glossaire

Al-Adild Al-Kouliya : les prescriptions générales qui permettent au juriste de déduire la norme
juridique.

Al hitkm: le jugement.

Al-Hdgq. Le Droit, la Vérité.

Akhbar-Al Ahad: les traditions rapportées par un seul narrateur.

Al- Magqasid (ilm): les finalités de la loi islamique.

Al-Magqasid Al-Kulliyyah : les finalités globales.

Al-Magqasid Al-Juz'iyyah: les finalités partielles.

Al Miijtédhid : celui qui fait un effort rationnel dans 1’interprétation de la loi.
Agliyat : les données rationnelles.

Agql, 1a Raison.

Atiya : le Don.

Ayn : ’objet d’une transaction.

Awad : un prix, une compensation.

Dar Al Hdrb : le domaine de la Guerre.

Dar Al-Islam : le domaine de I’Islam.

Dhimis : croyant monothéiste, juif ou chrétien, vivant sous la juridiction de 1’Islam.
Daribat al diydfa : charge fiscale qui consistait a loger et ravitailler les soldats musulmans.
Daribat al Makous : 1a Taxe douanicre collectée sur les marchandises.

Fagqih : juriste.

Fard kifaya : obligation collective.

Fitya, fatwd: 1’avis juridique.

Hadiya : 1a libéralité, I’ offrande.

Hakim : le Sage.

Hiba : Donation.

Hibdt Thawab : 1’acte de donation conclu contre une compensation pécuniaire.
Ibaha : permission.

Ijdra : contrat de location.

Ijmad : le consensus.

Ijtihdd : du point de vue juridique, désigne Il'effort d'un Mujtdhid dans l'interprétation ou la
réinterprétation des sources de la loi islamique.

1ld : la cause fondatrice de la norme.

Imdmat : la direction spirituelle et politique de la communauté islamique.

XX



Istihssan, un mécanisme rationnel, utilisé largement par les Hanafites, qui permet d’éviter
I’application d’une reégle normalement fondée sur un précédent et de le remplacer par une nouvelle
régle plus adéquate aux circonstances contingentes du cas traité.

Jizya : impdt de capitation payé par les gens du livre.

Kafira : I’argent versée par un individu afin de se racheter d’un acte illicite qu’il aurait commis.

Kasb : la théorie d’al Ash’ari qui enseigne que I’homme peut acquérir les actes créés originellement
par Dieu. Cette doctrine rend 1’homme seul responsable de ses faits.

Khildfa : le vicariat du prophéte a la téte de la communauté islamique. La suppléance d’une personne.
Kitab: le livre.

Matn: le texte qui relate la tradition prophétique rapportée.

Miibah: permis, licite.

Miikaldf : I’individu majeur et responsable.

Miilk: 1a Royauté, le Pouvoir.

Nidhr : la promesse donnée a Dieu d’effectuer un acte charitable.

Qadaé : le jugement divin.

Qiyids: analogie. Méthode de déduction juridique.

Riba : usure.

Sddagd : I’aumone.

Sahifa : 1a charte de Médine.

Sdnad : 1a chaine des rapporteurs du Hadith.

Salaf : la premiére génération des compagnons du prophéte et leurs successeurs.

Sdlam: le contrat de la vente a livrer.

Sira : biographie du prophéte.

Shura: le principe islamique de la consultation et de la concertation.

Sunna : tradition, ensemble des paroles et des actes du prophéte.

Tamlik: acquérir la propriété d’un objet (terre, bétail...)

Uculi: théoricien du Droit.

Uléma : savants.

Umma : 1a communauté islamique.

Wildya : protection, autorité générale.

Zikat : aumoéne légal, I’obligation annuelle faite & chaque musulman, ayant la condition financicre

nécessaire, de payer une partie de ses sources aux individus les plus démunis.

XXi



Ecoles juridiques sunnites.

Le Droit musulman sunnite se divise en quatre grandes écoles juridiques. Elles s’accordent sur le
Coran et la tradition prophétique comme sources du droit, mais divergent sur le recours au consensus

de la communauté islamique et 1’usage de la raison personnelle pour la déduction de la régle juridique.

L’école hanbalite : cette école est fondée sur les enseignements de l'imam Ahmad ibn.
Hanbal (780-855) qui pronait 'origine divine du droit. Son enseignement a été une réaction a
I’école mi’tazilite qui préchaient I’origine humaine des actes. Le Hanbalisme rejette également
l'opinion personnelle et le raisonnement analogique institué¢ par les hanafites. Selon cette école,
la spéculation humaine ne peut introduire que des innovations néfastes au sein des préceptes
révélés. En conséquence, les sources du droit hanbalite sont le Coran, la Sunna, al-ijjmad, les
avis des compagnons, al hddith al-da’if (tradition unilatéralement rapportée).

C'est école qui adopte une interprétation trés littérale et trés stricte des textes sacrés est
présentée comme la plus conservatrice des écoles sunnites. Aujourd’hui, elle est la doctrine
juridique officielle de I'Arabie Saoudite.

L’école hanéfite : fondée par Abii Hanifa An-nu ‘man (80-150 AH), cette école est apparue
en Irak, a Kufa et s’est répandue a Bagdad. Elle a adopté les méthodes de son fondateur et celles
des maitres de cette école aprés lui comme Abi Yisuf et Abii El Hassan. Ses fondements
comprennent, en plus du Coran et de la Sunna, [’Istihssan, la coutume et les paroles des
compagnons du Prophete. Cette école est caractérisée surtout par 1’utilisation de la raison et de
I’opinion : A/-Ra’y. Cette école est répandue de nos jours en Afghanistan, en Inde, en Turquie,
en Iran, en Syrie, en Russie et en Chine.

L’école malékite : fondée par Malik Ibn Anas (93-179 A.H) et apparue a Médine, cette école
met ’accent sur 1’avis des compagnons du prophéte et sur la pratique des médinois. Elle donne
aussi une place importante aux coutumes de la société s’ils ne contredisent pas la loi divine ainsi
qu’a I’établissement des normes juridiques a partir de I'intérét général de la société (al masalih
al mursala). Les ouvrages de référence de cette école sont, entre autres, le Muwatta’ de I’Imam
Malek et la Mudawanna, un recueil des avis juridiques compilé par Sahniin Ibn Said At-taniikhi.
Cette école s’est répandue en Andalousie, au Maghreb, en Afrique subsaharienne, aux Emirats,
au Koweit, a Bahrein, au Soudan, et au Khurasan.

L’école shaféite : elle a été fondée par Muhammad Ibn Idriss AI-Shafi’i (150-204 A.H) qui a
vécu a la Mecque, puis en Iraq avant de s’installer en Egypte. Elle est positionnée entre 1’école
hanafite qui prime I’opinion personnelle et 1’école malékite qui se base essentiellement sur la
sunna. Pour son fondateur, la sunna est valorisée comme une source de droit, cette école accorde
une grande importance au consensus de toute la communauté. Cette école s’est répandue en
Egypte, au Yémen, et dans certains pays de 1’Asie comme I’Indonésie, la Malaisie et la
Thailande.

XXii



Autres écoles juridiques islamiques.

L’école mii’tazilite : Selon cette école, I’homme crée ses propres actions bonnes et mauvaises et
mérite pour tout ce qu’il fait récompense ou chatiment dans 1’autre monde. Dieu est infaillible pour lui
attribuer le mal ou I’injustice. L’homme est donc libre en tout ce qu’il fait.

Les tenants de la théorie Mi’tazilite réfutent également le caractére incréé du Coran et enseignent

que seule la Raison humaine permettra de faire triompher la vérité divine.

Le Zahirisme : école théologique et juridique apparue au cours du IX®™ siécle a Ispahan en Iran.
Son fondateur Dawud ibn "Ali (817-883) a été d’abord un disciple de 1’école hanéfite avant de passer
au shafi’isme et de poser, par conséquent, les bases premicre de son rejet postérieur de ['usage de la
libre opinion.

Le Zahirisme juridique écarte 1’effort rationnel et I’interpréte comme une interférence subjective
entre la volonté¢ divine (exprimée littéralement a travers le Texte sacrée) et le croyant. Sa
méthodologie déductive de la norme juridique se base donc sur le Coran, le Sunna authentique et le
consensus des compagnons du prophete a la différence des autres écoles orthodoxes qui admettent le
consensus des savants religieux de la communauté islamique. Cette école qui rejette al-taqlid
(imitation des docteurs de loi précédents) avait trouvé son expression la plus illustre sous la plume

d’Ibn Hazm en Andalousie (994- 1064).

Les courants d’interprétation des textes fondateurs de ’Islam.

L’école Qadarite : Mouvement théologique qui professe que Dieu ne prédétermine pas les actes
humains, elle théorise le libre arbitre de I’homme.

Ecole d’al jabr (le déterminisme). Cette doctrine que les ceuvres de I'individu lui sont imposées par
Dieu sans que celui-ci n'ait de volonté, ni de capacité.

Ahl Al-Hddith: les adeptes de la tradition prophétique.

Ahl Al-Kalam: ceux qui cherchent les principes théologiques a travers la dialectique et
'argumentation rationnelle.

Ahl-al Ra’y: les adeptes de la libre opinion.

XXiii



Index des Noms de Personnes.

Abd El Malek Ibn Marwan: 182, 183, 291.
Abu Bakr le Verédique : 286.

Abu Huraira : 165, 221, 291.

Abu. Kurra. T: 333, 334.

Abu Sofiane: 180, 287.

Abu Youssef (cadi hanéfite) : 225.

Al-Amirt : 109, 110.

Al-Ash’ari : 185, 186.

Al-Baladhiiri: 225.

Al-Basri (Hassan): 183.

AL-Basri (Hussay): 237, 240, 242, 246.

Al Baihaqgi: 289.

Aelius Gallus :14, 16.

Al Najachi : 324.

Al-Nayssaburi : 276, 277, 280, 281.

Alexandr : 20, 70, 138, 142.

Al-Awza’i : 205.

Al-Jaldlayn : 280.

Al-Qurtubi: 280.

Al-Shafi’i (Shaféites): 3, 49, 50, 163, 190, 191,
192, 205, 214, 215-219, 231, 2332, 233, 236,
237, 239, 240, 243, 244, 247-263, 289, 306,
344, 345, 352.

Al-Shdtibi: 164, 264, 357, 356, 369.

Al-Zahiri: 255.

Al-Tabari : 277, 278, 280, 281.

An Nazzam: 191, 262.

Antonin Le Pieux : 18.

Auguste : 13, 14, 29, 42, 67, 140, 141, 142,
149, 177.

Aurélien : 21,70, 146.

Arius : 33, 301.

Baghdadi : 82, 84.

Baydawi : 152.

XXiv

Bokhari : 221, 255,287.

Brutus : 65.

Caracalla : 115, 145.

César : 66, 67, 146, 276,312.

Cicéron : 89, 95, 96, 97, 99, 100, 176, 325,
328.

Constantin : 71, 75, 115, 116, 118, 146,291,
295, 328.

Constantin IV: 291, 295.

Démocrite : 298.

Deus: 251.

Dioclétien : 21, 43,73, 146.

Enée : 140, 142.

Etrusque : 62, 63,64, 135.

Farabi: 79-81, 108,109.

Galien: 297.

Georges Elmacin : 311.

Ghaylane: 183.

Hadrien: 18, 310.

Haroun Al-Rachid: 295, 304.

Hegel: 173.

Heraclius: 283, 290, 309.

Hicham Ibn Al-As: 289.

Ibn Abbas: 281.

Ibn Al-Layth, Mohamed: 295, 297, 328.

Ibn Arabi : 239, 240, 241.

Ibn Arafa : 213.

Ibn Hanbal: 255, 258.

Ibn Hazm : 238, 246-248, 262, 295, 296, 302-
306, 335.

Ibn Kathir: 280, 287.

Ibn Khaldin: 84, 121, 152, 274, 293, 294, 307-
3l1e6.

1bn Al-Qayim Jawziya : 257.



Ibn Qutayba : 182, 255.

Ibn Ruchd : 244-246.

Ibrahim (Abraham): 30, 77, 121, 282, 289,
320-323.

Jean Damascene : 331-332.

Muslim : 161, 285.

Nabuchodonosor 11 : 280.

Nicétas De Byzance : 333-335.

Omar Ibn Al Khatab: 226, 229, 230, 286.
Octave: 66, 67, 139, 140, 141, 142.

Jahiz : 107, 108, 190,191, 295-302, 305, 307,
334, 342.

Jupiter : 135, 142.

Justinien : 12, 26, 27, 28, 36, 37, 43, 44, 179,
200, 205, 206, 209.

Khosro 11 : 276.

Lucrece : 63.

Malek : 237.

Macedonius : 301.

Marc Aurele : 18, 145, 310.

Mars : 134.

Mas udi, 79-82.

Mawardi : 79, 82-84, 87,88, 151, 153, 155,
159, 167.

Michel Il : 333-335.

Mohamed: 75,76,77,78,79,84,85,120,121,122,
132, 149, 152, 154, 155, 160, 162, 197, 200-
202, 230, 233, 241-243, 246, 262, 268, 269,
282-291,294, 295,302, 315, 316, etc...

Orose: 311-314.

Phocas: 276, 287.
Quirinus: 134, 141.

Rabbel 1I: 15,16.

Romulus : 311, 312.

Saint Augustin.: 71, 178,179.
Samosate : 302.

Savigny : 173.

Severe : 20, 70.

Tacite : 63,65, 212.

Tarquin : 63,127, 141.
Tertullien: 71,102, 103, 117.
Tibere : 16, 28, 37.

Trajan : 12, 14, 15, 16, 18.
Vahan : 287.

Vespasien : 15,311.
Zacharie : 212.
Zeus:69,134

Index des Termes Juridiques

25



Al-Adila Al-Kouliya : 233.

Al hitkm: 148, 238.

Al Ahkam al-Shari’ya : 234, 238, 240.

Ahl Al-Hadith: 249, 254-257.

Ahl Al-Kalam: 257.

Al-Hdgq: 320.

Ajir: 221.

Al jabr (jabrite) : 166, 180,181, 186, 187, 192.
Al Mijjtahid : 233, 234, 238, 241, 244, 258.
Al-Muwafaqaat: 164, 264, 357.

Al-ra’y: 188-190, 205, 249, 252, 254, 255
Al-Risdla : 231,232, 236, 248, 251-260.
Altérité : 7, 129, 317-328.

Analogie : 107, 197, 218, 234, 235, 241, 252,
260, 292.

Agqliyat : 192.

Agql, 239.

Atiya : 213.

Ayn : 218.

Awad : 218.

Consensus: 3, 14, 146, 150, 154, 160, 162,
164, 190, 196, 217, 218, 220, 221, 235, 241,
242, 245, 247, 259, 261, 263, 352.

Dar Al Hdarb: 324, 346, 347, 353.

Dar Al-Islam : 324, 346, 347, 353.

Daribat Al Mdkous : 230.

Dhimis : 121,122, 300.

Diydfa : 211,212, 223-229.

Donatio Sub Modo : 215.

Di’dfa Al-Riwaya: 254.

Fas: 132, 133, 170,171.

Fitya: 189.

Foederati: 19-23.

Foedus: 19.

Hakim : 241.

Hadiya : 214.

26

Hanbalites, 214, 215, 237.

Hanéfites : 213, 214.

Hiba/La Donatio : 210, 212-216.

Hibdt Al-Thawab : 215.

Hiérophanie : 126, 129, 130, 351.

Hospitium : 212, 223, 227-229.

Hypocrisie Collective : 354.

Ibaha : 162.

ljara/La Locatio : 210, 216, 219, 221, 222, 223
Iimad : 231, 238, 239, 242, 245, 247, 258-263,
352.

Iitihdad : 50, 196, 239, 241, 252, 259.

Iktissab : 186.

1l : 234, 257.

Imdmat : 182, 189, 341.

Istihssan, 259.

Jus: 114, 132, 136, 168, 169, 172, 174, 176,
177, 178, 194, 198, 200, 201, 205, 206, etc...
Jus Gentium : 114.

Jurisprudentia : 5.

Jusnaturalisme: 175, 177, 234.

Kafdra : 214

Kasb: 185, 186.

Khabar (akhbar) al Ahad: 161, 163, 242, 244,
245, 310.

Kharidjite: 123, 147, 148, 189, 262.

Khilafa: 151, 152,161.

Kitab: 201, 225, 239, 262.

Logos: 355.

Malékites : 213, 214.

Matn: 191.

Magqasid : 356, 357, 358.

Magqasid Kulliyyah : 357.

Magqasid Juz'iyyah: 357.

Miibah: 248.

Miikaldf: 233, 238, 239.



Mulk: 152.

Mii’tazila : 183-187, 189-192, 237, 250,
254-259, 264, 297-301, 341, 342.

Nomos: 171,

Nidhr : 214

Numen: 69, 131, 142.

Oikoumene: 118, 122, 123, 125, 350.

Persona: 97, 98.

Pneuma: 91.

Providence: 71, 91, 92, 106, 107,109, 118,
144, 145,147, 178-180, 184, 242, 313, 330,
350.

provocatio ad populum: 113.

Qadaé: 181

Qadarite: 181, 183-185, 189.

Qiyas: 205, 231, 239-243, 245, 247, 251-253,
258-260.

Riba : 217.

Riam: 8, 266, 269, 272, 273, 275, 276, 277,
278, 280, 281, 282, 283, 284, 285, 287, 289,
291, 293, etc...

Sadaga : 213, 214.

Shaféites : 214, 215,

27

Sanad :191.

Salaf': 259, 261, 263, 352.

Salam: 218.

Shar’d Man Qabldnd: 245, 265, 352.

Shari’a: 3.4, 6, 75, 77, 122, 153, 164, 207,
346.

Shura: 311.

Tamlik: 217.

Thawab : 214.

Ugul al figh: 3, 8, 187, 197, 198, 199, 209,
231-240, 242-244, 246, 248, 249, 252,
254,255, 262, 263,265, 266, 351, 353.

Uguli: 197, 198, 208,209, 232-236, 243-245,
250, 253, 264-266, 352, 354, 357.

Uléma : 221.

Umm : 253.

Urbs: 67.

Wildya: 151.

Zahirisme: 295, 304,305.

Zakat: 212, 214,285.



Index des Noms des pays et des régions

Afrique du Nord :
12,29,41,42,43,44,45,47,198,306,315.
Andalousie : 307,358.

Arabie : 4,9, 10, 11, 12, 14, 15, 16, 17, 18,
20, 21, 23, 24, 26, 27, etc...

Armenie : 18.

Athenes : 64,205, 310.

Azerbaidjan : 225, 226.

Baghddd: 82, 83, 164, 27, 306.

Bosra : 14.

Bostra : 16, 30, 31.

Cordoue : 246, 312, 317.

Constantinople : 9, 23, 24, 31, 35, 36, 39, 43,
44,73, 168,169,170,171,172, 174, 175,176,179,
180, etc...

Damas : 164, 180, 181,183, 272, 330.
Edesse : 11, 37, 331.

Egypte : 11, 14, 15, 21, 37, 46, 139, 205, 209,
225.

Ethiopie : 270, 279, 324.

Grece : 66.

Gorgan : 225.

Hedjaz: 11, 16, 18, 22, 29, 30.

Jarach : 226.

Iraq : 226.

Jérusalem: 280-282, 336.

28

Ka’ba : 280, 283.

Maghreb : 3, 29, 41, 82.

Mecque (la) : 29,30, 47, 276, 279, 282, 283,
357.

Meédine : 49,54, 75, 83, 85, 120, 121, 123, 152,
155,158, 180, 188, 191, 199,203, 225, 226,
227,228, etc...

Meéditerranée : 8,16, 29, 30, 53, 55, 92, 122,
196, 197, 204, 266, etc...

Meésopotamie : 11, 18, 21.

Mu ‘ta : 283.

Océan indien : 11.

Orient : 7,9, 11, 12, 13, 29, 30, 31, 33, 34,

47, 60, 69, 125, 140, etc...

Osrohéne : 11.

Palestine : 15, 18, 19, 21, 26, 40, 203, 284.
Palmyrene : 11.

Petra : 13, 14, 16.

Provincia Arabia : 16.

Quraiche : 161, 164, 270, 323.

Ruwaffa : 18.

Syrie : 3,11, 13, 15, 16, 21, 30, 37, 39, 40,

202, 205, 226, 283.

Tabitk : 283.

Yathrib : 55.



Tables des matieres

INErOAUCTION ....oooniiiiiiiiee et e e e e e ettt e e e e e ntaeeeeennbeeeeennees p-1

Chapitre préliminaire : L’Arabie romaine ................cco.cooooiiniiiniicceeee, p.11
Section 1 : La politique arabe du pouvoir central romano-byzantin ......................... p.14
§1§ : La fin de I’ Arabie nabatéenne ...............cccoooviiiiiiiiiiiiciiee e p.14

A/L’annexion de la Nabatée : une incohérence a I’égard de 1’organisation pompéienne de 1’Arabie .. p.15

B/L’annexion de la Nabatée: une exigence ou une continuité de la politique impériale en Arabie ? .. p.16

§2§ : L’ Arabie romaine : la chronique d’une illuSion ...........ccccceeeieeiiienieeiienieeieesee e p-19
A/De I’annexion de la Nabatée a la fin du IVE si€cle .......ccoveeeiiiiciiiiiiiieciieeeeeee e, p19
B/Les alliances arabo — romaines de la fin du 4° s jusqu’a I’avénement de I’Islam .......... p.24
B-16S ATADES FEACTES .veooreevveeoeeeeseeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeseeeessseseeeeseeseeeeesseseeseesseeeeeeesseeseseesseeeeee p.24
b-Le phylarchat ghassanide .............cooioiioiiiiiie et p-27
§3§ Vers la disparition de la Romania Arabia ................cccocoeeeiiiiiieiiaiiiiniieiiieeeseeiens p-29
Section 2 : le bilan de la présence romaine .................c.ccoociiiiiiiiniieine e p-30
§1§ De la présence de Rome en Arabie du IV®au VII® siécle : un équilibre précaire ........... p.31
A/Le role stratégique de I’ Arabie dans la politique commerciale romano- byzantine ....... p.31
a-Le renouveau économique du Hedjaz ..........ccoevieiiiniiniiiiiieeceeeee e p.31
b-La prospérité "paradoxale" de I’ Arabie byZanting ...........c.ccceeceeveerieniieeieeneeneeseeeeenns p.32
B/De I’échec religieux de ROme en Arabie .........cccceeveeiiieiiiieniiieeeiieeeiie e e p-34
a-Le christianisme face a ses dissidences orientales .........c.ccceevveerierieniesieecieere e p-35

b-Le christianisme arabe (VS VII®s) : de la crise nestorienne a la consécration du monophysisme p.37

c-Les successeurs de Justinien et I’abandon du réve de la foi impériale unie et indivisible ........... p.39
§2§- L’acculturation de 1’ Arabie, I’anatomie d’un échec .........cccoevvevviiiiniiiiniieiieeee, p-40
§3§ La romanisation de I’ Afrique du Nord : une entreprise originellement "périlleuse" ..p.42
A/ Rome face aux insurrections berberes ..........cocceiviiiriiiiiiiniieiieieeee e p.43

B/ La résistance religieuse des tribus MaUTIes .........ccccecveveererrierieneeiienieneereseenee e p.47

Premiére Partie. De la construction de la norme juridique au sein de la Cité universelle :

XXiX



La genése du Droit entre la Cité romaine et Al-Umma islamique ...........cccooeevueveveeenee... p.58

Chapitre I : l1a communauté universelle et I’individu entre Rome et ’Islam ............. p.57
Note introductive : la communauté universelle dans la pensée stoicienne ........................ p.58
Section I : La Cosmopolis entre I’Empire romain et al-Umma islamique .................. p.63
§1§: La Cité universelle a travers le modele impérial romain ..........c.cocceeeevienveeiiienveencen. p.63
A/L’ceuvre institutionNelle TOMAINE ........cccveeeiiireeiiiieeiieeeieeeee et e e e e ereeeseaeeeereeesaeeens p.64
B/L’idéal unitaire : source de la 1€gitimité monarchique ...........ccccceeeeciieerciieeniieeeciee e, p.70
C/La Cité universelle Chrétienne ............ccoecieviieiiierieeiieieeieee e p.74
§2§ : Al Umma ou la cité universelle dans le systéme juridique musulman .................... p.77
A/ATUMMA dans 1€ COTAN ............ovveevieeeeeeeeeeeeeeeeeeesee e eene s ere s p.78
B/AL-UMMA FATADICNNG ........vooviveveeeeeeeeeeeee e p.81
C/A1 Umma chez Al Mas A «.......o.oveeeeeeeeeeee oo p.82
D/Al Mawardi et Al Baghdadi ou la construction d’al Umma sunnite et croyante ........... p.84
E/L’universalisme et 1’essence métaphysique d’al Umma dans 1’ceuvre khaldlnienne ....p.86
Section 2 : La mutation identitaire de ’homme au sein du Cosmopolis ..................... p-90
§1§ La notion philosophique de I’Etre .........cccvveviieiiieniiieiieieeie e p.92
A/L’homme dans la théorie StOTCIENNE .......ccueeriieiiieiiieieeieeie ettt p.92
B/Cicéron : la méditation de ’homme CItOYEN ......ccccocueviivieriiiniiniiiinicieeieneee e p.97.
§2§ La rencontre stoicio-chrétienne et I’avénement de I’homme croyant ......................... p.101
A/De L’identité de ’homme au sein de la pensé€e chrétienne ...........c.cccoeeevveevieeenieennnnenns p.103
a-L’enchainement physique selon Athénagore ...........ccccveeviiiiinieninicnienenceeene, p.104
b-Tertullien et I’idée de I’enchainement rationnel ............cccccoceeveiviiieninicnicnennen. p.105
B/L’homme dans la pensée islamique : la consécration de 1’étre religieux ............ccou..... p.105
§3§: Vers la citoyenneté thEoloZIQUE ........ccoveeeiiiiieiiieeiiieeeece e p-113
A/La citoyenneté cosmopolite rationnelle .............ccoooieviiiiiiiiiiiii e p.113
a-La nature juridique de la citoyenneté romaine ..............cceeeeeeveeereeeniienieenieeneesnnens p.114
B/La citoyenneté cosmopolite th€ologique ..........cccoecvieviiiiiiiniiieiiee e p-118
a-Le citoyen dans la cité universelle chrétienne .............ccccocovveeiiiiniieiniieceiee e, p-119
b-Le citoyen dans la communauté religieuse islamique ...........cccccceeeeeeercieeenreeenen. p.121
Chapitre II : Le Droit entre ses origines sacrales et la volonté humaine .................... p.127

XXX



Note introductive : de 1a notion du SACTE .........cceeriieiiiiiiieiieee e e p.130

Section I : les origines de la souveraineté au sein de la Civitas/Umma ....................... p-135
§18§ : Le caractére sacral de la souveraineté a Rome ...........cccooeevveeeiiiiiieiccieccee e, p.-136
A/La corrélation entre le sacré et la souveraineté au sein de la Res Publica ..................... p.139
B/La corrélation entre le sacré et la souveraineté au sein de ’Empire ..........ccccoeeveeennnnn. p.142
§2§ Les origines sacrales de la souveraineté au sein de I’Islam ...........ccccoeeveveviiennieennnen. p.149
A/Le concept de la souveraineté a travers la lecture sunnite ............ccocceeveveevieenveenieenneennn. p.151

a-L’approche sunnite orthodoxe du Califat ..........cccoocveiiiniiiiiieniieieeeeee e, p.152

b-La sacralité de la souveraineté islamique : de la fabrique de la 1égitimité ............ p.159
B/De la versatilité des origines divines du pouvoir en Islam sunnite .............c.ccoecveeeeunennn. p.162

a-Khabar Al Ahad : de la subordination de la révélation coranique a la volonté du Prince .p.163

b-De I’instrumentalisation des textes révélés par les dynasties Omeyade et Abbasside ...... p.167
Section 2 : De la jonction intrinséque entre le sacré et le Droit ................................... p.170
§1§ L’ambiguité originelle de la rationalité du Jus Civilis .......cccccovviviriiiniininiiinicienne p.171
A/Le Jus Civilis, I’espace privilégié des nouveaux dépositaires de la souveraineté sous la Res
PUDIICA ..ttt ettt et e et e e e et e b e e teeenbeentteeaseenaaeenne p.171
B/Le Droit romain sous I’Empire : un édifice a I’image de la cohérence universelle ....... p.177

§2§ : La doctrine juridique sunnite ou I’effacement progressif du role de la liberté et de la

TAISON NUMAINE ..oviiiiiiiiieeiieie ettt ettt e et e et e e b e e saessbeesseeenbeenssesnsaessnennne p.181

A/La liberté métaphysique en Islam : entre al Jabr et al Kadar .........cccooevvviviiiiniinnnnnn, p.182
a-Le role fondateur de la dynastie Omeyyade dans I’avénement de la doctrine Jabrite.  p.182
b-L’école MU tazilite, vers le rétablissement de la liberté intrinséque de 1’étre humain .. p.185
c-La liberté¢ métaphysique chez al Ash’ari ; une objectivité doctrinale douteuse .......... p.187.

B/De la construction de la norme juridique en Islam sunnite : Vers un déclin progressif de la

TAISON NMUIMAINE ...eiiiiiiiiiiiieiiie ettt ettt et e e e e e et e e ssaeeesbeeessbeeessbeessseeesseesnnneenns p-189
a-Al Figh entre Ahl al Ra’y et Ahl al Hadith .........ccccoveviiiiiiiiiiieceeeceee e p-190
b-La doctrine Mutazilite, de la primauté de la raison législatrice chez I’étre ...................... p-192
Conclusion de la premi€re Partie ..............ccccoovviiieiiiieiiie e p-195

Deuxiéme partie : Rome, une notion régulatrice de la Raison islamique médiévale.

XXXi



Chapitre 1 : Jus romanis, un Droit profane a I’épreuve de la science d’Ucul al Figh ........... p.203

Section 1/ De la rencontre éventuelle entre le Jus romain et le Figh islamique ......... p-203
§1§ Les origines romaines du Figh islamique : les contours de la controverse scientifique ... p.204
A/Des origines romaines du Figh iSlamique ..........cccccoevieiiiiiniiiiiiniiciieeeeeee e p.204
B/De I’originalité intrinséque du Figh islamique ..........cccoooieviiiiiiiniiiiiiinieceeee e p.208

a-La défaillance tangible du Jus romanis en Arabie et la Méditerranée islamique ..p.208

b-Les assises purifiées du Figh iSIamique ...........ccceeeviieeiiieeciiecieccee e p.211
§2§ : Une lecture comparative de certaines institutions juridiques islamiques .................. p.213
A/Aqd al Hiba ou la donation dans le Figh islamique ...........cccocoeeviiiiiiiniiiiieniecieee, p.216
a-L’interprétation de la Hiba par 1’école Hanéfite .............ccveeeiiiiiiieniiiciieee, p.217
b-Aqd Al Hiba chez les juristes malékites ..........coccovvieiiiiiiiiiiiiieieceeeeee p.217
c-Les interprétations chaféite et Hanbalite de L’acte de la Donation ....................... p-218
B/Aqd al ljara/ location dans le Figh iSIamique ...........cccoeeveviieeiiienieiiiieniecieesee e p.220
a-La conception juridique islamique du contrat de la location ...........ccccoeceeiieennns p.223
b-Les origines islamiques du contrat de la location ...........cccocceeviieniiiiiienieiiieeneen p.224
c-De la question des origines romaines d’al Jjara islamique ............cccoccveeerverveennnnns p 226
C/Des convergences existantes entre al-Diyafad islamique et I’ Hospitium militum ........... p.227

Section 2 : Ugul al Figh, une science au service de I’approche littéraliste sunnite .....p.235

§1§ La science d’Ugul al Figh entre les lectures contemporaines et les approches classiques . p.236

A/La science d’Ugul al Figh, un “sceau‘ de la sacralit¢ du Droit islamique ..................... p.236
B/La science d’Ugul al Figh a travers les écrits islamiques médiévaux ........c..cccceeveeeneenee. p.241
a-La conception des Ucgul al Figh chez Ibn Arabi ..............cccccceveevinvincicnencnnenne. p.242
b-La science d’Ugul al Figh a travers Al-Mu'tamad ..., p.244
c-L’interprétation averroiste de la science d’Ugul al Figh ............cccuveecveeeeveennnnnnn. p.247
d-La science d’Ugul al Figh chez Ibn Hazm ..............cccccocveveiviniiniinninicneeceeene p.250
§2§ : La science Ugul al Figh ou la fabrication de la pensée juridique islamique .................... p.253
A/De ’authenticité de 1’apport conceptuel d’al-Shafi’i : vers de nouvelles interrogation p.255
a:-Al Risala, un soubassement fictif pour la science d’Ugul al Figh ........................ p.256
b-A/ Risdla, une synthése juridique ambiglie ..........ccceeveevieriieniineniiiierceeeeeae p.260
B/Al Risala, un texte élaboré au profit de la conscience juridique sunnite ........................ p.260

XXXii



a-La méthodologie juridique d’al-Shafi’i: une caution théologique pour le Figh

ISIAMIGUE .veeiiieiiecie ettt ettt et e st eebeesabeesbeesabeenbaesaaeenseensnesnsaens p.260
b-Al Ijmaa, un mécanisme juridique au service de la conception traditionnaliste des
Califes AbDASSIACS ....ccviiieiiiiiiie ettt e e aae e eaaeeea p.262
Chapitre II/ Rome: Une image régulatrice de la pensée islamique médiévale ........... p.270

Une note préliminaire : De la Notion des Rim au sein de I’Islam Médiéval : quelques lectures

(o70) 1115001 070) ;11 0 Lo PSS p.272
A/ De la conception théologique de I’ Autre non-musulman ............ccoecceevieeieeneeenieennnennn. p.273
B/ De la fonction régulatrice de Byzance au sein de la pensée islamique médiévale ........ p.275

Section 1 : La configuration de Rome a travers la Littérature Islamique médiévale p.278
§1§ Les "Rum" au sein des Textes Fondateurs de I’Islam orthodoxe .........c..cccoveeeeuveenneen. p.278
A/De I’'image des Rim au sein du texte coranique : un bouleversement conceptuel ......... p.278

a-Sourate al Rim : et un témoignage privilégié de 1’authenticité prophétique de Mohamed. p.280

b-La révélation coranique a Médine ou 1’évincement progressif des Romains de la sphére

TNONOLNEISTE ....eiiiiitietieie ettt ettt ettt e et e bt e bt e bt e s bt e sateenteenteesseesseesneens p-284
B/La présentation de Rome au sein de la Sira et des Hadith eschatologiques ................... p.288

a-L’empereur Héraclius, un témoin privilégié de la véracité de la mission prophétique de

1Y 16] 120 11T RS p-289
b-La défaite des Rim, de la fonction eschatologique de Rome ............ccceeennenneen. p.294
§2§Les Riim a travers la littérature islamique médiévale ...........cccoovieniiiiiiniiniieieeee p.298
A/L’égarement religieux des Rim a travers les écrits de la théologie islamique médiévale ......... p.298
a-La perception théologique orthodoxe de la foi chrétienne des Rim ..................... p-299
b-La perception d’Al Jahiz des dogmes religieux des RUm ........ccccoecvvveviiiiniiennnen. p.301
c-La critique d’Ibn Hazm de 1’orthodoxie chrétienne ............ccccoeceeveiviniincncnnenne. p.306
B/La mutation casuistique de Rome chez Ibn Khaldlin ...........cocooeiiiniininiinininie. p.311
a-La méthodologie historiographique d’Ibn Khaldlin ...........cccccovviviiiiniiiiiiieies p.312
b-Le discours Khaldlinien relatif aux Rim .........ccccveevvieeiiieeiieeeieeeee e p-313
c-La critique de la lecture Khaldlinienne de I’histoire des Riim .........ccccccecueeveennnee p.315

XXXiii



Section 2/ Rome, un "Autre" consubstantiel au Soi Islamique .................................... p-320
§1§ De la fonction identitaire de la VErit€ monothéiste ...........ccceevveevieriieiieniieeiienieeiens p-321
A/De I’'image, la définition d’'un mécanisme fondateur pour la construction identitaire ...p.321
B/L’Islam ou le fagonnement ultime de la Véracité monoth€iste ...........cccceeevveeerveenennennns p.324

C/L’ Autre romain, une incarnation de 1’égarement doctrinal au sein de la perspective islamique. p.327

D/De la notion de I’ Autre chez les AUteUrs romains .............cceeeeveerieeieeeneeeneeeneeenneenneeenne p-329
a-La Perception de I’ Autre chez CICEION ........ccccveeriieiiieniiieiiecie et p-329
b-La perception de I’Islam a travers les écrits des polémistes byzantins médiévaux ........ p.333

§2§ De I’absence de Rome au sein de la rédaction juridique Arabo-médiévale, vers de

NOUVEIIES APPIOCRES ....eiieiiieiiiciiee ettt ebeesaae e p.341
A/Le Faqih musulman, un intellectuel au sein de I’Islam médiéval ..........c.cccocevvrirnnnnnne. p.341
B/Les atomes architectes du Référentiel arabo-islamique médiéval .............cccoeveviennnnnn. p.347
Conclusion de la deuxiéme partie ...............cccoooviiieiiiiiiiiiiieeeeee e p.352
Conclusion GENErale ...............occooiiiiiiiiiiiiiie e e p-353
L33 10) 11074 21 0) 0 <SSR PUURUPRRPRRRI 1-XiX

(€3 (a1 Y 3§ (TSRO TSSR xX-xxiil
Index des NOMS A€ PETSOMNES ......cecueeruieruiieiieiieiientte et eteete e bt et e st e sateebeebee bt e sbeesaeesneeeneeens XX1V-XXV
Index des termes JUIIAIQUES .....ecvveervieiieeiieiieiierieesieeseeeteereesteeteestreeebeesseesseesseessaesssesssesssanns XXVi-XXVil
Index des noms des pays €t deS TEZIONS .....c.ccvveeriieriiiieiiieeirieseeeeeereereereereeseeeseneseseesseesseens XXViil
Tables AES MALIETES ....eeueeoeeeeieieetieieteetie ittt et et et e et e et e et e teesteneeeseentenseeneensesneensenseeneansens XXIX-XXX1V
L OSSR XXXV-XXXViii

XXXiV



L’Afrique Romaine

e /’/ j—f\f” N~
Fo Rusicade % r-k\“
usi N
A Chuliu | HigpoRegius
(6t Cassargn. eI 6, QiR Bulghegn p
Cartenze g ® ®Tipas Cuicul A, Tagaste 7 ®Thugga
k. . Auzia ° I?n:a ,l_ﬁjtl QuUE
Gagrellum ) Sitifis Z M

L \\ ®Ammaedara

Q
R Lambbe. o1 y

MAURITANIE &
TINGITANE SARIEN Y ¥,
; bt yy“ ( @ Castellum
,;,m‘m S ~ Syrorum ‘ Dimmidi * lunca
e D—a [ - / La Skhirra
a— / ﬁ ( acapae
) / Chott ech-
-~ f cmr?“‘
7

2t abratha
ROMAINE
lom moderne
as Botria Cirta Constantine Numerus Syr. Marnia Sufetula Sbeitla e Tm’-ﬁ schématique d
aidra Cuicul jemila Oea Tripoli Sugolin Zliten aulli® s,
ur el-Ghozlane | Hadruméte e Pomaria Tlemcen Tacapae Gabes e | racé schématique dv
|-Faouar Hippo Diarrhytus  Bizerte Rusadir Melilla Tagaste Souk-Ahras au IV®s. - d'aprés Ch. (
lamman Derradji | Hippo Regius Annaba Rusicade Skikda Taparura Sfax Llvitis des provinces
afia lcosium Alger Sala Chella (Rabay | Thabraca Tabarka e RE et
fessaad lol, Caesarea Cherchell Saldae Bejaia Theveste Tébessa P 4 aut-Empire
gnué;n (El) :ommlum P‘gzird : giaguv Ksarx Er-Zit ;hu gc.n.sgg;:E : Ites archéologiques

unca ‘ou icca i Le Kef rus em (El-) e

llo Mactar Makiar Sitifis e Sé(jf'e 0 I8 300 km |:| Réglons au-dessus de

Source : Archives Larousse

XXXV



Itinéraire des expéditions islamiques de 622-661.

\/"’) L’ ARABIE

R
e ISLAMIQUE

KUHISTAN

KERMAN

Mukalla

<«

- i SOCOTORA

’ 590 km

Expansion de I'lslam
au temps de Mahomet et des quatre premiers califes

B Mahomet AbG Bakr 632-634

‘Umar 634-644 - .
— Avance musulmane :
" ‘Uthman 644-656 Extension de I'lslam
Y  Batailles au temps d"AlT 656661

Source : Grande Encyclopédie Larousse

XXXVi



L’expansion de I’Islam sous le Califat Omeyyade (661-750)

] oomaine des Dmeyyades en 661 Canquéte de 'Espagne ¢  Batailles P Zorcs disputées entre Byzantins
—— Tariq ibn Ziyad (711-714) ;;’g;:“'m B
- Conquétes omeyyades —— Musa ibn Nusayr (712-714) " Attaques de la flotte et des armées [ - moitié du! VIl s,
) arabes contre 'Empire byzantin . )
= Avance musulmane vers est —— Invasioh arabe eh royaume franc [ empire byzantin en 750
. . v eww Incursions arabes sur les cotes de sieges de Constantinople par les Protectorat chinois sous la dynastie
e Avance musulmane vers Fouest Sicile et de Sardaigne O Arabes (674-678 et 717-718) - des Tang (618-907)

Source : Archives Larousse

XXXVii



L’Empire Abbasside du VIIle au I1Xe siéecle

Limites du califat abbasside m Begdad, capitale
au temps d'Haren al-Rachid du califat abbasside
Mom de province sous le ne Samarra,

AT gD un al-Rachid (785 | il PPN

Source : Archives Larousse

Situation vers 840

Région sous dépendance
directe des Abbassides

XXXViii

Wassaux :
H Tahirides (820-873),
puis Seffarides

_Aghlabides depuis S00

Révoltes
Qarmates (fin X2}
AL de la flotte

musulmane au I}Fs._



Soutenance
Laboratoire Centre Michel de I’'Hospital

Mercredi 3 Juillet 2013 a 14h00

Salle des Actes — Ecole de Droit

Doctorant :
EL MOUKHTARI Khalil

Directeur de thése :

Jean-Pierre CORIAT, Professeur a I’'Université de Paris 2 Panthéon-Assas

Titre de Thése:
« L'image de Rome dans la littérature juridique arabo-islamique médiévale. Le droit musulman entre
ses origines profanes et sa configuration sacralisée»

Résumé en francais:

Appelé a traduire conjointement les exigences conceptuelles d’une orthodoxie sunnite qui s’est
désignée comme le dépositaire de la Vérité monothéiste, les exigences identitaires d’'une Umma
islamique soucieuse de s'inscrire au sein de ['évolution monothéiste de I'humanité et les
revendications d’'une institution califale préoccupée a consolider sa légitimité "précaire”, le figh se
présente sous la plume des auteurs musulmans comme un canevas idéel, authentique et sacralisé.

Ainsi, considéré comme le support architecte d’al-Umma, le droit musulman n’allait pas seulement se

détacher de de ses origines préislamique, et notamment celles qui seraient dues a une Rome érigée
en symbole de I'’égarement monothéiste, il allait également échapper aux principes, jugés faillibles, de
la raison humaine et s'Taccommoder au référentiel mythologisé de la pensée qui I'a établi.

Mots-clés :

Communauté, le Sacré, la Souveraineté, Rome, Orthodoxie Sunnite, Califat, Ugul al-Figh, Intellectuel,
Identité, Image, Monothéisme, Raison, Liberté, Stoicisme...



Résumé en anglais :

Called to translate jointly the abstract requirements of a Sunni orthodoxy which introduced itself as the
agent of the monotheist Truth, the identical requirements of an Islamic Umma worried of joining within
the monotheist evolution of the humanity and the claiming of a califale institution worried to strengthen
its "precarious” legitimacy, the figh appears under the feather of the Muslim authors as an authentic
and sacred pattern.

So, considered as the support of the Umma, the Islamic law was not only going to give up its
preislamic origins, and particularly those who would be due in Rome, set up as symbol of the
monotheist wrongness; it was also going to escape the principles of the human reason and adapt the
mythical reference of the thought who established it. By the analyzing of the Rome’s idea through the
papers of the medieval fligaha, this study tries to read the islamic law through its effective historicity
and to understand the various factor and the circumstances which built it.

Composition du jury :

Rapporteurs :

» Jacques BOUINEAU, Professeur a I'Université de La Rochelle
e Abdelhamid HASSAN, Professeur a I'Université Ain Shams du Caire, Egypte

Suffragants :

» Marie BASSANO, Professeur a I'Université d’Auvergne Clermont 1
» Florent GARNIER, Professeur a I'Université d’Auvergne Clermont 1

Directeur de these :

+ Jean-Pierre CORIAT, Professeur a I'Université Paris 2 Panthéon-Assas



	1 Couverture de Thèse.pdf
	2 Dédicace
	3 La Thèse
	4 bibliographie, Index, Glossaire, Cartes et table des matieres
	5 soutenance resumé

